
 
 

 
 
 

 
 
 
 

 

 

  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ĐSTANBUL TEKNĐK ÜNĐVERSĐTESĐ ���� SOSYAL BĐLĐMLER ENSTĐTÜSÜ 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
Cahit BOLLU 

Anabilim Dalı : Siyaset Çalışmaları 

Programı : Siyaset Çalışmaları 

 

TEMMUZ 2009 

TÜRK BASININDA 1950 SEÇĐMLERĐ ÇERÇEVESĐNDE 

DĐN-SĐYASET TARTIŞMALARI 
 

 



 
 

 
  



 

TEMMUZ 2009 
 

ĐSTANBUL TEKNĐK ÜNĐVERSĐTESĐ ���� SOSYAL BĐLĐMLER ENSTĐTÜSÜ 
 

YÜKSEK LĐSANS TEZĐ 
Cahit BOLLU 
(419061003) 

Tezin Enstitüye Verildiği Tarih : 20 Temmuz 2009 

Tezin Savunulduğu Tarih : 15 Temmuz 2009 

 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Đştar GÖZAYDIN (ĐTÜ) 
Diğer Jüri Üyeleri : Prof. Dr. Ercan EYÜBOĞLU (GSÜ) 

 Doç. Dr. Tuncay ZORLU (ĐTÜ) 
 
 

 

TÜRK BASININDA 1950 SEÇĐMLERĐ ÇERÇEVESĐNDE 

DĐN-SĐYASET TARTIŞMALARI 
 



 
 



ii 
 

ÖNSÖZ 

Din-siyaset ilişkileri geçmişten bugüne uzanan; toplum ve devlet hayatını her dönem 
farklı oranlarda etkileyen ilişkiler olarak; incelenmesi her zaman zor ancak bir o 
kadar da gerekli ve önemli olan çok geniş bir konudur. Din-siyaset ilişkileri konusu 
kapsamında yer alan laiklik, modernitenin oluşumu sürecinde şekillenen ve 
uygulandığı her toplumda kendine has özellikler kazanan bir olgudur. Ayrıca sosyal 
ve kültürel değerlere göre farklı yorumlanabildiği gerçeği, Türkiye'de niçin hala 
"laikliğin ne olduğu" hakkında kesin bir uzlaşıya varılamadığının açıklaması gibi 
görünmektedir. 

Bu çalışma, 1945'ten 1950'lerin başına kadar olan dönemde yaşanan din-siyaset 
tartışmalarına ve din alanında gerçekleştirilen yeni düzenlemelerin ardında yatan 
sebeplere, Türk Basını'nındaki yansımaları üzerinden ışık tutma amacını 
taşımaktadır. Dinin siyasal alana sokulduğu tartışmaları bugün de devam ederken; bu 
çalışmanın doğrudan amacı olmasa da, Türkiye'de dün yaşanan tartışmaların 
ardındaki sebeplerin ortaya konulması; bugün sıkça gündeme gelen laiklik 
tartışmalarının anlaşılmasına yardımcı olacaktır. 

Bu çalışmanın ortaya çıkmasında, Đstanbul Teknik Üniversitesi’nde Bilgisayar 
Mühendisliği alanında lisans öğrenimi gördüğüm yıllarda aldığım seçmeli derslerde, 
bana sosyal bilimleri sevdiren ve beni bu alanda yüksek lisans yapacak kadar 
cesaretlendiren, engin bilgi ve tecrübesi ile bana büyük destek veren hocam Prof. Dr. 
Đştar B. Gözaydın’a teşekkürü bir borç bilirim. 

Ayrıca hayatımın her anında, sevgi, ilgi ve desteklerini benden hiç esirgemeyen 
kardeşim Caner, annem Halide ve babam Đsmail Bollu’ya, 

Tez çalışmalarım süresince bana desteğini hiç esirgemeyen Gizem Dinler’e ve adını 
burada sayamadığım arkadaşlarıma, 

Yüksek lisans öğrenimim süresince verdikleri derslerle Sosyal Bilimler alanında 
bilimsel altyapımın gelişmesinde emekleri olan Đ.T.Ü. Đnsan ve Toplum Bilimleri 
Bölümü Öğretim Üyeleri’ne, 

Boğaziçi Üniversitesi Kütüphanesi ve Taksim Atatürk Kitaplığı çalışanlarına, 
 

Saygı, sevgi ve teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

Temmuz 2009 
 

Cahit BOLLU 

Bilgisayar Mühendisi 

 

 



 
 



iii 
 

ĐÇĐNDEKĐLER 

 
Sayfa 

 

ÖNSÖZ ................................................................................................................... ii 

ĐÇĐNDEKĐLER ..................................................................................................... iii 

KISALTMALAR ....................................................................................................v 

ÖZET .................................................................................................................... vi 

SUMMARY .......................................................................................................... vii 

1. GĐRĐŞ ..................................................................................................................1 

2. DĐN, ĐDEOLOJĐ VE SĐYASET ĐLĐŞKĐLERĐNE KAVRAMSAL BĐR  

BAKIŞ .....................................................................................................................7 

2.1 Tarihsel Süreçte Din ve Dinsel Olguların Arka Planı .......................................7 

2.2 Đdeoloji-Din-Siyaset Đlişkileri ve Đlgili Kavramlar .......................................... 17 

2.2.1 Đdeoloji Kavramı .................................................................................... 17 

2.2.2 Bir Đdeoloji Olarak Din ........................................................................... 22 

2.2.3 Din-Siyaset Đlişkileri ............................................................................... 25 

2.2.3.1 Batı’da Din-Siyaset Đlişkileri ............................................................ 27 

2.2.3.2 Osmanlı Devleti’nde Din-Siyaset Đlişkileri ....................................... 30 

2.2.4 Laiklik .................................................................................................... 35 

3. 1950 SEÇĐMLERĐ ÇERÇEVESĐNDE TÜRKĐYE'DE DĐN-SĐYASET 

TARTIŞMALARI ................................................................................................. 53 

3.1 Türkiye Cumhuriyeti'nde Din-Siyaset Đlişkilerine Bir Bakış .......................... 53 

3.1.1 Kuruluştan 1945’e Uzanan Dönem ......................................................... 57 

3.1.2 1945’ten 1950’ye Uzanan Dönem ........................................................... 58 

3.2 Türk Basını'nda 1950 Seçimleri Çerçevesinde Din-Siyaset Tartışmaları ........ 61 

3.2.1 Millet Partisi’yle Đlgili Tartışmalar.......................................................... 62 

3.2.2 163. Madde Tartışmaları ......................................................................... 69 

3.2.3 Laiklik-Komünizm Tartışmaları ............................................................. 75 

3.2.4 Din Eğitimi Alanında Yapılan Değişikliklerle Đlgili Tartışmalar ............. 82



iv 
 

3.2.5 Diyanet Đşleri Başkanlığı’na Özerklik Kazandırılmasıyla Đlgili  

Tartışmalar ..................................................................................................... 99 

3.2.6 Mareşal Fevzi Çakmak’ın Cenaze Töreniyle Đlgili Tartışmalar ............. 102 

3.2.7 Ticani Tarikatı Đle Đlgili Tartışmalar ..................................................... 120 

3.2.8 Arapça Ezan Okuma Yasağının Kaldırılmasıyla Đlgili Tartışmalar ........ 124 

3.2.9 Kuran’ın Türkçeye Çevrilmesiyle Đlgili Tartışmalar ............................. 136 

3.2.10 Türk Büyüklerine Ait Türbelerin Ziyarete Açılmasıyla Đlgili  

Tartışmalar ................................................................................................... 139 

3.2.11 Radyoda Kuran Okunması Kararıyla Đlgili Tartışmalar ....................... 140 

4. SONUÇ ........................................................................................................... 143 

KAYNAKLAR .................................................................................................... 149 

EKLER ............................................................................................................... 157 

YAZAR HAKKINDA ......................................................................................... 169 

 
 
 
 
 

 



v 
 

KISALTMALAR 

a.g.e.  : Adı geçen eser 
a.g.m.  : Adı geçen makale 
bkz.  : Bakınız 
s.  : Sayfa 
TDK  : Türk Dil Kurumu 
CHP  : Cumhuriyet Halk Partisi 
DP  : Demokrat Parti 
MP  : Millet Partisi 
Đ.F.  : Đlahiyat Fakültesi 
Akşam : Akşam Gazetesi 
Cumhuriyet : Cumhuriyet Gazetesi 
Gece Postası : Gece Postası Gazetesi 
Kudret : Kudret Gazetesi 
Milliyet : Milliyet Gazetesi 
Sebilürreşad : Sebilürreşad  Haftalık Mecmua 
Selamet : Selamet Haftalık Mecmua 
Son Posta : Son Posta Gazetesi 
Son Telgraf : Son Telgraf Gazetesi 
Tan  : Tan Gazetesi 
Tasvir  : Tasvir Gazetesi 
Ulus  : Ulus Gazetesi 
Vatan  : Vatan Gazetesi 
Yeni Asır : Yeni Asır Gazetesi 
Yeni Sabah : Yeni Sabah Gazetesi 
Zafer  : Zafer Gazetesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 



vi 
 

TÜRK BASININDA 1950 SEÇĐMLERĐ ÇERÇEVESĐNDE DĐN-SĐYASET 
TARTIŞMALARI 

ÖZET 

Din-siyaset ilişkileri geçmişten bugüne uzanan; toplum ve devlet hayatını her dönem 
farklı oranlarda etkileyen ilişkiler olarak; incelenmesi her zaman zor ancak bir o 
kadar da gerekli ve önemli olan çok geniş bir konudur. Din-siyaset ilişkileri konusu 
kapsamında yer alan laiklik, modernitenin oluşumu sürecinde şekillenen ve 
uygulandığı her toplumda kendine has özellikler kazanmış bir olgudur. Ayrıca sosyal 
ve kültürel değerlere göre farklı yorumlanabildiği gerçeği, Türkiye'de niçin hala 
"laikliğin ne olduğu" hakkında kesin bir uzlaşıya varılamadığının açıklaması gibi 
görünmektedir. Din-siyaset ilişkilerinin Türkiye'deki kökenleri şüphesiz 
cumhuriyetin kuruşundan çok öncelere, Osmanlı Devleti'ne dayanır. Ancak 
günümüzde din-siyaset tartışmalarının ana çerçevesini oluşturan konular daha yakın 
bir döneme dayanmaktadır. Çok partili düzene geçişin yaşandığı 1940'lı yıllarda 
yaşanan din alanındaki değişiklikler ve 1950'de yaşanan genel seçimler, günümüzde 
yaşanan din-siyaset tatışmalarına bir başlangıç oluşturmaktadır. Dinin siyasal alan 
içine ilk kez sokulduğu ileri sürülen 1945-1950 yıllarında Türk Basını, çokça 
tartışılan  bir dizi olaya tanıklık etmiştir. Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundan 
1930'ların sonuna kadarki dönemde gerçekleştirilen din alanındaki düzenlemeler, 
laiklik ilkesinin kurucu kadro tarafından toplum ve devlet hayatının en önemli 
temellerinden biri olarak görüldüğünün göstergesidir. Ancak çok partili düzene 
geçişle birlikte din alanında yeni düzenlemeler yapılması; din-siyaset ilişkileri 
konusunda tartışmalar yaşanmasına sebep olmuştur. Yaklaşan 1950 seçimleri 
öncesinde CHP'nin okullarda din eğitimi verilmesine yönelik aldığı karar; sonrasında 
Türk büyüklerine ait türbelerin ziyarete açılması kararı farklı yorumlara yol açmış; 
bu yorumlardan birine göre değişikliklerin ardında, yaklaşan seçimler sonrasında 
CHP'nin iktidarı kaptırma endişesi olduğu ifade edilmiştir. Seçimleri kazanan DP de 
CHP'nin başlattığı düzenlemelere devam niteliğinde ilk icraat olarak Arapça ezan 
yasağını kaldırmış ve din alanında yaptığı yeni değişikliklerle din-siyaset 
tartışmalarının artarak devam etmesine yol açmıştır. Bu çalışma, yukarıda bahsedilen 
1945'ten 1950'lerin başına kadar olan dönemde yaşanan din-siyaset tartışmalarına ve 
din alanında gerçekleştirilen yeni düzenlemelerin ardında yatan sebeplere, Türk 
Basını'ndaki yansımaları üzerinden ışık tutma amacını taşımaktadır. Dinin siyasal 
alana sokulduğu tartışmaları bugün de devam ederken; bu çalışmanın doğrudan 
amacı olmasa da, Türkiye'de dün yaşanan tartışmaların ardındaki sebeplerin ne 
olduğunun ortaya konulması; bugün sıkça gündeme gelen laiklik tartışmalarının 
anlaşılmasına yardımcı olacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Din, Đdeoloji, Din-Devlet Đlişkileri, Din-Siyaset Đlişkileri, Laiklik, 
Tek Partili Dönem, Çok Partili Dönem, Cumhuriyet Halk Partisi, Demokrat Parti, 
Millet Partisi 

 



 
 



vii 
 

DISCUSSIONS OF RELIGION-POLITICS IN TURKISH MEDIA WITHIN 
THE FRAMEWORK OF 1950 ELECTIONS 

SUMMARY 

Relations between religion-politics is a comprehensive subject extending from past 
to present; as relations influencing social and state life in different rates in each era; 
always difficult to be examined, yet equally necessary and important. Laicism 
included within the scope of relations between religion-politics is a fact formed in the 
process of formation of modernity and that has gained specific features in each 
society it was implemented. Besides, the truth that it could be interpreted differently 
depending on social and cultural values seems to be the explanation of why a 
definitive compromise could still not be reached in Turkey regarding “what laicism 
is”. The roots of relations between religion-politics in Turkey certainly dates back far 
before the establishment of republic, to the Ottoman State. However, the subjects 
which form the main framework of discussions of religion-politics in our present 
day, date back a more recent period. Changes experienced in the field of religion in 
1940’s where transition to multi-party order was experienced and the general 
elections went through in 1950, constitute a starting point for discussions of religion-
politics encountered today. In years 1945-1950 when religion was claimed to have 
been entered for the first time into political arena, the Turkish Media witnessed a 
series of largely disputed events. Regulations carried out in the period from 
establishment of the Republic of Turkey until end of 1930’s, are an indicator of the 
principle of laicism being seen as one of the tenets of social and state life by the 
founding cadre. However, upon transition into multi-party order, introduction of new 
orders in the field of religion led to discussions on relations between religion-politics. 
The resolution taken by CHP towards rendering education of religion at schools, 
prior to approaching elections in 1950; then the resolution for opening up tombs of 
grand Turkish leaders led to different interpretations; in view of one of these 
interpretations, there lied the concern of CHP to lose the power following 
approaching elections. DP which has won the elections lifted the ban on Arabic call 
to prayer as the first activity in the nature of continuation with arrangements initiated 
by CHP and lead to increased continuation of discussions on religion-politics with 
new changes it introduced in the field of religion. This study aims at shedding light 
to discussions of religion-politics encountered in the period from 1945 to the 
beginning of 1950’s and the reasons lying behind new regulations launched in the 
field of religion over their reflections in the Turkish Media. While the discussions of 
religion being inserted in the political arena continue today as well; manifestation of 
reasons behind discussions encountered in Turkey in the past will help comprehend 
the discussions of laicism which frequently come to agenda these days, though it is 
not the direct purpose of this study. 

Keywords: Religion, Ideology, Relations Between State-Religion, Relations Between 
Religion-Politics, Laicism, One Party Rule, Multi-Party Rule, Republican People’s 
Party, Democratic Party, Party of Nation 



 
 

 



 

 

1 

 

1. GĐRĐŞ 

Din-siyaset ilişkileri; din-devlet, din-toplum ve din-birey ilişkisi gibi, dinin bir 

şekilde etkileşimde bulunduğu başka birçok ilişkiyi de içine alan çok geniş bir 

konudur. Laiklik, din-siyaset ilişkilerinin içinde, özellikle din-devlet ilişkilerini 

ilgilendiren ve bu ilişkilerin sınırlarını belirleyen bir kavram olarak düşünülebilir. 

Laiklik kavramını günümüz perspektifinden anlamanın yolu, şüphesiz ki 

modernitenin oluşumu üzerine yapılacak iyi bir değerlendirmeden geçer. Modernite, 

en kısa haliyle, düşünmenin yeni ve modern yolunun keşfi ve yeniden üretimi olarak 

ifade edilebilir. Modern düşünce, Aydınlanma süreci içerisinde özgür bireyi ortaya 

çıkarmış; modern devletler, özgür birey temeline dayalı modern toplumlarla birlikte 

gelişmiştir. Modern devlet düşüncesinin ardında yatan en önemli kavramlardan biri 

egemenlik anlayışıdır. Modernitenin gelişimi içerisinde egemenlik anlayışı, teokratik 

siyasi otoriteden merkezi, mutlak ve anayasal devlet olmak üzere bir dönüşüm 

geçirmişti. Bu dönüşüm içerisinde Protestan Reform hareketleri, önemli bir yer tutar. 

Ancak Reform hareketleri sadece Papa’nın otoritesini ortadan kaldıran hareketler 

olarak değil; bunun yanında, devlet gücünün ve meşruiyetinin değişim yolunda attığı 

ilk adımlar olarak da değerlendirilmelidir. Kilise ile devlet arasında uzun yıllar 

devam eden mücadele sonucunda; devletin, Tanrı’dan gelen meşruiyet anlayışı 

değişmiş; günümüz laik devletleri ortaya çıkmıştı. Laiklik kavramı bu bağlamda ele 

alınmalı ve modernitenin gelişimi içerisinde, din-devlet ayrımının doğal bir sonucu 

olarak düşünülmelidir. Ben bu çalışmamda konuyu laiklik kavramı bağlamında ele 

almaktansa, din-siyaset ilişkilerini daha geniş bir çerçevede ele alarak; bu alanda çok 

fazla tartışmalı olayın yaşandığı tarihi bir dönemi inceleyerek; din-siyaset 

tartışmalarının Türkiye’deki kökenlerine ışık tutmaya çalıştım. 

1940’lı yıllardan 1950’ye kadar olan dönemde, Türkiye’de yaşanan din-siyaset 

tartışmalarını ve bu dönemin sonunda gerçekleşen genel seçimleri, Türk Basını’ndaki 

yansımaları üzerinden incelemeyi hedefleyen çalışmamın daha net anlaşılabilmesi 

için “din” kavramının olgusal ve tarihsel olarak ele alınması gerektiğini 

düşünüyorum. Bu sebeple çalışmamın başında din ve Tanrı kavramlarının felsefi



 

 

2 

 

olarak ne anlama geldiklerini; nasıl geliştiklerini; insan aklında ve yaşamında nasıl 

bir yer kapladıklarını David Hume üzerinden giderek tartıştım. Hume’a ait Dinin 

Doğal Tarihi, dini ve dinsel inançları, felsefenin bir parçası olarak sistematik ve 

eleştirel bir biçimde ele alan ilk eserlerden biridir. Bu eseri seçmemdeki en önemli 

etken, Hume’un, dinin insan aklındaki doğal yerini ve bunun insan yaşamındaki 

etkilerini ele alış biçimini kendime yakın hissetmemdir. Din üzerine kısa bir felsefi 

giriş yaptıktan sonra din sözcüğünün kökeni ve ünlü din bilimcileri tarafından 

yapılmış din tanımları üzerine bir inceleme yaptım. 

Modern büyük ideolojiler, büyük evrensel dinler gibi kendilerini herkes için, her 

yerde ve her zaman geçerli görürler. Bu kabul ile “Din bir ideoloji midir?” sorusuna 

cevap ararken; dinin, toplumun kültür yapısı içinde kişi davranışlarına bir şekilde 

yön veren geniş kapsamlı bir ideoloji olduğu düşüncesi beni, ideoloji-din-siyaset 

ilişkileri bağlamında, ideoloji üzerine kavramsal bir giriş yapmanın gerekli olduğu 

düşüncesine götürdü. Đdeoloji üzerine yaptığım bu inceleme sonrasında “Bir ideoloji 

olarak din” konusunu ele aldım. Türkiye’de Đslamcılık, Osmanlı’dan Türkiye 

Cumhuriyeti’ne miras kalan; kuruluşta da, 1940’lı yıllarda da ve hatta günümüzde 

bile din-siyaset tartışmalarının bir anlamda tarihsel kökenlerini oluşturan bir 

ideolojidir. Ancak bu tartışmaların genellikle laiklik başlığı altında yapıldığı gerçeği, 

laiklik kavramı üzerine de bir incelemenin gerekliliğini ortaya koyuyordu. 

Türkiye’de laiklik konusunu, öncelikle Batı’da ve Osmanlı’da din-siyaset 

ilişkilerinin geçmişini incelemeye başlayarak sonrasında tarihsel gelişimi içinde; 

farklı laiklik tanımlarını ele alarak inceledim. Bunun yanında laiklik-sekülerizm 

farkının ortaya konulması da, Türkiye örneğini anlamada önemli bir yer tutar. 

Türkiye Cumhuriyeti, Osmanlı toplum ve devlet hayatından birçok geleneğe sahip ve 

aynı zamanda bir modern devlet projesi olması itibariyle Batılı değerleri de içine alan 

bir devlet anlayışına sahiptir. Bu anlayış çerçevesinde, Cumhuriyet’in kuruluşunda 

yaşananlar, yeni bir ülkenin inşası, yeni bir siyasal yapının kurulması, yeni bir 

milletin oluşturulması, kültürel bir devrim ve uzun soluklu bir sosyal ve ekonomik 

değişimdi. Bu olağanüstü şartlar altında Mustafa Kemal Atatürk ve arkadaşlarının 

laiklik ilkesini devlet ve toplum gündemine getirmeleri, 1930’lu yılları bulmuştu. 

Kuruluşta, devletin din alanında gerçekleştirdiği reformlar o yıllarda Türkiye’nin 

içinde bulunduğu şartlar altında ve tarihsel akış içerisinde incelendiğinde; kuruluştan 

1950’li yıllara kadar yaşanan gelişmelerin uzunca tartışılan ve bugün hala çözüme  



 

 

3 

 

ulaşmamış çeşitli konular olduğu göze çarpar. Đşte çalışmamın asıl konusunu, 

özellikle 1945-1950 yılları arasında yaşanmış önemli bazı din-siyaset tartışmaları 

oluşturmaktadır. Araştırmamı Türk Basını üzerinden gerçekleştirdim. Çünkü yazılı 

basın o dönemde tek iletişim aracıydı; ayrıca o dönem Türkiye’de oldukça geniş bir 

yelpazede farklı görüşleri savunan gazete ve dergiler basılmaktaydı. Ayrıca dönemin 

başyazarlarının bazılarının aynı zamanda milletvekili olması; bununla birlikte bazı 

gazete ve dergilerin siyasal partilerin doğrudan sözcüsü konumunda olmaları; yazılı 

basının, gündemi doğrudan yansıtmasını sağlamıştır. Đncelediğim gazete ve dergiler 

arasında Akşam Gazetesi, Cumhuriyet Gazetesi, Gece Postası Gazetesi, Kudret 

Gazetesi, Milliyet Gazetesi, Sebilürreşad Haftalık Mecmuası, Selamet Haftalık 

Mecmuası, Son Posta Gazetesi, Son Telgraf Gazetesi, Tan Gazetesi, Tasvir Gazetesi, 

Ulus Gazetesi, Vatan Gazetesi, Yeni Asır Gazetesi, Yeni Sabah Gazetesi ve Zafer 

Gazetesi yer alıyor. Bu gazeteler içinde Ulus CHP’nin, Zafer de DP’nin sözcüsü 

niteliğindedir. Bunun yanında Selamet, Kudret ve özellikle Sebilürreşad Đslamcı 

yaklaşımlarıyla MP yanlısı bir tutum içerisindedir. Çok partili düzene geçiş 

öncesinde fiili bir tek parti rejimi yaşandığından; 1945 yılı öncesinde basının, devlet 

kontrolü altında olduğunu söylemek yanlış olmaz. Ancak çok partili düzene geçişle 

birlikte devletin basın üzerindeki baskısının yumuşama gösterdiği söylenebilir. Bu 

durum özellikle Đslamcı basın kuruluşlarında 1945 sonrasında yayınlanan ve sert 

eleştirilerin bulunduğu yazılardan anlaşılabilir.  

Đncelediğim din-siyaset tartışmalarını, 1950 seçimleri çerçevesinde ele aldım. Çünkü 

1950 seçimleri Türkiye’de sağlıklı koşullarda gerçekleştiği kabul edilen ilk genel 

seçimlerdir. Genel seçimlerin yaklaşıyor olması nedeniyle o dönem iktidarda olan 

CHP hükümetinin aldığı siyasi kararlar çoğu araştırmacı tarafından, seçim amaçlı 

olarak değerlendirilmiş; benzer durum muhalif partiler için de yaşanmıştır. Ben de 

incelemelerimi; bu düşünceyi göz önünde tutarak; ancak tartışmaların sebeplerini 

sadece seçimler üzerinden değil; tarihsel gelişmeler açısından da ele alarak 

gerçekleştirdim.  

Dönemin siyasi atmosferini kısaca özetlemek gerekirse; yaklaşan seçimler öncesinde 

CHP hükümetinin özellikle din konusunda attığı bazı adımlar, tek parti rejimi 

dönemi süresince şekillenen laiklik ilkesinden bir geriye dönüş olarak kabul ediliyor;  

bu nedenle büyük tartışmalar yaşanıyordu. Din alanında yapılan değişiklikler,  



 

 

4 

 

kimilerince CHP’nin seçimlerde iktidarı kaptırma endişesi sonucunda, oy arttırma 

amaçlı adımlar olarak görülüyor; kimilerince ise bir ilahiyat Profesörü olan 

Şemseddin Günaltay’ın başbakan olmasıyla yakalanan ılımlı havanın doğal bir 

sonucu olarak değerlendiriliyordu.  

CHP hükümeti tarafından gerçekleştirilen değişikliklerin başında din eğitimi 

alanında yapılan değişiklikler gelmekteydi. Bunun yanında Türk büyüklerine ait 

türbelerin ziyarete açılması kararı da CHP hükümeti zamanında alınmıştı. Seçimler 

yaklaşırken; DP ve MP’nin iktidara gelmeleri durumunda din alanında birçok 

kısıtlamayı kaldıracaklarını söylemeleri; hatta bazılarını parti programlarına da 

almaları; laiklik ilkesi etrafında büyük tartışmalar yaşanmasına yol açıyordu. 

Özellikle MP’nin siyasal söylemlerini dini konular ekseninde oluşturması; MP’nin, 

irtica suçlamalarının merkezine yerleşmesine sebep olmuştu. Mareşal Fevzi 

Çakmak’ın cenaze töreninde yaşananlardan MP’nin sorumlu tutulması ve mecliste 

Ticani tarikatı üyeleri tarafından Arapça ezan okunması olayı sonrasında MP’nin 

tutumu irtica tartışmalarını iyice körüklüyordu. CHP’nin, din eğitiminin geri 

getirilmesi ve Türk büyüklerine ait türbelerin ziyarete açılması hakkında aldığı 

kararlar ve yaşanan diğer tartışmalar, 163. madde’nin ortaya çıkmasında etkili olan 

olaylar olarak söylenebilir. Hatta bazı yazarlar tarafından 163. madde, CHP’nin din 

alanında attığı adımlar sonrasında devletin kazandığı esnek tutuma bir ayar çekilmesi 

olarak nitelendirilir. 

Bu tartışmaların gündemi oluşturduğu bir ortamda gerçekleşen 1950 seçimlerini DP 

kazandı. DP hükümetinin din alanında yaptığı ilk değişiklik, Arapça ezan yasağının 

kaldırılmasıydı. Bu karar kimilerine göre DP’nin seçimlerden önce tabanına verdiği 

sözün tutulması; kimilerine göre, DP’nin önde gelenlerinin kuruluştan bu yana sahip 

oldukları dini fikirlerin bir sonucuydu. Arapça ezan yasağının kaldırılması kararını 

Kuran’ın Türkçe’ye çevrilmesi kararı; din eğitimiyle ilgili yapılan yeni 

düzenlemeler; Türk büyüklerinin türbelerinin ziyarete açılmasına ilaveten büyük din 

âlimlerinin türbelerinin de ziyarete açılması kararı ve radyoda Kuran okunmasına 

başlanması gibi kararlar izler. Din alanında yapılan değişikliklerin seçimler 

sonrasında da devam etmesinden anlaşıldığı üzere; CHP’nin başlattığı dini alanda 

düzenleme akımı, DP tarafından devam ettirilmiştir. Ben bu çalışmamda, din-siyaset 

tartışmalarında herhangi bir grubu haklı ya da suçlu ilan etmeden; Türkiye’de din-

siyaset tartışmalarının kökenlerini oluşturan önemli gelişmeleri ele almaya çalıştım. 



 

 

5 

 

Özetle, 1940’lı yıllarda yaşanan ve yukarıda bahsettiğim konularla ilgili 

politikacıların tutum ve davranışlarını, Türk Basını’ndaki yansımaları üzerinden 

inceledim. Bu çalışmam, günümüzdeki din-siyaset tartışmalarına ilişkin doğrudan bir 

amaç taşımıyor olsa da; benzer tartışmaların dün ne olduğunun ortaya konulmasının; 

bugün gözden kaçan bazı noktalara ışık tutacağına inanıyorum. 



 

 

6 

 



 

 

7 

 

 

2. DĐN, ĐDEOLOJĐ VE SĐYASET ĐLĐŞKĐLERĐNE KAVRAMSAL BĐR BAKIŞ 

2.1 Tarihsel Süreçte Din ve Dinsel Olguların Arka Planı 

Din-devlet ilişkileri, en basit manada din ile devletin karşılıklı etkileşimlerinin 

sonuçları olarak düşünülebilir; benzer şekilde din-siyaset ilişkileri de. Bu ilişkiler göz 

önünde tutulduğunda modernitenin ortaya çıkardığı bir kavram olarak laiklik; bahsi 

geçen etkileşimleri düzenleyen ve sınırlarını çizen bir kavram olarak açıklanabilir. 

Bu manada laiklik, devletin tüm dinlere karşı tarafsız olma koşulunu ortaya 

koyarken; siyasetin de dini kullanmasına engel olmaya çalışır.  

Devlet ve siyasetle olan ilişkileri tarih boyunca insanlığın kaderini çizmiş bir kavram 

olarak dinin, insanlık tarihinde sahip olduğu bu önemin sebepleri ancak, bu olgunun 

insan aklında geldiği anlamların araştırılmasıyla açıklanabilir. Din, kimileri için 

varoluşunun anlamını açıklayan; kimileri içinse gizem dolu olağanüstü şeyleri 

açıklayan bir kavramdır. Diğer taraftan bazıları için boş ve kurgusal düşünceler 

topluluğu olarak kabul edilir. Buradan hareketle bazıları için yaşam biçimi haline 

geldiğini söyleyebileceğimiz dinin; bazıları içinse insanın yaşamı üzerinde dogmatik 

baskılar oluşturmaktan öteye geçmeyen kurgusal bir yapı olduğunu söyleyebiliriz. 

Diğer taraftan bireysel gibi görünen din olgusu, aslında bireylerin bir araya 

gelmesiyle ortaya çıkan toplumları da etkilemekte; bunun doğal bir sonucu olarak 

siyasetin de dinin etki alanına girdiğini söyleyebiliriz. 

Din-siyaset etkileşimlerini belirli bir coğrafyada, belirli bir tarih döneminde ve belirli 

bir olay çerçevesinde incelemeyi hedeflediğim bu çalışmamın daha iyi 

anlaşılabilmesi için, “din” kavramının olgusal ve tarihsel bir incelemesini yapmayı 

gerekli görmekteyim. Bu sebeple dinin ve Tanrı’nın felsefi olarak ne anlama geldiği 

ve nasıl geliştiği, kelime olarak dinin kökeni, başlıca din bilimciler tarafından yapılan 

din tanımları bu kısımda ele alacağım başlıca konulardır.  

Burada amacım, din ve Tanrı üzerine derin bir felsefi inceleme yapmaktan ziyade, 

dinin ve Tanrı’nın akıldaki temelleri üzerine genel bir sorgulama yapmaktır. Bu 

sayede, sahip olunan inanç ve temel dini değerlerin dışına çıkarak, din-



 

 

8 

 

siyasettartışmalarına daha geniş bir açıdan bakma fırsatı sunmayı hedeflemekteyim. 

Çünkü çoğu zaman din-siyaset tartışmalarında taraf olanlar, kendi sahip olduğu dini 

değerlerden bağımsız olarak düşünememekte ve bu durum maalesef çözüme 

ulaşmayı imkânsız hale getirmektedir. 

Din olgusunu, kimilerince din felsefesinin başlangıcını oluşturduğu öne sürülen; 

dinin ve dinsel inançların, felsefenin bir parçası olarak sistematik ve eleştirel bir 

biçimde ele alındığı ilk eserlerden biri olması nedeniyle, David Hume’un “Dinin 

Doğal Tarihi” adlı eseri üzerinden giderek inceleyeceğim. Hume’dan önce 1663’te 

Lord Harbert of Cherbury’nin yayımladığı De Religione Gentilium, Hume’e bir öncü 

teşkil etmektedir. 1 Herbert, dinsel inançların bir çeşit ortak etkeni bulunduğunu, 

bunun da bir Üstün Tanrı inancına dayanan, aklı ve ahlakı olan “özgün din” 

olduğunu öne sürmekteydi. Buradan hareketle Herbet, o günkü dinleri ve bu dinlerin 

inanç ve uygulamalarını, bu özgün dinin yozlaşmış ve saptırılmış hali olarak 

görmekteydi. Dinlerin inanç ve uygulamalarının yozlaştığı ve saptırıldığı konusunda 

Hume’un da hem fikir olduğu; ancak var olan dinlerin bir Üstün Tanrı’ya dayanan, 

özgün öncü dinden geldiği konusunda Herbert’tan farklı düşündüğü söylenebilir. 

Hume’a göre insanlığın öz dini çok Tanrıcılık’tır. 

Hume, Dinin Doğal Tarihi’ne şöyle başlar: “Dinle ilişkili her soruşturma son derece 

önemli olmakla birlikte, üstünde durmamız gereken özellikle iki soru vardır: Dinin 

akıldaki temeli ve insanın doğal yapısındaki kökeni.” Tartışılan bir konu olmakla 

birlikte, Hume’un birinci soruya verdiği cevapta bulunan: “Doğanın bütün çatısı, 

zeki bir yaratana tanıklık eder ve akıllı hiç bir araştırıcı, ciddi bir ölçünmeden sonra 

gerçek Tanrıcılık (tek Tanrıcılık) ve dinin birincil ilkelerine inanmaktan bir an bile 

uzak duramaz” ifadesinde, aklı olan ve gözlemleyen herkesin bir yaratıcı olduğuna 

inanacağını söylemesi, onun da bir yaratıcının varlığına inandığını söylemeye 

çalışması olarak yorumlanabilir. Huma’a göre dinin insanın doğal yapısındaki kökeni 

ile ilgili ikinci soru, cevabı verilmesi daha güç bir sorudur.  

Hume, her yerde ve her çağda, görünmez zeki bir güce inanmanın hep var olduğunu 

söylerken, bu yaygınlığa bir tezat olarak hiçbir inancın evrensel olmadığını ve bu 

inançların öne sürdüğü fikirlerin küçük bir “tekbiçimlilik” bile göstermediğini iddia  

                                                
1 David Hume, Din Üstüne (Çeviren: Mete Tunçay), Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara 2004, s. 15-
108. 



 

 

9 

 

eder. Örneğin, mezhep konusu aynı dinin farklı yorumlamaları olarak Hume’un bu 

tezini destekleyen bir örnek olarak düşünülebilir. Ayrıca aynı dinden, aynı 

mezhepten hatta aynı en alt dinsel yapılanmadan olan iki insanın aklında oluşturduğu 

Tanrı kavramı bile birbirinden büyük farklılıklar içerir ki bu farklılıkları birbirlerine 

tam olarak açıklamalarının mümkün olmadığını düşünmekteyim. Bilindiği gibi bazı 

dinler yüzlerce mezhebe sahiptir. Hume, diğer taraftan “benlik sevgisi”, “kadın ile 

erkek arasındaki sevgi”, “evlat sevgisi”, “şükran” gibi duyguların kaynağının 

içgüdüler olduğunu ve bu içgüdülerin doğanın birincil bir izinden geldiğini söylerken 

bu türden her içgüdünün bütün uluslarda ve çağlarda evrensel olarak bulunduğundan 

bahseder. Yani yaratıcı inancı ve Tanrı kavramı ortak bir noktada birleşemezken, 

insanın duygularını oluşturan içgüdüler inançlardan farklı olarak tüm insanlarda 

ortaktır. Buradan hareketle Hume’un; dinin, insanın doğal yapısındaki kökeni 

içgüdüler olan duygular gibi evrensel olmadığını ortaya koyduğu ve inançların 

rastlantısal nedenlerle kolayca değişebilecek ve saptırılabilecek bir şey olduğunu 

savunduğu anlaşılmaktadır. Eğer din kavramı, Hume’un dediği gibi, içgüdüsel bir 

duygu olarak ortaya çıksaydı evrensel bir yaratan inancı ve din oluşabilirdi. Ancak 

geçmişten bugüne var olan dinsel çeşitlilik, Hume’un yapmış olduğu saptamanın ne 

kadar yerinde olduğunu göstermektedir. Hume, insanlığın tümünün tarihte ilk olarak 

çok Tanrıcı olduğunu söyler. Çok Tanrıcılık’ı benimseyen uluslarda, dinle ilgili ilk 

fikirlerin doğada olup bitenleri seyretmekten ziyade, yaşadıkları olaylarla ilgili 

kaygılardan ve zihinlerde hiçbir zaman yok olmayan umut ve korku gibi hislerden 

doğduğunu iddia eder.  Hume’un bu düşüncesinden ve “dinin akıldaki temelinin ne 

olduğu” sorusuna verdiği cevaptan anlaşılan; insanoğlu ilk zamanlarda durup doğayı 

izleyerek ulaşabileceği, evrenin tek tasarımcısı olan Tanrı’yı aramaktan çok uzaktır 

ve yaşadığı gündelik olaylarda etkili olan şeyleri Tanrı olarak kabul etmiştir. Verdiği 

örneklerde, “Puta taparcı” olarak isimlendirdiği ilk insanlar, yaptıkları işlere göre 

ayırdıkları Tanrıları’nı, gene bu işlere göre yardıma çağırmaktadırlar: “... Juna 

evlenmelerde, lucina doğumlarda çağrılır, denizcilerin duaları Neptunusa yönelir, 

savaşçılarınki Mars’a. Çiftçi tarlasını Ceres’in koruması altında sürer, tüccar 

Mercurius’un yetkisini tanır. Her doğal olayın zekâ sahibi bir etmence yönetildiği 

varsayılır ...” Hume, Tanrıcılık anlayışının çok Tanrıcılık’tan tek Tanrıcılık’a 

değişimini anlatırken söze şu tezatla başlar: Doğanın tek bir Üstün Tanrı tarafından 

yaratıldığı öğretisi çok eskidir. Büyük ve kalabalık uluslara yayılmıştır. Her 



 

 

10 

 

durumdan ve sınıftan insanlarca benimsenmiştir. Her kim ki tek Tanrıcılık’ın 

gösterdiği bu başarıyı, dayandığı karşı gelinmez nedenlerin gücünden ileri geldiğini 

sanırsa, halkın cahilliğini ve batıl inançlarına düşkünlüğünü tanımadığını göstermiş 

olur. Çünkü insanların büyük çoğunluğu çevresine ilgisizlikle bakar. Örneğin; insan 

kendi vücudunun anatomik mükemmeliyetinden hareketle tek bir Tanrı’nın varlığına 

ulaşabilecekken, yaşamda karşılaştıkları kötü olayları, hastalıkları ya da doğal 

olayları, Tanrı’dan gelen şeyler olarak görüp; bunları Tanrısal takdirin dolaysız 

işleyişine bağlayarak bir Tanrı inancına ulaşmaktadır. Oysa kötü olaylar; akıl yürüten 

zeki insanlar için Tanrı’nın üstün yaratıcılığının göstergesi olmaktan çok, 

mükemmeliyetinden şüphe duydukları ve inançlarını sarsan şeyler olmaktadır ancak 

aynı kötü olaylar cahil ve ilgisiz halk için, üstün bir zekanın yegâne varlığının 

kanıtıdır. Buradan hareketle, Hume’a göre üstün tek bir yaratıcıya ancak akıl yoluyla 

ulaşılabilir. Fakat insanların büyük çoğunluğu akıldan ziyade, belki de çok 

Tanrıcılık’taki alışkanlıkları nedeniyle, daha çok korkuları ve müdahale edemedikleri 

şeyler nedeniyle tek Tanrıcı olmaktadır. Günümüzde de, yaşanan doğal afetlerin 

ardından kamuoyuna yansıyan Tanrı’nın insanları cezalandırdığı şeklindeki 

yorumlar, Hume’un vurguladığı noktaya günümüz dünyasından güzel bir örnek teşkil 

eder.  Özetle Hume, insanların genelinin aklını kullanmadığından dem vurarak; sahip 

oldukları Tanrı inancına açıklayamadıkları olaylar ve çaresizlik içinde hissettikleri 

korku ile ulaştıklarını hâlbuki zeki ve aklını kullanabilen zeki azınlığın ise evrendeki 

mükemmeliyetin Tanrı’yı açıklayacak yegâne veri olduğunu söyler. 

“Yaban ve eğitim görmemiş insanların akılsızlığı, doğanın öylesine yakından bildikleri 

belirgin yapıtlarına bakıp da egemen bir yaratıcı görmeyebilecekleri kadar büyük olmakla 

birlikte,  iyi anlayışlı herhangi bir kimsenin bir fikri bir kez kendisine anlatılınca, yadsıması 

pek olanaklı görünmüyor. Her şeyde bir maksat, bir niyet, bir tasar olduğu besbellidir; 

kavrayışımız, bu akla yakın sistemin ilk ortaya çıkışını düşünebilecek ölçüde genişleyince de, 

en güçlü bir inanışla bütün bunların zeki bir nedeni ya da yaratıcısı olduğu fikrini 

benimsememiz gerekir. Evrenin tüm çatısının her yanında geçerli olan tek biçimli kurallarsa, 

bizi, zorunlulukla değilse bile doğallıkla, eğitimin önyargılarının böylesine akla yakın bir 

kuruma karşı çıkmadığı yerlerde, bu zekâyı tek ve bölünmemiş olarak düşünmeye götürür.” 2  

Hume, din üstüne yaptığı tartışmayı şu cümlelerle bitirir:  

                                                
2 Hume, a.g.e.,  s. 105. 



 

 

11 

 

“Tümü bir bilmece, bir muamma, açıklanamayacak bir gizemdir. Bu konuya ilişkin en titiz 

arayışımızın tek sonucu, anlaşılan, korku ve belirsizlik oluyor, herhangi bir yargıya 

varamıyoruz. Fakat insan aklı öyle yepeliktir, kamuoyunun bulaşıcılığı öyle dayanılmazdır 

ki, bu kesin şüphe bile pek sürdürülemiyor; görüş alanımızı genişletiyor, bir boş inanç türünü 

bir başkasıyla karşı karşıya koyuyor, kavgaya tutuşuyoruz...” 3 

Din olgusuna Hume üzerinden yapmış olduğum bu kısa inceleme sonucunda 

diyebilirim ki kaynağı farklı şekillerde olsa da; insanoğlu, geçmişten 

günümüze değişimler geçiren bir Tanrı ve din inancına sahip olmuştur. Paul 

Pupard da dinin insanlık tarihi içindeki yerini şu sözlerle ifade eder: 

“Zamanında dinsel olmamış hiçbir uygarlık yoktur. Çünkü insan doğası 

gereği homoreligious’tur.” 4  

Siyasetin din ile etkileşimi doğal olarak din ve siyaset kavramları ile yaşıttır. Bu 

etkileşim zaman içinde büyük değişimler göstermiş olsa da Hume’un bahsettiği gibi 

yaratıcı inancının farklı insanlarda farklı kaynaklara sahip olması durumunun pek 

değişmediği söylenebilir. Dinin sorgulanamaz yapısı doğal olarak siyasi konularda 

etkili olmaktadır. Bu çerçevede bazı dini söylemler doğrudan siyasi söylemlere 

dönüşebilmektedir. Bu durumda farklı inançlara ve dini değerlere sahip insanlar 

farklı siyasi söylemlere sahip olurlar. Bu olgu, din-siyaset tartışmalarının en temel 

kaynağı olarak gösterilebilir. Đlerleyen bölümlerde inceleyeceğim din-siyaset 

tartışmalarının bu kapsamda düşünülmesi gerektiğini vurgulamak isterim. Yaşanan 

siyasi tartışmaları, aslında tarafların sahip oldukları dini inançların dolaylı olarak 

tartışılması olarak görmekteyim. Örneğin 1940’lı yıllarda Arapça Ezan konusunda 

yaşanan tartışmalar siyasi gibi görünse de aslında dinseldir. Arapça Ezanın serbest 

olmasını savunan taraf ezanı ibadetin bir parçası olarak görürken, diğer taraf ezanı 

ibadetin bir parçası olarak görmemektedir. Bu durumda siyasi gibi görünen bu 

tartışma aslında temelde dini bir tartışmadan öteye geçemez ve konu, inanca dayalı 

bir konu olduğundan bir tarafın diğer tarafı ikna etme olasılığı ortadan kalkar. 

Din-siyaset tartışmalarına geçmeden önce “din” sözcüğüne ilişkin kısa bir inceleme 

yapmayı faydalı görüyorum. Philippe Borgeaud, “din” (Đngilizce “Religion”) 

sözcüğünün Latince’deki geleneksel anlamı için, Cicero’nun metininden yola çıkarak 

şunları söyler: “Tanrılara tapınmayla ilgili bütün şeylere özenle yeniden sarılanlara 

                                                
3 Hume, a.g.e.,  s. 108. 
4 Paul Poupard, Dinler, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 2005,  s. 7. 



 

 

12 

 

(retractarent) ve bir bakıma kendini onlara verenlere (relegerent) religiosi (dinci) adı 

verildi; nasıl ki elegantes (kibar, seçkin) sözcüğü eligere (seçmek) fiilinden ve 

diligentes (titiz) sözcüğü diligere (sevmek) fiilinden türemişse, religiosi sözcüğü de 

relegere (kendini vermek) fiilinden türemiştir. Gerçekte, bütün bu sözcükler kendi 

içinde religiosus ve legere’yle (koparmak, toplamak, kendine almak) aynı anlamı 

korumuştur.” 5 Burada verilen anlamda religio kelimesi “kendini vermek” fiiliyle 

ilişkilendirilmiştir. Başka bir yorumda religio sözcüğü, “ligare”: “bağlamak” fiiliyle 

ilişkilendirilmiş ve burada kullanılan anlamda religio; insanı Tanrı’ya bağlayan bir 

sevgi bağıdır. Fakat Borgeaud’un belirttiğine göre bu yaklaşım daha çok Hristiyan 

din adamları tarafından ortaya çıkmıştır. “Cicero için religio, “cultus deorum”, 

Tanrılar kültü ya da kişilerin kendini Tanrılar’a verdiği ritlerin geleneksel ve 

göreneksel olarak yerine getirilmesi demektir. Böylelikle religio, kişinin Tanrıyla 

olan ilişkisini doğrudan ilgilendiren bir davranıştan daha çok, rite ilişkin bir davranış 

gibi görünmektedir. Burada, son bir nesneye, Tanrı’ya değil, aracılık aletine yönelik 

bir kaygılı saygı söz konusudur. Burada saygı duyulması gereken, insanüstü ya da 

görünmezle iletişimin geleneksel tarzlarıdır.” 6 Görüldüğü üzere Religion Latince 

anlamı itibariyle (Tanrı’ya) kendini vermektir ve Hristiyanlık’ta kullanılan anlamda 

ise Tanrı ile kurulan bir sevgi bağıdır. Ancak benim düşünceme göre ve Cicero’nun 

da belirttiğine gibi religio kelimesi aslında Tanrıyla doğrudan kurulan ilişkinin 

anlamından çok kurulan bu ilişki sırasındaki araçlara verilen addır ya da bu ilişki 

tarzıdır. 

Dinle ilgili başka tanımlara geçmeden önce, bu tanımlar yapılırken kullanılan yöntem 

ya da ele alış biçimlerinden söz etmek isterim. Mircea Eliade, şimdiye kadar yapılan 

din tanımlamalarında hep ortak bir nokta bulunduğunu şöyle ifade eder: “Her 

tanımlama kendince, kutsalı ve dinsel yaşamı; kutsal olmayan ve dindışı yaşam 

karşıtlığıyla açıklamaya çalışmıştır.” 7 Bu ifadeden hareketle önemli olan noktanın 

aslında kutsalı tanımlamak olduğu söylenebilir. Bu konuda da Eliade şunu söyler: 

“Aslında, kutsalı belirlemek ve tanımlamak istiyorsak belli miktardaki “kutsallık” 

olgusunu, yani kutsal olguyu toparlamamız gereklidir. Daha başlangıçta kafa 

karıştıran bu “kutsal olguların” çeşitliliği, bir süre sonra incelemeyi felç etmektedir. 

                                                
5 Philippe Borgeaud, Dinler Tarihinde Başlangıçlar, Kitabevi Yayınları, Ankara 2008,  s. 177. 
6 Borgeaud,  a.g.e., s. 178. 
7 Mircea Eliade, Dinler Tarihine Giriş, Kabalcı Yayınevi, Đstanbul 2003, s. 27-28. 



 

 

13 

 

Çünkü söz konusu olan şey ayinler, mitler, ilahi biçimler, kutsal ve tapılan nesneler, 

simgeler, kozmolojiler, mukaddes insanlar, hayvanlar, bitkiler, kutsal yerler ve 

benzerleridir. ... Böylece son derece geniş ve hiçbir kurala uymayan farklı bir 

kaynakçayla karşı karşıya kalırsınız...” Buradan hareketle dini tanımlamak için 

öncelikle kutsal olanı tanımlamanın gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Ancak kutsal 

şeyler (“hiyerofani”8) o kadar çok çeşitlidir ki incelenmesi ve ortak bir sonuca 

varılması çok güçtür. Bu güçlük doğal olarak ortak ve evrensel bir din tanımı 

yapmayı imkânsız kılar. Bu nedenle birçok ünlü din bilimci birbirinden farklı din 

tanımı yapmıştır. Ünlü din bilimcilerden biri olan Friedric Maximillian Müller; dini, 

insanın ahlaki karakterine etki edebilecek şekilde, çeşitli tezahürler altında 

Sonsuz’un algılanması olarak tanımlar. 9  Diğer bir din bilimci Cornelis Petrus Tiele; 

dini, insan ile Tanrı arasındaki ilişkiye uyarlanan zihinsel bir çatı ve Tanrı’ya yönelik 

kesin hissiyat olarak tanımlar. Bu tanımdan hareketle Tiele, hangi ırk, halk veya 

gruba ait olursa olsun, ne tür ahlaki öğretileri vurgularsa vurgulasın, hatta tabiat 

dinleri olsun veya olmasın dinlerin hepsinin üç temel şeyi içinde barındırdığından 

bahseder, bunlar: Đnsanın mutlak olarak bağımlı olduğu ilahi kudret(ler)e duyduğu 

inanç; insanın bir başlangıcının ve kaderinin olduğuna duyduğu inanç ve kurtuluşun 

imkânına dair her insanın doğasında bulunan inançtır. 10 Bir başka din bilimci Pierre 

Daniel Chantepie de la Saussaye’ye göre din, beşer-üstü güçlere inanç olarak, onlara 

ibadet etme ameli ile birleştirildiğinde çok daha doğru hatta daha mükemmel hale 

getirilmiş bir formdur. Ayrıca din, kültün içinde tezahür eden, kendisini koruyan 

hatta kendisini genişleten ve şekillendiren bir olgudur ve tanımlanmasında en önemli 

unsur Tanrı’dır. 11 William Brede Kristensen’e göre din, özü açısından kökü 

sonsuzlukta olan bir olgudur ve tüm sonlu varlıklardan bağımsız, hükmedici bir 

şeydir. 12  Gerardus van der Leeuw, dini en basit bir dille insanın “Güç”le  

                                                
8 Eliade, a.g.e., s. 20. Hiyerofani (hierophany): Yun. Hieros, kutsal + phainein ‘göstermek’. Đlahinin 
veya kutsalın, özellikle kutsal bir yerde, nesnede veya durumda tezahür etmesi, belirmesi, ilahi 
tecellidir. 
9 Friedric Maximillian Müller, Natural Religion Part I, Londra 1888-1892, s. 44. 
10 Cornelis Petrus Tiele, Elements of a Science of Religion: Part II-Ontological, Edinburgh 1899, 
s.58. 
11 Pierre Daniel Chantepie de la Saussaye, Manual of the Science of Religion, Londra 1891, s. 69-71. 
12 William Brede Kristensen, The Phenomenology of Religion, Londra 1969, s.43-44. 



 

 

14 

 

karşılaşması olarak tanımlar. 13 Nathan Söderblom din için yaptığı tanımlamada, 

dinin her şeyden önce kişinin ruhunda var olup burada ortaya çıkan bir olgu 

olduğundan bahseder. Ayrıca Söderblom’a göre din; bireysel ruhani bir şeydir ve her 

yerde insandan bile çok eskidir. 14 Rudolf Otto’nun tanımına göre din, gerçekte 

kültürlü, zihnen ve bedenen doğru ve her konuda iyi insanlara özel bir duygudur. 

Ayrıca tarihin en başından itibaren var olan beşer doğasının silinmez bir parçası olup 

bizzat tarihsel bir gelişimi kabul etmesine rağmen insanoğlunun psikolojik din algısı, 

dolayısıyla dini tecrübe kurgusu hep aynı kalmış asla tarihsel bir evrim 

geçirmemiştir. 15 Joachim Wach’e göre din, hem merkezdeki entelektüel sorundur, 

hem de ilahi yaratıcı ile en yüce birliktelik eyleminin kendisidir. Wach, dini 

tecrübenin tanımlanmasında dört temel kıstastan bahsetmektedir: Dini tecrübe, nihai 

gerçeklik olarak tecrübe edilen şeye verilen beşeri yanıttır. Dini tecrübe, sadece akıl 

melekelerinde değil aynı zamanda kişinin tüm benliğini de kucaklar. Dini tecrübe en 

yoğun ve en mümkün tecrübedir. Dini tecrübe, bunu yaşayan kişiyi belli bir tarz 

içinde davranmaya veya eylemde bulunmaya zorlar. Din, bir boyun eğmedir, yani 

nihai gerçekliğin ilahi tabiatı olarak algılanan üstün güce teslim olup O’na güvenmek 

ve tapınmaktır. 16  

XIX. ve XX. yüzyıllarda Dinler Tarihi konusunda önemli yerlere sahip din 

bilimcilerinin yukarıda özet olarak verdiğim din tanımlarını özetlersek; Müller, dini, 

“insanın ahlaki karakterine etki edebilecek şekilde, çeşitli tezahürler altında sonsuzun 

algılanmasıdır” şeklinde tanımlayarak Tanrı’yı sonsuzluk algılaması olarak ele almış 

ve dinin ahlaki etkisinin altını çizmiştir. Tiele, “Đnsan ile Tanrı arasındaki ilişkiye 

uyarlanan zihinsel bir çatı ve Tanrı’ya yönelik kesin hissiyattır” diyerek tanımını 

daha çok inanma hissi olarak ifade etmiştir.  Saussaye ise “beşer-üstü güçlere inanç 

olarak, onlara ibadet etme ameli ile birleştirildiğinde çok daha doğru hatta daha 

mükemmel hale getirilmiş bir formdur” tanımıyla dini bir doğaüstü açıklaması olarak 

gördüğünü belirtmiştir. Kristensen’e göre din “Özü açısından, kökü sonsuzlukta olan 

bir olgudur ve tüm sonlu varlıklardan bağımsız, hükmedici bir şeydir” ve bu tanımla 

                                                
13 Gerardus van der Leeuw, Religion in Essence and Manifestation; A Study in Phenomenology, 
(Çev. J.E. Turner), Londra 1938, 23-30. 
14 Nathan Söderblom, The Living God, Boston 1962, s. 1-33. 
15 Rudolf Otto, The Idea of the Holy-An Inquiry into the Non-Rational Factor in the Idea of the 
Divine and its Relation to the Rational (Çev. John W. Harvey), Londra 1931, s. 113-114.  
16 Joachim Wach, The Comparative Study of Religion  (Ed. Joseph M. Kitagawa),  New York 1958, s. 
27-28. 



 

 

15 

 

Kristensen’in güç ve hükmetme kavramlarını kullandığını görüyoruz. Leeuw, ”din, 

en basit bir dille insanın “Güç”le karşılaşmasıdır” ve “Đnsan, hayatın içinde gücü 

ararken asla ufka ulaşamaz.” olarak ifade ettiği, Kristensen’in de altını çizdiği “Güç” 

kavramının Tanrı ile özleştirilmesi ve dinin de bu güce duyulan saygının bir ifadesi 

olduğunu belirtmiştir. 

Değindiğim bu örneklerden, din tanımlarında bazı ortak kavramlar bulunduğu 

sonucuna varılabilir. Bunlar; açıklanmayan doğaüstü şeyler, buradan hareketle 

insanların hissettiği korku ve bunun neticesinde ortaya çıkan inanma duygusu; bunun 

yanında doğaüstü şeylerin kaynağı olan bu güçlerin büyüklüğünün sonsuzluk 

kavramıyla özdeşleştirilmesi ve bu sonsuz gücün bir sonucu olarak ortaya çıkan 

hükmetme kavramlarıdır. Sonuç olarak ortak bir tanım yapacak olursam; din, sonsuz 

(doğaüstü) güce sahip yaratıcı(lar) karşısında insanların, sebepleri çeşitlilikler 

gösteren inanma hissiyatı sonucunda saygılarını ifade etme biçimleridir diyebilirim. 

Bu tanımdan hareketle dinin insan hayatını şekillendirmedeki etkisinin büyüklüğü 

daha net anlaşılabilir. Buradan, insanın hayatını şekillendirmedeki etkisi 

düşünldüğünde dinin ve dinsel şeylerin siyasetin içine de doğrudan girdiğini 

çıkarmak yanlış olmaz. Çalışmama dinle ilgili bu girişle başlamaktaki amacım, 

ileride detaylarıyla anlatacağım tartışmalarda tarafların ve savundukları fikirlerin bu 

bilgiler ışığında düşünülmesi ve olaylara bu kapsamda bakılması gerektiğini 

vurgulamaktır. 



 

 

16 

 



 

 

17 

 

2.2 Đdeoloji-Din-Siyaset Đlişkileri ve Đlgili Kavramlar 

2.2.1 Đdeoloji Kavramı 

Đdeoloji sözcüğünün, akıllarda nesnellikten oldukça uzak siyasal bir anlam taşıdığı 

söylenebilir. Bu kavramın, ideallerin (doğru düşüncelerin) insan düşüncesine 

yerleştirilmesi için tasarlanan bir bilim olmaktan çıkıp günümüzde taşıdığı anlama 

nasıl ulaştığını tarihsel gelişim süreci içinde vermeye çalışacağım. Şerif Mardin’in de 

“nesnel olmayan bir fikir ürünü” 17  şeklinde ifade ettiği ideoloji kavramının doğru 

düşünme bilimi olarak ortaya çıktığı bilinmektedir. Eğer istenirse doğru düşünceleri 

düşündürmenin bir yolunun bulunduğu, “Đdeologlar” olarak bilinen düşünürler 

tarafından ortaya atılmıştır. Đdeologlar, fikir ve düşüncelerin duyum ürünü olduğunu 

öne sürmüşler buradan hareketle istenirse akıl yoluyla insanların doğru düşünceleri 

düşünmeleri sağlanabileceğini savunmuşlardı. Jorge Larrain ideoloji ile akıl arasında 

güçlü bir bağ olduğunu söyler ve kavramın ortaya çıkma nedenlerini, düşünme bilimi 

olarak akla derin bir güven duyması ve eski rejime karşı kullanılacak önemli bir silah 

olarak görülmesi şeklinde ifade eder. 18 Đdeoloji kavramı, aklın ön plana çıktığı 

Aydınlanma Dönemi’nde ortaya çıkan bir kavramdır. William T. Bluhm, 

Aydınlanma düşünürlerinin bu kavramı oluştururken, sağduyu kavramlarını en küçük 

unsurlarına kadar indirgemeyi; bilimsel kavrayış ve kontrolün kesin etkili araçları ile 

yeniden kurmayı ümit ettiklerini belirtir. 19  

Đdeologların ortaya koydukları en önemli tez, fikirlerin kaynağını ruh gibi 

kavramlarda aramanın yanlış olduğu tezidir. Onlara göre fikirleri şekillendiren şeyler 

insan duyularını uyaran dış etkilerdir. Ünlü ideologlardan Fransız Filozof Condillac, 

insanların dünyayı algılamalarını sağlayan şeyin içsel, zihinsel ya da ruhsal 

olmadığını, algıların sadece dıştan gelen etkilerin duyular sayesinde yorumlaması ile 

oluştuğunu öne sürer. Condillac’a göre bazı etkiler, diğer etkileri bastıracak kadar 

güçlü olduğu için dikkat çeker. Birden fazla sayıda birbirine yakın oranda dikkat 

                                                
17 Şerif Mardin, Đdeoloji, Sevinç Matbaası, Ankara 1976, s. 3-46. 
18 Jorge Larrain, Ideology & Cultural Identitiy, Polity Press, Cambridge 1994, s. 9. 
19 William T. Bluhm, “Đdeoloji ve Politik Kültür”, Đdeoloji Üzerine (Çev. Can Şahan), Kuram 
Yayınları, Đstanbul, s. 15. 



 

 

18 

 

çeken etki olduğunda ise insan, mukayese etme, ayırma ya da yargılama gibi 

tepkileri ortaya koyar. Bir başka ideolog Helvetius da insanların yetilerinin 

tecrübeyle ve dış etkenlerle oluştuğunu söyler. Bu tezlere göre fikirlerin kaynağını 

ruhta ya da içsellikte aramak yanlıştır. Sahip olunan fikirler dışarıdan gelen etkilerin 

duyularla algılanması ve kıyaslanması sonucunda edinilen tecrübelerle oluşur ve 

gelişir. Buradan hareketle ideologlar, insan duyularının doğru etkiler altında doğru 

düşünmelerini sağlayabileceklerini iddia etmişlerdi. Ancak bugün, ideoloji 

kavramının ideologların tasarladıklarından farklı bir noktada olduğunu söylemek 

yanlış olmaz.  

Đdeoloji kavramını ilk ortaya atan kişi Fransız Devrimi sırasında ortaya çıkan 

ideologlardan Destutt de Tracy’dir. Tracy, ideoloji sözcüğünü ilk defa 1797 yılında, 

“herkese doğru düşünme imkânı sağlama için kullanılacak fikir bilimi” anlamında 

kullanmıştır. “Đdeoloji” kavramının Batı’daki gelişimini incelerken şüphesiz ki 

Aydınlanma Dönemi’nde yaşamış diğer önemli düşünürlerin fikirlerinden bahsetmek 

gerekir. Kant, insanların algılarını oluşturan şeyin dış çevre ile kurdukları etki-tepki 

ilişkileri olduğunu söyler. Kant’a göre: “Đnsanın bir değişmez tabiatı vardır, bu tabiat, 

kategorilerin insanlara verdiği imkânlarla çerçevesi çizilen bir tabiattır. Etrafımızdaki 

dünyayı olduğu gibi değil, usumuzun bize verdiği imkânlarla sınırlı olarak 

algılayabiliriz. Bu açıdan gerçeği aramaya çalışmamız boş bir çabadır.”  Hegel ise 

Kant’tan farklı olarak gerçeği aramanın boş bir çaba olmadığını, gerçek ile 

görüntünün aynı dünyanın parçaları olduğunu bu nedenle görüntünün anlaşılması ile 

gerçeklerin nasıl ortaya çıktığının anlaşılabileceğini iddia eder. Hegel’in düşüncesine 

göre “fikir” insanların her birinin beyinlerinde çıkan ayrı ayrı düşünceler değil, bir 

birikimin sonuçlarıdır. Yani fikir, kamusal bir sürecin birikiminin bir sonucudur ve 

Hegel’e göre soyut düşünce yoktur; insanların tarih boyunca ortaya koydukları 

düşüncelerle oluşturdukları toplumsal kuramlar vardır. Mardin, Hegel’in felsefesiyle 

ilgili şunları söyler: “Đnsan tarih içinde nereye gittiğini ancak kendi düşünce tarihine 

geriden baktığı zaman, ortaya çıkardığı düşün ürünlerini değerlendirdiği zaman bir 

dereceye kadar anlayabilir.” Buradan şu anlaşılıyor: Đnsan, bulunduğu tarihsel şartları 

sınırlı olarak algılayabilir ve ancak tarih ilerledikçe geriye bakıp yaptığı yanlışları 

görüp düzeltme imkânına sahip olabilir. Hegel, sınırlı algılama sonucu sahip olduğu 

bu değerlendirmeye “dünya görüşü” demiştir. Bu kavramın, Marx’ın “Đdeoloji” adını 

verdiği düşünce biçimine çok yakın olduğu söylenebilir. Marx ideolojiyi şöyle  



 

 

19 

 

açıklar: Đnsan topluluklarında iş bölümünün gelişmediği zamanlarda, her insan hem 

üretimde bulunuyor, hem kendi üretim aletlerini yapıyor hem de bunları kullanıyordu 

ve bunun yanında ozan ya da filozof da olabiliyordu. Ancak iş bölümünün 

gelişmesiyle birlikte üretim araçları kişinin elinden alındığı gibi, düşünme gücü de 

elinden alındı ve düşünme işleri de bir grup insanın eline geçti. Bu durum da, işi 

düşünme olan bu grubun diğer insanları düşünceleriyle etkilemeye başlamasına yol 

açtı. Bunun sonucunda ideoloji, “iş bölümünün insanlara dünyayı ancak bir tek 

yönden görmelerine imkân verdiği bir toplum yapısının yarattığı çarpık bir düşünce” 

halini aldı. Mardin, Marx’ın “Đdeoloji”ye bağladığı anlamları şöyle özetler: 

“Đdeolojik şekilde düşünmek; toplum dinamiğini insanın içinde gömülü bulunduğu 

günlük hayatının maddi unsurlarıyla izah etmemek, bunun yerine fikir hayatını ön 

plana geçirmektir.” Ayrıca “Tarihsel bakımdan sınırlı bir görevi olan bir 

“Weltanschaung”u (Hegel’in dünya görüşü için kullandığı terim) her zaman geçerli 

saymaktır.” Ve son olarak “Çıkarlarını paylaştığı grubun etkisi altında iş görmektir.”  

Condillac, Kant, Hegel ve Marx temelde ideolojiyi ya da dünya görüşünü oluşturan 

algıların içsel ve ruhani olmadığını, dıştan gelen etkilerle oluştuklarını söylerler. 

Buradan hareketle fikirlerin kaynağı insanın içinde değil onu koşullayan dış etkilerde 

aranmalıdır. Eğer bu iyi araştırılırsa insanı etkileyen şeylere müdahale edilerek 

fikirler yönlendirilebilir ve insanın doğru düşünmesi sağlanabilirdi. Buradan 

hareketle insanın, en çok etkileşimde bulunduğu toplumsal yapı sayesinde doğru 

düşünmesi sağlanabilirdi. Buna karşı Freud, ideoloji kavramı için gerçeği bizden 

saklayan şeyin “içinde bulunduğumuz toplumsal yapı değil, kendi bütünlüğümüzü 

kazanmaya çalışmamızla ilgili çözümlenmemiş kişisel sorunlarımızdır” demiştir.  20  

Kimi yazarlar ideoloji kavramının ortaya çıkışını Fransız Aydınlanması’ndan daha 

eskilere götürür. David Mclellan, “Đdeoloji” adlı eserinde, ideoloji kavramının 

Fransız Aydınlanması’nın bir ürünü olduğundan bahseder. Ancak bu kavramın 

kökeninin, Ortaçağ dünyasının yıkılmasıyla Batı Avrupa’daki düşünürlerin 

gündemini oluşturan, anlam ve yön konularını ele alan genel felsefi sorular olarak 

daha eski tarihlere dayandığını belirtir. Mclellan’e göre ideoloji kelimesini ilk defa 

ortaya çıkaran Destutt de Tracy’nin ataları Francis Bacon ve Thomas Hobbes’dur.  

                                                
20 Buradaki bilgiler Şerif Mardin ‘in Đdeoloji adlı eserinden esinlenilerek aktarılmıştır. 



 

 

20 

 

Bacon’a göre o zamana dek insan düşüncesi, putların yani hatalı ve irrasyonel 

kavrayışların gölgesinde kalmıştı. Bu düşünce Hobbes ve Locke sayesinde Đngiliz 

deneysel geleneğini, bunun yanında ideoloji kelimesini ortaya çıkaran Fransız 

Aydınlanması’nı önemli ölçüde etkiledi. Fransız Aydınlanması ve Đngiliz 

Aydınlanması arasındaki temel fark şu şekilde verilebilir: Đngiltere’de kralın ve dinin 

gücü ciddi bir biçimde sınırlandırılmıştır fakat Fransa’da durum çok farklıdır. Fransız 

filozoflar, mutlak monarşi ile ittifak halinde olan bir kilise ile karşı karşıyaydılar. Bu 

nedenle, Machiavelli ve Bacon, dini potansiyel birleştirici bir unsur olarak görürken, 

Fransız filozoflar ise dini rasyonel bir düzene kavuşma önündeki en büyük engel 

olarak görmekteydiler. Mclellan, günümüzde ideoloji teriminin kullanımını iki ana 

hat olarak verir: Birincisi, terimi ilk kez kullanan de Tracy ve Fransız rasyonalist 

yaklaşımıdır. Bu yaklaşım, toplumun görüş birliğini vurgular ve gerçeğe iyi niyetli 

herkesin akıl ve gözlem ile ulaşabileceğini söyler. Đkinci kullanım ise birincinin 

karşıtı olan ve Alman köklere dayanan yaklaşımdır. Hegel ve Marx’la başlayıp 

Habermas’a kadar uzanan bu düşünce, gerçeklere sadece gözlemle 

ulaşılamayacağıdır. Asıl önemli olan gerçeğin nasıl üretildiğine odaklanmaktır. 

Toplum ortak bir görüş birliğine dayanan bir bütün değil, çelişkilerle dolu değişken 

bir olgudur. 21 

Günümüz penceresinden bir bakış atacak olursak, ideoloji kavramı için, ortaya 

çıkışında sahip olduğu anlam ve amaçtan daha farklı bir yerde olduğunu 

söyleyebiliriz. Bugün, ideoloji denince akla doğrudan belirli bir amaca göre 

düzenlenmiş bir fikirler bütünü gelir. Mardin, “ideoloji, bir anlam kümesi olarak 

toplumun stratejik fonksiyonlarının birinin başköşesini tutmaktır” der. Bu açıdan ele 

alındığında ideolojiler insanlara yön vermeye yarayan birer harita halini alır. 22 

Đdeolojiler, etkin oldukları insan gruplarınca büyük bir inatla savunulurlar. Hatta kan 

dökme pahasına da olsa vazgeçilmeyen inançlara dönüşürler. Mardin’in de dediği 

gibi, “ideoloji insanın tüm duygularını harekete geçirir, onu seferber duruma getirir.” 

Bolşevik Đhtilali’nde bu ideolojiyi taşıyanlar, karşı görüşü tutanlarla büyük bir 

çatışmaya girmiş ve bu ideolojik çarpışma büyük bir savaşa yol açmıştır. Başka bir 

örnekte Đspanya’da “sol” ile “sağ” arasında üç yıl süren ve yaklaşık bir milyon  

                                                
21 David Mclellan, Đdeoloji  (Çev. Barış Yıldırım),  Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Đstanbul 
2005, s. 1-10.  
22 Şerif Mardin, Bütün Eserleri 2 – Din ve Đdeoloji, Đletişim, Đstanbul 2000, s. 25. 



 

 

21 

 

kişinin ölümüne sebep olan savaş da ideolojik bir savaştır. Mardin’e göre 

toplumlarda sınıf problemleri halledilebilir fakat, bunun insanlararası ilişkilerin 

bütün sorunlarının halledilmesi anlamına gelmez. Max Weber, toplumların gittikçe 

bürokratikleştiğini söyler. Yani, zamanla bürokratik yöntemler duygusal 

yönelimlerin yerini alacaktır.  Fakat Mardin, bürokratik teşekküller içinde bile, işin 

bürokratça yürütülmesinde “hayatın dram” olarak yaşanmasının çok etkin bir unsur 

olduğunu, bu tip bir yaklaşımla, bürokratikleşmenin bile hayatın ideolojik içeriğini 

tamamen ortadan kaldırmaya yeterli olmadığını öne sürmektedir. 23 Đdeoloji, özgün 

kavramsal söz dizini, insanların içinde yaşadıkları dünyayı kavradıkları ve 

yorumladıkları terimler topluluğudur. Buradan hareketle Bluhm, en gelişmiş 

biçimiyle ideolojiyi, “evrende insan doğasının bir açıklamasını, belli görüş açısından 

var olan toplumun eleştirisini, iyi ve yasal politik-sosyal düzenin betimleme ve 

savunusunu teşkil eder” şeklinde tanımlar. 24 Başka bir bakış açısıyla ideoloji, geniş 

kapsamda “insan ve toplumun (ya da toplumsal alt birimin) geliştirdiği insan, toplum 

ve evrene ilişkin kapsamlı bilişsel (cognitive) ve ahlaksal inanç sistemlerinin bir 

biçimidir”. Dar kapsamda ise, “belirli bir biçimde düşünmeyi ve davranmayı haklı 

çıkarmak ya da düşünce ve davranışları belirli bir biçimde etkilemek işlevini taşıyan 

inanç, tutum ve düşünceler demetidir.” Bu iki tanımdan hareketle, “bir grup ya da 

kümeye has, birbiriyle sıkıca ilişkili inançlardan, düşüncelerden ve tutumlardan 

oluşan ideoloji, küçük bir grubun üyeleri tarafından paylaşılacağı gibi, büyük 

kitlelerce de benimsenebilir. Hatta Plamenatz’ın dediği gibi, bütün bir ulus ya da 

uluslar topluluğunca paylaşılabilir.” Tüm bu bakış açılarından hareketle ideolojik 

düşüncenin tarafsız ve bilimsel olamayacağı sonucuna varabiliriz. Ve diğer bir 

ifadeyle ideolojik olmayan bir düşüncenin bilimsel olabileceği söylenebilir. Bilimsel 

olan düşünceler; nesnel, tutarlı ve kesin olan doğruluk ölçütüne uyar. Buradan 

hareketle ideolojik olan düşünce ve inançlar ise doğruluk ilkesine aldırmadan, bir 

sınıfı, gurubu ya da topluluğu bir arada tutmayı amaç edinmekte, üyelerinin eylem ve 

davranışlarını haklı göstererek onların çıkarlarını korumaya ya da arttırmaya yararlar.  

Đdeoloji ile bilim arasındaki bu çatışma; temelde ideolojilerin deneye, tartışmaya ve 

değiştirilmeye kapalı oluşundan ve dogmatik yapılarının bilimsel doğrulara 

varılmasını engellemesinden kaynaklanmaktadır. Her ideoloji, kendisini diğer  

                                                
23 Mardin, Đdeoloji, Sevinç Matbaası, Ankara1976, s. 3-46. 
24 Bluhm, a.g.m., s. 19-20. 



 

 

22 

 

ideolojilerden, akımlardan ve görüşlerden ayrı ve bağımsız olduğunu abartarak 

vurgular. Ayrıca ideolojiler, kendi inanç sistemlerini zorlayan yeniliklere karşı 

oldukça dirençlidirler ve meydana gelen değişiklikleri yok sayma eğilimindedirler.  

Ayrıca ideolojiler, benimseyenlerinden yoğun duygusallık içinde tam bir bağımlılık, 

düşünce ve eylemlerde kesin bir birlik ve bütünlük bekler. 25 

2.2.2 Bir Đdeoloji Olarak Din 

Dinin insanlık tarihi ile eşdeğer sayılabilecek tarihi göz önüne alındığında, toplumları 

oluşturan insanın din ile olan ilişkilerinin, toplum ile olan ilişkilerine yansıdığı ve 

bunun neticesinde din-toplum ilişkisinin ortaya çıktığı söylenebilir.  Đnsan, içgüdüsü 

nedeniyle, sahip olduğu sınırlı yaşamın bilincindedir ve bu sınırlılığın korkusunu 

yaşar. Bu noktadan baktığımızda din, sınırlı bir dünya yaşamına karşın, sonsuz bir 

ruhsal yaşam vaat eden bir öğretidir. Diğer taraftan insanın doğa yasaları karşısındaki 

çaresizliği bir korunma içgüdüsü olarak ortaya çıkar ve bunun neticesinde kendi gücü 

dışında koruyucu bir güce ihtiyaç duyar. Bir başka açıdan, insanoğlunun bilgisinin 

zaman ve mekânla sınırlı olması; insanı, ona sonsuz bir gelecek ve bilme vaat eden 

ve geleceğin mutlak hâkimi olan Tanrı’nın sözleri olarak kabul ettiği dine bağlar. 

Tüm bu sebeplerden ötürü dinin, toplumu oluşturan insanı etkilediği ileri sürülebilir. 

Sonsuz güce ve bilgiye sahip olan Tanrı’nın emir ve buyruklarını insana ileten dinin, 

hem dünyadaki hem de dünya dışındaki yaşamı belirlemede temel etken olmasından 

dolayı, insanın dinin buyruklarına ve Tanrı’nın elçisine kayıtsız şartsız tabi olmasının 

kaçınılmaz olduğu ileri sürülebilir. Sonuç olarak insan, yaşamını doğrudan din 

üzerinden şekillendirir ve buradan hareketle toplumda kendisine dinin etkisinde bir 

kimlik oluşturur. Bireyden yola çıkarak ortaya koyduğum bu din-toplum ilişkisi 

hakkında iki temel görüş bulunduğu söylenebilir. Bu düşüncelerden ilkine göre, her 

dini faaliyet hem bireyle hem de toplumla ilgilidir. Bu nedenle ikisi ayrı 

düşünülemez. Karşıt görüşe göre ise din, toplumsal bir olay değildir. Kişisel ve içte 

olan bir olgudur. Ancak, bireyin toplumu oluşturan yapıtaşı olduğu gerçeği ve 

bireyin toplumla olan zorunlu ilişkileri, dinin aynı zamanda toplumsal bir olgu 

olduğu tezini öne çıkarır. Din ile sosyal yapı arasındaki ilişkilerde ki ana görüş 

olduğunu savunanlardan Ahmet N. Yücekök’ün bahsettiği idealist yaklaşıma göre 

maddeyi akıl ve ruh yaratır. Buradan hareketle din sosyal yapıyı belirler ve yaratır.  

                                                
25 Doğu Ergil, Đdeoloji ve Milliyetçilik, Turhan Kitabevi, Ankara 1983, s. 11-18. 



 

 

23 

 

Materyalist olan ikinci yaklaşımda ise sosyal yapının dini belirlediği, dinin ancak 

sosyal yapının kendine özgü niteliklerini içeren ve bu niteliklere göre şekil bulan bir 

inanç ve değerler sistemi olduğu savunulur. Din-toplum ilişkilerini inceleyen 

düşünürlerden Weber’e göre kapitalizmin gelişmesi için gerekli olan uygun ortam 

Protestanlık tarafından yaratılmıştır. Marx ve Engels ise dinin, sömürülen sınıfların 

elinde bir bayrak ya da bir parola olduğunu savunur. 26 Din ve dini inançların 

toplumsal hayat üzerindeki etkilerini incelemiş diğer bazı ünlü düşünürler şunlardır: 

Machieavel, Campanella, Bossuet, Voltaire, J.J. Rousseau, Saint Simon, Auguste 

Comte. Dinin ve dini inançların toplumsal hayat üzerindeki etkilerini, toplumlarda 

meydana getirdiği değişiklikler ve devrimler kapsamında incelemiş bazı ünlü bilim 

adamları şunlardır: F.de Coulanges, Charles A. Ellwood, Durkheim, Gustave le Bon, 

Frazer, Bougle, A. Ross, G. Sorel, B. Kidd. Durkheim’e kadarki tarihsel süreçte din 

ile toplum ilişkileri üzerine çalışan düşünürlerin hepsinin, fikirlerinin temelini kutsal 

kitaplara dayandırdıkları ileri sürülmektedir. Fustel de Coulanges, dini inançlar 

dikkate alınmadığında, eski çağlarda yaşayan toplumların tam olarak 

anlaşılamayacağı tezini ortaya koyar. Coulanges, bir toplumun ilk zamanlarından 

itibaren hayat, ölüm, ölüm sonrası ile ilgili düşünceleri öğrenilirse, o toplumun bu 

düşünce ve inançlarıyla sosyal kurumları arasında sıkı bir ilişki olduğunun 

görüleceğini savunur ve Roma örneğini vererek, devleti bir din cemaati, kralı bir din 

reisi, kanunu ise kutsal kurallar olarak nitelendirir. Buradan hareketle dinin, tarihte 

toplumun ve sosyal kurumların oluşmasında doğrudan etkili olduğu savunulabilir. 

Başka bir düşünür Charles A. Ellwod, dinde ve dini inançlarda meydana gelen 

bunalımların toplum hayatını doğrudan etkileyeceğini öne sürmüş, toplumsal 

kavgaları, şiddeti ve bu gibi olguların temelinde dini inançlarda meydana gelen 

zayıflamanın olduğunu belirtmiştir. Auguste Comte da, “üç hal kanunu” olarak 

isimlendirdiği düşüncesinde, insanlığın “teolojik, metafizik ve pozitivist” olmak 

üzere üç devreden geçtiğini, bu nedenle dinin toplum hayatı üzerinde hakim olduğu 

devirlerin geride kaldığını öne sürer. Son olarak Durkheim’in konu hakkındaki 

görüşünden bahsetmek gerekirse, bütün sosyal kurumların dinden çıktığını söylemek 

gerekir. Aklın kategorileri, bilimin dayandığı ilkeler, ahlak ve hukuk kuralları dinin 

ürünleridir ve dini hayat, sosyal hayatın en yoğun ve en üst anlatım biçimidir. Tüm  

                                                
26 Ahmet N. Yücekök, Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı (1946-1968), Sevinç 
Matbaası, Ankara 1971, s. 59. 



 

 

24 

 

bu görüşlerden anlaşılacağı üzere dinin toplum üzerindeki etkisi, bir başka deyişle 

din-toplum ilişkisi; geçmişi çok eskilere dayanan ve tarih içinde değişerek günümüze 

kadar ulaşan bir kavramdır. 27  

Đdeolojilerin kendi içlerinde bir din oldukları savı bir kenarda dursun, dinlerin birer 

ideoloji halini almaları, din-toplum ilişkilerinin geçmişten bugüne gelişimi göz 

önüne alındığında normal bir olgu olarak görülebilir. Đster dinsel, ister laik olsun, 

ideoloji, kutsal olanla ilgilidir diyebiliriz. Bu kutsalı tanımlayan ve belirleyen 

ideolojidir ve yansıttığı ve savunduğu varoluş biçimini “doğru” olarak sunduğu 

ilkelerin egemenliği altına alarak kutsallaştırmak ister. Kutsal ve doğru olan da, 

yanlış olan da, ideolojinin belirlediği alan içindedir. Birincisi, ideolojinin savunduğu 

ve benimsediği alan içinde; ikincisi onun savaştığı ve inkâr ettiği alan içindedir. 28 

Buradan hareketle, dinin sorgulanamayan yapısı ile ideolojinin varoluşunu 

kutsallaştırmaya çalışmasının büyük benzerlik gösterdiği ileri sürülebilir. Bununla 

birlikte dinlerin, egemen sınıflara üstünlüklerini sürekli kılmakta yararlanacakları bir 

kurumsal yapı ve ideoloji sunduğu söylenebilirken; yorumlayış farkına göre 

sömürülen ve ezilen sınıflar için ise bir başkaldırı ve tepki unsuru olduğu ileri 

sürülebilir. 29 Dinler ve ideolojiler arasındaki en büyük benzerlik, büyük evrensel 

dinler de, modern büyük ideolojiler de, kendilerini herkes için, her yerde ve her 

zaman geçerli görmeleridir. Ahmet Yücekök, “Din bir ideoloji midir?” sorusuna 

yanıt ararken, “değer” kavramından bahseder.  O’na göre “Değer” kavramından 

anlaşılan, değişik birimlere ya da davranışlara verilen nısbi kıymetin tanımıdır ve 

değerler toplumsal kültürün bir parçasını meydana getirirler. Kültür ise kişinin, 

toplumun bir üyesi olarak edindiği bilgiyi, inancı, değerleri, sanatı, ahlak anlayışını, 

yasaları, örf ve adetleri, içeren karmaşık bir bütündür. Buradan hareketle kişilik, 

kültür yapısının bireysel bir ifadesi olarak tanımlanabilir. Đnsanı, bulunduğu toplum 

içinde, o toplumun kültürünün bir ifadesi olarak alırsak, din de sosyolojik anlamda 

bu kültürün bir parçası olur. Sonuç olarak, dinin kültürün parçası olduğu bir 

toplumda doğan bir çocuk, bu toplumun dinsel inançlarını kabul eder, aksi takdirde 

bu toplumun üyesi olamayacaktır. Tüm bu etkenler sonucunda “Din, toplumun kültür 

yapısı içinde yaygın bir değer ve inanç sistemi olarak kaynaştırıcı ve eğitici rollerinin  

                                                
27 Kamil Kaya, Türkiye’de Din-Devlet Đlişkileri ve Diyanet Đşleri Başkanlığı, Emre Matbaası, Đstanbul 
1998, s. 32-44. 
28 Ergil, a.g.e., s. 20. 
29 Alparslan Işıklı, Devlet ve Demokrasi, Kuvayı Milliye Yayınları, Ankara 1999, s. 25. 



 

 

25 

 

yanı sıra kişi davranışlarına, ya açıktan açığa verdiği buyruklarla ya da topluma 

müphem ve mistik bir şekilde yaydığı inançlarla yön veren geniş kapsamlı bir 

ideoloji olacaktır.” 30  

2.2.3 Din-Siyaset Đlişkileri 

Din-devlet ilişkileri kapsamında, devletleri geçmişten günümüze sınıflandırmak 

gerekirse, en genel haliyle üç tip devletten bahsedilebilir: Bunlardan ilki, dine bağlı 

devlet sistemine sahip olan teokratik devletler; ikincisi, dinin devletin kontrolünde 

olduğu, başka bir ifadeyle devlete bağlı bir dini yapılanmaya sahip olan yarı din 

devletleridir. Üçüncü tip devletler ise laik devletlerdir. Teokratik devletlerde 

tamamıyla dine göre şekillenen bir yapıdan söz edilir. Örneğin, dini teşkilattaki 

liderler aynı zamanda siyasi teşkilatlardaki liderlerdir. Arsal’ın deyimiyle, siyasi ve 

içtimai hayatın her safhasında dini esaslar hâkimdir; devlet ve toplumun her alanında 

dinin mutlak bir hâkimiyeti bulunur. 31 Çetin Özek’in de belirttiği gibi teokratik 

devletlerde siyasal iktidarın kaynağı; doğaüstü, Tanrısal ve dinsel temellere 

dayandırılır. Siyasal iktidar ile dinsel iktidar birbirinden ayrı da olsalar, tüm siyasal 

yapı içinde birlikte var olur, böylece teokratik bir yapıyı oluştururlar. Ayrıca Özek, 

teokratik devlet yapısında suç ve günah kavramlarının eş anlamlı olduğunun altını 

çizer. 32 Benim düşünceme göre bu eş anlamlılık, teokratik yapıya sahip bir devletin 

meşruiyetini açıklamasında çok önemli bir yere sahiptir. Daha açık bir ifadeyle 

söylemek gerekirse, dinen günah işleyen bir kişi suç işlemiş ya da suç işleyen bir kişi 

günaha girmiş sayılır. Her iki durumda da devlet Tanrı adına müdahale etme hakkına 

sahiptir.  Arsel’in de belirttiği gibi, teokratik devletlerde siyasal iktidar, Tanrı’ya ait 

bir devlet ve hükümet şeklinin karşılığı olarak tanımlanabilir. 33 Özetlemek gerekirse 

teokratik devlet meşruiyetini Tanrı’dan alır. Buradan hareketle siyasal ve toplumsal 

olan her alanda etkili olduğu sonucuna varılabilir. Başgil de teokratik devletten, 

cemiyet içindeki bütün münasebetlerin uzaktan veya yakından hep dine bağlı olduğu; 

hukuk, ahlak, kanun, tahsil ve terbiye hatta ilim ve sanatın bile dini düşünce ve 

esaslara göre var olduğu bir devlet tipi olarak bahseder. Başgil’in tam ifadesiyle  

                                                
30 Ahmet Yücekök, 100 Soruda Türkiye’de Din ve Siyaset,  Gerçek Yayınevi, Đstanbul 1971, s. 9-11. 
31 Sadri Maksudi Arsal, “Teokratik Devlet ve Laik Devlet”, Tanzimat I, Đstanbul 1940, s. 59. 
32 Çetin Özek, Devlet ve Din, Ada Yayınları, Đstanbul 1960, s.10. 
33 Đlhan Arsel, Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet Anlayışına, Ankara Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi, Đstanbul 1994, s. 2. 



 

 

26 

 

“Devlet, dini müessese ve nizamın muhafazasına memur bir jandarma rolünde kalır.” 
34 

Yarı dini devlet tipinde, dinin devletin kontrolünde olduğu bir yapıdan söz edilir. 

Siyasi otorite; dini otoritenin üstünde ve dini teşkilatları devlet otoritesine bağlı 

olarak idare eden bir yapıdadır. Bu yapıdaki devlet, bir dini, resmi olarak benimser 

ve devlet ile din arasında sıkı bir ilişki bulunur. 35 Bu tipi devletlerde, dini teşkilatlar 

siyasiler tarafından kurulur ve idare edilir. Bu teşkilatlara bağlı din adamları da yine 

siyasiler tarafından görevlendirilir. Bunun sonucunda ortaya siyasiler tarafından 

kontrol edilen bir dini yapı çıktığı düşünülebilir. Başgil’e göre bu tip devletler, bazı 

zamanlarda çok daha ileriye giderek, dini konularda din adamlarından bağımsız 

hareket ederek bu konularda değişiklikler yapmaya çalışırlar. 36  

Son olarak din-devlet ilişkilerinin birbirinden ayrı olduğu laik devlet tipinden 

bahsedecek olursak, en genel manada ne dine bağlı bir devlet, ne de devlete bağlı bir 

din söz konusudur. Laik siyasal düzende devlet, herhangi bir dini “devlet dini” olarak 

ilan edemez. Eğer devlet bir dini yasal olarak devlet dini ilan ederse, o dinin öteki 

dinlerden üstün olduğunu kabul etmiş olur. Bu durumda devletin dinlere karşı 

tarafsızlığından söz edilemez. Özek’in ifadesiyle, “Laik bir siyasal sistemde, devletin 

yasal, toplumsal ve siyasal yapısının dinsel kurallara uygun olması zorunluluğu söz 

konusu değildir.” Toplumsal yapı bazı noktalarda dinsel inançlarla ya da kurallarla 

örtüşebilir fakat bu örtüşme dinsel kurallara uygun hareket etme gereksiniminden 

kaynaklanmaz. Bununla birlikte, laik devlet sistemlerinde din kamu hizmeti olarak 

kabul edilemez. Yani devlet herhangi bir dinin hizmetlerini kamu hizmeti olarak 

veremez. Laik devlet sadece kişilerin dinsel inançlarına uygun davranabilecekleri 

ortamı güvence altına almakla yükümlüdür ve kişiler mutlak inanç özgürlüğüne 

sahiptir. Bununla birlikte, laik siyasal yapıda din özgürlüğünün soyut olarak kabul 

edilmiş olması, laikliğin tam olarak gerçekleştirildiği anlamına gelmez. Devlet soyut 

olarak tanıdığı din ve inanç hürriyetinin somut geçerliliğini de sağlamakla yükümlü 

olur. Son olarak, her tipte devletin siyasal düzenin yapısını ve ideolojik kurallarını 

korumakla yükümlüğü olduğu gibi, laik devletler de laik yapısını korumakla  

                                                
34 Ali Fuad Başgil, Din ve Laiklik,  Đstanbul 1982, s. 165. 
35 Arsal, a.g.m., s. 59. 
36 Başgil, a.g.e., s. 169. 



 

 

27 

 

yükümlüdür. Teokratik bir devlet arzusu taşıyan hareketler, din ve inanç özgürlüğü 

kapsamından, hukuki kurallarla ayrı tutulmak durumundadır. 37  

2.2.3.1 Batı’da Din-Siyaset Đlişkileri 

Batı’da din-siyaset ilişkileri dendiğinde akla ilk olarak Hristiyanlık çerçevesinde 

şekillenmiş bir devlet anlayışı gelir. Çünkü modernite bir yönüyle din ve devletin 

birbirinden ayrılması sürecidir ve modernitenin oluşumu aslında bu süreçle paralel 

gelişir. Moderniteden ve hatta Hristiyanlık’tan da çok öncelerde, Hristiyanlık’ın ilk 

ortaya çıktığı zamanlarda, tarihteki en güçlü siyasi güçlerden biri olan Roma 

Đmparatorluğu en güçlü dönemini yaşamaktaydı. Böyle güçlü bir siyasi yapının sahip 

olduğu çok Tanrılı din anlayışı ve bu anlayışın hüküm sürdüğü topraklar, bir taraftan 

Hristiyanlık’ın yayılmasını kolaylaştırırken, diğer taraftan Hristiyanlık’ın sahip 

olduğu anlayış gereği devletle çelişilmesi kaçınılmaz şartlara sahipti. 38 Roma’da ki 

hoşgörü, Tanrı-imparator inanışına ve diğer Tanrılar’a karşı çıkılmaması halinde  

geçerli idi. Oysa Hristiyanlar bu anlayışa karşı çıkıyor ve tek imparatorluğun bütün 

insanlığı kucaklayan Tanrı Đmparatorluğu olduğuna inanıyorlardı. 39  

Hristiyanların sahip olduğu inanç; dünyevi ve ruhani olmak üzere ayrılmış iki ana 

temele dayanır. Bu ayrımın kökeninde ise Hz. Đsa’nın “Tanrı’nın hakkını Tanrı’ya, 

Kayser’in hakkını Kayser’e veriniz” 40 sözleri bulunur. Bu nedenle Batı’da din-devlet 

ilişkilerini incelerken, bu sözün bir çıkış noktası olarak vurgulanması gerektiğini 

düşünüyorum. Çünkü bu anlayış, Hristiyanlık’ın Roma Đmparatorluğu’nun resmi dini 

haline gelmesinden sonra değişim gösterir. Önceleri devletin kontrolünde olan 

Hristiyanlık, kilise teşkilatlanması sayesinde dini (ruhani) sahaların yanında idari ve 

siyasi (dünyevi) alanlarda da önemli bir yer kaplamaya başlar. Đlk dönemlerde 

imparator hem siyasi hem de dini otoriteydi.  Batı’da yüzyıllar boyu süren kilise-

devlet yani din-devlet ilişkilerini işte bu siyasi ve dini otoriteye sahip olma savaşı 

şekillendirmiştir. “Tanrı’nın hakkını Tanrı’ya, Kayser’in hakkını Kayser’e” 

anlayışındaki değişimi Đlhan F. Akın da şöyle yorumlar: “Hristiyanlık önce dünya 

işleriyle dini birbirinden ayırmıştı. Fakat bu ilgisizlik uzun sürmedi. Đmparatorlukta  

                                                
37 Özek, a.g.e., s. 16-19. 
38 Hulusi Yazıcıoğlu, Bir Din Politikası Laiklik, Marmara Üniversitesi Đlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınları, Đstanbul 1993, s.42. 
39 Ethem Ruhi Fığlalı, Din ve Devlet Đlişkileri, Muğla Üniversitesi Matbaası, Muğla 1997, s. 3. 
40 Bkz: Markos Đncili XII,17 ve Matta Đncili XXII, 21. 



 

 

28 

 

yaşayan büyük çoğunluk zamanla Đsa’nın dinini benimsiyordu. Hatta günün birinde, 

dünya işleriyle din işlerini birleştirmek gerekti, Roma Đmparatoru toplumun dini 

başkanlığını da üzerine almak zorunda kaldı. Fakat Hristiyanlık’ın Roma sınırında 

kalmasını istemeyen, evrensellik peşinde koşan kilise buna karşıydı. Đmparatorluk 

tarafından atanmayan din adamları “cismani” iktidarın, yani imparatorluğun emrine 

girmek istemiyor, bütün iktidarların üstünde bir bağımsızlık, bir egemenlik peşinde 

koşuyorlardı.” 41 Đşte bu durum, din ile dünya işlerinin birbirinden ayrı tutulması 

öğretisine sahip bir anlayışla ortaya çıkan Hristiyanlık’ta büyük bir değişikliği getirir. 

Gittikçe artan yaygınlığı ve maddi gücü sayesinde kilise teşkilatı sadece devlet 

işlerinde mutlak hâkim olmakla kalmayıp zamanla toplumsal ve kişisel yaşamın da 

tek dayanak noktası haline gelir. Bu değişim süreci içinde kilisenin ortaya attığı “iki 

kılıç öğretisi” Papa’ya, Tanrı’nın yeryüzündeki vekili sıfatıyla kralları ve derebeyleri 

aforoz edebilecek gücü verir. 42 Bunun yanında, o dönemde devlet anlayışının görev 

alanı içinde bulunmayan eğitim hizmetinin de kilise tarafından bir kamu hizmeti 

olarak yerine getirilmesi, toplumda da büyük bir güce sahip olmasını sağlar. 43 

Ortaçağ’ın sonlarına doğru Batı’da ticaret ve sanayinin gelişmeye başlaması, feodal 

yapının da değişmeye başlamasıyla beraber burjuvazi olarak bilinen kentli 

zenginlerin ortaya çıkmasına sebep olur. Bu gelişme, sonunda Hristiyanlık’ın devlet 

üzerinde kurduğu hâkimiyeti kaybedeceği bir sürecin başlangıcını oluşturur. Çünkü 

burjuva sınıfı gelişmek için siyasi gücün ortakları olan feodal krallar ve kiliseyle 

mücadele etmek zorundaydı. XVI. yüzyıldan itibaren ortaya çıkmaya başlayan sınıf 

çatışmaları Almanya’da reform hareketlerini doğurmuş, sonrasında Fransız Đhtilali ile 

birlikte kilisenin devlet üzerindeki kesin hâkimiyeti sarsılmaya başlamıştır. Din-

devlet ayrımının yeniden önem kazanmaya başlamasının ihtilal neticesinde olduğu 

söylenebilir. Bu ayrım birçok ülkede farklı şekillerde ve farklı zamanlarda 

gerçekleşir. Çünkü her ülkede din-devlet ilişkileri, mezheplere, geçmişten gelen 

kültürel değerlere, ekonomik şartlara ve bunun gibi birçok etkene göre kendine özgü 

bir yapıya sahiptir. Bunun neticesinde bazı ülkelerde din, devlet dini olarak 

tanınırken bazılarında devlet bazı dinlere karşı ayrıcalıklar tanıdı. Bazılarında ise 

devlet dinler karşısında kesin tarafsızlığını ilan etti. Örneğin Fransa’da, Đnsan ve  

                                                
41 Đlhan F. Akın, Kamu Hukuku: Devlet Doktrinleri, Temel Hak ve Özgürlükler, Fakülteler Matbaası, 
Đstanbul 1974, s. 43. 
42 Fığlalı, a.g.e., s. 6-7. 
43 Yazıcıoğlu, a.g.e., s. 102. 



 

 

29 

 

Vatandaş Hakları Beyannamesi’nde, hukuki düzene zarar vermemek şartıyla, “hiç 

kimse inançları yüzünden, dini inanç dahi olsa, rahatsız edilmeyecektir” denmiştir. 

Beyannameden sonra 1790’da çıkarılan “Din Adamlarının Sivil Yönetmeliği” yasası 

ile kilisenin gücü elinden alınmış, piskoposların sayısı 185’ten 83’e indirilmiş, 

piskopos seçimlerinin şehir halkı tarafından yapılacağına karar verilmişti. Yani 

Papa’nın atama yetkisi ortadan kaldırılmıştı. Bununla birlikte Kilise’nin tüm bina ve 

mallarına el konulmuştu. 1799’da Napolyon’un Birinci Konsül unvanını almasından 

ve 1801’de Vatikan ile bir Konkordato imzalamasından sonra Kilise’nin devletin 

kontrolüne girdiği ileri sürülebilir. Çünkü bununla, Kilise’nin kendi içerisinde 

yaşadığı anlaşmazlıklar devlet tarafından çözülecekti, ayrıca kilisenin idari ve mali 

işleri,  yeni oluşturulan dinler müdürlüğüne geçmişti. Fakat Napolyon’un, 

imparatorluk tacını Paris’te Papa’dan alması devlet-kilise ayrımının henüz tam olarak 

gerçekleşmediğini akıllara getirir. Fransa’da, laiklik anlamında din-devlet ayrımının 

1905’te Ayrım Yasası ile gerçekleştiği söylenebilir. Bu yasaya göre Cumhuriyet, 

vicdan ve ibadet özgürlüğünü, hiçbir dini hukuki anlamda tanımayarak 

garantilemiştir. Yine bu yasaya göre devlet, kiliselerde sayım yaptırdıktan sonra bu 

kiliseler yerel idarelerin malı olmaya devam edecek, ama kirasız olarak dini 

derneklere devredilecekti. Devlet dairelerinde dini imge veya rumuz bulunmayacak, 

okul saatleri içinde din dersi verilmeyecekti. Bu yasaya rağmen kilise ve devlet 

arasındaki mücadele uzun yıllar daha devam etmiştir. Nihayet 1946 yılına 

gelindiğinde oluşturulan yeni anayasayla Fransa, bölünmez, laik, demokratik ve 

sosyal bir cumhuriyet halini almıştır. 44 Başka bir örnek daha vermek gerekirse, 

Almanya’da yaşanmış olan Calvin ve Luther tarafından girişilen yeni bir kilise 

kurma hareketinden bahsetmek faydalı olur. Din-devlet ilişkileri kapsamında 

yaşananlar bu döneme kadar hep Katolik kilisesi etrafında gelişmişti. Ancak 

Calvinizm’in savunduğu toplumsal yapıyı ve devleti Hristiyanlık’ın başlangıcındaki 

özüne göre düzenlenmesi düşüncesi ve Luther’in, Tanrı ile birey arasındaki ilişkinin 

her şeyden daha önemli olduğunu; bu nedenle kilise ya da papalık gibi hiyerarşik 

yapılara ihtiyaç olmadığını savunan düşüncesi yeni bir mezhebin doğmasına yola 

açmıştır. Burada Luther’in savunduğu dinsel bireyselleşme tarihte bir ilk teşkil eder. 

Robbers, bu düşüncenin bireysel insan haklarının kökü olduğunu savunur ve bu 

hareket sayesinde din özgürlüğü ve dinin bireyselleşmesi anlamında devletle din 

                                                
44 Fatma Mansur Coşar, Laiklik Arayışları, Büke Yayınları,   Đstanbul 2001,  s. 44-68. 



 

 

30 

 

arasındaki ilişkilerin oluşmasına katkı sağladığının altını çizer. 45 Görüldüğü gibi 

Fransa ve Almanya, din-devlet ilişkileri konusunda birbirinden oldukça farklı 

geçmişlere sahiptir. Örnekleri çoğaltacak olursak, bu gibi farkların başka ülkeler için 

de geçerli olduğunu söyleyebiliriz. Đtalya’da, Fransa’da olduğu gibi Katolik gelenek 

çerçevesinde gelişen din-devlet ilişkileri, Fransa’dan farklı olarak Hristiyanlara ya da 

diğer dini gruplara değişen oranlarda sunduğu ayrıcalıklar ile ayrılır. 46 Bu 

örneklerden hareketle, geçmişten bugüne din-devlet ayrımı konusunda ülkelerin 

birbirinden oldukça farklı süreçler yaşadığı söylenebilir. Bunca farklı uygulama göz 

önüne alındığında dinin toplumsal hayattan ya da devlet ile ilgili konulardan kesin 

çizgilerle ayrılamadığı ortak bir özellik olarak göze çarpmaktadır. 47 

2.2.3.2 Osmanlı Devleti’nde Din-Siyaset Đlişkileri 

Osmanlı Devleti’nde din-siyaset ilişkileri tarih içinde şekillenirken temelde iki ana 

etkenin varlığından ve etkisinden söz edilebilir: Bunlardan ilki Đslam öncesi Türk 

gelenekleri ve kurumları, ikincisi de Đslam gelenekleri ve kurumlarıdır. Đslamiyet’ten 

önceki dönemlerde Türkler, çeşitli coğrafyalarda çeşitli dinlerin etkisine girmişlerdi. 

Bu dinler toplumsal yaşayışı da doğrudan etkilemekteydi. Ancak diğerlerinden farklı 

olarak “Đslam örneğinde, Türkler Đslamiyet’e, onu yönetecek denli sahip çıktılar.” 48 

Ve Đslamiyet’in bütünleştirici etkisinin başka hiçbir din tarafından sağlanamadığı 

ileri sürülebilir. 49 Đslam’ın Türkler üzerinde bu bütünleştirici etkisinin, başka bir 

yönden, var olan din ve inanç özgürlüğünün ortadan kalkmasına yol açtığını 

düşünüyorum. Arsal da, Đslamiyet öncesindeki Türk devletlerinde tam anlamıyla din 

ve vicdan özgürlüğünün mevcut olduğunu ve liderlerin kendilerini hiçbir zaman dini 

lider olarak göstermediklerini belirtir. 50  

Osmanlı Devleti’nde din-devlet ilişkileri, Batılı Hristiyan devletlere göre çok farklı 

özelliklere sahipti. Osmanlı’yı Batı’dan ayıran en önemli fark, imparatorluk  

                                                
45 Gerhard Robbers, “Orta Avrupa Devletlerinde, Almanya’da ve Protestan Devletlerde Din-Devlet 
Đlişkileri”, Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı Yayınları: 12,   Đstanbul 2002,   
s. 87-92. 
46 Silvio Ferrari, “Din-Devlet Đlişkilerinde Katolik Model: Đtalya”, Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 
Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı Yayınları: 12,   Đstanbul 2002,  s. 28-33. 
47 Davut Dursun, Siyasi-Đdari Sistemlerle Đlişkileri Açısından Din Bürokrasisi Yapısı Konumu ve 
Gelişimi, Đstanbul 1992,  s. 55. 
48 Etienne Copeaux, Tarih Ders Kitaplarında (1931-1993) Türk Tarih Tezinden Türk-Đslam Sentezine 
(Çeviren: Ali Berktay), Đletişim Yayınları, Đstanbul 2006, s. 269. 
49 Erol Güngör, Tarihte Türkler, Ötüken Yayınları, Đstanbul 2000, s. 63. 
50 Arsal, a.g.m., s. 75. 



 

 

31 

 

coğrafyası içinde birbirinden farklı birçok halk, din ve kültür barındırmasıdır. Bu 

çeşitlilik neticesinde, Müslüman ve Müslüman olmayan halkları bir arada yaşatma 

zorunluluğu, Osmanlı Devleti’ni benzeri çok görülmeyen pratikler ve uygulamalar 

üretmeye götürmüştür. 51  Osmanlı Devleti’nin zaman içinde sahip olduğu askeri, 

siyasi, ekonomik ve kültürel güç ve bu gücün getirdiği üstünlük, bununla birlikte 

halifeliği de kendi bünyesine alarak Đslam dünyasında sahip olduğu liderlik vasfı, 

asırlar süren büyük bir Đslam devleti olmasını sağlamıştır. 52 Bir Đslam devleti olarak, 

diğer dinlere mensup tebaasına dinsel hoşgörüyle yaklaşan Osmanlı Devleti’nin, bu 

yönüyle dönemin Batılı devletlerinden oldukça farklı bir anlayışa sahip olduğu 

söylenebilir. Çünkü Batılı devletler, değil farklı dinlere, farklı Hristiyan 

mezheplerine dahi hoşgörüden uzak bir tutum içindeydiler. Bu çerçevede, Batılı 

devletlerdeki din-devlet ilişkileriyle Osmanlı’daki din-devlet ilişkilerinin birbirinden 

çok farklı dinamiklere sahip olduğu söylenebilir. Bu durum çerçevesinde Batılı din 

devletlerini tanımlamak için kullanılan ve Batılı kökenlere sahip teokrasi 

sözcüğünün, doğrudan Osmanlı Devleti için de kullanılmasının gerçekçi olmadığını 

savunmaktayım. Osmanlı Devleti’nin bir Đslam teokrasisi olup olmadığı konusu her 

zaman tartışıla gelmiştir. Tarık Zafer Tunaya, Osmanlı Devleti’nin teorik bakımdan 

da olsa teokratik bir devlet olduğunu savunur. 53 Ancak bahsettiğim farklar 

neticesinde, bir Hristiyan-Batılı devlet için yapılan teokrasi tanımının, Osmanlı 

Devleti için geçerli olamayacağını, Tunaya’nın da belirttiği gibi teorik anlamda 

teokratik bir yapıyı andırıyor olsa da, doğrudan bir teokrasi nitelendirmesinin doğru 

olamayacağını düşünüyorum. Mardin’in Osmanlı yönetimini “hem Đslami hem de 

bürokratik” 54 olarak tanımlamasının kaynağında da bu sebeplerin olduğu 

söylenebilir. Bununla birlikte, Hristiyan-Batılı toplumlarda gözlemlenen kilise-devlet 

çatışması, temelde iki ayrı gücün varoluşundan kaynaklanmaktadır (daha önce 

bahsettiğim iki kılıç öğretisi). Osmanlı Devleti’nde ise, devletin din üzerindeki kesin 

kontrolü ve dinle olan bütünleşmesi, Batı’dakinden çok farklı bir din-devlet ilişkisi 

varlığını ortaya koyar. Osmanlı Devleti’nde Đslam eğitiminden ve Đslam hukukundan 

sorumlu olan ulema, Batı’daki kilise örgütlenmesine benzer bir örgütlenmeye hiçbir  

                                                
51 Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset – Makaleler 3, Đletişim Yayınları, Đstanbul 1991, s. 39. 
52 Ömer Lütfi Barkan, Türkiye’de Din-Devlet Đlişkileri, Cumhuriyetin 50. Yıldönümü Semineri, 
Ankara 1975, s. 50. 
53 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938), Mütareke, Cumhuriyet ve Atatürk, 
Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Đstanbul 2002, s. 142. 
54 Mardin, a.g.e., s. 42. 



 

 

32 

 

zaman sahip olmamıştır. Çünkü ulema, daima merkezi devlet otoritesinin kontrolü 

altında olmuştur. 55  

Osmanlı Devleti’nde din-devlet ilişkilerini şekillendiren politikalar, din özgürlüğü ve 

mezheplerin ayrıcalıkları olmak üzere iki ana temel üzerinde şekillenir. 56 Geniş bir 

coğrafyada hüküm sürmüş olması, birçok dinden ve mezhepten tebaayı yönetmesi 

zorunluluğunu doğurmuştur. Osmanlı tebaasında yaşayan ve Müslüman olmayan 

halklara millet denirdi. 57 Bu gayrimüslim milletler içinde üç büyük Hristiyan 

mezhebinden, Musevi, Putperest (Afrika’da), Animist, Naturalist, Budist (Hazar 

bölgesinde) dinlerden ve bunlar gibi birçok dine mensup milletler bulunmaktaydı. Bu 

durumun, Osmanlı Devleti’nde bir din hoşgörüsü anlayışını yani inanç ve ibadet 

konusunda özgürlüklerin devlet tarafından garanti altına alınması zorunluluğunu 

meydana getirdiğini söyleyebiliriz. Osmanlı Devleti’nin resmi mezhebinin Hanefilik 

olması, diğer Sünni mezheplerine (Malikilik, Şafilik ve Hanbelîlik) yaklaşımını 

değiştirmemiştir. Diğer taraftan Sünnilik haricindeki Şiilik (Đmamiye, Zeydiye ve 

Đsmailiye) ve Haricilik mezheplerine karşı da temel olarak inanç özgürlüğü 

sağlanmıştır. 58 Fakat Mardin’in öne sürdüğü, XVI. yüzyılda Batı Asya’da liderlik 

için Đran’ın Osmanlı’larla rekabete girmesi ve bunun bir gereği olarak Şii Đslam’a 

dayalı bir form oluşturması 59 düşüncesi, Şiilik mezhebini Osmanlı Devleti için 

zaman zaman baskı altına alınması gereken bir mezhep haline getirmiştir. Bu durum, 

zorunluluk gereği mezheplerin dini özgürlüğü ilkesine aykırı hareket edildiğini 

gösterir. Ancak son tahlilde din ve inanç hürriyeti ilkesi, kötüye kullanılmadığı 

sürece Osmanlı Devleti’nde toplum hayatında hissedilen dini hoşgörünün garantörü 

olmuştur. Hatta devlet, Hristiyan ve Musevi tebaaya kendi içinde örgütlenme izni 

vererek resmen tanımıştır. “Fener Patrikhanesi liderliğinde örgütlenen Ortodoks Rum 

ve Slavlar, Gregoryan kilisesi etrafında toplanan Ermeniler, Hahambaşı’nın 

başkanlığında bir araya gelen Yahudiler ayrı milletler oluşturuyorlardı.” 60 Ve ayrıca 

bunların sivil işlerinin çözümü, kendi ruhani liderlerine havale edilmiştir. Bu sayede  

                                                
55 M. Hakan Yavuz, Secularism and Muslim Democracy in Turkey, Cambridge University Press, 
Cambridge 2009, s. 18. 
56 Yazıcıoğlu, a.g.e., s. 174 
57 Niyazi Berkes, The Devolopment of Secularism in Turkey, Hurst&Company, London 1998, s. 11. 
58 Yılmaz Öztuna, Osmanlı Devlet Tarihi -2- Medeniyet Tarihi, T.C. Kültür Bakanlığı Osmanlı Dizisi, 
Ankara 1998,  s. 139-142. 
59 Mardin, a.g.e., s. 41. 
60 Taner Timur, Osmanlı Toplumsal Düzeni, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara 2001, s. 259. 



 

 

33 

 

devletin gayrimüslim tebaayı kendine bağladığı ileri sürülebilir. 61 Öztuna, Osmanlı 

Devleti’ni, tarihte bütün din ve mezheplere tüm teşkilatlarını, örgütlenmelerini ve 

ibadetlerini özgürce yapma hakkını veren ilk devlet olarak ifade eder. 62 Ancak 

Öztuna’nın bu saptaması ancak Roma Đmparatorluğu’nun Hristiyanlık’ı resmi din 

ilan ettiği tarih sonrasında kurulmuş olan devletler için geçerli olabilir.   

Osmanlı Devleti’nde din-devlet ilişkilerinin toplum yaşamına yansımasına bir örnek 

olarak gelir vergileriyle ilgili bir husustan bahsetmek isterim. Osmanlı Devleti’nde 

devlet, tebaasından kişilerin Müslüman ya da gayrimüslim olmasına göre, değişen 

oranlarda ve şekillerde vergi alıyordu. Fakat bazı durumlarda bazı kişilere ve 

gruplara bu vergilerden muafiyet sağlanmıştı. Vergi muafiyetine sahip bu gruplar; 

“din adamları” ve “önemli hizmetlerde bulunan kişiler” olarak temelde ikiye 

ayrılıyordu. 63 Vergi muafiyetine tabi olan din adamlarının sadece Müslüman din 

adamlarının değil, gayrimüslim din adamlarının da olması devletin dini konularda 

hoşgörüsünün bir göstergesi olarak düşünülebilir. 64 Batılı örneklerde sadece 

toplumun çoğunluğunu oluşturan ve devletin geçmişten beri etkili olan dini 

gruplarına ayrıcalıklar tanındığı söylenebilir. Niyazi Berkes’in ifade ettiği; padişahın 

Tanrı’nın dünyadaki yansıması olduğu yönündeki anlayış bu durumun açıklaması 

olabilir. 65  

Osmanlılarda din-devlet ve din-siyaset ilişkileri kapsamında incelenmesi gereken en 

önemli konu şüphesiz ki Şeyhülislamlık kurumdur. Şeyhülislamlık, tarihte ilk kez 

Osmanlı Devleti’nde siyasi ve idari sistemde resmileşmiş ve “Şeyhülislam” 

tarafından idare edilen bir teşkilat halini almıştır. 66 X. yüzyıldan itibaren kullanılan 

“Şeyhülislam” kelimesi Đslami bir gelenek olarak, dini meselelerde en yüksek 

mertebeye erişmiş ve toplum tarafından hürmet edilen âlimler için kullanılan bir 

unvan olmuştur. Başka bir ifadeyle; fetva verme mevzuunda meşhur olan ulemanın 

bir sıfatı olarak düşünülen Şeyhülislam unvanı, Osmanlı Devleti’nde en yüksek dini 

merciin ismi haline gelmiştir. Osmanlı Devleti’nden önce Anadolu Selçuklu 

Devleti’nde de Şeyhülislamlık vardır. Ancak Şeyhülislamlar dışında müderrisler de  

                                                
61  Mardin, a.g.e., s. 40. 
62 Öztuna, a.g.e., s. 144. 
63 Ziya Kazıcı, Osmanlılarda Vergi Sistemi, Đstanbul 1977, s. 166. 
64 Kazıcı, a.g.e., s. 166-170. 
65 Berkes, a.g.e., s. 10-13 
66 Davut Dursun, Yönetim-Din Đlişkileri Açısından Osmanlı Devleti’nde Siyaset ve Din, Đşaret 
Yayınları, Đstanbul 1992,  s. 230. 



 

 

34 

 

fetva verme yetkisine sahiptir. 67 Bu anlamda Şeyhülislamlar’ın Osmanlı Devletiyle 

birlikte daha önemli bir resmi kimliğe kavuştuğu söylenebilir. Öyle ki Osmanlı idari 

sisteminde sadrazamdan sonra üçüncü sırada gelen Şeyhülislamlık, bazı dönemlerde 

ve olaylarda padişahı dahi geride bırakan bir güce sahip olmuştur.  68  

Şeyhülislamlar genelde ilmiye sınıfından seçiliyordu ve ilmiye sınıfının başı 

sayılması itibariyle de XVI. yüzyıldan itibaren Şeyhülislamlık müessesesinin önemi 

artmıştı. Divan-ı Hümayun üyesi olmadıkları halde Divan’a davet edilmiş, görüşleri 

alınmıştır. XVII. yüzyıl sonrasında ise Şeyhülislamlara danışmak bir gelenek halini 

almıştı. Özellikle padişahları tahtından indirecek fetvalar verme gücüne sahip 

olmaları nedeniyle, bazı padişahlar döneminde siyasi ve idari konularda 

şeyhülislamın etkisi belirgin şekilde hissedilmiştir.  69 Örneğin XIX. yüzyılda 

yaşamış olan Şeyhülislam Musa Kazım Efendi’nin Đslam Mecmuası’nda yayınlanan 

“Đslam ve Terakki” başlıklı yazısında, Đslamiyet’in terakkiye çok müsait olduğunu 

uzun uzun anlatırken Đslam kardeşliğini sonsuza kadar koruyabilmek için zorunlu 

olan hususların başında milliyetçilik ve ırkçılığın şiddetle yasaklanması gerektiğini 

vurgulamıştır. 70 Bu yazısıyla Đslamcılarla Türkçüler arasında yaşanan tartışmaya 

katılan şeyhülislam, siyasi bir tartışmada açık görüş ifade etmiştir. 

Din hizmetlerini yerine getiren imam-hatip, müezzin, cüzhan, aşirhan gibi 

memurların tayini ve teşkilatlanması görevini yerine getiren Şeyhülislamlık 

kurumuyla, günümüzde Diyanet Đşleri Başkanlığı’nın benzerlik gösterdiği 

söylenebilir. Ancak Şeyhülislamlık günümüzden farklı olarak, Đslam dini hayatının 

bir parçası olan tarikatların, tekke ve zaviyelerinin şeyh tayinlerinin yapılmasından 

da sorumluydu. 71  

Görüldüğü gibi Şeyhülislamlık kurumunun hem devlet idaresi alanında danışılan bir 

kurum hem de dini konularda en yüksek merci olması; bunun yanında dini konularda 

hizmet veren kişileri tayin etmesi sayesinde toplumsal hayatı da doğrudan etkilemesi, 

bu kurumun Osmanlı din-devlet ilişkilerinde oynadığı kilit rolün göstergesidir. Dini  

                                                
67 Esra Yakut, Şeyhülislamlık, Yenileşme Döneminde Devlet ve Din, Kitap Yayınevi, Đstanbul 2005, s. 
25. 
68 Murat Akgündüz, Osmanlı Devleti’nde Şeyhülislamlık, Beyan Yayınları, Đstanbul 2002, s. 315-316. 
69 Đsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Đlmiye Teşkilatı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 
Ankara 1965, s. 188-189. Ayrıca Akgündüz, a.g.e., s.316-317. 
70 Đsmail Kara, Din ile Modernleşme Arasında Çağdaş Türk Düşüncesinin Meseleleri, Dergâh 
Yayınları, Đstanbul 2003, s. 290. 
71 Akgündüz, a.g.e., s.317. 



 

 

35 

 

bir kurumun devlet idaresi konularında bu ölçüde etkili olması Osmanlı Devleti’nin 

teokratik bir devlet olup olmadığı tartışmasının ana kaynağını oluşturur. Daha önce 

de bahsettiğim gibi Şeyhülislam, Batılı devletlerdeki bağımsız kiliseler gibi bağımsız 

bir dini kurum olmadığı gibi devleti tam anlamıyla idare eden bir kurum da 

olmamıştır. Zaten Şeyhülislamlık makamına atamalar bizzat padişah tarafından 

yapılmaktaydı. Yani şeyhülislamların görev süreleri padişah tarafından 

belirlenmekteydi. Buradan şeyhülislamların bağımsız olmadığı ve doğrudan doğruya 

padişah tarafından yönetildiği çıkarılabilir. 72  

Son olarak Osmanlı Devleti’nin teokratik olup olmadığı tartışmasına geri dönecek 

olursak, Batılı devletler için kullanılan teokratik sıfatının Osmanlı Devleti için tam 

anlamıyla doğru bir kullanım olmadığını söyleyebiliriz. Berkes’in de dediği gibi 

Osmanlı Devleti’ni teokratik bir devlet olarak tanımlamak yanlış ve eksik bir 

değerlendirme olacaktır. 73 Osmanlı padişahlarının halifelik unvanını taşıyor olması 

teokratik bir yapı olduğu yönünde bir algılamaya yol açsa da incelendiğinde bu 

durumun,  aslında devletin kendisini diğer Đslam devletleri arasında lider kabul 

ettirmek için kullandığı siyasi bir unvan olduğu anlaşılır. Sonuç olarak denilebilir ki 

Şeyhülislamlık, devletin dini, hukuki, idari ve siyasi konularda danıştığı bir kurum 

olarak devlet idaresinde hizmet veren kurumlardan birisidir. Aynı zamanda 

padişahların halife unvanını taşıması, Osmanlı Devleti’nde din-devlet ilişkilerine 

kendine has özellikler kazandırmıştır. 

2.2.4 Laiklik 

Laiklik konusunda yapılan tanımları ilerleyen kısımlarda inceleyeceğim. Ancak 

öncesinde laiklik kavramının geçmişten günümüze gelişiminden bahsetmenin gerekli 

olduğunu düşünüyorum. Laiklik için Avrupa’da yüzyıllar boyunca yaşanan olaylar 

neticesinde günümüze ulaşmıştır diyebiliriz. “Ortaçağ Kilisesi Latincesi’nde, bu 

kelime (laicos) “Laicus” biçimini alarak, ruhban olmayan, kiliseye mensup olmayan, 

herhangi bir dinsel işlevi ve unvanı olmayan kişi anlamında kullanılmıştı. 

Cherlemange’ın 800 yılında Roma Đmparatoru olmasıyla, Kilise ruhani iktidarını 

yanı sıra, dünyevi iktidarı da kendi bünyesinde toplamıştı. Bu durumda, Kilise’ye  

                                                
72 Yakut, a.g.e., s. 205. 
73 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Bilgi Yayınevi, Ankara 1973, s. 22. 



 

 

36 

 

mensup olmayan demek, yönetilen kişi anlamına gelmekteydi.” 74 Bu noktadan 

bakıldığında Roma Đmparatorluğu’nun Cherlemange ile birlikte ilkel bir teokratik 

yapı kazandığından bahsedilebilir. Önceki bölümde Osmanlı Devleti’nin teokratik 

olup olmadığı konusuna değinmiştim. Teokrasi kelimesinin Batılı bir kavram 

olmasından dolayı kökeninde Batılı geleneğin bulunduğunu, bu sebeple Osmanlı 

Devleti için doğru bir kullanım olamayacağını söylemiştim. Teokrasi sözcüğü, 

Yunanca Teo (Tanrı) ve Krates (Güç, iktidar) sözcüklerinin birleşiminden oluşur. 75 

Yümni Sezen’e göre, Teo ve krates sözcüklerinden türemiş teokras (teokrasi) 

sözcüğüne dikkat edilecek olursa, Tanrı’nın adına iş gören bir ruhban sınıfı olması 

gerekir. Ve krala o güçten ya verilir ya da verilmez. “Ruhban, krala bu gücü verirse 

teokrasinin tam kâmil şekli oluşur. Laiklik böylece Tanrı iktidarını elinde tuttuğunu 

ve onu birilerine verebilme gücünde olduğunu iddia eden imtiyazlı bir sınıfa karşı 

halkın tavır ve tarzını anlatan bir anlam istikametini almıştır.” 76 

Laiklik, tarih içinde önce teokratik yapılara karşı başlayan hareketlerle ortaya çıkmış, 

modernite süreciyle birlikte şimdiki anlamına ulaşmıştır. XIV. yüzyıldan önce 

Batı’daki sistem teokratik bir sistemdi. Siyasi ve sosyal planda meydana gelen ve 

kilise nüfusunun artmasında etkili olayların yanı sıra Kilise, kendisine resmi doktrin 

kurmaya çalışıyordu. Ruhani iktidarın dünyevi iktidara üstünlüğü şeklinde ifade 

edilebilecek olan bu doktrinin temellerinin Saint Paul zamanında atıldığı 

söylenebilir. Saint Paul, egemenliğin kaynağının Tanrısal olduğunu belirterek, 

kilisenin üstünlüğü iddiasına ilk ortamı hazırlamıştı. 77 Bu yaklaşım öncesinde 

Hristiyanlık’ın, sadece vicdani olarak insanları doğru yola çekme amacı güden bir 

din olduğu söylenebilir. Fakat zamanla din, vicdan kapsamından çıkıp dünyevi 

olaylara karışmaya başlamıştır. St. Paul’un “Herkes yüksek otoriteye itaatle 

yükümlüdür. Çünkü her otoritenin kaynağı ilahidir” sözüne uygun olarak, “siyasi ve 

hukuki otorite ilahi bir kimlik kazanmaya başlar. Altıncı yüzyıldan itibaren Papalar 

Tanrı’nın manevi otoritesini temsil eden Kilise’nin, Tanrı’nın maddi otoritesini  

                                                
74 Mehmet Ali Kılıçbay, “Laiklik ya da Bu Dünyayı Yaşayabilmek”, Cogito Sayı:1, Yaz 1994, s. 14. 
75 Yümni Sezen, Türk Toplumunun Laiklik Anlayışı, M.Ü. Đlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, Đstanbul 
1993, s. 24. 
76 Sezen, a.g.e, s. 25. 
77 Cihat Akçakayalıoğlu, “Laiklik”, Laiklik Nedir Ne Değildir?, (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,    Đstanbul 2008,  s. 176. 



 

 

37 

 

temsil eden krallardan üstün olduğunu kabul ettirmeyi başardılar.” 78 Kilise’nin bu 

başarısı sonucunda teokrasi tüm Avrupa’ya egemen olmuştur. Siyasi, hukuki, edebi, 

ekonomik vb. şeylerin uygulanması ya da kabulü Kilise’nin kurallarına uygunluğuna 

göre değerlendirilmiştir. O dönemde yaşayan Bruno, savunduğu teoriler yüzünden 

hiçbir Avrupa üniversitesinde barınamamıştı. 1594’de tutuklanmış, altı sene maddi 

ve manevi işkence görmüştü. Đddiasından vazgeçip tövbe ve özür dilemesi istendi 

ancak Bruno, hatalı olmadığını söylemesi üzerine, 17 Şubat 1600 günü diri diri 

yakılarak idam edildi.” 79 Başka bir örnek Galileo, 17. yüzyılda hapse atılmıştı ancak 

o, sunduğu tezleri reddederek idam edilmekten kurtulmuştu. 80 

XIV. yüzyılda yaşanan Coğrafi Keşifler laiklik kavramı için önemlidir. Coğrafi 

Keşifler sayesinde dünyanın Đncil’de söylendiğinden daha büyük olduğu ve 

papazların iddia ettikleri gibi düz değil yuvarlak olduğu, ayrıca dünyada Hristiyan 

uygarlığından daha eski ve ileri uygarlıkların da bulunduğu anlaşılmıştı. Bu gelişme 

ruhanilerin otoritesini büyük ölçüde sarsmıştı. 81 Đlerleyen dönmede Reform ve 

Rönesans olarak ortaya çıkacak olan hareketlerin başlangıcını işte bu keşifler olarak 

alabiliriz. Rönesans’ın Ortaçağ’da getirdiği en önemli düşünce, dinsel otoriteden 

bağımsız olmayı istemekti. Bunun yanında ilim, sanat, edebiyat ve felsefe gibi birçok 

alanda özgür düşünceyi sağlamaktı. Rönesans’ın getirdiği bu yeni düşünce akımı 

insanın özünün ve dünyadaki yerinin ne olduğunu araştıran Hümanizm olarak bilinir. 

Rönesans aslında,  ileride modernite olarak isimlendirilecek eski Yunan-Helen 

kültürünün Đtalya merkezli olarak yeniden canlandırılmasıdır. Rönesans’ın ortaya 

çıkardığı kavramlardan biri de ulus kavramıdır. Ortaçağ’ın sona ermesiyle birlikte 

kendine özgü benlikleri, sanatları ve siyasi yapıları olan ulus devletler ortaya 

çıkmıştır. Diğer taraftan papaların bütün gayretlerine ve aforoz gibi güçlü bir silaha 

sahip olmalarına rağmen XVI. yüzyıl Reform hareketlerine sahne olur. XIV. 

yüzyılda Coğrafi Keşifler’le başlayan Kilise otoritesine karşı görüşler giderek 

güçlenip bugünkü laiklik anlayışına ulaşmıştır. Kilise otoritesine karşı girişilen 

mücadelede etkili yazarlardan birisi Spinoza’dır. Spinoza, din ve devlet işlerinin 

ayrılması gerektiği üzerinde durarak felsefi düşüncenin din karşısında bağımsızlığını  

                                                
78 Ergün Aybars, “Laiklik”, Laiklik Nedir Ne Değildir?, (Yayına Hazırlayan: Ahmet Köklügiller), IQ 
Kültür Sanat Yayıncılık,    Đstanbul 2008,  s. 330. 
79 Aybars, a.g.m, s. 330. 
80 Hikmet Bayur, Laiklik, Milli Tesanüt Birliği Yayını: 4, Đstanbul 1954,  s. 17. 
81 Akçakayalıoğlu, a.g.m. ,  s. 177. 



 

 

38 

 

savunuyordu Ayrıca din ile ilmin alanlarının ayrı olduğunu, bu iki kavramın 

birbirinin işine karışmamaları gerektiğini söylüyordu. Bu gibi fikirler ve söylemler 

Aydınlanma öncesinde aklın ve ilmin kaynağının ilahi olmadığını ortaya koyan ilk 

fikirler olmuştur. Locke, din ve devlet işlerinin ayrı olduğu kuvvetler ayrılığına 

dayanan bir devlet anlayışını savunuyordu. Bu bir anlamda Hristiyanlık öncesi antik 

Roma yani Batı dünyasının siyasal ve dinsel ayrılığına geri dönme isteği olarak 

yorumlanabilir. Çünkü geçmişte laik ve ruhban olarak ayrı olan otoriteler, 

Hristiyanlık ile birlikte birleşmişti. Voltaire da, Kilise’nin siyasi-hukuki otoritesine 

karşı mücadelesini düşünce ve vicdan özgürlüğü tezine dayandırmıştı. Rousseau 

demokrasi ve Montesquieu kuvvetler ayrılığı tezini işlemişlerdi. Felsefi alanda bu 

görüşler ortaya çıkarken sosyal ve ekonomik hayatta da köklü değişimler gözlendi. 

Feodal üretim ilişkilerinin yerini zamanla kapitalist üretim ilişkileri almaya başladı. 

Bu durum zamanla burjuvazinin güçlenmesini sağladı. 82 

XVII. yüzyılda Đngiltere’de burjuvazi diğer Avrupa ülkelerine göre çok daha güçlü 

durumdaydı. Newton ve sonrasında Voltaire ile Fransa’da meydana gelen 

Aydınlanma hareketleri tüm Avrupa’yı etkilemeye başlamıştı. Reform savaşları, St. 

Bartalmi katliamı sonrasında Nant Fermanı’nı getirmişti. Aydınlanma döneminin en 

önemli özelliği fikir ve düşüncelerin halk arasında çok hızlı yayılmasıdır. Bunda 

matbaa ve ansiklopediciliğin etkili olduğu söylenebilir. Aybars, 1648, 1688 Đngiliz 

Đhtilalleri’ni ve 1789 Fransız Đhtilali’ni halkın siyaset ve tarih sahnesine çıktığı 

olaylar olarak tanımlar. XVII. yüzyılda insan aklı, gerek doğa bilimlerinde (Galileo, 

Newton, Harvey) gerekse felsefede (Descartes, Spinoza, Leibniz, Hobbes) ön plana 

çıkmıştır. Bu manda Aydınlanmacı filozofların ortak özelliği olarak aklı ön plana 

çıkarmaları ve Kilise’ye ya da Kilise otoritesine karşı olmaları gösterilebilir. Ancak 

dinsel konularda birbirinden farklı görüşlere sahip oldukları söylenebilir. Örneğin La 

Mettrie veya d’Holbach Tanrı tanımazlar olarak; Voltaire, Fontenelle, Rouseeuau ve 

Diderot Tanrı’ya inananlar olarak bilinirler. Örneğin Diderot, “Başarı ve Erdem 

Üzerine” adlı yapıtında “... Bir kelebeğin kanadı, bir sineğin gözünün Tanrı 

tanımazcıyı ezmek için yeterli olduğunu” söyler. Ancak Aydınlanmacı düşünürlerin 

tartışmalarının konusu genelde Tanrı’nın varlığı ya da yokluğundan çok onun toplum 

ve devletle ilgili konulardaki yeridir. Dinle birlikte ahlak kurallarının hepsinin ruhani  

                                                
82 Aybars, a.g.m., s. 331-332. 



 

 

39 

 

ölçülere göre düzenlenmesi, Aydınlanma sonrasında Tanrı’nın dünyevi işlerle ilgili 

meselelerdeki yerinin sorgulanmasıyla değişim gösterir.  Kant, bu yüzyılın sonunda 

bir yandan özgürlük, ölümsüzlük gibi insani taleplerin bir Tanrı kavramını talep 

ettiğini söylerken; öte yandan ödev, iyi niyet, vicdan kavramına dayalı otonom bir 

disiplin olarak ahlak bilimini tesis etmeye çalışmıştır. Aklın ve bilimin din 

karşısındaki bu gelişimi zamanla siyasetin dinden ayrılmasını sağlamıştır. Özellikle 

Hobbes ve Locke siyasetin dinden ayrılması ve devletin din karşısındaki durumu 

konularında çalışan en önemli isimlerdir. Devlet ne için vardır? Gücünün, iktidarının 

kaynağını nereden alır? Bu gücün sınırları nelerdir? Gibi soruların sorulması, “dinin 

toplum ve devlet üzerindeki etkisi ne olmalıdır?” sorusunu da beraberinde 

getirmiştir. Egemen olanın toplumun kendisi olduğu şeklindeki egemenlik 

anlayışındaki değişim özellikle Fransız Đhtilali ile gerçekleşmiştir. Rousseau, 

Hobbes’un tersine Locke gibi doğal bir iyi durumuna inanır. Başka deyişle, ona göre 

insanlar doğal durumda özgür ve mutluydular. Sonra özel mülkiyetin ortaya çıkışıyla 

bu bozuldu. Eşitsizlik, sömürü ve mutsuzluk ortaya çıktı. Bu durumu ortadan 

kaldırmak için de medeni veya sivil duruma geçildi. Bununla birlikte medeni durum 

doğal durumdan iyidir. Çünkü insan orada, yasaya itaat eder. Bu yasa kendi yaptığı 

yasa olduğu için, bu onun aslında kendisine itaat etmesi, yani özgür olması demektir. 

Sözleşmeyi yapan insan o halde özgürdür ve gerekirse bu sözleşmeyi bozma hakkına 

sahiptir. Bireylerin tikel iradelerinin toplamı, genel iradedir. Bu fikirler, dinin 

egemenliğinin sona ermesini ve halk iradesine boyun eğmesini sağlamıştır. Đradenin 

bu ölçülerde tüm halka yayılmış olması Kilise gibi diğer toplumsal gruplaşmaların ya 

da sınıfların da egemenlik haklarının toplum iradesinden üstün olamayacağını 

göstermiştir. XVIII. yüzyıl Aydınlanması ahlakın dinden, Tanrı’nın bilimden 

bağımsızlaşması gibi siyasetin de dinden tam bir kopuşunu temsil eder. 1688 Đngiliz 

Halklar Bildirisi, 1776 Amerikan Đnsan Hakları Bildirisi ve 1789 Fransız Đnsan ve 

Vatandaş Hakları Bildirisi, insanların istedikleri dine inanmak veya inanmamak, 

ibadet etmek veya etmemek hak ve özgürlüğünü kabul etmiştir. 83 

Özetle, Hristiyanlık’ın Roma’da serbest olmasıyla başlayan, dinin toplum ve devlet 

üzerindeki otoriter konumu, XIV. yüzyılda Coğrafi Keşifler’le başlayan ilk 

hareketlerle sorgulanmaya başlamış, Rönesans ile Antik Yunan düşüncesi tekrar  

                                                
83 Aybars, a.g.m, s. 333-337. 



 

 

40 

 

canlandırılmaya çalışılmıştır. Rönesans’ın getirdiği düşünceler Aydınlanma’yı 

hazırlamış ve Reform hareketleri ile dine karşı tutum kesinleşmiştir. Burjuva 

sınıfının güçlenmesiyle Aydınlanma Felsefesi halk içinde yayılmış ve dinin toplum 

ve devlet üzerindeki otoriter etkisi ortadan kalkmıştır. Laikliği vicdan özgürlüğü 

olarak tanımlayan Đnsan Hakları Bildirileri’nden anlaşılan; laikliğin hukuki bir 

kavram olduğudur. Đkinci Dünya Savaşı sonrasında, hukuki olarak laiklik, Birleşmiş 

Milletler’in Evrensel Đnsan Hakları Bildirisi’ne şu şekilde girmiştir: “Her kişinin, 

fikir, vicdan ve din hürriyeti hakkı vardır. Bu hak, din veya kanaat değiştirmek 

özgürlüğünü, dini ve inancını tek başına veya topluca açık olarak veya özel surette 

öğretim, uygulama, ibadet, ayinlerle açıklama özgürlüğünü gerektirir.” 84  

Buraya kadarki kısımda, laiklik tartışmalarını daha iyi yorumlayabilmek için din-

siyaset ilişkilerinin ve laikliğin Batı’daki gelişimini kısaca vermeye çalıştım. Şimdi, 

laikliğin günümüzdeki anlamları üzerine bir inceleme yapacağım.  

Laik kavramı ağırlıklı olarak Fransa’da başlamış ve özellikle Katolik ve Fransızca 

konuşulan ülkelerde ve topluluklarda etkili olmuştur. Altındal’a göre “din ve devletin 

ayrı ayrı özerk kurumlar olduğunu savunan sekülerizmden ayrı olarak laiklik, dinin 

devletin kesin denetimi altında olması görüşünü savunur.” 85 Laiklik ve sekülerizm 

kavramlarıyla ilgili daha detaylı bir incelemeyi bu bölümün sonunda yapacağım. 

Ancak belirtmek isterim ki Türkiye’deki uygulamanın sekülerizm mi yoksa Fransız 

örneğindeki gibi laiklik mi olduğu, kuruluştan bugüne tartışılan bir konu olmuştur. 

Aslında Anayasa’da “laiklik” sözcüğünün bulunmasından, Türkiye’deki din-devlet 

ayrımının Fransız geleneğiyle benzer olduğunu söyleyebiliriz. Ancak Altındal’ın 

yorumunda belirttiği görüş, Türkiye için en hararetli tartışma konusudur. Özellikle 

Diyanet Đşleri Başkanlığı’nın konumu ve görevleri bu tartışmanın ana maddesini 

oluşturur. Nuray Mert’e göre, Türkiye’deki uygulama önceleri “laik devlet, seküler 

toplum” ilkesi şeklindeydi. Ancak, zamanla devlet tepeden inmeci bir tutumla dini 

kontrol etmeye başladı. Bu düşünce, çalışmamın asıl kısmını oluşturan 1940’lı 

yıllardaki din-siyaset tartışmaları örneklerinde inceleyeceğim önemli bir noktadır. 

Mert’e göre Demokrat Parti’nin 1950 seçimlerindeki başarısı “laik devletin baskıcı  

                                                
84 Akçakayalıoğlu, a.g.m., s. 178. 
85 Aytunç Altındal, Laiklik, Anahtar Kitaplar, Đstanbul 1994,  s. 35. 



 

 

41 

 

siyasetlerine gerçek inanç adına bir tepkiydi. 86 Ancak, kanaatimce Demokrat 

Parti’nin başarısı, ekonomik değişkenlerden bağımsız olarak, sadece dinsel durum ile 

açıklanamaz. 1940’lı yıllarda yaşanan ilgili tartışmaları çalışmamın ikinci bölümünde 

detaylı olarak inceleyeceğim. Şimdi Türkiye örneğine girmeden, genel manada çeşitli 

laiklik tanımlarına bir göz atalım. Enver Ziya Karal, kelime anlamından yola çıkarak, 

laikliğin Avrupa’da ruhban sınıfının dışında kalan sınıflara özgü bir anlamı 

olduğundan ve Đslam dininde ruhban sınıfı olarak isimlendirilebilecek bir sınıf 

olmadığından dolayı, kelimenin Türkçe karşılığının olmadığını savunur. Din, 

insanlığın varoluşuyla birlikte ortaya çıktığından dolayı; ilim, sanat, felsefe, hukuk 

ve devlet gibi kavramlar dini hüviyetlere sahiptir. Buradan hareketle, laikliğin, tarihi 

manada tanımı, “din ile felsefenin, din ile ilmin, din ile hukukun, din ile sanatın ve 

din ile devletin” ayrılması olarak yapılabilir. Din ile devlet ayrılığı diğerlerinin de 

ayrılığı anlamına geldiği için, laiklik dediğimizde aslında sadece din ile devletin 

ayrılması anlamının çıktığı söylenebilir. 87 Laiklik konusundaki görüşlerden bir kısmı 

da laikliğin dinsizlik anlamına gelmediğinden yola çıkar. Hüseyin Batuhan’a göre 

laiklik dine karşı tarafsızlıktır. “... Laiklik kavramıyla din kavramı arasında doğrudan 

doğruya bir bağlantı olmadığı besbellidir. Başka bir deyimle, laiklik ne dinsizliktir, 

ne de din düşmanlığı, çünkü dinsizlik de din düşmanlığı da doğrudan doğruya dine 

karşı negatif bir tavır takınmak demektir; laiklik dine karşı ne evetleyici ne de 

hayırlayıcı bir tavır takınır, bu bakımdan o tarafsız bir kavramdır.” 88 Bu görüşe göre 

laiklik dini değil hukuki bir kavramdır. Ve amacı, dinin elinden siyasi ve hukuki 

gücü almaktır. Batuhan ve Karal, düşünme ve inanma hürriyetlerinin insan aklına 

dayandıklarını bu nedenle, laikliğin insan aklının bu hürriyetini koruyan bir kavram 

olduğunu söyler. Ali Fuat Başgil laiklik konusuna, dinin devleti etkilemesinin 

engellenmesi olarak değil devletin dini etkilemesinin engellenmesi olarak yaklaşır.  

“Gölge etme, başka ihsan istemem” sözüyle laikliği, dinin devlet tarafından politik 

                                                
86 Nuray Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış, Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, 
Bağlam Yayınları, Đstanbul 1994, s.12. 
87 Enver Ziya Karal, “Devrim ve Laiklik”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 34. 
88 Hüseyin Batuhan, “Laiklik ve Dini Taassup”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: 
Ahmet Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 58-59. 



 

 

42 

 

bir malzeme olarak kullanmaması olarak tanımlar. 89 Dine bağlı bir devlet 

sisteminde, devletin bir resmi dininin olması nedeniyle başka din mensupları ya da 

hiçbir dine mensup olmayanlar, din ve vicdan hürriyetinden mahrum olurlar. Diğer 

taraftan devlete bağlı bir din sisteminde de din doğrudan doğruya politikanın 

hizmetinde olur. Bu nedenle din, ruhaniyet ve kutsallığını kaybeder. Sonuç olarak 

böyle sistemlerde din ve vicdan hürriyetinden söz edilemez. Çetin Özek, laiklik 

karşıtlarının dayanak noktaları olan; “halka zorla kabul ettirilmiş bir kavram olduğu” 

yönündeki düşüncelerin gerçekçi olmadığını, laikliğin topluma zorla kabul 

ettirilemeyeceğini savunur. Bu düşünceye sahip olanlar, aslında kendi haksız 

menfaatlerini yok ettiği için laikliğe böyle bir tanımlama getirirler. 90 Bir başka 

laiklik tanımında, laikliğin devlete ait bir sıfat olduğu savunulur.  “Laiklik devlete ait 

bir niteliktir. Devlet etten, kemikten, sinirden yapılmış canlı bir varlık olmadığı için, 

devletin dini olmaz. Fakat devlet, vatandaşlarının benimsedikleri dinler karşısında şu 

iki tutumdan birini yeğleyebilir: Vatandaşlarının benimsedikleri dinlerden bir 

tanesini resmi din olarak tanımak ya da laik olmak”. Şefik Đnan, tarih boyunca 

devletlerin bu iki seçenekten birini seçtiğini, ilkini seçen devletlerde, kişilerin din 

işlerine karışıldığını, aynı zamanda dinin de devlet işlerine karıştığını söyler. Đkinci 

seçeneği kabul eden devletlerde ise, ne devlet kişilerin dinlerine, ne de din devlet 

işlerine karışır. Eski çağlarda devletler birinci seçeneği kabul ederlerdi. Bu nedenle 

insanlık birçok kötü olay yaşadı. Örneğin, Roma’da kralın dininden olmayanlar 

stadyumlarda aslanlara parçalatılırdı. Engizisyon mahkemeleri din adına işkenceler 

yapardı. Benzer şekilde Đslam devletlerinde de mezhep ayrılıkları nedeniyle birçok 

acı olay yaşanmıştır. Tüm bu nedenlerden dolayı çağımızda laiklik, yani din-devlet 

ayrımı uygar devletlerin olmazsa olmaz özelliği olarak kabul edilir. 91 Bülent Daver, 

ruhani-laik ayrımını asker-sivil ayrımına benzeterek, nasıl asker olmayana sivil 

deniyorsa benzer şekilde din adamı olmayana da laik dendiğini ifade eder. Sosyal 

açıdan yapılacak bir incelemeye göre laiklik, sadece devlet içinde din işleriyle dünya 

işlerine karışan otoritelerin birbirinden ayrılması değil, sosyal hayatın birçok 

dallarıyla din arasındaki ilişkilerin çözümlenmesi anlamına gelebilir. G. Vedel, bir  

                                                
89 Ali Fuat Başgil, “Laiklik ne Demektir?”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 83-85. 
90 Çetin Özek, “Laikliğin Gerçekleşmesi”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 97. 
91 Şefik Đnan, “Laiklik ve Uygulaması”,  Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 103-104.    



 

 

43 

 

hukuk terimi olarak, laiklik için “Devlet bir dine inanma veya inanmama hususunu 

tam olarak özel bir sorun sayar. Bu anlayışın doğal sonucu, din hürriyetinin 

tanınması ve devlet yönetiminin tarafsızlığıdır” der. Douguit’e göre ise laik devlet, 

“din bakımından tam tarafsız olup, başkanı ve memurları istedikleri dini tanımakla 

birlikte, kendisi devlet durumuyla hiçbir dini tanımayan ve hiçbir dinsel ayin 

yapmayan ve kendi adına yaptırmayan bir devlettir.” Akçakayalıoğlu, laikliği din ve 

dünya otoritelerinin birbirinden tam olarak ayrılması olarak tanımlar. Din işleri 

bireysel, özel bir sorun olarak ele alınıp dini topluluklar tarafından düzenlenmelidir. 
92 Suna Kili de laikliği, aklı ve bilimi, devlet ve toplum yaşamında egemen kılmak 

olarak tanımlar. Din, toplumsal bir yapıdır. Ancak devletin ve toplumun 

yönlendirilmesinde sadece akıl ve bilim egemen olmalıdır. 93 Verdiğim örneklerden 

anlaşıldığı üzere, birbirinden farklı noktalardan hareket ederek farklı yönlerin 

vurgulandığı birçok tanım yapılabilir. Hatta bazı dönemlerde laiklik karşıtlarının da 

kendi laiklik tanımlarını yaptıkları gözlenmiştir. Turhan Feyzioğlu bu konuyu şöyle 

yorumlar: “Aynı ülkede, aynı dönemde, din ve devlet ilişkileri konusunda birbirinden 

çok farklı şekilde bakan kişilerin, laiklik ilkesini savunduklarını görürüz. Aslında 

laikliğe karşı olan bazı kimseler laiklik ilkesini; kendi anlayışlarına ve siyasi 

tercihlerine göre yorumlayarak benimser görünmektedirler.” Feyizoğlu, ortak bir 

laiklik tanımının yapılamamasının sebeplerini ise şöyle ifade eder: “Bir defa laiklik, 

sadece felsefi, ideolojik bir kavramdan ibaret değildir, hayata geçirilen, uygulanan 

bir ilkedir. Böyle olunca, uygulandığı ülkenin; dini, siyasi, sosyal şartları laiklik 

anlayışını etkilemektedir. Laiklik anlayışının ve uygulanışının ülkeden ülkeye büyük 

farklılıklar göstermesi kaçınılmaz bir durumdur. Teokratik bir monarşiden 

Cumhuriyet’e geçen bir ülkede laiklik uygulaması ile tek sorunu mezhepler 

karşısında devletin tarafsızlığını sağlamaktan ibaret olan köklü bir demokrasideki 

laiklik uygulaması elbette birbirine benzemez. Bir Đslam ülkesinde “laikliğe” geçişin 

gerektirdiği değişikliğin derecesi ve manası, Hristiyanlık’ın, Budizm’in veya 

Konfüçyanizm’in yaygın olduğu bir ülkede laiklik ilkesinin uygulamasıyla kıyas 

                                                
92 Akçakayalıoğlu, a.g.m.  s. 171-172. 
93 Suna Kili, “Laiklik”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet Köklügiller), IQ 
Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 97. 



 

 

44 

 

edilemeyecek kadar farklıdır.” 94 Bir başka yönden, laikliğin dine karşı tarafsızlık 

olduğu söylenebilir fakat bu tarafsızlık, din adına öne sürülen zararlı inanç ve 

fikirlerin yayılmasına ilgisiz kalınması ve göz yumulması anlamına gelmez. “Laiklik 

din alanında kim ne yaparsa yapsın devlet karış(a)maz demek değildir. Laiklik, 

devlet gücünün, otoritesinin ve olanaklarının herhangi bir dinsel inancın ya da 

inançsızlığın eğitilmesinde, öğretilmesinde, yayılmasında kullanılması demek de 

değildir. Dinsel gibi görünen laiklik kavramı, aslında yönetimsel ve siyasal bir görüş 

ve değerlendirmedir.” 95 Bu düşünceden hareketle, laik bir devlette, devletin gücünün 

ya da birimlerinin; herhangi bir dinin ya da dinsizliğin eğitilmesinde ya da 

yayılmasında etkin olmaması gerektiği vurgulanır. Bu noktada okullarda din eğitimi; 

bir tartışma konusu olarak ortaya çıkar. Ziya Bursalıoğlu, laikliğin din eğitiminin 

engellenmesi anlamına gelmediğini şu sözlerle savunur: “…öyle ise laiklik, dinsizlik 

ya da dinsel inançlara baskı olmadığı gibi, din eğitiminin engellenmesi de değildir. 

Bu eğitimin nerede, nasıl ve kim tarafından verileceğini ise, devletin eğitim politikası 

belirler. Laiklik ilkesi, bir ülkede uzun süre benimsenmiş ve uygulanmış yaşantıların 

oluşturduğu bir ürün ise, ayrıntılı açıklamalara gerek kalmayabilir.” 96 Ancak din 

eğitiminin nerede, nasıl ve kim tarafından verileceği kararı bizzat siyasi olacağından 

dinsel etkilere açık bir karar olabilir. Laiklik, demokrasinin vazgeçilmez 

değerlerinden birisidir. Đlhan F. Akın’a göre, laikliğin günümüze gelişinde, Batı 

dünyasındaki kralların, derebeylerin ve kiliselerin çeşitli dönemlerde kurdukları 

monarşik otoritelerin Fransız Đhtilali ile son bulması kritik öneme sahiptir. Ortaya 

çıkan ulus kavramıyla da otoritenin sadece halkoyuyla belirlenebileceği 

vurgulanmıştır. Tarafsız bir ulus devlet otoritesi de ancak laiklik ilkesi çerçevesinde 

demokrasi ile gerçekleşebilir. 97 Fakat burada da demokratik bir hak olarak, dini bir 

kimliğe sahip olan siyasi partilerin halk çoğunluğunun oyuyla iktidar olması 

durumunda, yine çoğunluğun isteği üzerine devletin dinsel tarafsızlığı ilkesi 

değiştirilebilir. Bu durum ülkemizde en sık tartışılan konudur. Đrtica tartışmaları, 

cumhuriyetin laiklik ilkesine karşı mücadele etme eğiliminde olduğu öne sürülen  

                                                
94 Turhan Feyzioğlu, “Türk Đnkılâbı’nın Temel Taşı Laiklik”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına 
Hazırlayan: Ahmet Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 201-202. 
95 Mustafa Yıldız,  “Laiklik Đlkesi Üzerine”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 213. 
96 Ziya Bursalıoğlu, “Cumhuriyet, Laiklik, Eğitim”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: 
Ahmet Köklügiller),  IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 229. 
97 Đlhan F. Akın, “Laiklik”,  Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet Köklügiller), IQ 
Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 235. 



 

 

45 

 

siyasi partiler üzerinden yapılan tartışmalarla sıkça gündeme gelir. Osman Zümrüt, 

laiklik kavramını felsefi, siyasal, hukuki ve sosyolojik olarak dört farklı şekilde 

tanımlar. Felsefi anlamda laiklik, imanın yerine aklın egemenliğinin geçmesidir. 

Siyasal anlamda ise, siyasi otoritenin dini otoriteden ayrılmasıdır. Hukuki anlamda, 

soyut olarak devlet ve dinin birbirine karışmaması yani devletin din ve vicdan 

özgürlüğünün gerçekleşmesinde tarafsız olmasıdır.  Sosyolojik olarak ise, din ve 

dünya işlerinin ayrılığı ve din özgürlüğüdür. 98 Aslında Zümrüt’ün yaptığı 

tanımlamalar, sırasıyla birbirini gerçekleştirir. Şöyle ki, felsefi anlamda aklın 

egemenliği olmaması durumunda siyasi otorite dini düşünceden bağımsız 

olamayacaktır. Bu da dinin etkisinde bir hukuk sistemini doğuracak; bunun 

neticesinde dine bağlı bir hukuk sistemine sahip bir toplumda din, hayatı doğrudan 

doğruya yönlendirecektir. Aydın Aybay “Laiklik ve Politika” adlı yazısında, laikliğin 

tanımını yapmak için din olgusuna politik olarak yaklaşılması gerektiğinin 

zorunluluğundan bahseder. Bu yazısında Aybay, “Din, toplumsal bir kurumdur” der. 

Devlet, toplumdaki bütün ilişkileri kucaklayan, bu ilişkilerin oluşmasında, 

oluşturulmasında ve biçimlenmesinde rol oynar. Bu sebeple din ve devlet arasında 

kaçınılmaz bir kesişme vardır. Kendi alanında birinin ötekini yok saymasına olanak 

yoktur. Bu kesişmeden hareketle sorun, birinin diğerinden nasıl ayrılacağıdır. Aybay, 

tarihte, toplumsal yapıyı değiştirmek ve özellikle ekonomik ilişkileri yeniden 

düzenlemek isteyen devrimci hareketlerin de karşılaştığı sorunun bu ayrım olduğunu 

ileri sürer. Kimi devrim hareketlerinde, din tamamıyla ortadan kaldırılmaya çalışılır. 

Fakat bunun somut olarak başarıya ulaşan bir örneği olmadığı söylenebilir. Aybay, 

sorunun iki kurumun alanlarının genişletilip daraltılmasıyla çözülebileceğini 

savunur. Buradan hareketle laiklik, politikanın alanını genişletmek, dinin ise alanını 

daraltmak olarak tanımlanabilir. 99 Bir başka laiklik tanımını, Zeki Hafızoğulları, 

“iktidar” üzerinden yapar. Tarih boyunca insanlar birlikte yaşama ihtiyacı duydukları 

için toplumlar oluşturmuşlardır. Đlkel ya da gelişmiş olsun her toplumda bir iktidar 

olgusu bulunur. Bu manda iktidar ve toplum birbirini doğuran kavramlar olarak 

düşünülebilir. Đktidar olgusunun mükemmel düzeyde örgünleştiği toplum düzenini, 

devlet düzeni olarak tanımlarsak;  bu devlet düzeni içinde insanın yeri, toplumsal 

                                                
98 Osman Zümrüt, “Laiklik ve Đslam”,  Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 298. 
99 Aydın Aybay, “Laiklik ve Politika”, Laiklik Nedir Ne Değildir? (Yayına Hazırlayan: Ahmet 
Köklügiller), IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   Đstanbul 2008,  s. 319. 



 

 

46 

 

iktidarı kabullenenler ya da bu iktidara karşı yeni dengelere dayanan yeni bir iktidar 

oluşturmak isteyenler olarak belirlenebilir. Bu noktadan hareketle toplumda idare 

edenler ve edilenler olarak temel iki farklılaşma gözlenir. Bu farklılaşma gereği 

iktidar olgusu üzerine uyulması zorunlu davranış kuralları oluşur. Ve bu kuralların 

kaynağı “ilahi irade” ya da “beşeri irade” olabilir. Buradan hareketle iktidarın 

kaynağına göre toplumlar ve düşünce sistemleri şekillenir. Đlahi kaynaklı iktidarlar, 

teokratik devlet yapılarını; beşeri kaynaklılar ise ilahinin karşıtı olarak laik düşünce 

sistemlerini yani laik hukuk ve toplum sistemlerini oluşturur.  Tüm bunlar sonucunda 

Hafızoğulları, laikliğin tanımını şöyle yapar: “Laiklik, bir toplumun siyasal 

örgütlenmesinin ifadesi devletin kaynağının beşeri iradesi olmasıdır.” Đktidarın 

kaynağının aranmasının sebebi iktidarın meşruluğunun tartışılmasıdır. Ve bu 

meşruluğun temeli “her yerde ve her zaman din veya din yerine kaim olan muayyen 

bir dünya görüşüdür (Weltanschauung). Fakat temeli neye dayandırılırsa 

dayandırılsın iktidarın meşruiyeti kesin olamaz; bu sadece toplumu ve düzeni 

algılama biçimi olabilir. Toplum eğer ilahi irade açısından algılanırsa teokratik 

toplum düzenleri, beşeri irade açısından algılanırsa, laik toplum düzenleri ortaya 

çıkar. Öyleyse bu açıdan laiklik, toplumu ve düzeni beşeri bir algılama biçimidir.” 100 

Buraya kadar verdiğim tüm tanımlardan anlaşıldığı üzere laiklik tanımı birçok farklı 

şekilde yapılabilir. Ancak tanımlardaki birkaç ifade özellikle göze çarpar. Bunlar: 

“din işlerinin devlet işlerinden ayrı olması”, “vicdan özgürlüğü”, “devletin tüm 

inançlara karşı tarafsızlığı”, “devletin dinden ya da dinin devletten etkilenmemesi”, 

“aklın ve bilimin toplum yaşamında egemen olması”, “politikanın alanının 

genişletilip dinin alanının daraltılması” ve “iktidarın meşruiyetinin kaynağının beşeri 

irade olması” gibi. Türkiye’deki uygulama için yapılacak bir laiklik tanımında 

yukarıdaki ifadelerden bazılarının bulunabileceği, bazılarının ise kısmen 

bulunabileceği düşünülebilir. Ziya Bursalıoğlu, yukarıda da belirttiğim bir ifadesinde 

şöyle söylüyordu: “Laiklik, bir ülkede uzun süre benimsenmiş ve uygulanmış 

yaşantıların oluşturduğu bir ürün ise, ayrıntılı açıklamalara gerek kalmayabilir.” 

Belki de ülkemizdeki durumu en kısa ve net özetleyen saptama budur. Çünkü büyük 

çoğunluğu Müslüman olan bir ülkede laikliğin manası ile Hristiyanlık’ın yaygın 

olduğu bir ülkedeki laikliğin manası ve uygulaması kıyas edilemeyecek kadar  

                                                
100 Zeki Hafızoğulları, Laiklik, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara 1999,  s. 6-14. 



 

 

47 

 

farklıdır. Çok uzun bir tarihi geçmişe ve deneyime sahip olmayan Türkiye’de laikliği 

tanımlamak doğal olarak çok zordur. Çoğu Batılı toplum, demokratik ilkeler ve 

çoğunluk kuralı üzerinde temellenmiştir. Fakat kişisel bilincin herkes tarafından 

saygı gösterilmesi gereken kutsal bir alan olduğu da herkes tarafından kabul edilir. 

Buna göre, her insanın temel ve doğal olarak kendi dinini ve inancını devlet 

tarafından yapılabilecek bir müdahaleden korunmuş olarak tercih ve uygulama hakkı 

vardır. Batı’da din-devlet ilişkileri çerçevesinde laiklik ilkesini bugünlere getiren 

temel kaynak Aydınlanma ve Hristiyanlık arasında gelişip günümüze gelen ilişkidir. 

Ve bu ilişki günümüzde Batı’da temel olarak kişisel dini özgürlük, Kilise ve devletin 

özerkliği, Kilise ve devlet arasındaki işbirliği gibi temel unsurları ortaya çıkarmıştır. 

Türkiye’deki Aydınlanma sürecinin ise cumhuriyetin kuruluşu ile birlikte tepeden 

inme bir şekilde başladığı söylenebilir. Batı’da Hristiyanlık ile Aydınlanma ilişkileri 

sonucunda gelişen laiklik kavramı, Türkiye’de devlet tarafından çizilmiş sınırlar 

içinde gelişir. Devletin din ile olan ilişkileri genelde devletin dini kontrolü şeklinde 

geliştiğinden net bir din özerkliğinden söz etmek zordur. Fakat Türkiye’nin kendine 

özgü nitelikleri ve toplumda çok belirgin şekilde etkili olan Đslami gelenekleri, devlet 

tarafından sınırları çizilmiş bir din-devlet ayrımının açıklaması olarak gözükür. 

Mustafa Kemal Atatürk, cumhuriyeti kurduğu 1923 yılından 1938 yılına kadar olan 

15 yıllık süreçte, yüzyıllar boyunca oluşmuş geleneksel yapıyı çok karmaşık bir 

dönüşüm sürecinden geçirmeyi başarmıştır. Bu dönüşüm öyle karmaşıktır ki din 

alanı birçok konudan yalnızca birisidir. Heinz Kramer’ın belirttiği gibi, cumhuriyetin 

kuruluşunda yaşananlar yeni bir ülkenin inşası, yeni bir siyasal yapının kurulması, 

yeni bir milletin oluşturulması, kültürel bir devrim ve uzun soluklu bir sosyal ve 

ekonomik değişimdi. 101 Böylesine karmaşık ve zorlu bir değişim süreci içerisinde 

devletin ideal bir din politikasına hemen ulaşmasını beklemek gerçekçi bir yaklaşım 

olmazdı. Cumhuriyet Halk Partisi’nin 1931 tarihli parti programına giren altı oktan 

biri olan laikliği, Batı’daki sekülerizmden ayıran başlıca faktör olarak; laikliğin 

kontrol-yönelimli bir karakter taşıması düşüncesi birçok araştırmacı tarafından kabul 

edilir. Andrew Davison bu kontrol yöneliminin, Osmanlı Devleti geçmişi için de 

geçerli olan devlet-din arasındaki bir dizi otorite ilişkisi içinde anlaşılması 

gerektiğini savunur. “Bu ilişkilere damgasını vuran şey, devletin dini kurumlar ve  

                                                
101 Heinz Kramer, A Changing Turkey, The Challenge to Europe and the United States, Brooking 
Institution Press, Washington D.C. 2000, s.3. 



 

 

48 

 

görevliler üzerindeki nihai üstünlüğüydü.” 102 Kuruluştaki zorlu şartlar göz önünde 

tutulduğunda, yeni bir ulus ve yeni bir millet oluşturmaya çalışan devlet otoritesinin, 

dini kurumlar ve din görevlileri üzerindeki bu geleneksel üstünlüğünden 

faydalanmasının doğal olduğu ileri sürülebilir. Bu görüşü destekler nitelikte, Mete 

Tunçay, birinci TBMM’nde hiç gayr-i Müslim olmadığının altını çizerek, devletin 

Đslam Milliyetçiliği’yle siyasal toplumu bir arada tutmaya çalıştığını öne sürer. 

Çünkü, “tutunum öğesi olarak dinden yararlanma, o günkü koşullarda Araplar elden 

kaçırıldığına göre, geri kalan öteki gayr-i Türk, ama Müslüman azınlıkların 

işbirliğini sağlama gereğine de hizmet etmekteydi.” 103 Belki de laiklik konusunda 

tartışmaların temelinde; aslında dinin devlet tarafından toplumu birbirine bağlayan 

bir çimento olarak görülmesi ve bu düşünceye uygun bir dini yapılanma oluşturması 

yatmaktadır. Bir tarafta Osmanlı’dan gelen toplumun Đslami temellere dayanan 

geleneksel yapısı, diğer tarafta Batılılaşma ülküsü ve bu ülkü uğrunda toplumun 

laikleştirilmesi zorunluluğu. Tunaya, Türkiye Cumhuriyeti’ndeki laiklik ilkesinin, 

Osmanlı’daki Đslami geleneğin reddi olduğunu savunur. Buna göre laiklik, “bir 

taraftan Batı demokrasisinin genel ilkelerine, bir taraftan da Türkiye’nin siyasal 

gelişmelerine, tarihsel oluşlarına bağlıdır.” Rasyonel olması gereken demokratik 

rejimin temel koşullardan birisi olarak laiklik ilkesi Türk Devrimi’nin hayati 

ilkelerinden birisidir. 104  

Türkiye’de din-devlet ayrımının laiklik mi yoksa sekülerizm mi olduğunun her 

dönem tartışıldığından bahsetmiştim. “Laik devlet, seküler toplum” tanımlamasının 

da iki farklı görüşün birleştirilmesi amacından yola çıkılarak yapıldığını 

söyleyebiliriz. Aytunç Altındal, Latince anlamı itibariyle sekülerizmi, paganca ve 

yeryüzüne ait olan; içinde yaşanılan çağa ait ve ömür boyu olan bir kavram olarak 

açıklar. Ayrıca sekülerizm dine ve kiliseye bağlı olmayan; ruhbanlara ait olmayan; 

toplumsal ahlak standartlarının dine ve dinlere göre değil, güncel hayata göre 

düzenlenmesinden ve ayarlanmasından yana olan bir kavramdır. Sekülerizm, güncel 

ve dünyevi hayatı ilgilendiren her konuda dinsel yargıları dışlar. Dünyevi olması ve 

toplumsal ahlak standartların güncel hayata göre düzenlenmesini önermesi, dinin  

                                                
102 Andrew Davison, Türkiye’de Sekülerizm ve Modernlik (Çeviren: Tuncay Birkan), Đletişim 
Yayınları, Đstanbul 2006, s. 214- 222. 
103 Mete Tunçay, T.C.’nde TEK-PARTĐ YÖNETĐMĐ’nin Kurulması (1923-1931), Cem Yayınevi, 
Đstanbul 1992, s. 212. 
104 Tunaya, a.g.e, s. 141-144. 



 

 

49 

 

toplumsal hayattan ayrılması anlamına gelir. Sekülerizm kavramının Protestan ve 

Anglikan inanç sistemlerinin bulunduğu ülkelerde, örneğin Almanya ve Đngiltere gibi 

ülkelerde kullanıldığı görülür. Laiklik ise daha çok Katolik ya da Ortodoks olan 

ülkelerde kullanılır. Peki, aradaki fark nedir? Altındal, Sekülerizm anlayışının Roma 

Đmparatorluğu’nun çok Tanrılı döneminde ortaya çıkan bir kavram olduğunu öne 

sürer. çok Tanrıcılık’ı benimsemiş toplumlarda anlamı gereği herkes tüm Tanrı’lara 

saygı göstermek zorundadır. Hristiyanlık ile bu anlayış değişmek zorunda kalmıştır. 

Laiklik ile sekülerizm kavramlarının başlangıçta ortak bir tarihe sahip olduğu 

söylenebilir. Bu ortak nokta aslında Aydınlanma sonrası toplumlarda ortaya çıkan 

“özgür birey” ya da “vicdan özgürlüğü” kavramlarıdır. Almanya’da Protestanlık’ın 

doğuşu ve sonrasında Katolik Kilisesi’nden kopuşlar, sekülerizmin tekrar toplum 

hayatında önem kazanmasına sebep olur. Đngiltere’nin Katolik Kilisesi’nden ayrılışı 

meşhur kral VIII. Henry döneminde gerçekleşir. VIII. Henry’nin eşini boşamak 

istemesinin, Roma’yla arasını açmak için başvurduğu bir bahane olduğundan 

bahsedilir. Gerçekte amacı, Đngiltere topraklarını Roma’daki Kilise’nin elinden 

kurtarıp Krallığa mal etmek istemesidir ve cesur girişimi sonucunda Đngiltere 

Roma’dan ayrılır. Her ne kadar Altındal’ın yorumu VIII. Henry’nin Roma’dan 

ayrılmak için boşanmayı kullandığı yönünde olsa da, gerçekte boşanmak için mi 

Kilise’den ayrılmıştır; yoksa Kilise’den ayrılmak için mi boşanmıştır tartışmaya 

açıktır. Sonuçta Đngiltere Krallığı, Roma’dan ayrıldı ve tarihte ilk “Milli Kilise” 

kuruldu. Milli Kilise bağımsızca örgütlenebilme ve kendini ulusal düzeyde 

onaylatabilme gibi özellikleri nedeniyle sekülerizm açısından çok önemlidir. Milli 

Kilise’nin sekülerizm anlamında getirdiği yeniliklerden en önemlisi, ruhban olmayan 

“seküler” kişilerin bu kiliselerin yönetimlerinde görev almalarıdır. Bu durum 

ilerleyen zamanlarda Vatikan tarafından da onaylanacaktır. Milli Kilise kavramı 

aslında laiklik ile sekülerizm arasındaki temel farkı ortaya koyar. Sekülerizm, 

Katolik Kilisesi’nden ayrılmayı tercih eden; Protestanlık’ın doğduğu ya da kabul 

gördüğü ülkelerdeki ayrımın bir yapılanma tarzıdır. Laiklik ise Katolik Kilisesi’nden 

tamamıyla ayrılmamış; getirdikleri yenilikleri ya da yeni düşünceleri Katolik 

Kilisesi’ne kabul ettirmiş ülkelerdeki ayrımın yapılanma tarzıdır. Altındal, laiklik ve 

sekülerizm ayrımını şu şekilde ifade eder: “Sekülerizm liberal akımlar aracılığıyla 

hedeflerine varmayı öngörürken, laiklik; radikal dönüşümler ve reformları önerir. 

Sekülerizm, toplumsal yaşamda adalet kavramını vurgularken, laiklik; bütün  



 

 

50 

 

ağırlığıyla eşitlik kavramını yerleştirmeye çalışır. Sekülerizm, siyasal ilişkilerde 

diyalog ve uzlaşma yollarını sonuna kadar savunurken, laiklik; dediğim dedikçi 

tavırda (Đng. antagonist) ısrar eder.” 105 Görüldüğü gibi laiklik ile sekülerizm 

arasındaki fark ince bir çizgi üzerindedir. Daha önce de söylediğim gibi, aslında hem 

laiklik hem de sekülerizm kavramları, bulunduğu ülkenin tarihi, kültürü ve 

coğrafyası ile anlam kazanmaktadır. Başka bir görüşe göre “laiklik ideolojik bir 

kavramken, sekülerleşme toplumsal görüntüyü dikkate alan sosyolojik bir kavram; 

sadece kurumsal boyutla sınırlı kalmayan, toplumsal ve bireysel boyutları arz eden 

bir kavram”dır. 106 Ali Köse’nin bu görüşünden anlaşıldığı üzere din ve devletin 

birbirinden ayrılması olarak yapılan ortak tanımın, bir tarafta kurumsal ayrım olarak 

kalan laiklik olduğunu diğer tarafta ise toplumun ve her bireyin dinsel ve dinsel 

olmayan olarak ayrımının sekülerizm olduğudur. Talal Asad’a göre, sekülerizm 

sadece sosyal barış ve toleransla açıklanamaz. Doğru bir tanım bireyin ancak sınıf; 

cinsiyet ve dinin toplum içindeki yerinin yeniden tanımlanması ile yapılabilir. 107 

Buna göre, sekülerizm daha çok toplum ve bireyle ilgilidir; laiklik ise daha çok 

kurumsal bir manaya gelir. Berkes, bu ayrımın yapılmasının zorluğundan ötürü 

Türkiye için, “Çağdaşlaşma” kelimesini laiklik ya da sekülerizm yerine önermiş ve 

bu kelime ile kafalardaki karışıklıkların giderileceğini öne sürmüştür. Benim 

düşünceme göre de Batılı sözcüklerin aynen alınıp kullanılması, Türkiye’deki 

tartışmaların gidişatını kötü yönde etkilemektedir. Osmanlı Devleti için yapılan 

teokrasi kelimesinin kullanılması da bana göre benzer bir sorundan ileri gelir. 

Berkes, ayrımdan bahsederken, sorunun din-devlet ya da din-kilise ayrımı sorunu 

olmadığını, çok daha geniş manada “kutsallaşmış gelenek boyunduruğundan 

kurtulma” sorunu olduğunun altını çizer. “Protestanlığın etkisi altındaki ulusal 

kültürlerin dilinde kullanılan seculerism sözcüğünü tanımlamada biraz daha 

ilerlersek, … Laiklik teriminde olandan farklı olarak, kilise ya da kilise adamı, 

kurum ve kuralları, yetkilileri ile onların dünyasal karşıtlarının (clericus ile laicus’un) 

karşı karşıya gelmesi, birçok ölçüte göre birbirinden iyice ayırt edilmesi durumu 

yerine geleneksel, katılaşmış kurum ve kurallar karşısında zamanın gereklerine uyan 

kurum ve kuralları geliştirme sorununun belirdiğini görürüz. Din ile dünya işlerinin  

                                                
105 Altındal, a.g.e, s. 28-36. 
106 Ali Köse, Laik ama Kutsal, Etkileşim Yayınları, Đstanbul 2006,   s. 7. 
107 Talal Asad, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, Stanford University Press, 
California 2003,   s. 5. 



 

 

51 

 

ilişkisini ayarlamada Protestanlık, Katoliklik’ten fazla esneklik gösterebilmiştir. Asıl 

sorunun, toplum yaşamının hangi yanları üzerinde gelenek gereklerinin yerine, 

zamanın gereklerinin insan davranışlarına yol göstermesi sorunu olduğu burada daha 

iyi görülür.” 108 John R. Bowen, “Remembering Laicite” adlı eserinde, laiklik 

kavramının Anglo-Saxon’lardaki din özgürlüğü kavramından farkını, Locke ve 

Spinoza’nın fikirlerinden yola çıkarak açıklamaya çalışır. Anglo-Saxon 

düşüncesinde, vicdan özgürlüğü hakkına sahip bireyler temeli oluşturur. Fakat laik 

olan Fransa’da vicdan özgürlüğü hakkı ise siyasi güç ile tarafsız bir kamusal alan 

yaratılarak garanti altına alınmıştır. 109 T. Jeremy Gunn, Fransa ve ABD örneklerini 

karşılaştırdığı kitabında laisite hakkında şunları söyler: “Laisite kelimesi, Fransa’da, 

Fransız Devleti ile Kilise arasındaki olması gereken ilişkiye yönelik mevcut kabulleri 

özetlemek için kullanılır. Bir hayli farklı bir anlam taşısa da, ABD’de aynı rolü 

oynayan terim, ‘din özgürlüğü’dür. Đlk bakışta bu iki kavram, din ile devlet 

arasındaki olması gereken ilişkiye yönelik bir hayli farklı yaklaşımlara işaret ediyor 

gibi gözükebilir. Laisitenin, şüpheyi (veya belki de düşmanlığı) ima edebilmesi 

ihtimaline karşın; din özgürlüğü terimi, devletin, dini, agnostisizmi ve ateizmi 

dışlayarak, tümüyle kucaklamaya yönelik arzularını ifade eder. Kamuoyu 

araştırmaları, nispeten dindar olmayan Fransa ile oldukça dindar olan ABD arasında 

böylesi bir çelişkinin varlığını destekler gözükmektedir.” 110 

Görüldüğü gibi laiklik ile sekülerizm arasındaki farklardan konuşurken, ülkelerden 

ya da dinlerden bağımsız bir yere varmak pek mümkün görünmemektedir. 

Sekülerizm dendiğinde Đngiltere, Almanya ve diğer Protestan ülkeler akla 

gelmekteyken, laiklik dendiğinde ise benzer şekilde Fransa ve Đtalya gibi Katolik 

ülkeler akla gelmektedir. Her iki kavramda da tarihi ve kültürel değerler belirleyici 

olmaktadır. Her iki kavram da Hristiyan kökenli olduğu için, başka dinlerde ve bu 

dinlerin mensubu ülkelerde algılanması ve uygulanması çok daha zor ve problemli 

olmaktadır. Bu nedenlerden dolayı, Osmanlı Devleti’nin en azından “kültür” 

mirasına sahip Türkiye’de laikliğin tanımını yapmak çok zordur. 1950 seçimleri 

çerçevesinde din-siyaset tartışmalarını inceleme amacıyla kaleme aldığım bu  

                                                
108 Berkes,  a.g.e, 19. 
109 John R. Bowen, “Remembering Laicite” in Why the French Don’t Like Headscarves, Princeton 
University Press, Princeton 2007,   s. 14. 
110 T. Jeremy Gunn, Din Özgürlüğü ve Laisite, ABD ile Fransa Arasında Bir Karşılaştırma 
(Çevirenler: Hüseyin Bal, Ömer Faruk Altıntaş), Liberte Yayınları, Ankara 2007, s. 3-5. 



 

 

52 

 

çalışmamda, laiklik konusu doğal olarak doğrudan ya da dolaylı olarak din-siyaset 

tartışmalarının çoğunu ilgilendirmektedir.  



 

 

53 

 

3. 1950 SEÇĐMLERĐ ÇERÇEVESĐNDE TÜRKĐYE'DE DĐN-SĐYASET 
TARTIŞMALARI 

3.1 Türkiye Cumhuriyeti'nde Din-Siyaset Đlişkilerine Bir Bakış 

Türkiye’de dinin; siyaset, devlet ya da toplumla olan ilişkileri şüphesiz ki Osmanlı 

devlet ve toplum yapısından birçok değer devralmıştır. Osmanlı’da devlet dininin 

Đslam, padişahın da Đslam milletinin lideri olması, yönetimi Đslami yaparken; 

Osmanlı memurlarının devleti korumaya yönelik giriştiği çeşitli hareketler ise 

yönetimi bürokratik yapmaktaydı. 111 Osmanlı’da devletin sahip olduğu bu Đslami 

yapının, cumhuriyetin ilanından sonra da Đslamcılar tarafından devam ettirilmeye 

çalışıldığı söylenebilir. Ancak bunun karşısında, kuruluşta egemen siyasi kadroyu 

oluşturanlar, baştan beri düşüncelerinde var olduğu anlaşılan laik niteliği 112 devletin 

ideolojisi olarak seçmişlerdi. Bernard Lewis, Kemalizm’in din politikalarının 

temelinde Đslam’ı yıkma amacının olmadığını belirterek; Kemalizm’in yapmaya 

çalıştığı şeyin, dinin siyasal, sosyal ve kültürel alandaki gücünü ortadan kaldırarak; 

inanç ve ibadet düzeyine sınırlamak olduğunu ifade etmiştir. 113 Günümüze kadar 

ulaşan din-siyaset tartışmalarının temelinde, yukarıda bahsettiğim iki karşı fikrin 

olduğu söylenebilir. Tunaya, Đslamcıların giriştiği bu mücadeleyi, “Đslami saltanattan, 

laik ve demokratik Cumhuriyet’e geçilirken derece derece, açık veya gizli, zayıf veya 

kuvvetli bir şekilde devrim hamlelerini Đslami açıdan yorumlamaya, 

değerlendirmeye, çoğu zaman da durdurmaya, halk hareketleri uyandırmaya çalışan 

teşebbüsler” 114 olarak açıklar.  

Kurtuluş Savaşı sonrasında modern bir devlet projesi olarak temelleri atılan Türkiye 

Cumhuriyeti’nin ana ilkesi ulusalcılıktır. Bu ilke gereği egemenlik millete geçmiş; 

Tunaya’nın tabiriyle, tacı bu kez millet giymişti. Bunun yanında cumhuriyetin ilk 

büyük reformları doğrudan laiklik ile ilgiliydi. Örneğin Halifelik’in kaldırılması ve 

laik sistemin kurulması modern devlet projesi yolunda atılan ilk adımlardandır.  

                                                
111 Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset, Makaleler 3, s. 42. 
112 Đştar B. Tarhanlı,  Müslüman Toplum, “laik” Devlet, AFA Yayınları, Đstanbul 1993, s. 15. 
113 Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey, Oxford University Press, London 2002, s. 412. 
114 Tarık Zafer Tunaya, Đslamcılık Akımı, Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Đstanbul 2003, s. 131. 



 

 

54 

 

Ancak şunu belirtmek gerekir ki laiklik, cumhuriyetin kuruluşundan yaklaşık bir asır 

önce Osmanlı Devleti’nin gündemine girmişti. Đlber Ortaylı XIX. yüzyıl dünyasının 

koşulları içinde Osmanlı Devleti’nin merkeziyetçi ve standart bir hukuki mevzuata 

sahip olmasının kaçınılmaz olduğunu belirterek; Osmanlı modernleşmesinin ilk 

adımlarının özel hukuk alanında olduğunu söyler. “1840’ta Ceza Kanunu’nun kabulü 

ve 14 Temmuz 1851’de yeniden düzenlenen bu kanun, sınıf, mezhep ve din farkı 

gözetmeksizin bütün Osmanlılara uygulanmıştır. Böylece Ceza hükümleri ve 

yargılanma usulü laik denecek bir esasa göre hazırlanmıştır.” 115 Kemal Karpat da, 

laikliğin Osmanlı Devleti’nde pratik bir ihtiyaç ve modernleşmenin bir şartı olarak 

yavaş yavaş ortaya çıkan bir kavram olduğundan bahseder. Ve sonrasında bu kavram 

cumhuriyetin temellerinden biri halini almıştır. 116 Kuruluştaki laiklik anlayışı kimi 

zaman Comte’nin başını çektiği akımın öngördüğü; Nur Vergin’in de ateist bir 

hümanizm olarak isimlendirdiği şekilde tanımlanırken 117, başka bir görüşe göre bu 

anlayışın Rousseue’nun aralarında bulunduğu ve iyi yurttaş olmak için dinin gerekli 

olduğu görüşünü savunanların sahiplendiği; dinin devletin kontrolünde olması 

gerektiği düşüncedir. Comte tarafından öngörülen, Hristiyanlık dininin yetersiz 

olduğuydu ve toplumu yönetmek için yeni bir din gerektiğiydi. Vergin’e göre “artık 

geçersiz olan ve çağın insanının ihtiyaçlarını karşılamada yetersiz olan eski dinin 

yerini alacak olan yeni dinin adı ‘insanlık dini’ olacaktır. Bu din eski dinle aynı 

görevleri ifa etmeye muktedir olacaktır ama bu yeni dinin niteliği farklıdır. Bu din 

tamamıyla laiktir ve aşkınlığı dışlayıcı mahiyette bir dindir.” 118 Bu tarz bir yaklaşım 

Tanrı’nın yerine toplumu koymayı planlar. Diğer taraftan, örneğin Machievelli, 

Prens’te dinin, devletin ve toplumun hizmetinde kullanılması gerektiğini ve bunun 

faydalarını uzun uzun anlatır. Machievelli’ye göre devlet, dini kendisine bağlamalı 

ve hizmetine sokmalıdır. Hobbes da benzer şekilde Leviathan’da, dinin sadece insana 

değil, topluma ve devlete de lazım olduğundan bahseder. Rousseau da ünlü eseri ‘Du 

Contrat Social’da devletin ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik bir sivil dinin 

gerekliliğinden bahseder. Rousseau için varılması gereken nokta iyi yurttaş olmaktır. 

Ve buna varmada dinin şüphesiz ki pozitif bir etkisi olacaktır. Türkiye Cumhuriyeti  

                                                
115 Đlber Ortaylı, Türkiye Đdare Tarihi, Doğan Basımevi, Ankara 1979, s. 276-279. 
116 Kemal H. Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik,  Kültürel Temeller, AFA Yayınları, 
Đstabul 1996, s. 224.  
117 Nur Vergin, Din, Toplum ve Siyasal Sistem, Bağlam Yayınları, Đstanbul 2000, s. 114. 
118 Vergin, a.g.e, s. 114. 



 

 

55 

 

bu kapsamda incelendiğinde, sahip olduğu kontrol yönelimli laiklik anlayışının 

Rousseau’cu kökenlere sahip olduğu düşünülebilir.  

Türkiye, cumhuriyet rejimi içinde 1945 yılına kadar, fiili bir tek parti hâkimiyetine 

sahip olmuştur. 1945 yılında Đsmet Đnönü, Meclis açılışında yaptığı konuşmada 

muhalefet partilerinin çoğalmasının iyi karşılanacağını söylerken; ülkede, Đkinci 

Dünya Savaşı sebebiyle yaşanan ekonomik sıkıntılar ve tek partili dönemde 

uygulanan devletçi politikaların uyandırdığı hoşnutsuzluklar hissediliyordu. Taner 

Timur, o dönemde savaş nedeniyle bir milyona yakın askerin silâhaltına alındığını ve 

bu durumun iktidarın çözmek zorunda kaldığı bir numaralı mesele olduğunu söyler. 

1939-1945 yılları arasında Milli Savunma harcamalarının bütçe giderlerinin 

%54.71’ini oluşturduğu bir gerçektir. Bu durum karşısında bütçe gelirleri vergilerin 

arttırılması yoluyla sağlanmaya çalışılmıştı. 119 Geçilen çok partili rejim ve 

sonrasında 1950 seçimleri, bu şartlar göz önünde bulundurularak incelenmelidir. 

Ancak ben çalışmamda 1950 seçimlerinin sonuçları üzerine kapsamlı bir inceleme 

yapmaktan ziyade, konuyu daraltarak; 1945 yılından sonra yaşanan din-siyaset 

tartışmalarını, 1950 seçimleri çerçevesinde incelemeye çalışacağım.  

1945 yılından 1950 seçimleri sonuçlanana kadar Türkiye’de 24 siyasi parti ve 

teşekkül kurulmuştur. Kurulan bu partilerin büyük bir kısmı din ve laiklik 

konusundaki tutumlarını programlarında belirtmişlerdir. Bu dönemin en önemli 

muhafazakâr partisi Millet Partisi’dir. Millet Partisi, Demokrat Parti’den 1948 

yılında ayrılan ve dini reform isteyen bir grup tarafından kurulmuştur. Programının 7. 

maddesine göre parti, “içtimai nizamın teşekkülünde itikatların, ahlakın, 

geleneklerin, örf ve âdetin büyük hisselerini tanır. Bunlar sık sık değişmezler ve 

devletin nüfuzu dışında kalır.” 8. maddeye göre de, “Parti din müesseselerine ve milli 

ananelere hürmetkârdır.” Gene programın 12. maddesine göre parti laiklik ilkesini 

kabul etmekte ancak din işlerinin devletten ayrı bir teşkilat ile idaresini istemekteydi. 

Bununla birlikte ilk ve ortaokullarda din eğitimin olması gerekliliği de programda 

yer alan başlıklardandı. Tunaya, Millet Partisi’nin din işlerinin müstakil ve muhtar 

bir idarenin eline verilmesini istemesinin Türkiye’de o güne dek hâkim olan laik 

düzene aykırı olduğunu söyler. Bu dönemde kurulan birçok parti dine dayalı siyasal 

söylemlere sahip olmuştur. Bu dönem içinde CHP’nin değişen tutumuna bakacak  

                                                
119 Taner Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara 1993, s. 207. 



 

 

56 

 

olursak, dönemin din-siyaset ilişkilerinin CHP üzerinde de etkili olduğunu 

söyleyebiliriz. 120 1945 yılında CHP içinde ilk defa bir grup, dinde reform istiyordu.  

Bu reformda, Diyanet Đşleri Başkanlığı’nın kaldırılması, Kuran ve ibadetin öztürkçe 

olarak yapılması, ibadet yerleri ile halk evlerinin birbirine benzetilmesi, dini 

kıyafetlerin tamamen kaldırılması, ibadet usullerinin ve zamanlarının düzenlenmesi 

ve kaldırılacak Diyanet Đşleri Başkanlığı yerine Dil Kurumu’na benzer bir teşkilat 

kurulması gibi istekler bulunmaktaydı. Bu reform isteği sonrasında, parti içinde bir 

muhalif görüş ortaya çıktı ve bu grup, değişikliklerin bir din reformu olarak değil bir 

kültür işi olarak yapılmasını önerdi. Aslında iki farklı görüşte olanların da ortak 

olarak dinde reform istedikleri bir gerçektir. Ancak ilk görüşü savunanlar, bu 

reformların iktidar tarafından yapılması gerektiğini isterken; karşıt görüştekiler ise 

reformların zamana bırakılmasının doğru olduğunu savunuyorlardı. Parti içinde 

bulunan bu iki farklı görüş 1947 yılında gerçekleşen 7. Kurultay’ı etkilemiştir. 

Gelenekçi cephe kurultayda, var olan laiklik uygulamasının sert ve gerçek laiklik 

anlayışına aykırı olduğunu; mevcut uygulamanın yumuşatılması gerekliliğini ortaya 

koydu. Bu amaçla toplumda dine önem verilmeliydi. Bununla birlikte gelenekçiler, 

laikliğin Türkiye’de yanlış anlaşıldığını yinelediler. Oysa gerçek laiklik anlayışına 

göre dine müdahale olmamalıydı. Bu amaçla Diyanet Đşleri özerk hale getirilmeli; 

okullarda din eğitimine başlanmalıydı. Devrimci cephe ise gelenekçilerin görüşlerine 

karşı, var olan laiklik yapısını savunmuşlar; Türkiye’deki laikliğin dinsizlik anlamına 

gelmediğini vurgulamışlardı. Toplumda dini yeniden etkili bir yere getirmenin 

problemleri çözemeyeceğini, problemlerin kaynağının ekonomik olduğunu 

savunmuşlardı. Kurultayın sonunda gelenekçilerin teklifleri reddedilmiştir.  121 1945 

yılından itibaren CHP içinde yaşanan bu gelişmeler zamanla dinde reform anlamına 

gelen değişiklikleri getirmiştir. Niyazi Berkes’e göre Halk Partisi’nin içindeki bu 

girişimler gericilik hareketleriydi ve zamanla yaşanan değişimler gösteriyordu ki 

CHP Kemalizm’in yanını tutamamıştı. 122 Çalışmamın asıl konusunu oluşturan ve 

ilerleyen kısımlarda ele alacağım başlıca tartışmaların kaynağında da, CHP içinde 

yaşanan bu gelişmelerin olduğu söylenebilir. Bu tartışmalara geçmeden önce,  

                                                
120 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, Đstanbul 1952, s. 712. 
121 Tarık Zafer Tunaya, Đslamcılık Akımı,  s. 171-175. 
122 Niyazi Berkes, Đkiyüz Yıldır Neden Bocalıyoruz?, Đstanbul Matbaası, Đstanbu 1965, s. 144. 



 

 

57 

 

kuruluştan 1950 yılına kadar yaşanan başlıca olayları tarihsel kapsamda Đştar B. 

Tarhanlı’nın “Müslüman Toplum, ‘laik’ Devlet” kitabından faydalanarak vereceğim.  

3.1.1 Kuruluştan 1945’e Uzanan Dönem 

1921 tarihli “Teşkilatı Esasiye Kanunu” ile milli hâkimiyet devletin ulusalcılık ilkesi 

olarak ortaya konmuştur. Bu kanun ile ümmetçiliğe dayalı millet anlayışı, yerini 

ulusa dayalı millet anlayışına bırakmıştır. 1921 Anayasası’nda devletin dini hakkında 

hiçbir hükmün yer almaması ise Gözaydın tarafından şöyle yorumlanmaktadır: “1921 

Anayasası’nın düzenleyicileri, günün koşulları gereği, iktidarının kaynağını 

Allah’tan alan saltanatı da hukuki bir varlık olarak tanımak zorunluluğunu duydu. Bu 

çelişki, Kurtuluş Savaşı’na katılmış olan farklı grupların sonraki meclislerde de 

oluşturdukları değişik akımların uzlaştırılması zorunluluğunun bir sonucuydu.” 1922 

yılında saltanat kaldırıldı. 9 Eylül 1923’te “Halk Fırkası” kuruldu. Partinin adı 1927 

Kurultayı’nda Cumhuriyet Halk Fırkası, 1931 Kurultayı’nda ise Cumhuriyet Halk 

Partisi olarak değiştirildi. 1924 yılında halifelik kaldırıldı ve Osmanlı Hanedanı’nın 

ülke dışına çıkarılmasına ilişkin yasa kabul edildi. Yine bu yılda Tevhidi Tedrisat 

(Öğrenim Birliği), Şeriye ve Evkaf ve Erkânı Harbiye Umumiye Vekâletleri’nin 

kaldırılmasına ilişkin yasa kabul edildi. Anayasa’da bulunan “Türkiye Devleti’nin 

dini, dini Đslam’dır” ibaresi laik sistemin henüz oluşturulamadığının göstergesiydi. 

Bu sebeple 1928 yılında, Teşkilatı Esasiye Kanunu’nda yapılan değişiklikle devletin 

dininin Đslam olduğu kuralı kaldırıldı. Bu değişiklik ile devlet, laiklik ilkesini 

benimseme yolunda ilk adımı atmış oldu. Çünkü laiklik, Anayasa’ya ilk olarak 1937 

yılında girebilmiştir. Değişiklik sürecindeki meclis görüşmelerinde laikliğin esasının, 

insanların vicdan hürriyetlerine ve istedikleri dinlere göre yaşamalarına karşı bir 

müdahale anlamına gelmediği vurgulanmış, dini inançların bireysel olarak yaşanması 

ve inançların maddi hayat ve dünya işlerine karışmasının önlenmesinin amaçlandığı 

belirtilmiştir. Laik yapının güçlendirilmesi kapsamında yapılan düzenlemeler içinde 

tekke, zaviye ve türbelerin kapatılması; Şapka Kanunu’nun kabulü; Medeni 

Kanun’un kabulü; Batı Takvimi’nin kabulü; Türk kadınına seçme ve seçilme hakkı 

verilmesi; hafta tatilinin Pazar’a alınması; Batı takviminin ve Latin Alfabesi’nin 

kabulü ve din adamlarının, mabet ve ayinler haricinde dini kıyafet taşımalarının 

yasaklanması yer alır. 1932 yılında Đstanbul’da ilk kez Türkçe Kuran okundu ve aynı 

yıl ezanın da Türkçe okunmaya başlanacağı Diyanet Đşleri Başkanlığı tarafından  



 

 

58 

 

Đstanbul Müftülüğü’ne bildirildi. 1933 yılında Đstanbul’daki Đlahiyat Fakültesi 

kapatıldı, yerine Đslam Tetkikleri Enstitüsü kuruldu. 1941 yılında çıkarılan yasayla 

Ezan’ın Arapça okunması yasaklandı. Gözaydın, Atatürk’ün 1930 yılında kurulan 

Serbest Fırka ile Halk Fırkası arasında yansız kalacağını belirtirken laiklik konusunu 

bunun dışında tutacağını belirtmesini; laiklik ilkesinin, Cumhuriyet’in temellerinden 

biri olarak belirlendiğini gösteren bir ifade olduğunu vurgulamıştır. Atatürk’ün 

laiklik politikası “dinin toplum işlerinden, toplumsal görevlerinden sıyrılıp 

vicdanlara itilmesi, kişilerin iç dünyalarından dışarıya taşmayan bu inançlar bütünü 

durumuna getirilmesi” olarak yorumlanmıştır. Bu durum laikliğin, sadece 

‘bireyselleştirilmiş din’i koruduğu yönünde yorumlanmasına sebep olmuştur. Büyük 

bir toplumsal dönüşüm niteliği taşıyan bu değişimler, pek tabi ki Đslami geleneklere 

sahip bir toplumda itirazlara ve tepkilere yol açmıştı. Bu eylemlerin genelde devletin 

laiklik politikalarına karşı gelişen silahlı ayaklanmalar olduğu söylenebilir. Bu 

isyanlar: Bingöl’de Şeyh Said Đsyanı (1925), Menemen Olayı (1930), Bursa’da 

Ulucami Olayı (1933), Siirt’te Şeyh Halid Olayı (1935), Đskilip Olayı (1936).  123 

Batılı örneklerdeki gibi yüzyıllar süren bir değişim süreci yaşamaksızın, toplumsal 

yapıyı ve bireyleri sadece çeyrek asırlık zaman aralığında adeta bir değişim 

fırtınasının içine sokmak şüphesiz ki eşine az rastlanacak bir olaydı. Kuruluştan 1945 

yılına kadarki dönemde meydana gelen ve konumuzu ilgilendiren temel olayları en 

kısa haliyle vermeye çalıştım. Yaklaşık 25 yıllık süreci, din-siyaset ilişkileri 

bakımından özetlemek gerekirse, Kemalist yönetimin din ile ilgili konularda çok 

temkinli adımlarla yola çıktığı söylenebilir. 1945’e gelindiğinde ise din-siyaset 

ilişkilerinin durumu başlangıçtan çok farklı bir duruma ulaşmıştı.    

3.1.2 1945’ten 1950’ye Uzanan Dönem 

Bu yıllarda gerçekleşen en önemli değişiklik çok partili rejime geçiş olmuştu. Türk 

demokrasisinin başlangıcı olarak kabul edilen çok partili rejime geçiş ile yapılacak 

ilk seçim, bir anlamda çeyrek asırlık süre boyunca yapılan düzenlemelerin halk 

nazarında etkisinin ve sonuçlarının gözlemleneceği ilk deneyim olacaktı. Geçen süre 

içerisinde toplum hayatında (ekonomik) iyileşme olarak algılanabilecek gelişmelerin 

az olması; bununla beraber dinle ilgili yapılan düzenlemelerin varlığı en çok 

hissedilen gelişmeler olması laiklik ilkesini hedef haline getirmişti. Halkın tepki  

                                                
123 Tarhanlı, a.g.e., s. 15-25. 



 

 

59 

 

olarak eskiye özlem duyması ya da eskiye dönüş isteği, Mardin tarafından “volk 

Đslam’a dönüş isteği” olarak ifade edilmiştir. Demokratikleşmeyle birlikte artan din-

siyaset tartışmalarını Gözaydın, “demokratik mekanizmanın kullanımından 

kaçırılamayan dinin etkinliği günden güne artmışsa bunda dinin kendi inisiyatifi 

kadar, hatta daha fazla, onu kullanma insiyakının etkisi olmuştur” şeklinde 

yorumlamıştır. Türkiye’de din-siyaset ilişkilerinin geçmişi çok eskilere uzanır. Fakat 

Cumhuriyet tarihinde dinin siyasi tartışmaların odağı haline gelmesinin başlangıcı bu 

dönem olarak kabul edilebilir. Öyle ki CHP de laiklik ilkesi ile ilgili tutumunu 

gözden geçirmiş ve eskiye nazaran daha yumuşak bir tutum takınmıştır. Bu 

doğrultuda ilk olarak 1946 yılında CHP din eğitimi politikasında değişiklik 

tartışmaları yaşanmıştı. 1947 yılında Hacca gideceklere döviz yardımı yapıldı. 1949 

yılına gelindiğinde, her ne kadar Başbakan Recep Peker tarafından sert bir şekilde 

reddedildiyse de din eğitimi ilk ve ortaokullarda başladı. Yine aynı yıl içinde imam-

hatip kursları açıldı. Bunun yanında, kapatılan Đlahiyat Fakülteleri’nin yerine yüksek 

düzeyde din adamı yetiştirmek üzere Ankara’da yeniden bir Đlahiyat Fakültesi 

kuruldu. 1950 yılında Türk büyüklerine ait türbeler ve sanat değeri olan türbeler 

yeniden ziyarete açıldı. 124 Din eğitimi alanında yapılan düzenlemelerin halk arasında 

nasıl karşılandığını Mahmut Makal’ın ‘Bizim Köy’ adlı eserinden anlıyoruz. O 

yıllarda orta Anadolu’nun bir köyünde 1. ve 2. sınıfları okutan Makal, din eğitimi 

düzenlemesinin kendisinden önce halk tarafından öğrenildiğini şaşkınlıkla anlatırken; 

düzenlemede din derslerinin 5. ve 6. sınıflarını içeriyor olmasına rağmen köylüler 

tarafından kedisine yapılan baskıları uzun uzun anlatır. 125 

CHP’nin laiklik tutumundan geriye dönüş olarak algılanabilinen bu değişikliklerin, 

iktidarı kaptırma endişesinden kaynaklandığı ileri sürülebilir. Feroz Ahmad de bu 

durumu “Bugüne kadar devrimciliği ve laikliğiyle övünen bu parti, selameti, 

hayatının en kritik döneminde dini kucaklamakta buldu” şeklinde aktarmıştır. 126 

Đlerleyen kısımlarda, basına yansımış ve bu düşünceyi destekleyen oldukça fazla 

sayıda tartışmayı detaylarıyla inceleyeceğim. Bu noktada, CHP’yi bu iktidarı 

kaptırma korkusuna iten şeyin, özgür bir ortamda gerçekleşecek olan 1950 

seçimlerinin yaklaşıyor olması ve DP’nin ilk seçimlerde (1946) beklenenden çok  

                                                
124 Tarhanlı, a.d.e., s. 15.25. 
125 Mahmut Makal, Bizim Köy, Çağdaş Yayınları, Đstanbul 1991, s. 118-119. 
126 Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, Đstanbul 2007, s. 131. 



 

 

60 

 

daha fazla başarı göstermiş olması düşünülebilir. Çok partili rejime geçiş kararının 

alınmasında ise, o yıllarda dünyada yaşanan gelişmelerin etkili olduğu gözden 

kaçırılmamalıdır. Bu saptamanın ışığında, gerçekleştirilen düzenlemelerin aslında 

doğal olmadığı iddia edilebilir. Çünkü kuzeyde giderek güçlenen Sovyetler 

Birliği’nin bir tehlike oluşturması, ülke güvenliğini güvence altına alma amacıyla 

Batılı devletlere yakınlaşma düşüncesi çok partili rejime geçişte çok etkili olan bir 

gerçektir. Emre Kongar’a göre çok partili düzene geçişin ardında yatan başlıca 

nedenler şunlardı: Đlk olarak Batı’nın Türkiye’yi kendi içine kabul etmesi için 

demokrasi bir ön koşul sayılıyordu. Đkincisi, halkın tek parti düzenine karşı 

gösterdiği olumsuz tepkiydi. Üçüncüsü ise gerek ozamana kadar uygulanan devletçi 

politikalar gerekse savaş ekonomisinin bir sonucu olarak bir kapitalist sınıfın 

belirginleşmesiydi. 127 Bu nedenlerin, Demokrat Parti’nin ortaya çıkışında ve 1950 

seçimlerinde elde ettiği başarıda da etkili olduğu söylenebilir. Bunun yanında ileride 

Demokrat Parti’nin kurucuları olacak olan vekiller liberal ve demokratikleşme 

konusunda savundukları görüşler ile muhalif sesi oluşturuyorlardı. 128 Sonuç olarak 

CHP’yi çok partili hayata iten en önemli etkenin, memur zümresinin ve liberal 

aydınların desteğini kaybetmesi olduğu ileri sürülebilir. Bunda da hem savaş 

enflasyonunun yarattığı çeşitli sıkıntıların hem de bu zümrelerin uluslar arası fikir 

akımlarına ve özgürlüğe en duyarlı zümreler oluşunun büyük rolü olmuştur. 129 

 

                                                
127 Emre Kongar, Đmparatorluktan Günümüze Türkiye’nin Toplumsal Yapısı Cilt 1-2, Remzi Kitabevi 
Yayınları, Đstanbul 1997, 158. 
128 Cem Eroğul, Demokrat Parti Tarihi ve Đdeolojisi, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara 1990, s. 31. 
129 Taner Timur, Türkiye’de Çok Partili Hayata Geçiş, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara 2003, s. 30. 



 

 

61 

 

3.2 Türk Basını'nda 1950 Seçimleri Çerçevesinde Din-Siyaset Tartışmaları 

Yaklaşan seçimler öncesinde CHP hükümetinin din konusunda attığı bazı adımlar, 

Kemalist tek parti iktidarı dönemi süresince şekillenen laiklik ilkesinden geriye 

dönüş olarak kabul edilmiş, bu nedenle büyük tartışmalar yaşanmıştı. Yapılan 

değişiklikler, kimilerince CHP’nin yeni seçimler nedeniyle duyduğu iktidarı 

kaptırma endişesi olarak ifade edilmiş, kimilerince ise bir ilahiyat profesörü olan 

Şemseddin Günaltay’ın başbakanlığa gelmesiyle yakalanan ılımlı havanın bir sonucu 

olarak nitelendirilmişti. 

CHP hükümeti tarafından tartışmalara yol açan konuların başında din eğitimi 

alanında yapılan değişiklikler gelmekteydi. Bunun yanında yine CHP hükümeti 

tarafından alınan Türk büyüklerine ait türbelerin açılması kararı basına yansıyan 

tartışmalardan bir diğeriydi. Seçimler öncesinde Demokrat Parti ve Millet Partisi’nin 

iktidara gelmeleri durumunda din alanında birçok değişiklik yapacaklarını vaat 

etmesi, laiklik ilkesi etrafında büyük tartışmalar yaşanmasına yol açmıştı. MP’nin 

siyasal söylemlerini dini konular ekseninde oluşturması irtica tartışmalarını 

tetiklemiş; beraberinde 163. madde tartışmalarını gündeme getirmişti. Đrtica 

tartışmalarının yoğunlaştığı başka bir olay da Mareşal Fevzi Çakmak’ın cenaze 

töreninde yaşanan olaylardı.  

Seçimleri DP’nin kazanmasıyla, CHP hükümetinin başlattığı dini konularda yapılan 

değişiklikler sona ermemiş; laiklik konusunda tartışmalara yol açan yeni adımlar 

atılmaya devam etmişti. Arapça ezan okuma yasağının kaldırılması, Kuran’ın 

Türkçe’ye çevrilmesi, din eğitiminde yapılan yeni değişiklikler, radyoda Kuran 

okunması ve Ticani Tarikatı gibi konular yeni iktidar döneminde incelenmesi 

gereken başlıca tartışma konularıdır. 

Çalışmamın bu kısmında, yukarıda bahsettiğim bu konularla ilgili olarak 

politikacıların basına yansıyan tutumları ve söylemleri üzerinden Türkiye’de din-

siyaset ilişkilerini inceleyeceğim. Bunun yanında mecliste geçen tartışmaları ve 

hükümet tarafından çıkarılan kanunları yine Türk basınındaki yansımaları üzerinden  



 

 

62 

 

aktaracağım. Benim düşünceme göre Türkiye’de bugün sıkça gündeme gelen 

laikliğin ne anlama geldiği tartışması ancak dünde yaşananların iyi anlaşılması ve 

dün yapılan hataların bugün tekrarlanmaması ile bir sonuca ulaşabilir. 

3.2.1 Millet Partisi’yle Đlgili Tartışmalar 

Millet Partisi, hem CHP’nin hem de DP’nin iktidar olduğu dönemlerde muhalefet 

yapan bir parti olarak çoğu zaman din ve laiklikle ilgili tartışmalarda başrolde yer 

almıştı. Bu tartışmalara geçmeden önce partinin kuruluş sürecine kısaca değinmek 

isterim. 

Millet Partisi’nin kurulmasından aylar önce Tasvir Gazetesi’nde 13 Ocak 1948 

yılında yer alan bir haberde, Vatan Gazetesi’nin 11 ve 12 Ocak’ta yayınladığı bir 

haberden bahsedilmiştir. Vatan Gazetesi,  DP il başkanı Kenen Öner’in il idare 

kurulu başkanlığından istifa etmesini, “Öner ve arkadaşlarını, bilmeyerek kızıl 

tahriklere alet oluyorlar” şeklinde duyurmuş ve bu nedenle DP’nin bölünme tehlikesi 

ile karşı karşıya olduğunu bildirmişti. Ancak Vatan’ın bu haberine karşılık Kenan 

Öner, Tasvir gazetesine verdiği mülakatta iddiaları yalanlar. 130 Mareşal Fevzi 

Çakmak, Hikmet Bayur, Kenan Öner ve arkadaşlarının bir parti kurma hazırlığı 

içinde olduğu ilk kez 28 Şubat’ta “Yeni bir siyasi parti” başlığıyla yayınladığı 

haberde duyurulmuştu. Kurulacak olan bu partinin Cumhuriyetçi ve bilhassa 

Milliyetçi; iktisadi sahada da tamamen liberal olacağı söyleniyordu. 131 Partinin ismi 

nihayet 11 Mayıs’ta Yeni Sabah’ta duyuruldu. Osman Nuri Köni yaptığı beyanatta, 

DP’nin, kurucularının karışık politikalarına kurban gittiğini; Milletin itimadını, 

Halkın muhabbetini kaybettiğini söylüyordu. Yine aynı haberde Hikmet Bayur, 

Demokrat Parti’yi, 12 Temmuz Beyannamesi sonrasında iktidar partisiyle işbirliği 

yapmakla suçlamış ve yeni partinin kurulmasının bir zaruret olduğunu belirtmişti.132 

Yeni kurulacak partinin programında bulunan din ile ilgili esaslar arasında: “din ve 

devlet işlerinin kati ve hakiki surette ayrılması, devletin din işlerine karışmamasının 

temini, dini vakıfların idaresinin cemaatlere bırakılması, mekteplerde ihtiyari din 

dersleri...” gibi esaslar yer alıyordu. Millet Partisi, 6 Temmuz 1948’de Mareşal Fevzi  

                                                
130 Tasvir, 13 Ocak 1948. 
131 Tasvir, 28 Şubat 1948. 
132 Yeni Sabah, 11 Mayıs 1948, Bkz. EK.1. 



 

 

63 

 

Çakmak, Enis Akaygen, Prof. Hikmet Bayur, Av. Kenan Öner, Dr. Mustafa Kentli, 

Osman Bölükbaşı, Osman Nuri Köni ve Sadık Aldoğan gibi bir grup eski Demokrat 

Partili tarafından kuruldu. Partinin Fahri Başkanlığına Fevzi Çakmak, Genel 

Başkanlığına da Hikmet Bayur getirildi. 133 

Millet Partisi’nin din ve laiklik konularında odak olduğu tartışmalardan biri, mecliste 

yaşanan Arapça ezan olayıdır. Bu olay sonrasında Hikmet Bayur ve Falih Rıfkı Atay 

arasında bir dizi tartışma yaşandı. Atay’ın Ulus’ta tekke ve tarikatların yayılması 

tehlikesi ile ilgili yazdığı yazı sonrasında Bayur, Kudret Gazetesi’nden cevap verir. 

Bayur ve Atay arasında geçen bu yazı trafiğini özetlemek gerekirse, Atay, Ulus’ta 

yazdığı yazıda, irtica ve Bolşevikle mücadelede iktidar ve muhalefet partilerinin 

sadece bu akımlara karşı durmasının yetmeyeceğini; bunun yanında bu akımları 

zararsızmış gibi göstermekten de kaçınılması gerektiğini ifade etmişti. Bunun 

yanında Atay, irtica unsurlarını sindiren manevi otoritenin zayıfladığının altını 

çizmişti. Bu iddialara karşın Bayur, irtica unsurlarını sindiren manevi otoritenin 

zayıflamasının aslında Atatürk’ün ölümünden sonra gerçekleştiğini; ayrıca Arapça 

ezan yasağının Atatürk’le ilgili olmadığını; laik bir devlette böyle bir yasağın 

olmaması ve kaldırılması gerektiğini söylemişti. Sonrasında Atay, Türkçe ezanın bir 

din işi değil kültür işi olduğunu; Atatürk ve onun gibi düşünenlerin millileşme ve 

batılılaşma yolunda gördükleri en önemli şartın dilde ve kafada Türk Milletini Arap 

kültüründen uzaklaştırmak olduğunu söyleyerek yazısını söyle bitirmiştir: “... Ezanın 

yeniden Arapçalaştırılması hareketinin başına, Mareşal yetmediği için, Atatürk’ü 

geçirmek isteyenlere karşı isyan etmek borcumuzdur.” 134  

Ulus yazarlarından Feridun Osman Menteşeoğlu, mecliste Arapça ezan okunması 

sonrasında çıkan tartışmaların odağındaki Hikmet Bayur’a tepkisini şu sözlerle 

belirterek tartışmaya ortak olmuştur: “ ... Programında veya propagandalarında dini 

bir siyaset vasıtası olarak kullanacağını pek de saklamayan Millet Partisinin lideri 

Bay Bayur ise, politikacı veya gazeteci arkadaşlarının birliğine katılacağı yerde 

vakadan iktidara bir tariz köprüsü kurup gene kendi sofizmini yaymaya konulmuş! 

Ona göre hadisede amil veya suçlu mecliste ezan okuyanlar değil, bugünkü idare 

imiş. Eğer Atatürk bugün sağ kalsaymış bunlar olmazmış! ... Atatürk sağ olsaydı ne  

                                                
133 Yeni Sabah, 27 Haziran 1948. 
134 Ulus, 8 Subat 1949, Bkz. EK.2. 



 

 

64 

 

olurdu? Evvela bütün din kitaplarıyla, hutbe, vaaz ve nihayet Kuran Türkçeleşirdi. 

Çünkü bu işe Türkçe ezandan başlayan büyük inkılâpçının gayesi, cemiyeti bir defa 

hurafelerden ve softa tasallutlarından kurtardıktan sonra, milletini, emir ve 

telkinlerini Türk Milletinin diliyle yapan Allah’ın huzuruna götürmekti.” 135 

Bayur yazdığı başka bir yazıda, Atay’ın öne sürdüğü “Atatürk yaşasaydı ezan ve 

Kuran’ın Türkçe okunmasını zorunlu kılardı” iddiasına çok sert karşılık vermiş; bu 

iddianın tamamıyla hayal ürünü olduğunu; hiçbir zaman kendisinden böyle bir şey 

duymadığını söylemişti. Yazının devamında CHP’nin 1946’dan beri dini siyasete 

alet ettiğini ileri sürerek; camilerde Cuma vaazlarında vaiz ve bazen de müftülerin 

“Ey müminler, Allah’a itaat edin. Peygambere de itaat edin. Đçinizden emir sahibi 

olanlara da.” diye başlayan ayeti, hükümete itaat etmeyen muhaliflerin ve onlara 

uyanların cehennemde yanacakları yolunda tefsir ettiklerini ileri sürmüştü. Bu 

nedenle Halk Partisinin ne demokrasiye ne milliyetçiliğe ne de laikliğe inandığını, 

tek amacının iktidarda kalmak olduğunu ifade etmişti. 136 Atay ve Bayur’un ezan 

tartışması sert bir şekilde sürerken Vatan gazetesi de tartışmaya katılmış; Bayur’un 

haksız olduğunu ileri sürerek; Atatürk’ün ezanın Türkçe olması gerektiği konusunda 

bir kültür davası olarak çok kıymet verdiğini ifade etmişti. Hatta geçmişte Atatürk’ün 

Đzmir’de bulunduğu bir sırada Bursa’da Arapça ezan okunduğunun duyulmasının 

ardından hemen Bursa’ya gittiği örneğini vererek; Atatürk’ün bu konudaki 

hassasiyetini belirtmişti. Vatan’a göre Millet Partisi dini siyasete karıştırmaya meyilli 

bir partiydi. Ve Bayur’a hitaben şu satırlara yer verilmişti: “... Bütün siyasi partilerin 

ve bütün basiretli vatandaşların sıkı bir tesanüt halkası kurmaları lazımdır. Dini 

politikaya alet etmek ve ulvi mahiyetini bir şahsi nüfuz vasıtası yapmak isteyenler, 

Türk umumi hayatında teneffüs edecek hava ve destek bulmamalıdırlar.” 137 

Đslamcıların o dönem en etkili yayın organlarından biri olan Sebilürreşad dergisinde 

Eşref Edib şunları söylüyordu: “Türk Milleti istediği dil ile ibadetini yapacaktır 

fırkasını koyduğu için Millet Partisine ne diye hücum ediyorlar. ...Laiklikleri de 

yalan, inkılâpçılıkları da yalan, Atatürk yolcularından oldukları davaları da yalan.  

                                                
135 Ulus, 9 Şubat 1949. 
136 Yeni Sabah,  9 Şubat 1949. 
137 Vatan, 10 Şubat 1949. 



 

 

65 

 

Her şeyleri yalan. Onlar işlerine geldikleri yerde Atatürkçü, işlerine gelen yerde 

Atatürk düşmanı!” 138 

Arapça ezan tartışması CHP’nin 16 Şubat günü gerçekleştirdiği açık oturumun 

konusu olmuş ve başbakan çeşitli açıklamalarda bulunmuştu. Ahmet Remzi 

Yüreğir’in inkılâba karşı beliren cereyanlara karşı ne gibi önlemler alındığını sorması 

üzerine Adalet Bakanı, alınacak tedbirlerle ilgili bir komisyon kurulduğunu belirtti. 

Yüreğir yaptığı konuşmada; basında çıkan aşırı bazı yazılarda:  “Ey Müslümanlar 

dikkat ediniz! ... Artık yeter efendiler, ellerinizi vicdanlardan çekiniz. Din, siyaset 

meselesi ne demektir. Din adamları politikaya nasıl karışmazlar. Hanımlar örtü 

kullanınız” gibi ifadelere değinerek; hükümeti bu gibi aşırılıklar karşısında yeterli 

önlemleri almamakla suçlamıştı. Bu konuşma sonrasında hararetli tartışmalar 

yaşanması sonucunda Başbakan Şemseddin Günaltay kürsüye gelerek; vicdan 

hürriyeti perdesi altında hiçbir irticai harekete izin verilmeyeceğini, memlekette 

tekkelerin bir daha hortlamayacağını söyledi. 139 Mecliste yaşanan bu tartışmalar 

sonrasında Eşref Edib uzunca bir yazı yazar: 

“Siz diyorsunuz ki; "Halk Partisi ile Demokrat parti bu hususta müşterek bir siyaset takıp 

ediyorlar. Millet Partisi millete taviz veriyor. Millet Partisi, parti programının 12. maddesine, 

"Parti, herkesin vicdan ve itikat hürriyetini ve dilediği dilde, dilediği şekilde ibadet etmek 

hakkını mukaddes tanır" diye yazmakla dine propaganda yapmaktadır. Demek Millet Partisi, 

programını hazırlarken sizden akıl danışacaktı? Öyle mi? Demokrat Parti'nin de bu hususu 

sizin gibi düşündüğü, hakkınızda, aranızda bir anlaşma olduğuna millet muttali değildir. Siz, 

Millet Partisi’nin bu maddesini dini bir propaganda saymanız, vicdan hürriyetine karşı ne 

kadar şiddetle hasım olduğunuzu gösterir Bereket versin ki arkadaşlarınız sizin sözlerinizi 

partiye mal etmemişler şahsi fikirlerini olarak telakki etmişlerdir. Başbakan da sizi taassupla 

vasıflandırmıştır. ... Bu asırda böyle iptidai devir zihniyetiyle yaşayan geri fikirli, vicdan ve 

itikat hürriyetini programına koyanları ithama kalkışan totaliter zihniyetli bir adamla 

konuşmak bile fazladır. Ne çare ki hak ve hakikati izah bir zaruret olmuştur.” 140 

Sebilürreşad yazarlarından M. Raif Ogan da Ahmet Remzi Yüreğir’in CHP 

oturumunda yaptığı konuşmayı irdelemişti. Ogan’a göre Yüreğir, inkılâbın sağladığı 

‘hürriyet’leri yıkmaya teşebbüs ediyordu. Ancak hâkimler görevinin başındaydı. 

Ayrıca Yüreğir’in konuşmasında bahsettiği aşırılıklara değinerek; onun bu yazıları  

                                                
138 Sebilürreşad, Şubat 1949, sayı: 31. 
139 Yeni Sabah, 16 Şubat 1949. 
140 Sebilürreşad, Şubat 1949, sayı: 32. 



 

 

66 

 

tamamını okumadığını öne sürmüş, eğer okusaydı yazının, inkılâp fikirlerini tasdik 

ve teyit ettiğini anlayacağını ifade etmişti. 141  

Millet Partisi’nin o dönemde karıştığı tartışmalardan bir diğeri; parti kurucularından 

Kenan Öner’in ölümü nedeniyle Hacı Bayram Camii’nde okutulan mevlitte yaşanan 

hadiselerdi. Ulus’ta, “Şimdi de dini siyasete mi karıştırıyorlar !..” başlığıyla verilen 

haberde, Kudret Gazetesi kastedilerek,  üniversite gençliğinin Kenan Öner için Pazar 

günü mevlit okuttuğunu duyurduğunu ve Ankara Üniversitesi’nin bu mevlidi 

düzenliyormuş gibi gösterildiğini öne sürerek dini siyasete alet ettiği söylenmişti. Bu 

habere göre mevlidi Ankara Üniversitesi öğrencileri değil Millet Partisi Başkanı 

Hikmet Bayur ve Vasfi Raşit Sevig düzenlemişti. Yaşanan bu gelişmelerin ardından 

Ankara Üniversitesi Talebe Birliği Başkanı Uğur Soyer basına şu açıklamayı 

yapmıştı: “15 Nisan 1949 Cuma günü yayımlanan Kudret Gazetesi’ndeki “Üniversite 

gençleri Kenan Öner için mevlit okutuyor” başlıklı yazı ve yüksek tahsil gençliği 

adına yayınlanan beyannamenin bazı kısımları dikkatle okunmuş ve aşağıda 

zikredilen hususların aydınlatılması uygun görülmüştür: Ankara Üniversitesi 

fakültelerinde kurulduğu bildirilen gençlik komiteleri ve bu müşterek komitenin 

yayınladığı beyanname ile Ankara Üniversitesi Talebe Birliği’nin hiçbir ilgisi yoktur. 

Yüksek tahsil gençleri adına yayınlanan bu beyannamenin bünyesini teşkil eden 

siyasi görüş ve mütalâaların bu gençliği temsil eden birliğimiz ve gayeleriyle telif 

kabul edilemeyeceğini ve Türk gençliğinin esasen yabancı ideolojilere, bugün olduğu 

gibi eskiden de aynı inanç ve hassasiyetle karşı koyduğunu önemle belirtmek 

isterim.” 142  

Ulus’un iddialarına karşın Hikmet Bayur dini siyasete etme amacıyla böyle bir 

beyanatın kendisi tarafından hazırlanmadığını belirterek; “Mevlit okutmak ye 

beyanname yayınlamak düşünce ve kararı tamamıyla gençlerden gelmiştir. Bu işi 

öğrendiğim vakit onu ancak takdir ettim; beyannamede ise dini siyasete alet eden hiç 

bir şey görmüyorum. Millet Partisi'nin bu işle hiçbir ilgisi olmadığı gibi bizlerden 

oraya gidecek olanlar davetli birer dinleyiciden başka bir şey olmayacaklardır” 

                                                
141 Sebilürreşad, Şubat 1949, sayı: 32. 
142 Ulus, 16 Nisan 1949. 



 

 

67 

 

demişti. 143 Fakat Ulus Gazetesi “Cumhuriyet Savcılığını göreve davet ediyoruz” 

başlığıyla, yayınlanan mevlit beyannamesinde Cumhurbaşkanı Đsmet Đnönü ile ilgili 

iftiralar olduğunu ifade ederek savcıları olayı araştırmaya çağırmış ve Millet 

Partisi’ni dolaylı olarak olaydan sorumlu tuttuklarını yinelemişti. 144 Bunun yanında 

aynı gün Vatan, savcılığın olayla ilgili soruşturma başlattığını duyurmuştu. 145 Ulus 

başyazarı Hüseyin Cahit Yalçın’ın konuyla ilgili olarak Kenan Öner’in akrabalarının 

ve yakınlarının mevlit okutmalarında herhangi bir sakınca olmadığını söylemişti. 

Ancak bu gibi olayları siyasete alet edenlerin gerekli makamlarca cezalandırılması 

gerekliliğinin zorunluluğunu da eklemişti. 146 

Tartışmaların başrolünde bulunan Millet Partisi 13 Haziran’da Tan Gazetesi’nde bir 

beyanname yayınlayarak kendilerine yöneltilen suçlamalara cevap verir. 

Beyannamede, Millet Partisi’nin, irtica tehlikesi sebep gösterilerek Halk Partisi ve 

Demokrat Parti tarafından iftiraya maruz kaldığı ve hâlbuki din ve vicdan hürriyetini 

ayrıca din işlerinin devlet işlerinden ayrı tutulması gerekliliklerinin parti 

programında açıkça ortaya konulduğu ifade edilmişti. Ayrıca Halk Partisi’nin sadece 

Müslümanların din işlerine karıştığı ileri sürülerek; bunun, laiklik ilkesini çiğnemek 

anlamına geldiği vurgulanmıştı. Millet Partisi’nin din işleri ile ilgili görüşleri Parti 

Programının 12. maddesinde yer alır: “Parti din işlerinin devlet işlerinden ayrı 

tutulmasını kabul eder. Herkes vicdan ve itikat hürriyetini dilediği dilde ve dilediği 

şeklide ibadet etmek hakkını mukaddes tanır. Parti Türkiye’de muhtelif din ve 

mezheplere mensup cemaatlerin dini maksatla teşkilat vücuda getirmelerini ve dini 

vakıfların bu teşkilata devredilmesini tasvip ve müdafaa eder. Bu teşkilat kendi 

mensuplarının din işlerini tanzim ve idareye salahiyetli olmalıdır. Parti ilk ve orta 

tedrisata din dersleri ilave edilmesini ve üniversitelerde ilahiyat fakültesi ihdasını 

muvafık görür. Fakat din derslerine iştirak öğrenciler reşit olancaya kadar aile 

reisinin irade ve ihtiyarına tabidir. Şu halde partimiz bu şiarı ile kendisine karşı 

yapılan iftiraların karanlık siyasi maksatların mahsulü olduğunu Türk Milletine ilan 

eder.” Yazının geri kalanında da partiye sarf edilen irtica suçlamaları uzunca 

reddedilmiştir. 147 

                                                
143 Ulus, 18 Nisan 1949. 
144 Ulus, 19 Nisan 1949. 
145 Vatan, 19 Nisan 1949. 
146 Vatan, 24 Nisan 1949. 
147 Tan, 13 Haziran 1949. 



 

 

68 

 

Tan gazetesi yazarlarından Ali Naci Karacan, öncelikle tüm partilere karşı tarafsız 

olduğunu belirterek Millet Partisi’nin aslında diğer partilerden çok farklı olmadığını 

ifade eden bir yazı yayınlar. O’na göre, basında ve halk nazarında partinin kötü bir 

imajının olmasının sebebi, parti liderlerinin konuşma üsluplarıydı. Karacan, MP’nin 

olabileceğinden çok kötü bir yerde olmasının sebeplerini şu şekilde söylüyordu: 

“Liderleri arasında abide gibi mareşaller, çok kıymetli generaller pek değerli 

diplomatlar, yüksek hâkimler, âlim hocalar, samimi, cesur politikacılar ve daha nice 

ulema, ümera ve fudala olmasına rağmen, ne yazık ki, bu zevat, - af buyursunlar- 

halk ile konuşmasını bilmiyorlar. Halkın hoşuna gideceğiz ümidiyle biraz fazla sert 

olmayı, hatta küfür ve hakaret etmeyi, cesaret ve marifet sanıyorlar. ... Bize öyle 

geliyor ki halkın sevgisini kazanmak ve bir kısmı çok doğru olan fikirlerine herkesi 

inandırmak için Millet Partisi argo konuşmaktan vazgeçmelidir.” 148 

Yaşanan olaylar, basına yansıyan açıklamalar ve beyanatlar Millet Partisi’nin hem 

CHP’ye hem de DP’ye karşı izlediği sert politikayı ortaya koymaktadır. Ayrıca MP, 

DP’yi sık sık iktidarla işbirliği yapmakla suçluyordu. Parti kendini cumhuriyet, 

adalet, liberallik ülkülerine ve milliyetçilik esasına bağlı olarak tanımlamaktaydı. Din 

meselesinde din ve devlet işlerinin birbirinden ayrı tutulmasını kabul etmekte ve 

ülkede bulunan dini cemaatlerin teşkilatlanmalarına izin verilmesini savunmaktaydı. 

Ayrıca ekonomik alanda devletin tanzimci olarak görev yapmasını ve özel girişimi 

savunmaktaydı. Bunun yanında hem sermayenin aşırı kar elde etme hırsına hem de 

devletçiliğe karşı çıkıyorlardı. 149  

1948 Ekim ayında Millet Partisi Afyon Milletvekili Sadık Aldoğan şunları 

söylüyordu: “Benim için vatandaş hangi partiden olursa olsun aynı haklara sahip ve 

asildir. Vatandaşın kalbine Allah korkusu yerleştiği gün saadet ufukları bir güneş 

gibi doğacak ve bir daha hiç batmayacaktır.” Bu konuşmanın ardından Hüseyin Cahit 

Yalçın, MP’yi yeniden irtica yapmakla suçlamıştı. Bu suçlamanın ardından MP adına 

Kadıköy Đlçe Đkinci Başkanı Sebilürreşad dergisine şu açıklamada bulunur: “ Aziz 

vatandaşlar! Millet Partisi'nde irtica asla hortlamıyor ve hortlamayacaktır. Fakat dine 

paydos diyenlere paydos deniyor. Biz yolumuzda yürürken hiç ölmeyecekmiş gibi 

çalışarak memleketi imar edeceğiz, milleti hakkı olan seviyeye ulaştıracağız. Fakat  

                                                
148 Tan, 14 Haziran 1949. 
149 Hakkı Uyar, Tek Parti Dönemi ve Cumhuriyet Halk Partisi, Boyut Kitapları, Đstanbul 1999, s. 
203-204. 



 

 

69 

 

milletin karakter ve seciyesinin her tekâmülünü sağlamak için Allah’ı ile 

kaynaşmasını manen ve maddeten asla önlemeye müsaade etmeyeceğiz.”  

Bahsettiğim tartışmalardan anlaşıldığı üzere, Millet Partisi dini söylemleri 

kullanmaktan çekinen bir parti değildi. Ancak MP’nin, Osmanlı’nın son 

dönemindeki Đslamcılık akımını sürdüren bir parti olduğu söylenemez. Çünkü 

Arapça ezan yasağı, Đslami bir cemiyetin kurulmasının yasak olması, okullarda din 

eğitiminin olmaması gibi esaslar çerçevesinde yapılacak bir değerlendirmeyle, Millet 

Partisi’nin programında tüm bu yasakların kaldırılmasını savunması; programının, 

dönemin şartları içinde oldukça özgürlükçü bir boyut taşıdığının göstergesi olarak 

kabul edilebilir. Millet Partisi 27 Ocak 1954 tarihinde mahkeme kararıyla kapatılmış; 

partinin liberal kanadı 10 Şubat 1954 tarihinde Cumhuriyetçi Millet Partisini 

kurmuştur.  

3.2.2 163. Madde Tartışmaları 

163. madde değişikliği Tan Gazetesi’nde “Ceza kanununda mühim değişiklik” 

başlığıyla, Akşam Gazetesi’nde ise “Sağ ve sol cereyanlarla mücadele tasarısı” 

başlığıyla verilmişti. Mecliste görüşülen 141, 142 ve 163. maddeler şu şekildeydi: 

“141. madde komünistlik ve anarşistlik maksadıyla memleket içinde kurulmuş 

nizamları devirmek veya yıkmak için cemiyet teşkilini yasaklamaktadır. ... 142. 

madde komünistlik ve anarşistlik gayelerini tahakkuk ettirmek için propaganda 

yapanları cezalandırmaktadır. ... 163. madde laikliğe aykırı hareketlerin ve devlet 

nizamını dini esaslara ve inançlara istinat ettirmek isteyenleri cezalandırmak üzere 

şiddetlendirilmiş bulunmaktadır. Bu madde din hislerinin hiçbir suretle siyasi 

maksatlara alet edilmemesini temin maksadıyla tespit edilmiştir.” 150. Görüşmeler 

sırasında ilk sözü MP sözcüsü Osman Nuri Köni alır. Köni, laikliğin tamamen tatbik 

edilip edilmediğini ele aldığı konuşmasında, diyanet işleri ve fiili evkaf bütçesinin 

hükümetçe hazırlandığını ve dini tedrisat işleriyle Millî Eğitim Bakanlığının meşgul 

olduğunu söyleyerek “Laiklik bu mudur?” diye sormuştu. Ayrıca Türkiye’de ibadetin 

şekline de karışıldığını; bu müdahalelerin anayasaya ve demokrasiye aykırı olduğunu 

iddia etmişti. Sonrasında başbakana da hücum ederek: “Hükümetin getirdiği bu tasarı 

ile vicdan hürriyeti ve laiklik ayaklar altına alınmaktadır” demiş ve tasarının 

dinsizliğe revaç verdiğini söylemişti. Başbakana gittiği yolun hak ve adalet yolu  

                                                
150 Tan, 2 Haziran 1949. 



 

 

70 

 

olmadığını söyleyen Köni: “8. Büyük Millet Meclisine hitap ediyorum ve 

vicdanlarınıza müracaat ederim, bu tasarı, anayasayı ayaklar altına almaktadır. 

Kabulünüze layık değildir. Tarih karşısında oylarınızı şerefle kullanacağınıza 

emniyetim var.” dedikten sonra tekrar Başbakan Şemseddin Günaltay’a hitap ederek 

sözlerini şöyle bitirmişti: “Size bir şey söyleyeceğim: Kim darılırsa darılsın. 

Hükümeti Osmaniye’nin son zamanlarında, bilhassa mütareke devrinde, memleketi 

asla sevmeyen bir sadrazamı vardı: Damat Ferit. Öyle değil mi? Türkiye 

Cumhuriyeti hükümetinin Damat Ferit paşası işte bu Şemseddin Beydir.” Köni’den 

sonra söz alan Adnan Adıvar, hükümetin, bu kanunu neden teklif ettiğini; 

komisyonun da niçin kabul ettiğini açıklamasını ve görüşmelerin bu açıklamadan 

sonra yapılmasını teklifi etti. Fakat adalet bakanı, tasarının niçin getirildiğinin 

gerekçede belirtildiğini söyleyerek Adıvar’ın teklifini reddetti. Söz alan başka bir 

vekil Reşat Aydınlı, 163. Madde için: “Bu, muhalefeti imha için bir tuzaktır.” 

demiştir. Daha sonra Koni’nin sert konuşmasına cevap olarak Feridun Fikri Düşünsel 

kürsüye çıkmış; Müslüman çocukları tarafından Müslüman dinine karşı böyle bir 

tasarının hazırlandığını ummanın ancak şuur eksikliğine hamledilebileceğini 

söylemiştir. Demokrat Parti adına konuşan Fuat Hulusi Demircili de, bu tasarı ile iki 

kişinin birbiriyle konuşmasının dahi cemiyet teşkili sayıldığını, kanunun acele 

tanzim edildiğini, tatbikatla birçok suiistimalleri mucip olacağını, birçok vatandaşları 

mağdur edeceğini belirttikten sonra, böyle mühim bir kanunun ivedilikle müzakeresi 

cihetine gidilmemesi lazım geleceğini söylemişti. Tüm bu tartışmaların ardından 

Başbakan Şemseddin Günaltay bir açıklama yapma gereği duymuştu. Günaltay, bu 

tasarının demokrasiyi öldürmek için değil, yaşatmak için meclise getirildiğini 

söyledi. Demokratlardan birçoğu ayağa kalkarak, Başbakanın sözlerinde samimi 

olmadığını söylediler, Şemseddin Günaltay, gürültü arasında bu kez “Bu durumdan 

bizzat başkanınız şikâyet etti” deyince, bağrışmalar daha da artmıştı. Şemseddin 

Günaltay bu kez: “Efendim, konuşmamız sırasında irticadan şikâyet etti; endişelerini 

izhar etti. Ben de “Kanun yapacağım” dedim. Bunu anlatıyorum. Sizin başkanınızın 

aleyhinde bulunmadım” dedi. 151 

                                                
151 Akşam, 9 Haziran 1949. 



 

 

71 

 

Yeni Sabah gazetesi de mecliste geçen sert tartışmaları baş sayfaya “B.Millet 

Meclisinde şiddetli bir tartışma” manşetiyle taşımış ve başbakanın yaptığı 

konuşmaya şu satırlarla yer vermişti:  

“Memlekette irtica yok diyorlar. Bunu ben de kabul edeyim. Fakat arkadaşlar irtica 

komünizm siması altında tezahür edebilir ve ettiği yerler vardır. Đrtica teşvik edilebilir ve 

edildiği zamanlan görmüşüzdür. Vaktile inkılâplar yapıldı bugüne kadar irtica olmadı, 

diyorlar. Birçok hadiseleri unuttukları anlaşılıyor. Birbirini yelveden irtica ve kıyamlar vuku 

buldukları zamanlarda unutmayalım ki, takriri sükûn kanunu yürürlükte bulunuyordu. Đrtica 

ve ihtilâller için istiklal mahkemelerini kurmak imkânı mevcut idi.”  

Günaltay konuşmasına laiklik konusu ile şöyle devam eder: 

“Vicdan, insanda iyilik ve kötülük farkını temyiz etmek melekesidir. Bu meleke insanda fıtri 

olarak vücut bulur. Ana, babanın telkini, tahsil ve terbiyenin verdiği tesirlerle inkişaf eder. 

Bu suretle her insan bu temyiz etmek melekesi neticesi olarak kendisince iyi olarak neyi 

görürse onu kabul eder ve ona inanır. Vicdan hürriyeti demek vatandaşın iyi gördüğü şeyi 

kabulde serbest olması ve harici bir tesirden masun kalmasıdır.”  

“Laisizme gelince: Bizim anlayışımıza göre laisizm, devlet işlerini yani milletin hayati 

kanunlarına esas olarak başka membalara müracaat etmeksizin B.M. Meclisinin hükümlerini 

sağlamaktadır. Din ile dünyayı ayırmanın manası budur. Laisizmi dünya işlerine din işlerini 

karıştırmamak diye tarif ediyorlar ve bundan laisizmin bir nevi dinsizlik olduğu neticesini 

çıkarmak istiyorlar. Fakat bizim anlayışımız hiç de böyle değildir. Bizim anlayışımızda 

laisizm, bizim, hayata ait bütün kanunlarımızı ancak B. M. Meclisi yapar demektir, başka hiç 

bir membaa istinat etmeyiz demektir.”  

Günaltay din konusunda ise şunları söyler: 

“Şimdi gelelim din meselesine: Bunun haricinde herkes vicdanen hürdür, inandığı şeye hür 

olarak inanır ve biz Müslüman olmak itibariyle, Hazreti Muhammed’in din olarak telkin 

ettiği her şeye inanıyoruz ve ona güre ibadetlerimizi yapmakta serbest bulunuyoruz. Din de 

bu demektir. Evet, ibadette hürüz, hiç kimseyi camie gitmekten men etmiyoruz. (Osman Nuri 

Koniye hitaben) Yahudilere ağzınızın suyu aktı, hâlbuki Müslümanlar da onlar gibi serbestçe 

camilerine gidiyor ve ibadetlerini yapıyorlar. Bu memlekette hiç kimse Müslümanların 

ibadetlerine müdahale edemez, edemeyecektir de.” 

“Đlk mekteplerde dersleri okutturmaya başlayan hükümetin başkanıyım. Bu memlekette 

Müslümanlara namazlarını öğretmek, ölülerini yıkamak için Đmam Hatip kursları açan bir 

hükümetin Başkanıyım. Bu memlekette, Müslümanlığın yüksek esaslarını öğretmek için 

Đlahiyat Fakültesi açan bir hükümetin başkanıyım.” 152 

                                                
152 Yeni Sabah, 9 Haziran 1949. 



 

 

72 

 

Başbakan Günaltay konuşmasında, dönemin şartları, 163. madde, hükümetin ve 

dolayısıyla C.H.P’nin irticadan laiklik ve din konusuna kadar görüşlerini bildirir. 

Türkiye’nin demokratik bir sisteme geçmesi, pek çok farklı türden siyasi grupların 

kuruluştan itibaren 25 yıllık süre içerisinde kapalı dahi olsa dile getiremedikleri 

fikirlerini sınırlı da olsa ifade edebilecekleri uygun bir zemin hazırlamıştı. Bu uygun 

ortamda Đslamcı düşüncelerin hareket imkânı bulması aynı zamanda Đslamcı 

grupların da daha etkin olmasını sağlamış ve bu ortamda MP’nin bu durumu 

değerlendirebileceği ihtimali CHP ve DP’de endişe yaratmıştı. Bu anlamda 163. 

madde ile gerçekleştirilen düzenlemelerin 1950 seçimlerinin hemen öncesinde 

yapılması ve DP tarafından desteklenmesi dikkat çekicidir. Aslında 163. madde, 

demin bahsettiğim Günaltay’ın konuşmalarından da anlaşıldığı üzere 1945 sonrası 

bizzat CHP tarafından yapılan din alanındaki düzenlemelere bir ayar niteliğindedir.  

Mecliste fırtınalar koparan yeni kanun tasarısı şöyledir:  

“Laikliğe aykırı olarak devletin içtimai veya iktisadi veya siyası veya hukuki nizamlarını 

kısmen de olsa dini esas ve inançlara uydurmak amacıyla cemiyet teşkil, tanzim veya sevk ve 

idare eden kimse, iki yıldan yedi yıla kadar hapis cezasıyla cezalandırılır. Böyle cemiyetlere 

girmek için başkalarına yol gösterenler altı aydan aşağı olmamak üzere hapis cezası ile 

cezalandırılırlar.  

Dağılmaları emredilmiş olan yukarıda yazılı cemiyetleri sahte nam altında ve muvazaa 

şeklinde olsa dahi yeniden tesis, teşkil, tanzim veya sevk ve idare edenler hakkında verilecek 

cezalar üçte birden eksik olmamak üzere artırılır. 

Siyasi menfaat temin veya şahsi nüfuz tesis eylemek veya her ne suretle olursa olsun laiklik 

esasını sarsmak maksadı ile dini veya dini hissiyatı veya dince mukaddes sayılan şeyleri alet 

ederek her ne suretle olursa olsun propaganda yapan veya telkinde bulunan kimse, bir yıldan 

beş yıla kadar ağır hapis cezasıyla cezalandırılır. Yayın yeri veya yayın vasıtası veya yayın 

konusu bakımından az zarar umulan hallerde failine iki yıla kadar hapis cezası verilir. Bu 

maddede yazılı cemiyetler hakkında 141. Maddenin son fıkrası hükmü yürür.” 153 

Başbakan Günaltay’ın yaptığı konuşmada D.P. başkanının da değişiklikten yana 

olduğunu bizzat kendine söylediğinden bahsetmesi mecliste tepki almış olmasına 

rağmen Bayar tarafından herhangi bir yalanlama gelmemişti. Fuat Köprülü mecliste 

yaptığı konuşmasında DP’nin desteğini ifade ediyordu: “Başbakanın Celal Bayar’a 

atfettiği sözlerin muvazaaya uymadığını kaydetti. Kanunun komünizmi ve irticai 

ezmek gayesinde tamamen mutabık olmakla beraber bunun dışında bazı tazyik  

                                                
153 Sebilürreşad, “Laiklik Hakkında Mecliste Fırtınalar Koparan Madde”, Haziran 1949, sayı: 48. 



 

 

73 

 

mahiyetini taşıdığından şüphe edildiğini anlattı. ... Köprülü irtica ile dinin birbirinden 

ayrılması gerektiğini din ve devlet işlerinin başka başka şeyler olduğunu uzun tarihi 

misallerle izah ederek Mısırdaki Müslüman Kardeşler Birliğini hatırlattı. ...” 154 

Mecliste yaşanan tartışmalar, 10 Haziran Ulus gazetesinin baş sayfasında “Millet 

Partisi sözcüsünden başka irticayı savunan kimse çıkmadı” manşetiyle yer almış, 

tasarıya lehte oy vereceklerini açıklayan DP sözcüsünün, komünizmin Müslüman 

memleketlere başına yeşil sarık sararak girdiğini söylemesinden bahsetmişti. 155 10 

Haziran günü mecliste yaşananlar yine Ulus’ta uzunca yer bulur. Görüşmelerde ilk 

sözü alan Bursa Milletvekili Zehra Budunç, bir önceki oturumda konuşan muhalefet 

partili milletvekillerine hitaben yaptığı konuşmada, bu vekillerin dine yanlış manalar 

yüklediklerinden bahsederek 163. maddenin Allah’la kul arasına girilmemesini 

sağlamak amacıyla hazırlandığını söylemişti. Budunç konuşmasını şu sözlerle 

bitirmişti: “Bırakın vatandaşları, rahat rahat Müslüman olsunlar, Allah'ın huzuruna 

başka ellerle çıkmasınlar.” Bu konuşmanın ardından kürsüye Millet Partili 

milletvekillerinden Reşat Aydınlı geldi ve daha önce Köni’nin aksine kanun lehinde 

bir konuşma yaptı. Ulus bu konuşma hakkında şu yorumu yapar: “ Reşat Aydınlı'nın 

partisi adına olduğunu ehemmiyetle kaydederek okuduğu kâğıda bakılırsa, bunlar 

irticayla mücadeleye taraftar imişler, yalnız maddenin yazılış şeklini 

beğenmezlermiş. Mecliste söylenen sözleri sadakatle aksettirip gazetelerin daha 

mürekkebi kurumadığı nihayet zabıtlar da meydanda olduğu için bir partinin Grup  

Başkan Vekilinin sözleriyle, o parti adına diğer bir milletvekilinin söylediği sözler 

arasındaki birbirini tutmazlık kimsenin gözünden kaçmaz ve bu da Millet Partisi’nin 

hiçbir mevzuda olmadığı gibi bunda bir görüşü, fikri, kanaati olmadığını ispattan 

başka bir şeye yaramaz. Eğer bir fikri varsa o da Mecliste en salahiyetlileri olmak 

icap eden Osman Nuri Köni'nin irticayı ezmeye matuf hükümlerden fena halde 

sinirlendiğini ispat eden sözlerinden ibarettir. Reşat Aydınlı'nın partisi adına yaptığı 

konuşma, partinin zavallılığına, perişanlığına ve samimiyetsizliğine yeni bir delil 

vermiş olmakla beraber, memleketin umumi nizamı bakımından çok ehemmiyetli bir 

mevzu olan komünizm ve irticayla mücadele bahsinde bu partinin de hükümetle aynı 

düşünüşte olduğunu iddia etmesi bakımından bizce kayda değer.” Reşat Aydınlı’dan 

sonra kürsüye Çoruh Milletvekili Ali Rıza Erem gelmiş ve 163. maddenin en az  

                                                
154 Tan, 10 Haziran 1949, Bkz. EK.3. 
155 Ulus, 10 Haziran 1949. 



 

 

74 

 

komünizmle mücadele için çıkarılan kanun maddeleri kadar önemli olduğunu 

söyleyerek şu üç nokta üzerinde durmuştu: “1. Komünistler bulundukları memleketin 

istiklaline varlığına kastederler. 2. Bunlar planlarını programlarını o memleketin 

demokrasi hareketlerine sığınarak hazırlarlar. 3. Propaganda taktikleri 

sanatkâranedir. Her türlü hisse ve şahsa göre harekât ederler, her türlü maskeyi 

kullanırlar.” Bu maddeler üzerine uzunca konuşan Erem, Komünizm’in 

Müslümanların bulunduğu ülkelere girerken dini kullanmaktan kaçınmadığından ve 

hatta cübbe ve sarığa büründüğünden bahsetmiştir. Mecliste Arapça ezan okuyan ve 

Ticani tarikatına mensup kişileri de örnek olarak gösteren Erem, irtica zihniyeti namı 

altında çalışan komünist propagandasının tehlikesini küçümsemenin asla doğru 

olmayacağını sözlerine eklemişti. 

Erem’den sonra kürsüye komisyon sözcüsü olan Bursa Milletvekili Abdurrahman 

Konuk gelir. Konuk, dünyanın skolâstik zihniyet ve komünizm gibi iki hastalığını 

tebarüz ettirdikten sonra lâiklik mefhumu üzerinde durmuş, dünya işinin hukukçu 

diliyle devlet işi demek olduğunu, bu prensibin de devlet işini din işinden ayırmak 

gayesini güttüğünü belirterek siyasî nizamı bozmaya veya devlet işini din esasları 

üzerine kurmaya matuf her türlü hareketin bu kanunla cezalandırılacağını anlatır. 

Demokrat Parti Meclis Grubu Başkan Vekili Fuad Hulusi Demirelli de irticai teşvik 

etmenin irticai tehlike teşkil ettiğini söyledi. Sait Azmi Feyzioğlu da bilhassa din 

yolu ile şahsi nüfuz kurmaya çalışanlar üzerinde durmuş ve bazı örnekler vererek 

komisyonun bu hususlardaki görüşünü açıklaması ricasında bulunmuştu 

Yapılan konuşmalardan sonra kürsüye bu kez Adalet Bakanı Fuat Sirmen gelir. 

Sirmen’in yaptığı konuşmanın önemli yerleri şunlardır:  

“Arkadaşlar, bu madde ile biz inkılâbımızın temel esaslarından olan Laiklik vasfını ki 

Anayasada devletin vasfı olarak sarahaten zikredilmiştir, buna aykırı hareketleri önlemek ve 

bu fikri, bu maksadı zayıflatacak olan efal ve harekâtı men eylemek için hazırlamış 

bulunuyoruz. Nasıl ki inkılâbımızın temel esaslarından biri olan Cumhuriyetçiliğe aykırı 

hareket mevcut kanunumuzda sarahaten yasak edilmiş ve Cumhuriyet Devletin gayri kabili 

tagayyür bir şekli olarak kabul edilmişse biz inkılâp çocukları laikliği de inkılâbımızın el 

sürülemez ve geri dönülemez bir temeli olarak görüyoruz ve telakki ediyoruz. ... 

Memnuniyetle müşahede edildi ki: Demokrat Partili arkadaşlarımız, hatta son ifadeleriyle 

Millet Partisi namına konuşan Reşat Aydınlı arkadaşımız laikliğe aykırı bir hareketin 

önlenmesi lüzumunda ittifak ettiler. Bundan dolayı bendeniz da Hükümet adına büyük 

memnuniyet ve hatta sevinç duyduğumu ifada etmek isterim. Yalnız teklifimizden ve  



 

 

75 

 

encümende almış olduğu son şekil üzerinden çıkardıkları manada ve vasıl oldukları 

neticelerde asla mutabık değiliz. Bizim bu tadili yapmaktan maksadımız şudur: 163. madde, 

arkadaşlarım bilirler ki, dini siyasete alet etmeği menetmiştir, yalnız mutlak olarak 

menetmemiştir. Dini siyasete alet etmek, bir suç teşkil edebilmek için, bugünkü mevcut 

kanunumuza göre bu hareketin, memleket menfaatlerinin ihlal edilmesi şarttır. ...  Bugüne 

kadar olan tatbikat bize şunu göstermiştir ki, din siyasete âlet edilmiş olduğu halde, bu 

hareketin memleket menfaatlerini ihlal ettiği sabit olmadığından dolayı, birçok kimseler bu 

muzır hareketleri yapmış oldukları halde cezai bir müeyyide altında bulundurarak tecziye 

edilememiştir. Đşte maddenin başlıca tadil sebebi budur. Ben burada bu gibi hareketlerin neler 

olduğunu birer birer saymak lüzumunu hissetmem. Çünkü bazı arkadaşlarımız temas ettiler. 

Saidi Kürdinin veya yeni adıyla Saidi Nurinin kitabın ismi Saracın nurudur, Ankara’nın 

içinde bunu mümasil diğer kimselerin vaki neşriyatı vardır. Bunlar dikkate tetkik edilirse 

görülür ki tazammun ettikleri mana tamamen irticadır. Laiklik esasını kökünden kaldırmayı 

istihdaf eder. ... Hükümetiniz hakiki mütedeyyinleri ne ürkütmek, ne korkutmak istiyor. 

Çünkü Türk Devletinin ekseriyeti azimesini teşkil edenler dinli kimselerdir ve hepsi 

dindardırlar. Ekalliyetin kendisine mahsus dinleri vardır ve Türkiye Cumhuriyetinin ana 

kanunları dine hürmeti emretmiştir. Ceza kanunumuzda hangi dine olursa olsun hakaret 

etmek suç teşkil etmektedir. Binaenaleyh biz dine hürmetkâr kimseler olmak itibariyle din 

adamlarının sırf dini memlekette bilmeyenlere öğretmelerini bu maksadı aşmayan 

hareketlerini önlemek kasd ve niyetinde değiliz. Memleket için zararlı gördüğümüz şey, dini 

siyasete alet etmek veya masum zavallı vatandaşlar üzerinde o kisve altında şahsi nüfuz tesis 

etmek için hareket etmek isteyen kimselerin hareketidir. Yoksa ne ilahiyat profösörünün ne 

de usulen merciinden ruhsat almış bir vaızın faaliyetlerini önlemek niyetinde değiliz.” 156 

3.2.3 Laiklik-Komünizm Tartışmaları 

Komünistlik suçlaması Đslamcı ve Đslamcı olmayan kesim arasında laiklik konusu ile 

beraber çokça tartışılmıştır. Önceki bölümde de bahsettiğim gibi komünizm 

propagandasının Müslüman ülkelerde Đslam’ı ve Đslam’a özgü şeyleri kullandığı 

yönünde genel kanı bu tartışmaların ana kaynağını oluşturur. Đslamcı yazarlar 

CHP’nin yıllarca uyguladığı din politikalarının komünist ülkelerde bile 

bulunmadığını ve dine karşı olmanın bir anlamda komünistlik olduğunu öne 

sürmüşler ve bu yönde yazılar yazmışlardı. 157 Diğer taraftan Đslamcı olmayan 

yazarlar da komünizmin kendisini gizlemek için irtica maskesini kullandığını ve 

irticanın “nikaplı komünizm” olduğunu basında sıkça tekrarlamışlardı. 158 

                                                
156 Ulus, 11 Haziran 1949. 
157 Sebilürreşad, Haziran 1950, sayı: 80. 
158 Vatan, 14 Nisan 1950, Cumhuriyet, 28 Haziran 1951. 



 

 

76 

 

Tasvir gazetesinde 1948 yılında yayınlanan bir yazıda Hamdullah Suphi Tanrıöver 

ile CHP arasında fikir ayrılıkları olduğu iddia edilmişti. Tanrıöver’e göre memleket 

diğer tedrisatlara muhtaç olduğu gibi din tedrisatı için de hakiki âlimlere muhtaçtı. 

Tanrıöver, din tedrisatının laikliği yok edeceğini söyleyenlere karşı Avrupa’dan 

birçok örnek vererek ferdin ya da milletlerin laik olamayacağını ancak devletin laik 

olabileceğini söylüyordu. Ayrıca dinin yalnızca bir fikir meselesi olmadığını aynı 

zamanda bir hassasiyet meselesi olduğunu, dinin yalnızca bir ibadet ve itikat 

meselesi de olmadığını aynı zamanda bir medeniyet meselesi olduğunu savunuyordu. 

“Bizdeki laiklik; ben hükümet olarak yapmam ve halk olarak sana yaptırmam 

şeklinde idi” diyen Tanrıöver, laikliğin ne olduğunun anlaşılamadığını; dini 

ihtiyaçların sadece insanla Allah arasında bir mesele olarak ele alınırsa toplum 

hayatının sekteye uğrayacağını söylüyordu. 159 

Cihad Baban bir yazısında “Laiklik prensibini, Đslam dinini Türkiye’den nefyetmek 

için kabul etmedik. Türk Cemaatinin ve Türk Milleti’nin bir dini vardır” diyordu. 

Aynı yazıda laiklik ilkesi adı altında din eğitiminin tamamen kaldırılmasının 

toplumsal etkilerinin olacağını daha kötüsünün ise toplumda komünizm 

propagandasının daha kolay yapılabileceğini şu sözlerle söylemişti: “halkı her türlü 

tahrik etmek için kızıl propaganda bundan istifade edecektir.” Baban, dinin, 

komünizm ile mücadelede sarılınması gereken en önemli değer olduğunu savunmuş 

ve dinin toplumsal hayattaki rolünü şu cümlelerle ifade etmişti: “Dini siyasete âlet 

eden, insan gücünü istismar eden, medeni âlemden uzak yaşayarak hurafelerle 

cemiyeti eteğinden çeken bir zihniyete herkes düşmandır. Fakat iyilik, doğruluk 

babında, insanî düşüncelerini, dinin icaplariyle telif etmiş insanlardan bu memleket 

yalnız fayda görür.” 160 

16 Şubat 1949’da mecliste yapılan görüşmelerde aşırı sağ ve sol ideolojilerin 

yarattığı tehlikeler görüşülmüş ve komünizmin din kisvesine bürünebileceği de bir 

kez daha ifade edilmişti. Adalet Bakanı Fuad Sirmen yaptığı konuşmada şunları 

söylüyordu: “memleketi içerden yıkmak için gayret sarf edenler, en hassas bulunan 

noktalar üzerinde çalışırlar. Şüphesiz ki komünist cereyanını yaymak isteyenler de 

bazen din kisvesine bürünebilirler. Bu itibarla, bunları birbirine karıştırmadan, fakat 

böyle bir ilgiyi de hatırda tutarak çalışmaktayız.”  Sonrasında kürsüye gelen Ahmet  

                                                
159 Tasvir, 3 Ocak 1948, Bkz. EK.4. 
160 Tasvir, 31 Ocak 1948. 



 

 

77 

 

Remzi Yüreğir çok sert bir konuşma yapar. Yüreğir, son yıllarda Cumhuriyet 

rejimine ve ilkelerine karşı dehşetli propagandalar yapıldığını söylemiş ve bunun 

arkasındaki gücün “kara kuvvet” olduğunu ifade etmişti. Kara kuvvetin CHP’yi dini 

yıkmakla suçladığını fakat CHP’nin kimsenin dinine ve ibadetine karışmadığını 

savunmuştu. Bu kara kuvvetin temsilcilerinin (Millet Partisi’ni kastederek) halk 

arasında olduğu gibi mecliste de bulunduğunu fakat bunlarla halk arasında olduğu 

gibi mecliste de mücadele edeceklerini bildirmişti. Devamında Sebilürreşad 

dergisinde çıkan yazılardan örnekler vererek rejime ve ilkelere karşı hareket 

edildiğinin altını çizmişti. 161 

Demokrat Parti lideri Celal Bayar meclisteki tartışmalar sonrasında gerçekleşen parti 

kongresinde yaptığı konuşmada laiklik ilkesinin parti programında olmaya devam 

edeceğinin altını çizerek şu konuşmayı yapar: “Bugün bizi inandığımız gibi ibadet 

etmekten alıkoyan hiçbir kimse yoktur ve hiçbir zaman da olmayacaktır. Demokrat 

Parti din tedrisatının yürütülmesine şimdiye kadar ses çıkarmamıştır.  Eğer onlar,   bu 

tedrisatı laiklik prensipleri esasları dâhilinde yürütürlerse biz de sizin arzularınız 

çerçevesi içinde kendilerine yardım edeceğiz. Vicdanlarımızın emrettiği şekilde 

Allaha kulluk edeceğiz, arada hiçbir kimseye, hiçbir zümreye imtiyaz tanımayacağız. 

«Lâikliği bırakacağız» diye ortaya atılacak bir fikir maazallah bu memlekette 

ekseriyet bulursa, ben memleketin istikbalinden ümidimi keserim. Fakat bu hiçbir 

zaman böyle olmayacaktır. Tekrar ediyorum Allah’la kul arasına imtiyazlı bir sınıf 

sokmayacağız. Milli meselelerimiz ne kadar ağır olursa olsun, onları halledeceğiz; 

Türk milletinin aklıselimi kullanılmış da hangi meselenin halli mümkün olmamıştır.” 
162 Bayar’ın nutku ile ilgili Ahmet Emin Yalman, dini taassubun memleketlerin 

ilerlemesinde ne büyük bir tehlike teşkil ettiğini belirterek Demokrat Parti liderinin 

Bursa kongresinde partinin lâiklik görüşünü açıkladığını ve böylece Türkiye’de irtica 

tehlikesine büyük bir darbe vurulduğunu beyan etmekte ve şöyle demektedir:  

“Dünyanın her memleketinde hakikî terakki yolu; ancak dinî taassubu temsil edenlerin 

müstebit nüfuzu kırıldıktan, mezhep ve tarikat kavgaları nihayet bulduktan, vicdan hürriyeti 

kurulduktan ve milletlerin siyasî ve içtimaî hayatı millî iradenin ve serbest ilmî tetkik ve 

görüşlerin hâkimiyeti altına geçtikten sonra açılmıştır. Celâl Bayar, bilhassa Bursa demokrat 

kongresinde söylediği tarihi nutukla, bu tehlikeye karşı büyük bir asim ve cesaretle vaziyet 

almıştır. Celâl Bayar, tarih huzurunda haykırıyor: Bu kadar kötü ve acı bir imtihan geçiren  

                                                
161 Ulus, 16 Şubat 1949, Bkz. EK.5, Vatan, 16 Şubat 1949. 
162 Akşam, 4 Nisan 1949. 



 

 

78 

 

taassup muhitleri milletin mukadderatı üzerinde yeniden nuruz sahibi olamayacaklardır. 

Bugünkü muğlâk cemiyet, on dört asır evvelki cemiyete mahsus basit telâkki ve ölçülerle 

idare edilemez. Milletin; kendi ihtiyaçları bakımından icabeden kararların, ilmin ve ihtisasın 

bugünkü terakkilerine dayanarak, kendi takdir ve iradesiyle serbestçe verebilmesi lâzımdır. 

Böylece Demokrat partinin din davası hakkındaki vaziyeti son derecede açık, temiz, samimi 

bir şekilde ortaya konulmuş oldu. Eğer bir inkılâp partisi olduğunu iddia eden Halk Partisi, 

din meselesinde aynı dürüst ve vakarlı yolu tutarsa, Türkiye de (kara kuvvet tehlikesi) 

şeklindeki bir dava kökünden hallolur, dini taassubun politika hayatına olan tecavüzleri 

önlenir.” 163 

DP’li Fuat Köprülü, 141. ve 163. madde hazırlıkları ile ilgili yaptığı bir konuşmada, 

komünizmin Müslüman memleketlerinde asıl özelliklerini gizleyerek “başına koyu 

yeşil sarık geçirerek” hareket ettiğinden bahsetmiş ve yaşadığı bir örneği anlatmıştı. 

Köprülü şunları söyler: “2 sene evveldi. Beyoğlu’ndaki Rus Konsoloshanesine 

resimler asılmıştı. Muhtelif cumhuriyetlere mensup yüksek zevata kocaman sarıklar, 

muhteşem cübbeler giydirilen resimler teşhir ediliyordu. Bunun çok açık bir 

propaganda vasıtası olduğundan şüphe edilemez. Bu itibarla komünizme karşı 

korunma tedbirleri ihtiva eden kanunun irticaya karşı hükümleri de havi olması kadar 

tabii bir şey olamaz. Bunu irticadan ayırmak lazımdır. Din propagandasını simsarlar 

ve bezirgânlar yapar. Vakanüvislerin eserleri tetkik edilsin, orada nereden geldiği 

belli olmayan hocaların ve dervişlerin Müslümanlık elden gidiyor, diye ne şekilde 

nifak soktukları ve propaganda yaptıkları görülür. Bugünkü komünistlerin 

propaganda taktikleri, çarlardan kalma eski icatlardır. ... Đrticayı komünizmin en 

kuvvetli vasıtası olarak görmek zorundayız. Vicdanlara hâkim olan dini siyasete alet 

etmek, dinin kutsiyetine hürmetsizliktir.” 164 DP Genel Başkanı Celal Bayar da parti 

kongresinde yaptığı konuşmada aynı konuya değinmiş ve din meselesi ve laikliği 

tarif anlamında şunları söylemiştir: “Bu mevzuun Türk Milleti Müslüman’dır, 

Müslüman olarak kalacaktır. Ve Allah’ının karşısına Müslüman olarak gidecektir. ... 

Biz dinin siyasete alet edilmesine şiddetle aleyhtarız. Dinin siyasete veyahut zümre 

menfaatlerine ve bilhassa parti menfaatlerine alet edilmesinden bu memleket büyük 

zararlar görmüştür.” 165 

                                                
163 Vatan, 7 Nisan 1949. 
164 Vatan, 10 Haziran 1949. 
165 Tan, 24 Haziran 1949. 



 

 

79 

 

Hüseyin Cahit Yalçın, 24 Haziran Ulus’ta kaleme aldığı makalesinde komünizme 

karşı hükümetin politikasını destekleyen bir yazı yazar ve bu yazıda irticayı 

komünizme yardımcı bir olgu olarak tanımlar. Yalçın, komünizm ve irticadan şu 

sözlerle bahsediyordu: “...komünizmin Türkiye'de iki yardımcısı: "irtica" ile 

"ırkçılık"  gibi ayırıcı cereyanlardır. Bu sütunlarda defalarca izah ettiğimiz gibi batı 

medeniyetlerindeki din ve ahlak mefhumlarının en birinci düşmanı olan kızıl 

ihtilalcilerin Türkiye'de koyu bir Müslüman mutaassıbı gibi hatta dini kurtarmak için 

bir mehdi ve halaskar rolü oynadıkları görülmektedir. Aynı zamanda, vatandaşlar 

arasında zararlı bir ayrılık manivalası olarak ırkçılık davasını ele aldıkları ve bizleri 

birbirimize düşman bir duruma sokmak istedikleri de inkar kabul etmez. Başbakan 

komünizmin bu çeşit çeşit kıyafetlerine ve mücadele tarzlarına işaret etmekle 

tehlikenin vehameti hakkında hiçbir tereddüde düşmemekte olduğunu bize 

göstermiştir. ...” Yazının geri kalanında komünistleri vatandaş olarak tanımanın 

ülkeyi esaslı bir yanlışa sürükleyeceğini, komünistlerin dünyanın neresinde olursa 

olsun tek vatanının Rusya olduğu ve bu nedenle Rusya dışında hepsinin casus 

olduğunu şu sözlerle iddia ediyordu: “... Fakat bir komünist için vatan, yalnız "Kızıl 

Rusya’dır. Ve bütün insanlar kızıl Moskof şeflerinin, daha doğrusu sadece bir 

Moskof diktatörünün emri altında yaşamağa mecburdurlar. Bir komünist, bulunduğu 

memlekette Moskova hesabına çalışan bir casustur, yâni bir vatan hainidir. Bunlar 

için fikir hürriyeti kabul etmek kendi çukurumuzu kendi elimizle kazmaktan başka 

bir mana ifade etmez.” 166 

Đrticadan komünizmin bir parçası ya da ortak hareket eden iki ayırıcı cereyan diye 

bahsedildiği bu dönemlerde, komünizme karşı yine dini kullanma anlamına gelen 

hareketler de bizzat diyanet işlerinin girişimleriyle gerçekleşir. Bursa Ulu Camii’nde 

12 Ağustos Cuma günü Cuma namazı öncesinde Diyanet Đşleri müfettişi Mehmet 

Münir Đrşadi’nin sarf ettiği sözler bir örnek olarak verilebilir. Đrşadi konuşmasında 

komünizmin kötülüğünden uzunca bahseder; Allah’a itaatin şart olduğunu ve bu 

itaatin bireyselden çok topluca olmasının faydalı olacağını söyler ve tüm 

Müslümanları mücadeleye davet eder. 167 Yine benzer bir örnek  

 

                                                
166 Ulus, 24 Haziran 1950. 
167 Cumhuriyet, 12 Ağustos 1950. 



 

 

80 

 

Diyanet Đşleri Başkanı Ahmed Hamdi Akseki’nin gerçekleştirdiği basın toplantısında 

sarf ettiği sözlerdir. Akseki şunları söylüyordu:  

“Komünistliği, ideolojisini ve ne şekilde olursa olsun, bütün tatbikatını Đslâmiyet kat'iyetle 

reddeder. Komünistliğe karşı gelebilecek en kudretli silâh, iman ve ruh kuvvetidir. Hakikî bir 

müminin komünistlik fikirleriyle ve icraatile bağdaşabilmesine imkân yoktur. Komünistliğin, 

kendisini inkâr etmedikçe, din perdesine bürünerek propagandasını yürütmeğe nasıl imkân 

bulunabilir? Komünistlikte insan hakları, insan hürriyeti, din hürriyeti, mal ve can emniyeti, 

aile kudsiyeti ve neslin masuniyeti diye bir şey görmüyoruz. Müslümanlık bunların hepsini 

tanır ve azamî ehemmiyet verirken komünistliğin Đslâm perdesinde görünebileceğini sanmak, 

ateşle barutun bir arada birleşebileceğini ummak kadar akıldan hariçtir. Đrticaa gelince, artık 

demokrasi ve Cumhuriyet esaslarını halk tamamile benimsemiştir. Buna karşı ne totaliter bir 

idare, ne de bir sınıf tahakkümüne imkân yoktur. Bilhassa dindarlar arasında buna kapılacak 

kimse bulunmaz. Bununla beraber Diyanet Siyaseti, islâm dininin faziletlerini, temiz imanını, 

yüksek ahlâkını,  vatan sevgisini, mal, can ve aile kudsiyetini, yıkıcı komünist cereyanlarına 

karşı uyanık bulunmayı, irşadkar bir vaziyet almayı yaymağa ve kuvvetlendirmeğe elindeki 

bütün vasıtalarla çalışmaktır. Biz bu hususta üzerimize düşeni hassasiyet ve dikkatle 

yapıyoruz ve yapacağız. Bu işte şuurlu Türk gençliğinin,   bilhassa üniversitelilerimizin dini 

mübinimize karşı gösterdikleri bağlılık ve bütün matbuatımızın dini mevzulara verdikleri 

ehemmiyet, bize çok memnuniyet verecek bir şekildedir. Bazı kimselerin hangi maksada 

mebni ise memleketimizdeki dini inkişafları kösteklemek için de bu silâhı kullanmakta 

oldukları esefle görülmektedir.” 168  

Komünizmin irticayı yardımcı olarak kullanabileceği yolundaki tartışmalar sürerken 

Diyanet Đşleri’nin bunun aksi yönde bir açıklama yapması ve bu yöndeki tartışmaları 

yapanların dini gelişmelere engel olma amacını güttüğünü öne sürmesi ilgi çekici bir 

iddiadır. Akseki’nin konuşmasının geri kalanında bahsettiği din eğitimindeki 

gelişmelere bir sonraki bölümde değineceğim. 

Nadir Nadi de komünizm ve irtica konusunda tartışmaya katılardandı. Nadi, “Đkisi de 

Bir” başlığıyla yazdığı makalesinde şunları söylüyordu: “Ömrü boyunca, Atatürk en 

aşağı komünizme olduğu kadar irticaa karşı da milletimizi korumaya çalıştı ise bunu 

boşuna yapmadı. Đyi bilmeliyiz ki, bir yaşayış nizamının ifadesi olan demokrasi, her 

şeyden önce vicdan ve fikir hürriyetine dayanır. Komünistler ve yobazlar, hürriyetin 

düşmanıdırlar. Bunlardan birinciler, batı medeniyetini yıkmak, ikinciler o 

medeniyete sırt çevirmek azmindedirler. Bu itibarla yobazlar memleketimizde 

komünistlerin en yakın dostları sayılır. Türkiye’yi demir perde arkasına çekmek 

                                                
168 Cumhuriyet, 26 Ağustos 1950. 



 

 

81 

 

hevesinde olanlar bugün irticadan başka neye güvenebilirler. Aşırı sağ ve aşırı sol 

cereyanlara karşı ciddi bir savaşın lüzumunu ileri sürerken, bu iki düşmanı 

birbirinden katiyen ayırmamaya dikkat etmeliyiz. Birine göstereceğimiz ufacık bir 

müsamaha en ziyade ötekinin işine yarayacaktır." 169 

Nadi, “Atayı Korumak” adlı makalesinde de şunları söylüyordu: “Biz Türkiye’de 

bundan böyle irticaın öteki şark memleketlerinde görüldüğü gibi ciddi bir tehlike 

doğurabileceğine inananlardan değiliz. Komünist ajanlarının usta elleriyle gıdıklanan 

yobazlar, bizde olsa olsa bazı tatsız engelleme hareketlerine sebep olabilirler, iç 

rahatımızı bir dereceye kadar bozabilirler. Cemiyetimizi daima ileriye doğru 

yürütmesini beklediğimiz inkılâplarımızın hiçbir şekilde aksadığını görmek 

istemediğimiz için inkılâp prensiplerini korumak bahsinde müsamahaya 

kapılınmaması taraflısıyızdır.” 170  

Đslamcılar, yukarıda bahsettiğim görüşlere karşı, komünizme yapılacak en büyük 

hizmetin dini ve dini duyguları yok etmek olduğunu söyleyerek; CHP’nin bazı 

uygulamalarını komünizme hizmet eden uygulamalar olarak değerlendiriyorlardı. 

Đslamcı yazarlara ait birkaç düşünceden örnekler vermek gerekirse:  

“Din düşmanlığı şeklinde ortaya çıkan laiklik Komünizmin dostudur ve komünist bir sistemi 

yerleştirmek amacına yöneliktir.” 171  

“Komünizm, bir memlekette yerleşebilmesi için o memleketteki din ve milliyet duygularını 

öldürmek mecburiyetindedir. Komünizmi yegâne önleyecek tedbir Đslâmiyet'tir. Türkiye’de 

masonlar ve komünistler 27 seneden beri milliyet ve din duygularını öldürmek için gayret sarf 

etmişler.   Komünizmin yurtta yerleşmesi için çalışmışlardır. Eğitim müesseselerine dahi 

Komünizmi sokmuşlardır” 172 

Komünizme karşı dinin güçlendirilmesinin şart olduğunu savunan bir yazı da 

Hüseyin Saruhan tarafından kaleme alınır. Saruhan yazısında şunları söylüyordu: 

“Komünizmin beşeriyet için ne gibi bir afet olduğu bilindiği halde buna niçin 

müdafaaya kıyam etmiyor da seyirci kalıyoruz. Tamamıyla yerleşmesine müsaade 

ediyoruz? Mevcut müdafaa teşkilatıyla komünistliği önlemek güçtür. Komünizme 

karşı ancak din durabilir ve bunun için her şey bir yana dini inkişafa kuvvet vermeli.  

                                                
169 Cumhuriyet, 14 Ocak 1951. 
170 Cumhuriyet, 14 Nisan 1951. 
171 Sebilürreşad, Mayıs 1948, sayı: 2. 
172 Selamet, Ocak 1948, sayı: 14. 



 

 

82 

 

Dini müesseseleri ihya etmeli, din adamları yetiştirmeli, çocuklarımıza din terbiyesi 

vermeli, mekteplerde din dersleri derhal koymalıdır.” 173 

3.2.4 Din Eğitimi Alanında Yapılan Değişikliklerle Đlgili Tartışmalar 

Van Milletvekili Đbrahim Arvas’ın yaptığı kanun teklifi, o dönem din eğitimi 

konusunda yapılacak olan büyük değişikliklerin başlangıcını oluşturur. Bu teklifle, 

Đmam Hatip ve Vaiz okullarını açma yetkisinin Milli Eğitim Bakanlığı’ndan Diyanet 

Đşleri Başkanlığı’na devri ve Đlahiyat Fakültesi’nin Milli Eğitim Bakanlığınca tekrar 

kurulması tasarısı meclise sunulmuştu. Arvas, mecliste yaptığı konuşmaya köylerin 

birçoğunda imam olmadığından; bu sebeple cenazelerin kaldırılmasında büyük 

zorluklar yaşandığından bahsederek başladı. Mevcut kanunların imamların hizmetleri 

noktasında bir kısıtlama oluşturmadığına değinerek; giderek azalan imam sayısını 

arttırmak için gerekli adımların atılmasını mevcut kanunlara aykırı bir hareket 

oluşturmayacağının belirten Arvas şöyle devam etti: “Ne taassup ve ne de irtica 

isteriz ve ne de buna alet olmak tasavvurufundayız. Zaten islâmiyetin temelinde 

Cumhuriyet şekli idaresi esas bulunduğundan dindar vatandaşlarımız diğer bütün 

rejimlerden, Cumhuriyeti üstün tutarlar. Binaenaleyh bu kuracağımız imam hatip ve 

vaiz mekteplerinden asla endişeye mahal yoktur.” Bu kanun teklifi önerildiğinde 

uygulamada olan kanun 3 Mart 1340 tarih ve 430 sayılı Tevhidi Tedrisat Kanunuydu. 

Ve bu kanunun 4. Maddesi şöyleydi: “Maarif Vekâleti, yüksek diniyat mütehassısları 

yetiştirmek üzere Darülfünunda bir Đlahiyat fakültesi tesis ve imamet ve hitabet gibi 

hidematı diniyenin ifası vazifesiyle mükellef memurların yetiştirilmesi için 

mektepler küşad edecektir.” Arvas konuşmasında, 1924 tarihli bu kanunun 

uygulamada olmasında karşın Milli Eğitim Bakanlığı’nın imam hatip ve vaiz 

yetiştirmediğini ve artık istese de yetiştiremeyeceğini söyleyerek; bu görevin artık 

Diyanet Đşleri’nin bir görevi olması gerektiğini söyledi. Arvas’a göre yetiştirilecek 

olan din adamları ve verecekleri eğitim ışığında gençliğin aşırı sol akımlara katılması 

engellenecekti. Arvas’ın yanında Konya Milletvekili Fatin Gökmen de benzer bir 

kanun tasarısı ile meclise teklifte bulunmuştu. 174 Tevhidi Tedrisat Kanunu’nda 

Đlahiyat Fakültesi ve imam-hatipler ile ilgili konulara değinilirken, okullardaki din 

dersleri konusundan bahsedilmemiştir. Bununla birlikte 1924-1930 arasında 

                                                
173 Sebilürreşad, Temmuz 1948, sayı: 9. 
174 Tasvir, 2 Ocak 1948. 



 

 

83 

 

okulların programlarında yer alan din derslerinin kaldırıldığı görülür. Din dersleri 

öğretmenlerinin bir kısmı emekli edilmiş; bir kısmı da kendi dalı dışında 

görevlendirilmişti. Yapılan kanun teklifleri ile ilgili olarak Cahit Baban iki makale 

kaleme alır. Baban, ilk makalesinde, eğer devlet din adamı yetiştirmeye başlamazsa 

onların yerini, millete hurafeler öğreten sahte din adamlarının alacağını; daha da 

tehlikelisi komünizm tahriklerinin bu durumdan istifade edeceğini savunuyordu. 

Baban’a göre toplumsal hayatın şekillendirilmesinde ve ahlak temellerinin yeniden 

kurulmasında din kullanılmalıydı. Yetiştirilecek değerli din adamları sayesinde 

toplumun daha sağlam temellere sahip olabilecekti. 175 Baban, ikinci makalesinde 

laiklik ile ilgili bilgiler verir ve Fransa’daki din eğitiminden bahseder. Fransa’nın da 

ihtilal sonrasında din eğitimini yasakladığını fakat sonrasında kurduğu kilise teşkilatı 

ile tüm dünyaya kültürünü yaydığını söyleyerek; Türkiye’nin de bu örnekleri dikkate 

alması gerektiğini söyler. Ayrıca verdiği diğer örnekte, Amerika’da 305 tane ilahiyat 

fakültesi bulunduğunu; bununla birlikte diğer dini cemiyetlere verilen teşkilatlanma 

izinleri ile dünya üzerinde bu dinlere mensup diğer milletlere de tesir edebildiklerini 

ifade ediyordu. Son olarak Rusya örneğini inceleyen Baban, 1917 ihtilali sonrasında 

yasaklanan din ve dini faaliyetlerin Đkinci Dünya Savaşı ile birlikte tamamen serbest 

bırakıldığı hatta Ortodoksluğun politik olarak kullanılmaya başlandığına değinmiştir. 

Baban makalesini Türkiye’nin de yetiştireceği ilim adamları ile kültürünü Müslüman 

ülkelere belki daha da ileriye giderek tüm dünyaya yayabileceğini söyleyerek bitirir. 
176 Bu konu hakkında, Yeni Asır’dan M. Tunçer de, iyi bir bilgi birikimine sahip olan 

vatansever din adamlarına büyük ihtiyaç duyulduğunu belirten bir yazı yazmıştı. 177 

15 Şubat’ta mecliste yapılan görüşmelerde, imam hatip ve vaiz yetiştirme konusunda 

çalışacak olan komisyonun başkanlığına Ferudun Fikri Düşünsel, raportörlüğe de 

Tahsin Banguoğlu getirildi. Görüşmelerde ayrıca, ilkokullarda okutulması tasarlanan 

din derslerinin ne şekilde olacağı, din kitaplarının nasıl hazırlanacağı, din 

adamlarının yetiştirilmesi için nasıl okullar kurulacağı görüşüldü. Prensip olarak 

sunulan fikirlerde, çocukların din derslerine girmeleri isteğe bağlı olacağı; isterse 

velileri tarafından okula bildirileceği; din derslerinde notlandırma yapılmayacağı 

düşünülüyordu. Başlangıçta din derslerinin ilkokul öğretmenleri tarafından 

                                                
175 Tasvir, 31 Ocak 1948. 
176 Tasvir, 1 Şubat 1948. 
177 YeniAsır, 4 Şubat 1948. 



 

 

84 

 

okutulacağı ve bu dersler için ayrıca ücret alacakları tasarlanmıştı. Öğretmenler için 

kurslar açılacak ve özel eğitim kitapları hazırlanacaktı. Din adamları yetiştirilmesi 

için ise derece derece okullar açılacak; imam-hatip ve vaiz yetiştirmek için orta ve 

yüksek derecede okullar açılacak ayrıca Đlahiyat Fakültesi kurularak din dersleri için 

hoca yetiştirilecekti. 178 

Din derslerinin seçmeli olması bazı eleştirilere sebep olur. Yusuf Ziya Yörükhan’a 

göre: “Ders zamanları dışında çocukların seçmeli dersler için mektepte 

toplanacaklarını kabul etmek, çocuk psikolojisine yer vermemek demektir. Din 

eğitimi mecbur tutulmayabilir. Ancak bu, din dersi okumak istemeyenlerin serbest 

bırakılması biçiminde de uygulanabilir.” 179 Başka bir yazıda ise: “Müslüman bir 

milletin okullarında, evlatlarına din dersi okutmak için, ana-babaların onayını almak 

kadar garip bir karar düşünülemez. Dersi uygun olmayan şanlar altına koyarak Türk 

ahlak ve karakteri bakımından bu dersten fayda ummaya imkânı yoktur” 180 

deniyordu. 

CHP hükümetinin din eğitimi politikası, gerçekleştirdiği ve gerçekleştirmeyi 

planladığı tüm değişikliklere rağmen eleştirilmeye devam eder. Selamet Gazetesi’nde 

yer alan Ömer Rıza Doğrul’a ait yazıda şunlar ifade edilmişti: “Din eğitimi konusu 

Türkiye'de dinsizlik yolunda gelişimin bir ifadesidir. Devrim hareketinin en büyük 

hatası bu konuda olmuştur. Laiklik bahaneleri ile devrimci hükümet ilmiye sınıfını 

küçümsemiş ve din eğitimini engellemiştir. Bu hareketin amacı dinsiz bir nesil 

yetiştirmektir. Topluma sadece medeniyet-i sefihe'ye ait bilgiler verilmiştir. Bu 

mütevazı sınıfın teşkil ettikleri medreseler yıllar yılı bu memleketin tek kültür yapısı 

olmuş ve ilim, irfan temsil edilmiştir. Medrese zihniyeti toplumdaki dini düşüncenin 

gelişebilmesi için şarttır.” 181  Yine Doğrul’a ait başka bir yazıda şunlar söylenmişti: 

“Yurdun din adamlarına ve din eğitimine ihtiyacı vardır. CHP'nin son yıllarda din 

derslerini kabul etmesi şeklindeki tatbikat, samimiyetsizliğin bir ifadesidir. Din dersi 

okumak bahanesiyle bu iktidar dinsizlik propagandası yapmaktadır. Din işlerini 

elinde toplayan Diyanet Đşleri Reisliği din derslerini de yönetmelidir. Tevhidi 

Tedrisat Kanunu çıkaran Maarif Vekilliği Müslüman Türklerin itimadını  

                                                
178 Tasvir, 15 Şubat 1948. 
179 Tasvir, 20 Mart 1948. 
180 Yeni Sabah, 16 Haziran 1948. 
181 Selamet, 19 Aralık 1947. 



 

 

85 

 

kaybetmiştir”182 “Türk halkı Müslüman olduktan sonra onun dinini öğrenmesi de en 

tabi hakkıdır. Dini eğitim yapmak laikliğin bir icabıdır. Hâlbuki Türkiye'de laikliğe 

aykırı birer hareket olarak yorumlanmıştır.” 183 Eşref Edip Sebilürreşad’da konuyla 

ilgili şunları söylüyordu: “Türkiye bu devrede Hristiyanlaşma gayreti içindedir. 

Batılılaşma adı altında yapılan bu hareket Türkiye'yi kültür, maneviyat, ahlakiyat 

noktasından Đslâmiyet'ten uzaklaştırmıştır. Hristiyanlık’ı, bir çöküntüye götürmüştür. 

Doğunun Batı medeniyeti içinde erimesine yol açılmıştır.” 184 Yine Sebilürreşad’da 

yer alan başka bir yazıda H. Saruhan, “Laik misin? Yoksa Din Düşmanı mı? 

Başlığıyla şu ağır ifadeler kullanır: “Devrimcilerin Batıyı alma kalkanı arkasındaki 

gerçek amaçları, dinsiz bir sistemi yerleştirmek, Türk'ün ahlaki ve moral değerlerini 

yıkmaktır. Bu, din düşmanlığının en parlak delilidir.” 185 

Açılacak din okullarının Milli Eğitim Bakanlığı’na mı yoksa Diyanet Đşlerine mi 

bağlanacağı; mecliste sert tartışmalar yaşanmasına sebep olur. Feridun Fikri 

Düşünsel, Đbrahim Arvas ve Fatin Gökmen Diyanet Đşleri’ne bağlı olması gerektiğini 

savunurken; Tahsin Banguoğlu, Nihad Erim ve Ali Rıza Türeli Milli Eğitim 

Bakanlığı’na bağlı olması gerektiğini savunuyordu. Din eğitimi ve din okulları 

açılması hakkında kanun tasarısına tamamıyla karşı olanlar ise Vehbi Sarıdal, Behçet 

Kemal Çağlar, Mümtaz Ökmen ve Cevdet Kerim Đncedayı’ydı.  Mümtaz Ökmen 

tartışmalar sırasında şu ilginç sözleri söyler: “Bu din işlerinde demokratlarla yarışa 

girdik. Onlar bir vaat ettikçe biz beş vaat ediyoruz. Nereye gidiyoruz?” Bu konuşma 

akıllara, CHP tarafından din alanında yapılmaya hazırlanılan bu değişiklikler; 

Demokrat Parti’nin yükselişine karşı bir güç kazanma hamlesi mi sorusunu getirir. 

Fakat Ökmen’in bu sözlerine karşılık bir vekil bu kanun tasarısının tam anlamıyla 

laiklik ilkesinin yerine getirilmesi amacından başka bir amaç gütmediğini ifade 

etmesi CHP içinde genel kanaatin bu yönde olmadığını ortaya koyar.  

Komisyonun yaptığı incelemeler sonucunda oluşturduğu raporda şu karalar 

bulunmaktaydı: “Đlkokul öğrencilerine ihtiyari olarak din derileri verilmesinin 

laikliğe münafi olmadığı neticesine varılmıştır. Çocuk velilerinin arzusuyla 

ilkokulların son iki sınıfında ders zamanları dışında din dersleri verilecektir. Din  

                                                
182 Selamet, 27 Şubat 1948. 
183 Sebilürreşad, Haziran 1948, Sayı: 5. 
184 Sebilürreşad, Ağustos 1948, Sayı: 12. 
185 Sebilürreşad, Ekim 1948, Sayı: 18. 



 

 

86 

 

dersleri programları ve kitapları Diyanet Đşleri tarafından hazırlanacak, Milli Eğitim 

Bakanlığınca tasdik ve tasvip olunacaktır. Din derslerini ilkokul öğretmenleri 

okutacak, ücretleri devletçe ödenecektir. Köy okullarında din dersleri verilmesi için, 

köy enstitülerinin hazırlık sınıfı öğrencilerine din dersi verilecek, üç senelik köy 

okullarının son sınıflarında ihtiyari din dersleri verilecektir. Bu hususlar ittifaklar 

kabul edilmiştir. Đmam hatiplik vazifelerini ifa edecekleri yetiştirecek okulların 

kurulması lüzumu tespit edilmiş, okulların devlet yardımı ile kurulması esasında 

birleşilmistir. Müslüman dininin meslek adamlarını yetiştirmek üzere kurulacak 

okulların programlarıyla kitaplarının tetkik ve tasdiki, tedris ve terbiye faaliyetlerinin 

kontrolü bu müesseselerde vazife göreceklerin intihap ve tayininin tasdiki Milli 

Eğitim Bakanlığı’nın teftiş ve murakabesi altında bulunması ittifaklar tespit 

edilmiştir.” 186 

Açılması tasarlanan din okullarının Milli Eğitim Bakanlığına bağlı olması gerektiğini 

savunanların başında gelen, din okulları ve ilgili konular üzerinde çalışan 

komisyonda raportör olan fakat yaşanan tartışmalar sonrasında istifa eden Bingöl 

Milletvekili Tahsin Banguoğlu’nun Tasvir Gazetesi’ne verdiği röportajda değindiği 

konular, Cumhuriyet’in kuruluşundan itibaren din eğitimi ve ilgili konular hakkında 

çok önemli bilgiler içerir. Banguoğlu’nun Milli Eğitim Bakanlığına bağlı bir din 

okulları sistemini savunmasının temelinde Diyanet Đşlerindeki mantığın medrese 

mantığı olmasını düşünmesi ve bu nedenle o fikriyatta din bilimcilerinin 

yetiştirileceği endişesi ile eğitim ve öğretim alanında bir geriye dönüş yaşanabileceği 

korkusuydu. Banguoğlu, “Đslam dininin cemiyetimizde mamur ve mukaddes olarak 

tutulması, yüksek ehliyetli münevver din adamaları elinde mümkün olabilir” 

sözleriyle din eğitiminin ancak çok iyi eğitim almış din adamları ile sağlıklı 

verilebileceğini ifade etmişti.  Banguoğlu’na yöneltilen ilk soru, demokrasilerde 

herkesin kendi dinini okutması ve icra etmesinin doğal bir hak olup olmadığıydı. 

Bunguoğlu’na göre demokrasilerin bir millete getirdiği en önemli haklardan birinin 

vicdan hürriyetidir; millet bu hürriyeti istemekte ne kadar haklı ise devlet de buna 

saygı göstermekte o kadar zorunludur. Bunguoğlu konuşmasına şöyle devam eder: 

“Zamanımızda tarihi hakikatleri tersine göre göstermek isteyenler çıkıyor. Sanki 

inkılâptan önce tam bir vicdan hürriyeti varmış da, inkılâp onu engellemiş, şimdi biz  

                                                
186 Tasvir, 20 Şubat 1948. 



 

 

87 

 

onu yeniden kazanmaya çalışıyormuşuz; hayır, inkılâptan önce bir vicdan hürriyeti 

yoktu, bir ortaçağ taassubunun istibdadı vardı, inkılâp o taassubu, o istipdadı 

engelledi, vicdan hürriyetine zemin hazırladı, biz bugün o zemin üzerinde vicdan 

hürriyetinin inkişafına şahit olmaktayız.” Sonrasında Türk Milleti’nin bin yıllık bir 

Müslüman millet olduğunu, Đslam medeniyeti içinde büyük bir medeniyet yarattığını 

ve devletlerin din üzerine kurulduğu zamanlarda yıkılmaz devletler kurduğundan 

bahsetti. Ancak dünyada din üzerine kurulan devletlerin yerine artık müspet ilimler 

üzerine kurulu yeni devletlerin çağının geldiğini ve bu nedenle Türkiye’nin de 

Osmanlı’dan itibaren başlayan bu sürece ayak uydurmaya çalıştığını; bu süreçte 

eskiden kalma zihniyetle de büyük bir mücadele olduğunu söyleyerek şöyle devam 

ediyordu: “O zihniyet tecrübeye, müspet bilgilere kıymet vermeyen nâsçı Skolâstik 

zihniyettir. Bunun hâsıl olduğu yerde medrese dediğimiz eski tip şark mektepleridir. 

Oradan çıkan adam hem din işine, hem dünya isine karışır. Din işini şöyle böyle bilir, 

dünyayı da bin yıllık doğmalarla idare etmeğe çalışır. Dinle dünyanın ayrılmasına 

asla razı olmaz. Bu bir zihniyettir, biz Tanzimat’tan sonra 100 yıl mekteple 

medreseyi, dinle, dünyayı ayırmaya çalıştık, olmadı. Nihayet medreseyi kapattık, 

inkılâbın belki en şaşaalı eseri olan (tevhidi tedrisat kanunu) ayni zihniyette bütün bir 

millet yaratmak hedefini gütmüştür.”  

Din derslerinin şimdiye kadar niçin yasaklandığı sorusuna ise, hiçbir zaman yanıtını 

vermiş ve açıklamasında; Atatürk’ün ve CHP’nin hiçbir zaman din aleyhtarı 

olmadığını fakat laik idare kurulduktan sonra din özgürlüğünü kullanarak bir takım 

softaların din dersi adı altında kışkırtıcı hareketlerde bulunmasına izin verilmediğini; 

bu sebepten din dersleri ve mesleki din öğretiminin devlet tarafından ihmal edildiğini 

belirtmişti. Din ile ilgili şeylerin devlet eliyle yapılmasının laikliğe aykırı olup 

olmadığının sorulması üzerine Bunguoğlu, bütün dünya milletlerinde çeşitli farklarla 

okullarda din dersleri okutulduğunu; ancak devletin herhangi bir dine ayrıcalık 

tanımaması gerektiğini söyler ve şöyle devam eder: “(Aman abdestim bozulmasın!) 

der gibi (Alman lâikliğim bozulmasın!) endişesine düşmek yersizdir. Buna mukabil 

her iki siyasi partimizin ve anayasamızın inkılâpçılık prensibini bu meselede asla 

gözden uzaklaştırmamak zorundayız. Bizde lâikliğin zıddı; doğrudan doğruya 

şeriatçılıktır. Bizim laikliğimizin hususi manası da buradan gelir. Atatürk inkılâbı 

idare şekli olarak şeriatçılığı ve zihniyet olarak da Skolâstiği, yani medrese kafasını 

bu memleketten kaldırmıştır. Bu inkılâbın hülâsası budur. Şimdi din öğretimi veya  



 

 

88 

 

dinî meslek öğretimi yollarından bunların dönmesine kapı açmak bir buçuk asırda 

başardığımız bir işin temellerini tehlikeye koymak olur.”  

Bunguoğlu, komisyondaki anlaşmazlığın ne olduğunun sorulması üzerine; dini 

meslek öğretimi işinin Diyanet Đşleri tarafından başarılamayacağını, eğer bu kuruma 

verilirse medrese zihniyetinin geri döneceğini düşündüklerini söyler ve konuşmasını 

şöyle bitirir: “Din adamı olmak için de softa olmak lâzım gelmez. Bizim birçok 

muhterem, hatta mübarek diyebileceğimiz din bilginlerimiz vardır ki, münevver ve 

makul insanlardır. Skolâstik zihniyetten uzaktır. Ve şeriatçı değildirler. Biz şimdi 

yeni baştan derece derece dinî hizmetler görecek imam, hatip, vaiz, müftü gibi 

elemanlar yetiştirmek mecburiyetindeyiz. Đlahiyat fakültesinde ve dini orta meslek 

mekteplerinde bu türlü âlimlerden faydalanacağız, yetişecek gençler de münevver 

din adamları olacaklar ve Türk milletinin hayrına hizmet edeceklerdir.” 187 

Din eğitimi ile ilgili olarak Falih Rıfkı Atay da bir makale yazarak şunları söyler: 

“Din fikirlerinin, siyaset ve dünya işlerinden ayrı tutulması zaruretini ifade eden 

layiklik, bizim için yalnız bir parti prensibi olmaktan ziyade inkılâpla kurulan yeni 

Türk devletinin ayırıcı vasfı ve temelidir. Bu bakımdan onu zedeleyebilecek her 

hareket ve zarar, prensipsizlik çerçevesini aşarak devletin varlığını sarsmaya kadar 

gider. ... Esasında layiklik, gerçek manasıyla vicdan ve dini kanaat hürriyetinin tek 

sağlam garantisidir. Din öğretiminin devlet murakabe ve kontrolüne tabi olarak, 

genel eğitim ve öğretim kanunları çerçevesinde teşkilatlandırılması bir zarurettir. ...” 
188 

Din eğitimi ile ilgili bu köklü değişiklik tasarılarından önce 1947 yılında CHP 

kurultayında din eğitimine önem verilmesi, din eğitimi veren yüksek okullar, imam 

hatip okulları açılması gibi kararlar alınmıştı. Milli Eğitim Bakanlığı yayınladığı bir 

bildiride: “Medeni Haklara sahip yurttaşlar 789 sayılı Maarif Teşkilatı Kanunu’nun 

4. Maddesi gereğince Milli Eğitim Bakanlığı’ndan izin almak şartıyla, Đslam dininin 

akidelerini ve ibadetin esaslarını öğrenmek isteyen çocuklara bunları öğretmek 

maksadıyla din bilgileri dershaneleri açabileceklerdir. ...” ifadesiyle din eğitimi 

konusunda adım atmıştı. 189 

                                                
187 Tasvir, 22 Şubat 1948, Bkz. EK.6. 
188 Ulus, 24 Mayıs 1948. 
189 Ulus, 3 Temmuz 1947. 



 

 

89 

 

2 Ocak 1949 günü gazeteler imam-hatip kurslarının Diyanet Đleri Başkanlığı 

tarafından hazırlandığını; Milli Eğitim Bakanlığı Talim ve Terbiye Heyeti tarafından 

incelendiğini ve bakanlıkça onaylandığını duyurur. 190 Đlerleyen günlerde mecliste 

devam eden tartışmalarda Van Milletvekili Đbrahim Arvas, Milli Eğitim Bakanı’nı 

din eğitimi ile ilgili konularda yavaş hareket etmekle suçluyordu. 191  

Mecliste geçen bu tartışmalar sonrasında Nadir Nadi bir makale kaleme alarak; din 

eğitiminin devlet eliyle gerçekleştirilmesine karşı olduğunu ifade etmişti. Nadi’ye 

göre: “Devletin din işlerine yeniden el atmasını önleyecek eğer bir Tahsin Banguoğlu 

kaldı ise, hiç vakit kaybetmeden onu “değişmez Millî Eğitim Bakanı” nasbetmeli ve 

ellerimizi kaldırıp ömrüne dua ile vakit geçirmeliyiz. Gönül kazanma politikası 

uğruna inkılâbımızın en büyük prensiplerini ayaklarımızla çiğneyeceksek, ben 

halisini sahtesini ayırd etmeksizin bütün demokrasilerden istifa ettiğimi saygılarımla 

arz ederim. Üniversitede ilahiyat dersleri okutan bir medrese açılmasını isteyenler, 

Đmam-Hatip mekteplerini lüzumlu görenler, velhasıl dinî terbiyeyi devletin eline 

vermek isteyenler, mezhep birliği esasına dayandıkları için tamamıyla 

antidemokratik düşünüyorlar, Meselâ, yurdumuzda sayısı dört milyonu bulduğu 

söylenen Alevîlik mezhebini hesaba katmıyorlar. Gerçi derslere devam mecburiyeti 

konmayacak, dini öğretim sadece ana babanın isteğine bırakılacaktır. Fakat bu yolda 

göze alınacak masraflara Alevi vatandaşları iştirak ettirmeye ne hakkımız vardır? 

Onlara da kendi mezheplerini öğretelim dersek, daha başka mezhepleri, nihayet 

lâikleri de düşünmek gerekmez mi? Din işlerini tamamıyla cemaat teşkilâtına 

bırakmak ve Diyanet Đşleri reisliğini de bağımsız bir makam haline getirmek mantığa 

en doğru yoldur.” 192 

Din eğitimi tartışmasına katılan yazarlardan bir diğeri de Ulus’ta “Din yolu ile geri 

dönemeyiz” adıyla yazdığı makalesi ile Feridun Osman Menteşeoğlu’dur. 

Menteşeoğlu şunları söyler: “Din tedrisatına 25 sene evvel bıraktığımız yerden 

başlıyamıyacağımızı, medreseleri ise asla açtırmayacağımızı Banguoğlu ile birlikte 

tekrarlamaktan milletliniz için hayır umarım. Medreseleri Halk Partisi değil -mürteci 

olmamak şartıyla- herhangi vatanperver parti, iktidara gelse artık açamayacaktır. 

Tarihin o kapanmış faslını kurcalamak isteyenler bu memlekette en korkunç ihtilâli  

                                                
190 Ulus, Akşam, Son Telgraf,  2 Ocak 1949. 
191 Son Telgraf, Ulus, Akşam, Yeni Sabah, 4 Ocak 1949. 
192 Cunhuriyet, Akşam, 5 Ocak 1949. 



 

 

90 

 

göze almalıdırlar. Biz Sayın Đbrahim Arvas'ın medreseler taraftarı bulunduğunu 

sanmıyoruz. Nitekim bizzat Mecliste kendisi de böyle ifade etmiştir. Fakat 

medreseleri istemediği halde medrese tedrisatına skolâstik denildiği için 

sinirlenmesine, hele kanunları kabul edildiği halde hükümetin din tedrisatını 

savsakladığı vehminde tehevvüre yakalanmasına hiç sebep yoktu.” 193  

7 Ocak’ta Yeni Sabah’ta yer alan habere göre, imam-hatip kursları ders programı şu 

şekildeydi: “ Kuran, Hadis ve Tefsir, itikad, ibadet, ahlak, Türkçe, hütbe, Türk ve 

Đslam Tarihi, coğrafya, yurt bilgisi, sağlık bilgisi.” 194 Kurulacak ilahiyat fakültesi 

için Ankara Üniversitesi çalışmalara başlamıştı; teşkilat ve kadro, diğer ülkelerdeki 

uygulamalar incelendikten sonra oluşturulacaktı. 195 Đlk imam-hatip kursları 

Ankara’da ve Đstanbul’da 16 Ocak 1949 tarihinde açılmıştır. 196 Bu kurslara katılım 

için ortaokul mezunu ve askerliğini yapmış olmak koşulları getirilmişti. 197 H. Vehbi 

Eralp, seçmeli olan din derslerini gösterecek hocalara verilecek ücretin devlet 

bütçesinden değil, ders gören çocukların aileleri tarafından ödenmesi gerektiğini; 

aksi takdirde laiklik prensibine yani devletin tarafsızlığı prensibine aykırı olacağını 

iddia etmişti. Ayrıca talep olduğunda sadece Müslüman çocuklara değil öteki dinlere 

mensup çocuklara da bu kursların açılması gerekliliğini belirtmişti. Bunlara ilaveten 

Eralp, bir öneride bulunarak; okullarda okutulacak din dersleri dışında, tüm dinlerde 

ortak olan ahlak anlayışının bir araya getirerek tüm çocuklara zorunlu bir ahlak dersi 

olarak vermenin hem tüm dinden çocukların kaynaşmasına hizmet edeceğini; hem de 

ortak ahlak anlayışına sahip bireyler yetişeceğini söylemişti. 198 Milli Eğitim 

Bakanlığı’nca ilkokullarda okutulacak din dersleri ile ilgili valiliklere gönderilen 

bildiride 15 Şubat 1949’dan itibaren ilkokullarda isteğe bağlı din derslerinin 

başlayacağı duyurulur. Bildiride şu maddelere yer verilmişti: 

“1 — Ana yasamızla teyid olunan vicdan hürriyetinin tabiî bir icabı olarak vatandaşların 

çocuklarına din bilgisi vermek haklarını kullanmaları için imkân hazırlanması gerekli 

bulunmuş ve Müslüman Türk çocuklarına din derslerinin okul dershanelerinde ve her okulun 

kendi öğretmenleri tarafından okutulması uygun görülmüştür. 2 — Lâik bir devlet olan 

cumhuriyetimizin öğretim müesseselerinde hiçbir din ve mezhebe ait bilgilerin mecburi  

                                                
193 Ulus, 5 Ocak 1949. 
194 Yeni Sabah, 7 Ocak 1949. 
195 Yeni Sabah, 8 Ocak 1949. 
196 Ulus, Yeni Sabah, 16 Ocak  1949. 
197 Yeni Sabah, 18 Ocak 1949. 
198 Yeni Sabah, 26 Ocak 1949. 



 

 

91 

 

olarak öğretilmesi bahis mevzuu olamaz. Bu itibarla din derslerinin ihtiyari olması esastır. 3 

— Din dersleri ilkokulların 4 ve 5 inci sınıflarında haftada ikişer saat olmak üzere 

gösterilecektir. 4 — Öğrenci velileri çocuklarının din derslerine devamını arzu ettiklerini 

yazılı olarak okul idarelerine bildireceklerdir. 5 — Derslerde, Diyanet Đşleri Başkanlığınca 

hazırlanıp Başkanın reisliğinde toplanan Özel Komisyonca incelendikten sonra Talim ve 

Terbiye Heyetince okullarda ihtiyarî olarak okutulması uygun görülen “Din Dersleri” adlı 

kitap okutulacaktır. 6 — Düşünce, inanış veya mezhep ayrılıkları dolayısiyle çocuklarını din 

derslerine göndermiyen ailelerle gönderenler arasında veya bu derslere devam eden 

çocuklarla etmiyenler arasında yersiz münakaşalara ve kırgınlıklara meydan verilmiyecektir. 

7 — Đlk dereceli Türk özel okullarında din dersleri yukarıda açıklanan şekilde gösterilecektir. 

Azınlık okullarında din derslerine usulüne göre tanzim edildikleri şekilde devam 

olunacaktır.” 199  

25 Şubat günü mecliste yapılan bütçe görüşmelerinde, Milli Eğitim Bütçesi 

görüşüldüğü sırada yeni tartışmalar yaşandı ve Đbrahim Arvas söz alarak yeni 

öneriler sundu. Arvas konuşmasında; dini müesseselerin derhal faaliyete 

geçirilmesini; Ankara ve Đstanbul’da en kısa zamanda Đlahiyat Fakültelerinin 

açılmasını; ortaokullara din dersinin konulmasını ve son olarak imam-hatip 

kurslarından mezun olanların terfilerini istedi. 200 Đlerleyen günlerde Ankara ve 

Đstanbul sonrasında Đzmir, Seyhan, Diyarbakır ve Erzurum’da açılan imam-hatip 

kurslarına ilaveten Bursa, Konya, Trabzon, Kastamonu, Antalya ve Kayseri’de de 

kurs açılmasına karar verildi. 201 

Mecliste 4 Haziran’da yapılan görüşmeler sonucunda Đlahiyat Fakültesi kurulması 

hakkında kanun kabul edildi. 202 Kırşehir Milletvekili Đsmail Hakkı Baltacıoğlu 

konuyla ilgili şunları söylüyordu: “iki türlü fakülte yaratılabileceğini, biri Đslami 

bilimler üzerinde meşgul olacak fakülte, diğeri ise din felsefesi ile meşgul olacak 

fakülte olabilir. Bir şahıs dini terbiye almazsa tam bir şahsiyet olamıyor. Kurulacak 

fakültenin esası Đslam dini olmalı, sosyoloji ve psikoloji bunun yardımcısı olmalıdır.” 
203 Milli Eğitim Bakanı Banguoğlu Đlahiyat Fakültesi’nde başlıca Đslami ilimler; 

fıkıh, tefsir ve hadis gibi, Dil, Tarih ve Coğrafya Fakültesi’nin derslerinden, manevi 

bilgiler, psikoloji, sosyoloji gibi alanlardan dersler gösterileceğini açıkladı. Bunun 

yanında yabancı dil kurslarının açılacağını, mukayeseli din tarihi ve diğer dinlerle  

                                                
199 Son Telgraf, Ulus, 1 Şubat 1949. 
200 Son Telgraf, 26 Şubat 1949. 
201 Ulus, 8 Mart 1949. 
202 Akşam, 5 Haziran 1949. 
203 Tan, 5 Haziran 1949. 



 

 

92 

 

ilgili dersler okutulacağını ekledi. 204 Seyhan Milletvekili Remzi Yüreğir de yaptığı 

konuşmada, son zamanlarda memlekette bir irtica havasının estiğini; din perdesi 

arkasında bazı menfaatperestlerin oyunlar hazırladıklarını söyleyerek; bu insanların 

iktidar partisini dindarlara baskı yapmakla suçladıklarını; hâlbuki bu ilahiyat 

fakültesinin kurulması ile inkılâp partisinin bu nevi iftiralara bir cevap verdiğini 

belirtmişti. 205  

Đlahiyat Fakültesi’nin kurulmasının kabulü üzerine Yavuz Abadan, Ulus’ta bir 

makale yazar. Abadan yazısında fakültenin kuruluşunun, irtica tehlikesine karşı 

gerekli kanuni tedbirlerin alındığı bir zamana rastlamasının, bu kanun tasarısının 

meclisteki görüşmeleri sırasında Millet Partililerin din elden gidiyor feryatlarına 

adeta bir cevap niteliği taşıdığını belirtiyordu. Buna ilaveten: “Dini, bilerek ve hususi 

maksatla siyasi propagandaya alet etmek istiyenlere karşı, maksadı sadece vicdan 

hürriyetiyle milletin emniyetini korumaktan ibaret bulunan bir kanuna “Din ve Đslam 

düşmanlığı” izafe etmenin manasızlığını anlatmak güçtür. ...Hâlbuki bir Đlahiyat 

Fakültesi kurulması fikrinin ortaya atılmasından beri, bu nazik ve mühim konuda bir 

yandan vicdan hürriyetinin temel şartı olan laiklik prensibini zedelemeden, diğer 

yandan üniversite muhtariyetini gölgelendirmeden en isabetli hal şekline varmak, 

bütün ilgilileri işgal eden en esaslı endişe olmuştur. ...  Gerçekten bizim anladığımız 

manada layık bir cemiyette, Đlahiyat Fakültesi hiçbir zaman dini bir telkin müessesesi 

değil, ancak bütün dinlerin tarihi, sosyolojik ve fikri gelişimini objektif bir şekilde 

araştıran bir bilgi müessesesi olabilir.” 206 

8 Ocak 1950 tarihinde Cumhuriyet Gazetesi’nde yayınlanan demecinde Milli Eğitim 

Bakanı Tahsin Banguoğlu, ilkokullardaki din derslerinin isteğe bağlı olduğunu; 

çocuğunun din dersi almasını isteyen babaların yazılı olarak başvurması gerektiğini 

hatırlatmış ve 1950 yılı itibariyle mevcut din eğitimiyle ilgili bilgiler vermişti. 10 il 

merkezinde imam-hatip kursu açıldığını; bu kursların oldukça rağbet gördüğünü ve 

ilk mezunlarını verdiğini söylemişti. Ankara’da açılan Đlahiyat Fakültesi’ne ise 85 

öğrencinin kaydolduğunu bildiren Banguoğlu, buradan mezun olan kişilerin 

müftülüklere, büyük camilerin hatipliklerine ve imam-hatip kursları  

                                                
204 Ulus, 5 Haziran 1949. 
205 Vatan, 5 Haziran 1949. 
206 Ulus, 16 Haziran 1949. 



 

 

93 

 

öğretmenliklerine getirileceklerini belirtmişti. 207 Mecliste 18 Şubat günü yapılan 

Maliye Bütçesi görüşmelerinde Milli Eğitim Bakanlığı bütçesinin müzakeresinde 

Mustafa Reşid Tarakçıoğlu tarafından okullara ahlak dersi konulması teklif edilir. 208 

Bu teklifi, DP’li Milletvekili Salih Đnankur da tekrarlayarak okullara ahlak dersi 

konulmasını ister. 209 Daha önce Yeni Sabah gazetesinde 26 Ocak 1949 tarihinde H. 

Vehbi Eralp tarafından ilk kez gündeme getirilen okullara ortak bir ahlak dersi 

konulması fikri bu sayede meclise getirilir.  

Đlahiyat Fakültesi Öğrenci Derneği adına Oğuz Nayman tarafından Ulus’ta 

yayınlanan bir bildiride, Hür Gençlik Dergisi’nin 3. Sayısında Đlahiyat Fakültesine  

“medrese ve zaviyeden kalma” şeklinde bir yakıştırma yapılması kınanır. Hür 

Gençlik Dergisi’nde çıkan yazıda; Đlahiyat’ın bir müspet ilim olmadığı yazılmıştı. Bu 

iddia karşısında Đ.F. öğrencileri, Đlahiyat Fakültesi’ni kuranların Đlahiyat’ın deneylere 

dayalı bir müspet ilim olmadığını bildiklerini ancak ilimin de sadece müspet 

ilimlerden oluşmadığını belirttiler; ayrıca ilimlerin tasnifinin bile başlı başına bir ilim 

dalı olduğunun altını çizdiler. Đlahiyat Fakültesi’nin görevi şu cümlelerle ifade 

ediliyordu: “Her ne kadar din müessesinin doğuşunu, mevcudiyet sebeplerini, insan 

cemiyetleri üzerindeki tesirlerini tetkik işi sosyolojiye ve din felsefesinin umumi 

felsefedeki yerini tayin vazifesi de umumi felsefeye terettüp ederse de, bizzat dini 

dogmaların tetkiki ve din müessesesinin cehaletin elinde kendi gayesinden inhiraf 

ettirilerek bir nevi hurafeler manzumesi haline sokulmasının önlenmesi de ancak 

Đlahiyat Fakültelerine terettüp eder.” Fakültenin görevini açıkladıktan sonra Hür 

Gençlik Dergisi’ne hitaben şöyle devam edilir: “...bize “dinin ne gibi bir müspet rolü 

olabilir? Yapılacak şey insanları bu afyondan kurtarmaktır!” yolunda bir cevap 

verilirse bu mevzuun münakaşası daha başka davaların karşılaşmasını intaç eder ki 

maksadımız bu sahada bir polemik açmak değildir. Ancak şu kadarına işaret edelim 

ki, muayyen şartlar altında dinin müspet bir rolü olduğuna inanmak nasıl bir görüş ve 

bir kanaat meselesi ise; bunu reddetmekte aynı şekilde bu dünya görüşünü ve bu 

kanaat meselesidir. ...  Biz ve bizim gibi düşünenler bugün için dinin bir siyasi nizam 

düsturu olarak değil, fakat insanın insanlık kıymetlerini ihraz edebilmesi için zaruri  

                                                
207 Cumhuriyet, Vakit, 8 Ocak 1950. 
208 Vakit, 18 Şubat 1950. 
209 Vakit, 19 Şubat 1950. 



 

 

94 

 

bir terbiye vasıtası olarak müspet bir rol oynadığına kanaani bulunuyoruz. 

Fakültemiz işte bu kanaatin tesiriyle açılmıştır.” 

Hür Gençlik Dergisi’nin bu kez laikliği anayasasıyla kabul etmiş Atatürk 

Türkiye’sinin bir ilahiyat fakültesi açmasının bir açıklaması olamayacağını öne 

sürmesi üzerine; dinin toplumda yaşayan sosyal bir gerçek olduğunun öncelikle 

görülmesi gerektiği belirtilir ve şunlar söylenir: “... Đnsanla kâinat arasındaki 

vasıtasız münasebetin türlü şekilleri vardır ve insanın metafizik mefhumlara bağlılığı 

bir vakıadır. Her metafizik kanaati bir başka metafizik kanaat istihlaf etmiş, fakat 

insan denen canlı, kendini aşan merfhumlara bağlanmaktan hali kalmamıştır. ... Din 

bugün için bir bakıadır, bir manevi ihtiyacın karşılığıdır. Din, muhtelif seviyelerdeki 

insanlara muhtelif tarzda hitap etmesini bilen müşterek bir iman mevzuu, müşterek 

bir metafiziktir. Dinin mevcudiyet sebebi ferdin ve cemiyetin aynı zamanda ıslahıdır. 

Din, ferdi insanlaştırmak ve cemiyetleri insanlara layık bir hale getirmek 

arzusundadır. ... Ne kadar garip görünürse görünsün, din müessesesinin cemiyet için 

faydalı bir istikamette devamını temin kaygısı onu kendi politik emelleri için bir 

vasıta olarak kullanılan teokratik devlette değil, belki camianın manevi huzurunu ve 

ferdlerin insanlık keymetlerini muhafaza yollarını arayan layık devletlerde tezahur 

eder. Zira layıklık, cemiyet içinde bir din müessesinin mevcut olduğunu tanımamak, 

onunla ilgilenmemek demek değildir.” Laikliğin ne olduğu ve Türkiye’deki 

insanların büyük bir çoğunluğunun Müslüman olduğunu ayrıntısıyla anlattıktan sonra 

dinin bir sosyal gerçek olarak bulunduğu; bu nedenle de devletin bu gerçeği 

görmezden gelerek dini hurafecilerin eline bırakamayacağı belirtilmiş; Đlahiyat 

Fakültesi’nin gerekliliği ve görevinin bu temeller üzerinde düşünülerek izah edilmesi 

gerektiği söylenmiştir. 

Bildirinin ilerleyen kısımlarında, Hür Gençlik Dergisi’nde Müslümanların da 

Türkiye’deki Hristiyan Cemaat gibi teşkilatlandırılması gerektiği söylenmesine karşı 

“Türkiye’de bir Đslam Cemaati ve bir cemaat teşkilatı mevzubahis olamaz. Zira 

bizzat Türk camiası müslümandır. Cemaatler azınlıkta kalanlar hakkındadır ve 

çokluğun behemahal bir azınlık gibi yaşaması için bir zaruret yoktur.” denmiştir. 

Ayrıca Hür Gençlik Dergisi’ndeki yazıda Türkiye’de başka dinlere mensup 

vatandaşlar da bulunuyorken Đslamiyet temelinde bir Đlahiyat Fakültesi’nin kurulması 

ve bu masrafların tüm halktan alınmasının yanlış olduğunun söylenmesine cevap 

olarak söylenir: “Aynı mahiyette bir iddia vaktiyle sol temayülü galip bir gazetede de  



 

 

95 

 

yapılmış ve müslüman memurlara devletten maaş olarak aldıkları paranın içinde 

umumî evlerin ödedikleri kazanç vergilerinin de dâhil bulunduğu ve bu sebeple bu 

paranın bir Müslüman için haram olması gerektiği hakkında da ileri sürülmüştü. Bu 

nevi safsatalar dini, ancak red ve cerh edilecek bir kılık, teshir ve tezyif edilecek bir 

kisve ile ortaya çıkarmak arzusunun muhtelif tezahürlerinden başka bir şey değildir.” 

Yine dergideki yazıda Ankara Üniversitesi’nde bir Đlahiyat Fakültesi açılmasıyla 

üniversitenin tarafsızlığına gölge düşüreceğinin söylenmesine cevap olarak, Đlahiyat 

Fakültesi’nin bir propaganda cihazı olmadığı; dinin ve mensuplarının cehaletin 

elinde tehlikeli bir alet olamaması için üzerine büyük görevler düşen bir müessese 

olduğu savunulmuştur. 210 

Diyanet Đşleri Başkanı Ahmed Hamdi Akseki’nin 26 Ağustos’ta yaptığı basın 

toplantısında din eğitimi ile ilgili görüşlerini sunmuştu. Akseki konuşmasında din 

eğitimi konusu üzerinde uzun zamandan beri durduklarını ve en sonunda bu konuyu 

hükümetin de kabul ettiğini belirtti. Din eğitimi için gerekli olan program ve kitap 

hazırlanması işlerinin kendilerine verildiğini söyledikten sonra Milli Eğitim 

Bakanlığı’ndan üç, Diyanet Đşleri’nden üç ve Đlahiyat Fakültesi’nden bir kişinin 

katılımıyla bir komisyon oluşturulduğunu ve bu komisyonun ilkokulların üçüncü, 

dördüncü ve beşinci sınıflarında okutulmak üzere kitaplar hazırladıklarını bildirdi. 

Verdiği bu bilgiler sonrasında din derslerinin sadece ilkokullarda değil ortaokul ve 

liselerde de verilmesi gerektiğini belirten fikirlerini açıkladı. Ayrıca mevcut haldeki 

imam hatip kurslarından da fayda beklenemeyeceğini söyledi. 211 

Din derslerinin ilk ve ortaokullarda zorunlu hale getirilmesi konusu üzerinde Milli 

Eğitim Bakanlığı’nda kurulan bir komisyonun çalıştığı ve bu çalışmalar neticesinde 

kitapların hazırlatılacağı; 18 Ekim tarihinde gazetelere yansır. Ayrıca din derslerinde 

dini bilgilerle birlikte abdest alma, namaz kılma gibi kısımların da gösterileceği 

belirtilmişti. 212 Diğer taraftan Ankara Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dekanı, 

Edebiyat Fakültesine bağlı ayrıca bir Đlahiyat şubesi açılacağı yönündeki iddiaları 

yalanlayarak; Edebiyat Fakültesine bağlı olarak bir Đslam Araştırmaları Enstitüsü 

açılacağını söylemişti. 213  

                                                
210 Ulus, 8 Mart 1950. 
211 Cumhuriyet, 26 Ağustos 1950. 
212 Cumhuriyet, 18 Ekim 1950. 
213 Cumhuriyet, 19 Ekim 1950. 



 

 

96 

 

Din derslerinin ilk ve ortaokullarda zorunlu hale getireceği konusu basına 

yansıdıktan sonra ciddi tartışmalar yaşanır. Asım Us, Vakit Gazetesi’nde yazdığı 

yazısında din dersi mecburiyetinin anayasaya aykırı olduğunu söylemiş, laikliğin 

anayasanın temellerinden biri olduğunu ve anayasanın ikinci maddesi ortada iken 

Milli Eğitim Bakanlığı’nın kendi başına böyle bir karar alamayacağını öne iddia 

etmişti. Us, Milli Eğitim Bakanlığı’nın bu kararı almasının sebebi olarak öğrenci 

velilerinin bunu istediğini söylemesinin kabul edilemez olduğunu söylüyordu. Đsteğe 

bağlı din derslerinin, hürriyet ve çok partili demokrasi rejimine geçildikten sonra 

halkın dini duygularının bir siyasi malzeme olarak kullanılmasının önlenmesi 

amacıyla getirildiğini fakat din derslerinin mecburi hale getirilmesiyle laiklik ve 

vicdan hürriyeti gibi prensiplere aykırı hareket edileceğini savunmuştu. Yazısını, 

DP’li Milli Eğitim Bakanlığı’nın eğitim politikasına öğrenci velilerinin mi yoksa 

anayasa hükümlerinin mi etki ettiğini sorarak bitiren Us, bakanlıktan bir açıklama 

beklediğini söylüyordu. 214 Din eğitiminin zorunlu olması konusuyla ilgili başka bir 

görüş ise Peyami Safa tarafından dile getirilir: “Bazı yazarlarımız din öğretimini 

mecburi bir hale getirmenin Anayasa'mızdaki vicdan hürriyeti prensibine aykırı 

olduğu iddiasındadırlar. ... Anayasa, gelişme çağında ve vâsiye muhtaç çocukların 

değil, reşîd olanların hak ve hürriyetlerini tayin eder. Yoksa çocuğu okula gidip 

gitmemekte de muhtar bir şahsiyet gibi görecektik. Çocuğun hürriyeti reşidin 

hürriyeti ile bir değildir. Okul eğitiminde ana-babanın vicdan hürriyeti de bahis 

mevzuu olamaz. Yoksa demokrasiye taraflar olmayan bir babanın çocuğuna okulda 

demokrasi terbiyesi verilmesinin de Anayasa'ya aykırı sayılması lazım gelirdi. ... 

Bizim ultra-laik yazarlarımız, laikliğin siyasî bir müessese olduğunu unuturlar ve laik 

devleti laik okulla karıştırırlar. Birçok laik memleketlerde okul siyasî bir müessese 

olmadığı için laik değildir yahut din ve dünya işlerinin birbirinden ayrılması din 

realitesinin okullarda top-yekün inkâr edilmesi için bir sebep değildir.” 215 Din 

eğitimi ile ilgili olarak yazılan başka bir yazıda da Đsmail Hakkı Baltacıoğlu, din 

eğitimine bilimsel olarak yaklaşmak gerektiğini savunuyor; özetle şunları 

söylüyordu: “"Din dersleri ahlak bozukluğunu önleyemez. Önce ahlâk neden 

bozuluyor, bunu incelemeliyiz. ... Ahlâk bozuluyor,   diyerek okulun tarafsızlığını 

bozmak, Kemalizm prensiplerini ters yüzüne çevirmek doğru olmasa gerek. ...  Din,  

                                                
214 Vakit, 19 Ekim 1950. 
215 Ulus, 16 Ekim 1950. 



 

 

97 

 

her şeyden önce bir inanç kurumudur. Đnandığı zaman ve inandığı sürece dinlidir. 

Oysaki ahlâk, inanç işi değil, eylem işidir, bizde din eğilimini devletin vermesi neden 

yanlıştır? Bizde, diyorum. Çünkü Türkiye tek dinli tek mezhepli bir ülke olsaydı 

durum o kadar güç olmayacaktı. ... Din öğretimi başkadır, eğitimi başkadır. Din 

eğitimi, din hayatı yaşayan bir çevrede, gerçek din hayatı yaşatarak verilebilir.” 216 

Ali Fuad Başgil’e göre ise devletin din eğitimi vermesi bir borçtu: “Mademki ana-

babalar çocuklarına dinî terbiye vermek ve onları hayat yolunda din maneviyatıyla 

teçhiz etmek hakkına milliktirler; o halde böyle bir terbiye vermeyi bil-fiil mümkün 

kılmak ve bu hususta ana-babalara yardım etmek, devletin vazifesidir. Çocuk 

velilerinin kanunen hakkı olan din terbiyesine devletin fiilî imkânlar vermesi laikliğe 

aykırı olmak şöyle dursun, devlet için bir borçtur.” 217 Nadir Nadi de Cumhuriyet’te 

yazdığı yazısında zorunlu din dersi kararına karşı çıkmıştı. Nadi öncelikle, bundan 

iki yıl önce okullara isteğe bağlı din dersleri konulduğunda üzüntü duyduklarını 

hatırlatmış ve bu duygu ve düşüncelerinin temelindeki fikrin laik devlet ışığı altında 

yürümek olduğunu ifade eder. Laiklik esasını benimsemiş bir memlekette 

vatandaşların vicdan hürriyetinin teminat altında olduğunu ve okullarda isteyen 

ailelerin çocuklarına din dersi alabilecekleri ortamı sağlamanın laik bir devletin 

görevi olduğunu söyleyen Nadi, ancak isteğe bağlı bile olsa bu hizmetin milli 

bütçeden karşılanmasının yanlış olduğunu ve bu eğitimi mecburi yapmasının 

mümkün olamayacağını; yapılırsa da bunun inkılâba aykırı olacağını vurgulamıştır. 

“Ana babaların yüzde doksan dokuzu okullarda din derslerine taraftardır, ne 

yapalım?” sorusuna Nadi şu cevabı verir: “Demokratik bir nizam kurmaya 

çalıştığımız yurdumuzda böyle bir düşüncenin altındaki sakatlığı hep birden ve 

derhal görmezsek, özlediğimiz nizama daha uzun zaman kavuşamayacağımızdan 

korkmalıyız. Ana babaların yüzde doksan dokuzu önünde hürmetle eğiliriz. Fakat 

geri kalan yüzde birin de hakkını çiğnememek şaniyle demokrasi, belki ekseriyetin 

idaresidir, fakat ekseriyetin tahakkümü asla. Ana babaların yüzde doksan dokuzu, 

hatta yüzde yüzü meselâ benim yazı yazmamı istemezse hükümet bu isteği yerine 

getirmekle mi mükelleftir? ... Demokratik prensipler, kanunlar ve nizamlar, hürriyet 

idarelerini ayakta tutan direklerdir. Đster bir kişi, ister bin kişi, ister memleket 

halkının tutan bunlardan bir tekini devirirse orada demokrasi tehlikeye girer ve  

                                                
216 Ulus, 17 Ekim 1950. 
217 Zafer, 30 Ekim 1950. 



 

 

98 

 

sonunda da yıkılır gider. Şu gerçeği unutmayalım: 14 Mayısa Türk inkılâbının ışığı 

sayesinde kavuştuk. Daha mesut yarınlara doğru ilerlemenin yolu o inkılâba sımsıkı 

bağlanmaktır. Sağa sola kaymalar bizi her an uçurumun kenarına sürükleyebilir.” 218  

Milli Eğitim Bakanlığı, zorunlu din derslerinin vicdan hürriyetine aykırı olacağı 

noktasında yapılan itirazlar sonucunda, din derslerine çocuklarının girmesini 

istemeyen velilerden alınacak yazılı belge ile bu öğrencilerin din derslerinden muaf 

olacaklarını açıklamıştır. 219  

Milli Eğitim Bakanlığı’nın adının karıştığı ve konuyla dolaylı da olsa ilgili olan bir 

tartışmadan bahsetmekte fayda var. 12 Aralık günü Cumhuriyet’te yer alan “Milli 

Eğitim Teşkilatı’nda çalışan kadınlar boyanamayacak” başlıklı haberde bakanlıktan 

yapılan bir açıklamayla, bakanlığa bağlı bütün dairelerde çalışan kadın memurların 

hiç bir şekilde ruj ve oje sürerek çalışamayacağı ve siyah önlük giymeye mecbur 

oldukları duyurulur. 220 Fakat daha sonraki bir gün yine Cumhuriyet’teki bir haberde 

Milli Eğitim Bakanı Tevfik Đleri’nin yaptığı bir açıklamayla, kendisinin kadın 

memurlarla ilgili bir tamim yapmadığını bildirdiği duyurulur. Ancak bakanın yaptığı 

açıklamada sarf ettiği şu cümle: “... Şimdiye kadar bakanlığıma ait dairelerde 

yaptığım teftişlerde kadın memurlarımızın sadelikten ayrılmadıklarını gördüm” her 

ne kadar reddedilse de bu konu hakkında bakanlıkta çeşitli konuşma ya da 

tartışmaların geçmiş olacağı akla gelmektedir. 221 Öyle ki 16 Aralık’taki şu haber bu 

tezi destekler. Öğretmenlerin ruj veya oje sürmemeleri için hiçbir talimat 

vermediğini söyleyen bakan, görev başındaki bayanların “memurlukla kabili telif bir 

sadelik içinde” olmalarını arzu ettiklerini belirtmiş ve gezdiği okulların hiçbirinde bu 

duruma aksi bir öğretmenle karşılaşmadığı için çok mutlu olduğunu söylemiştir. 222 

1951 yılında Vatan’ın Türk aydınları arasında laiklik, vicdan hürriyeti ve taassup 

konularında bir anket yaptığı ve gazetede yer alan anket sonuçlarına göre; hangi 

seviyede olursa olsun insanlığın bir iman aradığı ve ona bağlandığı; eğer herhangi bir  

                                                
218 Cumhuriyet, 31 Ekim 1950. 
219 Cumhuriyet, Vakit,  22 Ekim 1950. 
220 Cumhuriyet, 12 Aralık 1950. 
221 Cumhuriyet, 15 Aralık 1950. 
222 Cumhuriyet, 16 Aralık 1950. 



 

 

99 

 

dine bağlanmazsa herhangi bir anlamda bir puta tapacağı düşüncesi ortaya çıkmıştı. 
223 

Mecliste geçen tartışmalar, gazetelerde yer alan yazılar neticesinde, Türkiye’de din 

eğitimi konusunda farklı yaklaşımlar olduğu görülmektedir. Bir yaklaşıma göre din 

eğitimi laik bir sistemde okullarda verilmemesi gereken bir eğitimdir ve bu eğitim 

ailelere ve dini cemaatlere bırakılmalıdır. Başka bir görüşe göre ise din eğitiminin 

verileceği ortamı hazırlamak laik devletin temel görevidir. Fakat okullarda din 

eğitiminin verilmesi konusunda da kendi içinde farklı yaklaşımlar bulunmaktadır. 

Kimilerine göre okullarda verilen din dersleri isteğe bağlı olmalı ve bütçesi, dersi 

alan öğrencilerin aileleri tarafından karşılanmalıdır. Bunun aksi bir görüş de devletin 

din eğitim masraflarını karşılamak durumunda olduğudur. Din eğitiminin okullarda 

verilmesi gerektiğini savunanların başlıca gerekçeleri, halkın din eğitimi konusunda 

kendi haline bırakılırsa hurafelerle dolu bir din eğitimi alacakları hatta bu durumun 

yaratacağı boşlukta dini duyguları politik olarak kullanmak isteyecek siyasi grupların 

eline düşecek olmaları inancıdır. 1945 sonrasında CHP hükümetinin başlatmış 

olduğu eğitim düzenlemeleri, DP hükümeti döneminde çok daha ileri götürülmüş bu 

yüzden de laikliğe ihanetle fazlaca suçlanmıştır. 

3.2.5 Diyanet Đşleri Başkanlığı’na Özerklik Kazandırılmasıyla Đlgili Tartışmalar 

23 Mart 1950’de mecliste görüşülüp kabul edilen “Diyanet Đşleri Başkanlığı teşkilat 

ve vazifeleri hakkındaki...” kanun diyanet işlerinde birçok yenilik getirmişti. 

Tarhanlı, bu kanunu, 1945 sonrasında, 1947’deki CHP VII. Kurultayı’nda da etkili 

olan dinsel anlamda iyimser havanın bir yansıması olarak değerlendirir. 224 Bu 

değişiklikten önce 14 Şubat’ta mecliste yapılan 1950 yılı bütçe görüşmelerinde 

Diyanet Đşleri ile ilgili bazı tartışmalar yaşanmış ve Başbakan Günaltay çeşitli 

açıklamalar yapmıştı. Özellikle Millet Partililerin, Diyanet Đşleri Başkanı’nın 

hükümet adına siyasi propaganda anlamına gelecek hareketlerde bulunduğu iddiası, 

başbakan tarafından reddedilmişti. Ayrıca diyanet işlerinin özerk bir yapı haline 

gelmesi konusunda da fikirlerini ifade eden Başbakan, Ortodoks Patrikliği’ni örnek 

göstererek; bu teşkilatın dört yüz yıldan beri kendi dini teşkilat yapısını ve  

                                                
223 Vatan, 9 Nisan 1951. 
224 Tarhanlı, a.g.e., s. 46. Diyanet Đşleri Başkanlığı hakkında ayrıntılı tarihi ve hukuki bilgi için bu 
kaynağa bakınız. 



 

 

100 

 

kurumlarını idare etmeye alışkın olduklarını ancak Müslüman cemaat için bunun 

farklı olduğunu belirtti. Cumhuriyetin ilanına kadar din teşkilatının devlet teşkilatı 

içinde yer aldığını; bu nedenle Müslüman cemaatin dini müesseselerin idaresine 

alışkın olmadığını ve her şeyi devletten beklediğini söyledi. Köylerdeki camilerin 

tamirlerinin bile hükümetten beklendiğinin altını çizen başbakan, bu durumu 

değiştirmek için gerekli hazırlıklar içinde olduklarını bildirmişti. Diyanet Đşleri 

Başkanı’nın dini hususlarda hükümetin emrinde olduğu iddialarına karşı Diyanet 

Đşleri Başkanı’nın hür olarak istediği yere gidip gerektiğinde Müslümanlara dini ve 

ahlaki nasihat verebilir cevabını vermiştir. 225 

5 Haziran’da basına “Diyanet işleri müstakil hale getirilecek” başlığıyla duyurulan 

haberde “din ile devlet işlerini ayıracak ve din müessesini tahkim edecek bir kanun 

tasarısı hazırlanması ısrarla bahis mevzuu edilmektedir” denmiş ve DP’nin Diyanet 

Đşleri’ni hükümetin etki alanı dışına çıkarmaya hazırlandığı yazılmıştı. 226 16 

Haziran’da Ordu Milletvekili Feyzi Boztepe meclise sunduğu takrirde, başbakanlığa 

bağlı olan Diyanet Đşleri’nin tamamen bağımsız olmasını istemişti. 227 Boztepe, soru 

önergesine geçmeden önce yaptığı konuşmada CHP’nin laikliğe bağlı olduğunu çok 

sık vurguladığını ancak uygulamada bunun böyle olmadığından bahsetmiş, laikliğin 

tanımından hareketle nasıl ki dine dayalı devlet sistemleri laikliğe zıt ise devlete 

bağlı din sistemi de laikliğe o ölçüde zıttır demişti. Sonrasında sunduğu soru önergesi 

özetle şöyleydi: “Bugün Başbakanlığa bağlı olarak idare edilmekte olan Diyanet 

Đşleri’nin üniversitelerimize benzer şekilde tamamen müstakil bir hale getirilmesi ve 

muhtariyetlerinin kabul ve ilanı icab eder. ... ” 228  

M. Raif Ogan, “Diyanet Đşlerinin muhtariyeti” başlıklı yazısında, eğer laiklik ilkesi 

devletin iman ve vicdan hürriyetini tamamıyla kabulü anlamına geliyorsa; diyanet 

işlerinin hiç olmazsa üniversiteler kadar muhtariyete kavuşması gereklidir demişti. 

Ogan, özerk bir diyanet işlerinin görevlerini şu şekilde sıralar: “Din adamlarının 

yetiştirilmesi, cami, mescit, vesaire misillû ibadet ve hayır yerlerimizin imarı, 

bunların idamesine muktezi memurlar ve müstahdemlerin terfihi, iman ve ibadetlere 

mütellik sualler ve müşküllerin salâhiyetle cevaplandırılması, islâmiyetin yurttaşlar  

                                                
225 Ulus, Vakit, 15 Şubat 1950. 
226 Son Posta, 6 Haziran 1950. 
227 Son Posta, 17 Haziran 1950. 
228 Zafer, 17 Haziran 1950, Sebilürreşad, Temmuz 1950, sayı: 83. 



 

 

101 

 

arasında beraberlik, islâm camiasiyle kardeşlik, insanlık âlemi ile iyi arkadaşlık 

teminindeki yüksek hikmetlerinin, insanı dünyada saadete manevî hayatta huzura 

ulaştıran ahlâkî esaslarının talim ve irşatla neşri, din ve ahlâk bakımından lüzumlu 

mevzular hakkında telif, tercüme eserler çıkarılması, ibadetlere ve ibadethanelere 

müteallikve bilhassa dünyayı ateşe veren en korkunç bir illet olan komünistlikle 

mücadele vesaire misillû birbirinden mühim vazifeleri vardır ki bütün bunlar; muhtar 

bir salâhiyet, geniş bir bütçe olmayanca başarılamaz.” Ogan, Đslam’da birçok mezhep 

olduğu ve bu nedenle bu mezheplerin hepsinin bir merkeze nasıl bağlanabileceği 

sorusuna, Đslam’daki iman anlayışının bu birlikteliği sağladığı cevabını vermiştir. 229 

1951 yılında Tokat Milletvekili Ahmet Gürkan tarafından meclise sunulan Diyanet 

Đşleri Başkanlığına özerklik verilmesi ve vakıfların da Diyanet Đşleri Başkanlığına 

bağlanması hakkında kanun teklifi şöyleydi:  

“430 sayılı tevhidi tedrisat kanunile din tedrisatı yaptırmakla vazifelenen Maarif Vekâletinin 

bu vecibesini ifa etmemesi yüzünden 26 yıldır milletimizin çektiği mânevi iztıraba son verir 

ümidile hazırladığım kanun teklifimin gerekçesi aşağıdadır. Maarif vekâletinin eski iktidar 

zamanında deve kuşu siyaseti güderek; din tedrisatı yaptırmam. Çünkü lâik bir idarenin, 

uzvuyum, bu iş Diyanet işleri Başkanlığına veya başka bir teşekküle de devir etmem. Çünkü 

işin içinde ders okutmak vardır ki benim vazifemdir cevabını andıran hareketleri, 

milletimizin vicdanında manevî boşluklar husule getirmiş, onu sonsuz azaplara sevk etmiş, 

böylece din ve vicdan hürriyetine en ağır bir darbe teşkil etmiştir. Bir tarafta % 3 nisbetini 

aşmıyan gayri müslüm halk, tam bir vicdan hürriyeti içinde din tedrisatına devam eder, hatta 

ihracat yapabilecek miktarda din mütehassısı yetiştirirken, diğer tarafta % 97 nisbetinde olan 

büyük Đslâm kütlesi bu en aziz hakkından mahrum edilmiştir. Bu mahrumiyet acısı içinde 

uzun senelerdir kıvranan o büyük Türk milleti, kendi iradesile iktidara getirdiği ve onun ilk 

hakiki mümessili olan Büyük Millet Meclisinden bu mevzuda yalnız şunu istiyor: % 3 gayri 

müslimlerin mâlik oldukları din serbestîsi ve vicdan hürriyeti kadar bir hürriyet! ... 

Dini tahsil müesseselerinin açılması ve Vakıflar Đdaresini Diyanet Đşleri Başkanlığına 

Bağlanması hakkında kanun: 

Madde: 1 — Diyanet Đşleri Başkanlığı, Müftü ve vaazların hususi bir seçim kanunile intihap 

edecekleri yüksek din mütehassıslarından müteşekkil 12 kişilik müşavere heyeti arasından 

gizli reyle seçilen bir başkan tarafından ve ihtiyacı da devlet bütçesinden temin edilmek 

şartile tam bir muhtariyet halinde idare olunur.  

Madde: 2— Diyanet işleri Başkanlığı; imam, hatip, vaiz, müftü ve yüksek din mütehassısları 

yetiştirmek gayesile orta, lise ve yüksek kısımları havi meslekî tahsil müesseseleri ve ayrıca  

                                                
229 Sebilürreşad, Eylül 1950, sayı: 87. 



 

 

102 

 

kurslar açmıya, dinî neşriyat yapmak üzere dergiler çıkarmaya ve radyo tesisleri kurmaya 

vazifelidir.  

Madde: 3 — Vakıflar genel Müdürlüğü bütün tesis ve teşkilâtile birlikte Diyanet Đşleri 

Başkanlığına bağlanmıştır.  

Madde: 4 — Dinî müesseselerin yaşaması için yapılacak vakıflar medenî kanununun 

memnun hükümlerinden müstesnadır. 

Madde: 5 — Bu kanunla alâkalı seçim ve sair kanunlar, en geç altı ay içinde T.B.M.M. 

Başkanlığına sevk edilmiş olacaktır.  

Madde: 6 — 429 sayılı kanunun 3 ve 7. maddelerile 430 sayılı kanunun 2,3 ve 4.  maddeleri 

lağvedilmiştir.  

Madde: 7 — Birinci ve beşinci maddelerin tatbikinden sonra diğer maddelerin tatbikine 

geçilir. 

Madde: 8 — Bu kanun neşri tarihinden itibaren mer'idir.  

Madde: 9 — Bu kanunu Bakanlar Kurulu yürütür.” 230 

Başbakan Adanan Menderes yaptığı bir açıklamada Diyanet Đşleri Başkanlığı’nın 

bağımsız olduğunu ve hiçbir şekilde baskı altında olmadığını belirtmiş; ayrıca bir 

milletin çoğunluğunu oluşturanların cemaat şeklinde teşkilatlanmasının doğru 

olmadığını savunmuştu. 231 

3.2.6 Mareşal Fevzi Çakmak’ın Cenaze Töreniyle Đlgili Tartışmalar 

Mareşal Fevzi Çakmak 10 Nisan 1950’de Teşvikiye Sağlık Evi’nde vefat etmiştir. 232 

Ulus Gazetesi’nde yer alan habere göre cenazenin 12 Nisan Çarşamba günü Beyazıt 

Camiinden kaldırılacağı sonrasında yapılacak askeri ve resmi tören ardından Eyüp’te 

bulunan kızının mezarının yanına defnedileceği bildirilmiştir. Ayrıca fahri başkanı 

olduğu Millet Partisi’nin de ilgili komutanlığa başvurarak cenazenin Beyazıt’taki 

parti binası önünden geçirilmesini istemiştir. 233 Vakit Gazetesi’nde cenaze töreninin 

programı ayrıntılı olarak verilmiştir. Birinci Ordu Müfettişliği tarafından hazırlanan 

tören programı, tam anlamıyla bir askeri programdır ve çok sayıda askeri birliği 

temsilen mangaların katılımı planlanmıştır. (Đlerde anlatılacak olan cenaze töreninde 

yaşananların anlaşılabilmesi için bu kısımlar verilmektedir.) Törendeki yürüyüş sırası 

ilgili komutanlık tarafından şu şekilde açıklanmıştır: merasim komutanı, atlı polis 

müfrezesi, süvari bölüğü, piyade alayından iki tabur, askeri lise taburu, deniz bölüğü,  

                                                
230 Sebilürreşad, Nisan 1951, sayı: 99. 
231 Sebilürreşad, Mayıs 1951, sayı: 103. 
232 Vakit, 10 Nisan 1950 
233 Ulus, 11 Nisan 1950. 



 

 

103 

 

polis müfrezesi, piyade alayının üçüncü tabur komutanı, 23. Tüm. Bandosu, deniz 

bandosu, cenazeyi taşıyan top arabası,  mareşalin Đstiklal madalyasını taşıyan subay, 

aile erkânı ve akrabaları, bakanlar ve milletvekilleri, vali ve ordu müfettişi,  kor 

diplomatik, kara, hava, deniz subayları, üniversite rektörleri, dekanları ve 

profesörleri, başbakanlık müfettişleri, adliye erkânı, genel meclis üyeleri, defterdar 

çalışanları, emniyet müdürlüğü çalışanları, diğer devlet kurumu müdürleri, parti 

erkânı, halk ve çeşitli askeri birlikler... Yapılan açıklamada cenazeyi takip edenlerin 

protokol sırasına uymalarının düzenlenmesi için Đstanbul Emniyet Müdürlüğü’nün 

görevlendirildiği belirtilmiştir. 234  

Ulus Gazetesi’nin cenazenin kaldırılacağı günkü basımında Fevzi Çakmak’tan şu 

cümlelerle bahsedilmiştir: “Millî Mücadele tarihimizin kahraman ve fedakâr 

simalarından biri olarak adını ebedileştirmiş bulunan Mareşal'i toprağa verirken 

bütün ömrünü harp meydanlarında millet ve memlekete hizmetle geçirmiş olan bu 

değerli vatan evlâdının aziz hatırası önünde saygı ile eğiliyoruz. Büyük Türk 

Milletine, Kahraman Türk Ordusuna ve rahmetlinin kederli ailesi ne taziyelerimizi 

tekrarlarız.” CHP Đl Đdare Kurulu şu tebliği yayınlamıştır: “ Đstiklal Savaşının 

mümtaz simalarından büyük asker ve aziz Mareşal Fevzi Çakmak’ın irtihalinden 

dolayı duyduğumuz teessür derindir. Bu teessüre gönülden iştirak ettiklerini 

yakından bildiğimiz bütün CHP’li arkadaşların bilhassa ocak, bucak ve ilçe 

başkanlarımızın cenaze merasiminde hazır bulunarak son ihtiram vazifelerini ifa 

etmelerini rica ederiz.”  

Mareşal’in ölümünden sonra gerçekleşen olayların başlangıcını Đstanbullu ve 

Ankara’dan gelen üniversitelilerin yaptığı toplantı oluşturmuştur. Ulus’un 

“Üniversite Talebe Birliğinin Toplantısı” başlığıyla bildirdiği haber özetle şöyledir: 

“Mareşal Fevzi Çakmak’ın ölümü Đstanbul ve Ankara’dan gelen üniversiteliler 

arasında da derin teessür uyandırmış ve bir kısım gençler dün akşam bazı matbaaları 

ziyaret ettikleri ve Radyoevi önünde neşriyatın durması için protesto gösterileri 

yaptıkları gibi bugün de gerek üniversitede derslerin resmen tatil edilmemiş olması 

gerek bayrakların milli matem alameti olarak yarıya indirilmemiş bulunması ve 

radyonun neşriyatına devam etmesi dolayısıyla muhtelif saatlerde muhtelif gruplar 

halinde bu gösterilerini tekrarlamışlardır. Üniversite Talebe Birliği öğleden sonra  

                                                
234 Vakit, 11 Nisan 1950. 



 

 

104 

 

Marmara lokalinde bu maksatla bir toplantı tertiplemiştir. ... Ankaralı bir talebe 

aşikâr surette bir Millet Partili olarak konuşmuş ve hava böylece biraz da politik 

mahiyet arz etmiştir.” Toplantıdan çıkan üniversiteliler Taksim’e yürümüşler ve bu 

sırada zabıtayla çatışmışlardır. Daha sonra Radyoevi’ne tekrar giderek yayının 

durdurulmasını talep etmişlerdir. Bunun sonucunda radyo, akşam yayınını tamamıyla 

aziz ölüye tahsis ettiğini, ertesi gün tören esnasında tamamen durduracağını 

açıklamıştır. Radyoevi’nden ayrılan 80 kişilik bir grup Đstiklal Caddesi’ndeki sinema 

afişlerini yırtmış, sinemaların ve eğlence mekânlarının kapatılması için girişimde 

bulunmuşlardır. Tüm bu olaylar sonrasında bir açıklama yapan Talebe Birliği, 

birliğin yalnızca lokaldeki toplantıdan sorumlu olduğu, diğer olaylarla ilgisi 

olmadığını bildirmiştir. Diğer taraftan üniversitelerde öğrenime ara verilmiş, cenaze 

töreni sırasında cenazenin geçeceği yollardaki dükkânların kapatılması 

kararlaştırılmıştır.  235 

Zafer Gazetesi’nde cenaze töreni ile ilgili yer alan haberler de özetle şöyledir: 

“"Büyük ve kahraman asker Mareşal Fevzi Çakmak'ın ölümünün memlekette ve 

bütün yurt dışında uyandırdığı derin teessür devam etmektedir. Dün... şehrimizde 

birçok eğlence yerleri kendiliklerinden müesseselerini kapatmakla umumi teessüre 

ve matem havasına iştirak etmişlerdir. Gazetemiz de ebedi istirahatgâhına tevdi 

edileceği bugün Mareşalin hatırası önünde saygı ile eğilerek kendisine rahmet ve 

Türk milletine tekrar başsağlığı diler.  

Mareşal'in ölümünden sonra Ankara ve Đstanbul radyolarının neşriyatında hiçbir 

değişiklik yapmamaları ve müzik neşriyatına devam etmeleri, şehrimizdeki yüksek 

tahsil gençliği arasında büyük bir teessür uyandırmıştır. Müteaddide gruplar dün 

akşam gazete idarehanelerine müracaatla teessür ve protestolarının alakalı 

makamlara duyurulmasını istemişlerdir. Bu sabah Tıp Talebe Yurdu ikinci şube 

öğrencileri radyoların devamlı müzik neşriyatını protesto eden bir telgraf çektikleri 

gibi müteaddit üniversiteli gençler namına hu sabah Başbakan'a ve diğer yüksek ve 

alakalı makamlara telgraflar çekilmiştir.” 236 

Cenaze töreninin ertesi günü gazeteler şu haberlerle duyurmuştur: 

Gece Postası:  

                                                
235 Ulus, Vakit, 12 Nisan 1950, Bkz. EK.7. 
236 Zafer, 12 Nisan 1950. 



 

 

105 

 

“Milli Kahramanın Cenazesi Büyük Bir ihtifalle Kaldırıldı.”, “Şanlı bayrağımıza sanlı 

cenaze, on binlerce gencin ve halkın bir ağızdan getirdiği tekbir ve ilâhilerle Nişantaşı’ndan 

Beyazıda eller üstünde taşındı.”, “Namazdan sonra gençler cenazeyi Beyazıt camimin başka 

kapısından çıkararak Eyübe el üstünde götürdüler. Bu vaziyette askeri merasim yapılamadı.”, 

“Taksim meydanı mahşeri bir hal almıştı. Cenaze alayının yaklaştığını belirten tekbir ve ilahi 

sesleri üzerine koca meydan huşua bürünmüştür. Bütün dükkanların kepenkleri kapalı, 

bayrakları yarıya indirilmişti.” 237 

Son Posta’da Selim Ragıp Emeç’in kaleme aldığı yazıda, olaylardan resmi 

kurumların sorumlu tutulduğu görülmektedir: 

“Esasen idarecilik denen hükümet etmenin bir icabı da uzağı görmek değil midir? O halde, 

bir ölüm haberi, bir radyo yayımının çerçevesine girerken, onun alacağı yer, bir köçekçinin 

yanı başı mı olmalıdır? ... Bu meselede Fevzi Çakmak’ın siyasi hüviyeti yoktur. Daha 

doğrusu siyasi hüviyet diye kendisine giydirilmek istenmiş olan libas, esasen böyle bir şey 

taşımaya alışmamış olan bedeninde, daime iğreti durmuştur. ... yüksekliği bir miktar normali 

aşmış bir heyecan nöbetinden başka bir mahiyet izafe edilmemek lazım gelir. Bundan 

bilistifade bir takım «siyasiyûn»; bu gibi ahvalde temiz in sanların arasına karışmaları 

mümkün ve tabii olan bulanık suyun balık avcıları ve muhterem bir ölünün umumi saygı 

toplayan cenazesinin kenarına sinen din istismarcıları da görülmüşse; bütün ilhamını büyük 

inkılâbından alan Türk cumhuriyeti kanunları, onların yakasına sarılmalıdır. Çünkü 

memleketin reha ve beka zarureti kadar Atatürk’ün manevî varlığının işareti de bu merkezde 

tecelli etmektedir.” 238 

Ulus Gazetesi:  

“Cenazeyi yüz bini aşan muazzam bir insan seli takibetti. Tekbir ve tehziller arasında tabut, 

Nişantaşı’ndan Eyüb’e eller üzerinde taşındı.” 239 

Vakit Gazetesi: 

“... Cenazenin top arabasına konmasına memur vazifeli subaylarla, cenazeyi elleri üzerinde 

taşıyarak götürmek isteyen halk ve gençler arasında şiddetli çatışmalar oldu. Bu vaziyet 

karcısında tabutun top arabalarına konma imkânı ortadan kalktı ve merhumun tabutu böylece 

eller üstünde taşınmağa devam edildi. Kalabalık önüne geçilmez bir sel halini almıştı. Cenaze 

alayı intizamı kaybetti. Halk bandoların matem marşı çalmalarını da Đstemediler ve 

çaldırmadılar.”  

Asım Us’un “Politikacıları Yüksek Tahsil Gençliğinden Ayırmalı” başlığıyla yazdığı 

yazıda, Mareşal’in ölümünün yarattığı tesir ile yaşanan olayları normal görmek hatta  

                                                
237 Gece Postası, 13 Nisan 1950. 
238 Son Posta, 13 Nisan 1950. 
239 Cumhuriyet, 13 Nisan 1950. 



 

 

106 

 

bundan gurur duymak gerektiğini belirtmiştir. Milli mücadele ruhunun yaşadığını 

gösteren bu sevginin ülkenin geçmişte olduğu gibi gelecekte de garantisi olduğunu 

söylemiştir. Ancak devamında Mareşal’in adını son günlerde politikaya alet etmek 

isteyenler olduğunu iddia etmiş ve Mareşal’in hasta yatağında kendini bilmez bir 

şekilde yattığı sırada onun imzası ile Millet Partisi adına seçim beyannamesi 

yayınlanmış olmasını bu iddiasına bir delil olarak sunmuştur. Ayrıca Đstanbul’da 

yaşanan olaylarda üniversiteli gençlerin arasına partililerin karıştığı ve bunlardan 

bazılarının tutuklandığının Emniyet Müdürlüğü’nce duyurulduğundan bahsetmiş, 

seçimlere bir ay kala yaşanan bu olayların, seçimler sırasında yaşanması durumunda 

çok daha ağır hadiselere sebep olabileceğini belirtmiştir. 240 

Zafer Gazetesi: 

“Vefatı bütün yurtta derin teessür uyandıran Mareşal Fevzi Çakmak'ın cenazesi dün 

üniversite gençliği ve halk tarafından büyük merasimle kaldırılmıştır. Gençlerin elleri üzerine 

verilen tabut caddede görüldüğü vakit bir cenaze arabasının peydah olması gençleri galeyana 

getirdi. Cenaze arabası istemiyoruz, diye bağırdılar. Mareşal'in tabutu, nöbet değiştire 

değiştire gençliğin elleri üzerinde ilerlemeye başladı. Bu ara şehrimizin en güzel sesli 

hafızlarından elli kadarı başta imam olduğu halde tekbir getirmeğe, ilâhiler, dualar okumaya 

başladılar. Cenazenin arkasından gelen ve her an büyüyen kalabalık da bir ağızdan bu 

tekbirlere ve dualara iştirak ediyordu.” 241 

Vatan Gazetesi: 

“Halk caddelerden tekbir ve tehlil okuyarak geçti. Tertip edilen askeri merasim yapılamadı. 

Halk cenazenin top arabasına konmasına müsaade etmedi. Bazı tahrikçiler yol boyundaki 

camilerin minarelerinden Arapça ezan okudular.” 
242 

Cenaze Töreni sonrasında Yaşanan Tartışmalar: 

Cenazenin ardından ilerleyen günlerde, cenaze töreni öncesinde ve cenaze töreni 

sırasında yaşanan olaylarla ilgili tartışmalar irtica ve siyasi tartışma alanına 

kaymıştır. Gazeteler çok farklı yorumlarla olayları günlerce manşetlerine 

taşımışlardır. 

Ulus Gazetesi: 

                                                
240 Vakit, 13 Nisan 1950. 
241 Zafer, 13 Nisan 1950. 
242 Vatan, 13 Nisan 1950. 



 

 

107 

 

“Đstanbul Adliyesince 74 kişi tevkif edildi. Mareşalin cenaze merasimi sırasında irticakârane 

mahiyette bazı hareketlere teşebbüs eden yüz kişi de nezaret altına alındı. ... Cenaze töreninin 

havasından istifade ederek tahrikçi ve irticai hareketlerde bulunan kimseler tamamıyla tespit 

edildikten sonra bu şahısların da yargılanmalarına başlanacaktır. ... Arapça ezan, kamet ve 

salâvat okuyarak merasim yaptıkları tespit edilen 37 kişi sorguya çekildikten başka yüze 

yakın kimse de nezaret altına alınmıştır.” 243 

“Kırk bir sene sonra” başlığıyla yazılan makaleye, cenaze törenindeki olayları 31 

Mart ayaklanmalarındaki olaylara benzeterek başlayan Hüseyin Cahit Yalçın, 

Đstanbul sokaklarında 41 sene sonra tekrar tekbir seslerini duymanın korkusunu 

yaşadığından bahsetmiştir. Olaylarla ilgili bazı makalelerden şu alıntıları yapmış: 

“Bugünlerde memlekette bazı irtica alâmetleri belirdi. Ankara ve Đstanbul gibi büyük 

şehirlerde hafiften esmeye başlayan bir irtica havası kayıtsızlıkla karşılanacak bir şey 

değildir.” “Karıştırıcı unsurlar gençliğin yüksek hareketine fesat kattılar, nezih bir 

matem gününü sokak ortası nümayişine çevirdiler. Bu hak, bu şekliyle bu 

memlekette kimseye verilmiş değildir.” ve sözlerine Millet Partisi’ni kastederek “bu 

memlekette siyasi parti namını kendilerine bir siper olarak kabul etmiş bir takım 

tahrikçiler var ki bunlar halkın kalbinden kanun korkusunu kaldırmayı kendilerine 

gaye bildiklerini açıktan açığa ileri sürmüşlerdir” diyerek devam etmiştir. Kanun 

korkusu yerine Allah korkusu toplumlarda insanları barış ve düzenli bir şekilde 

yaşatmaya yeterli olsaydı hükümetlere, kanuni güçlere ne gerek kalırdı, sadece Allah 

korkusuyla yaşayan bir ülke var mıdır diye soran Yalçın, törende olayları çıkaran ve 

halkı kışkırtmaya çalışanları muhterem bir ölünün üzerinden siyaset yapmakla 

suçlamıştır. Yalçın makalesine, şu sert ifadelerle devam etmiştir: “Türk vatanının en 

baş düşmanı olan komünizm, açık yüzle meydana çıkamaz. Fakat o bugün bir 

yobazdır, koyu sofudur, halis Müslüman’dır. Başka bir vesilede en ileri bir hürriyet 

severdir, en koyu bir demokrattır. Başka bir zaman, o en halis bir vatansever 

maskesiyle içimize karışır. Mütereddi, bozuk kafaların, anmak fakat haris ve 

düşüncesiz vicdansızların ağzından önün telkinleri ortaya yayılır. Tekbir sesleri 

altında onun hain ve düşman propagandası gizlenir. Ateşin körüğü onun elindedir. O 

hiç bir fırsatı kaçınmaz, işte örneği meydanda.” 244 

                                                
243 Ulus, 14 Nisan 1950. 
244 Ulus, 15 Nisan 1950. 



 

 

108 

 

Yalçın, kaleme aldığı başka bir makalede Đstanbul’da yaşananların “muhtelif 

unsurların birbirlerine karışarak muğlâk bir Đstanbul nümayişi vakası ihdas ettikleri 

kanaatini” verdiğini ortaya koymuştur. Bu unsurlardan ilk göze çarpanın Millet 

Partisi olduğu ve bu partinin, cenaze töreninde hükümetin ve resmi makamların 

Mareşal’e karşı hürmette kusur ettiğini söyleyerek propaganda yaptığını iddia 

etmiştir. Bu propagandanın temelinde yatan nedenin ise Mareşal’in kurucu üye 

olduğu Millet Partisi’nin, Mareşal’in ölümü sebebiyle dağılacağı korkusu olduğunu 

öne sürmüştür. Yalçın söyle devam etmiştir: 

“Kullandıkları en birinci silâh halkın hissiyat-ı diniyesini âlet etmek ve irticai kendilerine suç 

ortağı yapmak olmuştur. Zaten öteden beri mutaassıp ve mürteci güruhu memlekette tekrar 

diriltmek için ellerinden geleni yapıyorlar ve kendilerinin Allah'tan korkanlar Partisi 

olduklarını söyleyip duruyorlardı. Kanunlara karşı alenen düşmanlık bayrağını açmışlar, 

halkın kalbine Allah korkusunu yerleştirmek bahanesi altında evvelâ halkın kalbinden kanun 

korkusunu çıkarmak için çalışmağa başlamışlardı. Mareşal'in vefatı karşısında yalnız bir şey 

düşündüler: Parti namına, daha doğrusu şahısları hesabına bundan istifade. Velev ki 

emellerine erişmek için muhterem Mareşal'in tabutunu çiğnemek pahasına olsa bile. Buna 

muvaffak olamadıklarını görmek şu çirkin hâdise içinde vatan hesabına büyük bir 

memnuniyet teşkil eder. Çünkü Đstanbul’da yaratılan irtica kaynaşmaları sağduyu sahibi 

bütün vatandaşlarda bir uyanıklık ve bir nefret doğurmuştur. ... Millet Partisinin tutuşturmak 

istemiş olduğu bu irtica hadisesinde Müslümanlık ve Türklük düşmanı ve yabancı unsurların 

da faaliyetini sezmemek imkânsızdır. Bunların vatanımızda en ziyade irtica ruhunu 

körükleyerek ortalığı karıştırmağa çalıştıkları, tahakkuk etmiş bulunuyor.” 245 

Yine Yalçın’ın yazdığı bir yazıda, yaklaşan seçimlerde CHP’ye yeniden vatanı 

kurtarmak vazifesinin düştüğü belirtilmiştir. Kurtuluş mücadelesinde vatanın yabancı 

istilası ve padişah zulmünden kurtarıldığını bu kez de demokrasinin anarşi ve 

irticadan kurtarılması gerektiğini iddia etmiştir. Yalçın yine çok sert ifadeler içeren 

şu sözleri sarf etmiştir: “... Bir taraftan irticaın kara yüzü kendisini göstermeğe 

başladığı gibi diğer taraftan da Türk Milletini içinden yıkmak isteyen dış 

düşmanların ve içerideki ajanlarının faaliyeti güze çarpıyor. Birtakım beyinsizlerin 

de ortadaki davanın dehşetini fark etmeden, particilik namına bu patırtıya katılmaları 

ortaya öyle bir manzara çıkarıyor ki parti ihtiraslarına kendilerini kaptırmayan ve  

                                                
245 Ulus, 16 Nisan 1950. 



 

 

109 

 

memleketin saadetinden ve ilerlemesinden başka bir şey düşünmeyen büyük 

vatandaş kitlesini uzun uzun düşünmeğe sevk etmiştir.” Yalçın’ın yazının devamında 

sarf ettiği cümleler bir anlamda yaşanan olayların siyasete, CHP yararına alet 

edilmesi anlamına gelebilir. Yalçın şunları söylemiştir: “Ortalığı karartan bu karışık 

ve ürkütücü hava içinde bu memlekette hak, hürriyet, intizam, asayiş ve ciddiyet 

namına yegâne ışık Halk Partisidir, irticaın bu memlekete getireceği vahşet ve 

zulmünden korkan, anarşinin dökeceği kanlardan titreyen temiz yürekli vatandaşlar 

memleketi kurtarmak için tutunacak bir nokta aradıkları zaman ellerini ancak Halk 

Partisine uzatabilirler. Çünkü Halk Partisi tecrübe edilmiştir. Ne yapacağı ve bu 

memlekete ne getireceği malûmdur. ... Başka partiler bize ne getiriyor? Bu bir 

meçhuldür. Fakat azıcık düşünecek olursak bu meçhulün karanlıkları arasında bazı 

şeyler sezebiliriz. Millet Partisi denilen teşekkülden bahse lüzum görmeyeceğim.   O 

malûm. Demokratlara gelince, millet, Demokrat Partiyi büyük bir ümit ve 

memnuniyetle karşıladı. Fakat Demokrat Parti daha Kendi içinde bile bir idare ve 

intizam temin edemeyerek hakkındaki itimadı zedelediği gibi demokrasiyi kendi 

içinde bile tatbikten aciz kalarak herkeste hayal sukutu uyandırdı. Bir muvazaa 

isnadından korkacak kadar zayıf bir karakter eseri göstererek haksız ve esassız 

nümayişler ve gürültülerle memleketin sükûnunu bozuldu.” Yazısını; normal 

zamanlarda olsa iktidarın el değiştirmesi düşünülebilirdi ama günün zor koşulları 

altında ne olduğu belli bir partiden yani CHP’den vazgeçilmemesi gerektiğini 

söyleyen Yalçın, seçimler öncesinde yaşanan bu olayı son tahlilde CHP yararına 

kullanma anlamına gelen bu yazıyı kaleme almıştır. 246 

Cenaze sonrasında bu kez Ankara’da, Ticani Tarikatı tarafından irtica hareketleri 

olarak nitelendirilen bazı olaylar gerçekleştiği ve bu durumun üniversite gençliği 

arasında büyük bir infial uyandırdığı haberi 16 Nisan Ulus Gazetesi’nde yer almıştır. 

Haberde Milli Türk Talebe Birliği’nin yayınladığı şu beyanname verilmiştir: “Son 

günlerde memleketin muhtelif yerlerinde beliren mevziî bazı irtica hareketleri 

mevzuunda Millî Türk Talebe Birliği şunları açıklamak ihtiyacını duymuştur. Türk 

gençliğinin inkılâbı bütün mana ve icaplarıyla benimsemiş olduğunu bizim gibi 

herkesin katiyetle bilmesini istiyoruz. Ve gene herkesin çok iyi bilmesini istiyoruz ki 

inkılâbın ruhuna halel getirecek her teşebbüs karşısında daima biz Türk gençlerini  

                                                
246 Ulus, 17 Nisan 1950. 



 

 

110 

 

bulacaktır. Đrticai en az solculuk kadar tehlikeli sayıyoruz. Her ikisi ile de amansız 

mücadele vazifemizdir. Zaman zaman siyasî ihtiraslarının kurbanı olarak gençliğin 

heyecanını istismar etmek isteyenleri amme efkârı önünde şiddetle protesto ederiz.” 
247 

“Đrtica Aklını Başına Alsın” başlığıyla bir başka makale de Burhan Belge tarafından 

yazılmıştır. Yaşanan olaylar sayesinde irticanın maskesinin düştüğünü söyleyen 

yazar, sahte Kemalistlerin kimler olduğunu ve iktidar hırsı uğruna irticayla ne derece 

iş yapabileceklerinin ortaya çıktığını ifade etmiştir. Yaşanan olayları; 48 saatlik bir 

süre içerisinde ortaya çıkıp kaybolan irticanın kuğu şarkısı olarak tanımlamıştır. 

“Çocuklarımızın medeni bir hayat yaşama haklarını tehdit eden karanlık kuvvetlerin,  

nasıl ilk fırsatta pusudan fırlayarak karşımıza dikildiklerini görmüş bulunuyoruz” 

diyen yazar yaşanan olaylarda amaçlananın eski teokratik sisteme geri dönüş 

olduğunu belirtmiştir.  248 

Mareşal için mevlit okutmak isteyen Millet Partisi’ne, Peyami Safa şu satırlarla 

seslenmiştir: “Mareşal için mrvlût mü? Allah gani gani rahmet eylesin, elbette.  

Đsteyenler ona yirmi değil, yirmi bin mevlit okutabilir. Fakat niçin seçimden üç gün 

evvel de sonra değil. Din geleneği 40 gün sonrayı emrediyor.  19 Mayıs'a 

rastlıyormuş. Seçimden 4 gün sonra besbelli ki Mareşal'in aziz hatırası ve mevlütün 

ilâhi manasıyla bu politika oyunu arasında hiçbir münasebet yok. Hedef açık: Din 

duygularını seçim kampanyasının en şimşekli günlerinde propaganda âleti olarak 

kullanmak, bu anda yalnız iktidara ve partisine karşı değil, bütün rejime. Đnkılâba, 

Atatürk'ün miras bıraktığı ölmez değerlere,  hürmet ve modern demokrasi anlayışına 

karşı irticai hortlatmak!” 249 

Hüseyin Cahit Yalçın, “Đyi bir hareket” başlığıyla 23 Nisan’da yayınlanan 

makalesinde Celal Bayar’ın ülkedeki irtica ruhu ve teşebbüsleri hakkındaki 

beyanatından geç de olsa “demokratik rejimin birleşmesi ve kökleşmesi bakımından 

mesut bir hadise” olarak bahsetmiştir. Fakat Yalçın yazının devamında, “halkın 

kalbinden kanun korkusunu çıkarıp yerine Allah korkusunu yerleştirmek” amacında 

olanların hep Demokrat Parti’nin göğsünde yetiştiğini ve himaye gördüğünü 

söylemiştir. Bunları Demokrat Parti’ye karşı düşmanlık yapmak için söylemediğini  

                                                
247 Ulus, Vakit, 16 Nisan 1950. 
248 Ulus, 17 Nisan 1950. 
249 Ulus, 22 Nisan 1950. 



 

 

111 

 

sadece ders alınmasının önemini vurgulamak için söylediğini belirtmiştir. Ancak her 

ne kadar bu açıklamayı yapsa da Yalçın’ın bir anlamda Demokrat Parti’yi, Millet 

Partisi’nin ortaya çıkmasından sorumlu tutmuş olmaktadır. Yazının devamında, 

“uzak ve yakın tarihimizin şahadetiyle sabittir ki bu Türk vatanındaki bütün siyasi 

kargaşalar ve isyanlar hep din perdesi altında işlenmiştir” demiş ve şöyle devam 

etmiştir: “Osmanlı Đmparatorluğunun inhitat tarihinde daimi bir amil sıfatıyla faaliyet 

gösteren bu irtica ruhunu kökünden kurutmadıkça memleketimizde demokratik 

rejimi kuramayız ve geliştiremeyiz.” Devamında, ülkedeki siyasi partilerin “milli” 

olmaması durumunda bu partilerin hem din ile devlet işlerini birbirinden 

ayıramayacaklarını hem de şeriatı da siyasi hayattan uzaklaştıramayacaklarını ve en 

sonunda Bolşeviklerin eline düşeceklerini savunmuştur. Daha önceki kısımlarda da 

bahsedildiği gibi Yalçın da yazısını Komünizm’in Rusya dışındaki ülkelerde hiçbir 

şeyi kullanmaktan çekinmediğinden bahsetmiş ve “bizde Bolşeviklerin en tabii, en 

kuvvetli yardımcısı, yardakçısı ve aleti irticadır” demiştir. 250 

Yalçın’ın, 25 Nisan’daki “Đsyan Provası” başlıklı yazısında da Mareşal’in ölümü 

sonrasında yaşanan olaylarla komünist propagandası arasında bağ kurduğu 

görülmektedir. Đstanbul’da yaşayan ve Bolşevik taktiklerini çok iyi bildiğini 

söylediği bir gayrimüslim arkadaşıyla konuşan Yalçın, gündüz Radyoevi’nde ki 

protestoları yapanlarla, gece Beyoğlu’ndaki protestoları yapanların tamamen 

birbirinden farklı olduğunu öğrendiğini söylemiştir. Beyoğlu’ndaki protestoları 

yapanların bir Bolşevik taktiği olarak çocuklar tarafından yapıldığını öne süren 

Yalçın, Bolşeviklerin her memlekette çıkardıkları kargaşalarda çocukları öne 

sürdüklerini ifade etmiştir. Ve yazısının sonunda Bolşeviklerin, Komünizm’in en 

büyük düşmanı olan ABD ile arasını bozmak için bu tahrikleri yaptığını iddia 

etmiştir. 251 

Yalçın, “Örfi idare mi?” başlığıyla yazdığı makalesinde de Hikmet Bayur’un cenaze 

töreninde tekbir getirmenin yasak olduğunu bilmediğini açıklaması üzerine 

“cenazede tekbir getirmek yasak olmayabilir. Fakat bu tekbir bir politika oyununa  

                                                
250 Ulus, 23 Nisan 1950. 
251 Ulus, 25 Nisan 1950. 



 

 

112 

 

alet ittihaz edilirse o zaman şeriat siyaset dalaverelerine karıştırılıyor demektir. 

Yasak olan da budur” demiştir. 252 

28 Nisan’da “Đki düşmana karşı” başlıklı makalesinde de Yalçın yine irtica ve 

komünizmin ortak ve birbirini kullanan tehlike olduğundan bahsetmiştir. 253 

Vakit Gazetesi: 

“Gençlik Takbih Ediliyor”, “Törende bazı grupların Arapça tekbir getirmeleri 

Atatürk inkılâbına saygısızlıktır.” 

Asım Us köşesinde yazdığı yazıda Mareşal Fevzi Çakmak’ın cenazesine saygıyla ve 

minnet duygusuyla, iktidarın ve muhalefetin bir arada katıldığını ancak Millet 

Partisi’ne mensup bazı unsurların bu olayı, yaklaşan seçimler öncesinde iktidara 

karşı kullanılacak bir silah olarak gördüğünü belirtmiştir. Bu olayların sadece seçim 

öncesinde siyasi amaçla yapılan hareketlerden de öteye geçerek inkılâp düşmanları 

tarafından bir başkaldırıya dönüştürülmek istendiğini söylemiş ve tahrikçileri 

maskeli komünistler olarak değerlendirmiştir. Olaylarda yakalananlar arasında üç 

tane Ermeni olduğunu da belirten Us, bunun Mareşal’in hatırasına hürmet 

olmadığının açık bir göstergesi olduğunu savunmuştur. 254 

Us, kaleme aldığı başka bir makalesinde “çirkin hadiselerin takbihinde fikir birliği 

var” demiş ve şu noktanın altını çizmiştir: “... Her türlü siyasî parti mülahazaları 

üstündeki umumi tesir tezahüratını Cumhuriyet kanunlarına ve Đnkılâp esaslarına 

aykırı maksatlar için istismar etmek yolundaki tahrikçilikleri de görmemezliğe 

gelmek rahmetlinin tabutunu siper yaparak Atatürk’ün büyük eserine suikast etmek 

isteyenlerin mesuliyetlerine manen iştirak demek olurdu.” 255 

Hakkı Suha Gezgin’in Vakit Gazetesi’nde yazdığı bir yazı yaşanan olaylarla ilgili 

çok iyi bir özet çıkarmakta ve önemli sorular sormaktadır. Gezgin’in yazısının 

tamamı şöyledir:  

“Bir sürü niçin ve neden... 

RAHMETLĐ Mareşalimize karşı gösterilen sevgi sınırsızdı. Onun tabutu altında biz, 

doğruluğu, iktidarı ve millete ettiği hizmetleri başımıza taç etmiştik. 

                                                
252 Ulus, 27 Nisan 1950. 
253 Ulus, 28 Nisan 1950. 
254 Vakit, 15 Nisan 1950. 
255 Vakit, 16 Nisan 1950. 



 

 

113 

 

Bu, güzel bir şeydi. Fakat ona saygı gösterirken, başkalarını niçin incittik? Mareşalimizin 

gözlerini yumduğu öğrenilince, (basiret) dediğimiz değerli varlığa düşen bir takım vazifeler 

vardı. Bayrakları yarıya çekmek, radyolarda musikiyi durdurmak ve nihayet büyüklerimizin 

cenaze törenine geleceklerini bildiren bir tebliğ ve programı neşretmek. Bu yapılmadı. Niçin? 

Meydanı çoluk çocuğa bırakmak neden? 

Şimdi sıra sıra üzüntü mektupları, (takbihname) ler yayınlıyoruz. Đşlediğimiz suçlara bunlar 

perde olabilir mi? Bulanık suda balık avlamak ve bunları yabancı muhterislere meze gibi 

sunmak istiyenler bulunduğunu yeni öğreniyoruz. Niçin Arapça ezan okundu? Ve neden 

canilere mahsus salâvatı şerife sokaklarda çekildi? Hele bir nokta, acı, manasız bir iş var ki 

nasıl yapıldığına akıl erdirmek güç: Gençlik imamlarla vaizleri omuzlarında taşıdılar. Neden? 

Niçin? Bunun biricik Mareşalimize hürmet ve sevgi ile ne alâkası var? Bunu gençlik nasıl 

yaptı? Korkarım, ki onlar bu hareketlerinin hesabını vicdanlarına karşı ömürlerinin sonuna 

kadar veremiyecklerdir. 

Ben, kendi payıma, bunu onların yaptıklarına inanamıyorum. Yukarda işaret ettiğim düşman 

varlıklarının sinsi bir marifeti olduğuna kaniim. Fakat neden delikanlılarımız, bu hareketteki 

çirkinliği yerinde sezip mani olmadılar? Omuzda taşınan bu kişiler ayrı ayrı iyi, faydalı 

yurddaşlanmız olabilirler. Vâızları, irşatlariyle halkın sevgisine kavuşmuş olabilirler. Ama 

sarık ve cübbenin bayrak yapılması neden? Bunu akla yakın şartlar içinde izah etmek 

mümkün müdür? Đşte bir sürü (niçin?) ve (neden?) ki her biri ayrı ayrı bir yanımıza batıp 

yüreklerimizi sızlatıyor.” 256 

“Yobazlar birer birer yakalanıyor” başlığıyla verilen haberde, cenaze töreni sırasında 

beyanname dağıttıkları ve töreni dini propaganda yapmak için kullandıkları 

gerekçesiyle bazı müezzin ve mevlidhanların tutuklandığı bildirilmiştir. 257 

Asım Us yazdığı başka bir makalede dinin siyasete alet edilmesinden şöyle 

bahsetmektedir: “Milli tarihîmizin her safhasında ve her devrinde fesatçılar ve 

tahrikçiler Türk halkının dindarlık ve vatanseverlik duygularını istismar etmek 

suretiyle maksatlarına varmak istemişlerdir. Meşrutiyet inkılâbı aleyhindeki 31 Mart 

suikastı Cemiyeti Muhammediye adı altında kumlan bir fesat ocağından çıkmıştır. 

Cumhuriyet devrindeki Şeyh Salt isyanında da doğu illerinde saf halk tabakalarının 

dindarlık duyguları alet edilmiştir. Dinin siyasete alet edilmemesinin kanun ile 

menolunması bundandır. Fakat son zamanlarda arabça ezan ve arabça tekbir 

yolundan dinî tahrikler yeniden canlanmağa başlamıştır.” 258 

                                                
256 Vakit, 17 Nisan 1950. 
257 Vakit, 19 Nisan 1950. 
258 Vakit, 20 Nisan 1950. 



 

 

114 

 

22 Nisan günü Asım Us’un değindiği nokta da diğer yazarlar gibi; Mareşal’in 

mevlütünün dinen 19 Mayıs’ta okutulması uygun olduğu halde bunun 11 Mayıs’a 

alınmak istenmesidir. Us, aynı zamanda Đstanbul’un yirmi semtinde halkı camilere 

toplayarak tahrikât yapılacağını da iddia etmiştir. Bu iddialar karşısında Hikmet 

Bayur’un seçimlerden önce mevlit okunacağından haberinin olmadığını söylemesi 

Us tarafından şöyle yorumlanmıştır: “Bizim bildiğimiz Millet Partisi’nin resmi 

başkanı Hikmet Bayur’dur.” (Mareşalin ölümünden birkaç gün önce yayınlanan ve 

Mareşal imzası taşıyan seçim beyannamesi, doktorların Mareşal’in sağlık durumunun 

böyle bir beyanname yazmasına imkân vermediğini raporlaması üzerine Mareşal’in 

üzerinden siyaset yapıldığı iddialarını ortaya çıkarmıştır) “... Bu beyanname kimler 

tarafından yazılmıştır. Ve Mareşal’in imzasını beyannameye kim koymuştur? Yalnız 

bu sualler Millet Partisi’nin iç idaresindeki kargaşalığı göstermeğe kâfi gelir. Yüksek 

idare mesuliyeti kimlerin elinde olduğu bilinmeyen Millet Partisi’nin yarın ortaya 

koyacağı adaylar listesinde ne yüz ile oy istemeğe cesaret edeceği anlaşılamıyor. ...” 
259 

Vatan Gazetesi: 

“Yakalanan 100 şahıs arasında ancak 15 talebe bulunuyor.”, “Arapça ezan 

okuyan ve tekbir getirenler hakkında tatbikat yapılmaktadır. Suçları sabit 

olduğu takdirde bunlara verilecek ceza tadil edilen kanuna göre 1 seneye 

kadar hapistir.” 260 

Ahmet Emin Yalman kaleme aldığı makalede cenaze töreninde yaşananların önemli 

iki hakikati ortaya çıkardığını söylemiştir. Tahrikçilerin uygun ortamı bulduklarında 

Đstanbul gibi önemli bir şehirde asayişi bir hamlede ortadan kaldırabildiklerini ve 

resmi makamların böyle hareketlere karşı hazırlıksız olduklarının ortaya çıktığını 

belirmiştir. Yalman’ın yazısı özetle şöyledir: “Elemle görüldü ki Mareşal Çakmak'ın 

terakki rejiminin baş desteklerinden biri diye milli tarihe mal olan şahsiyetli rejim 

düşmanlığının bir aleli diye kullanmak, ölümünün doğurduğu milli teessür ve matemi 

bu maksatla istismar etmek isteyen kimseler çıkmıştır. Bunların yaptığı iş, rejimi 

1944 yılına kadar fiilen omuzlarında taşıyan büyük adamın eserine karşı en açık bir 

hürmetsizliktir... Muhterem Mareşal Fevzi Çakmak, milletine en büyük hizmetini  

                                                
259 Vakit, 22 Nisan 1950. 
260 Vatan, 14 Nisan 1950. 



 

 

115 

 

belki de bu dünyadan başka bir âleme intikal ettiği sırada yapmış, adeta mevcut 

vaziyet istidat ve ihtimalleri manevi huzurunda çok dikkate layık bir manevradan 

geçirtmiştir. Bu manevra, iki elim hakikati ortaya sermiştir. Birincisi şudur ki; şu 

veya bu bahaneyle sokaklara dökülen insan yığınları Đstanbul'da nizam ve asayişi bir 

hamlede çiğneyebilir ve bu yığınların arkasına nikaplı tahrikliler karışarak saf 

insanları meçhul ve karanlık istikametlere sürükleyebilirler. Đkincisi, böyle bir 

tehlikeye karşı nizamı korumakla mükellef olan makamların bütün iyi niyetlerine 

rağmen vasiyeti idare bakımından hazırlıklı ve tedarikli bulunmadıkları ve 

Türkiye'nin en büyük şehrinde harice karşı en mühim teşhir ve temsil sahasında 

nizamın ve asayişin saatlerce müddet başıboş ve tahrikçilerin keyfine tabi kalmasına 

mani olamadıklarıdır.” 261 

Yalman başka bir yazısında “Millet Partisi’nin millete borcu” başlığıyla Millet 

Partisi’nin irticai faaliyetler de bulunduğunu ve giderek gerici bir kuvvet haline 

dönüştüğünü şu cümlelerle ifade etmiştir: “Millet Partisi, zaman geçtikçe başıbozuk, 

yıkıcı ve gerici bir kuvvet haline düşmek istidadını göstermektedir. Bu istidat, son 

hadiseler karşısında göze batacak bir hale gelmiştir. ... Son zamanlarda Millet 

Partisi'nin gösterdiği istidat, dinî hisleri politikada başarı vasıtası diye kullanmak ve 

bir buçuk asırlık bir mazisi olan Türk terakki mücadelesini böylece baltalamaktır.” 
262 

Yalman’ın “Moskova için Çalışanlar” başlığıyla yazdığı makalesi de özetle şöyledir: 

“Milletimiz bir suikast karsısındadır.   Bunda rol alanlar,  doğrudan doğruya 

Moskova ajanları değildir. Kin ve ihtiras yüzünden akli muvazenesi bozulan birtakım 

bedbahtlarla saf dini hisleri ve koyu ve müfrit millî heyecanları dolayısıyla bunların 

ifsadına kapılanlardır. Aralarına koyu mutaassıp veya koyu milliyetsever nikabı 

altında bazı Moskova ajanlarının karışmış olması akla yatkındır. ... Laiklik bir 

dinsizlik hareketi değildir. Dinin politika nüfuzuyla alakalı sefil emellere alet 

edilmesine meydan bırakılmaması itibariyle dinin ulvî ve ahlaki manasına karşı en 

büyük saygı ifade eden bir harekettir. Laikliğin bu manada bir an evvel düzeltilmesi 

yolunda biz gayret sarf etmekten hiçbir zaman geri kalmadık. O meşum 31 Mart’ın 

arifesinde şahsiyeti bütün Türk milletinin malı olan Muhterem Mareşal Fevzi 

Çakmak'ın ölümü ve gençliğin haklı ve asil hassasiyetini istismar ederek yeniçeri  

                                                
261 Vatan, 14 Nisan 1950. 
262 Vatan, 16 Nisan 1950. 



 

 

116 

 

usulü kazan devirmeye kalk ışınlar, tarihimizin sahnesinde kendini gösteren ve 

milletin hürriyet, nizam, terakki ve saadet imkânlarını kendi melun emelleri hesabına 

kundaklamağa çalışan, Yeniçeri usulü kazan kaldıran kuvvetlerin ta kendisidir. 

Bunlar her zamanki gibi muvazenesiz harislerden namuslu bir çalışma neticesinde 

elde edemeyeceği mevkileri fesat yoluyla elde etmeğe çalışan tufeyli ruhlardan, 

mürtecilerden ta arkada da Moskof ajanlarından mürekkebedir. Mareşal Fevzi 

Çakmak, tam 31 Mart’ın arifesindeki ölümüyle milletin kurmay başkanlığı vazifesine 

devam etmiş ve yıkıcı kuvvetlerin kendi kendilerini ele vermelerine imkân vermiştir. 

Vatana bu son hizmetinden dolayı ruhu şad olsun.” 263 

Zafer Gazetesi: 

“Mareşal’in ölümünde yapılan tahrikler dolayısıyla zabıta tarafından nezaret 

altına alınan 92 kişinin 48’i mahkemece tevkif edilerek cezaevine gönderildi. 

Sanıkların grup grup sorguları yapılyor.” 264 

“Müthiş bir düşman Kara Tehlike” başlıklı makalesiyle Fenik, yaşanan olaylardan 

sonra gözlemlenenin inkılâplardan geriye doğru bir hareket olduğu sorusunu 

sormakta ve yaşananlarda komünizm tehlikesini de sorgulamaktadır:  

“Bunca senedir büyük bir titizlikle müdafaa ettiğimiz Đnkılâplar sarsılıyor mu? Acaba geriye 

doğru bir hareket mi var? Din gibi mukaddes bir mefhumu bir kara tehlikeyi... Karıştırıp 

içinden politik zafer mi sağlamak isteyenler var? Nitekim aydınlıkta yeşili kırmızıdan, kızılı 

karadan ayırabiliriz. Ancak karanlıkta bütün renkler aynıdır. Mürrtecinin elinde tuttuğu orak-

çekiç midir? Yoksa ay-yıldız mı? Ayırt etmeğe imkân yoktur. Menemen'de zavallı Kubilay'ın 

kafasını kesip bir sopaya takan kara zihniyeti, dağda yol kesip adam boğan eşkıyadan nasıl 

ayırt edeceğiz? Dini politikaya veyahut kendi şahsi hasis emellerine alet edenlerin oyununa 

gelmeyeceğiz. Din bir kuvvet gösterisi vesilesi olduğu zaman manevî bakımdan en büyük 

taarruza uğramış demektir.” 265 

Son Posta Gazetesi: 

"Hayıflandığımı şey" başlıklı yazısında Selim Ragıp Emeç, 30'a yakın üniversiteli 

gencin niçin cezaevinde olduğunu sorarak başladığı yazısında cevap olarak "çünkü 

bir Türk Mareşalinin vefatı münasebetiyle resmi otoritenin vaktinde ve gerektiği gibi 

merasim hazırlıklarıyla kayıtlanmadığını görmekten doğan teessürle kendilerini onun  

                                                
263 Vatan, 19 Nisan 1950. 
264 Zafer, 14 Nisan 1950. 
265 Zafer, 18 Nisan 1950. 



 

 

117 

 

yerine ikame etmek ve onun vazifesini görmek istemişlerdir de ondan" diyerek 

cevaplamıştır. Anlaşıldığı üzere resmi makamların yeterince hassas davranmadığını 

ifade etmeye çalışmıştır. Ayrıca üniversiteli gençleri bundan sonra böyle olaylar 

karşısında organize olurken provokatörlere karşı da planlı olmaları gerektiği 

önerisinde bulunmuştur. 266 

Olaylı cenaze töreni sonrasında bildiri yayınlayan kurumlardan birisi de Gazeteciler 

Cemiyeti olmuştur. Akşam, Cumhuriyet, Hergün, Gece Postası, Son Saat, Son Posta, 

Son Telgraf, Vatan, Yeni Đstanbul ve Zaman Gazeteleri’nin ortak imza koyduğu 

bildirinin içeriği şöyledir:  

“1- Yarım asırlık askeri hayatı içinde bu yurda büyük ve memleketi kendisine minnettar 

bırakacak değerde hizmetlerde bulunan ve kahramanlıklar gösteren rahmetli Mareşal Fevzi 

Çakmak’ın şerefli hatırasını andıktan sonra bu büyük kayıp önünde Türk Milleti’nin ve 

şuurlu gençliğimizin göstermiş bulundukları hassasiyeti milli şereflere karşı duyulması 

icabeden saygı bakımından takdir ve iftiharla karşıladığımızı belirtiriz.  

2- Bu pek yerinden olan hassasiyeti derhal sezerek vatandaşların elemli duyguları 

istikametinde gerekli tezahürleri yapmakta gecikmek suretiyle birtakım karışıklıklara meydan 

bırakan alakadar makamların da bu husustaki mesuliyetlerine işaret etmeyi lüzumlu telakki 

etmekteyiz.  

3-  Biz aşağıda imzalan bulunan Đstanbul gazeteleri mümessilleri milli matemler karşısında 

gençliğin ve halkımızın gösterdiği hassasiyeti ne derece büyük bir tasviple karşılarsak 

yuzbinleri aşan kalabalığın ortasında hadiseleri maksatlarına göre istismara cüret eden ve bu 

gibi tezahürleri tereddi ettirmeğe kalkan birtakım mahiyetleri meçhul unsurların da 

hareketlerini o derece şiddetle takbih ettiğimizi açıklarız.  

4- Bu prensipleri ortaya atarken, kimden gelirse gelsin anarşiye kaçan hareketleri asla tasvip 

etmediğimiz gibi, memleketimizde bir buçuk asırlık bir mücadele mevzuu olan ve başarılı 

merhalesinde Atatürk'ten emanet alınan Đnkılap prensiplerine her hal ve şartta bağlı 

kalacağımıza ve bunlara tevcih edilecek kasıt ve ihanetlere karşı parti ve zümre farkı 

gözetmeksizin şiddetle savaşacağımızı kuvvetle teyid ederiz. Bu bakımdan Đstanbul 

gazeteleri, demokratik nizamın muhafazası yolunda hükümetten gelecek baskıya karşı olduğu 

kadar, sokaktan gelecek gayr-i mes'ul tazyiklere de karşı koymaya ayni derecede azmetmiş 

bulunmaktadır.  

... 

Đmzalayanlar: Akşam Gazetesi mümessili Enis Tahsin Til, Cumhuriyet Gazetesi sahip ve 

başmuharriri Nadir Nadi, Hergün Gazetesi sahip ve başmuharriri Faruk Gürtunca, Gece 

Postası mümessili Haluk Cemal Baydezman, Son Saat Gazetesi mümesili Cihad Baban, Son 

Posta Gazetesi sahip ve başmuharriri Selim Ragıp Emeç, Son Telgraf Gazetesi mümessili  

                                                
266 Vakit, 15 Nisan 1950. 



 

 

118 

 

Nurettin Orsan,  Vatan Gazetesi başmuharriri Ahmet Emin Yalman, Yeni Đstanbul Gazetesi 

mümessili Refik Halid Karay, Zaman-Akşam Postası Gazetesi sahip ve başmuharriri Nusret 

Safa Coşkun, Milliyet Gazetesi sahip ve başmuharriri Ali Naci Karacan.” 267 

Gece Postası Gazetesi: 

17 Nisan günü Gece Postası’nda yer alan haberde, Emniyet Müdürü’nün 

açıklamasına göre cenaze töreni sırasında tutuklanan sanıklar arasında birçok Millet 

Partilinin olduğu bilgisi yer almıştır. Emniyet Müdürü’nün yaptığı açıklama şöyledir: 

“Đrtica hareketlerini teşvik edenlerin kimler olduğu hakkında hazırlanan geniş 

tutanaklar Adliyeye verilmiştir. Bu hususta karar Vermek yetkisi adalet makamlarına 

aittir. Bu tahrikâtı yapmaktan sanık olanlar ve bizce ifadeleri alınanlar içinde birçok 

Millet Partisi mensupları da vardır. Bunlar dışında 25 kadar da hoca, hafız ve 

müezzin bulunmaktadır. Bu hafız Ve müezzinlerin bir kısmı cenaze töreni sırasında 

ilâhi okusunlar, dinî merasimi ifa etsinler diye tutulmuşlar, fakat onlar da bilâhare 

tezahüratçılara katılmışlardır.” 268 

Cenaze töreni sonrasında Đslamcı görüşleri savunan Kudret Gazetesi’nde yayınlanan 

haber, Đslamcı görüşü savunan diğer gazetelerin görüşlerinin bir özeti niteliğindedir. 

Olaylara karışmış kişileri suçlayanlara karşı şunlar söylenmiştir: “Bize sorarsanız bu 

halk tekbir de getirir, ezan da okur. Kabahat tekbir getirenlerde ve ezan okuyanlarda 

değil, bunu kanunla men etmeğe kalkışanlardadır. Vicdanlar üzerinde bu kadar 

zalimane baskı yapıldıkça ve bu iş mesele yapıldıkça halk bin üç yüz senelik 

ananesine daha sıkı sarılıyor. Eğer Đstanbul’da tekbir getirilmiş veya Arapça ezan 

okunmuş ise, bizce bütün mesuliyet vicdan hürriyetini çiğneyen kanunlardadır.” 269 

Sebilürreşad Dergisi de benzer ifadelerle, yaşanan olaylarda sergilenen davranışların 

vicdan hürriyeti çerçevesinde ele alınması gerektiğini söylemiş ve bu hürriyet 

neticesinde isteyenin ölüsüne mızıka çaldıracağını, isteyenin tekbir getireceğini ve 

isteyenin tabutuna çelenk taktırabileceğini ya da Kâbe örtüsü ile örttürebileceğini 

ifade etmiştir. Laiklik ilkesi çerçevesinde bu tür hareketlerin vicdan hürriyetine 

girdiğini ve irtica olarak algılanmasının yanlış olduğu savunulmuştur. Ortaya çıkan 

olayların kalplerden geldiği ve bununla övünülmesi gerektiği savunulan yazıda 

yaşananların heyecanın bir göstergesi olduğu ve korkulmaması gerektiği  

                                                
267 Ulus, Vatan, Zafer, Cumhuriyet, 15 Nisan 1950. 
268 Gece Postası, 17 Nisan 1950. 
269 Kudret, 17 Nisan 1950. 



 

 

119 

 

öğütlenmiştir. Sonuç olarak ne Millet Partisi’nin, ne Đstanbul Halkı’nın ve ne de 

üniversite gençliğinin irtica ile yakından uzaktan bağı yoktur denmiştir. 270  

Cenazede yaşanan olaylar sonrasında bir açıklama yapan DP Genel Başkanı Celal 

Bayar, yaklaşan seçimler öncesinde “mukaddes merhumların nasıl istismar edilmekte 

olduğu ve milli vicdanda yer etmiş duyguların adi politika oyunlarına ne suretle alet 

edilmek istendiği meydandadır” demiştir. Ve şöyle devam etmiştir: “Demokratik 

inkişafın ancak kanun hâkimiyetinin ve maddî ve manevi asayişin mahfuz 

tütülmesiyle mümkün olacağına inanan ve bunu her vesile ile tekrar eden partimiz, 

bilerek bilmeyerek, bir taraftan irticai körükleyen ve diğer taraftan memleketi kardeş 

kavgasına götürmeğe çalışan tahriklere karşı mücadeleyi kendine vazife bilmekte 

devam edecektir.” 271 

29 Nisan’da Başbakan Günaltay, gerçekleştirdiği basın toplantısında “son irtica 

hadisesinde harici tesirler amil olmuştur” demiştir. Başbakan’ın konuşmasında özetle 

şunlara değinmiştir: “Son günlerde hortlayan irtica tezahürlerine karşı arkadaşların 

intibalarını anlamak için bu toplantıyı yaptım. Bununla görüldüğü üzere kökleşmiş 

kanaatler kolay kolay sökülüp atılamıyor. Bilhassa mistik ruhlara bürünmüş olursa!.. 

Biz hakiki vaziyeti görür, ona göre tedbirlerimizi alırsak vazifemizi yapar, 

hedefimize yetişiriz.” Başbakan’a dini siyasete alet etmek hususunda iki parti 

arasında yarış olduğunu ve taassup erbabının bundan cesaret aldığını söylemesi 

üzerine “iki parti bunda müşterektir, hadise vaki olur olmaz ben Celal Bayar’la 

görüştüm. Malum tebligat yapıldı, iki parti de inkılâpları müdafaada mutabıktır.” 

demiştir. Seçimlerde kargaşa çıkarılacağı bilgisinin kendilerine geldiğini söyleyen 

Günaltay, törendeki uygun ortamın erken hareket etmelerine sebep olduğunu şöyle 

dile getirmiştir: “Son Đrtica hadisesi bizim gördüğümüz, öteden beri haber aldığımız 

gibi harici faaliyetin eseridir. Bu daha ziyade seçim esnasında tezahür edecekti. Fakat 

herkesin hissiyatının heyecana geldiğini görünce fırsatı ganimet bilerek ortaya 

atıldılar. Tören belki masumane bir hareketti. Fakat fırsattan istifade etmek Đsteyenler 

hemen harekete geçtiler.” 272 

                                                
270 Sebilürreşad, Nisan 1950, Sayı: 76. 
271 Ulus, Vakit, 20 Nisan 1950. 
272 Vakit, 29 Nisan 1950. 



 

 

120 

 

3.2.7 Ticani Tarikatı Đle Đlgili Tartışmalar 

Ticani Tarikatı, adını mecliste Arapça ezan okuyarak duyurmuş ve günlerce basının 

gündemini meşgul etmiş ve çeşitli tartışmaların odağında olmuştur. Muzaffer 

Sencer’in “Dinin Türk Toplumunda Etkileri” adlı kitabında verdiği bilgiye göre bu 

tarikat Fas’ta ortaya çıkmış ve 1930 yılında Türkiye’ye Kemal Pilavoğlu tarafından 

yayılmıştır. 273  

5 Şubat 1949 tarihinde Büyük Millet Meclisi’nde bir soru önergesi okunduğu sırada 

arka sıralarda oturanlardan eski Devlet Demiryolları çalışanı Muhiddin Ertuğrul 

isimli bir kişi Arapça ezan okumaya başlamış, Meclis Başkanı Raif Karadeniz’in 

polisleri çağırması ile bu kişi meclisten dışarı çıkarılmıştır ancak bu sırada meclis 

içinde bulunan Osman Yaz da, Arapça ezan okumaya başlamış ve polisler tarafından 

tutuklanmıştır. Osman Yaz’ın Ticani Tarikatı üyesi olduğu Akşam Gazetesi 

tarafından bildirilmiştir. Bu olaydan önce ikisi de Arapça ezan okumaktan mahkûm 

olmuştur. Meclise giriş kartlarını ise DP Kütahya Milletvekili Đhsan Şerif Özgen’den 

aldıkları bilgisi yine Akşam Gazetesi’nin haberinde verilmiştir. 274 Vatan’da yer alan 

haberde Arapça ezan okuyanlardan Muhittin Ertuğrul şunları söylemiştir: “Biz Ticani 

Tarikatı’na mensubuz. Bir kalabalık yer gördük mü kendimizden geçer coşarız. 

Derhal kelime-i şahadet getirir ve Arapça ezan okuruz. Bugün ben kalabalığı görünce 

coştum, arkasından arkadaş da coştu ve ezanı tamamladı.” Ayrıca Vatan’da yer alan 

haberde Ticani Tarikatı kurucusu olduğu yukarıda verilen Kemal Pilavoğlu hakkında 

şu bilgiler verilmiştir: “Bugün ezan okuyan Muhittin ve ı Osman Kemal Pilavoğlu 

adında bir şahsın kurduğu Ticani tarikatına mensupturlar. Kemal Plavoğlu gençtir. 

Gayet arif ve şık giyinmektedir. Hukuk tahsili yapmıştır,   Ankaralıdır. 

Tasavvufçuluk ve felsefecilik iddiasındadır. Ankara Halinde bir dükkânı ve 

müteaddit kamyonları vardır. 10-15 defa mahkemeye verilmiş, bunların çoğundan 

beraat etmiş ve birkaçından mahkûm olmuştur. Bu tarikatın birinci umdesi arapça 

ezan okumaktır. Bunlar, (Biz ezanı ancak Peygamberimizin dili ile okuruz) 

demektedirler. Bu tarikat mensupları Kemal Pilavoğluna sonsuz derecede bağlıdırlar.  

                                                
273 Muzaffer Sencer, Dinin Türk Toplumuna Etkileri, May Yayınları, Đstanbul 1974, s: 146. 
274 Akşam, Yeni Asır, 5 Şubat 1949. 



 

 

121 

 

Pilavoğlunun Abdurrahman Balcı adında bir de halifesi vardır. Bu şahıs da Solfasol 

köyünde oturmaktadır.” 275 

Yaşanan olayın Ticani Tarikatı’nın planlı bir eylemi olduğu Akşam Gazetesi 

tarafından duyurulmuştur. 276 Ulus Gazetesi’nde, mecliste ezan okumayı planlayan 

ve gerçekleştiren Muhittin Ertuğrul, Osman Yaz ve Nebi Cavit’le yapılan bir röportaj 

yayınlamıştır. Bu röportaj, dönemin halk profilini anlamak ve tarikat üyelerinin 

olaylara bakışları hakkında fikir sahibi olma bakımından çok değerli bir kaynaktır. 

Röportajın tamamı şöyledir:  

“Osman Yaz'a nazaran daha konuşkan göründüğü için ilk suali ona sordum ve tahsilinin 

derecesini Öğrenmek istedim. Rahat bir şekilde cevap verdi: 

— Bir adamda iman var mı kültüre tahsile ne hacet! Ne aç kalır ve ne de korkar. Memlekette 

üniversitelere falan lüzum yoktur. Çünkü iman en büyük akıldır. Hazreti-Radıyallahü - anh 

demiştir ki: "Akıl din ve din akıldır." Eğer din akıl çerçevesinden çıkarsa din değildir. Eğer 

akıl dini kabul etmezse akıl değildir.  

Bu sırada orada hazır bulunanlardan biri Osman Yaz'ın fotoğrafına işaret ederek Amerika 

Dışişleri Bakanı Acheson'a benzetecek oldu. Muhittin Ertuğrul buna bayağı asabileşti: 

"— O, Kur'an yolunda değildir. Onun için böyle benzetmeler çok fenadır." 

"— Peki, ya Gandiî" 

"— O da sıfırdır. Bâtıl üzere gittiği için sıfırdır." 

Bundan sonra Muhittin Ertuğrul gazetelerde Ticani tarikatine mensup oldukları hakkındaki 

haberleri yalanlıyarak şunları söyledi: 

"— Bizi Meclise ezan okumak için kimse göndermedi. Kemal Pilavoğlu ve Ticani tarikatı ile 

de hiçbir ilgimiz yoktur. Kemal Pilavoğlu, âlim bir insandır. Biz Meclise sırf Arapça ezan 

okuyalım diye girdik. Pazartesi akşamı Abdurrahman Balâ'nın evinde bir üçler toplantısı 

yaptık. Osman Yaz, Nebi Cavit ve ben vardım. Ben reislik yapıyordum. Orada bu ezan işini 

konuştuk ve kararlaştırdık. Arapça ezanları belki mebuslar duyar da yola gelirler, dedik. Nebi 

Cavit'in elbiseleri iyi olmadığı için o gelmedi, dışarıda bekledi. Siyasetle alâkamız yoktur. 

Đnsanları sevmek ve insanlar tarafından sevilmek isterim. Tarikatım Muhammediye'dir. 

Hocam Kur'an’dır." 

"— Peki, okuma yazma bilir misin?" 

Elifi görsem mertek sanırım, Allah beni ıslah etsin." 

Muhittin Ertugrul bundan sonra kendi hayatından bahsederek dedi ki: 

"— Devlet Demiryollarında çalışıyordum. Bir manevra esnasında kolum kırıldı. Sonra beni 

koldan ve kafadan sakat diye çıkardılar." 

                                                
275 Vatan, 5 Şubat 1949. 
276 Akşam, 6 Şubat 1949. 



 

 

122 

 

Bu koldan ve kafadan sakat sözü dinliyenler arasında gülüşmelere sebep oldu. Muhittin 

sözlerine devamla: 

"Sonra timarhaneye gittim, dedi, tımarhaneden çıktıktan sonra işsiz güçsüzdüm.  

Abdurrahman Balâ'nın yanına gittim.  Ona çoban durdum, Otuz bir, otuz iki koyunu var. 

Onları güdüyordum. Abdurrahman Balcı çok iyi ve dini derin bir insandır. "Fakat o da 

ümmidir. Âlim bir insan değildir. Tekaüdiyemi Devlet Demiryollarından vermediler. Ama 

Abdurrahman bana baktı." 

Bundan sonra Muhittin'den kadın hakkındaki düşüncelerini sordum. Kısaca dedi ki; 

"— Kadın hiçbir meclise sokulmamalıdır. Kadının girdiği yere onunla birlikte Şeytan da 

girer. Kadınların yüzü örtülmelidir." 

"— Peki, kadınlar naylon çorap giymeli midirler?" 

"— Hâşâ, hâşâ, naylon çorap giyen bütün kadınlar cehenneme gideceklerdir. Hem de gayya 

kuyusuna, ta esfeli sâriline gideceklerdir." 

Bütün bu konuşmaları büyük bir sükûnetle dinlemekte olan Osman Yaz ile konuşmaya imkân 

hazırlamak için cebimden sigara çıkararak: Sigara içer misin?" diye sordum. 

Osman Yaz birdenbire gömülmüş olduğu derin sessizlikten silkinerek "Hayır, hayır, dedi. 

Sigara, içki ve kadın, bunlar haram şeylerdir. Biz üçümüz de sigara içmeyiz." 

"— Bak Muhittin tımarhaneye gönderilmiş. Sen de o tarazlara hiç uğradın mı?" 

Osman Yaz bütün dinliyenleri hayrete, düşüren bir ifade ile dedi ki: 

"—Tımarhane mi? Ah bir tımarhaneye gidebilsem. Orası üniversiteden de yüksek bir yerdir. 

Tımarhanede insan birçok şeyler öğrenir. Đnşallah Allah bir gün bana tımarhaneye gitmeyi 

nasip eder de ıslah olurum." 

Nebi Cavit diğer iki sanıktan daha başka bir simaya sahipti. Kumral ve kıvır kıvır sakalları 

vardı. Parlak gözlerinde iki de bir parlıyan tebessümlerle konuşanları dinliyordu, 

"— Sen ne iş görürsün?" diye sordum. 

"— Ben de diğer iki arkadaşım gibi köylüyüm. Tarlalarımı sattım. Buraya geldim. Muhittin, 

nasıl Abdurrahman'ın koyunlarını güdüyorsa ben de bahçıvanlığım yapıyorum. Üçümüz de 

okuma yazma bilmeyiz. Ama iman sahibiyiz. Hak yolunda gideriz. Yalnız Allaha ve 

Muhammet Aleyhisselâma âşıkız. Bizce biricik aşk budur. Abdurrahman Balcı muhakkak ki 

ilâhî bir imana sahiptir." 

Bu sırada Muhittin gene söze atıldı: 

"— Dilerim Allah beni ıslah etsin. Buradan muhakkak hapishaneye gideceğiz. Orada rahat 

rahat yatarız." 

Etrafta gülüşmeler oldu, fakat onlar ciddî konuşuyorlardı. 

Mecliste niçin Arapça ezan okudukları sualine üçü de kesin bir lisanla şu cevabı verdiler: 

"—Nerede olursa olsun, içimize bir vecd geldi mi ezan okumaktan bizi kimse menedemez. ( 

Hapsedeceklerini, ceza vereceklerini değil, bizi idam sehpasına göndereceklerini, 

asacaklarını da bilsek faydasızdır. Gene okuruz." 

Bu sırada polis her üç sanığı da alıp götürdü.   Daha önce Adlî Tabiplikçe müşahedeleri 

yapılmış ve haklarında bir rapor tanzim edilmişti. 



 

 

123 

 

Bu hususta Ankara Adli Tabibi Muhip Özay bana şunları söyledi: 

"— Muhittin, Osman ve Nebi Cavit de fikri sabit halinde tasavvufi bir efkâr görülmektedir. 

Bu gibiler derin bir şekilde dinî duygulara saplanırlar. Ceza dahi görseler aynı hali tekrar 

ederler. Yaptıkları işleri şahsen takdir edemezler. Hastalıkları biraz ileri giderse cinayet dahi 

işlerler. Bunlarda şuur tamamıyla zail olmamıştır. Fakat cezai ehliyetleri yoktur, denilemez. 

Bu hal ancak verilecek cezayı azaltabilir. 

Her üç sanık da gençtir. En büyükleri Nebi Cavit 37 yaşındadır. Olman Yaz 27 ve Muhittin 

Ertuğrul da 25 yaşında bulunmaktadır.”  

Falih Rıfkı Atay olay sonrasında yazdığı makalede; durumu dinin siyasete alet 

edilmesi olarak tanımlamış, tekkecilik ve tarikatçılık için salgın hastalık 

benzetmesinde bulunmuştur. Oy kaptırma kaygısıyla bunlara ödün verilirse 

kuruluştan bu yana yapılan tüm gelişmenin boşa gideceğini ifade etmiştir. 277 

Arapça ezan okuyanların ve tarikat lideri Kemal Pilavoğlu’nun yargılanması bir yıl 

kadar sürmüş ve 1950 yılı 18 Nisan’ında yapılan bir duruşmada Kemal 

Pilavoğlu’nun söyledikleri gazetelere özetle şöyle yansımıştır: “Birçok insanların 

toplanmış olduğunu gördüm. Bu kalabalığa Halk Partisi'ne kaydedildiğini haberini 

verdim ve seçimlerde CHP'ye rey vermelerini söyledim, iktidarı kuvvetlendirmek ve 

emniyeti sağlamak lâzım geldiğini,  tarikatla uğraşmayacağıma dair iktidar 

makamlarına söz verdiğimi anlattım. ... Pilavoğlu'nun bu ifadelerine göre 

Saimekadındaki toplantı tarikatçılık değil, particilik mahiyetinde ve bir CHP 

propagandası şeklinde idi.” 278 Kemal Pilavoğlu’nun duruşmalarında mahkemeye 

gelen müritleri çoğu zaman tekbir ve salâvat getirme gibi eylemlerde bulunarak 

mahkemeden dışarı çıkarılmışlar ya da tutuklanmışlar ve bu olaylar basında sıkça yer 

almıştır. 279 

1951 yılında DP iktidarı döneminde Ticaniler gerek liderlerinin duruşmalarında 

gerekse diğer zamanlarda yaptıkları eylemlerle gündeme gelmişlerdir. Nadir Nadi,  

Cumhuriyet Gazetesi’nde yayınlanan “Var mı? Yok mu?” başlıklı makalesinde 

Đçişleri Bakanı’nın ülkede irtica olarak nitelendirilecek ciddi olaylar olmadığı 

yönündeki açıklamalarına katıldığını fakat dikkatli olması gerekilen şeyler olduğunu 

şu satırlarla söylemiştir: “... Son beş-altı yıllık demokrasi tatbikatı boyunca, din 

işlerini dünya işlerine karıştırmak isteyen ve gittikçe cüreti artarak sesini yükselten  

                                                
277 Ulus, 6 Şubat 1949. 
278 Vakit, Zafer, Cumhuriyet, 20 Nisan 1950. 
279 Zafer, 12 Nisan, 4 Mayıs 1950, Vakit, 13 Haziran, 30 Haziran 1950, Ulus, 13 Haziran 1950, Vatan, 
4 Mayıs, 13 Haziran1950, Cumhuriyet, 20 Nisan, 21 Haziran 1950. 



 

 

124 

 

irticai kımıldanış, yurdumuzda gerçek bir demokrasi kurulması uğruna çalışan 

aydınları üzmektedir. Birtakım dergiler sistemli bir şekilde Atatürk ve inkılâp 

aleyhinde yazılar neşretmekte, Arap harflerinin, Mecellenin ve birden fazla karı alma 

usulünün geri getirilmesini istemektedirler. Bunların elinde din açıkça siyasete alet 

edilmektedir.” Hükümetin bu yayınlar karşısında hiçbir harekette bulunmadığını, 

eğer bulunulsaydı bu kişilerin cesaret edemeyeceklerini söylemiş ve Ticani liderinin 

duruşmasında yaşanan olayları örnek olarak göstermiştir. Nadi şöyle devam etmiştir: 

“Evet bugün irtica henüz olanca azgınlığı ile hortlamış ve memleketle bir 31 Mart 

vakası yahut bir Şeyh Said isyanı çıkarmış değildir. Çok şükür bir ikinci Kubilay 

hadisesi de görülmemiştir. Fakat Đçişleri Sayın Bakanı bizden daha iyi bilmelidir ki, 

hükümet etmek, bir bakıma, basiret göstermek manasına gelir, Đrtica alır yürür de 

asayiş bozulursa çaresine bakarız, dememelidir. Hazır vakit geçmemişken irticaın 

cesaretini kıracak tedbirleri almalıdır.” 280 

3.2.8 Arapça Ezan Okuma Yasağının Kaldırılmasıyla Đlgili Tartışmalar 

Ezanla ilgili olan tartışmalar şüphesiz ki Arapça okunmasının yasaklanıp; Türkçe 

okunması kararının alındığı yıllardan, bu yasağın kaldırıldığı 1950’li yıllara kadar 

tartışılmıştı. Fakat 1945 öncesi dönemde basın üzerindeki baskıların daha fazla 

olması nedeniyle, tartışmaların basına yansıması; çok partili hayata geçişle birlikte 

olduğu söylenebilir. 1947 yılında Selamet’te, Hasan Feyzi Akıncı tarafından kaleme 

alınan “Okuduğumuz ezanlar yanlış mı?” 281 adlı makale, ayrıca yine aynı dergide 

Ömer Rıza Doğrul tarafından yazılan “Ezan ve Kamet Hakkında” adlı makale bu tezi 

destekler nitelikteydi. Çok partili düzenin yarattığı; tek partili sisteme nazaran daha 

özgür ortam, ezanın Arapça okunması gerektiğini destekleyen yazıların basında yer 

almasına ortam hazırlamıştı. Doğrul yazısında, ezanın gerçek dilinin Arapça değil 

Đslamca olduğunu; bu nedenle onun aynı zamanda hem Türkçe, hem Çince vs. gibi 

birçok dili konuşan insanlar tarafından da anlaşılabileceğini öne sürüyordu. “Ezan, 

kamet, tekbir, bunlar bizim ruh hayatımızın diplerinde manalarından daha derin 

manalarla sesimizin manalara kattığı kudretlerle, ruhumuzun manalara ve seslere 

kattığı hazlarla yüklene yüklene asırları aşarak bize intikal etmiş emanetlerdir” 

diyerek; bunları değiştirmeye kalkmanın “milli mukaddes emanetlere” saygısızlık  

                                                
280 Cumhuriyet, 24 Mart 1951. 
281 Selamet, 31 Ekim 1947. 



 

 

125 

 

anlamına geleceğini savunuyordu. Son olarak Türk milletinin bu saygısızlıktan 

ıstırap duyduğunu bu nedenle hükümetin Türkçe ezan kararını geri almasını 

istiyordu. 282  

Selamet’in başlattığı Arapça ezan yasağının kaldırılması yönündeki yazılar, 

Sebilürreşad’da devam etmiştir. Đslamcılar, “Đbadetlere Kanun Müdahale Edebilir 

mi?” başlıklı yazıda, iktidar ve muhalefet partilerinden, laikliğe aykırı olduğu 

gerekçesiyle Arapça ezan yasağının kaldırılmasını istiyorlardı. 283 Ülkede yaşayan 

azınlıkların dini hayatlarında kullandıkları dile herhangi bir şekilde müdahale 

edilmezken; Müslümanların Arapça ezan okumasına izin verilmemesinin, laiklik 

ilkesi ile bağdaşmadığı; Fehmi Bilgin tarafından “Laiklik bu mu?” başlıklı yazıda 

dile getirilmişti. 284 Ayrıca Arapçanın yasaklanması sonucunda, Türk milletinin diğer 

Müslüman milletlerden; bununla birlikte, yapılan alfabe değişikliği ile de farklı 

coğrafyalardaki Türklerden bir kopma yaşandığı; Eşref Edip’in kaleme aldığı “Artık 

Yeter Efendiler” başlıklı yazıda öne sürülmüyordu. 285  

Arapça ezan tartışmalarının en üst düzeye çıktığı tarih; Ticani Tarikatı üyelerinin 

mecliste Arapça ezan okudukları 5 Şubat 1945 tarihiydi. Bu tartışmaların yaşandığı 

günlerde, Bolu Milletvekili Hasan Cemil Çambel yaptığı bir açıklamada Atatürk’le 

ilgili bir hatırasını anlatır. Çambel, Türkçe ezanın değişikliğinin bizzat Atatürk 

tarafından teşvik edildiğini şu sözlerle anlatıyordu: 

“Ezan ve tekbiri Türkçeleştiren başka hiç kimse değil, Atatürk’ün kendisidir. Hafız Saadettin, 

Hafız Kemal, Hafız Yaşar, Hafız Burhanettin ve arkadaşları gibi Đstanbul'un en güzide 

sanatkârlarının bu sahadaki çalışmalarından faydalanmayı düşünmüş ve Reşit Galibi bu işe 

memur etmişti. Haftanın münasip bir gününde bu sanatkârlar Dolmabahçe sarayında Türk 

Tarih Kurumunun küçük odasında yine toplandılar. Burada tekbiri koro halinde hep bir 

ağızdan Türkçe okumayı birkaç kere tecrübe ettikten sonra kendilerini hususi daireye 

Atatürk'ün nezdine götürdüm, önce ben girdim.   Atatürk sofrada idi. "Dışarıda bekliyorlar" 

dedim. Kendilerini sofrasına aldı ve iltifat etti. Bir saat kadar geçtikten sonra "Bu arkadaşlara 

sarayı gösterelim" diyerek ayağa kalktı. Muayede salonuna gelince hiç beklemediğimiz bir 

sürprizle karşılaştık. Bütün avizeler yanmış, büyük salon en ihtişamlı manzarasını almıştı. 

Burada Atatürk'ün emriyle en güzel Türk sesleri, en güzel Türk melodisi, en güzel Türk 

diliyle okudular. Bu küçük fakat mânası büyük tarihi hâdiseden sonra gelen kadir gecesinde  

                                                
282 Selamet, 7 Kasım 1947. 
283 Sebilürreşad, Haziran 1948, sayı: 4. 
284 Sebilürreşad, Temmuz 1948, sayı: 7. 
285 Sebilürreşad, Ekim 1948, sayı: 17. 



 

 

126 

 

ayni sanatkâr hafızlar Ayasofya camiinde vazifelendirildiler. Atatürk bana da: “Sen git bulun, 

gördüklerini bana anlatırsın!” dedi. Büyük mabet bu mukaddes gecenin ruhaniyeti içinde bir 

mahşeri andırıyordu. En sanatkâr hafızların iştirakile en ulvi mertebesini bulan teravih 

namazından sonra Türkçe tekbir bu ilâhi hava içinde müezzin mahfelinden yükseldi ve 

ruhlara nüfuz etti.” 286 

Arapça ezan tartışmalarına yol açan gelişmelerden bir tanesi de yine önceki 

kısımlarda incelemiş olduğum Mareşal Fevzi Çakmak’ın cenaze töreninde 

yaşananlardı. 1 Mayıs 1950’de Vakit’te yer alan Asım Us imzalı haberde, cenazede 

yaşananların sorumlusunun Millet Parti’si olduğundan bahsediliyordu. Dönemin 

Đstanbul Valisi Kerim Gökay yaptığı açıklamada törende yaşanan olayların 

sorumlusu olarak “Ankara’dan bin beş yüz talebe ile birlikte gelen Millet Partisi 

erkânını göstermişti. Parti lideri Hikmet Bayur’un bu iddiayı yalanladığından da 

bahsedilen haberde valinin söylediklerinden başka, elde bunu destekleyen başka 

veriler de olduğunu; US, şöyle anlatır: “Fakat bizim elimizde başka bir vesika var. 

Bu vesika Millet Partisinin programıdır. Bu partinin programında herkesin istediği 

dil ile ibaret edebileceği şeklinde bir madde vardır. Bu madde bir siyasî partinin 

programında yer aldığı zamandan beri memlekette Atatürk inkılâbına düşman olanlar 

hareket için cesaret almaktadır.   Bu madde Millet Partisini siyasî sahada muvaffak 

olmak için dini taassupları okşayan bir siyasi teşekkül haline getiriyor. “Herkes 

istediği dilde ibadet edebilir” şeklindeki maddeyi bir siyasi parti programına 

koyanların hakiki maksatları nedir? Türkçe Kuran ile namaz kılmak menediliyor da 

bu memnuniyetin önüne geçmek için Millet Partisi halk tabakalarına bu yolda 

mücadele vadinde mi bulunuyor?   Yoksa ceza kanununda Arapça ezan okumayı 

meneden hükmü kaldırmak için çalışacağını mı göstermek istiyor?” 

Yazının geri kalan kısmında Us, ibadet denince beş vakit namaz anlaşıldığını; bunun 

hangi dilde olduğunun dinen bir öneminin olmadığını; bunu da kimsenin 

sorgulamaya ihtiyaç duymadığını savunuyordu. Bununla birlikte imamların 

namazları genelde Kuran’ı Arapça okuyarak kıldırdıklarını; fakat isteyen imamlar 

Türkçe kıldırdıklarında da ibadette dil özgürlüğü gereği bir sorun yaşanmadığını 

belirtiyordu. Yazının sonuna doğru ezanla ilgili fikirlerini ifade eden Us, ezan’ın bir 

ibadet olmadığını; bu nedenle Millet Partisi’nin Türkçe ezanı kaldırma 

dayanaklarının ortadan kalktığını şu sözlerle ifade ediyordu: “Fakat vaziyet böyle  

                                                
286 Akşam, 10 Şubat 1949. 



 

 

127 

 

değildir: Ezan ibadet değil, ancak Müslümanları ibadet için camie davettir ki bunun 

bir Türk memleketinde Arapça değil, Türkçe olmasından daha tabii bir şey olamaz. 

Millet Partisi beş vakit namaz vakitlerinde minarelerde Arapça ezan okutmak 

taraftarı mıdır? Programına koyduğu o maddeden maksat nedir?” 287 

Asım Us, ezanın bir ibadet olmadığı; bu nedenle resmi dili Türkçe olan bir ülkede 

Müslümanları namaza çağırmak için okunan ezanın da Türkçe olmasından daha 

doğal bir şey olmadığını söylemekteydi. Fakat bu tez karşısında Ali Fuad Başgil 

ezanın bir ibadet olduğunu; bu nedenle ibadetin şeklini ve dilini belirleyebilecek 

kurumun Başbakanlık ya da meclis olamayacağını savunmaktaydı. Diyanet Đşleri’nin 

neye göre Arapça ezanı yasakladığını soran Başgil, Diyanet Đşleri Başkanlığı’nı, 

devletin dini kontrol etmekte kullandığı bir aracı kurum olarak tanımlıyordu. 288 

Dilenen dilde ibadet yapılabilmesi laiklik ilkesinin bir gereği olmasına rağmen 

Türkiye’de laiklik ilkesinin devletin dini kontrol etmesi anlamına geldiğini öne süren 

Başgil, ibadet ve din konusunun siyasetin değil, din adamlarının konusu olduğunu 

belirtmişti. 289 

Ezanın bir ibadet mi yoksa Müslümanları ibadet yapmaya çağıran bir mesajdan mı 

ibaret olduğu tartışılırken; DP hükümetinin laiklik konusunda yeni kararlar alacağı 

gazete manşetlerinde yerini alıyordu. Başbakan Adnan Menderes, ezanın; dinin 

dilinde olmamasının vicdan hürriyetine aykırı olduğunu söylemiş ve bunun 

değişmesi gerektiğini açıklamıştı. Adnan Menderes’in konuyla ilgili sözleri şunlardı:  

“Her taassup cemiyet hayatı için zararlı neticeler doğurur. Cemiyet hayatında esas 

değişikliklerin yapılabilmesi evvelâ taassup zihniyetinin yıkılmasına bağlıdır. Bu hakikatin 

iyice kavranmış olması neticesidir ki büyük Atatürk bir takım hazırlayıcı ön inkılâplara 

başlarken taassup zihniyetiyle mücadele etmek lüzumunu hissetmişti. Ezanın Türkçe 

okunması mecburiyeti de böyle bir zaruretin neticesi olarak kabul edilmelidir. Zamanında 

çok lüzumlu olan bu mecburiyet ve tedbir diğer tedbirlerle birlikte bugünün hür Türkiye’sine 

zemin hazırlamıştır.  

Ezanın Türkçe okunmasına mukabil cami içinde bütün ibadet ve duaların din dilinde olması 

garip bir tezat teşkil eder gibi görünür. Bunun izahı arz ettiğim gibi geçmişteki hâdiselerin 

hatırlanmasına ve taassup zihniyetine karşı mücadele zaruretinin kabul olunmasına bağlıdır. 

Aradan bunca yıllar geçtikten ve vaktiyle zaruri görülen tedbire artık ihtiyaç kalmadıktan 

sonra bunda ısrar bu sefer vicdan hürriyetine karşı bir taassup teşkil eder.  

                                                
287 Vakit, 1 Mayıs 1950. 
288 Yeni Sabah, 14 Haziran 1950. 
289 Yeni Sabah, 17, 24, 27 ve 31 Mayıs 1950. 



 

 

128 

 

Şimdi meselenin lâyiklik ve vicdan hürriyeti bakımından halline sıra gelmiştir. Dini, siyasete 

karıştırmamak ve dini ibadetler amme nizamına ve umumi adaba aykırı olmamak şartıyla 

herkesin dini vecibe ve ibadetlerini serbestçe yerine getirebilmesi vicdan hürriyetinin 

icabıdır. Vicdan hürriyeti de diğer hürriyetler gibi vatandaşın tabii hakkı olarak kabul 

olunmadıkça laik devlet prensibinin tahakkuk ettirilmesine imkân görülemez. Parti 

programımızda da vicdan hürriyeti ve lâiklik esası bu anlayışa göre tespit edilmiştir.  

Diğer inkılâplarımız gibi laiklik esasının da muhafazası bugün için ancak prensiplere bağlı 

kalmakla mümkündür. Hâlbuki umumi adaba ve amme nizamına hiçbir aykırılık 

göstermeyen ezan meselesinde memnuniyetin devamı laiklik prensibini menfi cihetten 

zedelemek manasını tazammum eder. 

 Tekrar edelim ki irticaa, taassuba; geriliğe karşı mücadeleyi ancak prensiplere sıkı sıkıya 

bağlı kalmakla mümkün görüyoruz. 

Bu izahımın milletimize mal olmuş inkılâplarımızın tamamı ile korunacağı manasını 

taşıdığını da ayrıca tafsile lüzum görmemekteyim.  

Hükümet olarak ezan meselesi hakkında görüşümüz bundan ibarettir. Ancak kanuni 

hükümlerle de alakalı olan bu meselenin gerek prensip gerekse grubumuzca lüzum görüldüğü 

takdirde kanunda değişiklik yapmak bakımından meclis grubumuza arzı ve grubumuzca 

alınacak karara göre hareket olunması pek tabidir.” 
290 

Başbakanın yaptığı bu konuşma sonucunda tartışmalar daha da alevlenmiş ve basın 

gündemini günlerce daha meşgul etmişti. Vakit’te, ezanın Đslam tarihinde nasıl 

ortaya çıktığını anlatan uzunca bir yazı yayınlanmıştı. Arapça ezanın bir sünnet 

olduğu; yani yapıldığında sevap getiren ancak yapılmadığında günah olmayan bir 

gelenek olduğu; amacının, Müslümanlara namaz vaktinin geldiğini belirtmek olduğu 

uzunca anlatılmıştı. Ayrıca 75 yıl önce 1876’da basılmış; Đbrahim Şerif adlı bir 

âlimin din kitabından yapılan alıntıda, “Ezanı Türkî lisan üzere okumak maalkerahe 

caizdir, sünnete muhalefeten için” denmektedir.  Vicdan hürriyetine aykırı olduğu 

gerekçesiyle yapılan bu değişikliğin; ileride yine bu sebepten ötürü tekke ve 

zaviyelerin de açılmasına örnek teşkil edebileceği savunularak hükümetin bu girişimi 

eleştirilmişti. 291 Türkçe ezanla ilgili yine Vakit’te çıkan bir yazıda Türkçe ezan 

fikrinin geçmişiyle ilgili bir inceleme yapılır. Bu incelemede Türkçe ezan okunması 

fikrinin Atatürk’ten önce, Ziya Gökalp tarafından dile getirildiği bilgisi yer alıyor; bu 

fikrin 1918 yılında Gökalp’e ait “Yeni hayat” adlı eserde bulunan şu şiirde geçtiği 

söyleniyordu:

                                                
290 Son Posta Bkz. EK.8, Vakit, Cumhuriyet, Yeni Sabah, Vatan, 5 Haziran 1950. 
291 Vakit, 6 Haziran 1950. 



 

 

129 

 

“ Bir ülke ki camisinde Türkçe ezan okunur,  

Köylü anlar manasını namazdaki duanın;  

Bir ülke ki mektebinde Türkçe Kur'an okunur, 

Küçük büyük, her kes bilir buyruğunu Huda'nın. 

...” 292 

Sebilürreşad’da, Eşref Edip’in yazdığı “Hükümetin Programı ve Ezan Meselesi” 

başlıklı yazıda, başbakanın yaptığı konuşmanın CHP üzerinde bomba etkisi yarattığı; 

gösterdikleri tepki sonucu gerçekten din düşmanı olduklarının ortaya çıktığı iddia 

edilmişti. Edip, seçimlerin biraz gecikmesi durumunda ülkede ne din ne de iman 

kalacağını iddia etmiş; milletin bu durumu sezip kendini tam zamanda kurtardığını 

yazmıştı. Edip, Ulus’ta çıkan Kemal Zeki Gençosman’a ait yazıdan şu alıntıyı 

yaparak:  

“Ezanın Arapça okunacağını öğrendiğim bu sabahtan beri perişan bir halde 

olduğumu sizden neye gizleyeyim? Etime bıçak saplansa bir damla kanım 

çıkmaz. Hükümet gazetesinin Atatürk inkılâplarının bir taraftan didiklenmeye 

başlandığını teşhir eden büyük manşetini gördüğüm andan itibaren içimi derin 

bir ümitsizlik sapladı. Sabahtan beri kara kara düşünüyorum. Tüylerim diken 

diken oluyor.” 

Sonrasında şu sert ifadeleri dile getirmişti:  

“Allah sizi işte böyle perişan edecek. Yıllarca siz milletin canına okudunuz. Kalbine 

hançerler soktunuz. Allah dedi diye zindanlara attınız. Allah'ı, Peygamberi öğrenmekten 

menettiniz. Allah da şimdi sizi bu hale düşürdü. Kanlarınızı şimdi böyle içinize akıtınız. 

Yirmi küsur sene milletin dinini, imanını, didiklediniz. Moskofların yapamadığını yaptınız. ...  

Kara kara düşünüyorsunuz. Ne vakit beyaz düşündünüz ki? Din düşmanlığı işte böyle bir 

cehennemdir ki şimdi siz onun içinde böyle yanıp tutuşuyorsunuz.   Daha çok yanıp 

tutuşacaksınız. Bütün yakıp yıktığınız, tâlân ettiğiniz iman kaleleri yeniden yapılacak. Siz 

onları gördükçe kara ve kızıl düşünceler içinde kıvranacaksınız. Azabın en ağırını 

çekeceksiniz.  Allah size bunları herkesin gözü önünde çektirecek. ...”  

Zaman’da, Nusret Safa Coşkun’un kaleme aldığı makalenin de şu 

bölümünden alıntı yaparak:  

“Başbakanın beyanatı bizi dehşete düşürdü. Mareşalin cenaze töreninde azametini 

gördüğümüz tekbirci kütleyi, yurdun dört köşesindeki benzerlerini sevinçlerinden çıldırtmak 

için bundan daha güzel bir vaid olamaz... Đnkılâp prensiplerile alâkalı bir kararın  

                                                
292 Vakit, 18 Haziran 1950. 



 

 

130 

 

değiştirilmesine asla taraftarlık edemeyiz. Vatandaşın şapkayı seçmek hürriyeti yok mu? Eski 

yazının talik, sülüs, rık'a marifetlerine ne buyurulur? Arapça ezanın metninin vicdan 

hürriyetile bir alâkası yoktur. "Tanrı uludur" ..nidasını beğenmiyen içinden dudakları 

arasından "Allahü ekber" desin. Bazı zümreleri memnun etmek için bu mesele ortaya 

atılmıştır.   Bu, ateşle oynamaktır.” 

Şunları söylemişti: 

“... Demek mabetlerde "Allah" diyenleri zindanlara atmak inkılâp prensipi imiş! Öyle mi? 

işte o inkılâp bugün yıkılıyor. Hâk ile yeksan ediliyor. Millet böyle kara ve kızıl inkılâp 

istemiyor. Đmanına uzanan elleri kırıyor, kalbine sokulan hançerleri parçalıyor. ... 

"Allahü ekber" diyenleri zindanlara atmak kadar vicdan hürriyetine aykırı ne olabilir? 

Moskof diyarında, kızıllar memleketinde bile şenaatin bu derecesi yoktur. "Ulu"yu 

beğenmiyen içinden dudakları arasından Âllahü ekber desin, diyorsunuz. Zulmün bu derecesi 

engizisyon devrinde bile görülmemiştir. 

 ...  

Bazı zümreleri memnun etmek için bu mesele ortaya atıldı diyorsunuz.   Evet, o zümre, 

sizden başka, bütün millettir. Milletin gasbolunân haklarını, çiğnenen, imanını, yıkılan 

hürriyetini iade için bu mesele ortaya atılmıştır.   Çünkü millet böyle istiyor. Böyle yapılsın 

diye vekillerini seçti ve sizi alaşağı etti.” 

Başka bir alıntı da Ulus Gazetesi’nden Yavuz Abadan’ın yazısındandır: 

“Arapça ezana dair bu beyanatı okuyunca içimden bir ürperme duyduğumuzu 

saklıyamıyacağız. Demek ki Demokrat Parti icraata Arapça ezan okunmasına 

yeniden imkân vermekle başlıyacaktır. Orta çağın dinî hurafelerinden 

temizlenmiş laik bir zihniyete karşı gelmektir bu..” 

Abadan’ın yazısı için de şunları söylemişti: 

“...Đşte senelerce milleti idare eden bu adamların hürriyeti, demokrasiyi nasıl anladıklarını 

görünüz. Bunların kafaları orta çağın engizisyon hurafeleriyle doludur. Onlar vicdan 

hürriyetine karşı reva gördükleri zulüm ve işkenceleri böyle lâiklik maskesini takınarak 

yaptılar. Millet de şimdi onları temizledi. Orta çağın engizisyon hurafelerinden ve 

zulümlerinden, temizlenmiş lâik bir zihniyet inşallah bundan sonra teessüs, edecek.   ...” 

Son Telgraf Gazetesi’nden Ethem Đzzet Benice’nin yazısının şu bölümü: 

“Atatürk inkılâpları bir bütündür. Bu bütünün bir halkası koparıldı mı ötekiler 

de birbirini koparır. Medrese, türbe, tekke, Arap harfi, Arapça tedrisat... gelir. 

Bir din dili kabul edilirse arkasından din dilini öğretmek ihtiyacı gelir. 

Kur'ânı. Kerim okuyabilmek için Arap harfi ve Arapçayı okuyup yazmak 

gerekmez mi?” 



 

 

131 

 

 

Ve Ahmet Emin Yalman’ın Vatan’daki yazısının şu bölümü: 

“Arapça ezanı yasak eden kanunun kalkmasını bekleriz. Yalnız "din lisanı" 

tâbiri kullanılmasına aklımız ermedi. Bunun bir sehiv olduğunu farz ediyoruz. 

Kanun kalktıktan sonra isteyen Arapça- okuyacaktır. Fakat siz öyle sanıyoruz 

ki bu serbestîye rağmen kendi ana dilini kullanmağı tercih edenler çok 

olacaktır.” 

Eşref Edip tarafından şöyle yorumlanmıştı: 

“... Yahudilerin havralarda, Hristiyanların kiliselerde ibadet ettikleri din-lisanı 

yok mu? Yahudiler, Hristiyanlar Türkçe mi ibadet ediyorlar? Türklerin dini 

dini Đslâm olduğu, kitapları Kur'ân olduğu, namazlarını bu dil ile yaptıklarını, 

binaenaleyh bir din lisanları olduğunu bilmiyor musunuz? Bir din lisanı 

olduğu bir sehiv değil, bir hakikattir. ...” 

Edip, hükümetin açıklaması sonrasında ülke basınında yer alan yazıların büyük bir 

çoğunluğundan alıntılar yaparak “Đslamcı” kimliği ile yorumlamıştır. Yazısının 

sonlarına doğru, hükümetin ezanla ilgili bu kararından sonra Diyanet Đşleri 

Başkanlığı’na önemli görevler düştüğünü; bundan sonra vicdan hürriyetine karşı ne 

kadar kanun varsa, başkanlığın bunları ortadan kaldırmak için mücadele etmesi 

gerektiğini söylüyordu. 293 

Hükümetin kanun değişikliğiyle ilgili girişimleri hakkında yazılar diğer gazetelerde 

de yer alır. Ulus, Menderes’in yaptığı bu açıklama sonrasında, bu değişikliğin burada 

kalıp kalmayacağının büyük halk kitleleri tarafından endişeyle sorgulandığını; 

özellikle Atatürk’ün Cumhuriyeti ve inkılâbı emanet ettiği Türk gençliğinin bu 

hareketten büyük rahatsızlık duyduğu yazılmıştı. 294 Cumhuriyet ise hükümetin bu 

hareketinin devrimlere karşı sadakatsizlik olarak değerlendirildiğini; eski yazı, eski 

giyim ve dört kadınla evlilik gibi şeylerin geri gelmesinden endişe duyulduğunu 

ifade etmişti. 295 Benzer şekilde Vatan’da yer alan yazılarda da karar eleştirilmiş; bu 

girişimin nereye varacağının kestirilemez olduğu belirtilmiş ve rahatsızlık “Ezan 

hakkında bu karar, inkılâp abidesinin altından bir tuğlanın  

                                                
293 Sebilürreşad, Haziran 1950, sayı: 80, Bkz. EK.11. 
294 Ulus, 6 Haziran 1950. 
295 Cumhuriyet, 6 Haziran 1950. 



 

 

132 

 

çekilmesine ve bütün mihrak temelinin sarsılmasına benzer” ifadesiyle ortaya 

konulmuştu. Ayrıca CHP’li milletvekillerin, bu tavrın Kemalist inkılâplara bir ihanet 

demek olacağı yönünde yaptığı açıklamalar karşısında DP’li milletvekilleri, aynı 

suçlamayı CHP’li hükümetin geçmişte yaptığı değişiklikleri örnek göstererek iade 

etmişlerdi. Hatta eğer kendileri bu teklifi sunmasalardı; CHP’lilerin sunacağını iddia 

etmişlerdi. 296  Hükümete karşı yapılan eleştirilerin yanında Selim Ragıp Emeç’in 

Son Posta Gazetesi’ndeki “Ezana dair” adlı yazısında genelden farklı bir bakış açısı 

ortaya koyması ilgi çekicidir. Emeç, hükümetin yaptığı bu girişim hakkında olumlu 

da olumsuz da konuşulabileceğini kesin bir yargıya varmanın imkânsız olduğunu 

ifade etmişti. Kendisini dindar bir insan olarak tanımladıktan sonra “ezan Türkçe 

okunsa ne olur, Arapça okunsa ne olur?” diye sormuş; cevap olarak da her ikisi de 

olabileceğini; bu nedenle bu konuda karar vermenin ancak çoğunluk kararı 

sonucunda gerçekleşebileceğini söylemiştir. Bu nedenle Adnan Menderes’in yaptığı 

açıklamayı “Bir kısım milletvekilleri vardır ki kendi intihap dairelerindeki bazı 

seçmenlerinin bazı arzularını telakki etmişlerdir... Đsterler ki bu istekleri, memleket 

umumi efkârına aksettirilsin” şeklinde yorumlamıştı. Hükümetin bu girişiminde 

halkın sesini dinlediğini; ancak daha ciddi bir konuda bunun böyle olmayacağını 

ifade etmiştir. Hatta bu girişimi inkılâba karşı bir hıyanet olarak tanımlayanların 

geçmişte oy avcılığı için CHP hükümeti tarafından yapılanlara bakmasını söylemiş; 

türbelerin ziyarete açılmasını örnek olarak göstermiştir. 297 Emeç’in yaptığı yorumlar 

ve bakış açısı itibariyle bu girişimin, DP hükümetinin seçmen tabanına parti 

programında verdiği sözleri tutması olarak anlaşılabilir. Benzer siyasi kararlar CHP 

hükümeti zamanında da alındığı ve bu kararların inkılâba aykırı olduğu; o zamanlar 

muhalefette olan DP’liler tarafından dile getirilmişti. 

13 Haziran’da, Vakit’te yer alan haberde başbakanın yaptığı açıklama sonrasında 

ülkenin her yerinde ezanın Arapça mı Türkçe mi olması gerektiği tartışılmakta 

olduğu bildiriliyor; hatta bazı yerlerde tahrikçilerin başlarına sarık taktıkları 

söyleniyordu. 298 13 Haziran’da DP grubunda yapılan toplantıda söz alan Sadri 

Maksudi Arsal, laikliğin esaslarını anlatarak; Arapça ezan okuma yasağının laikliğe 

aykırı olduğunu söylemişti. Benzer bir konuşmayı Kemal Özçoban yapmış, yasağı  

                                                
296 Vatan, 6 Haziran 1950. 
297 Son Posta, 13 Haziran 1950. 
298 Vakit, Cumhuriyet, 13 Haziran 1950. 



 

 

133 

 

kaldırmanın laikliğin tam olarak tasdiki anlamına geldiğini söylemişti. Görüşmeler 

sonucunda Ceza Kanununun Arapça ezan okunmasını yasaklayan 526. maddesinin 

değiştirilmesi kararı alındı. 299 Bu kararın duyulması üzerine ülkenin birçok yerinde 

Arapça ezan okundu. Ancak açık alanda yasak olduğu için, açık alanda okuyanlar 

tutuklanmış; kapalı alanda okuyanlar ise kapalı alanda okumak suç olmadığından 

dolayı serbest bırakılmıştı. 300  

Hükümetin bu girişimi hakkında en olumlu konuşanlardan biri Mümtaz Faik Fenik 

olmuştur. Fenik, Adnan Menderes’in geçmiş CHP hükümetinin yaptığı gibi 

türbelerin açılması; ilahiyat fakültesinin kurulması ve din eğitimi kararlarını 

seçimlerden hemen önce değil seçimi kazandıktan sonra dile getirdiğini söylemiş; bu 

kararlara gerekçe olarak demokrasinin ve hürriyetlerin muhafazası hedeflendiğini; 

bunun da en ileri inkılâpçılık olduğunu ifade etmişti. 301 Başbakanın yaptığı 

açıklamaya Fenik gibi olumlu yaklaşan ancak çekincelerini de belirten Nadir Nadi 

özetle şunları söylemişti:  

“Yirminci yüzyılın tam ortasında, hür seçimlerle iktidara gelen demokratik bir hükümet 

yurdumuzda henüz işe konulurken “ezan Arapça mı, Türkçe mi okunsun?” mevzulu bir yazı 

yazmak zorunda kalacağımı doğrusu aklıma getirmek istemezdim. ... Laiklik konusunu ezan 

cephesinden ele alan Sayın Menderes, kanaatimce hareket noktasını yanlış seçmiştir. Onun 

iyi niyetlerinden şüphelenmek için ortada bir sebep yoksa da, bu sözler yeni hükümet 

aleyhine ileri geri bir takım propagandalar yapılmasına imkân verecektir. ... Doğrusunu 

isterseniz, son dört yıllık siyasi hayatımızda oy toplamak gayreti ile her iki taraf da laiklikle 

bağdaşması güç bazı kombinezonlara başvurmak lüzumunu nedense duymuştur. Bu hususta 

ilk adımı Halk Partisi’nin attığı da maalesef bir gerçektir. Đlkokullara din dersi koyduran, 

ilahiyat fakültesini kuran, türbeleri birer açan, hatta seçimlerde tarikat şeyhlerinden yardım 

isteyen Halk Partisi değildir de kimdir? Bütün bunları yapanların şimdi “Arapça ezana izin 

verecekler, eyvah inkılâplar elden gidiyor” diye hayıflanmaları biraz gülünç geliyor bize.”  

Yazının sonlarına doğru başbakanın maruz kaldığı eleştirileri göz önünde 

bulundurarak; bu eleştirilerin hiç ortaya çıkmaması için başbakanın aslında yapması 

gereken konuşmanın şu şekilde olduğunu yazmıştı:  

“Din işlerini dünya işlerinden tamamiyle ayıracağız. Bunun için de Diyanet Đşleri 

müessesesini devlet kadrosundan çıkarıp tam manasiyle bağımsız bir hale koyacağız. Bundan 

böyle bu müesseseye bütçeden tahsisat verilmeyecektir. Bütün lâik memleketlerde olduğu  

                                                
299 Vakit, Ulus, Yeni Sabah, Cumhuriyet,  Kudret 14 Haziran 1950. 
300 Vakit, 14 Haziran 1950. 
301 Zafer, 7 Haziran 1950. 



 

 

134 

 

gibi din işleri bizde de kendi teşkilâtı ile yürüyen bir varlık tarafından idare edilsin. Biz 

sadece inkılâp ve Cumhuriyet esaslarını korumak amacı ile bu müessesenin çalışmalarını 

kontrol edeceğiz. Dünya işlerine karışmadığı müddetçe biz de ona karışmıyacağız.”Sayın 

Başbakan böyle konuşsa idi, hem muhalefetin aleyhte yapacağı propagandaları önlemiş, hem 

de eski iktidarın son yıllar boyunca lâiklik bahsinde işlediği hataları tamir etmiş olurdu.” 302  

Yasağın kaldırılmasına ilişkin CHP grubunda iki gün süren toplantılarda geçen 

konuşmalar Son Posta Gazetesi’nde “Arapça ezan ve kamet aleyhtarları CHP 

grupunda da yenildi” başlığıyla yer alır. Đlk günkü toplantılarda Yusuf Ziya Ortaç, 

Cevdet Kerim Đncedayı, Hasan Reşit Tankut ve arkadaşları ezanın Arapça 

okunmasını inkılâba ihanet olduğunu; bu nedenle CHP’nin bunun karşısında durması 

gerektiğini savunmuşlardı. Sabit Sağıroğlu, önerge karşısında partinin çekimser 

kalmasının en doğru karar olacağını söylemiş ancak bu fikir karşısında da Hasan 

Reşit Tankut, çekimser kalmanın da altı oku zedeleyeceğini; aynı zamanda 

inkılâpçılığın yok olacağını öne sürmüştü. Genç milletvekillerinden Sebati Ataman, 

Arapça ezanın; laiklik, inkılâpçılık ve milliyetçilik prensipleri çerçevesinde ele 

alınması gerektiğini; buradan hareketle bu yasağın laiklik ilkesine aykırı olduğunu 

savunmuş; bu nedenle bunu kaldırmanın yapılan bir hatadan dönme anlamını 

taşıdığını söylemişti. Benzer bir konuşmayı Tezer Taşkıran yapmış; ezanın herhangi 

bir dille yapılmasıyla ilgili ısrarcı olmanın laiklik esaslarına aykırı olduğunu 

söylemişti. Sonrasında kürsüye gelen Şemseddin Günaltay, temennilerinin ezanın 

Türkçe okunması yönünde olduğunu; ancak bunun ceza yoluyla değil, telkin yoluyla 

duygulara hitap ederek sağlanabileceğini ifade etmiştir. Toplantılar sonrasında 

yapılan oylamada yasağın kaldırılması grup tarafından kabul edildi. Önergeye karşı 

oy verenler arasında Đsmet Đnönü, Cevdet Kerim, Yusuf Ziya Ortaç, Hasan Reşit 

Tankut ve Cemal Eyüpoğlu bulunur. 303 

16 Haziran’da ezanın Arapça okunması hakkındaki kanun mecliste onaylanarak 

resmi gazetede yayınlanır.  304  Meclisteki görüşmelerde, CHP adına kürsüye gelen 

Trabzon Milletvekili Cemal Eyüpoğlu, grubunun Arapça ezanın kaldırılması 

hakkında meclise getirilen önergeye itiraz etmeyeceklerini bildirmiştir. Eyüpoğlu, 

yaptığı açıklamada, sahip oldukları milli devlet politikası gereği ezan olayına bir dil  

                                                
302 Cumhuriyet, 7 Haziran 1950. 
303 Son Posta, 17 Haziran 1950. 
304 Gece Postası, 17 Haziran 1950. 



 

 

135 

 

meselesi olarak baktıklarını ve bu nedenle Türkçe olmasını tercih ettiklerini; ayrıca 

toplumun bu konuyu zaman içerisinde kendiliğinden halledeceğine inandıklarını 

söylemiş; bu nedenle politik bir tartışmanın yaşanmaması için yasağın kaldırılmasına 

itiraz etmediklerini ifade etmişti. Eyüpoğlu’ndan sonra kürsüye gelen Sinan 

Tekelioğlu, Atatürk’ün geçmişte ezanın Arapça okunmaması için kanuna ek fıkra 

koydurduğunu; ancak hayatta olsaydı bu değişikliğe itiraz etmeyeceğini söyledi. 

Ayrıca Türkçe ezanda “Allahuekber” yerine “Tanrı uludur” dendiğini; fakat bu “Gök 

Tanrı mı, Yer Tanrı mı?” diye sormuş; milletin bundan rahatsız olduğu için 

kendilerinden öncelikle bu değişikliği yapmalarını istediğini belirmiştir. 

Tekelioğlu’nun konuşmasının devamında sözü 163. maddeye getirmesi; bu kanun 

maddesinin CHP’nin işine yarayan kızıl komünist kanunu olduğunu söylemesi 

üzerine mecliste büyük gürültüler kopmuş; bunun sonucunda kürsüden inmek 

zorunda kalmıştır. Sonrasında kürsüye, tartışmalara yol açan başka bir konuşma 

yapacak olan Talat Vasfi Özün gelir. Vasfi, Atatürk’ün isteğiyle Diyanet Đşlerinin 

1933'te Arapça ezan okumayı yasakladığı; bu yasağa uymayanların mahkûm 

olduklarını; ancak Yargıtay’ın bu kararları iptal etmesiyle suçluların serbest 

kaldıklarını; bu durum sonrasında hükümetin 1941’de, 526. maddeyi değiştirerek 

Arapça ezan okuyanların ceza almasını sağladığını söyledi. Devamında, 18 sene 

Arapça ezan okunmaması nedeniyle Türk çocuklarının ızdırap çektiğini iddia etmesi; 

14 Mayıs’ın mübarek Cuma gününe geldiğini söylemesi üzerine mecliste yine büyük 

gürültüler koptu. 305  

Kanun değişikliğinin kabulü ardından basına yansıyan bazı haberlerde CHP’nin ezan 

meselesinde koyduğu tavrın aslında parti içerisinde varılan büyük çatlağı ortaya 

çıkardığı iddiası yer alır. Ayrıca, CHP’nin kanun değişikliğine aleyhtar olmaması; 

DP’liler tarafından samimiyetsizlik olarak vasıflandırılmıştı. Ayrıca ortaya çıkan 

görüş ayrılıklarının, CHP’nin hala laiklik hakkında belirgin bir duruşu olmadığını 

gösterdiği iddiası dile getirilmişti. 306 Falih Rıfkı Atay da Cumhuriyet’te yer alan 

yazısında, ezan konusunda CHP’yi eleştirmiş; CHP’ye karşı türbelerin açılmasıyla 

ilgili yapılan eleştirilerin yanlış olduğunu; CHP’nin sadece ünlü Türk büyüklerinin  

                                                
305 Vakit, 16 Haziran 1950, Son Posta, Zafer, Ulus, Vakit, 17 Haziran 1950. 
306 Son Posta, 18 Haziran 1950. 



 

 

136 

 

türbelerini açtığını; ancak DP hükümeti göreve geldiği gibi Hacı Bayram Veli’nin 

türbesini açarak laiklik ilkesinden taviz verdiğini savunmuştur. 307 

3.2.9 Kuran’ın Türkçe’ye Çevrilmesiyle Đlgili Tartışmalar 

Kuran’ın Türkçe’ye çevrilmesi, ezanın Türkçe okunması tartışması gibi yoğun bir 

şekilde tartışılan bir konuydu. 1928 yılında Mustafa Kemal’in bizzat bulunduğu bir 

komisyonun çalışmaları sonucunda “Osmanlı Alfabesi” yerine “Türk harflerinin” 

geçirilmesi kararı 9 Ağustos’ta resmen açıklanmıştı. 308 Yine aynı yıl içerisinde Fuat 

Köprülü’nün başkan olduğu bir komisyon tarafından hazırlanan “Dini Islahatın 

Esasları Hakkında Lahiya” raporunda ibadet dilinin de Türkçe olması ve camilere 

müzik enstrümanları konulması kararı alınmıştı 309 ancak bu kararlar uygulanmadı. 

Đlk Türkçe Kuran çevirisi, Cemil Sait tarafından 1925 yılında yapıldı. Fakat bu 

çeviride hatalar olduğu sebebiyle Diyanet Đşleri Başkanlığı yeni bir çeviri yapılması 

kararı aldı. Mehmet Akif Ersoy ve Hamdi Yazır çeviri için görevlendirilmişti fakat 

Mehmet Akif’in ileride diğer ibadetlerin de Türkçe yapılabileceği endişesiyle bu 

görevden ayrılması üzerine çeviriyi “Hak Dini Kuran Dili Yeni Mealli Türkçe 

Tefsir” adıyla Hamdi Yazır tamamlamıştı. 310 Mehmet Akif’in endişesinin gerçeğe 

dönüştüğü bir örnek Đstanbul’da yaşanmış, bir imam Türkçe namaz kıldırmış ve bu 

sebepten görevinden alınmıştı. 311 Cemalettin Hoca isimli bu imamın basın tarafından 

desteklenmesi sonucunda tekrar görevlendirildi. 312 Yaşanan bu olaylar sonucunda 

Diyanet Đşleri Başkanı Rıfat Börekçi bir açıklama yaparak; Kuran’ın Türkçe çevirisi 

ile namazın ayrı tutulması gerektiğini; bu nedenle namazın Türkçe kılınamayacağını 

ifade etti. 313  

22 Ocak 1932’de Hafız Yaşar Okur tarafından Đstanbul’da Yerebatan Camii’nde ilk 

defa Türkçe Kuran okunur ve 18 Temmuz 1932 tarihinde de Diyanet Đşleri 

Başkanlığı’nın yayınladığı genelge ile yakın tarihte ezan ve kematin de Türkçe  

                                                
307 Cumhuriyet, 25 Haziran 1950. 
308 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Đletişim Yayınları, Đstanbul 2006, s. 274. 
309 Vakit, 20 Haziran 1928. 
310 Sbilürreşad, Nisan 1951, sayı: 99. 
311 Vakit, 6 Nisan 1926. 
312 Milliyet, 11 Nisan 1926. 
313 Cumhuriyet, 3 Mayıs 1926. 



 

 

137 

 

okunmaya başlanacağı bildirilir. 314 3 Şubat 1932’de Kadir Gecesi’nde Đstanbul’da 

Ayasofya Camii ve diğer birçok camiide Türkçe Kuran ve mevlit okunmuştur. 315 

Çok partili döneme gelindiğinde Türkçe Kuran tartışmalarının tekrar alevlendiği ve 

1930’lu yıllara nazaran daha özgür bir ortam olması nedeniyle basında farklı 

görüşlerin yer aldığı görülür. 23 Şubat’ta mecliste yapılan bütçe görüşmeleri 

sırasında, Diyanet Đşleri’nin bütçesinin görüşüldüğü sırada; Diyanet Đşleri’nin 

hazırladığı bir din kitabının Hatay’da tepki aldığının gündeme gelmesinden hemen 

sonra Türkçe Kuran tartışması yaşanır. Ahmet Hamdi Selgil’in yüzde doksan beşi 

Müslüman ve dili Türkçe olan bir toplumun, tüm dünya dini eserleri kendi diliyle 

okurken; Kuran’ı ne zaman kendi dilinde okuyacağını sorması üzerine Muğla 

Milletvekili Necati Erdem söz alarak bazı ayetler okumuş ve bu ayetlerin Türkçe’ye 

çevrilemeyeceğini söylemişti. Bunun üzerine mecliste “burası medrese değil” sözleri 

yükselmiş ve Başbakan Günaltay kürsüye gelerek bir konuşma yapmıştı. Başbakan 

konuşmasında şunları söyledi: “Lâik bir devletlin lâik bir meclisinde bir arkadaşın 

her hangi bir dinin esasları üzerinde konuşması doğru değildir. Bir dinin esasları 

üzerinde konuşma, o dinin âlimlerine aittir. Memleketin ihtiyacı ne ise onları Đlahiyat 

fakültesinden yetişecek arkadaşlar ve diğer din bilginleri tespit eder. Bu memlekette 

yaşayan insanların akidelerine tecavüz etmeğe hiç kimsenin hakkı yoktur.” 316 

Mümtaz Faik Fenik, Vatan’daki makalesinde laik Türkiye’nin meclisinde bütçe 

müzakerelerinin yoğun olduğu bir zamanda Kuran’ın Türkçe mi, Arapça mı 

okunması tartışmalarının yersiz ve zamansız olduğunu ifade etmişti. 317  

Ulus’ta yayınlanan “Kuran Türkçe’ye Çevrilemez mi?” başlıklı, Besim Atalay’ın 

kaleme aldığı bir makalede, Kuran’ın bütün insanlığa seslendiği vurgulanmış; bu 

nedenle sadece Arapça anlaşılabilecek olmasının manasız olduğu ileri sürülmüştü. 

Ayrıca Türkçe’ye çevrilmeyecek hiçbir yabancı sözcük bulunmadığını; Kuran’ın 

birçok dile çevrilmiş olduğundan bahsetmişti. Yeri geldiğinde ayetlerin anlamını 

Türkçe açıklayanlara seslenerek hiç kimsenin bir Türk’ü kendi diliyle ibadet 

etmekten alıkoyamayacağını; ayrıca eğer Kuran Türkçe okunursa var olan  

                                                
314 Cumhuriyet, 22 Ocak 1932, ayrıca bkz: Đştar B. Tarhanlı, Müslüman Toplum, “laik” Devlet, Afa 
Yayınları, Đstanbul 1993, s.20 
315 Cumhuriyet, 4 Şubat 1932. 
316 Akşam, Son Telgraf Bkz. EK.9,  24 Şubat 1949. 
317 Vatan, 25 Şubat 1949. 



 

 

138 

 

hurafelerin de kendiliğinden kaybolarak gerçeklerin ortaya çıkacağını söylemiştir. 318 

Yine Ulus’ta yayınlanan “Din ve Dil Üzerine” başlıklı başka bir yazıda da Kuran’ın 

çevirisine karşı çıkanlar için “dilleri Arapça, duyguları Araplardan yana olanlar” diye 

bahsedilmiş, bir Türk’ün ibadetlerinde kendi dilini kullanması gerektiği 

tekrarlanmıştı. 319 

“Türkçe Kuran Meselesi” başlığıyla Besim Atalay ve Raif Ogan’ın karşılıklı 

yazdıkları makalelerde, Kuran’ın Türkçe okunması ve Türkçe okunan kısımların 

namazda da kullanılması meseleleri tartışılmıştı. Ogan ve Atalay, Kuran’ın 

Türkçe’ye çevrilmesi meselesini kabul etmişti; ancak Ogan, Türkçe’ye çevrilmiş 

kısımların namazda da kullanılmasını kabul etmiyordu.  Ogan’ın söylediği: “Bir 

kere, Kuran’ın emri ve beyanı karşısında ne onun, ne de başkasının akıl ve 

mantığının delaletine ve kıyasına itimad olunmaz” sözlerine karşı Atalay, “Kuran’ın 

hangi emri ve beyanı, aklı ve mantığı reddeder? Bilakis Kuran birçok yerinde akıl 

sahiplerini över ve ancak akıl sahiplerinin Kuran’ı anlayabileceklerini söyler” 

demiştir. Atalay birçok ayetten ve din âlimlerinin sözlerinden örnek vererek; 

Kuran’ın Türkçe’ye çevrilmiş kısımlarının namazda da kullanılabileceğini 

savunurken; aynı yollardan Ogan, Atalay’ın tezlerini çürütmek için çaba sarf etmişti. 
320 

Đslamcı kesimin sesi olarak Eşref Edip, Kuran dilinin Arapça olduğunu; Türkçe’ye 

çevrilmiş Kuran’ın, aslının yerini tutmayacağını; ayrıca Türkçe’ye çevrilen 

kısımların namazda kullanılmasının düşünülemeyeceğini savunuyordu. 321 Yine 

Sebilürreşad dergisinde yayınlanan bir yazıda, Ulus’taki bir yazıda bundan yirmi yıl 

önce Göztepe Camii’nde Kuran’ın Türkçesiyle namaz kıldıran Cemal Efendi’den 

aydın bir imam olarak söz edilmesine şöyle tepki veriliyordu: “Dinine, dininin esas 

akidelerine karşı gelen bu mütecaviz imamı aydın bir zat olarak vasıflandırmakla 

Müslüman halkın dinî hislerini hırpalamak doğru değildir. Müslümanlar arasında 

fitne çıkaran, dini istihfaf eden, oyuncak şekline koyan böyle bir adamın aydınlıkla 

ne münasebeti var? Bu mütecasir adam, dine karşı böyle bozguncu bir harekette 

bulunmuştu. Fakat Müslümanlar derhal camii terk etmişler ve bir mesele çıkarmak  

                                                
318 Ulus,18 Mart 1949. 
319 Ulus, 28 Nisan 1949. 
320 Yeni Sabah, 6, 9, 12 ve 16 Nisan 1949, Sebilürreşad, Mayıs 1949, sayı: 42. 
321 Sebilürreşad, Haziran 1949, sayı: 46. 



 

 

139 

 

istiyen bu mütecasir hakkında Diyanet Riyasetine telgraflar çekmişlerdi. Diyanet 

Reisi merhum Rıfat Efendi ise bir dakika bile müsamaha göstermeyerek hemen bu 

fitnenin önüne geçmiş, dini mel'abe şekline getirmek istiyen bu adamı vazifeden 

uzaklaştırmıştı.” 322 

3.2.10 Türk Büyüklerine Ait Türbelerin Ziyarete Açılmasıyla Đlgili Tartışmalar 

Türbelerin seddine dair kanun 30 Kasım 1925 tarihinde çıkarılmıştı. Bu kanuna göre 

“türbelerin mesdut ve türbedarlıkların mülga olduğu, türbeleri açanların veya 

yeniden türbe ihdas edenlerin üç aydan aşağıya olmamak üzere hapis cezası 

alacakları” yazılmıştı. Bu kanunun kaldırılması ilk olarak Başbakan Şemseddin 

Günaltay’ın Đstanbul’da Mimar Sinan’ın türbesini gezmek istediğinde Đstanbul Valisi 

tarafından izin verilmemesi üzerine gündeme gelir. Sebilürreşad’ın belirttiğine göre 

Ankara’da inşaat halinde olan Anıtkabir ve Etnografya Müzesi’ndeki Muvakkat 

Kabri gezenler bilmeden büyük bir suç işlemekteydiler. Dünya çapında bir devlet 

kurmuş olan devlet adamlarımızın türbelerinin kilit altında olmasının büyük bir hata 

olduğu savunulan yazıda bu kilitlerin en kısa zamanda kaldırılması isteniyordu. 323 

Türk Büyüklerine ait türbe ve mezarların yeniden ziyarete açılması hakkında kanun 

hazırlıklarının olduğu yönünde açıklama, Milli Eğitim Bakanı Tahsin Banguoğlu’nun 

basına yansıyan bir demecinde yer almıştı. 324 1 Mart 1950 tarihinde ilgili kanuna bir 

fıkra eklenmesi ile “Türk büyüklerine ait türbeler” ve “sanat değeri olan türbeler” 

ziyarete açılır. 325 Tasarının kabulü sırasında mecliste yaşanan görüşmelerde söz alan 

Konya Milletvekili Sadi Irmak, tasarıdan duyduğu memnuniyeti dile getirmiş; iki 

önemli husus konusunda görüşlerini bildirmişti: Đlk husus, açılacak olan ziyaret 

yerlerinin objektif olarak karar verebilecek bir ilmi heyet tarafından belirlenmesi 

gerektiğiydi. Đkinci husus da açılacak olan ziyaret yerlerinin türbeye 

dönüştürülmemesi şartıyla bakımdan geçirilmesi gerektiğiydi. Banguoğlu, kanun 

tasarısı hazırlanırken; eğer herhangi bir ziyaret yeri ilerde şeriat ve hilafet hareketinin 

merkezi haline dönüşürse; kapatılabileceğinin de düşünüldüğünü belirterek laiklik ve 

inkılâplara aykırı olduğu yönünde gelebilecek eleştirilere önceden cevap vermişti.326

                                                
322 Sebilürreşad, Ocak 1949, sayı: 34. 
323 Sebilürreşad, Haziran 1949, sayı: 44. 
324 Cumhuriyet, 8 Ocak 1950. 
325 Tarhanlı, a.g.e., s. 24. 
326 Ulus, Vakit, 2 Mart 1950. 



 

 

140 

 

Kanun değişikliğinin kabulünün ardından ilk olarak, insan haklarını Osmanlı 

Devleti’nde ilk kez gündeme getiren Mustafa Reşid Paşa’nın türbesi 13 Mart 1950 

tarihinde açıldı. 327 Ardından 19 Nisan günü Barbaros Hayrettin Paşa’nın 328 ve 

Kanuni Sultan Süleyman’ın türbesi 329 açıldı. Bu zamanla diğer Türk büyüklerinin 

türbelerinin açılması izledi. 

3.2.11 Radyoda Kuran Okunması Kararıyla Đlgili Tartışmalar 

6 Temmuz 1950 tarihinde Cumhuriyet’te “Radyo’da kuran okunacak” başlığıyla 

yayınlanan haberde, “bazı Müslüman memleketlerde olduğu gibi memleketimizde de 

radyoda Kuran okunması için hükümete yapılan teşebbüsler neticesinde bu karar 

alınmıştır” denilmiş ve Diyanet Đşleri Başkanlığı’nın kayıtlar için çalışmaya başladığı 

yazılmıştı. 330 Radyoda Kuran okunması için hükümete yapılan teşebbüsler 1947’lere 

kadar uzanmaktadır. Selamet’te Ömer Rıza Doğrul tarafından yazılan “Radyomuz 

Dini Neşriyat Yapmalıdır” başlıklı yazıda, bir anket de yapılarak radyoda dini yayın 

yapılması istenmişti. 331 

Radyoda Kuran yayınları 7 Temmuz 1950 tarihinden itibaren başladı. Her hafta 

Cuma sabahları yapılan yayınlar, Ramazan ayında ise Pazartesi, Çarşamba ve Cuma 

olmak üzere haftada üç kez yapılıyordu. 332  

Diyanet Đşleri Başkanı Ahmet Hamdi Akseki, yaptığı bir basın toplantısında radyoda 

Kuran okutulmasının ardından, dini konuşmalar yapılmasını da düşündüklerini; 

başka ülkelerden özellikle Amerika’dan örnekler vererek açıklamıştı. 333 

Radyoda Kuran okunmasına özellikle CHP’liler tarafından laikliğe aykırı olduğu 

gerekçesiyle itiraz edilmişti. Bu iddialar karşısında DP’liler ise halkın bunu 

istediğini; dinine bağlı bir milletin toplum için kazanç olduğunu söylemişti. Radyoda 

Kuran okunmasının laikliğe aykırı olduğu iddialarına “Moskova’dan başka dünyanın 

başka hiçbir yerinde, hiçbir laik devletinde böyle bir telakki yoktur. Avrupa ve 

Amerika’da dünyanın en büyük laik devletlerinin radyoları dua ile Đncil ile neşriyata 

başlarlar” diyerek karşı çıkan Sebilürreşad Dergisi, radyoların halkın ihtiyaçlarını  

                                                
327 Vakit, 12, 13 ve 14 Mart 1950, Cumhuriyet, 14 Mart 1950. 
328 Ulus, 19 Nisan 1950.  
329 Ulus, 20 Nisan 1950. 
330 Cumhuriyet, 6 Temmuz 1950. 
331 Selamet, 3 Ekim 1947. 
332 Zafer, Ulus, 8 Temmuz 1950, Cumhuriyet, 4 Ağustos 1950. 
333 Cumhuriyet, 26 Ağustos 1950. 



 

 

141 

 

karşılamaları gerektiğini; bu nedenle halkın dünyevi ihtiyaçları gibi dini 

ihtiyaçlarının da olduğunu öne sürmüş; radyoda Kuran okunması kararını 

demokrasinin tam bir göstergesi olarak değerlendirmişlerdi. Ayrıca Sebilürreşad 

daha da ileriye giderek şu sert ifadeleri kullanıyordu: “Eğer Atatürk’ün de milletin 

arzu ve idaresine aykırı olarak yaptığı şeyler varsa millet onları da düzeltmeğe 

kadirdir. Sağ olanların diktatörlüğüne nihayet veren millet, ölülerin diktatörlüğünü 

mü yaşatacak?” Son olarak Berlin ve Londra radyolarında Kuran okunduğundan 

bahsedilen yazıda baştanbaşa Müslüman olan Türkiye’de ise bunun irtica olduğunu; 

laikliğe ve Atatürk inkılâplarına aykırı olduğunu söylemenin gülünç olduğu iddia 

edilmişti. 334  

Radyoda Kuran okunmasının ya da Kuran’ın plağa kayıt edilmesinin dine uygun 

olup olmadığı tartışmaları da uzun süre devam eder. Bu tartışmaların halk içindeki 

örneklerinden biri Vakit Gazetesi’nde yer alan bir haberin satırlarında gizlidir. 

Vakit’te çıkan bu yazıda DP’nin halkın dikkatini ülkenin ekonomik vaziyetinden 

başka bir alana çekmek için dini çok iyi kullandığı şu ifadelerle yazılıyordu:  

“ANKARA Radyosunda, güzel sesli hafızın tilâveti biter bitmez, ihtiyar hısım düğmeyi 

hemen çevirdi: 

— Đlk zamanlar, Kur'anın bir gâvur icadiyle okunmasına sinirlenirdim, dedi; hâlbuki radyo, 

dinlememize imkân olmıyan hafızlarımızı odamıza kadar getiriyor. 

Sabit bakışlarla bir müddet düşündü. Sonra: 

— Allah razı olsun Demokrat Partiden, dedi; ezanımızı Arab diliyle okutuyor. Radyo bize 

Kur'an dinletiyor. Yapılacak birkaç şey daha var: Hafta tatilini eskisi gibi cumaya çevirmek 

ve müslümanlara cuma namazını toplu bir halde camilerde kılmak imkânını sağlamak!  

Daha bir ay evvel bütün ucuzluk ümitlerini, refah hülyalarını D.P. ye bağlayan ihtiyar 

hısımdaki değişikliğe şaşmadım. D. P. nin icraatı pek malûm bir politika taktiğiydi. Kendisini 

iktidara getirenleri en nazik tarafından avlıyor, kütlenin dikkat ve alâkasını başka cihetlere 

çekiyordu. Taktik muvaffak oldu: Dün şekeri elli kuruşa, ekmeği on kuruşa yiyebilmek için 

gözlerini hükümetten ayırmıyanlar, şimdi ya bir caminin kubbesi altında, ya evinin 

seccadesinde Tanrısile haşhaşadır. Haline hamdü sena eylemektedir. "Din halkın afyonudur!'' 

diyen meşhur bir filozofun sesi kulaklarımda adeta gümbürdüyor.” 335  

                                                
334 Sebilürreşad, Temmuz 1950, sayı: 83. Ayrıca bkz: Sebilürreşad, Temmuz 1948, sayı: 9, 
Sebilürreşad, Temmuz 1949, sayı: 53. 
335 Vakit, 10 Temmuz 1950, Bkz. EK.10. 



 

 

142 

 



 

 

143 

 

4. SONUÇ 

Türk toplumun büyük çoğunluğunun Müslüman olduğu gerçeği; Türkiye’de, siyaset 

ve Đslam dini arasındaki zorunlu ilişkinin bir açıklaması olarak düşünülebilir. 

Çalışmamın en başında din olgusu üzerine yaptığım incelemede; dinin, o inanca 

sahip bir insanın aklında ve yaşamında nasıl büyük ve önemli bir yer kapladığını 

ortaya koymuştum. Đslam tek Tanrı inancına sahip olan bir dindir ve Đslam dinini 

kabul eden Müslümanlar, yaşam biçimlerini ve davranışlarını belirlemede büyük 

oranda dini inançları referans alırlar. Müslümanlarca bu referanslar tartışmaya açık 

değildir ve değiştirilemez. Đşte bu temel gerçek göz ardı edilerek, sadece Batılı 

süreçler, terimler ve teoriler kullanılarak Türkiye’de din-siyaset ilişkilerinin doğru 

bir biçimde anlaşılması ve laiklik kavramının sağlıklı bir zemine oturtulması 

düşünülemez. Cumhuriyet’in temelini oluşturan ilkelerin başında gelen laiklik ilkesi, 

daha önce detaylarıyla incelediğim gibi, kuruluşta olağan üstü zor koşullara sahip bir 

dönemde ülke gündemine girdi. Kurucu kadronun mücadelesi yeni bir ülke, yeni bir 

ulus, yeni bir ekonomi, yeni bir sosyal ve kültürel yapı oluşturma mücadelesiydi. 

Hızlı sonuçlar almak ve devrimleri topluma kısa zaman içinde yaymak bir 

zorunluluktu. Bu zor şartlar altında, dini geleneklerin ve kabullerin toplum 

dinamiğinde çok etkili olduğu gerçeğinin;  laiklik ilkesine Türkiye’ye özgü nitelikler 

ve kontrol eğilimli bir yapı kazandırdığı söylenebilir.  

Laikliğin Türkiye’deki uygulaması ile ilgili 1940’lı yıllarda tartışılan ya da bugün 

tartışılmaya devam eden konular, kuruluş dönemindeki şartlar göz önünde tutularak 

ele alınmalıdır. Mahmut Makal’ın Bizim Köy’de anlattığı Anadolu, kuruluştan 

itibaren 25 yılı geride bırakmış olmasına karşın; hala büyük oranda dinin ve 

tarikatların etkisinde bir toplum yapısına sahip Anadolu’dur. Tek parti hükümetinin 

din alanında attığı adımlar, işte bu çerçevede anlam kazanır. Buna göre demokrasi 

anlayışı ve birey olmanın önemi ancak, toplumun tarikat ve dini cemaatlerin 

etkisinden çıkarılmasıyla gerçekleşebilirdi. 1940’lı yıllarda ve 1950’nin hemen 

sonrasında yaşanan tartışmaları, tek partili rejim dönemi şartları kapsamında kısaca  



 

 

144 

 

incelemek; din alanında yapılan düzenlemelerin ardında yatan sebepleri ortaya 

koymada çok faydalı olacaktır.   

Din eğitiminin okullardan kaldırılması, medreselerin kapatılması ve ilahiyat 

fakültelerinin kapatılması gibi kararlar; kurucu kadronun Türkiye’de dinlere karşı 

tam tarafsız bir devlet anlayışını oluşturmaya çalışması olarak yorumlanabilir. Bunun 

yanında bu düzenlemeler, dinin toplumsal hayattan bireysel inanç âlemine itilmesi 

amacı güden hareketler olarak da değerlendirilebilir. Dönemin gazetelerinden 

anlaşıldığı üzere ezanın Türkçe okunması, bizzat Atatürk tarafından 

gerçekleştirilmek istenen bir değişimdi. Ancak belirtmek gerekir ki, 1940’lı yıllara 

kadar Arapça ezan okumak yasak değildi. Türkçe ya da Arapça okumanın isteğe 

bağlı olduğu; dönemin gazetelerinden anlaşılmaktadır. Ezanın Türkçe okunması 

isteği toplumun bir kısmı tarafından, ilk bakışta Đslami kültüre doğrudan saldırı 

olarak algılanmıştır. Ancak konu derinlemesine incelendiğinde; bu değişimin bir 

Türk Ulusu ve ortak bir Türk Dili oluşturma amacından başka bir niyet gütmediği 

anlaşılmaktadır. Yeni Türk Alfabesi’nin kabulü de, aslında yine bu amaç 

doğrultusunda gerçekleştirilen bir değişiklik olarak düşünülebilir. 1940’ların başında 

Arapça ezan okumanın tamamen yasaklanması da yukarıda belirttiğim amaç 

doğrultusunda atılan adımlardan biri olarak kabul edilebilir. Tekkelerin kapatılması 

ve türbelerin ziyarete kapatılması karlarının alınmasında, toplumda yayılmış ve 

kontrolden çıkmış olan bir takım hurafelerin önüne geçilmesi amacı güdüldüğü 

söylenebilir. Bununla birlikte dinsel anlamlara sahip olmayan; Türk büyüklerine ait 

türbelerin de ziyarete kapatılması; eskiye özlem duyan bazı gruplara karşı önceden 

tedbir alınması olarak düşünülebilir.  

Yukarıda bahsettiğim tüm değişiklikler toplumu laikleştirme sürecinin birer sonucu 

olarak kabul edilebilir. Fakat bu değişiklikler toplumun çoğunluğunu oluşturan 

Müslümanlar tarafından Đslâmi kimliklerinden ve geleneklerinden bir kopuş olarak 

algılanmıştır. Bununla birlikte değişikliklerin etkisi kırsal kesimde şehirlere göre 

oldukça az hissedilmiş; dinsel ağlar ve muhafazakâr kesimlerin yaşam tarzları kırsal 

kesimde gözden uzak şekilde sürdürülmüştür.  

1950 seçimleri yaklaşırken dini alanda yapılan yeni değişikliklerin kimi 

araştırmacılar tarafından “laiklik ilkesinden geriye dönüş” olarak nitelendirilmesinin 

ardında, tek partili dönemde yapılan düzenlemelerin, laiklik ilkesini toplumsal alana  



 

 

145 

 

yayma amacını taşıyor olduğu düşüncesi yatar. Ve bu “geriye dönüş” hareketinin 

bizzat CHP tarafından başlatılmış olması; 1945-1950 dönemini; değerlendirilmesi 

oldukça zor ama bir o kadar da önemli bir dönem haline getirmektedir.  

Tek parti rejimi döneminde, laiklik ilkesi doğrultusunda yapılan düzenlemelerin, 

1945 sonrasında CHP tarafından geri dönüştürülmesi; bu hareketlerin, yaklaşan 1950 

seçimlerine yönelik siyasi hamleler olarak değerlendirilmesini kaçınılmaz hale 

getirmektedir. Din alanındaki bu yeni değişikliklerin temelindeki düşünceler, iki 

farklı açıdan yorumlanabilir. Bunlardan ilki, CHP’nin, çeyrek asırlık tek parti rejimi 

sonrasında, toplumun laikleştirilmesinin mümkün olmadığına kanaat getirmesi ve 

muhaliflerin baskılarına daha fazla dayanamaması olabilirdi. Ancak 163. madde, dini 

etkiler taşıyan siyasi hareketlere karşı bir önlem niteliği taşıdığından ilk yaklaşımın 

gerçeği yansıtmadığı sonucu çıkarılabilir. Đkinci yaklaşıma göre ise, bu yeni 

değişiklikler, yaklaşan 1950 seçimleri öncesinde, iktidarın el değiştireceği endişesi 

içinde CHP’nin oylarını arttırma yolunda yaptığı siyasi hamleler olarak 

düşünülebilir. Đkinci yaklaşıma göre yapılacak bir değerlendirme ile yeni 

değişiklikler, bir anlamda dinin siyasal alan içine sokulması anlamını taşımaktadır. 

Bu yaklaşımı daha detaylı incelemek için basında geçen din-siyaset tartışmalarını 

kısaca tekrar ele alacak olursak; CHP’nin, okullarda din eğitimi verilmesi kararını 

almaya iten sebepler arasında, sahte din adamlarının ortaya çıkması ve komünizm 

tahriklerinin bu durumdan istifade edeceği endişeleri yer alır. Bu şartlar altında, 

CHP’nin din eğitimi alanında attığı adımlar parti için iki açıdan yerinde 

görünmektedir. Bunlardan birincisi, din eğitimi alanında verilecek bu karar, yaklaşan 

seçimler öncesinde toplum nezdinde olumlu karşılanacaktı. Diğer taraftan, 

Komünizm tehlikesinin varlığı; okullarda din eğitimi verilmeli fikrine karşı olan 

CHP’lilerin ikna edilmesine imkân verecekti. Bu yaklaşım, tek partili dönemde 

kaldırılan din eğitiminin geri getirilişinin ardında, yaklaşan 1950 seçimlerinin yattığı 

iddiasını ön plana çıkarmaktadır. 

Din eğitimi alanında yapılan bu yeni düzenleme sonrasında basında iki temel 

görüşün yer aldığı söylenebilir. Đlk olarak, bu adımın Đslamcı kesim üzerinde olumlu 

bir etki yarattığı ileri sürülebilir. Örneğin, Şemseddin Günaltay’ın bir ilahiyatçı 

olmasının da etkisiyle olsa gerek; en önemli Đslamcı yayın kuruluşu olan 

Sebilürreşad’da Şemseddin Günaltay’a övgü dolu yazılar yazılmıştır. Buradan 

anlaşılan CHP, din eğitimi alanında aldığı bu kararla toplum üzerinde olumlu bir etki  



 

 

146 

 

yaratmıştır. Basına yansıyan diğer yaklaşım ise, CHP’yi “samimiyetsiz” olarak 

nitelendiren ifadelerdir. Genellikle MP tarafından ortaya konulan bu ifade, siyasi bir 

refleks olarak değerlendirilebilir. Ayrıca bu refleks, CHP’nin yeni düzenlemesinin 

etkili bir siyasi hamle olduğu iddiasını da destekler. 

CHP’nin o dönem düzenlemeleri arasında olan Türk büyüklerine ait türbelerin 

yeniden ziyarete açılması kararı, hatırlanacağı gibi ilk olarak Başbakan Şemseddin 

Günaltay’ın Đstanbul’da Mimar Sinan’ın türbesini gezmek istediğinde Đstanbul Valisi 

tarafından izin verilmemesi üzerine gündeme gelmişti. Ancak konuyu, din eğitimi 

alanında yapılan yeni düzenlemeler için ortaya koyduğum düşünceye benzer bir 

yaklaşımla ele alacak olursak; Türk büyüklerine ait türbelerin ziyarete açılması 

kararının ardında da yaklaşan 1950 seçimlerinin olduğu iddia edilebilir. Çünkü bu 

kararla, bir taraftan milli değerler vurgulanırken; diğer taraftan da toplumun 

gelenekçi kesimine, iktidarın Osmanlı’ya uzanan tarihi geçmişiyle barışık olduğu 

mesajı verilmiş olacaktı. Aslında bu karar bir bakımdan, dini değerler taşıyan 

türbelerin de yeniden ziyarete açılabileceği şeklinde yorumlanmıştı. Sebilürreşad’da 

yer alan bir haberde, bu yeni düzenleme öncesinde Anıtkabir ziyareti 

gerçekleştirenlerin aslında bilmeden suç işledikleri vurgulanıyordu. Bu 

düzenlemenin Đslamcı basın tarafından geniş şekilde ele alınması; dini değer taşıyan 

türbelerin de ziyarete açılması doğrultusunda bir beklentinin oluştuğunu 

düşündürmektedir.  

Yukarıda ortaya koyduğum düşüncelerin ışığında yeni düzenlemeler, 1950 

seçimlerine yönelik siyasi hamleler olarak ele alındığında; CHP’nin hedef olduğu 

“laiklik ilkesinden geriye dönüş” suçlamaları netlik kazanmaktadır. Tek parti rejimi 

süresince, laiklik ilkesinin toplumsal alanda yaygınlaştırılması amacıyla 

gerçekleştirildiği açık olan din alanındaki düzenlemelerin, aynı siyasal parti 

tarafından yaklaşan genel seçimler arifesinde geri dönüştürülmesi ancak, siyasal 

beklentiler kapsamında açıklanabilir. 

1950 seçimleri çerçevesinde DP ile ilgili genel bir değerlendirme yapacak olursak; 

öncelikle seçim öncesi dönemle seçim sonrası dönemin birlikte ele alınması 

gerekliliğini ortaya koymamız gerekir. Çünkü seçimler öncesinde DP’nin dini 

konulardaki siyasalarının CHP’den farklı olduğunu söylemek zordur. Örneğin 

CHP’nin gerçekleştirdiği din eğitimi değişikliği DP tarafından desteklenmiştir.   



 

 

147 

 

DP’nin seçimden önceki tutum ve söylemleri değerlendirildiğinde, dini temellere 

dayanan siyasaların varlığına dair bir kanıya varmak zordur. Bu doğrultuda 

zorlamayla da olsa söylenebilecek tek şey, CHP’nin din alanında gerçekleştirdiği 

yeni düzenlemelere, DP tarafından, “laiklik ilkesine karşı olduğu” gerekçesiyle bir 

itiraz gelmemesi olabilir. Buradan hareketle, yukarıda CHP tarafından siyasal 

hedefler doğrultusunda gerçekleştirildiği iddiasıyla anlattığım değişiklikler 

karşısında, en büyük siyasi rakibi DP’nin, siyasal bir refleksten ziyade destek 

vermesi; din alanında gerçekleştirilen bu değişikliklerin DP’de samimi temellere 

dayandığı tezini güçlendirir. Bu anlamda DP’nin dini alandaki siyasasının ortaya 

konulması ancak seçim sonrası süreçle gerçekleştirilebilir. 

Seçim sonrasında DP tarafından gerçekleştirilen din alanındaki ilk düzenleme Arapça 

ezan yasağının kaldırılmasıydı. Bu değişiklikle ilgili tartışmalar vicdan hürriyeti 

çerçevesinde gelişmiştir. Basında yer alan başlıca iki temel görüşten ilkine göre, 

Arapça ezan yasağı kaldırılmasıyla gerçek anlamda vicdan hürriyeti sağlanacaktı; 

çünkü dini konularda her hangi bir dilin kısıtlanması vicdan özgürlüğüne aykırıydı. 

Basında yer alan karşıt görüşe göre ise ezan bir ibadet değildi ve sadece ezan vaktini 

Müslümanlara duyurmaya yarayan bir iletişim aracıydı. Hem ibadet olmadığı 

yönündeki bu görüş hem de Türkçe okunmasının temelde milli bir dava olduğu 

görüşü; muhalif kesimin savunduğu başlıca düşüncelerdi. Arapça ezan tartışmasının, 

siyasi bir olaydan dini bir tartışmaya dönüşmesi; tarafların ortak bir karara varmasını 

imkânsız hale getirmiştir. Ayrıca DP’nin Arapça ezan yasağının kaldırılmasını, 

tabanına verdiği bir söz olarak görmesi; bu düzenlemenin gerçekleştirilmesinde etkili 

olduğu ileri sürülebilir. Sonuç olarak gerçekleştirilen bu düzenlemeyle DP 

toplumdan oldukça olumlu tepkiler almıştır.  

DP’nin gerçekleştirdiği Arapça ezan yasağının kaldırılması düzenlemesini; din 

eğitimi alanında yapılan yeni düzenlemeler; büyük din âlimlerinin türbelerinin 

ziyarete açılması; radyoda Kuran okunması gibi yeni değişiklikler izlemiştir. Dini 

alanda gerçekleştirilen her yeni değişiklikle birlikte yaşanan tartışmalarda, DP’nin 

kendini savunmak için gücünü halktan aldığını ve halkın böyle istediğini söylemesi; 

kurucu kadronun belirlediği laiklik ilkesinden bir uzaklaşma olarak 

yorumlanabileceği gibi, DP’nin, siyasalarında dini kullanma eğiliminde olduğu 

iddiasını da gündeme getirebilir. Bu çerçevede, DP’nin 1954 yılında yapılan genel 

seçimlerde oy oranını yükselterek yeniden iktidar olmasında; gerçekleştirdiği din  



 

 

148 

 

alanındaki düzenlemelerin halk tarafından olumlu karşılanmasının da etkili olduğu 

söylenebilir. 

1945 yılından itibaren yaşanan gelişmeleri; özellikle din-siyaset tartışmalarını; 

dönemin Türk basını üzerinde yaptığım araştırmalarla, 1950 seçimleri çerçevesinde 

detaylarıyla ortaya koymaya çalıştım. Basında yer alan tartışmalardan, siyasetin 

gündemini oluşturan olaylardan, siyasetçilerin söylemlerinden ve partilerin 

tutumlarından; 1945 sonrası dönemde, siyasal partilerin genel olarak dini kullanma 

eğiliminde olduğu iddiası güçlü dayanak noktalarına sahiptir. Kurucu kadronun, dini, 

toplumsal hayattan olabildiğince uzaklaştırmak ve bireysel alana itmek için verdiği 

mücadelenin, çok partili düzene geçiş sonrasında gerçekleştirilen din alanındaki bu 

değişikliklerle birlikte gücünü kaybettiği ileri sürülebilir. Çünkü 1950’li yıllardan 

günümüze dek siyaset-din ilişkileri ele alınacak olursa; siyasal partilerin dini 

kullanma eğilimlerinin artarak devam ettiği söylenebilir. Türkiye’de toplumun büyük 

çoğunluğunu Müslümanlar oluşturuyor olsa da, laiklik ilkesinin evrensel anlamı 

gereği; Müslümanlara, başka dinlere mensup kimselere ya da herhangi bir inanca 

sahip olmayan kimselere eşit hakları ve uygun ortamı sunma zorunluluğu laik 

Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin tartışmaya kapalı bir özelliği olmalıdır. Ayrıca 

doğrudan dini inanış ve ibadet alanına girmeyen konuların düzenlenmesinde, siyasal 

beklentilerden ziyade Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluştaki temellerinin ön planda 

tutulması, laiklik ilkesinin sağlam bir zemin üzerinde yükselmesine imkân verecektir.  

 

 



 

 

149 

 

KAYNAKLAR 

Kitaplar 

Ahmad, F., 2007, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, Đstanbul. 

Akın, Đ., F., 1974, Kamu Hukuku: Devlet Doktrinleri, Temel Hak ve Özgürlükler, 

Fakülteler Matbaası, Đstanbul. 

Akgündüz, M., 2002, Osmanlı Devleti’nde Şeyhülislamlık, Beyan Yayınları, 

Đstanbul. 

Altındal, A., 1994,“Laiklik”, Anahtar Kitaplar, Đstanbul. 

Arsal, S., M., 1940, Teokratik Devlet ve Laik Devlet, Tanzimat I, Đstanbul. 

Arsel, Đ., Teokratik Devlet Anlayışından Demokratik Devlet Anlayışına, Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi, Đstanbul.  

Asad, T., 2003, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, Stanford 

University Press, California. 

Barkan, Ö., L., 1975, Türkiye’de Din-Devlet Đlişkileri, Cumhuriyetin 50. Yıldönümü 

Semineri, Ankara. 

Başgil, A., F., 1982, Din ve Laiklik, Đstanbul. 

Bayur, H., 1954, “Laiklik”, Laiklik, Milli Tesanüt Birliği Yayını, Sayı: 4, Đstanbul. 

Berkes, N., 1965, Đki yüz Yıldır Neden Bocalıyoruz?, Đstanbul Matbaası, Đstanbul. 

Berkes, N., 1998, The Devolopment of Secularism in Turkey, Hurst&Company, 

London.  

Berkes, N., 2002,  Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, Đstanbul. 

Bluhm, W., T., “Đdeoloji ve Politik Kültür”, Đdeoloji Üzerine, Kuram Yayınları, 

Đstanbul, Çeviren: Can Şahan. 

Borgeaud, P., 2008, Dinler Tarihinde Başlangıçlar, Kitabevi Yayınları, Ankara.



 

 

150 

 

Bowen, J., R., 2007, “Remembering Laicite” in Why the French Don’t Like 

Headscarves, Princeton University Press, Princeton. 

Copeaux, E., 2006, Tarih Ders Kitaplarında (1931-1993) Türk Tarih Tezinden Türk-

Đslam Sentezine, Đletişim Yayınları, Đstanbul, Çeviren: Ali Berktay. 

Coşar, F., M.,  2001, Laiklik Arayışları, Büke Yayınları, Đstanbul. 

Davison, A., 2006, Türkiye’de Sekülerizm ve Modernlik, Đletişim Yayınları, Đstanbul, 

Çeviren: Tuncay Birkan.  

Dursun, D., 1992, Siyasi-Đdari Sistemlerle Đlişkileri Açısından Din Bürokrasisi 

Yapısı Konumu ve Gelişimi, Đstanbul. 

Dursun, D., 1992, Yönetim-Din Đlişkileri Açısından Osmanlı Devleti’nde Siyaset ve 

Din, Đşaret Yayınları, Đstanbul. 

Eliade, M., 2003., Dinler Tarihine Giriş, Kabalcı Yayınevi, Đstanbul. 

Ergil, D., 1983, Đdeoloji ve Milliyetçilik, Turhan Kitabevi, Ankara. 

Eroğul, C., 1990, Demokrat Parti Tarihi ve Đdeolojisi, Đmge Kitabevi Yayınları, 

Ankara. 

Fığlalı, E., R., 1997, Din ve Devlet Đlişkileri, Muğla Üniversitesi Matbaası, Muğla. 

Gunn, T., J., 2007, Din Özgürlüğü ve Laisite, ABD ile Fransa Arasında Bir 

Karşılaştırma, Liberte Yayınları, Ankara, Çevirenler: Hüseyin Bal, Ömer Faruk 

Altıntaş. 

Güngör, E., 2000, Tarihte Türkler, Ötüken Yayınları, Đstanbul. 

Hafızoğulları, Z., 1999, Laiklik, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 

Ankara. 

Hume, D., 2004, Din Üstüne, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara, Çeviren: Mete 

Tunçay. 

Işıklı, A., 1999, Devlet ve Demokrasi, Kuvayı Milliye Yayınları, Ankara.  

Kara, Đ., 2003, Din ile Modernleşme Arasında Çağdaş Türk Düşüncesinin 

Meseleleri, Dergâh Yayınları, Đstanbul. 

Karpat, K., H., 1996, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik,  Kültürel Temeller, 

AFA Yayınları, Đstabul. 



 

 

151 

 

Kaya, K., 1998, Türkiye’de Din-Devlet Đlişkileri ve Diyanet Đşleri Başkanlığı, Emre 

Matbaası, Đstanbul. 

Kazıcı, Z., 1997, Osmanlılarda Vergi Sistemi, Đstanbul. 

Kongar, E., 1997, Đmparatorluktan Günümüze Türkiye’nin Toplumsal Yapısı Cilt 1-

2, Remzi Kitabevi Yayınları, Đstanbul. 

Köse, A., 2006, Laik ama Kutsal, Etkileşim Yayınları, Đstanbul. 

Kramer, H., 2000, A Changing Turkey, The Challenge to Europe and the United 

States, Brooking Institution Press, Washington D.C. 

Kristensen, W., B., 1969, The Phenomenology of Religion, Londra. 

 

Larrain, J., 1994, Ideology & Cultural Identitiy, Polity Press, Cambridge. 

Leeuw, G., 1938, Religion in Essence and Manifestation; A Study in 

Phenomenology, Londra, Çeviren: J.E. Turner. 

Lewis, B., 2002, The Emergence of Modern Turkey, Oxford University Press, 

London. 

Makal, M., 1991, Bizim Köy, Çağdaş Yayınları, Đstanbul. 

Mardin, Ş., 1976, Đdeoloji, Sevinç Matbaası, Ankara. 

Mardin, Ş., 2000, Bütün Eserleri 2 – Din ve Đdeoloji, Đletişim, Đstanbul. 

Mardin, Ş., 1991, Türkiye’de Din ve Siyaset – Makaleler 3, Đletişim Yayınları, 

Đstanbul. 

Mclellan, D., 2005, Đdeoloji, Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Đstanbul, Çeviren: 

Barış Yıldırım. 

Mert, N., 1994, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış, Cumhuriyet Kurulurken 

Laik Düşünce, Bağlam Yayınları, Đstanbul. 

Müller, F., M., 1888-1892, Natural Religion Part I, Londra.  

Ortaylı, Đ., 1970, Türkiye Đdare Tarihi, Doğan Basımevi, Ankara. 



 

 

152 

 

Otto, R., 1931, The Idea of the Holy-An Inquiry into the Non-Rational Factor in the 

Idea of the Divine and its Relation to the Rational, Londra, Çeviren: 

John W. Harvey. 

Özek, Ç., 1960, Devlet ve Din, Ada Yayınları, Đstanbul. 

Öztuna, Y., 1998, Osmanlı Devlet Tarihi -2- Medeniyet Tarihi, T.C. Kültür 

Bakanlığı Osmanlı Dizisi, Ankara. 

Pena-Ruiz, H., 2007, Laiklik Nedir?, Gendaş Kültür, Đstanbul, Çeviren: Ümran 

Derkunt. 

Poupard, P., 2005, Dinler, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara. 

Sencer, M., 1974, Dinin Türk Toplumuna Etkileri, May Yayınları, Đstanbul. 

Sezen, Y., 1993, Türk Toplumunun Laiklik Anlayışı, M.Ü. Đlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, Đstanbul. 

Saussaye, P., D., C., 1891, Manual of the Science of Religion, Londra.  

Söderblom, N., 1962, The Living God, Boston.  

Tarhanlı,  Đ., B., 1993, Müslüman Toplum, “Laik” Devlet, AFA Yayınları , Đstanbul. 

Tiele, C., P., 1899, Elements of a Science of Religion: Part II-Ontological, 

Edinburgh.  

Timur, T., 1993, Türk Devrimi ve Sonrası, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara. 

Timur, T., 2001, Osmanlı Toplumsal Düzeni, Đmge Kitabevi Yayınları, Ankara. 

Timur, T., 2003, Türkiye’de Çok Partili Hayata Geçiş, Đmge Kitabevi Yayınları, 

Ankara. 

Tunaya, T., Z., 1952, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, Đstanbul . 

Tunaya, T., Z., 2002, Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938), Mütareke, 

Cumhuriyet ve Atatürk, Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Đstanbul. 

Tunaya, T., Z., 2003, Đslamcılık Akımı, Đstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

Đstanbul. 

Tunçay, M., 1992, T.C.’nde TEK-PARTĐ YÖNETĐMĐ’nin Kurulması (1923-1931), 

Cem Yayınevi, Đstanbul.



 

 

153 

 

Uyar, H., 1999, Tek Parti Dönemi ve Cumhuriyet Halk Partisi, Boyut Kitapları, 

Đstanbul. 

Uzunçarşılı, Đ., H., 1965, Osmanlı Devletinin Đlmiye Teşkilatı, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara. 

Vergin, N., 2000, Din, Toplum ve Siyasal Sistem, Bağlam Yayınları , Đstanbul. 

Wach, J., 1958, The Comparative Study of Religion, New York, Edition: Joseph M. 

Kitagawa.  

Yakut, E., 2005, Şeyhülislamlık, Yenileşme Döneminde Devlet ve Din, Kitap 

Yayınevi, Đstanbul.  

Yazıcıoğlu, H., 1993, Bir Din Politikası Laiklik, Marmara Üniversitesi Đlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, Đstanbul. 

Yavuz, M., H., 2009, Secularism and Muslim Democracy in Turkey, Cambridge 

University Press, Cambridge. 

Yücekök, A., 1971, 100 Soruda Türkiye’de Din ve Siyaset,  Gerçek Yayınevi, 

Đstanbul. 

Yücekök, A., N., 1971, Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı 

(1946-1968), Sevinç Matbaası, Ankara.  

Yükleyen, A., Kuru, A., T., 2006, Avrupa’da Đslam, Laiklik ve Demokrasi, Tesev 

Yayınları, Đstanbul. 

Zürcher, E., J., 2006, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Đletişim Yayınları, Đstanbul. 

Makaleler 

Akçakayalıoğlu, C., “Laiklik”, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, 

2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık,    Đstanbul. 

Akın, F., Đ., Laiklik, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, 2008, 

Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, Đstanbul. 

Aybars, E.,  “Laiklik”, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, Ahmet 

Köklügiller, 2008, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, Đstanbul. 



 

 

154 

 

Aybay, Laiklik ve Politika, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, 

2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, Đstanbul. 

Başgil, A., F.,  Laiklik Ne Demektir?, Makalenin Geçtiği Eser:  Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   

Đstanbul. 

Batuhan, H., Laiklik ve Dini Taassup, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 

Đstanbul.Bluhm, W., T.,  Đdeoloji ve Politik Kültür, Makalenin Geçtiği 

Eser: Đdeoloji Üzerine, Kuram Yayınları, Đstanbul, Çeviren: Can 

Şahan. 

Bursalıoğlu, Z., Cumhuriyet, Laiklik, Eğitim, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir 

Ne Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   

Đstanbul. 

Daher, M., Orta Doğu’da Din-Devlet Đlişkilerinde Bir Model Olarak Lübnan Devleti 

Makalenin Geçtiği Eser: Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, 

Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı Yayınları: 12, Đstanbul. 

Durham, C., ABD’de Din-Devlet Đlişkileri, Makalenin Geçtiği Eser: Dünyada Din-

Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı Yayınları: 12,   

Đstanbul. 

Ferrari, S., 2002, Din-Devlet Đlişkilerinde Katolik Model: Đtalya, Makalenin Geçtiği 

Eser: Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar 

Vakfı Yayınları: 12, Đstanbul. 

Feyzioğlu, T., Türk Đnkılabının Temel Taşı Laiklik, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik 

Nedir Ne Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, Đstanbul. 

Iban, I., Đspanya ve Portekiz’de Din-Devlet Đlişkileri, Makalenin Geçtiği Eser: 

Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı 

Yayınları: 12, Đstanbul. 

Đnan, Ş., Laiklik ve Uygulaması, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, Ahmet Köklügiller, 2008, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 

Đstanbul.



 

 

155 

 

Karal, E., Z., Devrim ve Laiklik, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, Ahmet Köklügiller, 2008, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 

Đstanbul. 

Kılıçbay, M., A., 1994, “Laiklik ya da Bu Dünyayı Yaşayabilmek”, Cogito, Sayı: 1. 

Kili, S., Laiklik, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, Ahmet 

Köklügiller, 2008, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, Đstanbul. 

Özek, Ç., Laikliğin Gerçekleşmesi, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık,   

Đstanbul. 

Pingye, L., Çin Dinlerinin Durumu, Özellikleri ve Büyüyen Eğilimleri, Makalenin 

Geçtiği Eser: Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve 

Yazarlar Vakfı Yayınları: 12, Đstanbul. 

Rakover, N., Hükümette Dinin Rolü: Musevi Perspektifi, Makalenin Geçtiği Eser: 

Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı 

Yayınları: 12, Đstanbul. 

Robbers, G., Orta Avrupa Devletlerinde, Almanya’da ve Protestan Devletlerde Din-

Devlet Đlişkileri, Makalenin Geçtiği Eser: Dünyada Din-Devlet 

Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı Yayınları: 12,   

Đstanbul. 

Valderrama, C., Güney Amerika’da Din-Devlet Đlişkileri, Makalenin Geçtiği Eser: 

Dünyada Din-Devlet Đlişkileri, 2002, Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı 

Yayınları: 12, Đstanbul. 

Yıldız, M., Laiklik Đlkesi Üzerine, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne 

Değildir?, 2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 

Đstanbul. 

Zümrüt, O., Laiklik ve Đslam, Makalenin Geçtiği Eser: Laiklik Nedir Ne Değildir?, 

2008, Ahmet Köklügiller, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, Đstanbul. 

Gazeteler ve Dergiler 

Akşam Gazetesi 



 

 

156 

 

Cumhuriyet Gazetesi 

Gece Postası Gazetesi 

Kudret Gazetesi 

Milliyet Gazetesi 

Sebilürreşad Haftalık Mecmua 

Selamet Haftalık Mecmua 

Son Posta Gazetesi 

Son Telgraf Gazetesi 

Tan Gazetesi 

Tasvir Gazetesi 

Ulus Gazetesi 

Vatan Gazetesi 

Yeni Asır Gazetesi 

Yeni Sabah Gazetesi 

Zafer Gazetesi 



 

 

157 

 

EKLER 

EK.1: Yeni Sabah, 11 Mayıs 1948 

 

 



 

 

158 

 

EK.2: Ulus, 8 Subat 1949 

 

 



 

 

159 

 

EK.3: Tan, 10 Haziran 1949 

 



 

 

160 

 

EK.4: Tasvir, 3 Ocak 1948 

 



 

 

161 

 

EK.5: Ulus, 16 Şubat 1949 

 



 

 

162 

 

EK.6: Tasvir, 22 Şubat 1948 

 



 

 

163 

 

EK.7: Vakit, 12 Nisan 1950 

 



 

 

164 

 

EK.8: Son Posta, 5 Haziran 1950 

 



 

 

165 

 

EK.9: Son Telgraf,  24 Şubat 1949 

 



 

 

166 

 

EK.10: Vakit, 10 Temmuz 1950 

 



 

 

167 

 

EK.11: Sebilürreşad, Haziran 1950, Sayı: 80 

 



 

 

168 

 



 

 

169 

 

YAZAR HAKKINDA 

Ad Soyad   : Cahit Bollu 

Doğum Yeri ve Yılı  : Akhisar / Manisa, 1983 

Adres    : Emirhan Cad. Ergül Apt. No:8, Beşiktaş / Đstanbul 

Lisans Üniversite  : Đstanbul Teknik Üniversitesi Elektrik-Elektronik   

   Fakültesi Bilgisayar Mühendisliği Bölümü 


