
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TÜRK MUHAFAZAKÂRLIĞI VE  

YAHYA KEMAL BEYATLI 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

                                                 Doç. Dr. KÖKSAL ALVER 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

RAMAZAN KARAKAŞ 

 

 

 

 

 

KONYA – 2008 



 



 I

ÖNSÖZ 

Modernleşme ile birlikte özellikle teknolojik gelişmelerin her alanda yaygınlaşması, 

kentleşme, endüstrileşme, iç ve dış göçler, hızlı nüfus artışı gibi faktörler sosyal yapıları 

etkileyerek değişimler meydana getirmiştir. Yaşanan bu süreçler toplumda bazı sosyal 

değişmelere sebebiyet vermiştir. Bu değişimler, devrimsel, evrimsel ve planlı değişiklikler 

olarak gerçekleşmiştir. Nitekim bu değişimlere onay veren kişi ve kurumlar olmakla birlikte 

değişime karşı farklı bir duruş, bir psikolojik tepki veya tutum olarak bakan anlayışlarda 

mevcuttur. Muhafazakârlık bu çıkışın ana kapısı konumundadır. 

Muhafazakârlık bakiyesini etimolojik anlamda irdelediğimiz vakit, mevcudu korumak, 

eskiye önem vermek, geçmişin kurum ve kuralları içinde hareket etmek yatar. Bu anlayış ve 

algılayış özelinde farklı siyasi, sosyal ve ekonomik şekillenmelere kaymıştır. İnsan tabiatı 

gereği korunma güdüsü içinde hem kendini hem de kendi örüntülerini beslemek ve korumak 

adına tutucu davranmaktadır. Geniş bir yelpazede dini, ailevi, örf, adet ve geleneklere 

yöneliktir. Muhafazakârlık, mevcut düzen ve otoritenin korunması noktasında bir tepki 

davranışı olarak tezahür etmiştir. Değişimin kurallarına karşı bazen bastırma bazen de karşıt 

tepkiler geliştiren bir izdüşümü söz konusudur. Bir his, bir duygu ve bir heyecan kasırgası 

olarak mevcut değişimin kurum ve kurallarına karşı çatışmadan ziyade kendi temel 

dinamiklerini olan tarih, toprak düşkünlüğü, din, kültürel değerler ve ulus birliği anlayışını 

önceleyen bir doktrin olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kökü Fransız ihtilaline dayanan muhafazakârlık, sahip olduğu kaynaklar itibariyle 

Aydınlanma felsefesi ve kültürel değerlerine karşı oldukça zengin felsefi bir birikime sahip 

olmuştur. Özellikle oluşturulmak istenen sanayileşme, bireyselleşme ve akıl toplumu 

özelinde toplumun, yukarıda saydığımız temel değerlerine sahip olmak isteyenler adına 

önemli bir sığınacak liman konumundadır. Muhafazakârlık, Tutumsal yapısı çerçevesinde 

gerek batı toplumlarında gerekse doğu toplumlarında bu değişime karşı ters rüzgârların 

esmesine kaynaklık etmiştir. Her toplumda esin kaynakları ve gelişimi farklılık arz 

etmektedir. İngiltere’de gelenek ve tarihsel mirasa dayalı, Fransa’da gelenek çıkış 

noktasında, Amerika’da liberal boyutlarda gelenek ve otorite bağlamında, Türkiye’de ise 

kültürel zenginliğe dayalı gerçekleşmiştir. Bu çeşitlilik muhafazakârlığın düşünsel 

temellerinin çokluğunu, sağlam bakiyelerinden kaynaklanmaktadır. 

Türkiye’de Muhafazakârlık, batıdaki gelişmelerden farklı olarak, toplumun temel 

yapısını korumak, tarihsel mirasa sahip çıkmak, kültürel unsurların mükemmelliğini yeniden 



 II

gözler önüne sermek ve ana kültür kalıplarını zamana bağlı olarak gelişimi önceleyen bir 

anlayış olarak tezahür etmiştir. Çıkış noktası Aydınlanmanın aksine Tanzimat ve Cumhuriyet 

dönemine rastlamaktadır. Türk Muhafazakârlığı, Fransa’daki gibi tutuculuk eğiliminden 

ziyade, İngiltere’de görüldüğü gibi gelenek ve tarihsel mirasa dayalı sosyal gelişme 

bağlamındaki anlayışa benzer. Lakin hiçbir zaman Cumhuriyet’e ve Tanzimat’a karşı siyasi 

bir ideoloji olarak karşı durmamıştır. Genelde bir düşünme biçimi ve hareket tarzı olmuştur. 

Kendisine kültürel muhafazakârlık özelinde kimlik bulmuştur. Muhafazakârlığın Türkiye 

özelinde kültürel düzlemde tarihsel bir arka bahçesinin olması ve günümüzde siyasi olarak da 

yükselen bir ideolojik değere sahip olmaya başladığı gözlenmektedir. Siyasi konjonktürdeki 

yerini sağlamlaştıran Türk muhafazakârlığının temel sayıltıları bizi muhafazakârlığın 

araştırılmasına ve Türk Muhafazakârlığı özelinde Yahya Kemal’in muhafazakârlığını gözler 

önüne serme ihtiyacını doğurmuştur. Yahya Kemal, Türk muhafazakârlığının gerek sanat 

gerekse düşünce alanında önemli bir figürüdür. Yahya Kemal şiir ve makaleleriyle Milli 

Edebiyatın önemli şahsiyetleri arasında çığır açıcı bir yere sahiptir. Geçmişi geleceğe 

bağlayan bir denge unsurudur. Yahya Kemal’in Türk Muhafazakâr söylemi içindeki önemi 

onun, şiir yapısı ve makalelerine uygun olarak dilinin, kültürünün, tarihinin ve sanatının, 

şehirlerinin Türk motifleriyle süslenmesi ve kokmasıdır. Bu çerçevede Türk 

Muhafazakârlığında Yahya Kemal’in farklı bir söyleyiş ve tarz içinde olması dikkatten 

kaçmamaktadır. Türk Edebiyatının bu usta şairinin Türk Muhafazakârlığı içindeki katkısı ve 

etkilerini gözler önüne sermek, bu çalışmanın temel hedefini oluşturmaktadır. Kültürel 

hazinelerimizden biri olan Yahya Kemal’in fikir ve sanat yönüyle yeni nesillere tanıtmak, 

Türk Muhafazakârlığının yapı sökümü adına temel bir gereklilik olmaktadır. Bu amaçla bu 

çalışmamız ilk emekleme dönemi çalışmaları olarak kabul edilmelidir. Çünkü hiçbir geçim 

kaygısı taşımadan, sanat değeri taşıyan abide eser veren yapıtlarıyla Türk edebiyatında 

ölümsüz eserlere imza atan Yahya Kemal’in katkıları saymakla bitmeyecektir. Yahya Kemal, 

mükemmeliyetçilik abidesidir. 

Böyle bir araştırmayı gerçekleştirebilmem için tezin başlangıcından sonuna kadar 

bütün aşamalarında yılmadan destek veren çok değerli hocam Doç. Dr. Köksal ALVER’e 

sonsuz teşekkürlerimi sunmayı bir borç bilirim. Tez çalışmam süresince manevi desteğini 

üzerimden hiç eksiltmeyen değerli eşim Havva Karakaş’a, kızlarım Beyza Nur ve Eylül 

Nisa’ya teşekkürlerimi sunarım. 

Ramazan KARAKAŞ 

              KONYA–2008 



 III

ÖZET 

 
Muhafazakârlık, küreselleşmiş dünyada ortaya çıkan yeni bir olgudur. Henüz emekleme 

devresi içinde olmasına rağmen, Aydınlanma sonrası gelişmiş toplumlarda bir yaklaşım olarak 

siyasetin oluşmasında kaynaklık eden ana damarlardan birini oluşturmaktadır. Aydınlanma 

aklına sonsuz güven ve modernleşmenin olumsuz bozucu etkilerine karşı, mevcudu korumak, 

eskiye önem vermek, geçmişin kurum ve kuralları içinde hareket etmek yatar. Nitekim 

muhafazakârlık, dini, kültürel, tarihsel karşı duruşun odak noktası olmaktadır. 

 Türk muhafazakârlığı, kültür düzleminde kendini temellendirmiştir. Nitekim çıkış 

noktası kültür olmak kaydıyla, mevcut düzen ve otoriteyle fikri düzeyde çatışma yaşamamıştır. 

Türk muhafazakârlığında, tarihi mirasın korunması, kültürel süreklilik, düzen, istikrar ve 

geleneklere sahip olmak ana omurgayı oluşturmaktadır. Türk muhafazakârlığının siyasi 

söylemi; düzen, istikrar, süreklilik, devlet ve otoritenin temel gerekliliği noktasındadır. Türk 

Muhafazakârlığı, Türk kültürü temelinde, başlangıcını Türk ulusundan almaktadır. Ayrıca ne 

bir taklitçilik ne de özenti sonucu oluşmamıştır. Türk muhafazakârlığının içteki görünüşü; 

Kültürel ve tarihsel mirasa bağlı, Türk halkının kutsallarına karşı saygıyı temsil etmektedir. 

Türk muhafazakârlığının dış görünüşü ise çağdaş toplumlar bünyesinde bir diriliş ve yenilik 

hareketidir. 

 Türk muhafazakârlığının kültürel düzeyde en önemli çıkış kapısı Yahya Kemaldir. 

Yahya Kemal, geçmişin köklerinden güç alıp büyümeyi, öz olmak, kendi olmak şeklinde 

orijinal olmayı benimseyen bir anlayışın temsilcisi olmuştur. Yahya Kemal’in Muhafazakârlık 

anlayışında; geçmişe bağlılık ama güncelliği olabilirlik, tarih bilinci, yurt bağı, yurttaşlık 

kaynaşması ve ortalama kültür dili oluşturmak başrol oynamıştır.  Böylece ulus birliği, Türk 

Müslümanlığı, ortalama kültür ve tarihsel mirasına sadık genç nesillerin yetiştirilmesinde 

önemli katkısı olmuştur.  

 Yahya Kemal, sanatı çerçevesinde Türk kültürünün iç dünyasını keşfetmemizi ve 

yeniden kavramamızı sağlamıştır. Yahya Kemal, eski şiirimizle yeni şiirimiz arasında bir 

köprüdür. Garp metoduyla, şarkı yeniden kurandır. Yahya Kemal, modern, kurucu, uzlaşmacı 

yönüyle, Türk düşünce hayatında önemli bir denge ve kesişim noktasıdır. Yahya Kemal, 

milliyetimizin sağlam temellerini ortaya çıkaran edebiyatçı ve fikir adamıdır. 

Anahtar Kelimeler: Muhafazakârlık, Aydınlanma, Türk Muhafazakârlığı, Kültürel süreçler, 

Türk şiir sanatı, Tarihsel miras, Türk Müslümanlığı. 

 
 



 



 IV

ABSTRACT 

 
Conservatism is a new concept which appeared in new global world. Since it has still in its 

evolution period, it is a major source for the political forming in the societies which are 

called as post-enlightenment period societies. Enlightenment is against extra confidence in 

mind and the bad and harming influences of the modern world to protect current, to 

consider past as important, to move in the before institutions. Hence the Conservatism is 

the main focus of religional, cultural and historical resistance. 

 

Turkish Conservatism is focused on cultural basis. Likewise it has no encounter (fight or 

discussion) with current politics and regime (order). The main structure of Turkish 

Conservatism consist of protecting historical heritage, cultural continuity, order, stability 

and protecting traditions. The political tell of Turkish Conservatism is; order, stability, 

continuity are the main requisite of government and autority. Turkish conservatism which 

is at the Turkish cultural basis, gather its beginning from Turkish nation. Besides there are 

no imitation concepts and copying. The inital look of this conservatism is; devoted to the 

cultural and historical heritage and representive to the holy concepts of Turkish nation. It’s 

external appearance is also as a new movement and a revival. 

 

It appears that Yahya Kemal is the most popular gate for the Turkish Conservatism. Yahya 

Kemal chooses to gather power from the roots of past and represent a principle that usage 

of that power to be himself and to be original. The main actors of Yahya Kemal’s 

conservatism can be said as following; whilst connected to the past, also continue with 

current period, conscious of history, connection to the motherland, preparing common 

cultural language and composition of citizens. Thus, he had a significant contribution to 

the education of Turkish youth in common culture, historical heritage, Turkish 

Muslim(anity) and united nation issues. 

 

Yahya Kemal give the opportunity to know about more of Turkish culture’s inner side 

around his art. He is a bridge between new poetry and the old one. He is the one who build 

the east by the metodoloji of the west. He is a balance and common point in Turkish 

 

 



 



 V

İÇİNDEKİLER 

 
ÖNSÖZ ......................................................................................................................................... I 

ÖZET ......................................................................................................................................... III 

ABSTRACT............................................................................................................................... IV 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................... V 

GİRİŞ ........................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUHAFAZAKÂRLIK DÜŞÜNCESİ 
1.1. Muhafazakârlık Nedir? ................................................................................................... 5 

1.2. Muhafazakarlığın Tarihsel Gelişimi ............................................................................. 10 

1.3. Muhafazakar Düşüncenin Temel Tezleri...................................................................... 16 

1.4. Muhafazakâr Düşüncenin Öncüleri .............................................................................. 25 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK MUHAFAZAKÂRLIĞI 
2.1. Türk Düşüncesinde Muhafazakârlık ............................................................................. 33 

2.2. Türk Muhafazakarlığının Temelleri ve Söylem............................................................ 38 

2.3. Türk Muhafazakar Düşüncesinin Öncüleri................................................................... 45 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK MUHAFAZAKÂRLIĞI VE YAHYA KEMAL BEYATLI 
3.1. Yahya Kemal Beyatlı: Hayatı ve eserleri...................................................................... 63 

3.2. Muhafazakâr Düşünce İçinde Yahya Kemal Beyatlı’nın Yeri ..................................... 73 

3.3. Yahya Kemal Beyatlı ve Türk Muhafazakârlığı ......................................................... 103 

SONUÇ.................................................................................................................................... 114 

KAYNAKÇA........................................................................................................................... 121 

 

 
 

  

 
 



 



 1

GİRİŞ 

Muhafazakârlığın temelinde geçmişe ve tarihsel mirasa bağlılık söz konusudur. 

Kavramın etimolojik yapısı doğrultusunda toplumun ana kültür kalıbı olan; inanç, kültür, din, 

gelenek ve geçmişten bugüne gelen toplumsal örüntülerin, sosyal değerlerin korunması ve 

kollanması ihtiyacını belirtir.  

Muhafazakârlık, geçmişin kurumsal mükemmelliğine dayalı bir zeminde yükselir. 

Muhafazakârlık, kültürel zenginlik, temel değerler dışı oluşturulmaya çalışılan bilim ve akıl 

toplumuna karşı kendini siper ediştir. Muhafazakârlık, geçmişin ve toplumun eski ana 

kültürünü nesillere hatırlatan bir his, bir tepkidir. Vurgusu; kültürel, siyasi ve milli duygu 

çerçevesinde bilgelik, gelenek, düzen, aile, din, istikrar, kültürel mükemmellik ve toplumsal 

karakterin korunmasıdır. 

Muhafazakârlık, bu çerçevede bir düşünce geleneği olarak şekillenmektedir. Türk 

insanı fikir bağlamında kendi alışkın olduğu değerleri koruma ve kollamada muhafazakâr 

bakışı sergilerken, yaşantı olarak çağdaş medeni toplumların yaşantı düzeyleriyle eşgüdümlü 

bir hayatın izdüşümlerini sergilemektedir. Dolayısıyla teoride savunulan görüş ve 

anlayışların çoğu zaman pratikte uygulanma ve gerçekleştirilmeme gibi sorunları olduğu 

görülmektedir. Lakin batılı toplumların bünyesinde görüldüğü gibi Türkiye’mizde de temel 

değerlere, kültürel mirasa ve geçmişin muhteşem devirlerine özlem dolu gözlerle bakıldığı 

muhakkaktır. Diğer bir yönüyle Muhafazakârlık, toplumun mirasını ve kültürünü korumacı bir 

zihniyetle önceleyen, radikal değişim rüzgârlarına karşı gelenek ve mazi kalkanını kullanarak 

bozucu etkilere karşı toplumu ve dolayısıyla bireyi koruyan bir anlayışın adı olmuştur. 

Çalışmamız temelde muhafazakâr bakışın, ilkeler ve kuralları bekasında modernizme 

karşı her türlü kurum ve tarihi alışkanlıklarını koruma iddiasını vurgulamaktır. İlk bakışta 

dinsel yönü olan muhafazakârlığın ve hissiyatın aslında bir tarih ve toprak düşkünlüğü 

olduğunu göstermektir. Muhafazakârlığın doğasında bulunan evrimci(tekâmülcü)zihniyetin 

varlığını ispat etmektir. Muhafazakârlığın bu inanç içinde kurumsal yapının ve tarihi 

değerlerin ayakta durmasına yönelik hassasiyetin gerekliliği söz konusudur. Bu çerçevede 

kurumların gücünü, varlıklarını koruması ve bunların taşınması ve sürdürülmesi 

gerekliliğinde iktidar yanlısı bir söylemin geliştirildiği muhakkaktır. Gözlemlenen bu 

gerçekler doğrultusunda Muhafazakârlık, mevcudu muhafaza etmeyi amaçlayan bir siyaset 

anlayışı ve pratiği olmasına rağmen aynı zamanda modernlik, değişim karşısında birtakım 

kaygıları ve tepkileri de içeren sosyal bir olgu olarak göze çarpmaktadır. Muhafazakârlığı 



 2

yalnızca bir ideoloji olarak tanımlamak mümkün olabildiği gibi muhafazakârlık hayatın 

içinde var olan bir tavır ve tutum olarak şekillenmiştir. Hatta, "Bir Tereddüd içindeki bir 

tepkinin resmidir." Öyle ki " muhafazakârlık, gelenek, gelenekçilik, kültür, reform, 

değişim, modernleşme, din, aile, düzen, statüko vb." kavramlar muhafazakârlığın ana 

damarlarını oluşturmaktadır. Türk muhafazakârlığı denilince akla gelen nokta kültürel 

mirasa sahip çıkmak, Türk gelenek ve adetleri çerçevesinde Anadolu kültürünün öne 

almaktır. Türk muhafazakârlığı, Türk kişilik ve karakterinin ana kültür kalıpları içinde 

bulunup yeniden romanının yazılmasıdır. 

Türk muhafazakârlığının ana damarlarını, Kültürel, liberal, milliyetçi ve İslamcı 

eğilimler oluşturmaktadır. Özellikle kültürel düzeyde kendini ifade eden Türk 

muhafazakârlığında Yahya Kemal bu anlayışın temel ideologudur. Türk Milletine has din 

telakkisini savunarak milliyetçi muhafazakârlığın İslam’la olan ilişkisini kurmuştur. Bu ilişki 

Yahya Kemal’de Türk Müslümanlığı tezi, olarak şekillenmiştir. Milli Edebiyat dönemi 

içinde kendine has bağımsız bir özelliğe sahip Yahya Kemal, eserlerinde Osmanlı ve 

Selçuklu dönemlerinin parlak devirlerini baz alarak eserler vücuda getirmiştir. Türk Milli 

Edebiyat’ında Yahya Kemal solmaz bir renk, sönmez bir ışık, sarsılmaz bir ahenk içinde 

Türk muhafazakârlığında önemli işlere imzasını atmıştır. Şiir ve nesir yazılarında yetkin 

eserlere imza atmıştır. Eserlerinde, Türk Müslümanlığı, milliyetçilik, tarih ve gelenekler 

onun tarafından yeniden inşa edilmiştir. Yaşam alanımızdaki farklılıkları gözler önüne 

serip, basmakalıp yargılar yerine milli değerlerin güzelliklerini göstermiştir.  

Yahya Kemal, Türk milli kültürünün, tarihi mirasının, dini ve milli duygularının bir 

misyon taşıyıcısıdır. Topluma ve kendine karşı sorumluluk içinde kültürel düzlemde 

gördüklerini, hissettiklerini ve bildiklerini ulus temelinde yapıtlarına aktarmıştır. Temel 

hedefi toplumun olgunlaşması ve ortak bir bilinç seviyesine ulaşmasıdır.  

Çalışma tezimizin konusu; muhafazakârlık düşüncesinin teorik çerçevesi, bu 

düşüncenin Türkiye özeline yansımaları ve Türk düşünce geleneği içerisindeki temsilcileri 

bağlamında irdelenirken aynı zamanda Yahya Kemal’in oluşturmak istediği muhafazakâr 

kimlik arayışlarıyla sınırlandırılmıştır.  Araştırmanın odak noktasını muhafazakârlığın 

ortaya çıkışı, gelişimi, çeşitleri, Türk muhafazakârlığının kültürel iklimleri, Kültürel 

muhafazakârlık olarak şekillenen Yahya Kemal özelinde Türk muhafazakârlığı temaları 

oluşturmaktadır. Çalışmamızın amacı, din, gelenek, geçmiş konusundaki tavırlarımız 

değil, Türk Muhafazakârlığının kültürel iklimlerini ortaya koymak ve Yahya Kemal’in 

Türk Muhafazakârlığı konusundaki tutumlarını, düşüncelerini, ideologluğunu ve 



 3

katkılarını ölçmektir. 

Çalışmada kullanılan yöntem, aranan bilginin türüne göre iki şekilde elde edilmiştir: 

Birinci yöntem olarak kaynak taraması aşamasında betimleme ile teorik alt yapı 

gerçekleştirilmiştir. Kavram ve kapsam açısından literatürde mevcut bulunan bütün bilgiler 

analitik olarak incelenmiştir. Çalışmanın ikinci yöntemi aşamasında ise teorik bilgiler ışığında 

ilişki aramaya yönelik açıklayıcı yöntem uygulanarak söz konusu yazarın eserlerindeki 

kavramlar arası ilişkilerin boyutları sosyolojik düzlemde değerlendirmeye alınmıştır. Bu 

eksende çalışmamızda öncelikle Türk Muhafazakârlığı konusuyla ilgili dokümanlar gözden 

geçirilmiştir. Muhafazakârlık ile ilgili yerli kaynaklar temin edilerek konuyla ilgili çalışmalar 

incelenmiştir. Yahya Kemal’in tüm eserleri muhafazakârlık, Türk Müslümanlığı ve Türk 

muhafazakârlığı özelinde incelenmeye alınarak bu konudaki temel varsayımlara ulaşılmıştır. 

Özellikle incelenen konuyla ilgili şahısların söylemlerinden hareketle meseleleri nasıl 

anladıkları yakalanmaya çalışılmıştır.  

Çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır. “Muhafazakârlık Düşüncesi" isimli ilk 

bölümde, muhafazakârlığın tanımı, muhafazakâr düşüncenin temel tezleri sosyolojik 

analize tabi tutulmuştur. Bu bölümde değerlendirilen bir diğer nokta ise Muhafazakârlığın 

tarihsel gelişimidir. Muhafazakârlığın öncüleri, bu tezin ilk bölümünde incelenen konular 

arasındadır. 

Türk Muhafazakârlığı başlığını taşıyan ikinci bölümde ilk olarak Türk 

Muhafazakârlığının düşünsel temelleri, kültürel kuruluşu, Tanzimat ve sonrası sosyal 

gelişmelere bağlılık temelinde Cumhuriyet kadrolarının Türk kültür ve medeniyetini 

yeniden yapılandırma sürecine bağlı gelişimi değerlendirmeye tabi tutulmuştur. 

Özgünlükleri dikkate alarak Türk Muhafazakârlığı, kültürel ve milliyetçi muhafazakârlık 

şeklinde incelemiştir. Buradaki amacımız Türk muhafazakâr söyleminin ana kaynaklarına 

ulaşmak olmuştur. Bu bölümde son olarak Türk Muhafazakârlığının öncüleri ve yaklaşımları 

değerlendirilmiştir. Böylece Türk Muhafazakârlığının kendine ait jargonunu ortaya çıkartan, 

temel misyonunu üstlenmiş sanatçı ve fikir adamlarının temel görüşleri ekseninde Türk 

Muhafazakârlığının fotoğrafına ulaşılmıştır.  

Tezimizin üçüncü ve son bölümünde ise Yahya Kemal’in hayatı, eserleri, bağlamında 

Yahya Kemal’in hayatı,  fikir yapısı noktasında önemli noktalara ulaşılmıştır. Üçüncü bölümde 

ana omurgayı oluşturan alt başlık “Muhafazakâr Düşünce İçinde Yahya Kemal Beyatlı’nın 

Yeri” olmaktadır. Bu kapsamda, toplumcu yönü, tarihçiliği, vatan ve milli duyguları, 

muhafazakârlığı, Türk muhafazakârlığına katkıları ve Yahya Kemal’de şekillenen Türk 



 4

Müslümanlığı görüşleri incelenmiştir.  

Çalışmamızın sonuç ve değerlendirme kısmında ise verilerin ışığında Türk 

Muhafazakârlığı ve Yahya Kemal’in katkıları çerçevesinde sosyolojik yorumlar 

yapılmıştır. Yahya Kemal, geçmişe hep bağlı kalan ama güncel bilincini“kökü mazide olan 

bir atiyim” sözüyle tescil ettirmiştir. Bu perspektifle tarih bilincini, yurt bağını, yurttaşlık 

kaynaşmasını, İstanbul güzelliklerini, ulus sıcaklığını, uygarlık eserlerini vurgulayarak 

ortalama kültür dili oluşturması bakımından önem arz eder.  

Yahya Kemal, geleneksel şiirimizin ince beğenisini çağdaş anlayışla bütünleştiren 

emeği açık ve aydınlık olduğu oranda derin ve yoğun ürünleriyle kendinden sonraki kuşakları 

derinden etkileyip yönlendirmiştir. Öz olmak, kendi olmak hedefi doğrultusunda yeniden 

orijinal Türk bakışı ve kültürünü kurmuştur. 

Yahya kemal, modern, kurucu, uzlaşmacı, denge ve kesişim noktası özellikleriyle 

Türk düşünce ve edebiyat alanında önemli bir çığır açmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUHAFAZAKÂRLIK DÜŞÜNCESİ 

 1.1. Muhafazakârlık Nedir? 

Düşünce dünyamızı derinden etkileyen muhafazakârlık kavramına etimolojik düzlemde 

baktığımızda karşımıza, dini, siyasi, ekonomik türevleriyle eskiyi muhafaza etme, modernizme 

karşı her türlü kurum ve tarihi alışkanlıklarının korunması iddiasını görmekteyiz. Bu bağlamda 

muhafazakârlığın dinsel, tarih ve toprak düşkünlüğü olarak da şekillendiği söz konusudur. 

Muhafazakâr bakış, eskiyi önemseme, geçmişe özlem, temelleri geçmişe dayalı yeniden 

yapılanmanın ilk adımıdır. Çünkü insan tabiatı gereği kendi mevcut durumunu korumak, 

olumsuz dış etkilerden en asgari düzeyde etkilenmek ve kültürünün devamını sağlamak düsturu 

içinde hareket etmek gibi tutumlar geliştirmektedir. Bu tutumların farklı boyutlarda 

şekillendiğini görmekteyiz;  

Muhafazakarlık... "statükoculuktur, "geçmişe özlemdir", "karşı-devrimciliktir", "devrim 

karşıtlığıdır", "gelenekçiliktir", "dindarlıktır", "anne babaların çocuklarının kendi bildiği değer-

lere göre yetişmelerini istedikleri bir zihin durumudur", "durumcudur", "duruma göre du-

rumdan pay çıkaran pragmatik bir ideolojidir", "hatta ideoloji bile değildir", "plansız prog-

ramsız bir şeydir", "öyle bir şeydir ki durur", "kendine tarihten bir yer seçer ve durur" (Kök, 

2004: 117). Fakat burada muhafazakârlık geçmişin yeniden bir dışavurumu gösterilmesine 

rağmen kavramın yenileşme boyutu, evrimci yönünün bir kenara bırakılması söz konusudur. 

Bu da kavramın tam tarifinde eksikliklere neden olmaktadır. 

Öte yandan muhafazakârlık terimini,  Karl Mannheim, bir "düşünce üslûbu, düşünüş 

stili" olarak tanımlar (Aktaran: Bora, 1998: 57). Muhafazakârlık, çağdaş dünyanın 

şekillendiği bir ortamda kişilerin hayatı anlama, anlatma anlamlandırma ve kontrol 

mekanizması olarak gerçekleşmektedir.  

Ulus Baker, Muhafazakârlığı, oğullarının ve kızlarının kendi bildiği değerlere göre 

yaşamalarını isteyen birinin hali olarak tanımlar (Baker, 2003: 101). Muhafazakârlığa bu 

şekilde yaklaşmak eksik değerlendirme olanağını bize sunmakta, kavramın değişim ve 

gelişim yönünü bertaraf etmektedir.  

Tanıl Bora'ya (1998: 54) göre muhafazakârlık, kapitalist modernleşme süreci 

karşısında, bu sürecin çözdüğü siyasal, toplumsal ve kültürel yapıların, daha doğrusu o 

yapılara yüklenen anlam ve değerlerin sürekliliği adına gösterilen tepkiye dayanır. Fakat 



 6

bu tepki, "yeni olanın" mutlak reddiyesiyle, yahut salt tepkisellikle tanımlanamaz. 

Muhafazakârlık, "eski" (kadim ve ezeli) ve yerleşik olanın, geleneksel ve kutsalın 

sürekliliğini modern koşullarda sağlamaya çalışmanın iradesine ve yeteneğine sahiptir; 

(Akdoğan, 2004: 241) Muhafazakârlık, bu tahripkâr süreçler karşısında adeta tereddüdün 

seren camıdır. Bu "tereddüt" kelimesini boşuna kullanmıyorum. Bu çok önemli bir şey. 

Baştan sona muhafazakârlığı tanımlayan tek bir kelime, tek bir kavram vardır. Kavram 

diyemeyiz belki ama tek bir kelime vardır: o da "tereddüttür. "Bir Tereddüdün Romanıdır 

muhafazakârlık dediğimiz şey (Öğün, 2004: 140). Böylece muhafazakâr tutum yeniye karşı 

tepki oluşturmaktan ziyade yeni oluşumlara şüpheyle yaklaşmaktır. Diğer bir ifadeyle 

Descartes’in metodik şüpheyle epistemolojiye yaklaşım tarzını muhafazakârlık, araç olarak 

kullanmaktadır. Böylece değişimden kaynaklanan temel farklılıklara karşı şüphe metodunu 

işletilmektedir. Burada geçmişe ait değerleri korumaya yönelik tedirginliğinin tezahürlerini 

görmek mümkündür.  

Bir “düşünce stili” ve bir “tutum” olarak muhafazakârlığın başlangıcı insanlık tarihinin 

başlangıcına kadar götürülebilir. Fakat bir siyasi doktrin ve spesifik bir ideoloji olarak 

muhafazakarlığın tarihi oldukça yenidir (Özipek, 2003: 66). Yine bu eksende farklı bir bakış 

açısıyla muhafazakarlık Parry’e göre temelde Batı uygarlığının kendi içindeki krizin ve bu 

krize verilen birbirinden farklı cevapların ürünü olarak ortaya çıkan entelektüel gelenektir 

(Akdoğan, 2004: 15-16 ). Diğer bir düşünür, Karl Manheim ise muhafazakârlığın bir başka 

yönüne dikkat çeker. Fransız ihtilali’yle birlikte geleneğin kopuşundan ve onu yeniden 

düzeltmenin ve savunmanın bir ürünü olarak doğan ve siyasal ve toplumsal bir tepki olan 

muhafazakârlık, “bilinçli hale gelmiş gelenekçiliktir” (Beneton, 1991: 113 ). Beneton, 

muhafazakârlığı karşı devrimci olmanın bir ürünü olarak anlamlandırır (1991: 49).  

Hiç şüphesiz Fransız ihtilali ve onun yan etkileri bir siyasal dil olarak muhafazakârlığın 

ontolojik olarak var olmasında etkili olmakla birlikte ihtilal öncesi aydınlanmaya kadar 

götürülebilir. Aydınlanmanın radikal bir tavra dönüşmesi muhafazakâr tepkiyi şekillendirmiştir. 

Tüm bu aydınlanma ile olan ikircikli ilişkiye muhafazakârlık aydınlanma karşıtı olmaktan öte 

aydınlanmanın “aşırılıklarına”, “sapkınlıklarına” ya da aydınlanmanın kendini 

“milatlaştırmasına” bir karşıtlıktır (Bora, 1998: 56 ). İhtilal şartlarında doğan muhafazakârlık, 

modern zamanlarda doğan ve ona karşı olarak ortaya çıkan siyasal ve felsefi bir harekettir. 

Muhafazakâr doktrin, Avrupa uluslarını geleneksel siyasal ve toplumsal düzenini savunmak 

için ortaya çıkmış olup temelde anti-modernist bir nitelik arz eder. Bu doktrin Burke ve onun 

takipçilerine göre Avrupa tarihinin dokusunda bir kopukluk olarak beliren Fransız devrimine 



 7

karşı olan bir tepkiden doğdu. Bu nedenle muhafazakar geleneğin ilk yazılan bu koşulların 

ürünü olup devrimci fırtınanın sürüp attığı şeylerin lehine yazılan mücadele metinleridir 

(Beneton, 1991: 10 -  11 ) . 

Tüm bu söylenenler ışığında muhafazakârlığın 18. yy. aydınlanma döneminden sonra 

geçmişi tamamen yok sayan, ortadan kaldırmaya çalışan tavır ve tutumlara karşı bir geri duruş, 

farklı bir duyuş ve bakış tarzı olarak yeni bir kimlik anlayışı olarak şekillenmektedir. Örf ve 

adetler, gelenekler, inançlar, kültürel unsurlar, dinsel inançlar ve tarihî miras gibi korunmaya 

layık görülen değerleri savunma adına geçmişin ayakta tutulmasıdır. Bunu yaparken de tam bir 

tutucu eğilim sergilemek yerine daha reformist bir yaklaşım izlenmektedir. Bu noktada Belge 

(2003: 93), muhafazakârlığın sadece geçmişi restore etmek amacında olmadığını, yeniden 

biçimlendirme anlamına gelen reform ve eski haline getirmek anlamında restore etmek 

“değişimin iki boyutunu oluşturmalıdır” demektedir. Bir başka açıdan muhafazakarlığın 

yapısına bacak olursak bir yaklaşım, bir açılım, bir bakış tarzı ve hatta bir ideoloji olarak da 

görülmesi dikkatlerden kaçmamaktadır. Şerif Mardin’in vurguladığı gibi, Muhafazakârlık, 

modern bir ideolojidir. İdeoloji, dünyayı anlamaya, yorumlamaya ve gerektiği zaman 

değiştirmeye yarayan ve “insanlara istikamet vermeye yarayan birer harita”dır (Mardin, 1997: 

25 ). Bu noktadan hareketle Muhafazakârlık, insanlara rehber olan doktrinlerden birisi olarak 

şekillendiği görülmektedir. 

Muhafazakârlık, karşı devrimcilik ile devrimcilik; kapitalizm ile sosyalizm arasında 

bir üçüncü yol arayışı olarak tezahür etmiştir (Öğün, 2004: 78). Aydınlanma aklına yöneltilen 

bir karşı tez olarak görülmektedir. Özellikle Özipek’in şu alıntısı bunu tescillendirmektedir: 

‘Bu çerçevede muhafazakârlık da, liberalizm ve sosyalizmle birlikte son iki yüzyılın 

siyasî düşünce tarihine ve pratiğine damgasını vuran bir siyasal ideolojidir. Özellikle 

muhafazakâr söylemin yükselişine sahne olan Yirminci Yüzyılın son çeyreği, başta 

Amerika ve İngiltere olmak üzere, bu ideolojinin adını veya temel argümanlarını kullanan 

siyasî partilerin uzun süreli iktidarlarına sahne olmuştur. Günümüzde de bu ülkelerde 

muhafazakârlık ya iktidardaki partiyi ya da en önemli iktidar alternatifini ifade etmektedir’ 

(Özipek, 2004a: 3). Muhafazakârlık anlayışının temelinde, mevcut çizilmek istenen akıl 

toplumu önünde mevcuda bağlı bir anlayışın şekillendiği bir dünyaya bakış söz konusudur. 

Modern toplumlarda, geleneksel kurumların zorla değiştirilmek istenmesi ve organizmacı 

toplum yerine bireyselleşmiş toplum istekleri Muhafazakarlığın, modernliğe  karşı bir tepki 

olarak doğmasını sağlamıştır.  



 8

 "Bir İdeoloji Olarak Muhafazakârlık" adlı makalesinde Huntington, şu gözlemi yap-

maktadır: Hemen hemen diğer bütün ideolojilerin aksine muhafazakârlık ideal bir toplum 

anlayışı sunmaz. Muhafazakâr bir tek ütopya yoktur. Aslında muhafazakârlığın sağlam bir 

kurumsal muhtevası da yoktur. Muhafazakârlık gelenekselden feodale, ondan liberal,  

kapitalist ve sosyal demokrat olana kadar her türlü farklı kurumsal düzenleme çeşitlerini 

savunmak için kullanılagelmiştir ve kullanılabilir. Çünkü muhafazakârlık muhteva ile değil 

usulle ilgilidir; özellikle siyasî kurumları etkiledikleri zaman değişim ve istikrarla ilgilidir. 

Sıklıkla ifade edildiğinin aksine, onun tersi liberalizm değil kendisi de değişim isteyen 

radikalizmdir. Muhafazakârlık ortaya ani değişikliklerin zorluk ve tehlikesini, istikrar, 

devamlılık ve tasarrufun önemini vurgulayan argümanlar sürer, radikalizm ise yenileşmeye 

ve değişimi kucaklama cüretkârlığına dair heyecan ve iyimserlik ifade eder (Harries, 2004: 

98). Böylece mevcut düzenin devamı noktasında ölçülü olmayı, yerel değerlerin 

savunuculuğunu salık vermektedir. Mevcut toplumsal yapının kurulması noktasında 

ortaya çıkan gerek grup gerekse toplum bazında kültürel iklimin korunması açısından 

kültür, fikir ve siyasi hayatın devamında muhafazakârlığın öne çıkması doğal bir 

ideolojik bakışın doğmasına neden olmaktadır. 

Bir başka deyişle Muhafazakârlık, kapitalist modernleşme süreci karşısında, bu 

sürecin çözdüğü siyasal, toplumsal ve kültürel yapıların, belki daha doğrusu o yapılanı 

yüklenen anlam ve değerlerin sürekliliği adına gösterilen tepkiye dayanır (Bora, 1998: 54). 

Özipek'in muhafazakârlığın özüne dair yazdıkları bunu açıkça ortaya koymaktadır: 

"Ontolojik bakımdan insanın sınırlı bir varlık olduğunu, onun akıl kapasitesinin evreni ve 

insanlığı anlayamayacağı, insanın kendi aklını kullanarak bunu başarabileceğine ilişkin 

Aydınlanma iyimserliğinin tersine aklın, bu kurum ve değerlerin yardımından bağımsız 

kaldığında gerçek bilgiye ulaşamayacağını öngörür. Yeni ve eski, klâsik veya modern, 

gelenekselci veya liberteryen tüm muhafazakârlıkların özünde bu temel ön kabul vardır. 

(Özipek, 2004a: 10). Bu temel ön kabulün üzerinde yükselen toplum ve siyasete dair düşünme 

biçimi bize tam olarak muhafazakar çerçeveyi veriyor: "Hiçbir zaman mükemmelleşemeyecek 

olan insanın ve sınırlı erişim kapasitesiyle onun aidinin, toplumun tâbi olduğu yasaları bulmak 

ve dolayısıyla tarihten, dinden, gelenekten ve tecrübeden bağımsız olarak ideal bir toplumu 

oluşturmak için yeterli olmadığını, tersine insanın gerçek anlamını gelenek, aile ve örgütlü din 

gibi toplumsal kurumların içinde bulduğunu kabul etmeyi ifade eder (Özipek, 2004a: 11). 

Böylece muhafazakâr bakış, kendisini toplumsal değişim noktasında aklın karşısına ket vuran 

bir tarzda çıkarmaktadır. Öyle ki dini, kültürel ve siyasi anlamda değişim dinamiklerinde daha 



 9

radikal ve statükocu bir gelenek çizgisi izlemektedir. Çünkü kişi kendini geleceğin tereddütlü 

patikalarından, geçmişin bildik anlarına doğru götürmenin rahatlığını, hislerinde ve düşün 

dünyasında yaşar. 

 Karadeniz, Muhafazakârlığın doğasıyla ilgili olarak, muhafazakârlığı, "değişim 

karşıtlığı" veya "statükoyu koruma" kavramları ile özdeşleştirme ya da bu kavramlar 

aracılığıyla açıklama yerine, "toplumsal harmoni" ve "denge" bağlamında değerlendirmektedir 

(Karadeniz, 2002: 90). Bu noktada muhafazakârlık toplumsal bütünlüğün sağlarken 

noktasında pragmatist bir yaklaşımı ortaya çıkartmaktadır. Hem kişisel bazda hem de 

toplumsal bazda birlik ve bütünlüğün topyekûn sağlanması noktasında muhafazakârlık 

işlevsellik kazanmaktadır. Buradaki temel hedef Toplumun değerlerinin savunulması, 

onların korunması, onların yaşatılmasıdır. Böylece Muhafazakârlık, toplumun ayakta 

durmasını sağlayan temel bir çimento vazifesi görmektedir. Muhafazakâr bakışta aile, 

devlet, düzen ve birlik, din ve gelenek olmazsa olmazlardan bir kaçıdır. Toplumun bu 

temel dinamiklerini sistematik olarak kullanmak ve reform sürecinden geçirerek yeniden 

üretmek, geliştirmek ve bünyeye uygunluğunu yeniden sağlamak muhafazakârlığın temel 

esasları arasından sıyrılıp karşımıza çıkmaktadır. Her ne kadar muhafazakârlık değişime 

karşı bir muhalefet, karşı duruş ve farklılıklara karşı ketum bakış tarzı olsa da kendi 

bünyesinde denge, düzen, uyum, ölçülü değişimden yana tavrı öne çıkmaktadır. Ayrıca 

muhafazakârlık kendi fikri temelleri üzerinde kendine güvenmeyi, kapasiteyi arttırmayı, 

kültürün ve tarzın mevcut durumuyla birlikte yeniden yapılanmanın başka bir yolu olarak 

da şekillendiğini görmekteyiz. Bu bağlamda muhafazakârlık sınırsız bir özgürlüğe dayalı 

yeniden doğuş yerine ölçülü bir reform yanlısı olarak kendini kültürel, siyasi, ekonomik 

ve dini alanda kimlik bulmaktadır. 

Neden muhafazakâr olmalı? gibi bir soru etrafında olaya yaklaşacak olursak; insan 

değiştiremeyeceği gerçeklerle yüz yüze kalan bir canlıdır. Bu noktada olanı olduğu gibi 

kabul etmek zorunda kalmaktadır. Değişmek insanda yürek ister, eskisi gibi kalmak, 

insanı daha rahat bırakır. Yorulmaz, çırpınmaz, eski alışkanlıklarına devam eder. Çünkü 

alışkanlıklar yaşamı kolaylaştıran etkenlerdir. Aksine sınırsız özgürlük olumsuzlukların 

nedeni olmaya adaydır. Yaşamın zorlu yolları, hayatta karşılaşılan sıkıntı ve problemler 

kişinin gelecekle ilgili kaygılarını körükler. Böylece kişi kendini ve geçmişini koruma 

güdüsünü ortaya çıkartır. Nitekim insanın temel güdülerinden bir tanesi de korunmadır. 

Yaşam koşullarının cefasından, hayal kırıklığına uğramaktan, ideolojik baskılardan ve 

olumsuz zihniyet gelişimlerinden korunmaktır. Geleceğin korkusu, bilinmeyenin korkusu 



 10

kişiyi kendi yapmakta, kendi temellerine sıkı sıkıya bağlı kalmaya itmektedir. Özellikle 

toplumsal evrimde, modern toplum öncesi geleneksel toplumda Ataerkil ve Geleneksel 

aile yapılarında bu eğilimlerin istenmese de insan doğasında zorunlu olarak saklı olduğu 

görülmektedir. Lakin değişim doğası gereği zorunluluk taşımaktadır. Kişi ne kadar ayak 

diretirse diretsin, muhafazakâr tepki sergilesin, değişim, evrim ve ilerleme kaçınılmaz 

olmaktadır. Bu durum muhafazakâr bakışın önünde önemli bir sorun olarak durmaktadır.  

Fakat bu oluşum, küresel düşlerin ve modern dünyadaki gelişmelerin uzağında 

kalamamaktadır. Geçmiş ve gelecek arasında sıkışıp kalan birey anatomik yapısı, ideolojik 

zeminleri ve pragmatik yaşam koşullarına bağlı olarak kendine yeni bir rota çizmektedir. 

Japonya’da olduğu gibi kendi geleneğine dayalı bir çağdaşlık veya Türkiye’de geçmişini 

ve kurumlarını reformist bir süreçten geçirerek yeniden yapılandıran Cumhuriyet tarihimiz 

örnek verilebilir. 

1.2. Muhafazakarlığın Tarihsel Gelişimi 

Muhafazakarlığın ortaya çıkış noktası hiç kuşkusuz Fransız ihtilali ve Aydınlanma 

felsefesinin hakim olduğu dönemdir.  

Bir “düşünce stili” ve bir “tutum” olarak muhafazakârlığın başlangıcı insanlık tarihinin 

başlangıcına kadar götürülebilir. Fakat bir siyasi doktrin ve spesifik bir ideoloji olarak 

muhafazakarlığın tarihi oldukça yenidir. Bu tarz muhafazakârlık miladı Aydınlanma çağı 

olarak bilinen 18. yüzyıldır. Fransız Devrimi’ne duyulan tepki ve bu devrimin fikri ve felsefi 

temellerini hazırlayanlara yöneltilen eleştiri muhafazakâr ideolojinin doğmasını sağlamıştır 

(Özipek, 2003: 66). Muhafazakârlara göre insan, mükemmel olmayan, sınırlı bir varlıktır; 

sınırlı bir akıl kapasitesine sahiptir ve tek başına içinde yaşadığı evrenin ve toplumun gizini 

çözebilecek bir bilgiye sahip olma kapasitesinde değildir. Dünya, tek başına bir insan aklının 

ihata edebileceğinden daha karmaşıktır. Muhafazakârlığın bu yaklaşımı, en temelde Aydın-

lanmanın rasyonalizmine yönelik bir eleştiriyi ifade etmektedir (Özipek, 2004b: 11). Nitekim 

muhafazakârlık ideoloji olarak tanımlanmayı baştan itibaren benimsememiştir. Muhafazakâr 

doktrin, olayların içinde doğdu. Bu doktrin Burke’e ve takipçilerine göre Avrupa tarihinin 

dokusunda bir kopukluk olarak beliren bir büyük olaya, Fransız Devrimi’ne karşı bir 

tepkiden doğdu. Muhafazakârlığın ilk yazıları, koşulların ürünüdür, geçmişte kesintisiz bir 

geleneğin gücünden yararlanırken, devrimci fırtınanın sürüp attığı şeylerin lehine yazılan 

mücadele metinleridir. Dolayısıyla muhafazakâr doktrin, karşı devrimci doğdu (Beneton, 

1991: 11). Bu ‘karşı devrimci’ havanın sayıtlıları olarak da dinin, kültürel değerlerin,  

mevcut düzen ve otoritenin köklü bir değişime uğratılacağı kaygısıdır. Geleneksel 



 11

dünyanın sonunun geldiği ve bilinmeyenin korkusudur. Alışılmış tutumların yerine farklı 

ideallerin zorluğunun insan üzerindeki ortaya koyduğu kabus gördüren rüyadan uyanmadır. 

Fransız Devrimi bu anlamda simgeseldir. Muhafazakârlık, bütünüyle ve topyekûn 

Aydınlanma karşıtlığı olmaktan çok, Aydınlanmanın radikalizmine ("aşırılıklarına"), veya 

bir "yeni başlangıç yapma" düşüncesi olarak kendini milâtlaştıran Aydınlanmacılığa 

karşıtlıktı. Aydınlanmacılıktan muhafazakârlığa veya restorasyon'a geçenlerin (Metternich, 

Alman Romantikleri) hareket saikı, böyle açıklanabilir (Bora, 1998: 56). Bu noktadan 

hareketle Muhafazakârlık, geleneksel toplumdan akıl toplumuna geçiş ve aklın her şeyin 

önünde geleceği düsturuna karşı bir tepkinin adı olarak şekillenmeye başlamıştır. Fransız 

ihtilali ile birlikte öncelikli olarak kültürel zeminde şekillenen Muhafazakârlık daha sonra 

siyasi söylem haline gelmiştir.  

Muhafazakârlığın bir tutum ve düşünce olarak doğup gelişmesinde üç temel faktörün 

etkili olduğu söylenebilir: Fransız İhtilali'nin devrimci siyaset pratiği, sanayi toplumu ve 

Aydınlanma rasyonalizmi. Bu üç faktöre devrimci ütopik sosyalist hareketler faktörü de 

eklenmelidir. Burada anılan her bir faktör yerleşik geleneksel, sosyal, siyasal ve kültürel 

yapılarda büyük alt üst oluşlara yol açmış ve radikal değişiklerin yaşanmasına sebep 

olmuşlardır. Fransız İhtilali yerleşik geleneksel düzeni yıkarak devrimci ve yenilikçi akımlara 

öncülük ederken hem oluş, hem de getirdikleriyle doğal seyri içerisinde kendiliğinden 

değişimi kenara iterek dengeyi ve uyumu alt üst etmiştir. Devrimle iktidarı ele geçiren 

kadrolar, geleneksel yapıyı ortadan kaldırmış, uygulamalarda itidali kaçırarak teröre varan 

baskıcı yöntemlerle amaçlarına varmaya yönelmişlerdir (Dursun, 2004: 177 -178). Bu süreçte 

siyaset mevcut geleneksel toplumsal yapıya aktif bir müdahale mekanizması şeklinde işlev 

görmüştür. Bu sürece itiraz eden muhafazakârlar siyaseti sınırlı bir etkinlik alanı ve mevcut 

toplumsal çeşitlilik üzerine uzlaşma olarak görmüşlerdir. Bu tercihten hareket eden 

muhafazakâr düşüncenin özünü, siyasi otoritenin yani devletlerin mümkün olduğunca az 

müdahalede bulunması ve toplumsal kararların öncelikli olarak aile, cemaat, dini kurumlar, 

varsa yerel aristokrasi gibi "geleneksel" toplumsal yapıların sorumluluğuna bırakılması 

görüşleri oluşturmuştur. Bunun yanında sanayileşme ise geleneksel toplum yapısını, değerleri 

ve ilişkileri ortadan kaldırarak statik, dingin ve durağan toplum yapısından mekanik, modern 

ve dinamik toplum yapısına geçilmesini sağlamıştır. Gelenek ve tecrübenin yerine aklı 

yücelten Aydınlanma felsefesinin rasyonalizmi ideal varlığın kaynağını toplumdan, tarihten, 

kültürden ve ahlaktan bağımsız olarak kurgulanan akıl olduğunu savunmuştur, Bu tür "kurucu 

akılcılık" anlayışı her türlü ahlaki, ilmi ve siyasi hakikatin temeline yerleştirilmiştir. Buna ek 



 12

olarak, devrimci ütopik sosyalist ideoloji ve hareketler de geleneksel devlet, din, ahlak, hukuk 

ve aile gibi kurumların tasfiyesine yönelmişlerdir. Muhafazakârlık, yukarıda anılan faktörlerin 

modern dönemde yol açtıkları büyük altüst oluşlara ve toplumsal değişikliklerin yaşanmasına 

karşı geliştirilen bir cevap olarak ortaya çıkmıştır. Bundan dolayı muhafazakarlar, genel 

olarak akla karşı güvensizlik duyar ve toplumsal sorunların çözümünde tecrübe ve geleneğin 

daha etkili bir araç olduğunu savunurlar (Dursun, 2004:178- 179). Aydınlanma sonrası 

mevcut toplumsal yapının gerek devlet gerekse kurumlar aracılığıyla değiştirilmesine 

muhafazakârlık, onay vermeyenlerin sığındığı bir liman olmuştur. Muhafazakârlık, mevcut 

yapıyı koruyucu, geleneksel kurumların devamını isteyen, bilinmeyenin peşinde olmaktansa 

bilinenin korunmasına yönelik anlayışın adı olarak 18.yüzyıla damgasını vuran kimlik 

olmuştur. 

  Muhafazakârlığın genel tarihsel çıkışı üzerine bir değerlendirme niteliğinde olan bu 

açılımdan sonra, “felsefi düzeyde muhafazakârlığı 5. yüzyıldaki kilise babalarından St 

Augustine'a hatta daha da ileri giderek Antik Yunan'da Aristo'ya kadar götürmek 

mümkündür. Muhafazakârlığın bu iki kaynakla irtibatı ayrıntılı biçimde üzerinde 

durulması, tartışılması gereken bir konu. Ancak, modern dünyada muhafazakâr felsefenin 

en önemli kaynağı David Hume olmuştur. Hume'un geliştirdiği bilgi felsefesi modern 

dünyadaki tüm muhafazakarların temel referansını oluşturmaktadır” (Çaha, 2004: 67).  

D. Hume, bilgilerimizin kaynağı noktasında izlenimler ve fikirleri kabul 

etmektedir. Böylece izlenim olmadan fikir olamaz. İzlenim bilgimizin arkhe’sini 

oluşturduğunu kabul eder. Buradaki temel varsayım görülenin, bilinenin, somutun 

kurgulanması, üretilmesi ve kullanılmasıdır. Değilse Aydınlanma aklının ortaya koyduğu 

düşünsel düzeyde hazırlanıp kurgulanan Aydınlanma Rasyonalizmine karşı bir eleştiridir. 

Muhafazakârlık, sırtını din, aile, gelenekler ve mevcut sistemin dinamiklerinden alan bir 

isyan çığlığı olarak görülmektedir.  

Muhafazakarlığın diğer gelişim süreci ise: 19. yüzyılın ortalarından itibaren en 

önemli gelişme, muhafazakârlıkla milliyetçiliğin eklemlenmesi oldu, Bu gelişmenin temel 

saiki olarak, milliyetçiliğin anlamlandırılmasında, eşit yurttaşların katılımı esasına dayanan 

iradî ve 'evrenselci' tasarım ile bir Cemaate doğuştan aidiyete bağlanan aşkın bir kader 

ortaklığı ideolojisi arasındaki gerilimde ikinci kutbun belirginleşerek millî devlete hâkim 

olmasını kaydetmeliyiz (Bora, 1998: 62). Muhafazakârlık-milliyetçilik buluşması, burjuva 

devrimine dair "millî övüncün" muhafazakârlarca b i r  İngiliz hasleti olarak benimsene geldiği 

İngiltere'de daha çabuk ve kendiliğinden, Fransa'da ise daha 'ateşli '  b i r  ideolojik mesai 



 13

sonucu gerçekleşti. Almanya'da da milliyetçilikle muhafazakârlık, romantik akım 

çerçevesinde baştan itibaren mezcolmuştu. Siyasal düzlemde de Bismarck ve Prusya'nın 

küçük burjuva demokratı milliyetçi hareketi 'açığa düşürecek' şekilde yukarıdan aşağıya 

gerçekleştirdiği millî birlik, onu bir "imparatorluk yurtseverliğine" inkılâp ettirerek, 

milliyetçi enerjiyi muhafazakârlığın kuvveti haline getirmeyi başardı (Bora, 1998: 63). 

Muhafazakârlığın tarihsel süreçlerini ortaya çıktıkları ülkeler bazında değerlendirmeye 

almadan muhafazakârlığın Avrupa'daki serüveni birbirinden biraz farklı olduğunu 

belirtmek gerekir. Değişik modernleşme anlayışları muhafazakârlığın Avrupa'da farklı 

birer seyir izlemesine yol açmıştır (Çaha, 2004: 69). Kıta Avrupa’sı Muhafazakârlığı 

özelinde: Muhafazakâr düşünüşün bu doğuş evresi için yapılan klasik ayrım, Fransız ve 

İngiliz muhafazakârlıkları arasındaki farka ilişkindir. Fransız muhafazakârlığı, monarşisi, 

rejimin ve dinî dünya görüşüne dayalı hayatın yeniden ihdasını hedefleyen restorasyon 

hareketinin etkisini uzun dönem boyunca 1848 devrimleri sonrasına dek taşımıştır; dinî (Ka-

tolik) bir muhafazakârlıktır, katıdır. İspanya ve Portekiz'de de kök salan Katolik 

muhafazakârlığı içinde, monarşinin seçenek olmaktan çıktığını idrak edince diktatörlük 

rejimini savunan Donoso Cortes'in özgün b i r  figür olduğunu biliyoruz, İngiliz muhafazakârlığı 

ise, “liberal”di;  parlamenter devrimi de tarihsel geleneğin bir parçası olarak benimsiyor, 

önem verdiği değerleri korumaya dönük işlevler yüklemek suretiyle "reform" fikrine aklı 

yatıyordu. (Amerikan muhafazakârlığı da bu soy çizgisinde gelişti). Muhafazakâr "sosyal 

reform" fikri ,  19. yüzyılın ikinci yarısında Kıta Avrupa'sına da yayılmış, özellikle Katolik 

muhafazakârlığına sirayet etmiştir (Bora, 1998: 61- 62). Alman Muhafazakârlığının temel 

söylemi noktasında ise, Alman muhafazakârlığının i lk özgül biçimi, muhafazakârlığın 

modernleşmesinde önemli bir örnek vaka olan Romantizm'dir. Bu akım, "Erken-Romantik" 

döneminde "yeni"yi ve "Devrim'i sahiplenip, sonraki evrede muhafazakâr fikriyata yöneldi" 

fakat, muhafazakâr değerleri "devrimci" bir şekilde elde edilebilecek "yeni" b i r  düzenin 

anahtarı olarak tasvir ederek Karl Mannheim'ın tasviriyle idealist düşünürlerin dünyaya 

yabancı haliyle memurun somut görevleri arasında bir yerlerdedir. (Mannheim, 1927:  47; 

Aktaran, Bora, 1998: 64). 

Muhafazakârlığın felsefi temelli bir de Alman versiyonu vardır. Alman kaynaklı 

muhafazakârlık, pratik bir siyaset tarzı olmaktan çok, Anglosakson muhafazakârlık gibi 

felsefi özellikler taşır. Alman muhafazakârlığı söz konusu olduğunda akla ilk gelen isim, 

devlet ve otorite üzerindeki hassasiyetiyle bilinen Hegel'dir. Alman muhafazakârlığının 

gelişimindeki en etkili güç, kıyas kabul etmez şekilde, Georg Wilhelm Friedrich Hegel'dir 



 14

(1770-1831). Hegel, gençliğinde, Fransız Devrimine büyük hayranlık duyduğu liberal-radikal 

bir dönem yaşamıştır. Ne var ki, kariyerinin büyük bölümüne gelenekselcilik egemendir 

(Nisbet, 1990: 101). Hegel, devleti toplumsal yaşamın tüm alanlarının merkezi haline 

getirmekle ve tüm yaşam alanlarını kuşatıcı devletin birer entegral parçası kabul emekle 

burada otorite ve hiyerarşi eksenli bir muhafazakâr düşüncenin temelini atmıştır (Çaha, 

2004: 71). Ancak yukarıda altı çizilen üç muhafazakâr gelenekten her birinin ağırlık 

noktasının farklı olduğunu bir kez daha vurgulamak gerekir. Mesela İngiliz muhafazakâr 

geleneği daha çok "gelenek" üzerinde dururken, Fransız muhafazakâr geleneği daha çok 

"millet", Alman muhafazakâr geleneği ise daha çok "devlet" üzerinde durur (Çaha, 2004: 

73). Temelde İngiliz muhafazakârlığı, Fransız muhafazakârlığına göre daha az radikal, daha az 

uzlaşmaz ve daha az doktrinerdir. Bu hem liberal hem pragmatik bir muhafazakarlıktır 

(Beneton, 1991: 67). Kıta Avrupa’sı bünyesinde ortaya çıkan muhafazakâr eğilimlerin genel 

karakteristiğine bakıldığında gelenek, devlet ve toplum özelinde koruma, kollama ve otoriteyi 

ayakta tutma eğilimi öne çıkmaktadır. Siyaset terminolojisine göre geleneksel egemenlik ve 

karizmatik egemenliğin devamı ve gelişiminin savunulduğu görülmektedir. 

Bilindiği üzere muhafazakârlık dünyada eşi benzeri olmayan tarihsel bir tecrübenin 

yani Fransız ihtilali’nin ürünüdür. Oysa Amerikan tecrübesi ise oldukça farklı olup Fransız 

devriminden oldukça farklı bir nitelik arz eder. Aydınlanma aklına karşı en köklü eleştirirler 

Anglo-Amerikan siyaset felsefesini temsil eden düşünürlerden gelmiştir. Bu düşünürler 

arasında Burke, Hume, Montesquieu, Churchill, Qakeshott, Salisbury gibi isimler bulunur. 

“Burke’çu muhafazakarlık” ya da “ampirik muhafazakarlık” olarak da adlandırılan bu siyasi 

düşünce, devrimci olmaktan çok evrimci, dogmatizmin ve mutlakçılığın saptırmasına karşı, 

akılcı olmaktan öte makul olmayı temsil ederler (Özipek, 2004a: 41 - 42) .  

Muhafazakârlık teorik ve pratik uygulama alanı olarak, kendini en iyi ABD’de 

gösterebilmiştir. Bu felsefenin en önde gelen isimleri olarak Russell Kirk, Clinton Rossiter, 

Richard Weaver, Eric Voegelin, William F. Buckley Jr, Leo Strauss, Robert Nisbet gibi 

düşünürleri sayabiliriz (Beneton, 1991: 83). Amerikan muhafazakârlığı yerel otoriteleri, 

cemaatçiliği, dinsel değerleri vurgulamaktadır (Akdoğan, 2004: 24). Böylece özgürlüklere 

dayalı bir dünya olan ABD’de muhafazakâr bakış kendi içinde gelenek, aile, cemaat yapısı, din 

gibi muhafazakâr açılımları da içine almaya başlamıştır. Diğer bir söyleyişle batı tipi 

muhafazakârlıktaki çatışma alanları olan devlet, gelenek ve otoritenin devamı konularına yeni 

alanlar da eklenmiş Muhafazakâr bakış; bir siyasi eğilim haline gelmesine olanak tanınmıştır. 



 15

Viereck’in “Burke’çu muhafazakarlık” olarak adlandırmasıyla bu muhafazakarlık 

muhafazakarlığın çıkış dönemindeki katı uzlaşmaz özelliklerini kaybederek dogmatizm ve 

mutlakçılığa karşı akılcı olmaktan öte makul olmayı temsil eden, yaşayan bir muhafazakarlıktır 

(Akdoğan, 2004: 19-20). 

 Fransız ihtilali’ne karşı evrimci bir nitelik arz eden İsveç Devrimi’ni destekleyen 

Burke’çu muhafazakârlık, Amerikan düşünce geleneğinden fazlasıyla etkilenmiştir. Genel 

olarak Amerikan düşünce geleneği liberaldir ve liberal bir nitelik arz eder. Bundan dolayı 

Amerikan muhafazakârları Maistre ve Bonald gibi modern toplumun kurucu ilkelerini 

reddetmek yerine Anayasal demokrasiyi ve serbest piyasayı sonuna kadar desteklerler. İrving 

Kristol’a göre, Amerikan muhafazakârlığı, muhafazakâr liberalizmdir (Akdoğan, 2004:  22).  

20. yüzyılının içinde dünyadaki muhafazakâr gelişmeler noktasında dünyanın yeniden 

ideolojilerin tesirine girdiği ve sıkıntılarla boğuştuğu bir arenaya sahne olmuştur.  

Bu birikimin üzerine, 1. Dünya Savaşından sonra uğranılan yıkımın "insaniyet nâmına" yarattığı 

büyük hayal kırıklığının, modernizme, liberalizme, rasyonalizme dönük tepkileri 

alevlendirmesi, "muhafazakâr duruşa" yeni bir dayanak (ve yeni bir edâ) kazandırdı. Soyut ve 

analitik olana karşı "zaten olan"ın, somutun erdemini savunan muhafazakâr tavır, bu iklimde 

radikal ve atak bir görünüme büründü. Muhafazakâr eleştirinin böylece şiddetlenmesi ve 

'devrimcileşmesi', status quo ante'nin tamamen yitip gitme tehlikesini idrak edişinin de 

sonucuydu (Greiffenhagen 1961: 171; Aktaran: Bora, 1998: 66). 

Muhafazakârlık, kapitalizmin teknolojik veçhesiyle uyuşurken, modernizme dönük 

eleştirisini kültüre münhasır kılmıştı. Daniel Bell'in, kapitalizmi, ekonomik yeniden üretimi 

uğruna kendi kültürel değerlerini, toplumsal disiplinini, yaratıcılığını tehlikeye sokan 

tüketim kültürüne paçayı kaptırmakla itham eden eleştirisi meşhurdur (Dubiel,1998: 27-28, 

36). Bu eleştiri, 1980lerde İngiltere'de Thacher ve ABD'de Reagan iktidarlarıyla kendini 

gösteren Yeni Muhafazakârlığın habercisi sayılır (Habermas, 1985: 35vd.Aktaran: Bora, 

1998: 69). Yeni Muhafazakârlığın mümeyyiz vasfının, liberalizmle muhafazakârlığı çok sıkı 

bir şekilde lehimlemesi olduğunu düşünüyorum. Bu yeni liberal Muhafazakârlığın merkezî 

savı, modern liberal toplumların, değerlerden arınmış, kültürel kimlikten yoksun toplumlar 

olamayacakları, olursa yozlaşacakları ve çökecekleridir; liberalizmin temin ettiği 

özgürlük, ilerleme ve yaratıcılık, ancak toplumun birtakım temel değerleri muhafaza 

edilirse varlığını sürdürebilecektir. İtiraz, kozmopolitizme yönelik eski muhafazakâr itirazdır. 

Savunulan, gelenek-din-millet-devlet-otorite vb. eski muhafazakâr değerlerdir, görünürde. 

Yeni Muhafazakârlığı yeni kılan, öncelikle, bu "eski" değerlerin büyük ölçüde liberal toplu-



 16

mu güvenceleşmek üzere savunulmasıdır. Liberal değerler, Yeni Muhafazakârlığın 

çeperinde gelişen yeni ırkçılığın, neo faşizmin de katkısıyla, evrensel olmayıp batılı ulusal 

geleneklere özgü tarihsel miraslar biçiminde kodlanırlar. (Yeni Muhafazakârlık, bu 

veçhesiyle, liberal siyasal geleneğin özcü savlarla bezeli gizli yüzünün görünür hale 

gelmesidir aslında (Bora,1998: 67). 

 Tam da bu hassasiyetle Özipek (2004a: 202), kendini var eden patikalardan uzağa 

savrulan muhafazakar düşünce için yeni bir tanımlama yapmanın gerekliliğine inanmaktadır: 

"2O.yy. boyunca önce faşizme, ardından komünizme karşı liberal demokrasiyi veya -

olumsuzlayıcı bir kavramla- statükoyu savunan muhafazakarlık üzerine yeniden düşünmek, 

statüko ve radikalizm gibi kavramları yeniden tanımlamak gereklidir. Geniş anlamda 

statükoyu bütün bir Aydınlanma dünyası olarak alırsak, muhafazakârlığın statükoculuğunun 

son derece tartışılır hâle geldiğini söyleyebiliriz. Bu çerçevede liberal veya sosyalist 

radikaller mevcut siyasî koşullardan ne kadar şikâyet ederlerse etsinler Aydınlanma'nın 

çocuklarıdır ve muhafazakârlar "statüko"yu ne kadar savunurlarsa savunsunlar, siyasî olanın 

da içinde yer aldığı bütün bir "modern zamanların muhalifleridir." Yine aynı hassasiyetle 

yazar, çıkış için mümkün olan yol olarak muhafazakârlığın özsel eleştirel araçlarını gösterir: 

"Bütün bir modern çağa ve onun egemen felsefesine karşı taşıdığı şüphe ve inançsızlık 

tohumlarıyla, muhafazakârlığın, kurucu akla, toplum projelerine ve siyasetin belirleyiciliğine 

karşı soğuk ve ölçülü olsa bile- yeni ve daha insanî bir dünyanın kurulabilmesi için zorunlu 

olan eleştirel bir felsefî perspektifin ve statükoyu aşmamızı sağlayacak "radikal" bir hareketin 

kendisinden yola çıkılarak oluşturulmasına imkân veren bir zemini temsil ettiği söylenebilir. 

(...) Bu anlamda ona yeni bir radikalizmin temsilcisi veya en azından böyle bir hareketin 

kurucu unsurlarından birisi olarak bakmak yanlış olmayacaktır" (Özipek,  2004a: 203). 

 1.3. Muhafazakar Düşüncenin Temel Tezleri   

Muhafazakâr siyasal ideolojinin felsefi temellerini anlamaya ve muhafazakâr düşünce 

geleneğinin omurgasını oluşturan değer ve ilkeleri analiz etmeye yönelik her çalışma, 

onun kendisine karşı eleştiri olarak biçimlendiği bir tarihsel dönem olarak Aydınlanmaya 

gitmek zorundadır. Çünkü muhafazakârlığın ortaya çıkışı bakımından Fransız Devrimi ne 

ölçüde önemli bir siyasal kopuşu ifade ediyorsa, Aydınlanma da o ölçüde önemli bir felsefi 

kopuşu ifade etmektedir (Özipek, 2004a: 15). Bu noktadan hareketle Muhafazakâr 

yaklaşımın ilk temellerini aydınlanma dönemi oluşturmaktadır. Aydınlanmanın bütün eski 

toplumsal gelenek ve değerler sistemini yıkıp yerine soyut akıl düzleminde yeniden şekil 

verme ideali bu karşı çıkışın mihenk noktası olmuştur. Bütün devrimci siyasi, kültürel ve 



 17

dini değişimlere karşı içsel tepkilerin yoğunlaşmasına neden olunmuştur. Konunun 

ilerleyen bölümlerinde de görüleceği üzere muhafazakârlık kendini fikir düzeyinde bir 

düşünce geleneği, mevcut değerlerin yeniden kurgulanması şeklinde bir anlayışa 

dönüşecektir. Nitekim Özipek’in ifadesiyle,“Muhafazakârlık, Aydınlanmaya, onun akıl 

anlayışına, bu aklın ürünü olan siyasi projelere ve bu siyasî projeler doğrultusunda 

toplumun dönüştürülmesine ilişkin öneri ve uygulamalara muhalif olarak ortaya çıkan, 

rasyonalist siyaseti sınırlamayı ve toplumu bu tür devrimci dönüşüm proje(ci)lerinden 

korumayı  amaçlayan yazar, düşünür ve siyasetçilerin eleştirilerinin biçimlendirdiği bir si-

yasî felsefeyi, bir düşünce geleneğini ve zaman içinde onlardan türetilen bir siyasî 

ideolojiyi ifade etmektedir. Devrimci dönüşüme karşı evrimci veya tedrici değişimi 

savunan, geleneksel toplumsal kurumların tahrip edilmesinin, sekülerleşmenin ve 

dayanışmacı toplumsal yapının aşınmasının felaket getireceğini ileri süren çağın 

muhaliflerinin ortaya koydukları eleştirel birikim, muhafazakârlığın günümüze kadar 

taşıyacağı ana omurgasını oluşturacaktır” (Özipek, 2004a: 6). Bu mantıksal çizgiyi kısaca 

özetleyecek olursak, insan sınırlı bir varlıktır. Akıl ve bilgi kapasitesi de buna bağlı olarak 

sınırlıdır; tek başına aciz kalabilen bireysel insan, ancak onu içine alan ve kucaklayan 

kurum ve değerlerle anlam kazanır ve güçlü olabilir. Bizler, tek başına bir insanın bilinçli 

tasarımının ürünü olmayan aile, din, gelenek gibi değerlerin anlamını, önemini ve 

gerekliliğini tam olarak bilemeyiz; değer verilmeyi ve muhafaza edilmeyi hak eden bu 

kurum ve değerlerde içkin olan bilgeliği göz ardı ederek onları siyasi faaliyetin nesnesi 

durumuna getirmek, öngörülemeyen kötü sonuçlar doğurabilir; dolayısıyla siyaset sınırlı 

ve mütevazı bir etkinlik alanı olarak tesis edilmelidir (Özipek, 2004b: 12) anlayışı 

muhafazakarlığın siyasetten çok değerler ve yaşama tarzı halini almasına neden olmuştur. 

Tarihsel kaynaklı endişeler ve ahlaki reaksiyonerlik ön plana çıkan unsurları olmuştur. 

Muhafazakârlığı daha iyi anlamak ve onun kendisi ile diğer ideolojilerle arasına 

koymuş olduğu mesafeyi daha yakından görebilmek için, öncelikle onun temel ilkelerini, 

yaşam düsturlarını belirlemek durumundayız. Bu ilkelerin kısa, ancak iyi bir 

formulasyonunu Russell Kirk'ün The Conservative Mind adlı kitabında bulabiliriz. Kirk, 

'gelenekçi muhafazakâr' yaklaşımın temel referans kaynaklarından biri olan bu kitabında, 

muhafazakâr zihniyetin altı temel özelliğini öne çıkarır (Argın, 2003: 469-470): 

1)Vicdan olduğu kadar topluma da yöneten bir aşkın düzen ya da doğal hukuk inancı. 

Siyasal problemlerin esasında dinsel ve ahlaki problemler (olduğu iddiası). 

2)Kısıtlayıcı bir örnekliğe, eşitlikçiliğe ve en radikal sistemlerin faydacı amaçlarına 



 18

karşıt olarak, insani deneyimin büyüyen çeşitliği ve gizemine meftunluk. 

3)'Sınıfsız toplum' nosyonuna karşıt olarak, medeni toplumun mevkileri ve sınıfları 

gerektirdiği inancı. (Bu nedenledir ki, muhafazakârlar sık sık 'düzen partisi' olarak 

adlandırılmışlardır. İnsanlar arasındaki  doğal ayrımlar silinirse, oluşan boşluğu 

oligarklar doldurur.) 

4)Özgürlük ile mülkiyetin sıkı bir biçimde birbirine bağlı olduğu kanısı.  

5)Toplumu soyut tasarımlara dayanarak yeniden inşa etmek isteyen safsatacılara, hesap 

adamlarına ve ekonomistlere güvensizlik ve geleneğe inanç (Alışkanlıklar, adetler ve 

eski reçeteler; hem insanların anarşik güdülerine hem de yenilikçinin iktidar şehvetine 

gem vurur). 

6)Değişimin sağlıklı reform olmayabileceği kabulü. (Acele yenilik, bir ilerleme 

meşalesi olmak yerine, her şeyi mahveden büyük bir yangına yol açabilir. Toplum elbette 

değiştirilmeli, çünkü sağduyulu değişim bir toplumsal muhafaza aracıdır; fakat, devlet 

adamı hesaplarına sağduyu'yu da dahil etmelidir ve Plato ile Burke'e göre bir devlet 

adamının baş erdemi tedbirliliktir (akt: Kalb, 1997; Argın, 2003: 469-470). 

James Kalb'a göre (1997), Kirk'ün numaralandırdığı bu ilkelerin birincisi, yani 

'aşkın düzen inancı' muhafazakâr zihniyetin temelinde yer alan 'teorik' anlayıştır; diğer 

ilkeler -yani çeşitlilik tutkusu, toplumsal düzen zorunluluğu, özgürlük ile mülkiyet bağı, 

geleneğe bağlılık ve kendisi uğruna gerçekleştirilen değişime güvensizlik ilkeleri- ise 

muhafazakâr zihniyetin 'pratik' ifadeleri olarak görülebilir. Muhafazakârlarla en ilgili 

olan nokta işte bu tarihsel geçmişe yüklenen önemdir. Çünkü daha önce görmüş 

olduğumuz gibi muhafazakârlığın özü geçmişe ve geçmişten kalan kurum ve değerlere 

duyulan derin saygıdır (Argın, 2003: 470). Russell Kirk'ün muhafazakâr zihniyetin altı 

temel özelliğini belirleyen yazımından anlaşılacağı üzere, Ahlakiliğin temel alınması ve 

dinsel öneme sahip değerlerin çiğnenmemesi, Aşırı liberal yaklaşımların kısıtlı insan aklı 

için olumsuz etkilerinin olacağı, mülkiyetin önemi, değişimin süreçlerinin (özellikle 

baskı yoluyla değişmenin) fert bazında kolay olanak kazanmayacağı gibi bir sonucu 

doğurmaktadır. 

Bir doktrin olarak muhafazakârlığı tüm muhafazakâr siyaset felsefecilerinin kabul 

ettiği şekilde tanımlamak oldukça zordur. Bu zorluk kısmen siyasetin temel olarak doktrinleri 

reddetmesinden kaynaklanır. Edmund Burke’den, Roger Scruton’a kadar siyasal 

muhafazakârlığın temelini inşa etmeye çalışanların uzlaştıkları bazı hususlar vardır. Bunlar 



 19

şöyle sıralanabilir: 

1) Dinin önemi. 

2) Reform adına kişilere haksızlık yapılma tehlikesi. 

3) Rütbe ya da görev ayrımlarının gerçekliği ve arzu edilebilirliği. 

4) Özel mülkiyetin dokunulmazlığı. 

5) Toplum bir organizma olarak algılama. 

Geçmişle kurulan sürekli bağ (Zürcher, 2004 : 40 ). Zürcher’in muhafazakarlığın  temel 

tezleri noktasında alıntısında da görüldüğü üzere bilim toplumu olma veya bilim kilisesi olma 

yolundaki aklın karşısında şahsi değerlerin olgunlaşmasına katkı sağlayan toplumsal normların 

korunduğu bir anlayış sergilenmektedir.  

Muhafazakârlık, düne ve geçmişe yüzünü çevirmek yerine dünden kalkarak 

geleceği kurmaya çalışır. Geçmişte takılıp kalmak her türlü ideolojiyi donuklaştıran bir 

etki yarattığından Muhafazakârlık, toptancı değişimlere karşıdır. Topyekün bir sistemin 

değişime uğratması muhafazakârlığın kabul edebileceği bir yaklaşım değildir. Çünkü her 

sistemin içinde sahip olunan kazanımlar vardır. Muhafazakârlık tepeden inmeci ve 

devrimci değişimlere soğuk bakar, var olan toplumsal yapıyı kökünden sarsacak baskıcı 

değişim projelerini kabul etmez (İrem, 2003: 115). Totaliter ve devrimci değişimlere sıcak 

bakmayan Muhafazakarlar ütopik değişim projelerini de kabul etmezler. Kirk, Burke’çü 

gelenek, teamül, süreklilik ve adet ilkelerinin önemini açıklarken, yeryüzünde cennet 

yaratmaya yönelik bütün tasavvurları ve projeleri reddeder (Akdoğan, 2004: 241). 

Muhafazakârlık, toplumsal dönüşümü esas alan yapısıyla aşağıdan yukarıya ve 

doğal süreçler ile değişimi savunur. Yukarıdan aşağıya toplum mühendisliği şeklinde 

metezoru dönüşümlere sıcak bakmaz. Toplumsal dönüşümün toplumsallaştırma misyonu 

yüklenen aile, okul, sivil toplum kuruluşları gibi yapıların eliyle gerçekleşmesi gerekti-

ğine inanan muhafazakârlar, köksüzlüğe ve başkalaşıma karşı çıkarlar (Akdoğan, 2004: 

241). Muhafazakâr düşüncenin değişim karşısındaki temkinli ve eleştirel yaklaşımı dev-

rimle ilişkisi bağlamında aynı holistik (bütüncül) çerçevede anlaşılabilecektir: 

"Muhafazakârlığın değişime ilişkin (bu ihtiyatlı) tutumunun kökleri derindedir. Felsefi 

anlamda Aydınlanma aklının muhafazakarların el üstünde tuttukları geleneksel kurum ve 

değerleri aşındırması, nostaljik geçmişin sıcaklığının giderek yerini soğuk bir dünyaya 

bırakması, değişimin sonuçlarından duyulan kaygıların doğurduğu güvensizlik duygusu... 

Bütün bunlara bir de 1789'daki gibi devrimci kopuşların yaşattığı acılar eklendiğinde, 

muhafazakârlığın değişime ilişkin tutumlarını anlamak mümkündür" (Özipek, 2004a:90). 



 20

Burada dikkatleri çeken bir nokta olarak Özipek’in muhafazakâr düşünürlerin genellikle 

"teorik spekülasyona" sıcak bakmamaları ve yine genellikle tezlerini dile getirirken her-

hangi bir sistemli teori inşa etmeyi amaçlamış olmamalarıdır (Özipek, 2004a: 6). 

Muhafazakârlık penceresinden dünyaya bakanların aydınlanma sonucu ortaya 

çıkan zihinsel dönüşüme kişisel tepkileri olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle 

Aydınlanma aklının her şeyi yeniden kuracağı inancı çerçevesinde kişilere diyet 

ödeterek mevcut kazanım ve eski kültürel bakiyeleri harcaması Aydınlanma ve onun 

türevlerine karşı bir tepkinin adı olarak Muhafazakârlığı siyasi arenaya çıkarmıştır. Bu 

çerçevede Aydınlanmaya ve On sekizinci yüzy ı l ın sonundan itibaren başlayan devrimci 

siyasi dönüşümlere tepki olarak biçimlenen muhafazakârlığın, Batı felsefesi içindeki iki 

farklı düşünce geleneğinde somutlaşan iki ana biçiminden söz etmek mümkündür. 

Bunlardan ilki, Kıta Avrupa'sı, diğeri ise Anglo-Amerikan düşünce geleneğidir. Genel bir 

ayrımla, Fransız Aydınlanmasında ifadesini bulan bütüncü, rasyonalist, devrimci ve 

kolektivist teorilere kaynaklık eden Kıta Avrupa’sı düşünce geleneği içinde yer alan, 

Aydınlanma akımı ürünü olan siyasi teorilere karşı olan, ama rasyonalizm eleştirisi 

dışında, büyük ölçüde aynı bütüncü düşünce stilini taşıyan bir Kıta Avrupa’sı 

muhafazakârlığına karşılık, İskoç Aydınlanmasında ifadesini bulan ampirisist, evrimci ve 

nispeten bireyci bir düşünce geleneği içinde ortaya çıkan ve büyük ölçüde ondan etkilenen 

bir Anglo-Amerikan muhafazakârlığından söz etmek  mümkündür (Özipek, 2004a: 7). 

Aydınlanma çağına koşut olarak Muhafazakârlığın temel sayıltıları içinde 

toplumun oluşumunda önemli katkıları olan sosyolojik kurumların öne çıktığı 

görülmektedir. Tarih, gelenek, aile gibi temel kriterler moderniteyle önemini bir kez daha 

dışa vurmaktadır. 

Muhafazakârlığın modernite ile koşut bir doğuş ve olgunlaşma evresi yaşaması 

muhafazakâr fikriyatın temel yapısal özelliklerini belirleyici bir etmen olmuştur. Muhafazakâr 

fikriyatın; hakikati gelenek-tarih-otorite-aile-cemaat-millet ya da din gibi referans noktalarını 

aslileştirerek kurması süreci muhafazakâr duruşun modernite ile kurduğu diyalogdan derin 

izler taşımaktadır (Türk, 2004: 59).  

Muhafazakâr düşünceye göre toplumun en temel birimi ailedir. Aile sadece küçük 

bir birim olmakla toplumun temelini oluşturmaz; aksine aile üstlendiği birtakım temel 

fonksiyonlarla toplumun temelini oluşturan bir kurumdur. Aile, bireylerini toplumsal 

değerler doğrultusunda yetiştiren bir kurum olmakla birlikte aynı zamanda toplumdaki 

çeşitliliği sağlayan bir kurumdur da. Muhafazakâr demokratlar için aile toplumsal 



 21

çeşitliliğin de kaynağını oluşturur (Çaha, 2004: 77). Muhafazakâr ideolojinin temel 

referans noktası aile olmaktadır. Aile, toplumun mihenk taşı, değişmelere karşı en son 

onay veren kurum olması, neslin ve mevcut kültürün devamını sağlaması ve üyelerinin 

kimlik ve sosyalleşmesini sağlaması onu vazgeçilmez kılmaktadır. Muhafazakârlar, 

Aydınlanma bireyinin karşısına aileyi çıkarmaktadırlar. 

Özipek’in (2004c: 82) ifadesiyle bireyin“kurumsal rehberliği ailedir.” Önemli bir 

muhafazakâr düşünür olan Bonald’a göre toplumun molekülü birey değil ailedir. Onun aile 

üzerindeki düşünceleri ailenin toplumsal düzendeki zorunlu yapısal özerkliğiyle hatta daha da 

önemlisi devletten işlevsel bağımsızlığıyla ilgilidir ( Bottomore & Nisbet , 1990 : 108-109 ).  

Muhafazakâr düşünce açısından diğer önemli bir tez ise gelenektir. Gelenek, 

toplumsal istikrarın sürekliliğini sağlamanın bir aracı olarak önemlidir. Muhafazakâra 

göre, bireye belli bir aidiyet hissi veren, onu köksüzlük duygusunun boşluğuna düşmekten 

koruyan ve kendi kimliğinin bilincine varmasını sağlayan gelenektir. Bundan başka, 

muhafazakâr düşüncede gelenek toplumsal istikrarın da temeli olarak görülür. Yararlılığı 

tecrübeyle kanıtlanmış yerleşik usuller ve pratikler toplumu hem bir arada tutan, hem de 

onun idamesini kolaylaştıran vazgeçilmez dayanaklardır. Gelenek, kişileri ve toplumu 

değişmenin yol açtığı belirsizliğin yarattığı güvensizlik hissinden kurtarır (Erdoğan, 2004b: 

27).  

Gelenek soyut bir kategori değildir; o aile, dini kurumlar, kulüpler, üniversiteler, 

vakıflar vb. sosyal kurum ve topluluklarda ve belli toplumsal ahlak normlarında somutlaşan 

bir gerçeklik alanıdır. Bunlar hem topluma devlet karşısında bir ölçüde özerklik sağlarlar, 

hem de toplumu bir arada tutan normatif temeli oluştururlar (Erdoğan, 2004b: 28). Gerek fert 

bazında gerekse toplumsal kurum bazında her olgunun ve organların kendine has değerleri ve 

kimlikleri onun geleneğini oluşturur. Çünkü gelenek bir misyon görevini üstlenir. Dışarıya 

karşı bir kimliktir. Bakıldığı zaman o bünye ile ilgili temel özelliklerin bilinmesidir. Öyle ki 

dini, sosyal ve kültürel yapıların gelecek kuşaklara aktarımı gelenekler eşliğinde 

sağlanmaktadır. Gelenek bireysel ve kurumsal tecrübenin yıllara dayalı bir sonucudur. Bu 

sonuç kişinin her yeni olguyu geçmişi referans alarak geleceğe emin bakmasına olanak 

tanımaktadır. Erdoğan’ın aktarımıyla muhafazakârların geleneğe bağlılığı bir tür bilgi veya 

bilgelik kaynağı olarak görmesidir: Muhafazakâr açıdan gelenek toplumsal tecrübelerin bir 

muhassalasıdır (Erdoğan, 2004: 5). Çaha’nın deyimiyle Gelenek ve görenekler bir 

toplumun kurucu değerlerini oluştururlar. Toplumun kurucu değeri yukarıda ifade edildiği 

gibi "akıl" değil; "tecrübe"dir. Tecrübe söz konusu olunca bir toplumun kollektif değerleri 



 22

olan gelenek, görenek, örf, âdet, teamül ve alışkanlıkları önem kazanmaya başlar. 

Toplumu var eden değerler bunlardır; bu bakımdan bunların mutlak surette korunması 

gerekir. Toplumun ortak hafızası, kimliği, kişiliği, bilinç arka planı toplumun tecrübe 

yoluyla edinmiş olduğu bu değerlere dayanır (Çaha, 2004: 76). 

Geleneği korunmaya yönelik tepki, muhafazakârlığı dine yaklaştırmaktadır. 

Muhafazakârlığın tüm biçimlerinin üzerinde birleştiği temel bir fikir de toplumu bir 

arada tutan değerlerin vazgeçilmezliğidir. Toplumu bir arada tutan belli inançlar, 

dogmalar, idealler ve bunları taşıyan din vardır. Bu geleneksel kurumlar arasında dinin 

önemli bir yeri vardır. Bununla beraber, muhafazakârlığın din üstündeki vurgusu 

dincilikten farklıdır veya en azından zorunlu olarak dincilik anlamına gelmez (Erdoğan, 

2004b: 28). Dinin muhafazakâr düşünüşteki yeri tipik ve kritiktir: muhafazakârlık, 

vazgeçilmez hazinesi olan dini modern b i r  müdahaleye tâbi tutar, onu dünyevî saiklerle 

yeniden yorumlar, yeniden biçimlendirmek ister. Dini, belki kendisi uğruna olmaktan 

ziyade, toplumun istikrarı ve otorite açısından kaçınılmaz sayar. Dindarlıktan çok, dinin 

ritüellerine, din bağına ehemmiyet verir (Beneton 1991: 110). Din kutsal ve yüce bir güce 

boyun eğmektir. Bu nedenle muhafazakâr eğilimin temel referansını oluşturur. Din, bir 

toplumda bireyleri birbirine bağlayan tek etmen diğer ifadeyle toplumun manevi 

çimentosudur. Hiçbir düşünce ve ideolojinin gerçekleştiremeyeceği etkiyi bireysel ve 

toplumsal baz da din kendi başına gerçekleştirir. Bu anlamda din, muhafazakârların 

ellerinden düşürmeyecekleri demokles’in kılıcı konumundadır. Din olgusunun tesir alanı 

diğer etkenlere nazaran daha fazladır. Din kişiyi ve toplumu etkileme, kontrol etme ve 

yönlendirme etkisine sahiptir.  

Çaha, Muhafazakarların dini önemsemesinin ana nedeni olarak, dinin toplum için 

bir motivasyon kaynağı, bir manevi kaynak ve bir ahlaki kaynak oluşturmasını görür. 

Din, gelenek ve göreneklerin oluşmasında da önemli bir kaynak olarak yerini alır. Din, 

aynı zamanda toplumsal dayanışmayı, birlik ve beraberliği sağlayan manevi bir bağdır 

(Çaha, 2004: 78).  

Muhafazakâr düşünürler arasında din kurumu üzerine en fazla önem verenlerin 

başında Bonald gelmektedir. O, dini, bir toplum ve cemaat biçimi olarak yorumlamaktadır. 

Muhafazakârlar, dinin bireysel ve toplumsal bakımdan önemini de sıkça vurgularlar 

(Bottomore ve Nisbet, 1990:109). Muhafazakârlık için din’in vazgeçilmez olması; onun 

geçmiş ve geleceği birbirine bağlaması, dinde değişimin çok az denecek kadar hatta hiç 

olmaması, ortak hareket etmeyi kolaylaştırması ve var olan kurallara kesin inanç 



 23

gerektirmesidir. Tabi ki bu özellikler birçok iktidar olmak isteyen otoritelerin kullandıkları 

ve vazgeçemedikleri toplumun sacayaklarından en önemlisi olmaktadır. 

Muhafazakâr düşünüşte millet, cemaat'e yüklenen anlam ve önemin bir başka 

anlatışıdır; tıpkı cemaat gibi, aşkın ve kutsal bir tarihsel bağı ve atomizasyona uğrayan top-

lumsal ilişkilere karşı emniyetli bir tutamağı temsil eder. Kaldı ki birçok toplumda milletin 

oluşumu, dinî cemaatin kendini yeniden tanımlamasının bir ürünüdür aynı zamanda. Ayrıca 

millete verilen önem, "birey değil toplum" vurgusunu da simgeler. Devlet, yine toplumun 

istikrarının ve bütünlüğünün teminatı olarak değerlidir ve o da gelenek için bir güvence 

olabilir (Bora,1998: 59). 

Bu çerçevede muhafazakârlık ve tarih ilişkisi noktasında muhafazakârlığın tarihide 

referans aldığı gözlenmektedir. Şöyle ki; tarih, muhafazakârlığın bütün bu değerleri ve 

izlekleri için totolojik bir izah kaynağıdır. Tarihsel geçmiş, dinî ve milliyetçi 

muhafazakârlığın mukaddeslerinin deposu ve iletkenidir (Carl Schmitt, 1991: 91, Aktaran: 

Bora, 1998: 60). Veciz ikrarıyla: "Tarih, devrime uğrayanı restore eden tanrıdır." Tarih de, 

muhafazakârların üzerinde hassasiyetle durdukları konulardandır. Çünkü toplumsal 

hikâyenin sergilendiği, kuşaklara geçmiş ve eski değerlerin en güzel vesikalarla anlatıldığı 

yer tarih sahnesi olmaktadır. Bireylerin kimlik oluşumunda, geleceğin belirsizliğinin 

kırılma noktasının geçmişin şanlı sayfalarında saklı olduğu felsefesi içindeki nesillerin 

oluşumunda tarih muhafazakârlar için vazgeçilmezlerden birisi olmaktadır. Çünkü tarih 

tekerrürden ibarettir anlayışı çerçevesinde toplumsal gelişmeler tarihi sürekliliği 

çerçevesinde yeniden gerçekleşmekte ve geçmişin tecrübesi ile kendini var etmektedir. Bu 

da muhafazakâr bakışın eskiyi muhafaza etmesinde ve yeniye karşı eski mirasını savunma 

bakiyesini kendinde bulmasına olanak tanımaktadır. 

Temel görüşler ışığında muhafazakârlığın temel söyleminin şekillenmesini 

sağlayan Aydınlanmanın gerçekleştirmek istediği liberal bakış tarzı eşitliğe yer vermediği 

gibi toplumda mutlu azınlık ve yoksul çoğunluğun gerçekleşmesine neden olmuştur. 

Muhafazakârların savunduğu görüşler bu noktada önemli temel gereklilikler olarak ortaya 

çıkmaktadır. Özgürlük arttıkça insanlar arası eşitlik bozulmakta, kişiler niteliksiz yığınlar 

içinde sürü kültürüne bağlı kalmaktadır. Aklı her şeyden üstün tutan zihniyet, Kant’ın 12 

akıl kategorisinde olduğu gibi(Olumlu, ayrık, varsayımlı vb.) geçmiş kültürel değerleri 

yok sayan, yeniden düzenleyen ve kültüre radikal değişim gözüyle bakan bir özellikte 

gelişmiştir. Yalnız bu noktada Kant’ın da dediği gibi akıl bir fabrikaya benzer. Ham 



 24

maddesi toplumun yarattığı kültür olması çerçevesinde akıl denen fabrika bu bilgiyi 

işleyerek yeni bir çıktı yeni bir epistem dünyasını oluşturmaktadır. 

Bu sürece bağlı olarak Muhafazakârlık liberalizmin özgürlüğü ile sosyalizmin 

eşitlik inancının bir sentezini oluşturan adaleti ortaya çıkarmak gibi görülebilir. Şöyle ki 

duruma göre özgürlükçü ve eşitlikçi yaklaşarak dengeyi, bütünü koruma fırsatına dayalı 

maddi olanakları geniş kitlelere yayma şeklindeki bir anlayışın tezahürü olarak 

savunulabilir. Ayrıca Muhafazakâr varyasyonlar olarak karşımıza çıkan Burk’e, Maistre 

ve Bonald’ın öncülüğünde muhafazakârlık karşı devrimci bir anlayışa dönüşmüştür. Her 

üç  muhafazakarın öne çıkardığı sonuç yeniden restorasyon sürecini geleneğe, toplumun 

düzen ve otoritesine ve din olgusunun yeniden şekillenerek tarihi miraslara sahip toplum 

yapılanması olarak görülmektedir. 

Beneton’un aktarımıyla Aydınlanmacıların bireysel akıl üzerine kurulu projesinin 

yanılsamaları, modern bireyciliğin hataları ve tehlikeleri üzerine reddiyeleri taşımaktadır 

(Beneton, 1991: 46). Diğer bir aktarımla Beneton’a göre, Muhafazakar düşünce 

epistemolojik düzeyde bireysel bilginin geçmişle pekişen bilgeliği bozduğu, siyasal 

düzlemde aşkın otoriteye dayalı düzen ve iktidar yerine bireysele dayalı liberal bir 

siyaseti öne çıkarttığını, Sosyolojik olarak da toplumun bireyi kültürel miras yoluyla 

şekillendirdiği tezleriyle modernizmin ve Aydınlanmanın karşısında durduğunu 

belirtmektedir (Beneton, 1991: 46-47). 

Sosyolojik bakışla kişi toplum içinde toplumda kişinin içinde şekillenmektedir. Bu 

noktadan hareketle kişi toplumun gelenek, değer ve toplumsal yapısı olmadan var olamaz. 

Ayrıca bireyi olgunlaştıran bu değerleri yok sayıp yeni kurgusal bakışlar üretmek varlığın 

temellerini yok saymak ve bünyeye dışardan yeni bir eklenti yüklemek olarak 

şekillenecektir. Dışardan bünyeye yapılan bu müdahale mevcut yapının içinden olmadığı 

için bütünsel bir görüntü sağlayamayacaktır. Bu süreçte birey de geçmişten koparak, 

idealizmin gölgeli dünyasında kaybolmakla karşı karşıya kalacaktır. Muhafazakârlık işte 

bu noktada geçmiş ve gelecek arasında sıkışıp kalanlar için bir yol, bir çıkış noktası 

olmaktadır. Buda statükoculuk ve değişime karşı oluş olarak netleşmektedir. 

 



 25

 1.4. Muhafazakâr Düşüncenin Öncüleri 

Fransız devrimine karşı olan bir tepkiden doğan muhafazakar geleneğin ilk yazıları, 

görüşleri, temel sayıltıları Aydınlanma aklına karşı tepkinin ürünü olup devrimci 

epistemolojinin önemli eksik kalan yönleri lehine yazılan mücadele metinleri olmuştur. 

Bu konuda ilk ve birçok bakımdan yeni ufuklar açan sima Edmund Burke (1729- 

97)'dir. Burke'nin ölümünü izleyen otuz yıllık süre boyunca tanınmış gelenekçi ve 

muhafazakâr olanlar üzerindeki etkisi çok büyük olmuş ve Batı Avrupa'nın bütün 

ülkelerine ulaşmıştır (Nisbet, 1990: 99). Burke'ün modern siyasal ve toplumsal 

muhafazakârlığın babası olarak görülmesi gerekmektedir. Bu onun, özgürlük değil, yıkıcı ve 

baskıcı mutlak iktidar şeklinde gördüğü bir olay olan Fransız Devrimi’ne ciddi saldırısının 

sonucudur (Nisbet, 1990: 99). 

 Burke, kuşkusuz 'Fransız Devrimi'ne saldırısında yansız ve önyargısız değildi. Olguları 

dile getirirken zaman zaman yanlışlara düşmektedir. Düşüncelerdeki kimi bölümler anlamdan 

çok duygusallığı açığa vurmaktadır. Ama Burke hakkında söylenmesi gereken şudur: Fransız 

Devrimi'nin Burke'ün liberal çağdaşlarınca kesinlikle görülemeyen bir niteliğini ilk o 

hissetmiştir; bu niteliği Jakobenler, düşüncelerin yazılmasından bir yıl sonra bütün dünyaya 

ilân etmişlerdir: "Fransız Devrimi'nin evrensel misyonu," sadece Fransız halkını değil, zamanla 

her yerdeki bütün halkları geçmişin zincirlerinden kurtarma misyonudur. Burke'ün kavramış 

olduğu gibi, Fransız Devrimi’ne tarihteki büyük evrensel dinlerle bir yakınlık sağlayan işte bu 

olguydu. Bana kalırsa, Burke'ü birçok ülkede, Fransa kadar Almanya'da, İngiltere'de, İsviçre'de 

ve İspanya'da da tomurcuklanan bir düşünce manzumesinin atası yapan işte bu olgunun 

algılanmasıydı (Nisbet, 1990: 99). 

Edmund Burke, Aydınlanmanın öne çıkardığı kökten değişimlere karşı içten bir 

tepki göstererek, geçmişin kutsallığını kaybetmenin korkusu içinde temel savlarını ortaya 

koymuştur. Çünkü onun için tarihin mirası toplumun şekillenmesinde, dinin koruyucu 

kollayıcı ve kontrol mekanizmasını yerine getirmesi toplumsal bütünlüğün 

gerçekleşmesinde önemli bir imkânı oluşturmaktadır. Beneton, Burke’nin tarih tarafından 

zorla devreye sokulmasını, bunun nedeni olarak kendisi için yüce olan değerlerin hüküm 

sürdüğü bir dünyanın sonu geldiği sanısına kapılmasına bağlamaktadır (Beneton, 1991: 

11). Burke, bu çırpınma süreci içinde kendisini geleneğin ve tarihin sıcak bakiyesine 

bırakmıştır. Geleceğin ancak geçmişle bağlantılı ilerleyebileceğini öne sürmüştür. 



 26

Edmund Burke, Fransadaki devrim hakkındaki düşünceler adlı eseriyle Fransız 

devrimini bütünüyle mahkûm etmiştir. Burke’ün reflectionsları muhafazakâr düşüncenin 

temel metni (Beneton, 1991: 13) olarak görülmektedir. Fransız ihtilali sonrası yayınlanan 

bu metinler devrimin türevlerine karşı yapılan eleştiriler yumağıdır. Burada Burke, belki 

de kendini üyesi olduğu partinin diğer milletvekillerinden ayırıcı bir tutum içinde 

görmesinden kaynaklanmaktadır. 

Devrim karşıtı yazdığı eserine baktığımız zaman Beneton’un ifadesiyle: Fransa'daki 

Devrim Hakkında Düşünceler, özetlenmesi zor bir eserdir. Sel gibi düzensiz bir kitaptır. Belagati 

ve/veya da retorik stratejisi her zaman için doğru sözcüklerle birleşmez ve hedefi basit bir 

okumaya uygun değildir. Söz konusu olan, Fransız devrimcilerinin öne sürdükleri açık fikirlere 

karşı, şeylerin karmaşıklığını, doğanın engellerini, törelerin yoğunluğunu, geleneğin ağırlığını ve 

bilgeliğini kavramaktır... Bir başka güçlük şurada yatar: Burke, dağınık biçimde devrim'e karşı 

birçok dava açar. Kitabı, devrimci kopuşa yani yurtseverlerin geçmişi tasfiye, "parlak bir gelecek" 

kurma şeklindeki ideolojik özentilerine ve yıkıcı öfkelerine karşı bir iddianamedir. Kitap aynı 

zamanda, İnsan Hakları'nın, dolayısıyla modern siyasal rejimleri (Batı tipi) kuran ilkelerin köklü 

bir eleştirisidir. Ortaya konan farklı mantıkları açıkça çözmeye çalışmadan (bunları çözmek bugün 

de zorluğunu koruyor ve Burke bunu 1790'da yazıyordu) bir yandan terör uygulamasından, öte 

yandan modern bireyciliğin sonuçlarından söz eder (Beneton, 1991: 15) . 

Burke, böylece karşı eyleme geçmiş, değişimin olumsuz getirilerini, Freud’un ifadesiyle, 

toplumun süper egosu olan örf adet, gelenek, töre gibi toplumsal dinamiklerin korunma 

gerekliliğini öne çıkarmıştır. Diğer bir yaklaşımla toplumun bakiyesi olan temel değer ve 

kurumsal unsurların tamamen yok sayılıp kültürel ve toplumsal alt yapısı olmadan salt anlamda 

düşüncede şekillenen akıl faaliyeti muhafazakâr Burke’nin karşı olduğu noktadır. Burke, her şeyi 

sil baştan yapmak yerine mevcudu onarmak veya yenileştirmek temel esası üzerinde durmuştur. 

Burke’de, Fransız Devrimi'ni şaşırtıcı bir olay haline getiren, tarihin zincirini kırma 

iradesi, zamandan kopmak, ülkesini düz beyaz bir kâğıt olarak görme olağanüstü kibirliliği ve 

siyaseti "çıplak akıl"la inşa etmektir. Bu açıdan Fransa tecrübesinin geçmişte bir benzeri yoktur 

(Beneton, 1991: 16) derken Aydınlanmanın tarihe temiz bir sayfa açmasını eleştirir. Çünkü geçmişe 

karşı bu kadar radikal yaklaşılması onu rahatsız etmektedir. Burke,e göre tortulaşma, intikal, 

miras, tarihi bir topluluğun hayatında esas olan unsurlardır. Bunlar insanları atalarına ve 

torunlarına bağlarlar. Toplumsal bağları sıklaştırırlar ve hükümete aile ilişkileri benzerliğini 

kazandırırlar ve nihayet herkese hakları ve yükümlülükleri ile ilgili yüce bir fikir kazandırırlar 

(Beneton, 1991: 18). Böylece Burke, Fransız devrimcilerini harekete geçiren kopuş iradesinde, 



 27

bilgisizliğin ve kendini beğenmişliğin ürünlerini görür. Ancak Burke, onda kendisinde bir tiksinti 

duygusu yaratan bir başka şey de görür. Devrim yalnızca yanlış fikirlerin mantıki çevirisi değildir, 

aynı bünyede faaliyet gösteren basit ve şiddet dolu duyguların patlamasıdır: Uygarlığın mirasının 

tahribi. Kopuş, gerçek bir şeydir, ancak devrimcilerin Öne sürdükleri gibi bir "yenilenme" değildir, 

Burke'ün gözünde alçalmadır (Beneton, 1991: 19). Bu değerlendirmeler çerçevesinde ahlaki olarak 

değer oluşturmak yerine değersizliğin seçilmesi, holistik (bütüncül) yaklaşmak yerine bireysel bakış 

tarzının öne çıkması, Aydınlanma aklını öne çıkaran kişilerde ukala derecesine varan talihsiz beyan 

ve tavırların öne çıkması muhafazakâr tepkilere haklılık payı bırakmıştır. Ulusal beyan verme, 

Liberalizm, Hümanizm fertlerin yeni temel tabuları olması muhafazakârlık adının bir adım öne 

çıkmasını sağladığı görülmektedir. Öyle ki Jean Paul Sartre’nin ‘var oluş özden önce gelir’ savında 

olduğu gibi Aydınlanma sonrası birey kendini nasıl yapmak istiyorsa öyle kendini yapar anlayışı 

hâkim olmuştur. Bu anlayışın sonucunda mantar biter gibi öz kimlikler oluşturma gayreti içinde 

olan şahıslar her köşe başında görülmeye başlamıştır. Bu da çağdaş dünyanın oluştuğu dönemde 

bilimde kendini aydınlatacağı yerde toplumun maddi kültürü bir kenara itilerek manevi kültür daha 

çok öne çıkartılmıştır. 

Burke’nin tabiriyle "Onların özgürlüğü bir tiranlık, bilgileri kendini beğenmiş bir bilgisizlik 

ve insanlıkları vahşi bir hoyratlıktır" (Beneton, 1991: 19). Burke insan hakları noktasında 

‘Toplumu, soyut insandan hareket ederek düşünmek, canlı ve çeşitli bir gerçeğe, mekanik ve 

ilkel bir şemayı uygulamaktır. Gerçekte, insanlar ne özdeş ne de kopuktur. Toplum içinde 

yaşayan insanlar bir mirası devralırlar, daha önceki kuşaklara geleneklerle bağlıdırlar ve 

onlar doğal bir düzenin çeşitli unsurlarıdırlar. İnsanları kendi aralarında birleştiren ve 

farklılaşmalarım sağlayan geleneksel otoritelerdir (Kilise, aile, birlikler, topluluklar). Kurallara 

bağlı ve sağlam töreleri yaratmaya izin veren de şükran, saygı, sadakat duygularına dayanan bu 

otoritelerdir. Bunun tersine, soyut eşitlik sürekliliği, çeşitliliği ve doğal otoriteleri yok eder, 

toplumdaki insanları bu yolla birbirinden ayırır ve yürekten bağların kurulmasına izin vermez. 

Aritmetik ve geometrik anlayış, insanların sevgi duyguları taşıdığını ve bu duyguların, onları 

birbirlerine birleştirmede esas olduğunu bilmezlikten gelir. İnsanların nitelikleri arasındaki 

farklılıkları da bilmezlikten gelir ve sonuçta bireyi, basit, tek başına, ayrı, bir başkasının 

yerine geçebilecek bir jeton haline, bir avuç jetondan biri haline getirir...’ (Beneton, 1991: 21) 

diyerek sofistike yaklaşımını sergilemektedir. Özellikle devrimin yarattığı birey şekli bencil 

T.hobbes’in deyimiyle kendini koruma ve kendini sevme güdüsü içindeki bir ferdin karakter 

özelliğini taşımıştır. Geçmişinden utanma derecesinde kopuk, atalarının değerlerine karşı 

reddiyelerin düzenlendiği, sadece bugünü ve kendini düşünen bir ruh halinin yaşandığı bir çağ… 



 28

Hatta bu çağ ferd bazında ve toplum alanında terör estirircesine kökten hayatın tüm alanlarında 

hissedilmiştir. Pazar ekonomisi, bireysellik, özgürlük adına ne varsa hepsine onay verme A. 

Smith’in deyimiyle ‘bırakınız yapınlar bırakınız geçsinler’ anlayışı gerek gümrük kapılarının 

açılması gerekse akıl kapılarının sonuna kadar hiç kapanmamak üzere açılması ile sonuçlanmıştır. 

Fransız ihtilalinin sonrası beklenen özgürlüklerin gerçekleşmemesi ve güçlü olanın tekrar 

iktidarını tescil ettirmesi ihtilale karşı sempati duyanlarda karşı tepki ve Burke’de görüldüğü gibi 

tiksinti duymalarına sebebiyet vermiştir.  

Vaat edilen Altın Çağ, bir karabasana dönüşmüştü.   Böylece,  karşı-devrimci Fransız 

doktrincileri, Devrim konusundaki uzlaşmaz yadsımayı çok daha elverişli bir fikri ortamda 

geliştirdiler. Fransız karşı-devriminin temel eserleri -Bonald'ın Siyasi ve Dini İktidarın Teorisi 

(1796) ve Maistre'in Fransa Hakkında Düşünceler (1797)- Burke'ün Reflections''ından birkaç yıl  

sonra piyasaya çıktı (Beneton, 1991: 29). 

Muhafazakar anlayışın bir diğer ideologu Joseph de Maistre'i (1753-1821) dir. 1797'de 

İsviçre'de Fransa Hakkında Düşünceleri’ni yayınlattı. Bu eser onu, önce mülteci çevrelerde 

sonra Restorasyon döneminde Paris'te ün sahibi yaptı ve onun temel eseri olarak kaldı (Beneton, 

1991: 31). 

Maistre, devrimle ilahlar arasında bir bağlantı kurarak görüşlerini açıklamaya başlamıştır. 

Devrim, gizemi içinde bile, bir başka iradenin, ilahi iradenin söz konusu olduğunu anımsatır. 

"Başka hiçbir insani olayda, ilahi güçler kendilerini, bu kadar açık göstermediler." (Beneton, 1991: 

31)diyerek sanki ilahların yeryüzündeki iktidarlarının sözcüsü gibi devrim ilah bağlantısını 

kurmuştur. Diğer bir bakışla Din olgusunun ortaçağda görüldüğü gibi bu dönemde de kendinin 

önemini kavratacağı inancını taşıdığı söylenebilir. 

Maistre'in perspektifi Burke'ün perspektifi ile karışmamaktadır. Considerations'un 

(Düşünceler) yazarına göre, Avrupa'nın yaşadığı dram, Fransa'daki Devrim'den çok, Devrim 

halindeki Fransa'dır. Önemli olan, "Devrim"in şeytanlıklarını gözetmeyi bilen ve bunu sürdürecek 

olan ilahların nezaret ettiği selametidir. Bu ilahlar teması, Considârations'un Düşünceler temel 

temasıdır. Her şeyden önce Maistre'in temasıdır. Orkestra şefi gibi görkemli biçimde yönettiği için, 

ününü sağlayan temadır (Beneton, 1991:  32). Bu anlayış her ne kadar muhafazakâr bir çıkış olsa da 

gerek muhafazakâr dünyada gerekse kilisenin temel bağlıları tarafından hafif düşünceler olarak 

görülmeye layıktır. Çünkü Maistre,  Burke’de olduğu gibi pratiğe de aktarılan bir anlayış 

sunamamıştır. Şöyle ki ilahi kaynaklar zaten metafizik kaynaklardır. Modern dünyada yaşayan ve 

devrim peşinde hareket eden dünyanın önüne görünmeyen soyut aşkınlıklarla birlikte iktidar 



 29

mücadelesine devam istendiğinde iletişim kopmaya mahkumdur. Nitekim Maistre, Burke ve Bonald 

kadar etkili olmamıştır. Lakin muhafazakârlığın öncüleri arasındadır. 

Maistre, Düşünceler'de ve öteki eserlerinde, Burke'ünküne çok benzeyen ve bu haliyle onun 

bağımsız olan modern rasyonalizmin eleştirisini geliştirir, Bu eleştiri esas olarak aşağıdaki 

önermelere indirgenir: a) Genel olarak insan hakları'ndan ya da halkın haklarından söz etmenin 

hiçbir anlamı yoktur; b) Etkili, iyi hiçbir anayasa, düşünüp taşınmanın ürünü değildir; c) 

"Filozofların" Rasyonalizmi de bir başka açıdan bozulmuştur, O, toplumsal düzenin 

yıkıcısıdır (Beneton, 1991: 34). Bütün bu önermeler ışığında Maistre’nin ilahi irade çerçevesinde 

konuya baktığını ve dinin çerçevesinde hayatı ve siyaseti şekillendirmesi gerektiğini 

savunmaktadır. Maistre bu konu da şu tespitini vermektedir: En kalıcı insani şeyler kurumlar, 

bayramlar, dinler hep dinsel bir köken taşırlar. Doğru ya da yanlış, yalnızca din kurabilir. Katolik 

kilisesi, Avrupa uygarlığının ana kalıbıdır, bu nedenle Katolikliği yeniden Avrupa'nın sivil dini 

haline getirmek gerekir (Beneton, 1991: 37). 

Maistre de karşımıza çıkan sonuç daha çok muhafazakârlığın din tandansı içinde 

değerlendirildiğidir. Konuya ruhsal ve içkinlik düzleminde yaklaşıldığı görülmektedir. Eylemsel ve 

değişimsel bakış yoktur. Yeni karşı teori oluşturmak sadece din ve soyut düzlemde şekillendiği için 

pek parlak bir fikirler zinciri olarak karşılanmamıştır. Zaten aydınlanmacıların tamamen karşı 

oldukları bir konu hakkında –din konusu- aklı bırakıp soyuta yönelmek,otoriteyi dine dayandırmak 

hem karşı devrimcilerin hem de modernistlerin pek olumlu yaklaşmadıkları bir alan olarak 

muhafazakarlığın tarihsel sayfalarında yerini almıştır. 

Maistre için söylenebilecek son nokta olarak Burke ve Bonald gibi siyasi bir geçmiş ve 

kariyeri olmaması çerçevesinde görüşlerinin siyasi bir kimlik olarak kendini var etmediğidir. Öyle 

ki kendisinin memur bir tabakadan gelmesi, kanı ve tutumların şekillenmesinde toplumsal 

değerlerin önemli katkılarının varlığını, lakin siyasi anlamda ise politik süreçlerin olmadığıdır. 

Kesin, katı ve yıldırım etkisi yapan görüşler taşımaktadır. Diğer muhafazakârlar gibi siyasi ve 

politik yaklaşımları kullanmadığı muhakkaktır. 

Muhafazakârlığın Avrupa kıtasındaki önemli temsilcilerinden sonuncusu ise Fransa'dan 

Louis de Bonald’dır. 1791'de Devrim'e karşı önce kılıcıyla sonra kalemiyle savaşmak için 

göçetti. 1796'da, birçok eseri arasında temel eseri olma özelliğini sürdüren Theorie du 

Pouvoir Politique et Religieux'yü (Siyasal ve Dini İktidarın Teorisi) yazdı. Milletvekilliği, 

sonra da Restorasyon'da yüce meclis üyeliği yapan Bonald, ultra hareketin başlıca 

doktrincisi oldu (Beneton, 1991: 38). Bu noktada politik eğilimlerin ve geniş halk kitlelerini 

kucaklayan bir anlayışın tezahürünü sergilemektedir. Diğer bir ifadeyle, İnsan top-



 30

lumlarının doğasının yönettiği ve evrensel geçerliliği olan ilkeler öne sürmüştür. Bir başka 

deyişle "bir Tanrı, insan ve toplum bilimi" (Beneton, 1991: 38)  inşa eder. Böylece Fransa’da 

muhafazakar bakışın temellerini atmıştır.  

Bonald hem Devrim'in yanlış fikirlerin ürünü, hem de fiili bir ders olduğunu 

söyler. Katolik tepkiyle uyum içindeki Bonald -ateşli bir Katolikti- bu korkunç pratik derste 

zorunlu ve Tanrısal bir yaptırım görür. "Fransız Devrimi, diye yazmıştı ünlü bir deyişinde, 

İnsan Haklan Bildirisi ile başladı; ancak Tanrı'nın Hakları Bildirisi ile son bulacaktır." Bu-

nunla birlikte dolaysız ilahi bir müdahaleden çok, insan toplumlarının yaşamlarını ilahi 

akla uygun olarak düzenleyen ve belirleyen, deyim yerinde ise içsel yasaların intikamını 

düşünür. Devrim'in sefaleti bu kuralların yanlış ilkeler imparatorluğu altında ihlalinin 

bedelidir (Beneton, 1991: 39).  Bonald’ın, Katolik eğilim içinde olması çerçevesinde uç 

fikirler, mutlaka soyut bir kavramdan yola çıktığını belirtmektedir. Bunlar Platonda ‘idea’, 

Hegel’de ‘Geist’, Farabi’de ise‘Bir’ dir. Bütün varlıklar bunların bir ışıması, yansıması 

olarak kabul görür. Bu kavramların açılımı olan özgürlük, doğa, akıl sınırsız olan yukarda ki 

kavramların sınırlı türevleri olmaktadır. Bu devrimsel terminolojiyi kullanan her fert bir gün 

mutlak’ın hükmünü yeniden kabul etmek zorunda kalacaktır. 

Bonald, bu noktada, Tanrıtanımazlık, maddenin sonsuzluğu, keyfi anlaşma olarak 

dil teorisinin öne çıktığını belirtir. Tanrıtanımazlık, yüce iktidarı insanların içinde bile 

insanların üzerine yerleştirmeye götürür, uzlaşımsal dil teorisi insanı kendi yaratıcısı 

yapar, her halükârda "filozoflar" insanın ve doğanın Tanrı'dan bağımsız olduğunu öne 

sürerler. Saçma sapan bir kibirlilikle insanı dünyanın düzeninden ve Yaratıcısından ko-

parırlar. Bonald bu düşünceyi, bir sapkınlık olarak nitelemeye pek de uzak değildir, ve 

bunu Protestan sapkınlığına bağlar (Beneton, 1991: 40).  

Öteki karşı-devrimci düşünürler gibi Bonald da, demokrasiyi otoriteyi sağlamaya 

uygun olmayan, despotizme yol açmaya elverişli bir rejim olarak görür. Demokrasi otorite 

ile bağdaşmaz, çünkü otorite aşağıdan gelemez. Demokrasi eşitliği içerir, oysa eşitlik 

yönetme hakkını dışlar. Bir halk meclisine itaat etmek, eşitimiz -sayı üstünlüğü ya-

ratmaz- olan bu nedenle bizim itaatimize hiçbir şekilde hakları olmayan özel kişilere 

itaat etmektir(Beneton, 1991: 40).  Bu gerçekler ışığında Bonald Aydınlanma aklının öne 

çıkardığı temel insan hak ve hürriyetlerine bağlı demokratik birey ve toplum modelinin 

karşısında durmaktadır. Geleneksel değerleri taşıyan aklın öne çıktığı toplum modeli 

Bonald’ın idealindeki tasarımıdır. Hatta geleneksel otoriteyi savunan bir tarz görülmektedir. 

Katolik inançlardaki tutucu eğilim bilindiği üzere kişiyi kıpırdatmayacak düzeyde 



 31

şekillenmektedir. Bunun sonucu olarak Bonald’ın da yazılarına yansıyan tarzıyla değişim, 

özgürlük, reform sürecine karşı oluş mutlaka kaçınılmaz olmaktadır. Bonald’ın 

demokrasiden duyduğu diğer bir kaygı olarak ise demokratik oligarşiyi ortaya çıkartacak 

zümrelerin zamanla toplum içinde filizleniyor olmasıdır. 

Bonald, ana tezlerini ‘dil teorisi’ ile desteklemeye çalışır. Bu teorisinin özünde:Dil 

gerçekte bir bilgidir, düşüncenin ifadesidir. Sözcük yapay bir işaret değildir, düşüncenin 

ifadesidir. Bunun sonucu olarak insandaki dil yeteneği ya da esini bir işaretler 

sisteminin değil, bir düşünce sisteminin, yani insanın zorunlu gerçekler sisteminin 

yeteneğidir. İnsanlığın dili ya da dilleri insan toplumlarının geleneksel inançlarının 

izlerini koruduğu (az ya da çok açık ya da az ya da çok belirsiz) ilkel bir esini ifade 

ederler. İnsan türünün akımın içeriğini şekillendiren işte bu esindir. Toplum "toplumsal 

düzenin temel gerçeklerinin deposunun" koruyucusudur. Toplum bunların dil aracılığı ile 

kuşaktan kuşağa geçmelerini sağlar. Akıl tümüyle toplumsaldır (Beneton, 1991: 41).  

Analitik felsefecilerin dil çözümlemesi yaparak, ortaya çıkan eserlerin dil yapısının o eserin 

etkili ve verimliliğini ortaya çıkardığı görüşleriyle Bonald’ın görüşü örtüşmektedir. Dil 

sayesindedir ki aile, kültür, eğitim, siyaset gibi kurumlar kendi mantalitelerini geniş 

kitlelere duyurma imkânını bulmaktadırlar. Dil geniş bir kültürün sembolüdür. Bu nedenle 

geleneksel kültür ve değerlerden bağımsız oluşturulan yeni bir dil mutlaka kumdan kaleler 

gibi yıkılmakla karşı karşıya kalacaktır. Var olan dil yapısı yerine oluşturulmak istenen 

Aydınlanma dili ve argümanları sınırlı ve kısır kalmaya mahkum olduğu görülmüştür. 

‘Akıl tümüyle toplumsaldır’ derken aklın bakiyesinin toplumsal dinamikler eşliğinde gelişip 

şekillendiğini vurgulamaktadır. Temelde bireyin çocukluk, gençlik, yetişkinlik dönemlerine etki 

eden onun fikir dünyasını zenginleştiren toplumsal yapı ve sosyolizasyon ajanlarıdır. Bu sosyalize 

araçları, din, bayram, aile, töre ve toplum miti denilen sosyal yapı unsurlarıdır. Fikriyatın oluşumu 

topluma bağlıdır. Her felsefi çığır ve açılım içinde bulunduğu çağın koşullarını taşır. Su içinde 

bulunduğu kabın rengini alır. Dolayısıyla toplumsuz bir fikir olamayacağı gibi filizlenecek bir 

toprak bulamaz. Her üç muhafazakar eğilim (Burke, Maistre ve Bonald) içinde yaşadığı çağın 

değerlerinden filizlenmiş, yine onu koruma ve kollama vazifesini üstlenmişlerdir. Genç neslin 

yetişmesi ve Aydınlanma sonrası toplumsal yaşam ve kültürel düzlemde yozlaşmanın önünde kale 

gibi durmak için toplumsal bakiyelere dayanmışlardır. Bunlar; tarihi miras, Toplumun dili, Dini 

kurumlar, sosyal yapı unsurları, cemaat ilişkileri ve kültür olarak şekillenmiştir. Kuşku duydukları 

şeyler ise, büyük kent yaşamı, liberalizm, sanayileşmenin olumsuz getirileri, aşırı bencillik ve 

Aydınlanmanın kalıcı hale getirdiği aklı her şeyden üstün tutup ukalaca etrafa yayma isteği 

olmuştur. Muhafazakar bakışın temellerini oluşturanların karşı oldukları bir diğer nokta insanlığın 



 32

önüne liberal bakışın ve pragmatik yaklaşımın sunulması olmuştur. Piyasa ekonomisi içinde daha 

fazla kazanç elde etme adına bireyselleşmiş toplumun egoist bir tüketim toplumu haline 

dönüştürülmesi eleştirilerden bir başkasıdır. Bu amaca hizmet adına Hıristiyan değerlerinin 

yozlaştırılması, toplumsal bütünlüğün yok edilerek sosyal çözülmelere neden olan sanayi çağının 

getirilerine yönelik karşı oluşun mimarları olmuşlardır. Birincil, yakın, yüz yüze ilişkilerin 

oluşturduğu samimi, içten bağlı toplum yerine ikincil resmi çıkara dayalı siyasi ve ekonomik 

anlayışların olması muhafazakâr tutumların daha da kuvvetlenerek gelişmesine neden olmuştur. 

Muhafazakarlar ekonomik sistem gereği para politikalarının kişiyi bencil ve pragmatik yaptığını 

eski alışılmış ilişkilerin üzerine karabasan gibi örttüğünü savunarak hemen eski yapılara ve kırsal 

topluma dönüşmenin bireyi ve toplumu daha rahat ettireceği görüşünü temellendirmektedirler.  

 

 

 

              

 

 

 

 

 



 33

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK MUHAFAZAKÂRLIĞI 

  2.1. Türk Düşüncesinde Muhafazakârlık 

Muhafazakârlığın Türkiye’deki yol haritasını çizmeden önce Türk toplum yapısının 

ana karakterinde batıdaki şekliyle kendiliğinden reform üretmek ve bunu devrimle 

tescillendirmek gibi toplumsal hareketlilikler söz konusu değildir. Çünkü buna Türk toplum 

yapısının cemaatçi ve geleneksel yapısının etkisi muhakkaktır. Organik dayanışmanın, 

mekanik dayanışmanın önünde olması toplumsal tabakalar arasında kutuplaşma ve 

kamplaşmaların olmamasına olanak tanımıştır. Batı tipi heterojen bir toplum yerine 

homojen özellik düzleminde, sosyal sınıfların olmasına rağmen kalın çizgilerle hatlarının 

belirlenmediği, idealde dini açılımlar çerçevesinde ümmetçi bir tarzın görüldüğü toplumsal 

tabakalaşma söz konusudur. Bu özelliğe bağlı olarak Türk düşüncesinde muhafazakârlık, 

Türkiye’nin kendine has bir Muhafazakârlık anlayışı içinde doğup gelişmiştir.  

Türk muhafazakârlık tarihinin muhafazakârlık kavramının doğal bir sonucu olarak 

Osmanlı Türk modernleşmesinin tarihiyle beraber ele alınması kaçınılmaz gözükmektedir. Bu 

noktada Osmanlı/Türk modernleşmesinin özgün yapısının, Osmanlı/Türk muhafazakârlığının 

özgün çerçevesini de oluşturduğunu söylemek mümkündür (Bora&Onaran, 2003: 236). 

Meşrutiyet ve Tanzimat dönemleri itibariyle toplumdaki modernleşme ve batılı gibi olma 

ülküsü özellikle aydın kesim içinde edebi eserlere yansıması sonucu toplumda modernleşme 

sendromlarının doğmasına neden olmuştur. Özellikle Belge’nin şu sözleri bunun ifadesidir: " 

Geçmiş, Osmanlı zihninde, hayatın tamamını düzenleyen model olagelmiştir. 18. yüzyılda,  

Karlofça sonrasının koşullarında Osmanlı devlet adamları "değişim’in zorunlu olduğunu 

kavramışlardı. Ama bu değişimin yönü hâlâ önemliydi: "Geçmiş"e doğru mu, "gelecek"e doğru 

mu? (Belge, 2003: 93). " 19. yüzyıl itibariyle Osmanlının siyasi süreçte kaybettiği savaşlar 

sonucu Osmanlı padişahı 2. Mahmut’un Osmanlı ayanlarıyla imzaladığı Senedi ittifak ile siyasi 

yetkilerine sınır koyuldu. Bunun akabinde Kırım savaşından sonra batılıların Osmanlının iç 

işlerine karışmalarını engellemek için Islahat fermanı ve Tanzimat Fermanı peşi sıra gelmek 

zorunda kaldı. Aynı süreçte batı dünyası teknolojik ve bilimsel gelişmelere doğru açık sularda 

ilerlemeye başladıkları görülmektedir. Bu da Osmanlı siyasi, askeri ve toplumsal değişimin 

ayak seslerinin duyulmasına neden olmuştur. Bu durumu Belge şu cümlesiyle açık ifade 

etmektedir: "Tanzimat, II. Mahmut'un geri dönülmez biçimde verdiği temel kararı ("Batı'ya 

benzemek üzere değişeceğiz") devam ettirmiştir. Bu bakımdan asıl dönüm noktasını II. 



 34

Mahmut temsil eder. Ama bu yüzyılda da Osmanlı toplumu, bundan yüz küsur yıl önce Büyük 

Petro'nun gösterdiği kararlılığı, enerjiyi ve çabukluğu gösteremedi. "Değişelim," kararını, 

"nerede?" "ne kadar?" "nasıl?" gibi bir dizi soru izledi (Belge, 2003: 97). "  

Tanzimat döneminin aydın profilinde de değişimin nasıl olacağı noktasında kafalarında 

proje olarak batı tipi bir prototip çizmişlerdir. Batı onlara göre temel bir kurtarıcı gibi 

algılanmıştır. Bu yanılgı değişimin felsefi boyutu yerine eylemsel boyutunun görülmesine 

neden olmuştur. Bu eylemsel tavır öyle şiddetli kültürel dejenerasyona sahip olmuştur ki 

Belgenin ifadesiyle kültürel bir travma yaratmıştır: Kaldı ki, edebiyatta ancak Abdülhamit 

çağında biçimlenmeye başlayan, "Tanzimat tepkisi"ne baktığımızda, Ahmet Mithat veya Recai 

zade gibi yazarların romanlarındaki abartılı batı taklitçisi züppeleri görüyor ve ılımlı dönüşüm 

programının bile yeterince travma yarattığını anlıyoruz (Belge, 2003: 98). Bu gerçekleştirilmek 

istenen modernleşme ülküsü her ne kadar Osmanlı imparatorluğuna geçicide olsa varlığını 

idame noktasında zaman kazandırmıştır. Lakin Belge’nin: Osmanlı devletinin, "kendinden 

başka türlü olmak" biçiminde de tanımlayabileceğimiz "Batılılaşma" girişimi bir anlamda 

sonucuna ulaşmış ve dolayısıyla Osmanlı'yı bitirmişti (Belge, 2003: 98) görüşü konuya son 

noktayı koyan ifadelerden birisi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Gerek Osmanlı son asrında, gerekse Cumhuriyet döneminde yaşanan değişme 

sürecinde iki dinamik unsurun etkili olduğu söylenebilir. Bunlar "dinci muhafazakârlar" ile 

"yenilikçi-laiklik" gruplardı. Türkiye'nin değişme tarihi bu iki grubun aktif rol oynadıkları 

eski ile yeninin mücadelesi şeklinde ortaya çıkmıştır (Karpat, Aktaran: Dursun, 2004: 186). 

Çiğdem’in ifadesiyle, Muhafazakârlığın modernite ile kurduğu bu gerilimli diyalog 

Türk muhafazakâr düşüncesinin anatomisine ilişkin yapılacak herhangi bir analiz için de en 

elverişli vasatı teşkil etmektedir. Bu noktadan hareketle Türk muhafazakârlığının Türk 

modernleşme süreci içerisindeki tekâmülünde "kritik an"ın Cumhuriyet İnkılâbı olduğunu 

tespit etmek gerekecektir (Çiğdem, 2003: 16). Batıdaki gerçekleşmesine koşut olarak Türk 

düşünce dünyasında muhafazakâr eğilim de devrimsel değişimlere karşı kültürel ve tarihi 

bazda kendilik olma adına değişime ayak diremenin adı olmuştur. Bu bağlamda 

Muhafazakârlığın Türkiye özelinde batı dışı farklı bir söylemle doğduğu da dikkatlerden 

kaçmamaktadır. Şöyle ki Türk Muhafazakarlığının mihenk noktası Fransız devrimine bağlı, 

akıl perspektifinde pragmatik olarak dine, geleneklere ve mevcut kurumlara saldırısı 

çerçevesinde bir korunma felsefesi olmak yerine kültürel bir reform, geçmişin 

güzelliklerinin yeniden kurgulanması ve pratiğe aktarılması süreci olarak şekillenmesidir. 

Bu husus Çiğdem’in de vurguladığı üzere Türk muhafazakârlığının en belirleyici 



 35

özelliklerinden birisine işaret eder: 'Türk Muhafazakârlığı, oluşum dönemindeki politik 

iktidarsızlığının açtığı boşluğu, daha sonraki dönemlerde kültürel bir saldırganlıkla 

doldurmaya çalışmıştır (Türk, 2004: 60). Kültürel bazda konuya yaklaşan muhafazakâr 

bakış eylemsel bir perspektif yerine fikri düzeyde konuya yaklaşmıştır. Özellikle 

cumhuriyet kurucularının geçmişi tamamen yok edercesine toplumu köksüzleştirecek, 

geçmişin bütün kurumlarını top yekun silecek devrimsel faaliyetlerinde mazinin ve 

geçmişin öneminin kanıksanamaz derecede fazla olduğunu kabul etmektedirler. Dönem 

koşullarına bağlı olarak, Osmanlı mirasıyla bulunan bağların koparılarak zihniyette radikal bir 

dönüşüm sağlamayı yeni bir "millî kimlik" inşasının tek yolu olarak gören anlayışın ve bunun 

için hilafet, tekkeler, medreseler, vakıflar gibi temel kurumlar ya ortadan kaldırılması, yahut 

fonksiyonlarını icra edemez hale getirilmesi (Ayvazoğlu, 2003: 509) muhafazakar 

çırpınışların ilk adımları olarak görülmektedir. Ortaya çıkan sonuç olarak kutuplar arası 

çatışmayı seçmek yerine, dengeli, birbirini tamamlayan bir çıkış yolunun seçilmiş olmasıdır. 

Öyle ki Muhafazakarlık sürecinde, geleneksel yapının, modern yapılarla bütünleşmesi 

amaçlanmıştır.  

Cumhuriyetin halka uzak, fazla seküler ve batılı bürokrat yöneticilerine karşı duyulan 

tepkinin bir ürünüdür. Ama sonuç olarak, bu denk düşme üzerinden, bu bakıştan beslenen 

muhafazakâr sağ söylemin önerisi; tepki duyulan yeni düzen, hiyerarşi ve seçkinlere karşı, 

eskilerini savunmak, onlara müracaat etmek olmuştur. Cumhuriyet koşullarında, 

muhafazakârlık, kısaca, yeni rejime tepkiyi, yeni yöneticilerin kültürel yabancılığına itiraz ve 

parlak geçmişe nostalji dolayımı ile sınırlamış, radikal devrime tepkiyi, onun millileşmesi ve 

halka mal olması çabasına tercüme etmiştir (Mert, 2002: 75). Cumhuriyet dönemi itibariyle 

gözlemlenen merkez çevre ilişkisi içinde şekillenen merkezi otoritenin bütün dayatmalarına 

karşı kendi fikirlerinin alındığı, değerlerine ve ülkülerine bağlı alışılmış ve bildik toplumsal 

ve sosyoekonomik yapının kendini var etme mücadelesi olmuştur. “Nitekim Türk 

Muhafazakârlığı, Osmanlı mirasına (özellikle dinin yeri ve işlevi konusunda) sahip çıkmada 

isteksiz görünmesi; Kemalizm'i (içeriğini kendisinin oluşturması koşuluyla) sahiplenmesi; 

devrime ve inkılaplara karşı geliştirdiği olumlu tavrı; ve kurulan yeni toplumda, toplumun 

şekillenmesinde (toplum mühendisliğinde) almak istediği rol, ve benzeri konulardaki tutumu 

dolayısıyla klasik muhafazakârlıktan farklı bir yerde durmakta ve kendine özgü yapısını 

ortaya koymaktadır” (Karadeniz, 2002: 89). Dolayısıyla Türk muhafazakarlığının, esas olarak 

kültürel bir muhafazakarlık olduğunu ve bu nedenle toplumsal ve siyasal kategorileri, kültürel 

kategorilere dönüştürdüğünü ve kendisini böylece kültürel alanda temellendirdiğini 



 36

söyleyebiliriz (Çiğdem, 2003: 18-19). Toplumsal yapımız itibariyle geçmişi dünya tarihinin 

parlak tarihsel olaylarıyla dolu bir çizgide ilerken, bir anda sıfır noktasından başlamaya karşı 

oluşun hikayesi olmak muhafazakarlığın ana sistematiğini oluşturmaktadır. Muhafazakârlığın 

kültürel boyutta temellenmesinde geçmişe ve tarihe değer vermenin çok önemli olduğu bir 

gerçektir. Muhafazakârlığın özünde zengin bir tarihi birikime sahip olan ülkemizin milli 

kültürlerin yerini almaya çalışan modernizm ve teknoloji kültürünün yerine klasik geleneksel 

yapının devamı amacı yatmaktadır. Diğer bir ifadeyle kültürel zenginliğimize dayalı, temel 

değerlerimizi koruyarak var olmanın adıdır. 

Muhafazakar düşüncenin 1950’li yıllardaki şekillenmesi noktasında Okutan, Türk 

Muhafazakâr teorinin üzerinde durduğu, "din" ve "ilerleme" konuları (Okutan, 2004: 35-36) 

nın olduğunu belirtmiştir. Döneme bir diğer bakış tarzı ise, Ellili yıllarda gelişen Muhafazakâr 

düşünce ve siyasal söylemlerin temelinde Cumhuriyet Devriminin revizyonu vardı, ama 

muhafazakâr düşünürler bu revizyonu, kuşkusuz sadece bir geçmiş muhasebesi yapma dürtüsü 

ile harekete geçerek yapıyor değillerdi.  Cumhuriyete karşı tepkiler toplumsal ve siyasal 

hayatın istikrara kavuşmasının önünde engel oluşturuyordu ve bu konunun, düzenin ve 

devlete itaatin altının çizilerek halledilmesi önemliydi. Ancak, diğer taraftan, o yıllarda, 

Muhafazakâr düşünürleri harekete geçiren, diğer bir deyişle, Muhafazakâr refleksleri 

kışkırtan, başka bir etken gündeme geliyordu; sol düşüncelerin fikir hayatında boy göstermesi 

(Mert, 2002: 75). Bu meyanda Muhafazakâr yaklaşım, gerek cumhuriyet kurucularının 

gerekse sol eğilimli düşüncelerin gerçekleştirmek istediği ortak noktalara karşı duruş 

sergilemektedirler. Bu çıkış iki koldan olmaktadır. Bunlar din ve milliyetçi eğilimdir. 

Özellikle din çerçevesinde öne çıkmaları, Batı Avrupa muhafazakâr anlayışındaki Edmund 

Burke ve Bonald’ın muhafazakâr anlayışıyla uyuşmaktadır. 

Dolayısıyla 1950'lerin muhafazakârları, hem siyasal hem de toplumsal bir tabanın 

üzerinde fikir üretmede zorlanmadılar. Türk muhafazakârlığı 1950'lerde en saf dönemini 

yaşadı. Daha doğrusu, Milliyetçi Muhafazakâr düşünce çizgisinde muhafazakârlığın hâkim 

olduğu neredeyse tek dönem1950–1960 arasıydı. İlerleyen yıllarda söz konusu çizginin 

hâkim belirleyicisi, 1960'lar da Milliyetçilik, 1970'lerde de İslamcılık olacaktı. 1980'den 

sonra ise Türk muhafazakârlığı, daha çok siyasal bir eklemlenme yaşayarak "Muhafazakâr 

Demokratlık" da vücut bulacaktır (Okutan, 2004: 35- 36). Sonuç olarak Türk düşüncesinde 

muhafazakâr tutum, insanın gönlünde devamlı geçmişin diriliğini korumak ve bunu da değişik 

ideolojik söylemlerle dile getirmek olmaktadır. Bu esas çerçevesinde çoraklaşan, verimsizleşen, 



 37

duygu, düşünce ve dimağlara bir bahar yağmuru gibi hayat verme felsefesini siyasi, kültürel, dini 

ve toplumsal bazda dile getirmek ve savaşını vermek temel hedef olmaktadır. 

Muhafazakar düşüncenin cemaat ya da ulusa ilişkin olarak merkeze oturttuğu "ken-

dilik algısı", büyük ölçüde geç modernleşme deneyiminin ellerinde şekillenen Türk 

muhafazakarlığının kültürel vurguları merkeze alarak sorunsallaştırdığı önemli mesele ol-

muştur. İsmail Hakkı Baltacıoğlu’ndan  Peyami Safa’ya, Remzi Oğuz’dan Ali Fuat Başgil’e, 

Hamdullah Suphi Tanrıöver’den Nurettin Topçu ya uzanan bir çizgide kim olduğumuza ve 

kim olarak kalmamız gerektiğine ilişkin olarak yürütülen tartışmalarda Doğu-Batı, kendi 

olmak, mazi ve gelenek üzerine söyledikleriyle farklı bir yerde duran ve "kendine has" bir 

mahiyet arz eden "huzur üslubu" özellikle dikkat çekmektedir. Bu üslubun yaratıcılarından 

Yahya Kemal ve onun takipçisi Ahmet Hamdi Tanpınar Türk muhafazakârlığının öznel 

tarihinde mutlaka zikredilmesi gereken iki büyük isim olarak durmaktadırlar (Türk, 2004: 

60). Her iki şair de Türk Muhafazakârlığında yeni bir jargonun temsilciliğini yapmışlardır. 

Buradan şu sonuca ulaşmak mümkündür. Türk düşüncesinde muhafazakârlık çağın 

koşullarına ve gereklerine uyum içinde geçmişin kültürel mirasına sahip olmaktır. Atayın şu 

sözü/görüşü konuyu netleştirmesi bakımından önemlidir: "Dolayısıyla da Türkiye'nin 

toplumsal, siyasal ve kültürel ikliminde doğuş bulmuş haliyle gelenekçi muhafazakârlık, 

"gelenekçilik" olmaktan öte, İrem'in isabetli tabiriyle, bir "karşı-gelenekçilik"tir (Atay, 2003: 

166). " Türk Muhafazakârlığının gerçekleştirmek istediği husus olarak şu notu düşmek 

yerinde olacaktır: Gelenekçi muhafazakârların amacı, bugün içinde geçmişi ihya etmekten 

ziyade geçmişin (mazinin) katkısıyla bugünü ve geleceği inşa etmek, yaratmak olduğu 

gözlenmektedir. Türk düşüncesinde muhafazakârlığın ortaya çıkışında etkili olan gelenekle 

birlikte bir diğer kavram tarihi mirastır. Kültürel miras, toplumun muhteşemliğini, 

kalıcılığını, otoritesini ve gücünü ifade eder. 

 Kültürel muhafazakârlar ise yüzyılların birikimi olarak beliren toplumsal değerlerin sü-

rekliliği üzerinde durur. Bunlar, örneğin, dinin toplumsal yaşam üzerindeki önemine vurgu 

yapar; bunun yanında toplumun geleneksel kültürüne ait değerlerin korunmasını savunurlar 

(Beriş, 2004: 51). Toplumun kitabi bilgilerini oluşturan değerlerin, normların ve kültürün; 

kişilerin sosyalleşmesinde etkili olduğu öne çıkmaktadır. Bu meyanda nasıl kitapsız 

yaşamak kör, sağır ve dilsiz yaşamak ise geleneksiz, dinsiz ve toplumsal değerlerden uzak 

yaşamak kökü olmayan bir yaşam olacaktır.  



 38

 2.2. Türk Muhafazakarlığının Temelleri ve Söylem 

Modern Türkiye’nin kurulması öncesi Osmanlının son dönemleri içinde gelişen batılı 

gibi olmak ve batı tipi standartları yakalama sevdası ve bunun sonucunda fikir âleminde Batı 

karşıtı Türkçülük ve İslamcılık akımlarının tesiri mevcut olmuştur. Aynı süreç Cumhuriyetin 

kurucu kadrosunun çağdaş medeni toplumların seviyesinde hareket etmek ideali ve kültürün 

yeniden şekillendirilmeye çalışılması Türk muhafazakârlığının temellenmesinde esaslı rolü 

oynamıştır. 

Türk muhafazakârlığının kimliğini ve kendi iklimsel koşullarını belirlemek, köklerini 

irdeleyerek konuyu açmaya çalışırsak ilk çıkışımızı Öğün şu şekilde ifade etmektedir: Türk 

muhafazakârlığının şekillenmesinde başat rolü oynayan etkenlerden birisi, "nizam" 

kavramının hâkim bir kültürel kod olarak çalışmasıdır. Nizam kavramı pek çok imparatorlukta 

olduğu üzere Osmanlı İmparatorluğunun da kurucu değeridir. Bu kavram, antikitenin değerler 

dünyasında, göçebeliğin istikrarsızlıklarından arınan, şehir hayatı (polis-civitas ya da medine) 

ile bitişen bir nitelik taşır. Müesseselerin koruyuculuğunda, ritimli, geleneksel bir hayat 

tarzının ifadesidir. Weber'in şehir dindarlığı olarak tanımladığı bir kültürel çerçevede, 

Aristo'nun 'orta yolculuk' ya da 'ölçülülük' ahlakının yorumlarına dayalı olarak riskli hayat 

tecrübelerinin kısacası bireyciliğin sıkı bir cemaatçi örgütlenme içinde dolayımlanmasını 

getirir (Öğün, 2003: 540). Türk muhafazakârlığının temelinde geçmişe ve tarihe değer vererek, 

çok zengin bir tarihi birikime sahip olan ülkemizde milli kültürlerin yerini almaya çalışan 

teknoloji ve modern kültürün almasına karşı bir tepki yer almaktadır. Bunun yerine kültürel 

zenginliğimize dayalı, temel değerlerimizi koruyarak var olmanın adını koymak olarak 

görülebilir. Bu çerçevede, Türk muhafazakârlığının siyasi, kültürel ve dini olarak çeşitli 

jargonlarda şekillendiği görülmektedir.  

Türkiye, muhafazakâr doktrin ve ideolojinin doğuşuna imkân veren Fransız İhtilali 

gibi bir devrimci sürece tanık olmuştur, Bu süreçte derin etkileri olan İttihatçılarla, Kema-

listlerin Aydınlanma felsefesinden ve Fransız İhtilalinden derin şekilde etkilenmiş oldukları 

unutulmamalıdır. Bu nedenle 20, yüzyıl Türk siyasi hayatında hâkim unsur olan İttihatçılarla 

Kemalistlerin muhafazakâr düşünceye sahip oldukları asla ileri sürülemez. Zaten onlar 

gelenek ve din tarafından meşrulaştırılan organik toplum görüşünü savunmuş değildirler 

(Zürcher, 2003: 40-42).   

Aydınlanmanın ve Fransız İhtilali'nin etkisinde olan Kemalistlerin Cumhuriyet 

öncesindeki gelenek, tecrübe ve yapılardan ilişkiyi kesmek için özel bir çaba içerisinde 

bulundukları, yürürlüğe konulan "devrimlerinde bunu temine yönelik olduğu, iktidar eliyle 



 39

giriştikleri toplumsal inşa ile bir siyasal mühendislik gerçekleştirdikleri biliniyor. Bu nedenle 

tedrici gelişmeyi, geleneği ve tecrübeyi reddetmemek gerektiğini savunan ikinci grup ile 

Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası'nın başına gelenler, muhafazakâr düşüncenin gelişmesini 

fevkalade zorlaştırmıştır. İlhamını Aydınlanma ve Fransız İhtilali'nden alan siyasi ve felsefi 

akımlara muhalefet eden muhafazakârlık için esas olan yerleşmiş yöntemler ve devamlılık 

sunan süreçlerdir. Meşru yönetim ne yöneticilerle yönetilenler arasındaki sözleşmeye, ne de 

vekâlete dayanmaktadır. Önemli olan süreklilik, istikrar ve düzendir (Dursun, 2004: 186). 

Türk Muhafazakâr düşüncesinde yukarıdaki siyasi gelişmeye rağmen toplumun temel yapısını 

oluşturan tarihi mirasın korunması ve geçmiş kültürün hala ayakta tutulması esas alınmıştır. 

Burada sözü edilen kültürel miras hem Osmanlı'nın modernleşme öncesinde yapılarının 

devamlılığını sağlamada hem de modernleşme süreçleri kapsamında direnişlerin odak noktasını 

oluşturmuştur. Özellikle de, 19. yüzyıldan itibaren, günlük hayata sirayet eden modernliğin 

getirdiği yeni yaşayış örüntüleriyle hemhal olan çevrelere karşı uyanan tepkilerde ve 

hesaplaşmalarda bunu görmek mümkündür. Ahmet Mithat Efendi'nin yazıları, 19. yüzyıl Türk 

romanının çok önemli bir boyutu, özenti hayatlar, tüketim, âdetler, üsluplar, dil vb konularda 

sözü edilen günlük hayat takıntılarını ve hesaplaşmalarını ihtiva etmektedir (Öğün, 2003: 540). 

Türk muhafazakârlığının batı tipi modernizasyonu noktasında Öğün’ün şu sözü çıkış 

noktası olarak alınabilir: ilk olarak "Moderniz mi nasıl meşrulaştırabiliriz?" İkinci olarak 

"Moderniz mi nasıl disipline edebiliriz?" Bu iki temel sorunun zihinsel gerilimi içinde kalan ve 

ortak paydası şehir dindarlığının kültürel kodları içinde paternalizm olan modernistlerin 

karşısında iki ana seçenek durmaktadır, Bunlardan biri, politik nitelikli cumhuriyetçi tez, diğeri 

ise tarih ve kültür temelli muhafazakâr tez (Öğün, 2003: 542). Bu bağlamda Türk 

muhafazakârlığının çıkış yolları olarak Cumhuriyetin çizilen rotasını takip etmek veya karşı 

tarafında ileride de değineceğimiz üzere kültürel muhafazakârlık yolunu seçmek olmaktadır. 

Dolayısıyla muhafazakâr bakışın püriten bir ahlak içinde yeniden kendini kültürel simgelerde 

vücuda getirdiği görülecektir. Paternalist yaklaşımın doğası gereği muhafazakar anlayış 

babacıl bir tutum içinde gerçekleştirilmek istenen idealin babanın çocuklarına sunumu gibi 

muhafazakar eğilimde olan insanlarında topluma sunmaları gibi anlayışın tezahürü 

olmaktadır. Öğün bu noktada gerek Kemalist ideolojinin doğasında gerekse Türk toplum 

yapısının temel kurumları olan askeri alan ve aile yapısı içinde de Türklerin bu tamamlanmış 

paternalist hayat projesine dönük hazırlıklarına (Öğün, 2003: 542-543) da dikkat çekmektedir. 

Buradan anlaşıldığı üzere Cumhuriyetin etik dünyası ve Türk toplumsal yapısı bünyesinde, 

paternalist bir eğilim her zaman mevcut olmuştur. 



 40

Türk muhafazakârlığının bir diğer özelliği kültürel bakiyemizin zenginliği ve 

geleneklerimizin, geleceğimizin şekillenmesi aşamasında ana kaynak model alınabilecek bir 

kalıp olarak görülmesidir. Çünkü Osmanlı öncesinden alarak yedi kıtada medeniyetin izlerini 

süren ve taşıyan bir evrensel kültürün ayak izlerini tarihin şanlı sayfalarına silinmez kalemle 

yazmanın övüncünü taşımaktadırlar. Bu temel karakteristik özellik mutlaka korunması inancını 

ortaya çıkartmıştır. Muhafazakârlık, güçlü bir bağımsız tarih vurgusu ile tarihselliğin tabiatçılık 

taraftarı etkilerini bertaraf eder Ama bunu yaparken kaçınılmaz olarak tarihin çıplak gerçekliği 

olarak görecelilikler ve çeşitlilikler dünyasıyla yüzleşir.(…) Burada muhafazakâr zihniyetin 

adeta iki başlı olarak çalışmakta olduğunu görmekteyiz. Evrenselcilik ve yerelci tarihselcilik 

karşısında sıkışan muhafazakârlık, ilim, irfan ve hikmet gibi kavramlar geliştirerek bir çıkış 

yolu arar (Öğün, 2003: 555). her ne kadar gelenek problem alanı gibi görülse de muhafazakar 

anlayışın temel saikı konumundadır. 

Türk muhafazakârlığında, Türkiye için muhafazakârlık tek bir form değildir ve sağ 

siyasetin değişik eğilimleri ve farklı tercihleri için az çok farklı tonlarda bir anlam ve düşünce 

biçimi anlatmak istenmektedir. Bir tutum ve duruş biçimi olarak düşünüldüğünde bir 

Cumhuriyet muhafazakarlığından söz etmek bile mümkündür (Dursun, 2004: 184) Nitekim 

Türk muhafazakârlığı, devrime ve inkılaplara karşı geliştirdiği olumlu tavrı ve  toplumun 

şekillenmesinde (toplum mühendisliğinde) almak istediği rol ve benzeri konulardaki tutumu  

kendine özgü yapısını ortaya koymuştur. Bu kendine özgülük kültürel muhafazakâr açılım 

şeklinde gerçekleşmiştir. Kültürel unsurları oluşturan din, aile devlet düzeni ve otorite, 

geleneksel değerler ve cemaat ilişkileridir. Bu bağlamda kıta Avrupa’sı muhafazakâr 

eğiliminin öncülerinden Burke ve Bonald tarzı muhafazakârlığın şekillendiği görülmektedir. 

Tabiî ki bu şekillenişte Bergson’un evrimci tekâmül anlayışının da etkileri mevcuttur.  

Kültürel muhafazakârlığa Türk muhafazakârlığının en önemli figürleri olan Peyami 

Safa ve Ahmet Hamdi Tanpınar gibi isimler örnek gösterilebilir. Bu isimlerin estetik ve 

manevî kaygılardan neşet eden muhafazakârlığı, Batı karşıtı bir anlayıştan kaynaklanmaz ve 

anti-modern bir söylemle ortaya çıkmaz. Aksine, son tahlilde, Batılılaşma yanlısı olan bu 

isimler, sürecin çok hızlı gittiği ve ulusal kültürün özgün değerlerini tahrip ettiği dü-

şüncesindedirler (Beriş, 2004: 52). Temel odak noktası değişimin gerçekleşmesi değil mevcut 

kültürün revizyonu olmaktadır. Türkiye'de sağ siyaset içerinde yer alan muhafazakârlık daha 

çok kültürel bir muhafazakârlık şeklinde kendini göstermiştir. Muhafazakârlığın siyasi 

boyutuyla kurulu düşüncesine, Kemalist devrime ve devrimle tesis edilen rejime karşı 

eleştirilen bir muhteva kazanmasına uygun bir zeminin olmaması siyasi yönünün güdük 



 41

kalmasını ve daha çok kültürel yönüyle temayüz etmesini sağlamış olduğu söylenebilir 

(Dursun, 2004: 184). Türk Muhafazakârlığı, dönemin siyasi gelişmelerine bağlı olarak da 

siyasal bir karşı oluş yerine gelenek kalıplarını öne çıkartan, kendi varlık ifadesini toplumun 

manevi değerlerinden filizlendiren bir yapısı söz konusudur. Burda akla gelen ilk not devrin 

inkılâp sürecinde kültürel değerlere sığınarak kendini Cumhuriyetçi kadronun eleştirilerinden 

kurtarmanın bir yolu olarak gören aydınların anlayışı şeklinde görülebilir. Diğer bir nokta ise 

geçmişin bereketli kaynaklarının Cumhuriyetin sentezleyerek ürettiği kaynaklardan fazla 

olması aydın kesimin daha rahat kalem oynatmasına olanak tanıması olabilmektedir. Bir diğer 

nokta ise Türk kültür ve siyasi hayatında batı tipi devrimsel ideologluğun olmaması ve 

radikal, anarşist eğilimlerin kolay kolay gerçekleşmemesi bu konuda eylemsel ve siyasi karşıt 

tepki olarak ortaya çıkmayı da kısır hale getirmiştir. Öğün bu noktada, Türk 

Muhafazakârlarının, özellikle de yazar ve düşünür düzeyinde politik hayata karşı mesafeli 

durma refleksi genel anlamda muhafazakârlığı kültürel kodlarıyla uyumlu olarak görmektedir 

(Öğün, 2003: 556). Özellikle genç Cumhuriyetin karşısında durmak yerine çoğunlukla 

destekleyici yönelimlerin içinde olmuşlardır. Çünkü Türk muhafazakârlığının buraya kadar ele 

alınan akıl yürütmeleri, Kemalist Türkiye'nin medeniyet projesinin, soyut aklın eseri, 

karizmatik bir şahsiyetin basit bir politik fantezisi olmayıp tarihsel-geleneksel bir bağlama 

oturduğunu, orta sınıf temelli seküler ve püriten temeller üzerinden muhafazakârca rasyonalize 

etmekten ibaret  (Öğün, 2003: 566) olarak görülmüştür. 

Türk Muhafazakârlığı, gerilemeci bir tavrın adresi olmamak adına sürekli dengeli 

değişimin yolunu seçmiştir. Batı tipi kesin değişim kalıplarını topluma uydurmak veya 

tamamen dış dünyadan soyutlanıp kendi Anadolu sosyoekonomik yapısını öne çıkarmak gibi 

bir düşüncenin de eseri olmamıştır. Türk Muhafazakârlığı kısmî ve koşullu modernleşme 

anlayışı kapsamında, şu ya da bu düzeydeki ihyacı eğilimlerle çatışır. Zaten ilerlemecilik ve 

kalkınmacılık gibi pozitivist doğrultuları, geçmişe dönme veya onu yeniden canlandırma gibi, 

dünyada örnekleri en azından Türkiye'de olduğundan daha fazla olan bir gerilemeci anlayışla 

uzlaşmaz, Türk muhafazakârlığı içinde bu yaklaşımın özlü bir tek örneği mevcuttur: Nurettin 

Topçu. O da muhafazakâr arkadaşları tarafından yalnız bırakılmıştır (Öğün, 2003: 567). Türk 

muhafazakârlığı, geçmişten daha çok "gelecek" yönelimli bir duruşu temsil etmektedir. Bu da 

Türk muhafazakârlığının yönünün "ileri"ye ve "değişim"e dönük olduğunu göstermektedir 

(Karadeniz, 2002: 91). 

Türk Muhafazakârlığının diğer bir esin kaynağı ise din olgusudur. Batı 

muhafazakârlığının esas mihenk noktası aydınlanma psikolojisi içinde dini korumak olarak 



 42

şekillenmiştir. Türk Muhafazakârlığında ise bu şekilde bir çekince yoktur. Din 

Muhafazakârlığın korunmasında değil muhafazakârlık dinin etkisi altında şekillendiği de 

savunulabilir. Bu noktada, İslamcılık içerisindeki muhafazakar bakiyeyi İslamcılıktan 

muhafazakârlığın alacağı olarak veya İslamcılığın muhafazakarlığa ödemek zorunda kaldığı 

bir borç olarak da düşünebiliriz.İslamcılık üzerindeki muhafazakar baskı veya İslamcılığın 

tarihsel olarak sürekli muhafazakar bir söyleme çok kolay dönüşebilmesi bu bakiyeyle alakalı 

olsa gerek (Aktay, 2003: 346). Özellikle Osmanlı son dönemlerinde ideoloji olarak İslamcılık 

anlayışının öne çıktığı görülmektedir. Bu endişe Türk muhafazakârlığının en önemli beslenme 

kaynaklarından birini de oluşturmuştur. Daha sonra verilen Kurtuluş Savaşı'nın akabinde 

kurulan "inkılâpçı" Cumhuriyet'in İslamcı muhalifleriyle tek meşru iletişim kanalının 

muhafazakâr bir söylem olmasını da açıklayan bir şeydir bu. Nitekim, İslâmcılığın 

muhafazakârlıkla olan bu bağı da Türk muhafazakârlığının kendine özgü kompozisyonunu 

ortaya koymanın diğer bir yoludur (Aktay, 2003: 349).  

Türk muhafazakârlığı, klasik muhafazakârlığın temel özelliklerinden biri olarak 

zikrettiğimiz "dinsel otoriteye bağımlılık" ilkesinin aksine, "ümmet." geleneğinden kopuşu 

olumlar. Hatta muhafazakâr tezlerin, bu kopuşun akabinde, yani geleneksel dini kozmolojinin 

ve ümmet geleneğinin çözülmesi sonrasında berraklaştığı ve imkan bulduğu öne 

sürülmektedir (İrem, 1997: 84,Aktaran: Karadeniz, 2002: 91). Bu anlamda din olmazsa 

olmazları oynamaktadır. Çünkü toplumun manevi bağı ve çimentosu din olmaktadır. 

Maddiyatın bile çözemediği konu ve sorunları din her ortamda çözme kabiliyetindedir.  

Olaya daha analitik baktığımızda din ve muhafazakârlık arasında ortaklıklar kadar 

farklılıkların olduğunu görürüz. Muhafazakârlığın temel esprilerinden birisinin mevcudu daha 

tam gelişmelere karşı koruma, savunma duygusu olduğunu göz önünde bulundurursak 

muhafazakârlığın dine ait bir şey olmadığını, buna karşılık modern çağlardaki nice profan 

(sekuler, dünyevi) yapının her haliyle muhafazakâr olduğunu anlarız (Aydın, 2002: 65). Bu 

değerlendirmeleriyle birlikte Türk muhafazakârlığı, Kemalist uygulamalarda orta sınıf püriten 

dindarlık anlayışını tehdit eden hiçbir unsur olmadığına kanaat getirmektedir. Nasıl bir Batı?" 

sorusu Türk muhafazakârlığının en temel meselelerinden birisidir. Bunun cevabının, teokratik 

boyutlarından arınmış, ama felsefi ve ahlakî anlamda ve toplumsal bağlamda dinselliğe büyük 

bir yer veren bir Batı olacağını kestirmek zor olmasa gerekir. Türk Muhafazakârlığının Batı 

kavrayışı da budur. Bu Batı, Türkiye'nin hasta adam olduğu günlerde kendisine yapıştığı ve 

nihilist çılgınlıklara sürüklenmiş olan bir hasta Batı olmamalıdır (Öğün, 2003: 576). Bu 

çerçevede din toplumu manipüle etmede öne çıkmaktadır. Kurtuluş savaşının manevi gücü din 



 43

olgusu olmuştur. Toplumun psikolojisi içinde ölümü göğüslemeyi, yardımlaşmayı ve 

dayanışmayı salık verir. Bunlarda Türk Muhafazakârlığının temellerini oluşturmaktadır. 

Aydın’ın yaklaşımıyla, Türkiye'de muhafazakârlığın oluşumunda (tarihin yanında) İslâm’ın 

önemli bir yeri vardır. Burada tarih yeniden kurulurken İslâm bir köprü görevini yerine 

getirmektedir ve bu iş olgunun restorasyon yönüne her haliyle uygundur. Yani burada tarih de 

din de yeniden kurulmaktadır. İlgi çekicidir ki bu kurgu büyük çapta rejim ve konjonktürle 

ilgilidir, bizzat İslâm’ın kendisiyle değil (Aydın, 2002: 69). Muhafazakârlığın sakin limanı 

olarak din olgusunu öne çıkarmak temel hedef alınarak dini yaklaşımlar bir kenara bırakılmak 

gibi özellik taşımak Türk Muhafazakârlığının temel boyutunu oluşturmuştur. Diğer bir ifadeyle 

toplumun temel organı konumundaki din olgusunun mevcudiyetine yönelme, onu yok 

saymalara karşı oluş söz konusudur. Aynı zamanda Aydın’ın yaklaşımıyla Türkiye'de dini bir 

içerik de taşıyan Muhafazakârlık yer yer resmi söylemle de paralelleşerek pek çok profan olgu 

altına bir kutsallık payandası (Aydın, 2002: 70) sürecini işletmiştir. Böylece kutsiyet atfedilen 

bu değer muhafazakârlığın manevi boyutu ve düşüncelerinde daha tutarlı yaklaşımların 

sergilenmesine neden olmuştur. Özellikle sağ eğilimli siyasilerin kendi jargonlarını belirlerken 

dini referans noktasında kullandıkları ve metafizik yaklaşımlarla kendilerine rahat hareket 

alanları oluşturdukları görülmektedir. Ortaçağ Avrupa’sında kilisenin yeryüzünde tanrının tek 

temsilcisi olduklarını kabullenmeleri ve tek doğru söyleyenlerinin kendileri olduklarını, 

diğerlerinin ise sapık ideolojiler olduğunu savunup,düşüncelerini topluma benimsetmeye 

çalışmışlardır.Türk Muhafazakârlarının zihinlerinde inşa ettikleri bir diğer kavram Öğün’ün 

ifadesiyle kitabi muhafazakârlıktır (Öğün, 2003: 580). Muhafazakârlığın manifestosunun 

ortaya çıkartılmasıdır. Genç nesillerin geçmiş ve gelecek, eski ve yeni kuşak arası sıkışıp 

kalmaması ve yeni bir Hegel’ci sentezleme sonucu orta yolu bulmanın açılımıdır. 

Muhafazakârlık hayatın içinden büyüyü tasfiye etmeyi amaçlayan politik temelli bir 

projenin karşına sanki büyüyü çağıran kültürel temelli bir başka proje olarak çıktı. Kültür, 

muhafazakârlık tarafından kompleksli, gerçek-üstü, dokunulmazlık kazanmış, yani kitabi 

haliyle, yeniden dünyaya çağrıldı (Öğün, 2003: 580).  Türk sağına mensup ve muhafazakâr 

eğilimli insanların sığınacakları bir liman, karakter ve kimliklerini oluşturan bir amblem 

olarak kullanılmıştır. Dava adamının yetişmesinde temel gerekliliklerden olan başucu 

kılavuzu, gerçeği görmenin gözlüğü veya kendini ifade etmenin araçsal değeri olarak 

muhafazakâr bakış öncelendi. Böylece yeni nesiller değişimin, kültürel dejenerasyonun 

etkilerinden, yabancılaşmanın olumsuz etkilerinden aktarılan kültürel kitabi muhafazakârlıkla 

kendi asil değerlerini görme fırsatını yakaladılar. Bu süreçte, Türk Muhafazakâr medeniyet 



 44

projesinin toplumsal hayatın gelişmeleri içinde dört başı mamur karşılığını bulamamış 

olması, bu projenin hayatın dışında kaldığı anlamına gelmez. Her şeyden önce bu proje, çok 

sayıda sağcıyı toplumsallaştırdı ve eski hızında olmasa bile toplumsallaştırmaya devam 

ediyor. 40'lı, 50'li, 60'lı ve 70'li yılların okuma fırsatı bulan, içlerinden eser miktarda 

ilahiyatçı tarihçi ama pek çok mühendis ve tabip çıkan taşralı çocukları, izbe yurt köşelerinde, 

etüt saatlerinde hep muhafazakâr yazarların manevi rahle-i tedrisinden geçtiler, Bu yazılar 

1980'lere kadar Türk sağının şekillenmesinde son derecede etkili oldu, (…) 1990'lı yıllarda 

bilgi toplumunun internet tutkunu, sigara içmeyen, gözlüklü, bıyıksız, at kuyruklu ya da 

Amerikan traşlı, ama mutlaka temiz dişli, Fatih kolejli, "clear-cut" Türk çocuklarının taze 

dimağlarında muhafazakâr medeniyet projesi gerilimsiz boyutlarıyla yaşamaya devam ediyor 

(Öğün, 2003: 581). 

Bu tespitler göz önünde bulundurarak Türk muhafazakârlığına baktığımızda 

Avrupa'daki muhafazakâr çizgilerin hemen tümünü, hatta fazlasını Türkiye'de görmekteyiz. 

Türkiye'deki muhafazakârlık Anglo Sakson muhafazakârlık gibi liberal özellikler taşıyan bir 

noktadan, Alman ve Fransız geleneğindeki askın, kuşatıcı ve otoriter bir devlet anlayışına 

kadar uzanır. Türkiye'deki siyasal düşüncelerdeki karmaşa ve buğu muhafazakâr gelenekte 

fazlasıyla bulunmaktadır (Çaha, 2004: 18-19). Türkiye’de Muhafazakârlık kendini siyasi 

olarak değil kültürel olarak göstermiştir. Siyasi olarak gösteremez: çünkü her zaman güçlü 

bir iktidar başa gelmiş, gerek karşısındakiler gerekse yandaşları tarafından desteklenmiştir. 

Bu meyanda doğu ile batı arasında kalmış, geçmiş kültür ile gelecek kültür arasında kalan 

ve geleneksel toplumdan modern topluma geçerken sosyal çözülmelerin yerine demokratik 

değişmeyi savunmak temel esas olmuştur. Bunun ortaya çıktığı arena ise kültürel 

muhafazakârlık olagelmiştir. Özellikle Türk toplum yapısı geleneksel erklerin güdümünde 

olması, aidiyetlik, otoriteye bağlılık, yurtseverlik, kahramanlık, cesurluk, şehitlik değerleri, 

duygusallık, neşe-keder ikilemi, orta yolculuğun benimsenmesi, çabuk unutma, açık toplum 

olmayış gibi toplumsal kişiliğimiz kitabi muhafazakârlığın ana temalarını meydana 

getirmiştir.  Dursun, tutum ve düşünce olarak Muhafazakârlığın siyasetle olan ilişkisi 

noktasında Türk muhafazakârlığına naif ve kırılgan bir çizgide seyrettiğini vurgular (Dursun, 

2004: 193). Tanımlamada da görüldüğü üzere muhafazakârlık salt bir tutum, salt bir anlayış, 

salt bir düşünce olarak kalmaktadır. Eylemsel boyut söz konusu edilemez. Türk 

Muhafazakârlığının temelinde de bu esas yatmaktadır. Türk muhafazakârlığı gerek 

cumhuriyet kadrosu ile gerekse daha sonraki 50, 60, 70’li yıllarda iktidarı ele geçirmek adına 

siyasi muhafazakârlık yapmamışlardır. Çünkü muhafazakârlık devrimselliği yok eder. İktidar 



 45

karar mercisidir. Kesin katı kuralların uygulayıcısıdır. Geçmişi silip gelecekle ilgili ütopik 

düzeyde planların peşinde koşar. Buda Türk muhafazakâr anlayışının kitabi noktada 

kalmasına neden olmaktadır. Çünkü hiç kimse bir gün kendi kararlarıyla hesaplaşmak 

istemez. Türkiye açısından toplum katlarında muhafazakâr bir geleneğin varlığından söz edil-

se bile siyasi alanda muhafazakâr bir gelenek tek başına var olmamıştır. Aydın’ın ifadesiyle, 

Türkiye, sağcısı- solcusu, profanı-dindarı, halkı-devletı ile genelde muhafazakâr bir yapıya 

sahiptir. Ancak bu muhafazakârlık kendine özgülüklerde oluşmuş ve sürmekte olan bir 

muhafazakârlıktır (Aydın, 2002: 68). Türkiye'de Muhafazakârlık, Bora'nın da belirttiği gibi, 

bir isim değil bir sıfattır. Yani kendi başına yalıtılmış bir olgu, bir beşeri kesiti ifade eden bir 

adlandırma değil, bir durumdur. Pek çok beşeri oluşumun nitelenmesinde kullanılan ve 

mesela bir devletçi muhafazakârlık, milliyetçi muhafazakârlık, kültürcü muhafazakârlık, solcu 

muhafazakârlık ve İslamcı muhafazakârlıktan söz edilebilmektedir (Aydın, 2002: 70). Sosyal 

duruşun, psikolojik özelliklere bağlı olarak olay ve durumlar karşısında her kesimin kendi 

penceresinden konulara yaklaşımının adı muhafazakârlık olmaktadır. Türk Muhafazakârlığı 

akli nedenlere dayalı korumacılık yerine doğu toplumlarına has radikal, ödünsüz değer 

psikolojisi içinde şekillenmektedir. Muhafazakâr şahısların sosyoekonomik yapısı 

irdelendiğinde genelde muhafazakâr aile yapısı çerçevesinde sosyalize oldukları 

görülmektedir. Yeniden kurma hayali ve ideali içindeki Türk aydını genelde reflekse dayalı 

bir tepki sergilemektedir. Çünkü hiçbir zaman muhafazakâr eğilimli insanlar devletle çatışma 

içinde olmamışlar onun yerine yanaşık düzen içinde bulunma görüntüsü içinde devletçe 

yapılacak değişimlerin kültürel alt yapısını irdeleme ve analiz ederek bünyeye uyup uymadığı 

konusunda reaksiyon el tavır izlemişlerdir. Buradan şu sonucu çıkarmak konuyu netleştirmesi 

açısından önemli olacaktır. Türk muhafazakâr geleneğinde batı tipi aydınlanma karşıtı dindar, 

püriten bir karşılık yerine kişisel, tavır ve tutumların öncelediği bir anlayış söz konusudur. 

Ayrıca epistem düzeyinin okuma yoluyla değişimi sonucu mantalitenin yeniden revizyonu ve 

modern akıl süreçlerine inanç gibi temel standartların çok az görüldüğü muhakkaktır. 

Aydınlarımızın hepsinde yerellik ve toprağa bağlılık gibi karakter özelliğimiz mevcuttur. Bu 

temel vasıf kendin her türlü anlayışta kendini savunma, koruma ve değer verme 

davranışlarına itmektedir. Bunun adı kültürel milliyetçi ve liberal muhafazakârlık olarak 

şekillenmektedir.    

 2.3. Türk Muhafazakar Düşüncesinin Öncüleri  

 Herhangi bir düşünce veya düşünürün biyografisini şekillendiren içinde bulunduğu 

siyasi, sosyal ve kültürel koşullardır. Nasıl çocuk içinde yaşadığı ailenin rengini alırsa 



 46

düşünceler ve yaklaşımlar mevcut dönemin eseri olmaktadır. Yaşanılan dönemin ortaya 

çıkardığı sınırlılık, yetersizlik ve engeller farklı kişilerde farklı etki yapar. Dolayısıyla konuya 

yaklaşım her ferdin kendi penceresinden olmaktadır. Olaylara, düşüncelere ve topluma 

yaklaşım farklılık arz etse de başlangıç itibariyle hedef gerçeğe ulaşmaktır. Bu erek 

doğrultusunda bir ağacın farklı dallara ve kollara ayrılması gibi farklı fonksiyonel düşünce 

tarzları doğmaktadır. Bunlar konuyu değerlendirirken dini, kültürel, milliyetçi, sosyalist vb. 

kimliklere bürünmektedir. Bu ayrışma, gerçek-doğru, yerel-evrensel, geçerli geçersiz 

nitelemelerine bakılmaksızın konunun bilimsel baz da parçalara ayrılarak daha iyi analizini 

sağlamaktadır. Bu farklılaşma temelinde Türk Muhafazakârlığının temel öncülerin de kültürel, 

milliyetçi, İslamcı ve liberal muhafazakârlık tutumları ve ideologluk yaklaşım biçimleri 

yatmaktadır.Türk Muhafazakârlığının toplumu düzenleme biçimleri ve mevcut düzeni yeniden 

koruma, kollama prensipleri bu yaklaşımın ana parametrelerini oluşturmaktadır. Kültürel 

muhafazakârlık noktasında ilk temsilcimiz Ziyaeddin Fahri Fındıkoğludur. Fındıkoğlu, 

toplumsal meseleleri irdelemede monist (tekçi) yaklaşıma karşıdır. Özellikle Marksizm’in 

pozitivist yaklaşımını bu anlamda eleştirerek (Kongar, 1988: 129) Plüralist (Çoğulcu) bir 

anlayışı savunur. Bir başka deyişle toplumsal değerlendirmeleri birçok neden bağlamında 

değerlendirmeye tabi tutmak, çeşitli kanallardan konuya nesnel yaklaşmak temel esastır. 

Fındıkoğlu değişme konusunda sürekli bütünleşme ve denge olgularını gündeme getirir. 

Yaklaşımı var olan yapının temel niteliklerinin sürdürülmesine yöneliktir. Önerisi var olan 

yapının değişik açılımlarla yeniden sürdürülmesi, varlığın korunmasıdır (Kongar, 1988:138). 

Bu anlamda Tönnies’deki cemaat yapısının korunması, J. Paul Sartre’nin benlik esasına dayalı 

bireysellik yaklaşımının henüz tam uygulanmayacağı kanaatini doğurmaktadır. Fındıkoğlu, 

değişim özelinde liberal toplum modeli yerine Kooperativizm kavramını öne sürer. İmece ve 

ortaklık zihniyeti üzerine odaklanır (Kongar, 1988: 138). Değişime karşıt öne sürülen bu tez 

mevcut toplumsal dinamiklerin yeniden toplumsal katmanları bir araya getirme faaliyetinin adı 

olmaktadır. Fındıkoğlu’nun orta sınıflara verdiği önem onların sosyal denge unsuru olmaları 

dolayısıyla (Kongar, 1988: 140) önemli bir yeri işgal etmektedir. Toplumun bütünleşmesinde, 

temel değerlerin korunması, işbölümü ve dayanışmanın sağlanmasında olmazsa olmazı 

gerçekleştiren bir olgu gözüyle bakar. Zaten orta sınıfların doğası gereği muhafazakâr içerikte 

bir yaşam stiline sahip olması Fındıkoğlu’nun düşüncelerini değişim özelinde tescil etmektedir. 

Evrimci model içinde yer alan Weber, Comte, Durkheim, Gökalp dörtlüsünü büyük ölçüde 

örnek alan Fındıkoğlu var olan yapının daha etkili olarak sürebilmesi için çaba göstermektedir. 

Bu boyutta geliştirdiği Milli devlet, birlik, dayanışma ruhu gibi kavramların korunması 

amacının (Kongar, 1988: 140) muhafazakar modelin özelliğini yansıtmaktadır. 



 47

Kültürel Muhafazakârlığın en önemli temsilcilerinden Peyami Safa ise 

muhafazakârlığın temeline geleneği koyar. Mürteci, muhafazakârların soysuzlaşmış tipidir. 

Geçmişi geleceğe bağlayan köprüyü geçmek istemez, ona arkasını döner ve zamanın tek buudu 

içinde takılıp kalır. Muhafazakâr bu köprüyü kurar ve üstünden geçer. Bir ayağı geçmişle 

olmayan bir köprünün geleceğe kurulamayacağını bilir Zengin bir tarih şuuruna sahiptir 

geleceğin geçmişten doğduğunu bilir, geçmişle ilgisini kesen devrim bazdan ayrılır (Safa, 

1990, aktaran, Atay, 2003: 166). Böylece muhafazakârlığın temelini belirtmiştir. Çünkü 

alışkanlıkların oluşturduğu temel değerler zamanla geleneksel hale gelmektedir. Bu da 

toplumun ayakta durmasını sağlayan değerler olmaktadır. Bu bağlamda muhafazakâr kişinin 

kültürel kimliğini şöyle aktarır: Sahici modern adam üç zaman içinde de yaşamasını bilendir. 

Modernliği bugüne münhasır olmadığı için, devamlıdır: Geçmişi, bugünü ve yarını aynı 

liyakatle temsil eder. Modern olduğu kadar muhafazakâr ve muhafazakâr olduğu kadar da 

inkılâpçıdır (Safa, 1990, aktaran, Atay, 2003: 167). Muhafazakâr bireyin sürekli devam eden 

yerinde saymayan bir profilini şekillendirmiştir. Geçmiş ve gelenek, kültürel unsurlar Safa’nın 

felsefesinin ana parametrelerini oluşturmaktadır. Peyami Safa, asıl hedefini ise kısaca şöyle 

açıklamıştır: 

Türk devriminin geleceğe yönelen yaratıcı hamlelerine karşı koymak isteyenlerle 

geçmişin canlı değerlerini –ölülerinden farksızmış gibi- mahkum etmeye çalışanların 

yanılgılarını ortaya koymak ve geçmiş-gelecek, Doğu-Batı, madde-mana gibi ikiliklerden 

Türkiye’nin tarih ve coğrafya durumuna uygun ve üstün bir senteze varılabileceğini ve böylece 

bu günkü dünyamızın huzurunu kaçıran ruh gerginliğinin, kültür ve medeniyet buhranının 

aşılabileceğini izaha çalışmak (Ayvazoğlu, 2003: 527). Safa’nın 19. ve 20. yüzyıl toplumsal 

gelişmelerine bağlı olarak Aydınlanma aklının benlikler dünyasını ortaya çıkarması ve kaos 

oluşturmasını eleştirmektedir. Yapılması gerekenin doğu kültürü ile batı kültürünün asgari 

müştereklerde birleşecek şekilde sentezden geçirilmesidir. Peyami Safa, ilk olarak Fatih-

Harbiye romanında ortaya koyduğu Doğu-Batı sentezi fikrini daha sonra Kültür Haftası 

dergisinde yayımlanan "Seziş, Tahlil, Riyaziye" ve "Şark-Garp Münakaşasına Bir Bakış" adlı 

makalelerinde, ardından Türk inkılabına Bakışlarda savunmuş, aynı görüşü Türk düşüncesi 

dergisinde ise mistisizmin daha ağırlıklı bir yer aldığı bir tez haline getirmişti. Bu teze göre, 

Batı’yı temsil eden madde, insanda karşılığını nefs olarak buluyordu; Doğu ise ruhtu. Bu 

bakımdan hepimiz aynı zamanda hem Doğulu, hem Batılıydık. Doğu, Batı'nın maddeden 

hareketle gerçekleştirdiği hamlelere, Batı ise Doğu'nun ruhuna ihtiyaç duyuyordu. O halde 



 48

Doğu-Batı sentezi bizim, yani bütün insanların tarih ve ruh yapısıydı, kaderimizdi. insan, 

bütünlüğünü ve tamlığını ancak bu sentezde bulabilirdi (Ayvazoğlu, 2003: 528). 

Muhafazakârlığı kuran kadro içinde İsmail hakkı baltacıoğlu’nun yeri muhafazakârlığın 

ana temalarından ananecilik açısından öne çıkmaktadır. Ekolün erken ve en tipik temsilcisi 

Baltacıoglu'na kulak verecek olursak; "ananecilik değişmeyen, yani bütün zeminlerde canlı ve 

kuvvetli kalan örfleri tanımak demektir. [...] Gelenekler değişmeyen, değişemeyen ve 

değişmediği, değişemediği için bugünü düne bağlıyan ve yine bugünü geleceğe bağlıyacak 

olan bağlardır" (Baltacıoglu, 1943-Aktaran: Atay, 2003: 166). Geçmişin temel unsurlarını 

genel geçer kabul ediş ve geleceğin kurgusal dünyasına geleneklerin penceresinden bakmak 

olarak şekillenmektedir. Türk gelenekçi muhafazakârlığının doğası gereği Cumhuriyetin temel 

değerleriyle geçmişin dinamiklerinin sentezlenmesidir. Ona göre, "muhafazakârlık değişme 

zorunda kalmış ölü örflere bağlılıktır" (Baltacıoğlu, 1943, Aktaran: Atay, 2003: 

166).Gelenekleri reddetmeden planlı değişimi öne sürmüştür. Tablo, Baltacıoğlu’nun 

yazılarında da yansımasını bulur. Bir yandan Gökalp saygıyla yâd edilir, ama aşırılıkları tasvip 

edilmez veya Osmanlı -Selçuklu mirası "anane"ye temel alınırsa da, geç-Osmanlı döneminin 

"yabancıl anane mukallitliği’ne de eleştirel yaklaşılır " (Baltacıoglu, 1943 Aktaran: Atay, 2003: 

166). Bu anlayışı çerçevesinde ölü örflere bağlılığı medeniyetin temellerini belirleme 

bağlamında önceler. Ananeciliğe atfettiği nokta tampon kurum vazifesi olmaktadır. Bu 

kurumun etkisiyle toplumsal evrimin gerçekleşmesinde geleneklerin değişimden hasarsız 

çıkmanın temel esaslarını çizeceğini vurgulamaktadır. Baltacıoğlu, geleneği milletin "özü", 

kültürün değişmez kısmı, "her çağ için canlı kalan cevher"dir. Değişen örflerin, adetlerin, 

gelenek ve törelerin ötesinde, "değişmeyen şeyin adı" gelenektir (Baltacıoğlu, 1943 Aktaran: 

Atay, 2003: 168). Gelenekçilik de maziden bugüne değişen ve değişmeden gelen örfleri "ayırt 

etmesini" (seçmesini), onların bugünü ve yarını var olmak için kullanılmasını, böylece de 

"geçmişten kopmayarak geleceğe sarkma"sını bilmektir (Battacıoglu, 1943, Aktaran: Atay, 

2003: 168). Bu düşünceye göre geleceğe uzanmanın gücünü geçmişin asil değerlerinin gücü 

belirler şeklinde bir ifadenin açılımı söz konusudur. Yeninin karşısında eskiyi önceleyen ona 

kesintisiz güvenen bir psikolojinin şekillendiği görülmektedir. Türk’ün ifadesiyle, İsmail 

Hakkı Baltacıoğlu kim olduğumuza ve kim olarak kalmamız gerektiğine ilişkin olarak 

yürütülen tartışmalarda Doğu-Batı, kendi olmak, mazi ve gelenek üzerine söyledikleriyle 

farklı bir yerde duran ve "kendine has" bir mahiyete dikkat çekmektedir(Türk, 2004: 60). 

Yeni nesillerin tarihin pınarından kaynak almalarına rağmen sahipleri olan tarihin temel 

dinamiklerinden habersizliklerine eleştiri getirerek kendi gibi olmanın yol olarak seçilmesi 



 49

tarafında olmuştur. Baltacıoğlu, Türk muhafazakârlığında Bergson’izmin imtidad (devamlılık) 

fikrinin temsilcisi olarak yerini almıştır.  

Baltacıoğlu dinin, birey ve toplum bazında önemini, siyasal uzantısını Cumhuriyet 

sonrası konumunu ve olması gerektiği yeri açıkça ifade edenlerden biriydi. "Din Nasıl Bir 

Gerçektir?" başlıklı makalesinde mistisizmin kapılarını aralayan Baltacıoğlu, dinsel 

pratiklerle egoizminden soyutlanan insanın Tanrı'ya daha çok yaklaşarak "beşer üstü bir 

oluşa" yöneldiğini savunmaktaydı. Bunun yanında din sosyal bir gerçekti ve hatta dinsiz bir 

toplumun, milletin olması düşünülemezdi. Milliyet, dil, din ve sanattan müteşekkildi, o 

hâlde dini dışarıda bırakacak bir anlayışın yöneleceği amaç da milliyeti ortadan kaldırmaktı 

(Okutan, 2004: 36). Bu perspektiften yola çıkarak muhafazakârlığın ana temalarından 

vazgeçilmez olan din olgusunun gerekliliğine inancını göstermektedir. Cumhuriyetin temel 

devrimlerine karşı dinin korunması esasına dayanmıştır. Baltacıoğlu, Cumhuriyet inkılâbının 

aşırılıklarına karşı savunuculuğun resmi olarak algılamak uygun düşer. Böylece cumhuriyetin 

temel ilkeleri yanında bir orta yol denemesinin savunuculuğunu sergilemiştir. Kültür ve gelenek 

oluşturmada bu sürecin izlenmesi gerekliliğine inananlardandır. 

Türk Muhafazakarlığında bir başka ‘orta yol’ çabası içinde olan Mustafa Şekip 

Tunç’dur. Mustafa Şekip (Tunç), Dergâhta çıkan yazılarında özellikle de "Hakiki Hürriyet, Ruha 

Dikkat ve Hislerimizin Mantığında" Ziya Gökalp düşüncelerini şiddetle eleştirmiş ve 

Bergson’culuğu savunmuştur (Çınar, 2003: 86). Bergson’un savunduğu modern batı içinde 

maneviyatın öne çıkartılması ve geleneklerin geliştirilerek yaşama katılması fikri Tunç ‘un 

temel çıkış noktası olmaktadır. Mustafa Şekip'in Dergâh'ın ilk sayısında yazdığı gibi "hayatın 

ezeli kanununun bugün Eskişehir ovalarında" görülmesi, büyük bir ölüm kalım savaşından ve 

bunun uyandırdığı son derece şiddetli bir hayat gerginliğinden ileri gelmektedir.  Başarımızın 

sırrı, rakam, ölçü ve müspet ilim değildir. Bunların yalnızca vasıta değeri vardır. 

Başarımızın sırrı canlıların hayat mücadelesindeki hâkim güçler olan içgüdülerden, "hayal 

hamlesi"nden (elan vital)gelmektedir. Millî Mücadele'nin zaferi, niceliğe karşı niteliğin, 

mekanizme karşı yaratıcı hamlenin zaferi olacaktır (Çınar, 2003: 87). Şeklindeki yaklaşımı o 

dönem içinde Bergson felsefesinin Türk düşün hayatının içine nüfuz ettiğini göstermektedir. 

Ananeleri imtidad(sürekli devamlılık) ettirme, diğer ifadeyle süresini uzatmak hedefini 

Bergson’dan alarak ana konu olarak seçmiştir. Bunu yaparken de, Tunç ise "anane "nin öne-

minden öte, "ananeye anane katma"nın, yani bir anlamda "gelenek yaratımı"nın gerekliliğine 

işaret eder gibidir: "Her milletin ilmi ve felsefî bir ananesi ve bu ananeyi kuran büyükleri 

vardır. Hakiki ve büyük zaferler hep bu anane zincirine ananevi olabilecek yeni bir şey 



 50

katmakta temin edilmiştir" (Atay, 2003: 166) diyerek gelenek hususunda devam sürecinden 

yana olduğunu göstermiştir. Literatüründe, kopmak kelimesi yerine süreklilik anlayışı 

görülmektedir. Geleneğe sürekli referans gözüyle bakmak esası yatmaktadır. Bergson'dan 

ilham alan düşünce adamı Mustafa Şekip Tunç'un ileri bir tarihte, 1947'de, "kültür mirası" 

üzerine yazdığı satırlar, mâziyi bugünde/modernde içermek isteyen muhafazakâr nostalji 

duygusunun tipik bir örneği sayılmaktadır (Bora&Onaran, 2003: 246). Bu bağlamda kültüre 

verilen değer kişinin kendi temellerine ne kadar haiz olduğunu göstermektedir. Tunç’un 

kültürel mirasa yaklaşımı ve onun süre kavramı çerçevesinde yeniden yapılandırılması onun 

muhafazakârlığının temelini oluşturmaktadır. Kültür mirasları [...] geçmiş nesillerin gelecek 

nesillere bıraktığı kıymet hazîneleri [...] oldukları gibi saklanmaları her neslin vazifesidir [...] 

bu eserlerden bir çoğu zamanım ihtiyaçlarına göre tadil edildikleri takdirde, yeni yapılacak 

eserlerden kat kat daha kıymetli olmak istidadına haizdirler: eski mimari eserlerimiz bunların 

başında gelir [...]kültür mirasları [...]bütün sanat yadigârlarının ve en aziz hatıralarımızın bir 

alemidir (Bora&Onaran, 2003: 246). Özellikle cumhuriyetin kurulması döneminde ortaya 

çıkan gelenek dışı hareket etmek, Aydınlanma felsefesinin kurumlarının Türk toplum 

bünyesine uydurulması noktasında Tunç’un bu yaklaşımları Muhafazakar kesim arasında 

önemli etki yapmıştır.En azından devrim karşısında düşünsel bakış tarzının farklı bir tezahürü 

olma vasfını sergilemiştir. 

Türk Muhafazakârlığının en önemli temsilcilerinden belki de en başta geleni ‘Kökü 

mazide olan atiyim’ sözünün sahibi olan Yahya Kemaldir. Yahya kemal, muhafazakârlık 

temellerini ilk olarak aile çevresinden ve içinde yaşadığı gençlik dönemlerinden almıştır. 

Gençlik dönemlerindeki ailesel sıkıntıları ve batılı bir genç olma, Paris’e gitme sevdası onun 

duygu ve düşünce dünyasında kısa bir süreliğine değişimlerin olmasına neden olmuştur. Bu 

amaçla Paris’e gizli olarak kaçan Yahya Kemal, Paris’in o dönemki kültür ortamında kendi 

şahsiyet ve kendi argümanını netleştirmenin peşinde koşmuştur. Bir ara aldığı ders ortamında 

Fransa tarihinden etkilenip Kendi tarihinin peşinde koşmanın gerekliliğini görme fırsatını 

yakalar. Bu çerçevede, "Tarih ortasında Türklüğü aramak" fikriyle Türkiye tarihini 1071'den 

başlatan Yahya Kemal, bu tarihten sonra yeni bir coğrafyada/vatanda tekevvün eden "millî 

hayat'ı esas alır. Bu düşüncenin oluşmasında Fransa'da etkilendiği Jules Michelet, Fustel de 

Coulanges ve Camille Julian gibi tarihçilerin "Fransız milletini bin yılda Fransa'nın toprağı 

yarattı" düşüncesinin büyük önemi vardır (Banarlı, 1984: 196). Bundan sonra hedef alanlar ve 

duygular tamamen değişmiş, batıyı ararken kendi geçmişinin, kültürel miraslarının derin 

deryalar şeklinde kendini beklediğini görmüştür. Fransa'dan yeni bilgi ve düşüncelerle 



 51

mücehhez bir şekilde Ev'e dönen Yahya Kemal, bu donatımın sağladığı yeni bir anlayışla kendi 

sanat, kültür ve milliyet sentezini oluşturmuştur. Bu sentezde tarih, coğrafya/vatan, mazi, 

gelenek, milliyet, dil ve dinin zorlama olmaksızın terkibinin kavramsallaştırılması olan "millî 

hayat" merkezî bir öneme sahiptir (Çınar, 2003: 88).  

Yahya Kemal'e göre işin bu güç kısmını aşmanın yolu tarih/gelenek içinde devamlı 

birikerek değişmek ve geleceğe yönelmektir. Bu düşünüş "Kökü mazide olan atîyim" dizesiyle 

en veciz bir şekilde ifadesini bulmuştur. Türk Muhafazakârlığının kilit isimlerinden olan 

Yahya Kemal, muhafazakarlığın teorisyenliğini yaparken yerellik ve millilik duygusu içinde 

hareket etmiştir. Kaynak olarak doğu toplumları içinde Selçukludan itibaren Osmanlı ve 

Cumhuriyet Türkiye’sinin düşünsel ikliminde etkili olan geçmiş kültürel unsurlara yönelimi 

onun kültürel Muhafazakâr boyut kazanmasına neden olmuştur. Bu kapsamda Yahya Kemal, 

İslâmiyet'i, milletin milliyetinden ayrı olarak düşünmez (Banarlı, 1984: 210). Bu düşünsel 

gelişiminde hem batılı kaynaklardan hem de doğunun asli kaynaklarının harmanlanmış 

sentezinden yola çıkar. Özellikle Paris yıllarında dönemin entelektüel toplantılarına katılımı 

sonucu olaylara batı tipi yaklaşımla kendine ait metaforlara ulaşır. Yahya Kemal, Bergson’dan 

imtidad kavramını alarak tarihe ve geleneğe yansıtma yolunu seçmiştir. Burada ki temel hedefi 

geçmişin sürekli değişerek yeni bir bünyeye kavuşacağı inancı yatmaktadır. Geçmiş ve 

geleceğin Bergson’da şekillendiği gibi bütünlük içinde algılanmasını, birbirini yok sayan bir 

anlayışın kopukluk yaratacağı ve temelsiz bir organik yapıya dönüşeceği şeklinde bir metafora 

dikkatleri çeker. Yılmaz’ın aktarımıyla Muhafazakârlık, bu kavram olarak anıldığında akla 

ilk gelen isimlerden Yahya Kemalin ifadesiyle "telin koptuğu, ahengin bozulduğu" andan 

sonraki huzur arayışıdır (Yılmaz, 2004: 26). Bu huzuru sağlayacak bakiye ise Türk şiiri, 

sanatı, mimarisi ve Türk kültürü olacaktır. Yahya kemal, mevcut Cumhuriyetin 

devrimlerine karşı durmadan var olan değerleri yeniden gün ışığına çıkarmış, yeni dönem 

gençlerine yeniden lezzetli bir sunum yapmıştır. Bu süreçte devletin temel yapısına riayet 

ve aidiyetlik içinde geçmişin abide kültürel mirasını yeniden revize etmenin yolunu 

seçmiştir. Geçmişin bakiyesini bir sıçrama tahtası yaparak modern toplumların eş değerine 

yaklaştıracak değerlendirme ve kültürel hazineler oluşturma gayreti içinde olmuştur. Bu 

hedef günümüz edebi düşünürler içinde yerini sağlam ve unutulmaz yapmasına sebebiyet 

vermiştir. Yahya kemal özelinde sanat toplumun eli ayağı gözü kulağı konumundadır. 

Toplumsal coşkuyu düzenleyerek bir forma sokmuş nereye akacağını bilemeyen Türk 

gençliğinin önüne yeni hedefler sunmuştur. 



 52

Türk Muhafazakarlığının temel dinamikleri olan tarih, kültür, gelenek, aile ve din 

esasının temellendirilmesinde moderniteye koşut bir şekillenmenin gerçekleştiği 

görülmektedir. Bu dönemde batının temel değerleri yerine Doğunun gizli değerlerinin sözcüsü 

konumunda bir başka öne çıkan şahıs olarak Ahmet Hamdi Tanpınar’ı söz konusu olmaktadır. 

"Modernizm’den haberdar bir cemaat adamı, "ruhumuza ayna tutan bir zihniyet tarihçisi, 

"estetiğin kapılarını açmak gayretinde olan bir insan "Türk modernleşme sürecinin verimli 

bir çelişkisini ve müstesna bir kültür ve "gönül adamı" (Türk, 2004: 60) rolüyle Ahmet 

Hamdi Tanpınar Türk Muhafazakârlığına kendi olmanın temel getirilerini sunan şahsiyet 

olarak çıkmaktadır. Alver’in aktarımıyla, A, Hamdi Tanpınar, tüm eserleri temel ekseninde 

analiz edildiğinde onun 'bir yerde', bir 'taraf olarak durduğu, belli bir 'zemin'i önemsediği ve 

o 'zemin'de kalarak düşünce, tavır ve eser ürettiği görülür (Alver, 2002: 101).  Bu zemin 

genelde kaynağını doğunun mistik temalarından olan ve geleceğe güvenle bakan bir anlayışın 

tezahürü olmuştur. Tanpınar estetik tavır ve düşünsel zemin olarak tipik muhafazakârdır. 

Onun söylemi ile Batı ve Türk muhafazakârlığının temel tezleri arasında büyük benzerlikler 

görmek mümkündür. Muhafazakâr düşünce içinden konuşurken farklı bir yöntem 

kullandığı görülür; estetik bakış ve duruş paralelinde düşünce üretmek (Alver, 2002: 101). Bu 

bağlamda hem edebiyatçı hem de düşünür kategorisinde yer alan Tanpınar maziye çok önem 

veren bir yaklaşımı izlemektedir. Tanpınar’ın yeni olan ile ilişkisi mazi üzerinden kurulur ve 

fakat bu mazi 'Yeni olanla' anlamsız kılan bir özellik arz etmez. Ahmet Hamdi'nin çabası 

"bize ne olduğu"nu anlamaya yöneliktir (Türk, 2004: 61). Yeni olanın kişideki değişime 

dayalı huzursuz ve tedirginlik psikolojisine karşı eskinin rahatlığı ve bilindiğin 

korunması esası öne çıkmaktadır. Tanpınar, eskiye dayalı nostaljik bakışın estetik 

düzlemde eserlerine aktararak, Türk mimarisi, kültürü ve değerlerine dayalı Türk sanat 

anlayışının tezahürü olmaktadır. Türk Muhafazakârlığı geleneği içinde Tanpınar'ı farklı kılan 

estetiğe yapmış olduğu yoğun vurgu ve onu düşünce ve sanatının altyapısı haline getirmiş ol-

masıdır. Tanpınar'ın estetik konusundaki ısrarında temel kaynak (bilinçlenme kaynağı), 

kuşkusuz hocası Yahya Kemal'dir. Kendisi de Türk Muhafazakârlık geleneğinin önemli 

düşünürlerinden olan Y. Kemal, Tanpınar'ın estetik tavır ve düşünsel dünyasının zemin 

buluşunda ana kapıdır (Alver, 2002: 102). Yahya Kemal’in öğrencisi olan Tanpınar, 

muhafazakâr bakışı ondan öğrenmiş, beyaz Türkçeyi, tarihisel bakışı, kendi milli ve manevi 

duygu ve değerleri hocasının derslerinde ve birebir sohbet ortamlarında bulunması sürecinde 

kazanmıştır. Ahmet Hamdi maziyi ve şimdiyi, Osmanlı'yı ve Cumhuriyetti, Dogu'yu ve 

Batıyı özgün ve özgül bir birliktelik içinde değerlendirir. Onun kurgulamaya çalıştığı 

bütünlük düşüncesi, kendi köşemizde hareketsiz kalmamızı engelleyecek ve bizi yalnızca 



 53

hadiselerin dünyasında yaşamaktan kurtaracaktır. Bu kurtuluş ''ölülerin de bu toprakta ve 

hayatımızda bir söz hakkı olduğu"nu ve "anane ve devamın her şeyin temelinde yer aldığını 

kabul etmek ile mümkün olacaktır (Türk, 2004: 61)diyerek Gestalt’ın bütünlükçü 

yaklaşımının izlerini taşımaktadır. Geçmişle bugün, eski ile yeninin bir aradalığının 

gerçekleştiği bir döneme ışık tutmaktadır. Tanpınar'a göre. "Hayatımızın bazı devirlerinde 

yeninin adamı olarak eskinin tazyikini duyuyoruz; bazı devirlerde eskinin adamı olarak 

yeninin tazyiki altında yaşıyoruz "diyen Ahmet Hamdi Tanpınar, Doğu'nun ve Batı'nın "ruh 

iklimleri" üzerinde gezinirken çok mühim bir meselenin, "kendimizin peşine düşmek" 

lüzumunun altını ısrarla çizer (Türk, 2004: 61). Freud’cu bakışla id, ego ve süper ego 

etkisindeki bireyin yeni davranışlar karşısında alışkanlıkların etkisi içinde geçmiş 

yaşantıların dolayımında hareket alanını çizmektedir. Bu da kişide muhafazakar 

davranışların ve alışkanlıkların daha fazla görülmesine sebebiyet vermektedir. Tanpınar 

için hafızamızı bize geri getirecek olan tek şey kendimizin peşinde olmaktır. Tanpınar, 

kendimizin peşine düşmemiz ve kendimize varmamız için bir his yolculuğunun elzem 

olduğundan dem vurur ve burada bu his yolculuğunu başlatacak olan kritik unsuru zikreder: 

Hatırlamak. Böylelikle muhafazakâr düşünüşün kadim refleksine işaret eden Tanpınar kendi 

muhafazakâr çizgisinin ayırt edici özelliğini gözler önüne serer (Türk, 2004: 62). Hatırlanan 

geçmişi estetik duygu ve duygulanım çerçevesinde izaha çalışmanın adı olarak Tanpınar 

Türk Muhafazakârlığındaki önemli mevkisini tescillendirmiştir.  Bergson’vari bir 

yaklaşımla devamlılık projesi çerçevesinde gelenek ve tarihe yönelmek vardır. Bu 

yöneliş Modern batı tipi yaşam ve düşünce stillerine karşı kendini ortaya koymanın ve 

gerilimli süreçte orta yolun çizilmesi olarak da görülebilir.  Ayvazoğlu'nun da vurguladığı 

üzere, Tanpınar'da esas olan "devam ederek değişmek, değişerek devam etmek"tir 

(Ayvazoğlu, 2003: 522). Ortaya çıkan durum çerçevesinde Tanpınar'ın kültürel-estetik 

muhafazakâr fikriyatı kendini bütünlük, devam ve kendi olmak sacayağında (Türk, 2004: 63)  

şekillenmesine katkı sağlamıştır. Eserlerinde temel vurgu olarak batı tipi bir model yerine 

geçmişin kültürel zemininde şekillenmiş doğu anlayışının tezahürlerini görmek mümkündür. 

Nihayetinde Tanpınar’ın kültürel muhafazakârlığında aydınlanma sonrası batı ile dünyaya 

damgasını vuran Osmanlı Türk kültürünün kıyaslanması sonrası asli değerlerin verdiği 

manevi rahatlık içinde geleceğine karar vermenin psikolojisi yatmaktadır. 

Türk Muhafazakârlığında modernleşmeye karşı maziyi öne alan bir diğer abide 

şahsiyet Abdülhak Şinasi Hisar’dır. Hem "muhafaza ettikleri" hem de "muhafaza edişi"yle 

Türkiye'de muhafazakâr fikriyatın kilit önemdeki figürlerinden biri olan Abdülhak Şinasi Hi-



 54

sar'ın yetmiş beş senelik hayatı aslında "mâzi" kelimesinin çevresinde örülmüştür (Ayvaz, 2003: 

242). Geçmişin edebi anlamda bir hikayesini yazan, genç nesillere temellerini öğretmenin gayreti 

içinde olmuştur. Abdülhak Şinasi Hisar, eski İstanbul yaşayışını, başka bir deyişle "dünkü 

hayatımızı""zarif ve "latif bir dille anlattığı roman, hikâye ve denemeleriyle bilinir 

(Bora&Onaran, 2003: 252). Geçmiş bir kültür hazinesine sahip olduğu için geçmişin sürekliliği 

esastır. Gerçekten, Hisar tutkulu bir mâzi peresttir. Bugünle ve gelecekle ilgili umutsuzluğunu, 

beklentisizliğini unut(tur)an bir coşkuyla yâd eder geçmişi. "Dünkü hayatımızı" tasvir 

edişindeki coşkunluk -belki ustalık farkıyla- Hisar'ın başka muhafazakâr yazarlarla, ideologlarla 

da paylaşabileceği bir özellik olabilir. Fakat o, fazla olarak, dünü/geçmişi bizatihi bir değer ve 

referans olarak kuramlaştırmasıyla ayırt edilmelidir (Bora&Onaran, 2003: 253–254). Hisar, bir 

zamanlar mevcut olmuş olan bir dünyayı keşfetmekten çok, zaten olduğu gibi orada duran ama 

insanların rağbetinin azaldığı soyut bir bütünlüğe tekrar mevcudiyet kazandırmanın peşinde 

gibidir (Ayvaz, 2003: 245). Hisar maziyi referans alarak Türk düşüncesinin evrimsel 

tekâmülünün rahat gelişeceğini, eski kurum ve yapıların yenilerine göre daha övgüye layık 

olduklarını ve ebedi olduklarını göstermeye çalışmıştır. Mazi tandanslı yaklaşımı da kendisinin 

milliyetçi muhafazakâr kısımda yer almasına neden olmuştur. Hisar, maziyi referans almayı, 

"insan medeniyetinin", "hayatın her türlü inkişafını korumak" doğrultusundaki gayesiyle de 

bağdaştırır (Bora&Onaran, 2003: 255–256). Hisar, milli birlik ve beraberliğin temelinde 

mazideki geçmiş kültürü varsayar. Toplumların gerçekleşmesinde ortak kültür, benzer bedensel 

özellikler ve ortak mekânı oluşturan geçmişin öne çıkartılması istemektedir. Hisar, Ayvaz’ın 

ifadesiyle Cumhuriyet inkılâplarına pek sıcak bakmayan bir 'meşrutiyet aydını' oluşu ve 

1960larda alevlenen dilde sadeleşme akımına yüz vermeyişi, dolayısıyla "din" paranteze 

alınarak kurulacak bir muhafazakârlığın  (Ayvaz, 2003: 246)  yerine milli his ve değerlere 

sahip eğilim içinde olarak Cumhuriyet sonrası modern eğilimlerin kültürel süreçteki tahribatına 

dikkatleri çekmiştir. Şanlı geçmişi hatırlamayı, "imparatorluk zamanlarımızın şuuruna 

varmayı,  bizatihî bir gerçeklik ve bilinçlenme düzlemi olarak tasavvur eder (Bora&Onaran, 

2003: 257). Ayvaz’ın ifadesiyle:daha çok şairane diye nitelenebilecek geçmiş algısı ve 

birleştirici ve bütünleştirici tarafını vurgular. Sert olmayan milliyetçilik anlayışıyla Abdülhak 

Şinasi Hisar; Türkiye'de muhafazakâr  düşünüşün özellikle Osmanlı devri gündelik hayatını ve 

İstanbul kültürünü estetize etme tavrının altında yatan önemli edebî ve kültürel kaynaklardan 

biri (Ayvaz, 2003: 247) olarak Türk Muhafazakarlığında önemli bir yere sahip olmaktadır. 

Türk Muhafazakârlığının Milliyetçi kanadında kalan Ekrem Hakkı Ayverdi ise 

modernleşme sonrası eski mimari eserlerin bir tarih, bir kültür hazinesi olmasına binaen 



 55

korunmaya layık olduklarını yüksek sesle duyurmaya çalışmıştır. Tarihî abideleri ve eski 

musikiyi iki büyük "emanet" olarak gören ve her ne pahasına olursa olsun, korunup gelecek 

nesillere aktarılması gerektiği inancı Ekrem Hakkı'nın (Ayvazoğlu, 2003: 239) temel 

felsefesini oluşturmaktadır. Özellikle kendisinin mimar olması çerçevesinde eski Osmanlı 

kültürel mirasına bağlı şekillenen abide yapıtların restorasyonları sürecinde bu düşüncelerinin 

pekiştiği gözlenmiştir. Hatta Ayvazoğlu (2003: 239) aslında bir pratik adamı olan Ekrem 

Hakkı'yı yazmaya sevk eden de bu tahribat karşısında sessiz kalmama arzusu ve "emanetin 

gelecek nesillere aktarılması" gerektiği yolundaki sarsılmaz inancıdır diyerek Türk kültürünün 

batı tipi modernleşme serüvenine koşut olarak tarihsel doku ve mirasın korunmasındaki 

hassasiyetini vurgular. Ayvazoğlu’nun (2003: 240) ifadesiyle Ekrem Hakkı'nın en büyük 

hayali ise Türkiye'nin sınırları dışında, özellikle Balkanlar'da kalmış Türk eserlerini, bütünüyle 

yok olmadan önce tespit etmek olmuş ve bu sebeple  1975 ve 1976 yıllarında peş-peşe çıktığı 

iki uzun seyahatte, imparatorluk coğrafyasının yaklaşık 550 bin kilometrekarelik bölümünü 

gezerek Osmanlı'dan kalan mimari eserleri tek tek incelediğini; Elde ettiği bilgi, belge ve 

fotoğraflara Türkiye'deki arşiv çalışmalarının sonuçlarını da ekleyerek dört ciltlik âbidevî 

eserini yazdığını belirtmektedir.  Bu çalışmalarının özünde de Muhafazakâr bakışın kaynakları 

yatmaktadır. Köklü bir geçmişe ve eşsiz bir kültürel mirasa sahip Türk toplumunun geçmişi 

gelecek için bir köprü görmesi noktasında ve geçmişi referans alma dolayımında hareket ettiği 

görülmektedir. Ayvazoğlu (2003: 241), Ekrem Hakkı için, eserleri ve fikirleriyle, yakın dostu 

Nihad Sami Banarlı'nın geliştirmeye çalıştığı "millî romantizm idraki"ni besleyerek 

muhafazakâr kültürün oluşmasında önemli roller üstlenmiş ve hayatını mimari mirası koruyup 

araştırmaya adamış son "Osmanlı"lardan olarak kabul etmektedir. Böylelikle muhafazakarlığın 

Yahya Kemal’le birlikte muhafazakar estetiğin korunması ve kollanması noktasında öne çıkan 

olarak Ekrem Hakkı’yı mimari açıdan vurgu yaptığını ve Osmanlı kültürel mirasının 

koruyucusu ve kollayıcısı olarak öne çıktığını görmekteyiz. Türklüğün ve Türk devletinin 

"kadimden beri gelen" sürekliliğini vurgular, tarihsel örf çerçevesinde devlete kutsiyet atfeder, 

ülkedeki gayrı-Türk unsurları ve "yabancı" kültürel etkileri ırkçı bir tiksinme diliyle dışlar. 

"Bizleri bağlayan büyük ananeler ve medeniyetler zinciri"ni temel referans olarak kabul 

ettirmek ister; "ananelere karşı pusuda bekleyenler" hakkında uyarır. Osmanlı ihtişamının 

coşkulu tasvirlerini yapar (Bora&Onaran,2003:257-258) 

Samiha Ayverdi’nin Türk Muhafazakarlığında öne çıkan temel argümanı, merkezi 

otoritenin güçlü olması, devlet ricalinin (Osmanlıdaki gibi) haysiyeti, şerefi, basiretli olmasıdır. 

Sâmiha Ayverdi'ye göre "Biz, muhteşem bir tarihe sırtını vermiş, kararlı ve dayanıklı bir millet 



 56

olarak, sosyal meselelerini halletmiş bulunmanın rahatlığı ve ferahlığı içinde, ananeleşmiş ve 

kök salmış milli ve mahalli zevklerimiz ile haşır neşir olarak asırlar boyu gülüp eğlendik" 

Sâmiha Ayverdi, Tanzimat'la başlayan tahribat neticesinde "muhteşem geçmişin enkazından 

başka bir şey kalmadığına" hayıflanır; yine de o muhteşem mazinin çekirdeğinin yeniden 

yeşerebilmesi umudunu korumak için "ele gelir mazi miraslarına tutunmak" gerektiğinde ısrar 

eder (Akt. Bora&Onaran, 2003: 257). Milliyetçi muhafazakâr eğilimin izlerini taşıyan Ayverdi 

mazinin çemberi içinde Osmanlılık ve Türklük idealinin mecrasının geniş kültürel hazinesi 

olan tarihsel olaylara dem vurarak rotasını belirlemektedir. Ortaya çıkacak olan sonuç, Azak’ın 

ifadesiyle: Osmanlı mirasını vurgulayan bir milliyetçilik ile İslâm tasavvufunun eklemlendiği 

bir muhafazakâr duruşa ilginç bir örnek oluşturur (Azak, 2003: 248). Sâmiha Ayverdi ve 

çevresinin, Osmanlı "Altın Çağı" kurgusuna dayanan ve Osmanlı kültürel mirasını sahiplenen 

muhafazakârlığı, Cumhuriyet döneminde zor şartlarda da olsa yaşamakta olan, ''köklü", "yerli" 

bir seçkin kültürün temsilcisi olma iddiasını da beraberinde taşır (Azak, 2003: 249). Özellikle 

köksüzlüğün, tarihe karşı olmanın negatif yönlerine işaret ederek bu zihni planı uygulayanların 

kendilerine ve toplumlarına ihanet ettiklerini vurgulaması dikkate şayandır. Samiha Ayverdi, 

Cumhuriyet'in Osmanlı İmparatorluğu’nun mirasını reddeden batılılaşma politikasına karşı, 

geçmişle süreklilik içindeki bir milli kültürü savunur. Kendi muhafazakâr projesini "geçmişi 

hâlin eşiğinden içeri sokup, geleceğin hayat ve bekaa imkânlarını, bu anlayış sahnesi üstünde 

hazırlamak" olarak özetleyen Ayverdi, büyük ölçüde, Yahya Kemal ekolünün bir temsilcisidir. 

Savunduğu millî kültürün kaynaklan ve idealize ettiği "incelmiş bir ruh medeniyetinin" hâkim 

olduğu Osmanlı, konak kültürü ve mahalle yaşamında ama özellikle de "Selçuklu ve Osmanlı 

Türklüğü"nün Anadolu'da bir yaşam tarzı haline getirdiği İslam tasavvuf kültüründedir (Azak, 

2003: 255). 

Türk gelenekçi muhafazakârlığının kilit isimlerinden olan Nurettin Topçu, gelenekçi 

modernliğin ideologluğunu yaparak muhafazakârlığın öncülerinden ayırıcı bir özelliğe sahiptir. 

Diğer bir bakışla Topçu; fikirlerinde ilk bakışta "anti-modernist" ve geçmişi ihyacı bir 

"gelenekçilik", üstelik "mesiyanik" çağrışımlarla karşımıza çıkmakta gibidir (Atay, 2003: 169). 

Topçu’nun muhafazakârlığında din, gelenek ve toplumun temel değerleri dolayımında 

modernliğin şekillenmesi öne çıkmaktadır. Tavır olarak kesinlik ve tartışma götürmez ve 

uzlaşım dışı bir gelenekselciliğin sunumunu yapar. Öğün’ün ifadesiyle "uzlaşmacığı”ndan 

hayli uzak bir anti-Kemalist çizgide, Batı tarzı radikal modernleşme söz konusu olduğunda da 

anti-modernist bir duruş içindedir (Akt. Atay, 2003: 170). Cumhuriyetin öne çıkardığı 

geçmişin radikal anlamda terk edilip yeninin kurgulanmasına karşı ciddi bir tepkinin adı 



 57

olmaktadır. Bu anlamda "insan-toprak-Tanrı" birliğini en üst derecede temsil ettiğini 

düşündüğü "zirai kültür"ün makineleşmiş endüstriyel kültür karşısında kaybına âh etme 

bağlamında da ("tire"siz) gelenekçiliğe yakın durmaktadır (Akt. Atay, 2003: 170).  

Topçu, sanayi devriminin, bireyselleşmeyi öne çıkarması, liberal dürtü ve isteklerin 

Durkheim tarzı cemaat yapısını nötrize etmesine karşıdır. Bu türden toplum yapılarında sosyal 

ilişkilerin ikincil olması milli birlik ve dayanışmanın yok olmasına sebebiyeti dile getirir. 

Sürecin karşıtı olarak geçmişe yönelme, Anadolu mirasına bağlı toplum şekillenmesini öne 

alır. Nurettin Topçu, keskin bir kapitalizm ve sanayileşme karşıtlığı içinde sorunu kökten 

halletmişti. Ama Türk muhafazakârlığının ana çizgisi teknik ve kültür ya da maddiyat alemi ile 

ebediyet alemi arasında gerçekleşmesini istediği eşitlikçi olmayan, üstelik gelişmeye açık 

olmasını istediği bir sentezde ısrarlıydı (Öğün, 2003: 580). Topçunun fikriyatında bir geri 

dönüş özleminden çok bugünü geçmişten yola çıkarak yeniden var etmenin hâkim olduğunu 

düşündürür. O, bir bakıma, "Batı-dışı, yerli bir modernleşme" arayışı peşindedir (Atay, 2003: 

170). Topçu’da yerellik, Anadoluluk diğer muhafazakârlardan ziyade kendisinde daha yoğun 

hissedilmektedir. Topçu, yaşadığı coğrafyanın tarihsel, kültürel, siyasal bağlamsallığı içinde 

inkılâpçılıkla gelenekçilik yahut tersinden söylemek gerekirse, "karşı-inkılâpçılıkla "karşı-

gelenekçilik" gelgitinde bir düşünsel performans sergilediği söylenebilir.(…) mâziyi bugüne, 

deyiş yerindeyse "katık etmek"ten ziyade bugün karşısında geçmişe veya geçmişten ne 

kaldıysa ona sığınmakta çare arayan bir gelenekçiliğin "katışıksız" temsilcisi (Atay, 2003: 170) 

olarak Türk Muhafazakarlığında milliyetçi kanadın önemli bir ismi olmuştur. 

Mümtaz Turhan, Türkiye’deki siyasi ve iktisadi değişmeye paralel olarak Türk 

Muhafazakârlığında batılılaşma sorununa farklı sosyoekonomik yaklaşımıyla Milliyetçi 

muhafazakâr söylemin ideologlarındandır. 1946 sonrası çok partili hayatın, liberalleşmenin ve 

demokrasinin etkisiyle Kemalist devrim yeniden yorumlanmaktadır. Kemalist devrimi ta-

mamıyla reddedenler bir yana bırakılırsa, tamamıyla benimseyenler dışında "tutan 

devrimler"-"tutmayan devrimler" şeklinde kabaca tasnif edilebilecek, Kemalizm’in ve genel 

olarak Türk modernleşmesinin temellük edildiği muhafazakâr anlayış yaygınlaşmaktadır 

(Yılmaz, 2003:192) Turhan, 1946 yılından sonra sosyolojik analizleri ve yeni argümanları 

doğrultusunda öne çıkmıştır. Turhan'ın fikirlerini ifade ettiği dönem,  1946'dan sonra 

Türkiye'deki siyasî ve iktisadî rejimin değişmesine paralel olarak, Türkiye'deki batılılaşma 

tarihinin yeniden ele alınarak bir bilânçonun çıkarıldığı bir dönemdir (Yılmaz, 2003: 192). 

Bu dönemde tartışılan temel konu Batılılaşmanın şekli ve yönü konusunda olmuştur. Genel 

olarak çağdaşlaşmayı intibak veya gerilemeci bir yaklaşımla kendine yönelme arayışları içinde 



 58

oluşumlar görülmektedir. Turhan’ın çizgisi ise, bu tartışmalarda taassup, inanç ve farklı 

düşüncelerden sıyrılarak "ilim metoduyla" müşterek bir karara varılmasını arzu etmektedir. 

Turhan, pozitivist bir bilim anlayışıyla toplum ve siyaset meselelerinin ve an-

laşmazlıklarının çözülebileceğini düşünmektedir (Yılmaz, 2003: 193). Bu bağlam da 

toplumsal kalkınmayı amaçlayan sosyal mühendislikte "Turhan projeleri"ni ortaya 

koymuştur (Yılmaz, 2003: 193). Millî kültür ve millî devlet inşası problemi konusunda 

Turhan da milliyetçi bir fikir adamı olarak Türkiye'nin bu problemleri aşması için 

çalıştığından, muhafazakârlık yanında bir "kurucu" ve sosyal mühendislikçi bir bakış 

açısına da sahiptir (Yılmaz,  2003: 193). 

Turhan, Türk toplumunun çağdaşlaşma serüveni içinde kendi iç dinamiklerinin 

filizlendirdiği bir yapılanmanın peşinde olarak değişimin aydın zümre ve onun kültürel 

mirasları çerçevesinde gerçekleştirileceği inancını taşımaktadır. Gökalp’ı takip eden 

Mümtaz Turhan bir yandan inkılâpçılığı savunurken, bir yandan da Türk inkılâbı'nın 

radikalizmini eleştirecektir. Turhan'a göre, Batı medeniyetinin esasını ilmî bilgi ve ilmî 

zihniyet teşkil etmektedir. Bu yüzden öncelik, bu zihniyete sahip birinci sınıf bilim 

adamlarının yetiştirilmesinde olmalıdır. Toplumsal yapıyı değiştirerek Batı medeniyeti gibi 

olmak için yapılan ıslahat hareketleri, "eğer memlekette ilmin hâkimiyetini tesis etmek 

maksadıyla yapılmamış veya bunda muvaffak olunmamışsa" başarısız kalmaya 

mahkûmdur (Yılmaz, 2003: 193) diyerek Türk modernleşmesinin bilgi toplumu olmadan 

gerçekleşmesinin imkânsızlığı ve değişimin rasyonalist söylemlerini üretecek beyinlere ihtiyacı 

dikkate çeker. Çünkü değişimin mutlak olmazsa olmazına karşı yapısal iç dinamiklerin 

gerekliliğine atıfta bulunarak Milliyetçi muhafazakâr çizgisinden ödün vermek istemez.  Kültür 

değişmelerini "serbest kültür değişmeleri" ve "mecburi kültür değişmeleri" şeklinde tasnif 

eden Turhan, bu tasnifi Türk batılılaşma tarihine köyler ve şehirler itibariyle ayrı ayrı uyguluyor 

(Yılmaz, 2003: 195). Mecburi kültür değişmelerinin etkisi şehirlerle sınırlı kalmış, köylerin 

kültürel değişmesi daha ziyade serbest bir şekilde gerçekleşmiştir. Serbest kültür 

değişmelerinde ''…yerine daha iyi, daha faydalı ve müessir yeni bir unsur konmadan 

eskilerden hiç birisinin terk..." edilmemesi sayesinde köylerde, mahalli kültürün 

etkinliğinin ve bütünlüğünün temin edilmesi mümkün olabilmiştir. Değişmenin serbest 

olabilmesi mahalli kültürün seçici davranabilmesi demektir; yani, yabancı kültürlerden hangi 

unsurların, ne ölçüde aktarılacağını seçme kabiliyetini devam etmesidir. Bu özelliğini 

kaybeden bir kültür, bağımsızlığını da kaybetmektedir. İktibas edilen maddi kültür 

unsurlarının kaderi, manevi kültürle ilişkisi sonucunda tayin ediliyor (Yılmaz, 2003: 196) 



 59

şeklindeki yaklaşımı Toplumsal yapının bünyesine uygun kurumları ve değerleri serbest 

olarak kendi isteğine bağlı olarak aldığı şeklinde bir sonuca ulaşmaktadır. Herhangi bir 

zorlama ve baskının yerine kendiliğinden bir değişimden yanadır. Aynı zamanda görüşlerinde 

Demokratik planlı değişmeye bağlı olarak ekonomik, sosyal ve kültürel bazda amaçlar ve 

çözüm yolları belirlenip hedefe ulaşılabileceğini belirtir. İnsanlara değişikliklerin 

benimsetilmesinde kalıcılığın yolunun toplumsal barış doğrultusunda değişime yönelimi 

benimser. Değilse milli birlik bilincinin zayıflaması sonucu sosyal çözülmelerin görüleceğini 

sosyolojik olarak öne sürmektedir. Bu bağlamda, Turhan'a göre, kültürün gerçekten 

değişebilmesi oldukça zor bir süreçtir. Çünkü farklı kültürlerin karşılaşmasında diğer 

kültürün aslî unsurları ile hakiki kıymetlerinin tespit edilmesi çok zordur. Bu yöndeki 

muhtelif denemeler başarısız kalacaktır. Bu safhada ciddi tetkiklerle sebep-sonuç ilişkilerinin 

doğru kurulması, buna bağlı olarak öncelik-sonralık sıralamasının ve teşebbüslerin bu 

çerçevede bir plan dâhilinde yapılması gerekir, (Yılmaz, 2003: 197) şeklindeki söylemi 

demokratik planlı değişimin esasını ortaya koymaktadır. Lakin, Bu şekilde normal ve sağlıklı 

kültür değişmesi gerçekleşmeyince, "istiklal ve hürriyetini muhafaza etmek isteyen her 

kültür" bir reaksiyonda bulunacaktır (Yılmaz, 2003: 197) diyerek tarafların kendilerini 

savunmak ve korumak güdüsüne kapılmalarının gerçekleştirileceğine dikkatleri çeker. 

Böylece Toplum, yerine yenisini koymadan eski kültüründen mahrum kaldığı için "ne yapa-

cağını bilmez, şaşkın bir halde gittikçe nefsine karşı itimatsızlığı artacak ve neticede 

müzmin bir aşağılık hissine kapılacaktır"(Yılmaz, 2003: 197). Sonuç olarak toplum sosyal 

dengeyi kaybederek toplumsal bütünleşme yok olacağı kaygısını milliyetçi muhafazakar bir 

söylemle vurgulamıştır. Turhan,medeniyet oluşturma ve çağdaşlaşma noktasında halk ile 

aydın zümre arasında fikir ve kültürel bakiye farklılıklarının toplumsal çatışmaya yönelttiğini 

gerici ve ilerici, muhafazakar ve liberal bakan gibi ayrımların şekillenmesinin sosyal 

sıkıntılara yol açacağını belirterek(Yılmaz, 2003: 199-200) toplumsal uzlaşıda  bulunmak en 

azından asgari müştereklerde birleşmek idealini tez olarak öne sürmektedir. Amaç Toplumun 

milli ve manevi kültürünü ayakta tutarak toplumsal ilerleme sağlamak olmalıdır. Sonuç olarak 

Mümtaz Turhan, Gökalp'in medeniyet-kültür ayrımını esas alarak medeniyette Batılılaşmayı 

amaçlayan inkılâpçılıkla, kültürde Türk millî kültürünü korumayı amaçlayan 

muhafazakârlığı telif etmeye çalışmıştır. Batı medeniyetinin zembereğini de ilimde ve ilim 

zihniyetinde gören Turhan, sanayileşmeden ve hızlı sosyal değişimden korkarak ilim ve 

muhafazakârlık marifetiyle kontrollü bir sosyal değişmeyi arzuluyor. Bu amaçla geliştirdiği 

tarım, kültür ve sanayi kentleri oluşturmak gibi Turhan projeleri Türk sağının dağarcığında 



 60

yer etmiş olmakla beraber, Türk sağı da Turhan'ın elit eğitimi projesi karşısında halktan gelen 

eğitim talebini karşılamayı tercih edecektir. (Yılmaz,2003:201) 

Türk Muhafazakârlığında, bir geleneğin yazarı olarak Erol Güngör (Sözen, 2003: 204) 

toplumun milli ve manevi his ve duygularının savunulmasında hem milliyetçi yönüyle hem de 

dini yönüyle görüşlerini ödünsüz savunan önemli şahsiyetlerden birisidir.  Kendisini Gökalp-

Turhan geleneğinin yılmaz savunucusu olarak görmüştür. Yalnız Güngör'ün kendi fikrî 

çizgisinde de önemli değişmeler olmakla beraber, Gökalp ve Turhan'a nispetle Osmanlı ve 

İslâm kültürüyle daha barışık, muhafazakâr, Tek Parti dönemine karşı daha eleştirel, 

pozitivizmden uzak ve daha liberal olduğu söylenebilir (Yılmaz, 2003: 201). Her ne kadar 

inkılaplara radikal bakış tarzı sergilemiş olsa da hedefi direk inkılaplar olmamış, inkılapçı 

aydın zümrenin toplumun manevi kültür öğelerinin değişimini öncelemelerini, maddi kültürü 

ise ikinci planda almalarına karşı olmuştur. Onun mantalitesinde gerçek yapılması gereken, 

Güngör’e göre muhafazakâr halk kitlelerinin bürokrat-aydın tasallutundan kurtulmak ve 

daha iyi yaşamak için hırsla sanayileşmek istediğinin altını çizmek, (Yılmaz, 2003: 201) 

olmuştur. Bu bağlamda Güngör'ün deyim yerindeyse, milliyetçi muhafazakârlıktan, İslamcı 

bir muhafazakârlığa yöneldiğinde, daha radikal çizgilerle düşündüğü gözlemlenmektedir. 

Bu düşünümün en önemli halkası gelenek olması gerekir. Çünkü Güngör, hemen hemen bütün 

eserlerinde görüldüğü gibi geleneği -zaman dahilinde- halk, kültür, din ve şahsiyet ile 

yorumlamaktadır (Sözen, 2003: 206). Güngör’ün tezinde başat kurum din, tarihi miras, 

gelenekler ve içinde yaşadığımız Türk halkının eşsiz kültürü yatmaktadır. Türk 

muhafazakârlığının " yaratmak zorunda olan bir muhafazakârlık "olmasına uygun 

biçimde Güngör'ün muhafazakârlığı statükoculuğa kapalı, değişimlere ve yenilikçiliğe 

açıktır (Sözen, 2003: 206). Tam bir taassup içinde olmak yerine sanayileşme perspektifinde 

Yahya kemal tarzı Türk milletinin asli kültüründe arayışlarını sürdürür. Bu çerçevede 

Güngör'ün radikal muhafazakârlığında "halk" vardır; daha doğru bir deyişle halkı öne 

çıkaran "gönüllü" bir tavır vardır. Yine bu söylemde yer alan "soyut insan" yerine, "yeni 

insan tipi"ni oluşturma arzusundadır. Değişmez ilahi kanunlar yerine, kültürel göreceliliği 

savunan Güngör, bir elitist değildir, kitleye yönelik olumlu vurguları vardır, sezgi ve 

duyuyu da bilimsel disipline katan (bağlantılarının düzeyi ve içeriği göz önüne alınacak 

olursa "organik") bir aydındır. "Kök paradigmalar" yerine "kendine dönüşü" kurgulayan 

bir bilimsel yöntem (Sözen, 2003: 206–207) izlediği görülmektedir. İnanç birliği, ülkü birliği 

ve tarih bilinci çerçevesinde bütünleşen bir toplumsal yapı kurgulamaktadır. Bunlar toplum 

bireylerini bir arada tutan, ortaklaşa paylaşılan kültürel unsurlara içten bağlılığı önceler. 



 61

Güngör'ün ilk eserlerindeki milliyetçi muhafazakârlık kültürel değerler üzerine inşa edilir; 

daha sonraki eserlerinde ise din öncelenerek, sistem, hukuk, eğitim ve aydın eleştiriciyle 

radikal bir tavır izlenir (Sözen, 2003: 208). Erol Güngör, Türk milliyetçiliği içinde Ziya 

Gökalp-Mümtaz Turhan geleneğini devam ettiren ve bu geleneği daha demokratik, İslâm 

ve Osmanlı kültürüyle daha barışık bir şekilde muhafazakâr ve liberal renklerle yeniden 

kuran bir isimdir (Yılmaz, 2003b: 656). Sonuç olarak Güngör, ilim sanat gibi çağdaş 

toplumun vetirelerinin yanında halk kültürü, dili ve dini bağlamında bizi biz yapan esaslar 

çerçevesinde teknolojinin kullanımına bağlı toplumsal bütünleşmeci bir milliyetçi 

muhafazakar olarak karşımızda durmaktadır. 

Türk Muhafazakârlığının temel köşe taşlarından bir diğeri Ali fuat başgil’dir. Ali 

Fuad Başgil, Türk muhafazakârlığının sembol isimlerinden biridir. Özellikle çok partili hayata 

geçişten sonraki fikrî mesaisiyle Türkiye'deki liberal muhafazakâr yönelişin ilk akla gelen 

figürüdür (Önder, 2003:291). Mümtaz Turhan ve Erol Güngör gibi muhafazakarlarda görülen 

taassuptan ziyade evrimleşerek yenilenme taraftarlığı Başgil’in de temel felsefesini oluşturur. 

Öyle ki Türk muhafazakârlığının "koruma"dan çok "yaratma"ya dönük, gelenekçi-yenilikçi 

ikilemi üzerinden açıklanamayan karakteri Başgil'in muhafazakârlığı için de tayin edici bir 

öneme sahiptir. Onun üzerinde yoğunlaştığı "demokrasi", "birey haklarının korunması", "din 

hürriyeti ve laiklik" gibi temalar, esas itibariyle gelenekten çıkarsana bilir bir mahiyet taşıma-

maktadır (Önder, 2003: 291). Dolayısıyla Başgil, Türk Muhafazakârlığının modern yüzünü 

oluşturmaktadır. Bu hedefler doğrultusunda gelenekçi zümrenin modern elbiselerini belirleyen 

ve uygunluğunu belirleyen stilist konumundadır. Bu bağlamda Cumhuriyetin inkılaplarına 

eşgüdümlü hareket eden karşı olmaktan ziyade onun muhafazakar boyutlarıyla uyumlu hareket 

eden bir profil çizmiştir. Bu noktayı itibarla 30’lu ve 4O'lı yıllarda "inkılâpçı" ve devlet eksenli 

bir duruş sergileyen Başgil, çok partili dönemin başlangıcından itibaren demokrasi ve hürriyetleri 

savunan ve bu çerçevede Türkiye'deki siyasî-hukukî rejimi tartışan "liberal muhafazakâr" bir 

pozisyon almıştır (Önder, 2003: 291). Bahsedilen dönemlerde dünya konjonktüründe görülen 

siyasi sosyal ve ekonomik hakların yeniden şekillenmesi, Başgil de hem muhafazakâr temeli 

öne almak hem de demokrasi, haklar, laiklik ve devlet düzeninin şekillenmeleri hususunda 

kendi argümanlarını sergilediği söz konusudur. Özellikle Türk inkılapları sonrası toplumsal 

yapının analizi noktasında şu notları dikkat çekici ve o dönemin yapısını tahlil eden bir 

durumdur:  Osmanlı döneminin "kötü kozmopolitizm"inden uzaklaşılmış, skolastisizm’in yerini 

realizm, tasavvuf moralinin yerini rasyonel düşünceden kaynaklanan millet morali ve bireyci 

terbiye sisteminin yerini "kolektif iş ve mesuliyet esasına dayanan camia ve millet terbiyesi" 



 62

almıştır (Önder, 2003: 294). Böylece Bergsonvari imtidad’a dayalı toplumsal dönüşüm Türk 

milli yapısında Milliyetçi kanada doğru kayış durumuna neden olmuştur. Bu milliyetçilik ise 

Türk milliyetçiliğidir. Kendi yaklaşımıyla, Türk milliyetçiliği, sıradan bir kitle hareketi değildir. 

Aklı, planı ve gayesi olan bir millî harekettir. "Millî hareketler bütün bir millet efradının derece 

derece iştirak ettiği bir hareket olmak itibariyle kütle hareketi, fakat mahiyeti, planı, gayesi ve 

neticeleri itibariyle bir şef, bir yüksek şahsiyet eseridir(Önder, 2003: 294). Ali fuad Başgil'in 

Türk düşünce tarihi içindeki önemi, muhafazakârlık ile liberalizmi "ahlakî bir düzen" arayışı 

etrafın da buluşturmasından kaynaklanır. O, her şeyden önce, moral/manevi bir "nizam" 

peşindedir. Liberal demokrasi, birey hakkındaki görüşü ile böyle bir ahlakîlik ihtiva etmektedir. 

Muhafazakârlığını şekillendiren, modernizm karşıtlığı değildir. Geçmişle geleceğin, modern 

durum için de sentezinin mümkün olduğuna inanmaktadır. Hürriyetleri, ahlakî düzenin mihenk 

taşı olarak görmektedir. Çünkü hürriyetin olmadığı bir muhit, baskı ve taassup muhitidir ve 

bireyin tekâmülünün önündeki en büyük engeldir(Önder, 2003: 294). Başgil’in özellikle liberal 

muhafazakâr bakışının temelinde çağdaş batının maddi kültürel değerlerini almadan manevi 

değerlerini alan bir toplumun olumsuzluklarla karşılaşacağını vurgulayan bir yanı vardır. 

Nitekim model aldığı Japonya özelinde de görüldüğü üzere çağdaş batılı normda hareket eden 

fakat geleneklerinden ödün vermeyen Japon toplumunun değerler bağlamında liberalizmin 

getirilerini yerine getirmelerini benimseyerek gelişme ve değişme konusunda model 

alınabileceği vurgusu söz konusudur. Türk Muhafazakârlığı özelinde de ilim, sanat, kültür ve 

teknik noktasında kendi asli dünyamızla bizim dışımızda şekillenen dünyanın çağdaşlık 

özelinde bir sentezini sunmaktadır. Ali Fuat Başgil’in, her ne kadar toplumsal farklılıklar buna 

engel olsa da mana etrafında bütünleşip, çağdaş muasır medeniyet göstergelerine yaklaşılması 

isteği onda muhafazakârlığın modern yüzünü oluşturmaktadır. Bu durum Türk 

Muhafazakârlığının önemli bir portresini tamamlanmasına katkıda bulunmaktadır.  

 

              



 63

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK MUHAFAZAKÂRLIĞI VE YAHYA KEMAL BEYATLI 

  3.1. Yahya Kemal Beyatlı: Hayatı ve eserleri 

Yahya Kemal’in yaşam öyküsü Osmanlıya bağlı Rumeli’nin şirin kasabalarından 

Üsküp’te başlar: 2 Aralık 1884'de Üsküp'te doğdu. Babası İbrahim Naci Bey eski Üsküp 

Belediye reislerindendi. Annesi Nakiye hanım ise divan şâiri Leskofçalı Gâlib'in yeğenidir. 

Yahya Kemal'in asıl adı Ahmed Agâh idi. Devrin geleneği icabı olarak babası aile 

mushafının baş sahifesine şâirimizin doğduğunu "Mahdumum Ahmed Agah'ın dünyaya 

geldiği tarihidir. Saferü'l-hayr 14/1302-20 Teşrihi Sani Salı günü saat on bir buçuktur.’’ 

ibareleriyle kaydetmektedir(Başer, 1998:51). Asıl adı Ahmet Agâh olan Yahya Kemal'in soy 

ağacı, hem anne hem baba tarafından III. Murat devri Rumeli Sancak beylerinden Şehsüvar 

Paşaya dayanır. Zaten o, "Beyatlı" soyadını bu sebeple almıştır (ŞehrBey; 

süvar:Atlı)(Kocakaplan,  1998: 14). Yahya Kemal kendi hayat hikayesini hatıralarında şöyle 

aktarır: 1884 Kânuni evvelinin (Aralık) 2'sinde Üsküp'te, îshakıyye Mahallesi'nde, büyük 

validem Adile Hanımın konağında, bu evin cepheye doğru sağ tarafındaki arka odada, sabaha 

karşı doğmuşum. Salı günü imiş. Üsküp 'e o gün nadir görülür bir kar yağmış. 1886'da kardeşim 

Reşad'ın aynı evde doğmuş olduğunu pek hayâl meyal olarak hatırlıyorum. Annemin lohusa 

yatağı, evin cepheye doğru sonundaki ilk odada idi (Kemal, 1999: 1,2). Banarlı ile sohbetlerinde 

kendi hayat hikayesiyle ilgili şu notları aktarır: Ben doğduğum zaman,  babam on dokuz, annem 

on altı yaşında idi. Harcanmaya mütehammil vücûdumu, onların sıhhatli zamanlarının 

çocuğu oluşuma borçlu bulunduğumu düşündüğüm çoktur. Mensubu bulunduğum ailenin 

yayıldığı saha Niş, Leskofça ve Vranya havzasıdır. Ailemin baba tarafı Niş'li, anne tarafı 

Vranya'lıdır. Ben Üsküp'de doğdum. Doğduğum târih, 2 Kânûni evvel 1884 dür. Bu, Rûmî 

takvimle 1300yılı Teşrîn-i sânîsine ve Hicrî târihle 1302 yılı Safer ayına tekabül eder 

(Banarlı, 1997: 15). Yahya Kemal, ilk mektep yıllarıyla ilgili aşağıdaki ilginç 

hatıralarını bizlerle paylaşmaktadır; 

"1889'da yeni yaptırmış olduğumuz evde mektebe başladım. Mektep Sultan Murad 

Camii'nin mihrabı arkasında Yeni Mektep denilir, beş yüz senelik bir vakıftı. Mektebe 

başlayışım kadim ananeye (eski geleneğe)tamamıyla uygun oldu. Erkenden muallim-i evvel 

Sabrı ve Gani efendiler bizim selâmlığa geldiler; çarşıdan bana savatlı bir divit, boyundan 

geçirilir, sırmalı bir cüzdanlık alınmıştı. Gani Efendi kalem açtı, divitin mürekkebine batırdı. 

Bir Rabbı yessîr yazdı. Sonra üstüne şeker döktüler, bana o yazının mürekkebini şekerli 



 64

şekerli yalattılar. Dışarıda bahçede, meydanda bekleyen mektep çocuklarına birer külah şeker 

dağıtıldı. Nihayet bu çocuk kafilesi:  “Şol cennetin ırmakları/  Akar Allah deyü deyû / Çıkmış 

Tanrı melekleri/ Bakar Allah deyû deyû” ilahisini cumhurca 'ırlayarak’  yola düzüldüler. 

Davetliler vardı, onlar şerbet içtiler, kuşaklarını ve ceplerini şeker külahlarıyla 

doldurdular. O aralık, zahir ürkmeyeyim diye, beni bir araba ile, ayrı bir yoldan saat bayırı 

'ndan mektebe ilettiler. Annemin hazırlamış olduğu bir şilteyi, Muallim Gani Efendinin hoca 

makamı olan, yarım kavis, mihrabımsı yerin arkasına koydular. Maarif âlemine girişimin ilk 

günü budur " (Kemal, 1999: 1, 2). Yahya Kemal’in mektebe başlangıcı tamamen o dönemde 

milli duyguların eşliğinde şekillenmektedir.  

Ahmed Agâh, 5 yaşında Üsküp'te Yeni Mektep adındaki mahalle mektebine kaydoldu. 

Bu mektep adının zıddına geleneksel bir okuldu. Burada ona sadece kulaktan ezberletilen 

usulle Amme Cüzü öğretilmiştir. Yedi yaşına geldiği zaman modern tedrisat yapılan 

Mekteb-i Edeb adlı okula geçmiştir (Başer, 1998: 51-52). Yahya Kemal, tam bir bayram 

havası içinde eski gelenek ve kültürel örüntüler içinde ilk eğitim kurumlarına kayıt olmuştur. 

Çocukluk döneminde bu türden toplumsal katılım sonucu eğitime ilk adım atış geleceğin 

daha sağlam temeller üzerinde şekilleneceğinin izlerini taşımaktadır. Katılım yapılan 

kurumun aidiyetlik ve kurum kültürünün oluşmasında da önemli bir katkısı söz konusudur. 

Hikayesine Beyatlı’nın kendi ağzından devam edersek, okul anılarıyla ilgili şu notları düşer: 

Bu yeni mektep Üsküb'ün en mübarek tepesi üzerindeydi. Sultan Murad Câmii'nin 

arkasındaydı. Yeni mektep asırlar içinde hangi eski mektebe nisbetle yeni mektep bunu 

hâlâ tâyin edemiyorum. Hakikatte tam manasıyla eski  idi. Zannettiğime göre Sultan 

Murâd-ı Sanı tarafından maruf camiini bina ettiği zaman etrafına, imaret ilâve ederken 

onu da ilâve etmiştir. Yeni Mekteb'in yeniliği ise zamanla yanmış ve yıkılmış 

binasının yeniden yapılmış olmasından geliyor  i ş t e  hoca karşısında ilk defa ders 

gördüğüm yer, ben i m  İstanbul fethedilmeden önce vücûda gelen ve fetihden beri hiçbir 

şeyi değişmemiş olan bu lâtif okula oraya gönderil(me)miş olsaydım, tahsilim doğ r u d a n  

doğruya bir yeni maârif mektebinde başlamış olsaydım milliyetimin en hoş bir 

hâtırasından mahrum kalmış olurdum. Çocukluğumda olsun birkaç sene güzel içinde 

yaşamış oldum ( Kemal, 1999: 21). Böylece Yahya kemal’in ilk Türk Muhafazakâr bakışı 

ortaya çıkmaya başlamıştır. Geçmişin temel değerlerini, Türk tarihinin temel miraslarının 

öğrenilmesinde ve Türk kimliğinin ilk şekilleniminde kayıt olduğu okulun moral etkisi öne 

çıkmaktadır. Kemal’in manevi dünyasının şekillenmesinde ve ilerideki şairliğinin 

manevi bakiyesinin olgunlaşmasında medrese eğitimi almasının olumlu katkıları 



 65

da olacaktır.‘Mekteb-i Edeb’, burada dört yıl okuyarak mezun olduktan sonra da 1895'te 

Ûsküp İdâdîsi'ne verilmiştir, Ahmed Agâh. İdâdî eğitimine paralel olarak bir yandan da 

İshak Bey Camii Medresesi'ne devam etmiş, Arapça ve Farsça dersleri almıştır. Farsça 

hocası Rifâî Şeyhi Sâdeddin efendi, Arapça hocası da Sadî Şeyhi Kadri efendi idi (Başer, 

1998: 51-52). Dini ve milli duygularının şekillenmesinde ve ilk Müslümanlıkla tanışma 

serüveninde annesinin ve o dönem Üsküp çevresinin etkisi çoktur:" İlk sofuluk zevkini 

annemden almıştım. Ramazan akşamlarında ölülerimizin ruhuna Yasin okumayı ondan öğ-

renmiştim. (...)ilk sofuluğum, on üç yaşımda annemin ölümüyle başladı. Isa Bey Camii 'nde 

annemin ruhuna hemen her aksam Yasin okumaya başladım" (Kemal, 1999: 33–34).Yahya 

kemal, sağlam temeller atarak kendi biyografik yapısının oluştururken ilk sarsıntılar 

başlamaktadır. Aile içi düşünce farklılıkları noktasında babasının Tanzimat ve meşrutiyet 

aydınları zihniyetini taşıması, annesinin ise gerek dini gerekse soy ağacı itibariyle tarihi ve 

kültürel yerellik taşıması kimliğinin oluşmasında ikilemlerin içinde olmasına neden olmuştur. 

Hem modern hayat tarzı ve kültürü içinde olmak, hem de annesinin telkinleri içinde 

davranışlarına yön çizmek gibi düşünsel derya içinde silinmesi olmayan hayat sanatını çizmek ve 

yapmak zorunluluğuyla karşı karşıya kalmıştır. Nihad Sami Banarlı’yla sohbetlerinde 

Babasının,’alafranga yaşamak’ amacıyla Selanik’e taşınmaya kararını ve bu durumun 

sonuçlarını şu sözleriyle aktarmaktadır: ‘ Lâkin 1895 den sonra babam kötüleşti. Onun 

yüzünden annem bedbaht ve müteverrim oldu.(…) Birçok Türk anneleri gibi kocasının 

akşamcılığından manen ve maddeten bedbahttı. Kocasının bu hâline mütevekkilen onun 

akşamları içeceği kadar içkiyi karşısında içmesini ve öyle yemek yemesini isterdi. On iki 

yaşıma kadar, babamın zaman zaman aile hayatına girdiğini, her akşam içkisini biz (im) 

yanımızda içtiğini hatırlıyorum. Lâkin ondan sonra, tarif edemediğim sebepler yüzünden, 

babam, ikide birde Selanik’e gider gelir oldu. Annem babamın bu hâlinden şiddetle   

muztaripti.   Nihayet bu Selanik’e gidip gelişler ailemizi esasından yıkan bir karar doğurdu. 

Babam Üsküb'de yaşamak istemiyordu.  Selanik’e gitmek,'orada bir me'mûriyet almak,  

orada medenî bir insan gibi yaşamak, hâsılı oraya yerleşmek istiyordu. Tesalya  

Muhârebesi'nin başladığı  bahardı. Babamın Üsküb'ü terk etmek ve Selânik'e gidip 

yerleşmek hakkında verdiği karar ailemiz arasında bir bomba gibi patladı. Annem 

Üsküb'den, evinden, eşyasından, güç belâ ile kurduğu yuvasından ayrılmak istemiyordu. Bu 

karâra karşı isyan etti. Lâkin fâidesi olmadı. Babam, karârını merhametsiz bir kalble icra etti. 

Annemin  çeyizlik eşyasını hamallarla tellallar çarşısına gönderdi, haraç, mezad sattırdı.(…) 

‘Hâsılı eşyamız satıldı. Annem hasta yatıyordu. Doktorlar muayene ettiler. Müteverrim 

olduğunu söylediler. Babam bu sebebi Selânik'e gitmek için muzâaf bir sebep olarak 



 66

gösterdi; çünkü Selânik'de Jack Paşa gibi maruf ve mütehassıs doktorlar vardı. Annemi 

kurtarabilirlerdi. Babam bizden önce Selânik'e gitmişti. Nihâyet bir Nisan günü annem, ben, 

kardeşim Reşad, pek küçük yaşda olan hemşirem Rukiye, şimdi ismini unuttuğum bir Arap 

halayık, bir de refakatimize verilen Ali 'Anim, Üsküb'den ayrıldık. Ayrılışımız fecî oldu. 

Annem Üsküb'ü bütün kalbiyle seviyordu. Orada ölmek, orada, Üsküb' mezarlığında, babası 

Dilâver Bey'in yanında gömülmek istiyordu. Üsküb onun nazarında tam bir müslüman 

şehriydi. Selanik ise, bilâkis, yahudi ve gâvurla karışık bir ağyar diyarı idi’ (Banarlı, 1997: 

4-5). Ancak bu durum İbrahim Naci Bey’i kararından döndürmez. Selanik’e ailesini de 

yanına aldırır: Babam Eski Saray'dan aşağı inen bir sokağın içinde, denize nazır, güzel bir ev 

bulmuştu. Oraya taşındık. Annem o evin önü sofalı bir odasında hasta yatıyordu. Babam, 

Selânik Adliye Müfettişliğinde bir me'mûriyet almıştı. Gündüz me'mûriyetine devam 

ediyordu. Geceleri içki ve eğlence âlemlerinde pûyân oluyordu; ben de kendi hevâ vü 

hevesimle dolaşıyordum. Küçük biraderim ise ailemizin feci vazıyetini idrâk edecek bir 

yaşda değildi. Annem, babamın kalbsizliğinden ziyâde, evlâtlarının bu kayıtsızlığına karşı 

içli bir halde günden güne fazla üzülüyor ve bitiyordu; bir derdi vardı: Üsküb'e gitmek 

orada,  müslüman  şehrinde,  akrabası,  tanıdıkları ve konu komşu arasında ölmekti. 

Nihayet pederim tahammül edemedi. Annemi ve kardeşlerimi Üsküb'e göndermeğe karar 

verdi. Ben Selanik îdâdîsi'nde tahsil edeceğim için Selânik’de kaldım. Annem Üsküp'e 

avdet etti. Ben birkaç (zaman) Selânik'de dolaştım, durdum. O yazın sonunda babam da 

hevâ vü heveslerinin bir garib tecellîsi daha olmak üzere Selanik muhitinden bıkarak, tekrar 

Üsküp'e dönmeği arzu etti. Beni alarak Üsküp'e döndü (Banarlı, 1997: 6-7). Ailenin bu ilk 

Üsküp serüveni, büyük bir acıyla sonuçlanır.  Nakıye Hanım verem hastalığına fazla 

direnemeyerek ölür. ‘Babam, bir sene sonra, Selânik'de Mevlevi Şeyhi Eşref Bey'in 

yeğeni Mihrimah Hanım'la evlendi. Babam evlendi, fakat annemin hâtırasına ve büyük 

anneme hürmeten, Üsküp’ün klâsik Müslüman semtinden çekildi. Yine Müslüman bir 

semt olan, muhacir mahallesinde, Vardar kenarında kiralık bir ev tuttu. Annemden, 

benimle beraber üç çocuk kalmıştı. En küçüğümüz, hemşirem Rukiye henüz üç, dört 

yaşında idi. Onu büyük validem Âdîle Hanım yanına aldı. Biz, biraderim Reşat'la 

beraber, babamın ailesinde kaldık. Fakat aile imtizacsızlığı gün geçtikçe artmaya başladı. 

Nihayet beni, bu sefer leylî olarak, tekrar Selanik îdâdîsine gönderdiler’ (Banarlı, 1997: 

34). Ailenin temel direği olan annenin ölümü özellikle Yahya Kemal’de önemli duygusal 

yıkıntılara neden olur. Özellikle babanın akşamcı eğlence kültürü onda onulmaz yaralar 

açmıştır. Yahya Kemal’in kişiliğinin  oluşmasında etkili olan annesine yapılan haksızlıklara 

karşı durmak adına babasına karşı duygusal bağlamda kayıtsızlık öne çıkmaktadır. Yahya 



 67

Kemal, aile kurumunun temel işlevi olan üyelerin psikolojik ve sosyal gelişimini tamamlama 

bağlamında elde edemediği getirilerin eksikliğini bütün sosyal yaşamında hissedecektir. Bu 

da ailenin diğer üyelerine karşı sahiblik tavrının kesik aralıklarla nüksetmesine sebebiyet 

verecektir. Aileden ileriki yaşamında kopukluklara ve hatta ciddi evlilik düşüncelerinde 

negatif veya amoral etki de bulunacak kutsal müessese olan evlilik kurumuna ve yakaladığı 

evlilik fırsatlarının kaçmasına neden olacaktır. Yaşam Hikayesinin devamı noktasında önemli 

anekdotlara devam edersek, Hisar, Yahya Kemal’ için, 1902 de On yedi yaşlarındayken, 

Üsküp'den İstanbul'a geldiğini bir sene burada kalmış, galiba Sarıyer'de oturmuş ve bir müddet 

Robert Kolej'e devam etmişdi. O zamanki matbuatın Baba Tahir'i ile biraz görüşmüş ve onun 

neşrettiği «İrtikâ» ve «Musavver Malûmat» mecmualarında, Agâh Kemal ismiyle bazı manzumeler 

neşretmişliğini. o zamanlarda bilhassa Tevfik Fikret'in tesiri altında göründüğünü (Hisar, 1959: 

9) belirtmektedir. Yahya Kemal’in yaşadığı yaşam serüveni, ailenin çatışma sürecinde yaşam 

iklimlerinde bulunması onun ileriki yaşamında hep ev, sıcak bir aile özlemi duymasına neden 

olacaktır. Özellikle şiirlerinde bu evsizliğini tüm yurdu ev kabul etmesine ve olaylar karşısında 

şımarık bakış yerine muhafazakar eğilim ve tutucu bakış tarzının kalıp yargı haline dönüştüğü 

gözlenecektir. İstanbul, serüvenini ise Yahya Kemal şu şekilde aktarır: (…) Nihayet yanıma 

kendi kâtibini kattı. Ben, onun kâtibi, öteki uşak, dosdoğru Galatasaray Müdürü 

Abdurrahman Şeref Bey'i görmeğe gittik. Abdurrahman Şeref Bey, tahsilimin derecesini 

sordu; mamâfih Nisanda olduğumuz için mektebe şimdilik kabul etmiyeceğini, tatilden 

sonra kaydedebileceğini söyledi. Bil'âhire Ankara'da çok dost olduğumuz bu Osmanlı 

ihtiyarın o günkü red muâmelesi, hayâtımın en mühim dönüm yeri imiş, fakat o zaman tabiî 

fark etmedim. Çünkü beni mektebe kabul etseydi, Avrupa'ya gitmiş olamazdım (Kemal, 

1999: 70). Kayıt zamanı geçtiği için Galatasaray Sultanisine giremez. O yılı oyalanarak 

geçirmek zorundadır. Serveti fünûn'da okuduğu yazılar onu etkisi altına alır. Memleketi bir 

zindan, Avrupa'yı nurlarla kaplı bir âlem olarak görmeye başlar. Paris sevdasına tutulur. 

Türklüğe yabancı bir kişi olan Serezli Şekip Bey, onun bu sevdasını iyice körükler 

(Kocakaplan, 1998: 16–17). Yahya Kemal, bu manevi boşluk içinde kurtuluşu yaban ellerde 

bulacağı inancı pekişmektedir: 1902 senesinde, on sekiz yaşındaydım; alafranga neslin birçok 

çocukları gibi bir Paris sevdasına tutulmuştum. Hayatıma başlıca istikamet vermiş olan bu 

sevdanın birkaç menşei (kaynağı) vardı. Bunu nakletmekle o devirdeki Türk gençliğinin 

ruhiyyetini (ruh hâlini) izah etmiş oluyorum, 

İstanbul'da âvâre bir taşra genciydim. Hiç Fransızca bilmiyordum. Serveti fünûn'da çıkan 

Edebiyatı cedide'nin şiirleriyle, mensur eserleriyle, tercümeleriyle, tetkikleriyle kafam doluydu. 



 68

Memleketi zindan, Avrupa'yı nurlu bir âlem gibi görüyordum. İstanbul'un  hafiyelik 

havasından ürkmüştüm, bilhassa Asya ahlâkından müteneffirdim (nefret ediyordum); gençlere 

vapurda, sokakta, tramvayda, Köprü'de, her yerde bıçkın takımından sözde güzide zümreye 

kadar, eski Şark'ın göreneklerini kollayan binlerce insan tarafından dikilen bakışlar beni isyan 

ettiriyordu; kendi millî muhitimin cenderesinden kurtulmak, Tevfık Fikret 'in şiirinde ve Halid 

Ziya'nın nesrinde ve bu iki müteceddidin (yenilikçinin) peşine takılmış gençlerin eserlerinde, 

Fransızcadan tercüme edilmiş romanlarda gördüğüm âleme atılmak istiyordum. Bilhassa Paris 

hayalimin fevkinde bir yıldız gibi parlıyordu. (…) Gönlümü Paris'e çeken bir diğer sebep de 

Jön Türklüktü ( Kemal, 1999: 74–75). Bu dönemde bütün aydın Türk gençliğinde batı model 

alınmış konumdadır. Kurtuluş çaresi olarak batı seçilmiştir. En kısa zamanda batı ülkelerine kaçış 

özlenen bir haslet olmuştur. Bu haleti ruhiye içinde özellikle Paris ve sanat çevresi gidilmesi 

görülmesi ve yaşanması gereken bir ülkü haline getirilmiştir. Kemal özelinde ise gerek aile içi 

huzursuzluklar, gerekse yaşadığı dönemin sosyal şartları kendisini, dinden, değerlerden, milli ve 

manevi duygulardan ayrı argümanlarının şekillenmesine sebebiyet verecek ve kurtuluşu batıya 

kaçışta görecektir.  

1903 senesinin Ağustosunda Messagerie Maritime kumpanyasının Memphis vapurunda 

bir güverte bileti alarak, Paris'e firar etmiştir. Paris'de ailemle muhabere edip para 

getirinceye kadar, büyük sıkıntılar geçirdim. Lâkin memleketten yaşıyacak kadar bir para 

geldikten sonra, orada Jön Türk'lere karıştım. Quartier Latin'de Rue des Ecoles'de 32 

numarada mütevazı bir otelde küçük bir odaya yerleştim. Hayâtım her gün Jön Türklerin 

arasında geçiyordu (Banarlı, 1997: 41-42). On sekiz yaşındaki Paris sevdalısı, bu yolculuğun 

sonunda sevgilisine kavuşur. İlk zamanlardaki yokluk günlerini, babasıyla anlaşması sonucu 

rahat günler takip eder. Bir yıl devam edilen Meaux Kolejinde Fransızcayı öğrenir. Ardından 

Siyasî İlimler Mektebinin Harici Siyaset Bölümüne girer. Albert Sorel, Albert Vandal, Emil 

Bogoix gibi büyük Fransız tarihçilerinin öğrencisi olur. 1904–1905 yıllarında Jön Türklerle 

tanışır. Onlar Kanun-ı Esasî'yi (Anayasa) ilân etmek için uğraşmaktadırlar. Ancak diğer 

milletler kendi milliyetçilik davalarının peşinde gitmektedir. Yahya Kemal bir süre bocalar. 

Yolunu seçemez. Sonunda Albert Sorel'in tesiri galip gelir, Yahya Kemal Jön Türklerden 

uzaklaşır. 'Tarih ortasında Türklüğü arama"ya koyulur (Kocakaplan, 1998: 19). Bu misyon 

çerçevesinde kendinde büyük bir değişim gözlenerek kendi olmak ve tarihte Türk izlerinin 

peşinde koşmak rotasını çizmiştir. Yahya Kemal, Albert Sorel'in, «Dünyada daha 

keşfolunmamış iki meçhul var: Bunların biri coğrafyada kutup, diğeri de tarihte Türklük!» 



 69

(Hisar, 1959:  40) özdeyişinden etkilenerek gerçek inceleme alanının kendilik 

olduğunu,yerellik olgusu çerçevesinde Türk milliliğini  incelemenin farkına varmıştır.  

Bu söz onun tarihte Türklüğün tesirlerini tanıma, tanıtma ve tanıştırma sürecini 

başlatmıştır. Paris’e bu değerlerden kaçmak için gitmişken, bu gelişmeler hayattaki ana 

gayesini bulmasına neden olmuştur. " Önceleri, bu bahisleri muhtevi Frenk kitaplarına 

sarılmıştım. Lâkin bu kitaplar, metotlarının ve tarihî araştırmalarının bütün ciddiyet ve 

fevkalâdeliklerine rağmen, zamanla, beni tatmin etmemeğe başladılar. Derhal Türkçe eserleri 

okumaya koyuldum. Selçuk tarihîni merak ediyor, bu tarihî iyi okumanın lüzumunu 

hissetmeğe başlıyordum. Lâkin vatanın o iki buçuk asırlık tekevvün devresine ait eserler çok 

azdı. Bana, bütün Asya'daki Türklüğü aramak ve bulmak hayli müphem bir çalışma gibi 

görünüyordu. Lâkin Türkiye'deki Türklüğün yeni vatana ne zaman, nerelerden geldiğini; 

Anadolu'ya geldikten sonra da nasıl tekevvün ettiğini şedit bir arzu ile öğrenmek ve bilmek 

istiyordum (Banarlı, 1997: 45). " Bu onda, tarihimizi gerçek anlamda bilmek ihtiyacını 

doğurmuştur. Bu inanç ve idealin şairimizi Hacaloğlu’nun aktarımıyla " onu kendi gök 

kubbemizde yer ve zamana göre değişmeyen, ama kendi mahiyeti içerisinde, yani kendi 

kainatında zenginleşen, bizi biz yapan asli değerler bütününe götürür. Bu üstün değerler bütünü, 

kendi kâinatımızı şekillendiren, tekevvünümüzü gerçekleştiren kolektif ruhun tezahürü 

(Aktaran: Hacaloğlu, 1999: 24) " olarak vatanın temellerine, geçmişin kültürel mirasına 

yönelmeyi zorunluluk kılmıştır. Özbalcı’da Kemalin bu durumunu; "Mükemmeli arama aşkı 

diyebileceğimiz bu çok özel durum ve devamlı arayış, annesiz, çâresiz, evsiz ve kimsesiz 

şairi, sonunda bir ölüm duygusu ve imandan kaçma psikolojisi hâlinde târihe götürdüğünü, 

Târih, Yahya Kemâl için en güvenilir bir limandır, bir ilticâ gahtır (Özbalcı, 1996: 20- 21) " 

şeklinde belirtmektedir.  

Nitekim Tarih geçmiş ve geleceğin yazıldığı hazinedir. Sosyal olayların kayıt altına 

alındığı dizin sürecidir. Gerçeklerin gün ışığına çıkartıldığı bir arenadır. Kemal’de 

gerçeklerin ışığında yeni yazın kültürünün temsilcisi olmaktadır. Türk tarihi ile ilgili eserleri 

okumaya başlar. Malazgirt'i başlangıç olarak alır ve Türklüğün tekevvünü(oluşu) üzerinde 

kafa yorar. İleride fikir ve sanat dünyası teşekkül etmiş bir sanatkâr olarak ulaştığı sonuçları 

eserlerine de yansıtacaktır. Her ne kadar tahsil hayatını diploma almakla sonuçlandırmadı ise 

de açıkça görülen, hasbî öğrenci kimliği ile hem siyaset ve tarih; hem de şiir, sanat ve 

edebiyat alanlarında Fransa'nın o zamanki en ciddî ve kıvamlı hocalarından ders almakta, 

eğer dersi yoksa ilişkiler kurmak ve onlardan istifade etmekte ısrarlı olmuştur. Bu meyanda 

Albert Sorel, Albert Vandal, Camille Julien, Emile Borgoix, Luis Renaullt ve Fustel de 



 70

Coulanges gibi isimlerden söz etmek mümkündür. Böylece Paris'le geçen dokuz yılının fikir 

ve sanat formasyonunun teşekkülünde büyük hissesi olduğunu görüyoruz, o Fransa'ya 

giderken batı hayranı, snob, hattâ ateist iken; dönüşünde, akranlarının aksine ülkesinin 

maddî ve ruhî değerlerine son derece sahiplik şuuruyla gelmiştir (1912) (Başer, 1998: 53). 

Vardığı sonuç: Türk ulusu, Türk kültürü ve dili olmuştur. 1071 ‘den sonra ulusal kimliği 

bulmuş, Türk Muhafazakarlığının ilk temelleri atılmıştır. Yahya Kemal,  kültürde, yazıda ve 

dilde devrim yapılacaksa eskiyen noktalar ayıklanarak, kültürel süreklilik sağlamak için 

bakiye olarak Anadolu ve Rumeli pınarından çıkış almak gerekliliğini vurgulamaktadır. 

Hisar’ın deyimiyle 1903 den İstanbul'a döndüğü 1912 ye kadar sürmüş olan bu dokuz 

senelik Paris hayatı ona öğrenmek,  düşünmek, tecrübe etmek,  görmek fırsatlarını  bol bol 

verdiğine, onun kendisini bu devrede yetiştirmiş bulunduğuna, bu muhitin ona hiç acele 

etmemeği, sanata derin hürmeti, sanatkâra sonsuz itimadı ve hürriyete tam itibarı öğretmiş 

olduğunu (Hisar, 1959: 17) belirtir. Sanat sanat için mi? Yoksa sanat toplum için mi? 

sorularından ziyade Türk sanatının mükemmel varlığının yeniden ortaya çıkarılması ülküsü 

içine girer. Yahya Kemal, İstanbul'a döndükten sonra bizim millî havamız içinde Avrupa’yı 

bir an unutmamış olduğu gibi, Paris’te bu dokuz senelik ihtiraslı hayatı içinde de Türkiye'yi, 

Türkçeyi ve Türklüğü bir an unutmuş değildir. İşte bunun için bize hem en millî, hem en 

Avrupavari şiirleri o vermiştir (Hisar, 1959: 18). 1912 yılından itibaren ise hayatında önemli 

adımlar, fırtınalı yaşamlar Yahya Kemal’in yakasını bırakmayacaktır. Banarlı’yla sohbetinde 

onun bundan sonraki yaşamındaki kesitler satırlarımıza şöyle yansır: 

" 1916–1917 seneleri arasında eski Darülfünun'da evvelâ Medeniyet Târihi, sonra Garb 

Edebiyatı Târihi, daha sonra Türk Edebiyatı Târihi derslerim okuttum.1918 mağlûbiyeti 

faciasından sonra, Darülfünun'daki talebemle birlikte daha ilk saatlerden itibaren millî 

istiklal cidaline bağlandım. Bu senelerde, çoğu Tevhîd-i Efkâr'da olmak üzere, gündelik 

gazetelerde, İstiklâl cidalini teşvik ve takdis eden neşriyatta bulundum. Ayrıca, Dergâh 

Mecmuası'nı çıkaran gençlere fikrî yardımda bulundum. Mühim bir kısım yazılarımı 

Dergâh'da neşrettim. Fikrî hayattan siyâsî hayâta atılışım da aynı faaliyetin bir neticesi oldu. 

1922 de Lozan hey'et-i murahhasasına müşavir alındım. Lozan'dan döndükten sonra 1923 de 

ikinci Büyük 'Millet Meclisine Urfa’dan meb'us seçildim.1925 de Türkiye - Suriye hudud 

tahdidi heyetine murahhas tâyin edildim. Fransızlarla olan bu müzâkerede Payas 

istasyonunun arkasında altı kîlometre arazi ile Kilis'den 13, Hassa'dan 18 Türk köyünün 

anavatana ilhakını temine muvaffak oldum. Bu komisyon, çalışmalarını bitirdikten sonra 

Varşova'ya elçi gönderildim. Ondan üç sene sonra 1929 da Madrid ortak elçisi oldum. Aynı 



 71

zamanda uhdeme Lizbon elçiliği verildi. 1934 de Yozgad'dan milletvekili seçilerek, Meclise 

avdet ettim. Aynı senenin sonunda Tekirdağ’ından milletvekili seçildim. 1943'e kadar 

Tekirdağı meb'usu kaldım. 1946 da İstanbul'da yapılan kısmî intihabatta çetin bir seçim 

mücadelesi oldu. Neticede, İstanbul’un ve daha birçok vatan şehirlerinin bana sevgisi ve 

muzahereti tecellî etti. İstanbul'dan meb'us intihâb edildim (Banarlı, 1997: 58-59). " Yahya 

Kemal, hem mebusluk hem de edebi çalışmalar neticesinde birazda sağlığının rahatsız 

olması neticesinde bünyesi fazla dayanmamıştır. Yaşamında rahatsızlıklarını hep yok sayan 

bir karaktere sahip olmuştur.  

Artık çok sevdiği bu şehirde yaşamak mutluluğuna ermiştir. Emeklilik hayatı birtakım 

rahatsızlıkları da beraberinde getirir. Tedavi için birkaç defa Paris'e gider. 1957 yılında yine 

hastalanır. Yakasını bir türlü bırakmayan barsak kanaması onu, 1 Kasım 1958 sabahı saat 

09.50'de dünyamızdan alır götürür (Kocakaplan, 1998: 25). Rumelihisarı mezarlığına 

defnedilen Yahya Kemal’in mezar taşında kendi şiirinden alınan şu mısralar kazılıdır: Ölüm 

âsûde bahar ülkesidir bir rinde, Gönlü her yerde buhurdan gibi yıllarca tüter ve serin serviler 

altında kalan kabrinde, Her seher bir gül açar, her gece bir bülbül öter (Kocakaplan, 1998: 

26). Türk Muhafazakarlığının en büyük abide çınarlarından bir tanesi olan şairimiz arkasında 

coşkun bir Türk gençliğine kültürel, tarihi ve edebi eserler bırakarak idol olmanın hazzı 

içinde bu dünyadan ayrılmıştır. 

Yahya Kemal'in eserlerini sıralamadan önce belirtilmesi gerekli önemli bir nokta 

Kocakaplan’ın ifadesiyle, Yahya Kemal, büyük titizlikle, yıllarca uğraşarak, bir sanatkâr 

sezgisi ve zevkiyle yazdığı şiirlerinin kitap hâlinde neşrini göremeden vefat etmiştir. Onun 

Millî Mücadele ve daha sonraki yıllarda yazdığı makaleleri de şiirleriyle aynı kaderi 

paylaşmıştır. Yahya Kemal'in şiir ve nesir bütün eserleri ancak ölümünden sonra kitap 

hâlinde basılmıştır. Yahya Kemal külliyatı dördü şiir, sekizi nesir olmak üzere on iki kitaplık 

bir kültür hazinesidir(Kocakaplan, 1998: 83). 

Yahya Kemal’in Türk edebiyatının mümtaz eserlerinden olan şiirlerini gruplandırarak 

aktardığımız vakit şu noktalar dikkatleri çekmektedir: 

1. Kendi Gök Kubbemiz (1961): Bu eser üç bölümden oluşur: Kendi Gök Kubbemiz, Yol 

Düşüncesi ve Vuslat. 

Birinci bölümde, Türk gücüyle İslâm imanının birleşmesi ile vücuda gelmiş milliyetimizin 

yüceliğini ve güzelliğini konu alan şiirler; ikinci bölümde düşünce (Rintlik, ufuk ve ölüm 

temaları üzerine söylenmiş şiirler) şiirleri yer alır. Üçüncü bölüm ise aşk şiirlerinden 



 72

meydana gelmiştir. Bu kitaptaki şiirler yaşayan Türkiye Türkçesi ile yazılmıştır. Ölümünden 

sonra Yahya Kemal Enstitüsü'ne bağlı bir kurul -şairin isteğine uyarak- bütün şiirlerini üç 

kitapta topladı. Kendi Gök Kubbemiz (1961; 4. bas. 1969): Bu kitapta şairin anılarında 

"beyaz Lisan" olarak nitelediği günümüz, Türkçesiyle yazılmış 80 şiiri vardır, ölümünden 

Önce hazırladığı taslak uyarınca dergi ve gazetelerde yayımlanıp tarihi göz önünde 

tutulmadan, işlediği temalara göre üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölüm (Kendi Gök 

Kubbemiz) tarihsel temalarla İstanbul şiirlerini; ikinci bölüm (Yol Düşüncesi) doğa, ölüm-

yaşam felsefesini isleyen şiirleri, üçüncü bölüm (Vuslat) ise genellikle aşk şiirlerini kapsar 

(Kurdakul, 2002: 212). 

2. Eski Şiirin Rüzgârıyla (1962): Yahya Kemal'in Osmanlı Türkçesi ile yazdığı şiirleri bu 

kitapta toplanmıştır.  Selimnâme, Gazeller, Mühimmatlar, Şarkılar, İthaf, Kıt'alar-Keyitler 

bölümlerinden oluşur. Eski şiirin beğeni ve kuralları içinde yazılmış olan 62 şiir, 9 kıt'a, iki 

beyit vardır (Kurdakul, 2002: 212). 

3. Rubâîler ve Hayyam Rubailerini Türkçe Söyleyiş (1963): Yahya Kemal'in rubailerinin 

toplandığı kitaptır. İki bölümden meydana gelmiştir. İlk bölümde şairin kendi rubaileri, 

ikinci bölümde ise Hayyam Rubailerini Türkçe Söyleyiş örnekleri bulunmaktadır. 

4. Bitmemiş Şiirler (1976): Yahya Kemal'in üzerinde çalıştığı ve bitiremediği şiirleri bu 

kitapta toplanmıştır. Bu eser, onun şiire adım adım nasıl yaklaştığını, dili bir kuyumcu gibi 

titizlikle nasıl işlediğini göstermesi bakımından önemlidir(Kocakaplan, 1998: 84). 

Kocakaplan’ın ifadesiyle Yahya Kemal'in nesirleri de üslûp bakımından akıcı ve 

ahenklidir, Onlarda da yaşayan Türkçenin lezzetini buluruz. Bu kitaplarda pürüzsüz ve 

sağlam yapılı bir Türkçe vardır. Yahya Kemal'in nesirleri şu kitaplarda toplanmıştır: 

1. Aziz İstanbul (1964): Yahya Kemal'in Türk medeniyetinin muhassalası (özü, 

bileşkesi) olarak kabul ettiği İstanbul hakkında yazdığı yazı ve verdiği konferansların top-

lanmasıyla meydana gelmiştir. 

2. Eğil Dağlar (1966): Yahya Kemal'in millî mücadele yıllarında yazdığı yazılarının 

toplandığı eseridir. Bu eserde bulunan yazılar müttefikler tarafından işgal edilmiş İstan-

bul'da, basına uygulanan koyu sansüre rağmen yazılmışlardır. Bu yazılar okununca, 

Yahya Kemal'in millî mücadele'yi nasıl hararetle ve gönülden desteklediği anlaşılır. 

3. Siyasî ve Edebî Portreler (1968): Yahya Kemal'in yirmi Türk edibi ve siyasetçisi 

hakkındaki yazıları bu kitapta toplanmıştır. 



 73

4. Siyasî Hikâyeler (1968): Bu kitapta Yahya Kemal'in hikâye denemelerini buluruz. 

Hikâyeler şu başlıklar altında toplanmıştır: Şem'î Molla, Bir Gözdenin Gafleti, Atıf Efen-

dinin Üslûbu, Râif Efendinin Katli. Kitapta ayrıca Yahya Kemal'in yarım kalmış hikâyeleri 

ile roman denemesinin küçük bir bölümü de yer almaktadır. 

5. Edebiyata Dair (1971): Yahya Kemal'in edebiyat meseleleri hakkında yazdığı yazılan 

bu kitapta toplanmıştır. 

6. Çocukluğum, Gençliğim, Siyasî ve Edebî Hâtıralarım(1973):  Çocukluğum  Gençliğim,   

Edebî  Hâtıralar,   Siyasî Hâtıralar ve Jön Türklere Dâir başlıkları altında dört bölümden 

oluşan eser,Yahya Kemal'in hatıralarıdır. 

7. Tarih Musahabeleri (1975): Yahya Kemal'in tarih sohbetleri ile fikrî yazılarının 

toplandığı kitabıdır. 

8. Mektuplar- Makaleler (1977): Bu kitapta Yahya Kemal'in mektupları, makaleleri, 

hatıraları, sohbetleri, hitabe ve konferansları toplanmıştır(Kocakaplan, 1998: 84-85). 

 Her biri Türk yazı hayatının temel klasikleri konumunda olan bu eserler dili, kelime 

yapısı konuları çerçevesinde başucu temel eserleridir. Özellikle beyaz Türkçenin kurucusu 

olan Yahya Kemal kültürel mirasın ve tarihsel bakiyenin etkisiyle milli ve manevi 

duyguların şekillendirdiği klasikleşen yapıtlar sunmuştur. 

  Nitekim bu eserler kendi yaşamı içinde değil de ölümünden sonra yakın öğrenci ve 

arkadaşları tarafından toparlanmış ve bastırılmış olsa da Türk muhafazakâr geleneğinin, 

klasikleşen temel eserleri arasında mümtaz yerlerini almışlardır. 

       3.2. Muhafazakâr Düşünce İçinde Yahya Kemal Beyatlı’nın Yeri  

Yahya Kemal Türk yazı hayatında hem edebi alandaki çalışmaları hem de düşünce 

hayatındaki modern gelenekselci yaklaşımlarıyla önemli bir boşluğu doldurmuştur. Özellikle 

edebiyat alanında ki yaklaşımlarıyla Türk kimliğini yeniden şekillendirdiği görülmektedir. 

Düşünce düzeyinde ise modern batı gözlüğünü takmış kendi toplumunun temel kültürel 

dinamikleri çerçevesinde kendini var eden bir yaklaşımın temsil ve ideologluğunu yapmıştır. 

Bir filozof gibi, edebi ve düşünsel eşgüdümlülük içinde, unutturulmak istenen veya 

unutulmaya yüz tutan, milliyetimizi; tarihimizi, dinimizi, mimarîmizi, musikimizi, 

insanımızın kültürel yaşayışlarını batı standartlarında yerellik özelinde sunmayı bilen bir 

katkısı olmuştur. Bu anlam çerçevesinde Yahya Kemal kültürel bir muhafazakâr olarak 

Türk düşünce hayatında önemli bir duruşu sergiler. Geçmiş ve gelenek, kültür ve tarih onun 



 74

muhafazakarlığının temel parametrelerini oluşturur.  her ne kadar modern bir dünyada 

yaşasa da fikirlerinin temel membaını oluşturan ana temalar yaşanılan, kültürel miraslardır. 

O genç nesillere toplumsal yapımızın temel dinamiklerini hatırlatan çağdaş bir dede korkut 

bilgesi rolünü üstlenmiştir. ’Mazi’ eksenli bakış tarzı onun muhafazakârlığının delili 

olmaktadır. Özellikle medeniyet tarihimizde düşünce ve tavır bağlamında tarihsel 

kaynaklarımıza ve kendi kültürümüze sahip olma noktasında taassupkar bir tutumun içinde 

yer alır. Muhafazakâr bakışında geleceğin mazinin temel vetirelerine bağlı olduğunu 

savunarak modernleşmenin türevlerinin geçmişin gizli kültürel vahasından ve pınarından 

sulanmadan yeşermeyeceği kanaatini taşımıştır. Öyle ki onun eserlerindeki kültür, tarih, din 

ve edebi eser anlayışları yüce değerlerdir. Çağdaş uygarlığın yaşanılmış ve korunması 

gerekli temel değerleridir. Bu çerçevede Yahya Kemal’i muhafazakârlık geleneği içinde 

farklı kılan yönü eski ile yeniyi, batı klasikleri ile doğu klasiklerini harmanlayıp yeni bir 

estetik senteze kavuşturmasında yatmaktadır. Bu noktada Yahya Kemal, "Klâsik Türk şiiri- 

Batı sanatı ve günümüz Türkçesini" mükemmel bir senteze ulaştırarak, mükemmel eserler 

meydana getirdi. Türk şiirini, daima başvurulacak bir mihenk taşma kavuşturdu 

(Kocakaplan, 1998: 10). Bu durum onun Türk edebiyatının önemli bir köşe taşı olma 

unvanını kazandırmıştır. Özellikle Paris’e ilk çıkış noktasında evinden, vatanından, kendi iç 

dünyasının ruhsal sıkıntılarından kaçan şairimiz, arzuladığı, istediği ruhsal dengeyi kendi iç 

dinamiklerine yönelmekte bulmuş; kendi kültürel mirasının, tarihinin, geçmiş 

uygarlığımızın özüne inilmesine duyulan gereksinimle yüzleşmiştir. Bu meyanda hırçın 

şekilde akan duygularının dinginleşmesinde ve durulmasında katkısı olacak olan sakin 

limanın Türk medeniyetini oluşturan dini, tarihi, kültürel vesikaların perspektifinde hareket 

etmiştir. Tanpınar’ın ifadesiyle, Onun san'atı, hayat macerasından pek de uzak değildir. Her 

sanatkâr gibi o da gerek açık, gerekse kapalı olarak, sanatında hayatının izlerini, hissiyatını ve 

fikriyatını besleyen kaynakları hissettirir. Tanpınar onun, "genç yaşta Selanik'te zâkirbaşılık 

yapmasının", Paris yıllarının, yine Paris'te  Ecole des Sciences Poliüques'de hocaları olan Albert 

Sorel ve Camilla Jullian'den aldığı tarih disiplininin, doğduğu şehrin elden gitmesinin, impa-

ratorluğun çöküşünün ve millî mücadelenin tesirlerini ruhunda duyarak yetişmiş olduğunu 

söyler"(Tanpınar, 1999: 186). Başer,  bu konuda şairin,  Onun sanatı hür bir sanattır. Siparişe 

dayalı eser veren birisi asla olmamıştır. Sanatını siyaset ve ideolojilerin emrine hiç vermediğini 

(Başer, 1998: 293) belirtir. Yahya Kemal, Hiçbir fraksiyona kaymamış, kendi özelinde 

Türklüğün izlerini arama yolunu seçmiştir. Bu amaçla gözlerini Türklüğün donelerine 

yöneltmiştir. Yahya Kemal, Albert Sorel’in Tarih içinde Türklüğü aramanın ne demek 

olduğunu hatırlatmasıyla ibre tersine dönmüş: Türklük şuuru içinde Kökü mazide olan 



 75

bir ati profilini çizmiştir. O, "Osmanlı asırları içinde Türklüğü arama ve değerlendirme 

faaliyeti"ni nesirlerinde de sürdürmüştür. Yahya Kemal'in şiir ve nesirleri toplu olarak 

değerlendirildiğinde, bu eserlere "Türk milliyeti"nin sindiği açıkça görülür (Kocakaplan, 1998: 

11). Yahya Kemal’in eserinde Türk’ün eşsiz ve özgün tarihi, dini, mimarîsi, estetiği, Türklüğü 

eserlerinde damgasını taşımaktadır. Türk edebiyatında Yahya Kemal mucizesinin diğer bir 

tılsımı da onun derin kültüründedir. Yalnız bizi ve bizim tarihîmizi değil, belki bütün sanat 

ve medeniyet tarihîni geniş bir kucaklayışla kavrayan ve unutmayan bu kültür ve bu 

«tefekkür heyecanı» sanatkârın eserlerine genişlik ve ebedîlik vermiştir(Banarlı, 1984: 

63). Özellikle Paris’te yaşadığı dönemin ikinci kısmında tamamen kendini Türklüğe 

verdiği dönem içinde Türkün tarihiyle ilgili bütün eserlere yönelmesi onun tam bir 

kültür abidesi olmasına sebebiyet vermiştir. Bunu da eserlerine aktarması yazılarının ve 

şiirlerinin günümüzde de klasikleşmesine neden olmuştur. Milli duygu eserlerini 

kaplamıştır. Başer’in tespitinde olduğu üzere özellikle edebî sanatlarımızın kendi toplumunun 

nezdinde gayet tabiî bu çizgide gelişmesini, "Titiz, ekmek gibi (bir) edebiyat hâline gelerek" 

toplumca benimsenmesini istiyordu (Başer, 1998: 295). Çünkü 1900’lü yılarda modernleşme 

süreci yaşayan Türk kültür ve yazını özellikle şiiri bir akış yönü arayışı içinde iken, Yahya 

Kemal'in şiiri ve sanata bakış tarzı yaşanılan çölleşmeyi ve yitip gitmeye karşı bir durak 

noktası olmuştur. Bu amaç doğrultusunda Yahya Kemal şiire, Üsküplü Redife Hanım için 

yazdığı kıt'alarla başlar. Yahya Kemal’in bugün elimizde bulunan ilk şiiridir (Kemal, 

1976: 10). Naci'nin: Bakmayın bağda fevvâreye, dildûre bakın dalmayın kevser 'e Fîrdevs 'de 

didâre bakın diye başlayan gazelini tahmis eder (Kocakaplan, 1998: 27). Yahya Kemal, Vali 

Hafız Mehmet Paşaya karşı çıkan isyanı anlatan ve halk arasında çok yayılan bir manzume 

yazar. "Hatıra" isimli şiiri İstanbul'da "Terakki" mecmuasında basılır. Selanik idadisinde 

okurken, Üsküp hasretiyle şiirler söyler. Cenab ve Fikret'in Serveti fünûn'da yayımlanan 

şiirlerini okur, ancak henüz onlardan hoşlanmamaktadır. 1902 yılında İstanbul'a gelir. Fikret'in 

Rübab-i Şikeste isimli kitabı eline geçer. Bu eser sayesinde Cenab'ı ve diğer Serveti-

fünûn’cuları anlar (Kocakaplan, 1998: 28). Böylece şairimiz şiir dünyasının ilk adımlarını 

gerçekleştirir. Şairliğin ilk adımlarını sağlam atmasını sağlayan kaynak noktasında Paris 

çevresinin şiirsel bakiyesinden etkilenir: Paris, Yahya Kemal'in şiir dünyasında ve 

anlayışında büyük değişmelerin meydana geldiği bir yerdir. Fransızcayı öğrendikten sonra 

önünde yepyeni bir âlemin kapıları açılır. O artık, kendi duygularını ifade eden, hâlis ve 

samimî bir şiirin peşindedir. Fakat yeni Türkçe ile bu nasıl yapılacaktır? Yahya Kemal 

böylelikle bir bocalama devresi geçirir. Eskisi kadar yazmaz, hatta yazmaya ara verir.  



 76

1904 yılında sosyalist düşüncelere kapılır. Bu yüzden Victor Hugo'yu örnek alır. 1905 

y ı l ı  boşlukta geçer. 

1906 yılında Londra'ya gider ve bir Türk destanı yazmaya çalışır. Bu sırada ortaya çıkan 

birtakım mısralarla kendi şiir di l ini  bulmaya başlar. Marazîlikten, kapalılık ve gizlilikten uzak, 

kendi duygularının ifadesi, halis ve samimî bir şiir anlayışına ulaşır. Bir yandan da incelediği, 

sevdiği ve kendi şiir anlayışını kurmakta faydalandığı şairler değişmektedir. Victor Hugo'nun 

etkisinden kurtulur kurtulmaz, Charles Baudelaire'in şiir iklimine girer. Onun âleminde 

yaşamaya başlar. Edgar Poe'yu daha iyi anlar, Paul Verlaine'i severek okur. Bütün bu 

ilgilenişlere rağmen, söz konusu sanatkârlardan hiçbiri, onun aradığı şiir dil ini  ve anlayışını 

temsil etmezler (Kocakaplan, 1998: 28). Bu dönemde Yahya Kemal, bütün genç yaşına 

rağmen, bu araştırmaları ve bu zihin yoruşları, kendi Türk şiirimizin ve gür 

Türkçemizin nasıl olması lâzım geldiği hakkında, zihnini ve ruhunu dolduran büyük 

soruya en iyi cevabı verebilmek için arayışlar içinde olmuştur. 

"Yirmi sene evvelki Fransız neslinin her genci gibi ben de romantizm, Parnasse,  

sembolizm ve bunların hepsinin bir aksülameli olan neo klâsisizm cereyanlarından geçtim. (…) 

Malûmdur ki Paul Verlaine ölmeden biraz Önce demişti ki: "Ben sembolist değilim, ben bir 

dalın üstünde öten bir kuşum, " (…)  Bu arz ettiğim aksülamel devrinin benim üzerimde iyi 

bir tesiri olmuştur. Öz Türkçeye, az lâkin öz bir şiire hevesim uyandı (Kemal, 1997: 269–

270). " Böylece kendi kültürel mirasın göstergesi olan edebi eserlere yönelim sergilemiştir. 

Çağdaş batılı yazarların penceresinden kendi klasik eserlerimize göz atmanın ve onun üzerinden 

yükselmenin gerekliliği inancını kendinde görmeye başlamıştır. Yahya Kemal’i muhafazakâr 

düşünce eksenine yerleştiren en önemli gösterge de onun savunduğu mazinin kültürü ve sanatı 

olmuştur. Maziden kopuşa karşı geçmişin sürekliliğini önceler. O yıllarda âdeta ihtirasla 

çalışıyordum. Kader bana Türk şiirini ve onun klâsiklerini öğrenme fırsatını Fransa'da vermişti. 

Yine eski şiire nüfuz etmeğe ve o tarzda mısralar söylemeğe çalışıyordum. Bu tarzda ilk 

yazdığım şiir, Sene 1140 dır (Banarlı, 1997: 95) şeklindeki söylemi bu anlayışının apaçık 

tezahürüdür. Her ne kadar doğulu bir bakış tarzını benimsemiş olsa da çağdaş 

edebiyat akımı perspektifinden vazgeçmediği de görülmektedir. Öyle ki, Mallarme 

(1842-1898),  Paul Verlaıne (1844-1896),  Rimbaud (1854-1891) gibi sembolizmin başlıca 

ustalarına yeni olanaklar açan Baudelaire şiirinin derin duyarlığı, buluş zenginliği içinde uzun süre 

kaldı Yahya Kemal (Kurdakul, 2002: 211). Bu isimler onun etkilendiği rüzgarlar olmuşlardır. 

Yahya Kemal, tarihe ve maziye nasıl bir gözle bakılması gerektiğini, geçmişin nasıl 

değerlendirilip yorumlandığını, onun iyi ve güzel taraflarının nasıl taşındığını, geçmişe ait 



 77

faydalı, bugün için de bir mana ifâde eden değerleri sevip savunmanın taklitçilik ve 

mutaassıplık olmadığını çok iyi görmesi ve öğrenmesi Jose Maria Heredia is imli  Fransız 

şairine bağlamaktadır (Kocakaplan, 1998: 29). Bu duygusal ve mantıki etkilenimden sonra çizilen 

rota Türk tarihi ve eserleri olacaktır. " Eski Türklerin manevî bir hayâtı varken bir 

edebiyatları da vardı. Yeni Türklerde eğer güçlü bir edebiyat istiyorlarsa yine manevî 

hayâtlarını kurmalıdırlar(Kemal, 1997: 58)" şeklinde temel argümanını da 

belirleyecektir. Yahya kemal’in odaklandığı ana tema artık, Türk tarih, şiiri, mimarisi ve 

kültürü olacaktır. Bu amaçla topluma ulaşmanın  rehberlik yapmanın, onu manipüle 

etmenin en kısa ve güzel yolu şiir olacaktır. Yahya kemal’in şiir anlayışı da bu temel 

hedefin kendini gösterdiği en etkili sahalardan bir olmuştur. Yahya Kemal’in şiir 

anlayışının temelinde aşağıdaki aktarmaları dikkate değerdir: 

"Şiir kalbden geçen bîr hâdisenin lisan hâlinde tecellî edişidir; hissin birden bire lisan 

oluşu ve lisan hâlinde kalışıdır. Düşündüklerimizi vezinle ve lisanla ifâde edişimiz şiir değildir. 

Bir mısraın şiir olup olmadığı gayet aşikârdır. Derûnî ahenk ile ifâde edilmişse şiirdir. Fakat 

deruni ahenge uyulmaksızın yalnız vezin ve lisan mümâresesiyle söylenen söz şiir olmaz. 

Şiir bir nağmedir. Lakin Frenklerin kuğu nağmesi dedikleri çok nâdir ve hâlis bir 

cevherdir. Bu nağmeyi ifâde etmek için vezin ve lisan ancak ve ancak bir âlettir. 

Şiirde nefes ve ses iki unsurdur. Mısraın ayakları yerden kopmazsa yahut en hafif bir 

kulağı bir ses gibi doldurmazsa hâlis şiir değildir. 

Benim için mısra üzerinde günlerce, haftalarca durmak zarureti hâsıl olmuştur. Bu tarz 

uğraşış, bana gittikçe şiirin keşfedilmesi güç bir cevher olduğu duygusunu verdi. 

Şiir duygusunu lisan hâline getirinceye kadar yoğurmak ve en çok toplu bir madde 

hâline sokmak, o kadar ki mısra gûyâ hissin ta kendisi imiş gibi kararıyla bir vehim 

vermek,.. İşte bunu özlüyorum (Kemal, 1997: 48)." Deruni ahenk derken mısranın,  şiirin ve 

sözün iç ahengi ortaya çıkarmak temel amaçtır. Böylece söylenende nefes ve ses uyumu, 

ritim ve anlatılanın örtüşmesi Yahya Kemal’in Türk şiir yapısına en önemli katkısıdır. 

Kendi Gök Kubbemiz ve Eski Şiirin Rüzgârıyla adlı eserlerinde bu görülmektedir. Bitmemiş 

şiirlerinde de görüldüğü üzere (Kemal, 1976: 2–15) bir şiir için yıllarını, zamanını ayırarak 

karalamalar sonrası iç ahengi yakaladığı şiirini tamamlamıştır. Rindlerin ölümü şiirinde 

"siyah" yerine "serin" kelimesini yerleştirmek için 14 yıl beklemiştir. Darası alınmış sözler, 

darası alınmış mısralar yazmıştır. (Bakkal; 12). "Türk şiirinin son büyük klasiği,  son büyük 

çığlığıdır. Her kelimeyi hayal ve düşünce imbiğinden geçirmiş şairdir. Fuzuli soyundan 



 78

gelen,musiki ile şiir arasındaki münasebeti kurandır(Bakkal; 13)." Sonuçta en güzel şiiri yapma 

gayreti Yahya Kemal’in mükemmeliyet inancını ortaya koymaktadır. Nitekim yaşamı süresince 

bu titiz yaklaşımı ve geç şiir vermesi kendisinin kısır şair olarak nitelendirilmesine maruz 

bırakmıştır. Yahya Kemal, kendi duygularını ifade eden, halis ve samimî şiire ulaşabilmek 

için şu üç temel noktadan hareket eder: Toplumun diliyle şiir söylemek.  Kelimeleri hususî bir 

ahenk oluşturacak şekilde tertip etmek. Muhtelif kısımları birbirini tamamlayan ve baştan sona 

bir beste özelliği taşıyan manzumeler ortaya koymak(Kocakaplan, 1998: 32). Böylece katıksız 

kabulün peşinde olmuştur. Şiirindeki lezzet kelimelerin uyumu, birbirini pekiştirmesi ve en latif 

portreleri öne çıkarmasında yatar. Şiirine bu lezzeti katan diğer bir ise bütün şiirlerinde 

görüleceği üzere doğunun eski aruz ölçüsündeki sanatsal yapıtları yatmaktadır. Yahya Kemal, 

aruz ölçüsüyle yazmaktan vazgeçmemiş, ama halk şiirinin dilini "fazla dar ve mahallî" 

bularak, "Türkçenin kendine mahsus, tabii, samimi ifade özelliklerini aramaya girişmiştir. 

Bu arama, konuşulan Türkçenin şiir dili haline gelmesiyle sonuçlanmış ve cumhuriyetle 

birlikte gündeme çıkmaya başlayan yeni şiire kaynaklık etmiştir(Bezirci-Özer, 2002: 20)." 

Yahya Kemal, "dilde kendine has bir iklim yaratmış" herkes tarafından anlaşılabilen bir 

dil oluşturmuştur. Şenler, bunu gençlerin dimağında kalıcılık sağlayan "beyaz lisan" 

(Şenler, 1997: 204) olarak saf, tertemiz Türkçenin mimarı olarak görür. Yahya Kemal 

şiirinde, temel aldığı hususlar bazında Banarlı şu notları düşmektedir: " Şiirde yaşayan 

Türkçeye girmemiş hiçbir Arap, Acem ve Frenk kelimesini kullanmamak, yaşayan Türkçeye 

girmiş Arap, Acem ve Frenk kelimelerini, onlara Türklerin verdiği ses ve mana içinde 

Türkçe  addetmek, Nahivde Türk milletinin cümleye verdiği mimariye şiddetle sadık kalmak 

ve ‘tatlı su Türkçesi’nin Serveti Fünun şiirindeki tesirini kaldırmak, Aşka, kahramanlığa, 

elemlere ve şevklere Türk milletinin verdiği ifadeyi gözetmek. Şiirde rhytme’in lisan haline 

gelmesi demek olan halis mısra’ı bulmak ve böyle mısralardan müteşekkil manzumeyi, ilk 

mısralardan son mısra’a kadar, yekpare bir rhytme terkibi halinde terennüm etmek. 

Böylelikle şiiri nesre zıd bir terkib olarak yaratmak: Şiiri o çıkış noktasından hareket ederek 

söylemek ki bu şiir, özce bizi, bizim milliyetimizi, bizim duygu ve düşünce dünyamızı 

söylesin. Fakat aynı şiir, bu milli atmosfer içinde bizi terennüm ederken ayni ölçüde beşeri 

olsun. Bütün insanlığın duygu, düşünce, şevk ve heyecan âlemlerinin müterennimi olabilsin. 

Hulasa olarak: Yahya Kemal’in şiirinde göze çarpan şey:’Türkçe duyuş’ ve ‘Türkçe duyuşu 

Türkçe deyiş haline kalbetmek’ şeklinde büyük bir milli sanattır (Banarlı, 1999: 118–119)." 

Dolayısıyla Yaşayan Türkçeye yönelme, Türkçe duyuş içinde bulunmak Yahya Kemal’in 

temel tezleri olagelmiştir. Şenlerin ifadesiyle Yahya Kemal, yaşayan Türkçeye girmemiş 

kelimeleri kullanmaz(Şenler, 1997: 205).  



 79

Yahya Kemal, bizi anlatmıştır. Milli ve manevi his duygusu çerçevesinde yaşanılan 

kültürün bir fotoğrafını çekip bizi bize hatırlatan rehber öğretmen olmuştur. Nitekim dil bir 

araçtır. Kimliği, hayatı, organizmanın özelliklerini dışavurum aracıdır. Gerek yurt içi gerekse 

yurt dışı toplumları etkilemenin teknolojiden sonra en kolay yolu ulusun dilidir. Yahya 

Kemal, bu inançla Türk medeniyetinin temel kriterlerini en güzel sunum olarak Türk dilini 

kullanarak yapmıştır. Dil aynı zamanda muhafazakâr bakışın en önemli korunağında barınan 

olgu olması onun önemini gösterir. Görülüyor ki “Yahya Kemal dilimizin ortasında bir 

‘rönesans’tır. Bunu her şeyi dilde arayarak yaptı. Yahya Kemal’in en büyük dersi budur: 

Şiir, dildir(akt:Özden, 2001: 114). Şiir onda toplumu anlatır. Şiirlerini bir kuyumcu 

titizliğinde hazırlaması (Kocakaplan, 1998: 35) şiirlerindeki muhtevanın ise zenginliği onu 

edebiyatımızın milli ve manevi muhafazakâr şairleri içinde en tepe noktalara taşımıştır. Öyle ki, 

Târih ve mâzî bağlılığı ile ilgili olarak: akın, akıncı, asker, at, cihangir, donanma, fetih, 

hünkâr, hümâyûn, kemankeş, ok, ordu, saltanat, sefer, serdar, şevketlü, taht, tuğ, vezir 

kelimeleri; din ile ilgili olarak, âhiret, âyet, cennet, cehennem, dindar, elest, evliya, ezan, 

firiştegân, günah, haşr ü neşr, hilâfet, iblis, İslâm, kader, kıyamet, küffar, mahşer, 

melekût, mihrab, minare, mümin, müslüman, na't, nebi, nur, oruç, peygamber, Rab, 

rahmet, ruh, sala, secde, şeriat, Tanrı; tecellî, tekbir, tevhid, ümmet v.b. gibi: vatan ve 

millet ile ilgili olarak, anne, toprak, ecdad, ırk, memleket, millet, vatan, yurt kelimeleri; 

mûsikî ile ilgili olarak, ahenk, avaz, âyin, beste, bestekâr, kemence, kudüm, mutrib, 

nağme, nakarat, sadâ, ses, tanbur, türkü, terennüm kelimeleri; onun şiirinin muhtevasını ve 

bu muhtevayı meydana getiren unsurları verir (Erarslan, 1968: 95). Her konuyu sentezleyip 

insanın karşısına sanatsal bir demet sunmanın gururunu öne çıkartır. Hiçbir anlayışın ve 

düşüncenin temsilcisi olmadan kendi toplumsal iç dinamikleri sunması onun Türk 

muhafazakârlığının en temel göstergesi olmaktadır. Böylece, Lisanı tıpkı bir mermer gibi 

yontmuş, geniş ve cesur hamlelerle işlemiş, söze mermerin sağlamlığını verebilmiştir. Bundan 

dolayıdır ki şiirlerinin her mısrası, bir bütünlük içinde ama her biri ayrı bir güzellik 

taşımaktadır (Özden, 2001: 114). Yahya Kemal, rubailer ve hayyam rubaileri eserinde 

de kendi yazdığı rubailerde divan edebiyatının aruz ölçüsünün en güzel örneklerini 

vermiştir (Kemal, 1983: 1- 10). Öyle ki divan şiiri ile modern şiir ikileminde aruzu 

ustalıkla kullanmıştır.  Sanatının güzelliğinde sembolizmin etkisi söz konusudur. Bu akımın 

temsilcisi olan Mallarme; Paris de bulunduğu süre içinde onu etkilemiş sanatına modern bakış 

açısını kazandırma eğilimini sunmuştur. Böylelikle Yahya Kemal, simgecilerden, Mallarme 

şiirinden ve anlayışından kaldırdığı bu kavramı kendi temellendirmek istediği yaklaşımın 

üzerine oturtacağı bir taban olarak ele alır (Kahraman, 1997: 80). Bu sembolizm akımını 



 80

19.yüzyılın yalnız kalan, bireysellik tabuları ve ahenksiz yaşamın kurbanı olan insana edebi 

anlamda bir sunumun izahını yapar. Diğer  bir yaklaşımla, Yahya Kemal, şiirsel olanda 

kalması koşuluyla, bireyin 19. yüzyılın ortasından başlayarak, içinde bulunduğu toplumda 

yaşadığı derin ve büyük ‘inkıraz’, farklı bir bağlamda ve daha değişik bir kurmacanın 

eşiğinden bakarak algılamak için, o arada da bireyin tarihsel sürekliliğinden türemiş 

bilincini temellendirebilmek için yola çıkmış, belli yönelimlere girmiştir (Kahraman, 1997: 

91). Bu bakış tarzı çerçevesinde batılılaşma serüveninin içinde yüzen Türk toplumunun 

sıkıntılarına bir çözüm yolu sunmanın gayreti içinde olmuştur. Kendi insanımızın duygu 

düşünce ve değerlerini öne almıştır. Vehbi Eralp’in dediği gibi, onun çok yakından tanıdığı 

ve bildiği Fransız şiirinden aldığı, sadece zevk anlayışı ve güzellik ölçüsüdür. Bu sebeple 

parolası, “Frenkten Türke dönüş” olmuştur. Onun şiirinde her şey bizimdir; dil, duygu, 

mevzu, her şey… Türkçenin özünü ve tadını onun şiirinde buluyoruz  (Akt: Özbalcı, 1996: 8).  

Kısaca Türk’ün malı olan ne varsa öncelenmektedir. Geçmişin doneleri, modern dünyanın 

kalıpları içinde harmanlanıp toplumun bünyesi çerçevesinde sentezlenmektedir. Dolayısıyla, 

Yahya Kemal avangart değil moderndi, yıkıcı (nihilist) değil kurucuydu, dışlayıcı değil 

uzlaşmacıydı. Neoklasisizmi bu bileşenlerin kavşak ve kesişim noktasıydı (Kahraman, 

1997: 88-89). 

Türk şiirinin ve edebiyatının modern yüzünü oluştururken Türk’ün kahramanlığı, 

tarihi, zevki ve kültürünü motif olarak tek tek şiirine dokumuştur. Yahya kemal şiirlerinde 

kendi ruhsal duygu ve his deryasının tezahürlerini de yansıtır. Öyle ki, genç yaşta ailesini 

kaybetmesi, evsiz ve yurtsuz kalması, yaşamının sonuna kadar yalnız otel odalarında 

yaşamayı seçmesi, onun üstünü estetikle ve şiirle örttüğü bir yaşamın adamı yapmıştır. 

Şiirlerindeki haz noktasının kaynağı ve insanı etkileyen ince sınır burada yatmaktadır. 

Kahraman’a göre, bazen Bir ‘ruh ufku’ arar: “Ruh ufuksuz yaşamaz.” Bunun insan eksenli 

olmasını ister ve şiddetle özler(Kahraman, 1997: 91). Varlığın hendesesinden kurtulmak için 

deniz isimli şiirler yazarak yeni ufuklara yol almak ihtiyacı güder. Bu açılım Yahya 

Kemal’i metafiziğe ve hatta dini alana doğru yöneltir. Burada amaç içinde bulunulan 

boşluğa bir merhem bulma çabası olmuştur (Kahraman, 1997: 95). Nâyiler ekolünün en 

hareketli şairi olan Yahya Kemal, tasavvuf heyecanlarını zaman zaman mısralarına dökmüş, 

bu heyecanı bazen sakin, bazen kasırga halinde ömrü boyunca yaşamıştır. Onun Mevlâna ile 

birlikte Hâfız-ı Şirâzî’yi sevmesi, hatta Ömer Hayyam’ın rindane söylenmiş rubailerini 

Türkçeye çevirişi bu yüzden (Önder, 1988: 166).  



 81

Sonuçta Yahya Kemal, Gestalt’vari bir yaklaşımla bütün bir şairdir. Seçtiği konu tek 

bir alanı içermez. Varlığa yaklaşımı geniş perspektiften olmakta sonunda o sanat herkesin 

beğendiği bir haz duygusu oluşturmaktadır. Kemal’in gerek sağ gerekse sol aydınlar 

tarafından hoş karşılanmasının nedeni burada yatmaktadır. O, bu geniş kültür sayesinde 

“millî mazimizle zamanımız arasında bir altın köprü” kurmuştur. Bu köprü bir taraftan “bir 

şiir ve mûsiki havası içinde bir bilgi, tefekkür ve iman istikametinde yürüyerek” bizi eski 

âlemimize ulaştırmış, diğer taraftan da o âlemi bize getirerek “tılsımlı bir vazife” görmüştür 

(Akt: Şenler, 1997: 18). Böylece dünü bugünün modern ışığı çerçevesinde yeniden kurma 

fırsatını yakalamıştır. Türk Muhafazakârlığının kurulması aşamasında vatanın tarihsel mirası 

onun hayran olduğu temel noktadır: O, “şiirlerinde ferdî duygulardan ziyade, milletimizin 

asırlar boyunca geliştirerek şekillendirdiği hayat üslubunu izah eden ortak özellikleri, maddî-

manevî değerler sistemini” dile getirmiş, “kendi varlığını daima milletin ve tarihin içinde 

örmüştür” (Akt: Şenler, 1997: 27). Türk hayatını anlatması, kültürünü ve dilini sade haliyle 

yeniden kurması onu temel klasiklerden birisi yapmıştır. Kelime ve deyiş olarak müzikal 

sentaks oyunlarıyla değil, uygun ve akıcı söyleyişin düzenli dil yapısını bulmak suretiyle 

şiirimizde yeni bir millî klâsizm yarattı. Çok defada bu klâsizmin, şuuru ve mantığı san'atının 

esası diye kabul etti ve yeni anlayışını bu düzenle mimarî hâline getirdi. Denilebilir ki 

şiirimizin son klâsiği odur (Akt: Yetiş, 2000: 494–495). Yahya kemal tam bir eski sevdalısı 

olarak öne çıkmaktadır. Buradaki sevda kök bulma anlamında algılanmalıdır. Değilse işin 

gösteriş boyutu onun yanlış anlaşılmasına neden olacaktır. Çokum’un ifadesiyle Onu eskiyen, 

bozulan her güzellik alâkadar eder (Çokum, 1988: 71). Yahya Kemal’in şiirlerinde biri, eski 

şiir lisanı ki bunda Osmanlı-Türk sesi hâkimdir, bunlar Eski Şiirin Rüzgârıyladadır, diğeri de 

Türkiye Türkçesiyle yazılmış şiirler –Kendi Gök Kubbemiz- ki bu, tam bir millî terennüm 

lisanıdır (Özden, 2001: 113). Bu eserler eskinin modern bakışla yeniden sunumudur. Yahya Kemal,  

geçmiş ve gelecek arasında bir bütünlüğün resmini sanat alanında çizen, söyleyen ve öğreten 

temel klasiğimiz olmaktadır. Aynı zamanda geçmişi ele alıp modern kalıpla öne çıkmak 

şeklindeki imtidad (devamlılık) anlayışı çerçevesinde Türk tarihi bağlamında Türk tarih 

felsefesinin öne çıkartılması da söz konusu olmaktadır.  

Yahya Kemal, sadece modern Türk şiirinin kapılarını açmakla kalmamış, Avrupa 

kültürüne, sanatına olan vukufiyeti sebebiyle, mukayeseler yapmayı başarmıştır. Kendi 

medeniyet ve tarihimizle sağlam irtibatlar kurmuş, ileriki bütün nesiller rehber olabilecek 

değerde engin ufuklar açmıştır. Sanat ve edebiyatımızda milli tarihle ilgili yorumlar ve 

tespitler yapılmasının, irtibatlar kurulmasının çığırını açan Yahya Kemal'dir (Hacaloğlu, 



 82

1999: 7). Yahya Kemal, şiiriyle, yazılarıyla tarihimizin ihtişamını, coşkusunu, 

insanımızın mistik heyecanlarını mükemmel resmedebilmiştir. Avrupa'dan bize lazım 

olanı, yani metodu alarak dönen Yahya Kemal, bunu kendimize, kendiliklerimize ve 

kendi meselelerimize, kısacası kendi kâinatımıza yönelterek bir edebiyat vücuda 

getirmemiz gerektiği düşüncesiyle hareket etmiştir. Dolayısıyla Dizdaroğlunun 

ifadesiyle; " Yahya Kemal, maziden bu yana, süzüle süzüle devam eden Türk şiirinin 

katıksız ifadesi ve doruk noktasıdır. Mirimiz, kendini temsil için, böyle bir şair 

yaratmaya adeta mecburdu. Yahya Kemal'siz Türk şiiri tasavvur bile edilemez. (Aktaran: 

Yetiş, 2000: 64)" derken rehber olarak Türk Edebiyatındaki söylev ve eserleriyle önemli 

bir denge ve kesişim noktası  olduğunu vurgulamış olmaktadır. 

Yahya Kemal’in vatan ve milli duygularının pekişmesinde gerek Rumeli içinde 

doğup büyümesi ve gerekse Paris de bulunduğu yılların önemli etkisi olmuştur. Yahya 

Kemâl, fikirlerinin henüz tam manâsıyla şekillenmediği bir yaşta gittiği Paris'te, vatan topraklarının 

bir milletin hayatındaki bu çok Önemli yerini de kavramıştır. Hocası, ünlü tarihçi Albert Sorelin 

ve "Târih tam bir dirilme olmalıdır"' diyen Michelet'in fikirleriyle beslenen şâir, Camille 

Julîan'ın dilinden de "Fransız milletini, bin yılda Fransa'nın toprağı yarattı." hakikatini 

öğrenmiş ve 1912'de memlekete döndükten sonra, şiirlerinin ve bütün düşüncelerinin milli 

çizgide yaptığı bu sözleri, dilinden bir daha hiç mi hiç düşürmemiştir(Özbalcı, 1996: 30).  Yahya 

Kemâl'e göre, dünyâda her milletin vatanı diğer bir milletin mirasıdır. Milletlerin tevarüs 

ettiği eserler, kendi milliyetlerine mal olmuş eserlerdir. Bu düşünce, vatanın tarih, coğrafya ve 

öteki unsurların zaman içinde şekillendirip olgunlaştırdığı bir "terkip" olduğu anlayışını da 

açıklamaktadır (Kemal, 1990: 40). Dolayısıyla Kemal tam bir vatan şairidir. Ki, eserlerindeki 

coşkunluk, din, dil ve lirik yapı onun bu konuda ne kadar etkin olduğunun göstergesidir.  Onun 

şiirlerinde ve dostlarıyla sohbetlerinde öne çıkan konular tarih, dil, yaşanan kültür ve mazi 

içeriğinde milli ve manevi hisler olmaktadır. Vatan hiçbir zaman bir nazariye değil, bir 

toprak'dır. Toprak cedlerin mezarıdır. Camilerin kurulduğu yerdir. Sanayi-i nefise nâmına 

ne yapılmışsa, onun sergisidir. (Kemal, 1990: 259)  

Yahya Kemâl’in" toprağa, târihe bağlanan bir millet telâkkisini" benimseyen, vatan 

anlayışında olduğu görülmektedir. Böylece Şenlerin aktarımıyla vatan anlayışını siyasî 

safhadan kültürel safhaya nakletmesi, biraz da hâlâ kültürel coğrafya içinde kalan bu 

topraklara duyduğu hasretin ifadesidir(Şenler, 1997: 162). Bu amaçla Paris’te 

öğrenci olduğu dönemde Türk eserlerine merak salması ve onları inceleme ihtiyacı 

hissetmesi nüksetmiştir. Temel hedef, esas gaye; kendi argümanlarına destek bulma 



 83

noktasıdır. Fikirlerini yeşertip geliştirebileceği bir verimli toprak arayışının 

tezahürüdür. Bunu da bulması çok kolay olmuştur. Çünkü karşısında koskoca bir 

Türk medeniyeti bulunmaktadır. Şiiriyle, sanatıyla, siyasetiyle ve coğrafi alandaki 

yayılımıyla eşsiz bir abide eser olarak… 

 Onun Türk tarihini 1071 Malazgirt Muharebesi ile başlatmasının sebebi de budur. 

Yukarıda da ifâde ettiğimiz gibi, o, bu savaşla kapıları bize açılan topraklarda yaşadığımız 

ihtişamlı maceranın  geçen asırlar içinde, bizim büyük medeniyetimizi ve millî şahsiyetimizi 

vücûda getirdiğine inanır. Şüphesiz Türk vatanı da, medeniyetimiz ve mîllî şahsiyetimizle 

beraber, bu uzun asırlar içinde ''tekevvün" etmiştir. İşte Yahya Kemâl'in bir îmân hâline 

getirdiği ve hayâtı boyunca sohbetlerinde, şiir ve nesirlerinde dantel işler gibi işlediği, vatan 

fikri ve vatan anlayışı budur(Özbalcı, 1996: 31). 

"Hiçbir Türk şairi Eyüb'ü, Henri de Regnier'in sonnetlerinde gördüğümüz gibi teganni 

edemedi. Frenklerin müphem bir his aldıkları güzelliklerimizi biz anlamaya bile mey-

letmedik"(Kemal, 1964: 139) sözleri edebiyatımızda önemli bir eksiklik olan vatan ve temel 

değerlerimizin irdelenmesi gayesini işaret etmiştir. Böylece Türk tarihinin yeniden gün 

ışığına çıkartılması ve genç nesillerin önüne tarihi vesika olarak koyma gayreti hasıl 

olmuştur. 

Vatan, milletin başı dik  olarak yaşayabildiği yerdir. Öldükten sonra bile ruhumuzun 

rüyalarını süsler. Vatanın parçalandığını görmeden ölenler mutlu bile sayılabilirler: 

Ölenler en sonu kurtuldular bu dağdağadan                                                                        

Ve göz kapaklarının arkasında eski vatan                                                                                       

Bizim diyar olarak kaldı kıyamete dek.(Kemal, 2004: 78) 

Mütareke İstanbul'u, şaire yukarıdaki mısraları böyle büyük bir üzüntünün ortasında 

söyletmiştir. Yol Düşüncesi şiirinde okuduğumuz mısraları ise, vatan şehirlerinin Öldükten 

sonra bile hatıra ve güzellikleri ile insanı nasıl meşgul ettiğini; daha doğrusu şairin vatan 

sevgisini ahirete nasıl taşıdığını gösterir (Kemal, 2004: 79)  

Vatan fikrinin bizde dâima var olduğuna, fakat Nâmık Kemal'in bu fikri kalbimizde 

yeni bir nefesle uyandırdığı günden beri daha uyanık bulunduğumuza işaret eden (Kemal, 

1997: 83) Yahya Kemal, millî hayâtı, târih ile coğrafyanın tam bir sentezi olarak görür.  Ona 

göre, «Bir iklimin manzarası, mimarisi, halkı arasında tam bir ahenk varsa orada gözlere bir 

vatan tablosu görülür» (Kemal, 1997: 85). Yahya Kemâl,   "Hayâl Beste" adlı şiirinde yer 

alan: 



 84

Roma'nın şarkını fethettiği andan sonra,                                                                                   

Yüce dağlar gibidir gördüğüm iş, Türkoğlu! 

mısrâlarıyla, Türkün toprağı vatanlaştırma ve devlet kurma gücüne işaret eder ve atalarımızın 

bir toprağa kolayca kök salıp oraya hemen kendi şahsiyetlerinin damgasını vurduklarını be-

lirtir. Onun bu görüş ve düşüncesini ifâde eden en güzel ve en manâlı şiirlerden birisi de hiç 

şüphesiz, "Koca Mustâfa paşa dır. 

Öyle sinmiş ki bu vatan semtine milliyetimiz ki                                                                       

biziz hem görülen, hem duyulan, yalnız biz.                                                                         

Manevî çerçeve beş yüz senedir hep berrak;                                                                        

Yaşayanlar değil Allah'a gidenlerden uzak 

 Bu mısrâlarda, ölülerimizle yaşayanlarımızın beş yüz senedir iç içe yaşadıkları, maddî ve 

manevî varlığımızı ve milliyetimizi sindirdikleri bir vatan tablosu çizilmektedir (Özbalcı, 

1996: 34).Yahya Kemal, tıpkı Süleymaniye'de Bayram Sabahı'nda olduğu gibi cedlerle karışır, 

onlarla yaşar: 

Ne ledünnî gecedir! Tâ ağaran vakte kadar, 

Bir mücevher gibi Sünbül Sinan'ın ruhu yanar. 

Ne saadet! Bu topraklarda, her ülfetten uzak, 

Vatanın fâtihi cedlerle beraber yaşamak!.." 

 Millî özellikleri ile, yani milliyeti ile toprağı vatanlaştırır, kendisiyle aynîleştirir. 

Toprak, yani milliyetimizin sinmesiyle vatanlaşan yer, Yahya Kemal için son derece 

önemlidir. Mimarî eserler, sosyal yaşayış, mûsikî, dinî hayat yüzyıllarca imbikten süzülerek 

toprağa sinmiş ve orayı vatan yapmıştır (Kocakaplan, 1998: 50). Yahya kemal’de, dini ve 

milli duygularının pekişmesi ve gelişiminde vatanın bu temel özellikleri yatmaktadır. Türk 

medeniyetinin tarihte iz bırakmasına neden olarak Türk toplum yapısının, Türk haysiyetinin 

kurumlarına yansıdığını ve eşsiz mimari, sanat, milli ruh meydana getirdiğini savunur.Yahya 

Kemal,maneviyatın öne çıkartılması, geleneklerin yaşama katılması taraftarı olmuştur. 

Yahya Kemal’e göre vatan demek, dünya demektir. Dünyayı yaşanılır kılan, insanın vatana 

sahip oluşudur. Yahya Kemal Bitmemiş şiirlerinde vatanla ilgili denemelerine devam eder: 

                      Uzun zaman hazırını ıztırâba pervasız 

                      Vatan yabancı bir âlem görünmesin yalnız 

   Hizmetçiye «Gel!» der gibi Azrail'e «Gel!» der (Kemal, 1976: 16) 



 85

 Yahya Kemal'in, pek az şaire nasip olan olağanüstü yanı, vatan kavramını ve 

vatanseverliği, şiirinin geniş kanatlarında, hiçbir saldırının yıkamayacağı manevi bir kale 

haline koymasındadır(Tanyol, 1985: 66). 

Yahya Kemal, vatana karşı özlemi onu tam bir Osmanlı şairi olma görüntüsünü, 

Cumhuriyet dönemlerinde sergilediği görülmektedir. Banarlı, bu noktada Kemal’in vatan ve 

milliyet anlayışını kuru bir vatan özlemi ve sevgisi yerine, tarihi, coğrafi, içtimai bilgi ve 

hakikatlere dayanan bir anlayışın tezahürü (Mignon, 2004: 285) olarak görmektedir. Bu 

çerçevede Kemal, kültürel devamlılığın ana kaynak noktası olarak tarihsel ve milli boyuttan 

yola çıkar. Yahya kemal’in tarihsel bakışını Tanyol şu sözleriyle dile getirir: " Hangi şairin 

mısraında vatan bu kadar derin ve içten duyulmuştur.   Yahya Kemal, vatanı ölü bir tarih 

çerçevesinden çıkararak,   onu içimize doğru çağlayan bir güneş ırmağı haline soktu. Şairin 

ruhunda büyüyen, küçülen, yıkılan, yapılan bir vatan yoktur. Vatan tarihte biçim kazanır ve 

kuşakların ruhunda mayalanır(Tanyol, 1985: 66–67)."  

Yahya Kemal’de şekillenen milli duyguların kaynağı olarak Paris’deki okumalarını 

göstermemiz yeterlidir. Bu dönemde kendi ifadesiyle; "Bana bütün Asya'daki Türklüğü 

aramak ve bulmak hayli müphem bir çalışma gibi görünüyordu... Türkiye deki Türklüğün 

yeni vatana ne zaman nerelerden geldiğini; Anadolu'ya geldikten sonra da nasıl tekevvün 

ettiğini sedid bir arzu ile öğrenmek ve bilmek istiyordum... "(Banarlı, 1984: 200)  yaklaşımı 

onun hem milli yönünü hem de muhafazakâr kimliğinin ortaya çıkmasını sağlamaktadır. Bu 

bağlamda kurtuluş yolunu göstermektedir: " Avrupa'nın bütün uyanan milletleri gibi, millî 

bir lisan, millî bir mektep, millî bir vicdan, millî bir iktisat, millî bir taksîm-i a'mâl sahibi 

olurlarsa kurtulurlar(Kemal, 2005: 95)." Bu bakış tarzı Kemal’in gerek Osmanlı 

modernleşme çalışmaları içinde olan yönetici ve aydın kesime, gerekse kendilerine mesafeli 

duruş sergilediği cumhuriyetin inkılâpçılarına karşı bir aydın çıkışı olarak görülebilir. Hiçbir 

zaman radikal anlayışların sözcüsü olmadan, Başer’in deyimiyle "devrin reel politikasına 

uygun düşerek" (Başer, 1998: 364) milli his ve duygular içinde sessiz halk çoğunluğunun 

sesi olma yolunda ilerler. Bunu da yazdığı eserlerin ve ezberlenen şiirlerin hem çevrede hem 

de merkezde konumlanan halk tarafından benimsenmiş olması onun Türk toplumu içindeki 

milli şairliğinin göstergesi olmaktadır. Böylece, millet için çalışmış, sanat toplum içindir 

anlayışının pratiğine ulaşmıştır. Yahya Kemal mîllî mefhumları yerlerinden oynatarak onları 

kaybettirmek dileyen büyük bir suiniyet propagandasına yine bir edebiyat mütehassısı 

sıfatîyle, millî hudutlarımıza varmak için çalışmıştır.(Hisar, 1959: 65) Beşir Ayvazoğlu, 

Yahya Kemal için " Herhangi bir sistem iddiasında bulunmamasına rağmen, o, batının 



 86

teknolojik üstünlüğü karşısında hemen hiç ezilmemiş, aslî değerlerimizi şuurla savunmaya 

devam etmiştir." (Ayvazoğlu, 1995: 73) derken, Tanpınar, Yahya Kemal’in millî hayâtın, 

dünyâ şartlarının burnumuza dayadığı realitelere bağlı bir târih milliyetçisidir.(Tanpınar, 

1999: 45) yaklaşımıyla Türk vatanının kökeni ve Türk milletinin asli özelliklerinin 

hatırlanarak yeniden eski özelliklerimiz üzerinde modernizmi yakalamanın idealini 

gerçekleştirdiğini gözler önüne sermektedir. Sonuç itibariyle Kemal’de, prensip nettir: Dini 

ayrı mektebi ayrı insanlar bir milletin mensubu olamazlar. Dolayısıyla Türklük kültürde 

aranmalıdır, Türklük kültürdür, Türk kültürünü hâiz olan her ferd 'Türk'tür. '' "Biz Türk ve 

Müslüman olmak, istiyoruz. Hem Avrupa medeniyetini alalım hem biz olalım(Başer, 1998: 

257). " Bu meyanda ortaya çıkan sonuç, kendi kimliğimizle, edebiyatımızla, tarihimizle bizi 

biz yapan temel değer ve yaklaşımların sergilenmesi olmaktadır. Yahya Kemal’in deyimiyle 

güçlü Türkiye için manevi hayata daha fazla önem vermek gerekmektedir. 

Yahya Kemal’in Tarihçi söyleminde ise karşımıza kuru bir tarih aktarımı yerine lirik ve 

epik öğelerle bezeli bir söyleme ulaşmaktayız. Onun tarihi, canlı, yaşanan, salt milliyetçi 

eğilim perspektifinden uzak, evrensel değerlerle örülmüş bir özelliği bünyesinde 

bulundurmaktadır. Yahya Kemal, tarihe birtakım vak'alar yığını olarak bakmıyor, onu bir 

çerçeve içinde tetkik ve muhakeme edilecek bir manzara olarak görüyor(Kemal, 1991: 1). 

Yahya Kemal, tarihi gerçeklerden yola çıkarak vatana ulaşmanın anahtarı olarak 

bakmaktadır. Onun dışında kitleleri yönlendirecek ideolojik yaklaşımın dışında veya 

Gökalp’in Türkçülüğünden ziyade Türk’ün asli unsurlarına ulaşmanın yolu olarak bakar. 

En ziyade, annesinin tesiri altında bulunan Yahya Kemal, onun ''oğlum, dünyada iki 

insanı sev... Peygamber Efendimizi, bir de Sultan Murad Efendimizi...(Banarlı, 1983: 25) '' 

tesirini yaşamı boyunca üzerinden atamayacağı bir izdüşüm olarak görecektir.  

Yahya Kemal Tarih merakının uyanması noktasında aşağıdaki notuda düşmektedir: 

''Sorel'in kafası içinde târih... Bâzan Assas Sokağı'ndaki evine giderdik. Bana bir gün baktı, 

gülerek dedi. Bilir misiniz ki henüz iki şey tamâmıyla keşfedilmiş değildir. ‘Coğrafyada 

kutup ve târihte Türk’. En sonra: Târih terbiyesinin vatan sevgisini tecessüm ettirişi (Kemal, 

1991: 128).'' Bir aydının tam bir gerçeğe sapışının ilk metrelerini oluşturan bu gelişme yeni 

ihtiyaci tutumların şekillenmesine neden olacaktır. Gelişen olaylar, kendi anlatımıyla 

Kabaklı’nın ifadesiyle: ''Paris'e geldiğim yıllar talebe mitinglerine gidiyordum. Balkan Harbi 

arifesinde bizim azınlıklar, Rumlar, Bulgarlar büyük büyük mitingler tertip ediyorlardı. O 

sırada bizim Jön Türkler de, Abdülhamid'i yıkmakla meşguldüler. Bundan Türk milletinin 

haberi bile yoktu, ama ben baktım: 



 87

Bu Rumlar'ın, Bulgarlar'ın yıkmak istedikleri Abdülhamid değil başka bir şey. Bunlar 

Türk milletini yıkmak istiyorlar. «Demek Türk milleti diye bir şey var» dedim. Bu nasıl bîr 

millettir, mazisi, tarihi nedir?..  Bunları öğrenmek için tarih kitapları karıştırmaya başladım. 

Hattâ bir aralık Turancı oldum.»(Kabaklı, 1987: 147) '' diyerek gerçeğin tüm çıplaklığıyla 

ortaya konarak yeni bir anlayış(Tarih)sergileme yolunu seçmiştir. İşte o sırada Fustel de 

Coulanges'ın talebesi Camille Jullian'ın bir cümlesi imdadıma yetişti: «Bin sene içinde, 

Fransız toprağı Fransız milletini meydana getirdi» diyordu. O zaman toprağın (vatanın) 

milliyetin mühim bir unsuru olduğunu anladım. O halde bizi de meydana getiren Anadolu ve 

Rumeli toprağı olmalıydı. Milliyeti zaman bakımından sınırlamak gerektiğini de düşündüm. 

Tarih kitaplarını karıştırdıkça anladım ki millî tarihimizin başlangıcı 1071 Malazgirt 

muharebesidir » (Kabaklı, 1987: 148). 

''Bana, bütün Asya'daki Türklüğü aramak ve bulmak hayli müphem bir çalışma gibi 

görünüyordu. Lâkin Türkiye'deki Türklüğün yeni vatana ne zaman, nerelerden geldiğini; 

Anadolu’ya geldikten sonra da nasıl tekevvün ettiğini şedid bir arzu ile öğrenmek ve bilmek 

istiyordum. Elimdeki firenk kitapları bu hususları ya müphem bırakıyor yahut bizi 

Acemlerle karıştırarak hattâ Acem zannederek işi büsbütün karıştırıyordu. Bizim yeni 

vatandaki tekevvünümüzü bize yine Türkçe eserler sezdirecekti(Banarlı, 1997: 45).'' '' Bu 

usûlde bir tedkîkin Türk vatanına tatbikini özlüyordum. İstiyordum ki milliyetimizin tedkîki, 

hiçbir zaman inkâr edilemeyecek, böyle sağlam vesikalarla tahlil ve terkîb edilsin. O kadar 

ki, asırlarca, Türk gençleri bir vesikadan bir saniye bile şüphe etmesinler (Banarlı, 1997: 

48).'' Okuduğu Fransızca eserler, metotlarının ve tarihî araştırmalarının bütün ciddiyetine 

rağmen, zamanla onu tatmin etmemeye başlamıştır. Bunun için de kronolojik sıra ile 

Selçuklu ve Osmanlı asırlarını anlatan Türkçe eserleri okumak gerektiğine inanmış ve bu 

gereği de yerine getirmiştir (Özden, 2001: 130). Okuduğu temel eserler çerçevesinde aslına 

uygun olarak tarihin temel gerçeklerine ulaşmıştır. Bu enerji onda koparılması güç bir tarihçi 

söylemin ve engin bilgilerin doğup gelişmesine neden olmuştur.Özden’in ifadesiyle, O, Türk 

tarihini öğrenirken, diğer milletlerin tarihini de bilmenin gerekliliği noktasından hareketle 

onların tarihlerini de araştırmıştır. Mesela Bizans tarihi bilinmeden, Osmanlı tarihinin 

bilinemeyeceği kanaatini belirtmiştir. Böylece hatta Fransa tarihi'ni bile Fransız tarihçilerden 

daha iyi bilecek bir seviyeye ulaşmıştır(Akt: Özden, 2001: 130). Bu onun tarihte 

mukayeseye ne kadar önem verdiğini göstermektedir. Ancak, Yahya Kemal'in tarih bilgisi 

sadece okuduğu kitaplara değil aynı zamanda, geçmişte meydana getirilmiş kültürel eserleri 

de iyi tanımasına dayanmaktadır. Nitekim tarihçiliği noktasında değme tarihçilere taş 



 88

çıkartan bir tarzıda söz konusudur. Bu orijinallik onun edebi doğasından kaynaklanıp 

sözlerini süslemektedir: Yahya Kemal'i dinlerken: «Tarih tam bir dirilme olmalıdır» diyen 

Michelet'nin düşüncesini daha iyi anlıyordum. Yahya Kemal, Osmanlı tarihinin eski 

devirlerine canlı bir realite bahşetmesini o kadar iyi bilirdi ki, kendisi âdeta o devirlerde 

yaşamış sayılırdı. Yahya Kemal masal çeşidinden hikâyelere,  asla iltifat etmez hakikati 

belirtirdi. Şahıslardan bahsederken en meşhurlarından tutunuz da değerli herhangi bir iş 

yapmış olan ikinci plandakilere varıncaya kadar herkes hakkında tamamıyla hakkaniyet ve 

adaletle hüküm verirdi...»(Kabaklı, 1987: 150) şeklindeki yaklaşım bunu göstermektedir. 

Peyami safa’ya göre de "Asıl Yahya Kemâl yazmadığı o târih şiirinin şâiridir" (Akt: 

Özbalcı, 1996: 238). Böylece onun tarihsel değinmeleri bizleri engin bir kültürel mirasın 

bahçelerinde gezdirir. Adım adım tarihin içinde gezdirerek geçmiş ve mazi içinde var edilen 

medeniyetlere vakıf olmamızı sağlar. Nitekim bu alıntılar milliyetçi ve muhafazakâr 

eğilimlerinde pekişmesini sağlamıştır. Yahya Kemal, geçmişi geleceğe bağlayan bir köprü 

olmaktadır. 

Tarih sevgisi başlıklı yazısında, şu temellendirmeyi yapar: 

"Bir milliyetçi kendi milletinin tarihine meftundur." Ona göre tarih yaşanılan devrin 

çerçevesi içinde teşekkül eder. "Bu çerçeve içinde insan bir çok şeyleri sever, birçok şeylerin 

olmasını ister, bazılarını da sevmez, zaman yürüdükçe çerçeve değişir, iyi bir tarihçi ya-

şanılan devri gelecek nesillere en doğru en iyi bir şekilde aksettirir. Yaşanmış, maziye 

karışmış, zaman içinde güzellikler de vardır çirkinliklerde. O çirkinlikler göz önümüze 

bugün güzel görünebilir mi? demek ki tarih yekpare görülecek topyekûn sevilecek, yahud da 

nefret edilecek bir şey değildir. Bilakis tetkik ve muhakeme edilecek bir manzaradır," 

(Kemal, 1991: 2–3) 

Tarih anlamak başlıklı yazısında ise dikkatleri tarihe ve onun kültürel mirasına yöneltir: 

''Şu anlamak denilen mevhibe, mutlaka, insanın kafasında yüksek bir kıratta zekâ 

olmasıyla ve aynı zamanda, bir zemin üzerinde, çok malûmat toplamasıyla mi bir semere 

verir?Yaşım ilerledikçe der-akab inanılacak gibi görünen bu iki kazıyyeden 

şüpheleniyorum.Meselâ "Osmanlı târihi vesikaları henüz toplanmamıştır, tasnif de 

edilmemiştir, binâenaleyh Osmanlı saltanatının ve cemiyetinin mâhiyetini anlamak çok 

güçtür, belki de imkânsızdır,derlerdi. İyi kötü vak'a-nüvislerimiz vardır ve bize bir silsile 

kitap bırakmışlardır. Bu kitapları bizde birçok nesiller okumuştur. Geçmiş nesillerin havas 

zümresi boş yere çok kötülediğimiz o vak'a-nüvislerin eserlerini iyi anlamamışlardı; ben bu 

kanaâti edindim'' (Kemal, 1991: 4–5). Tarihçilere ve toplumun tüm kesimine tarihi sevmek 



 89

ve tarihimizi anlamanın göstergesi olarak asli eserlerimizi kendi kaynaklarımızdan öğrenme 

gerekliliğini göstermiştir.Diğer bir husus;  tarihin topluca alınıp. genel hükümlerle 

incelenmesindeki yanlışlıktır. Oysa tarihe analitik zihniyetle bakılması lazımdır. (Kemal, 

1991: 1-2). O takdirde sebep-sonuç ilişkileri görülür. Onun tarihteki devam çizgisi yaklaşımı 

bu "imtidad"dır, Devamdır.''(Tanpınar, 1999: 20) Yahya Kemal'de imtidad çok önemli bir yer 

tutmaktadır, Onun nezdinde zaman, geçmiş-hal-gelecek diye taksim olunamaz. Hal, hemen 

birazdan "mazi " "gelecek" hemen "şimdi" olmaktayken ortada yalnızca "süreklilik-imtidad" 

kalır ki aslolan da budur (Kemal, 1964: 64–65 ). Kemal, Bergson’dan aldığı Durre (zaman) 

ve imtidad kavramını(zamanla değişiklik) tarihsel olayların yorumlarına da katarak kültürel 

imtidadın söylemini gerçekleştirir. 

Yahya Kemal'in zamandaki devamlılık anlayışı, geçmiş denen zaman dilimi yaşanıp 

bitmiş gibi görünüyorsa da hafızamızda yaşamakta ve bugüne, şimdiye gelmekte, şimdi 

yaşadıklarımız ise üç beş dakika sonra mazi adını almakta, hiç bilmediğimiz üç beş dakika 

sonrasını da kısa bir süre sonra yaşayıp onu da maziye katmaktayız. İşte burada bir 

devamlılık, bir oluş, kendiliğinden ortaya çıkmaktadır. Yahya Kemal bütün tarih anlayışını 

bu süreklilik ve devamlılık üzerine kurmuştur (Özden, 2001: 134) 

 Yahya Kemal, imtidad ( devamlılık ) bir milletin hayatında var. Biz bu devamlılık 

içinde maziye değil ondaki güzelliklere tapıyoruz... Mazi yoktur, bir imtidad var. 

Devamlılığı koruyabilelim; kesilmeyelim; kesilirsek biz olmayız. Bugün; yarın mazi olacak; 

istikbâl de öyle. Ben maziyi sevmiyorum, güzelliklerini seviyorum demektedir (Özden, 

2001: 135). Böylece bir toplumun kültürel hayatında kesintinin olamayacağını tarihsel bir 

devamlılığının söz konusu olduğunu vurgular. Nitekim toplumsal devamlılığı sağlayan, 

kültürel değerleri gelecek nesle aktaran gelişmeler imtidad yoluyla geleceğe aktarılmaktadır. 

Milli şuura ermiş bir insana göre muhafazakârlık, liberallik ve daha ileri fikirler 

arasında fark azdır. Batıya dönen Türklük o şuuru kazanırsa, geçmişte doğru çerçevesinde 

orijinal kaldığı gibi. yeni bir hayata girebilir ama "imtidad" içinde değişirse yine varlığını 

koruyabilir(Kemal, 1964: 64- 65) '7-8 yüz senelik geleneğe yaslanarak tekrar resim, şiir, 

nakış yaratılır ana fikrini anlamayanlara karşıdır. Maziperest olmadığını fakat istikbalin 

maziye dönüşmekte bulunuşunun idraki gerektiğini 'imtidad'ın o devamlılığı ifade ettiğini 

anlatır (Başer, 1998: 138). Tanpınar'ın aslında kendisini anlamak maksadıyla yazdığı şu 

cümlelerde, Yahya Kemal'in tarih anlayışı veciz bir şekilde özetlenmektedir:  



 90

"Şurası var ki, tıpkı kendimiz gibi geçmiş zaman da bizdeki aksiyle tekevvün halindedir. 

Kâinatımızı nasıl akislerimizle yaratırsak, maziyi de düşüncelerimize, duygularımıza ve 

değer hükümlerimize göre yaratır, değiştiririz" (Tanpınar, 1977: 24).  

Yahya Kemal, Türk zaferleriyle süslü şanlı tarihimizi, dinîmizi, toplumsal karakterimizi, 

sanatımızı, Türkçemizi ve mûsikîmizi eserlerinde konu edinerek hem milli duygularını 

yeşerten menbaalara ulaşmış hem de gelecek nesillere var olan milli bakiyemizi sunmanın 

çabası içinde olmuştur. Yahya Kemal'in tarihi sezerek, anlayarak ve başka bir anlatım 

kazandırarak âdeta geçmişi yaşarcasına ifade ettiği şiirleri arasında Akıncı, Mohaç Türküsü, 

İstanbul Fethini Gören Üsküdar, İstanbul'u Fetheden Yeniçeriye Gazel, Alparslan'ın Ruhuna 

Gazel, Selimname, Süleymaniye vb. şiirleri vardır(Özden, 2001: 200). Böylece Kemal, 

tarihsel olaylara nüfuz ederek insanı zaman tünelinden geçirip gerçeklerle buluşturduğu 

mekânı kurmaktadır. Bu mekân tarihin kendisi olmaktadır. 

Doğrudan doğruya zaman içinde gezinti yaparak söylediği şiirlerden "Akıncı"da; 

"Bin atlı akınlarda çocuklar gibi şendik;                                                                                   

Bin atlı o gün dev gibi bir orduyu yendik!                                                                               

Ak tolgalı beylerbeyi haykırdı: İlerle!                                                                                                      

Bir yaz günü geçtik Tuna'dan kafilelerle...(Kemal, 2004: 22-23) zamanı anlama, 

anlamlandırma,tarihi mirası korumak,toprağa bağlılık  ve geçmişe özlemi 

vurgulamaktadır. 

"Mohaç Türküsü "nde; 

"Bizdik o hücumun bütün aşkıyla kanatlı;                                                                                  

Bizdik o sabah ilk atılan safla yüz atlı.                                                                                          

Uçtuk Mohaç ufkunda görünmek hevesiyle,      (Kemal, 2004: 24- 25) 

Şiirinde de Türk’ün asil gücünün dışavurumunu yapmakta, Türk düşüncesinin 

temel dayanak noktalarına ışık tutmaktadır. Asker millet yapımız; zaferlerimiz, 

destanımsı savaşlarımız ve zaferlerimiz Türk coşkunluğunun temel vetireleri olarak bizlere 

sunulmaktadır. Kısaca savaşlar ve hanedanlıklara dayalı bir tarihsel anlatımın sözcülüğünü 

yapmıştır. 

Özden, Kemal’le ilgili olarak şu hususlara dikkati çeker: Onun, tarihi ve tarih olaylarını 

algılayış tarzı; Croce ve Bergson'un sezgiciliğini; Herder ve Dilthey'in tarihi anlama ve 

yaşama felsefesini hatırlatmaktadır. Türk vatanının varoluşu konusundaki izahı, 

personalizmin söylemlerini hatırlatmakta ve böylece millî romantik duyuş tarzıyla bir millî 



 91

şahsiyetçilik anlayışı geliştirmektedir. Tarihin estetik açıdan değerlendirildiği bir "estetik 

tarih felsefesi" geliştirmiş olduğunu söylemek, yanlış olmasa gerektir. Tarihteki 

güzelliklerin, mesela İstanbul fethinin zevkine vardıktan sonra ona surlar, semtler, mezar 

taşlar bile güzel ve anlamlı görünmüştür. O, bütün bu güzellikleri şiirlerle ifade etmiştir 

(Özden, 2001: 204–205). Olayları inceleyerek, değerlendirerek gerçeklerin gün ışığında 

temel noktalarına ulaşmayı hedeflemiştir. Kuru bir tarihi vesikayı insanlara sunma gayreti 

içinde olmamıştır. Kısaca O; tarihi, şuurda ve hafızada tutulan ve geçmişin şimdide 

hatırlanıp yaşandığı ve geleceğe bir miras gibi aktarıldığı bir devamlılık olarak de-

ğerlendiren, hissedip, sezerek yaşadıklarını da şiirlerine ve yazılarına aktaran bir tarih 

düşünürüdür(Özden, 2001: 141).Yahya kemal, lirik ve epik yaklaşımlarla örülü sanatında 

temel hedef kendi egosunu tatminden ziyade 1071 sonrası siyasi ve kültürel geçmişi öne 

çıkartarak ulusal kimliğin yeniden  tanımlanması ve öne çıkması çabası içinde olmuştur. 

Siyasi olarak kendini hiçbir fraksiyona yakın hissetmeden kendini tüm Türk coğrafyası 

üzerinde yaşayanları temsil eden bir sanatçı portresi içinde düşün adamı rolünü 

sergilemiştir. 

Yahya Kemal, her ne kadar eserlerinde İstanbul, Osmanlı hanedanı ve Türk kültürünün 

seçkinci yönünü öne sürmüş olsa da tam bir toplum öncüsü olarak karşılanmalıdır. Nitekim 

Yahya Kemal'in Türk entelektüel hayatındaki yeri tam anlamıyla bir "'Öncülük", gelecek 

zamanlara doğru bir kültürel uç beyliği mahiyetindedir(Başer, 1998: 370). Kültürel ve 

sosyal karmaşa içinde bulunan topluma hedef ve gelecek kazandırma peşinde olmuştur. 

Yahya Kemal’in eserleri ve görüşleri sıradan halktan, aydın zümreye varıncaya kadar 

farklılıkların birleşerek akacağı bir dere yatağı vazifesi görmüştür. Tam bir denge ve köprü 

konumundadır. 

 Türk fikir, sanat ve ilim hayatına doğrudan ve dolaylı tesirleri olmasaydı, bugün 

bilinen birçok şöhretli ve yeni millî hayatın kurucu isimleri Yakup Kadriler, Halide 

Edipler, Nâzım Hikmet, Orhan Veli ve Necip Fazıllar, hâsılı yeni Türk edebiyatı belki yine 

doğardı ama acaba hangi mahiyette? Türk mûsikîsi, mimarîsi, dili belki yine fark edilirdi 

ama "âbidelerde mücessemleşen Türk ruhu'', "Itri", "Rindlik", "Münir Nureddin". "Ekrem 

Hakkı Ayıverdi" ve dev Osmanlı Mîmârisi Külliyatı". "Türk Müslümanlığı'' tesbiti... gibi 

daha nice mevzu ve değerli isim yine de bilinebilir miydi? (Başer, 1998: 370) Eski 

Osmanlı kültür kuşağı ile modern batı sanat ve eserleri arasında sıkışan aydın kesimin 

önüne geçmişi imtidad yoluyla sentezleyip yeniden özgün bir anlayışı sunmuştur. Böylece 



 92

yeni nesil ‘bilinmeyenin korkusunu’,’Gelecek kaygısı’nı kendi asli Türk  kültürel 

özelliklere bağlı olarak çözebilmenin gayreti ve enerjisini şairin enerjisinden almıştır. 

1903 yılında gittiği Paris'ten 1912 yılında, tam dokuz sene sonra yepyeni bir şiir ve 

sanat anlayışı ile ve yeni fikirlerle memlekete dönmüş olan Yahya Kemal’in, yurda döndüğü 

tarihten itibaren, yetişen bütün Türk şair, yazar ve fikir adamları üzerindeki büyük, yapıcı ve 

yönlendirici tesirleridir. Çünkü Yahya Kemal, yeni Türk şiirine kazandırdığı millî ve çağdaş 

hüviyetten başka, sohbetleri, konferansları, üniversitedeki dersleri, değişik konulu ve çok 

muhtevalı yazıları ile de, 1910'lardan sonra gelişen sanat, edebiyat ve fikir hayatımıza 

damgasını vurmuş, onun şekillenip yerleşmesine en geniş mânâda tesirleri olmuş bir 

şahsiyettir (Özbalcı, 1996: 250). Avrupa sonrası yurda dönen Kemal’de ortaya çıkan sanat 

anlayışı, belli bir zümrenin sözcülüğü yerine toplumun sözcülüğü, toplumun temel 

dinamikleri olan dili, mimarisi, kentleri ve kültürel yaşayışları olmuştur. O geçmişle geleceği 

bir araya getiren ve o değerlere göre yaklaşımını belirleyendir.  

Türk şiirinde tek başına açıp yürüttüğü yeni bir şiir anlayışının ve yeni bir söyleyişin 

sahibidir. Onun şiiri, geleneksel şiirimizle batılı şiir anlayışlarının çok başarılı bir terkibidir. 

O, Türk şiirine gerek ahenk, gerek estetik ve gerekse şekil meselesi bakımından millî ve 

bediî bir yapı kazandırmıştır. Fransız edebiyatının inceliklerine vâkıf olmuş, Fars ve Türk 

edebiyatlarını hakkıyla ve teferruatlarıyla tanımış olan Yahya Kemâl, bu çok ciddî 

analizlerden ve tetkiklerden sonra, sağlam bir senteze ulaşır ve sentaksı bakımından kuvvetli 

bir mısra estetiği kurar(Özbalcı, 1996: 251). 

Yahya Kemal, mısralarında heyecan vardır. Ümit vardır. Korkuya yer vermez. Dini 

bakış tarzı da şairin bu konuda daha rahat çıkış yolu bulmasına kaynaklık etmektedir.  

Yahya Kemal, topluma iman ve heyecan aşılayan şairdir. Onu aşırıcı derecede "ferdî" 

bulanlar, ümitsiz ve karanlık mütareke yıllarında gençliğe ve etrafına ümit ve iyimserlik 

yaydığını unutmaktadırlar. Her türlü kötümserliğe ve menfi akımlara ardına kadar açık olan o 

günlerde, Yahya Kemal, parlak bir mihrak olmuş, bir resul gibi, havarilerini etrafında 

toplayarak kötümserlik bulutlarını dağıtmaya çalışmıştır(Akt: Yetiş, 2000: 63). Gençlik 

üzerindeki tesirleri bu kadarla da kalmamış, onlarda millî ruhun kaybolmaya yüz tuttuğu bir 

devirde, şiir vasıtasıyla onu bir daha hiç ölmeyecek bir şekilde diriltilmesinde (Akt: Yetiş, 

2000: 64) önemli katkısı olmuştur. 

Tanyol’a göre de, her kuşak, onu kendi safında görmüştür. Çünkü Yahya Kemal, 

'kuşak kavgasının' yerine, zihniyet kavgasını getirmiştir. Eski ve yeni kuşaklar arasındaki 



 93

anlaşmazlık tohumunu onun şiirleri attığı halde, nedense anlaşmazlık onun eserleri dışında 

hissedilir bir hale gelmiştir. O, şiirin ölçülerini değiştirmek yoluyla «eski-yeni» kavgasını 

«güzel-çirkin» çatışması haline getirmiştir(Tanyol, 1985: 30–40). Kendisinden önceki 

sanatın toplum için mi yoksa sanat için mi? kavgalarına ket vurmuş toplumun geleceği için 

bütün problemlere geştaltçı bir yaklaşımla bakarak bütün farklılıkların ortak bir sinerji 

yaratmasını gerçekleştirmiştir. Şiirlerinde bir okulun görüşünü, bir düşünce sisteminin 

propagandasını yapmıyordu. Bundan dolayı, Yahya Kemal'i sevmekte birçok kuşaklar 

birleşmişlerdir; (Tanyol, 1985: 30- 40) Yahya Kemal, toplumun temel milli kültürünü 

yeniden kurmanın çabasını göstermiştir. Bunu yaparken temel hedef olarak da düzeni, 

istikrarı ve süreklilik perspektifini öne almıştır. 

Kabak’lı, Yahya Kemâl'in o gün ve bugün böyle sevgi ile anılması iki temel sebebe 

dayandırmaktadır: 1) Kelimenin dolu anlamıyla şâirdir. 2) Şiirinin yapısı ve özü, bütün 

unsurları ile milliyet'imizdir. Türk'ün yüce dini onda en sağlam altyapıyı oluşturmaktadır 

(Kabaklı, 1987: 197). Yahya Kemal tarafından, Doğunun, Batı moderniz mi karşısında 

alçalması yerine ona uyumlu bir yapısının öne çıkarıldığı ve yeni bir kimliğe dayandırıldığı 

görülmektedir. 

Yahya Kemal’in topluma katkısı noktasında şu hususları da vermek gerekmektedir: 

''Mustafa Sekip Tunç, ben sanata uzunluk getirmiştim, o genişlik getirdi. Ben minareyi 

getirmiştim, o kubbeyi getirdi. Hulâsa o beni tamamladı. Prof. İsmail Hakkı Baltacıoğlu, 

Yahya Kemal, kendisinden sonraki nesilleri getirdi, ne var ki, halikinden gafil olan 

mahlûklar gibi gelen nesiller de üstatlarından habersiz!.. Faruk Nafiz Çamlıbel, Yahya 

Kemal, sanata, resim getirdi, renk getirdi. Onun eserlerini görenler, bizim tabloları soluk 

bulmaya başladılar! Ressam, İbrahim Çallı, Yahya Kemal, neler getirdi, bilmem fakat 

kendisinden evvel gelen bütün şairleri götürdü, onu bilirim (Akt: Yetiş, 1998: 136-139) '' 

şeklinde Yahya Kemal’le ilgili yaklaşımlarını belirlemişlerdir. Bu çerçevede Yahya kemal, 

Türk şiir dünyasına bir güneş gibi doğmakta, yaşanılan Türkçe ve eski divan şiirinin 

sentezine ulaşarak mükemmeli yaratmış olmanın haklı gururunu taşımaktadır.  

Görülüyor ki Yahya Kemal, birbiriyle hiç, ama hiç ilişkisi olmayan çeşitli sınıflara ve 

anlayışlara sahip insanlardan oluşmuş bir hayranlar ordusuyla çevrilmişti. O, şairden fazla, 

bir hükümdara benziyordu. Devlet adamı, profesör, estet, şair, rind, yobaz, mümin, derviş, 

mistik, dindar, dinsiz, kozmopolit, nasyonalist, asker, hoca, komünist ve ırkçılardan oluşmuş 

bir manevi tab'ası vardı(Tanyol, 1985: 47). 



 94

Yahya Kemal’in odaklandığı ana temalardan biriside din düşüncesidir. Din kavramı 

genelde toplumların manevi olarak korunmasında; özelde ise Türk Muhafazakârlığının ana 

konusu içindedir. Öyle ki, milli duyguların pekişmesinde, ölümü göğse almada, manevi 

duygu ve hislerin oluşmasında din faktörünün etkisi yoğun olarak hissedilir. Yahya kemal, 

Toplumsal iklim içinde olmazsa olmazların birisi olarak aileden sonra din mefhumunu kabul 

etmektedir. Zaten Türk aile yapısında din olgusu çocukluk dönemlerinden itibaren 

belleklerle tanıştırılması sağlam bir alt yapı çalışması olarak görülmektedir. Üsküp 

yıllarındaki çocukluk anılarında annesi ile ilgili anılarında bu durumları dile getirmiştir. 

Yahya Kemal’de din olgusunu Tanyol, dinsel değeri, sadece milli değerin bir öğesi 

olarak düşünmüştü, ama kafası dine saplanmış, milli değerlerle dinsel değeri birbirine 

karıştırmış bir kitleye bunu anlatmaya imkân yoktu. "Ezan'ı Muhammedi", 

"Kocamustafapaşa" şiirleri dindar topluluklardan yobazlara dek herkesi heyecana 

getiriyordu. Bu şiirlerde dinle karışmış ve şiir haline gelmiş bir tarih çağıltısı vardı. " 

Süleymaniye' de Bayram Sabahı" şiirindeki senfonik söyleyişi, dindar adam, dinsel bir 

coşkunluğun anlatımı sanıyordu. İşte şairin çevresinde, ömründe şiirin ne olduğunu bir kez 

ne düşünmüş ve ne de anlamış birtakım dindarlardan, gericilere dek geniş bir hayranlar 

halkası böylece vücut bulmuştu. Onlar şiire estetik ölçülerle değil, din ölçüsüyle bakıyor-

lardı. (Tanyol, 1985: 45) diyerek kutsallığına inanılan, yüce bir değere boyun eğmenin 

sembolü olmakla beraber bir toplum için temel gerekliliğine dikkati çeker. Grupların ve 

toplumların oluşmasında etkili olan ortak kültür, ortaklaşa kullanılan değerler ve benzer 

davranış kuralları oluşturmada din’in katkısı büyük olmaktadır. Yahya Kemal, Bu noktada 

devreye girerek, Eski şiirimizin ve hayatımızın en ince yanlarından birini tarikat ve tasavvuf 

temsil ediyordu. Yahya Kemal, şair görünümünde gelmiş milli bir misyonun adamıydı. Ama-

cı, eski değerleri yaşatmak değil, birçok reformlarla, devrimlerle zedelenmiş olan milli 

değerler arasında bir bağlantı kurmaktı(Tanyol, 1985: 45). Buradan Dinin kullanımının, 

Descartesin araç değerler teorisinde olduğu gibi Yahya Kemal’ tarafından manevi hayatın 

kurulmasında temel araç olarak kullandığını göstermektedir. 

Yahya Kemal, dinin bir milletin "tekevvününde" başlıca âmil olduğuna inanır. Ona göre, 

milletlerin mayası kan değil, dindir. ''Meselâ İslâmiyet, bizim milliyetimizin teşekkülünde 

bir harç vazifesi görmüştür(Kemal, 1990: 122). '' Bu bağlamda İslamiyet’e ve dine bakışı da 

muhafazakâr noktadadır. Yahya Kemal’e göre din, muhafazakârlığın ana kapılarından 

birsidir. Belki de dini en temel alınması gereken olarak görmüştür. 



 95

Yahya Kemal'e göre milliyeti oluşturan unsurların başında din gelir. Dil ve din millet 

fertlerini kaynaştırmada son derece etkilidir. Milliyet fikrini genel olarak işlerken verdiğimiz 

dine bakışı dışında, Yahya Kemal'in bu konuda görüşlerini belirttiği iki önemli yazısı vardır: 

Ezansız Semtler ile Ezan ve Kur'an... (Kocakaplan, 1998: 62). Yahya Kemal, toplumun 

ayakta durmasını sağlayan araç değerlerden dine toplumun çimentosu görevini 

üstlendirmektedir. Dolayısıyla insanlar arası birlik ve beraberliğin yıllardır din ekseninde 

gerçekleştiğini göstermektedir. Din onda hiçbir zaman taassupkarane bir tarzda öne 

çıkmamış, fikirlerine renk, içerik, doluluk kazandırmada kullanmıştır. ''Özellikle ilk 

sofuluğum, on üç yasımda annemin ölümüyle başladı. Isa Bey Camii’nde annemin ruhuna 

her akşam Yasin okumağa başladım. Müslümanlık âlemine o kapıdan girdim diyebi-

lirim'(Kemal, 1999: 32–35). '' Ailenin din anlayışı Yahya Kemal’inde din anlayışını belirler. 

Bundan sonra kesik kesik süreçleri izleyen din anlayışı onda hiçbir zaman belleğinden 

silinmeyecek izler bırakacaktır. Lakin Yahya Kemal dini, ulusal görünümün bir tamamlayıcısı 

olarak görür. (…) ama bireysel olarak Yahya Kemal’de din duygusuna bakılırsa onun 

şiirdeki amacının ne Mehmet Akif gibi dinsel görüşlerini yaymak, ne de tasavvuf 

oyalarını(motiflerini) kullanmasına karşın tasavvufun temsilcisi olmak değildir(Bek, 2004: 

139). İnsanların dini duygu ve heyecanlarını yerinde tespit etmek ve bu inancın insan 

yaşamına olumlu etkilerinin neler olduğunu ve belirlediği yaşamı gözler önüne sermek 

olmaktadır. 

Yahya Kemal, İslâmî bir hayat yaşamasa bile, böyle bir hayata büyük bir saygı duyar, 

İslâmiyeti, büyük Türk milletinin dini olduğu için samimiyetle sever ve bu dini, en son ve en 

mükemmel bir din olarak kabul eder. Şiirlerinde ve nesirlerinde de bu görüşlerini ısrarla 

işler. Ona göre, tarihteki büyük ve şerefli yeri almamızda din, büyük bir rol oynamıştır. 

Bunun inkârı mümkün değildir. İşte bu yüzden o, bilhassa târihî şiirlerinde din duygusuna 

büyük yer ayırmıştır(Özbalcı, 1996: 73). Ona göre din insanın dış giysisi, hatta ten rengi 

olarak addedilmektedir. Dinsiz bir vücut tensiz bir bedene benzetilmektedir. 

Yahya Kemâl, e göre din ulusal uygarlık destanının bir parçası olmuş ve şiirlerinde din 

İslami kuralların dışındaki birleştirici, bütünleştirici manevi din bakiyesi olmuştur. 

Tanpınar'a göre o, dine, "cemiyetimizin yapıcı realitelerinden biri olarak bakmış", dinde 

"şiirin büyük kaynaklarından birini" aramıştır. "Müslümanlığı halkımızın saf ruhunun hem 

yapıcısı, hem de sahih aynası" addetmiştir "."Rıhlet" şiirinde "halkımızın tarih içindeki din 

ve estetik anlayışına çok sadık olduğu görülür"(Tanpınar, 1999: 52). 



 96

Onun şiirlerinde buram buram milletin ruhu tüter ve milliyetini dininden asla ayrı 

düşünmeyen Türk milleti, Yahya Kemâl'in şiirlerinde kendi îmânının, kendi hayât tarzının 

mânâ ve ahenkle karışmış, coşkun bir şi'riyete bürünmüş tezahürlerini bulur. Bunun elbet en 

güzel örneklerinden biri, hiç şüphesiz "Süleymâniye'de Bayram Sabahı" adlı 

şaheserdir(Özbalcı, 1996: 75). 

"Süleymaniye'de Bayram Sabahı"nda, Müslüman Türkler senede iki defa öz mimarîleri 

olan ulu mabedde o uhrevî hava içinde vatanın birliğine kavuşur. Bu şiirde, dînî, tarihî, 

coğrafi ve ırkî unsurlar birleşmiş, Türk'ün bedenini temsil eden mimarînin içinde, yine 

İslâmiyet'in kubbesi altında bir olmuştur (Kemal, 2004: 83). Yahya Kemal, bu büyük 

milliyetin, Müslümanlığın ulu Allahı’na ne ölçüde bağlı olduğunu, şiirinin şu mısralarında 

söyler: 

Ordu-milletlerin en çok döğüşen, en sarpı                                                                             

Adamış sevdiği Allâhına bir böyle yapı.                                                                                 

En güzel mabedi olsun diye en son dînin                                                                               

Budur öz şekli hayâl ettiği mîmârînin (Kemal, 2004: 9-13)  

bu  abide şiirde din bir toplumun varlık, birlik, işleyiş ve devamı sürecinde ortaya çıkan 

milli birlikteliğin sembolü olarak karşımızda durmaktadır. Özbalcının ifadesiyle 

Görülüyor ki, câmi ve din duygusu etrafında, yediden yetmişe bütün bir millet 

toplanabilmektedir. Din, birleştirici bir unsurdur. Dinin bu vasfı, şiirin şu mısralarında daha 

derin ve daha manalı bir şekilde ifâde edilmektedir (Özbalcı, 1996: 76) : 

Dili bir, gönlü bir, îmânı bir İnsan yığını  

Görüyor varlığının bir yere toplandığını;  

Büyük Allâhı anarken bir ağızdan herkes  

Nice bin dalgalı tekbîr oluyor tek bir ses. 

 Yahya Kemal, büyük bestekâr Itrî'ye, dinî musikimizin en güzel eserlerinden birisi 

olan "Tekbîr"i bestelediği için ayrı bir saygı duyar. Çünkü o "Tekbîr" bütün insanlarımızı 

asırlardır, "tek bir ses" hâlinde bir araya toplamıştır (Özbalcı, 1996: 76) diyerek tek bir çatı 

altında toplanmamızı sağlayan eşsiz birlik çağrısına büyük önem vermektedir. 

"Gök nura gark olur nice yüz bin minareden                                                                                           

Şehbâl açınca rûh-ı revân-ı Muhammedi"(Kemal, 1993: 43) 



 97

Ezanı muhammediye karşı milli birlik ve beraberliğin tek timsali olarak bakmaktadır. 

Mercidabık şiirinde Gönlü bir, dini bir insanların bir arada hareket etmesini salık 

vermektedir: 

"Sahra-yı Mercidâbık'a nakş eylemiş kader                                                                                            

İslam fıkr-i vahdetinin kâr-zarını."(Kemal, 1993: 15)  

Aynı birlik,beraberlik ve ortak hareket düşüncesini Toplayış adlı eserinde de 

nakış nakış dile getirmiştir:  

"Bir kutba bağlı cümle gönüller bir olmalı                                                                                             

Mâdâm kâ'inatta birdir Huda'ları." (Kemal, 1993: 113) 

 "İstanbul'u Fetheden Yeniçeriye Gazel" manzumesinde o, dini ve milli hisleri öne 

çıkartarak denge ve kesişim noktası olmayı başarmıştır:  

"Vur pençe-i Alî'deki şemşîr aşkına 

 Vur deyr-i küfrün üstüne rekz-i hilâl içün 

Vur Türk'ü gönderen yed-i takdîr aşkına                                                                                            

Fecr-i hücum içindeki Tekbîr aşkına"(Kemal, 1993: 28) 

 Toplumun devamı, ülkenin birlik ve beraberliği ve son kertede dinin 

sancaktarlığı için (Tekbir aşkına)şanlı zaferlerin kazanıldığı bir tarih yazımına 

katkıda bulunmaktadır. 

Netice itibariyle, Yahya Kemal, manevî yapıya çok fazla önem veren bir şahsiyettir. 

Ancak o, bir din adamı olmadığı için dinin özüyle ilgilenmek yerine kültürel boyutuyla 

ilgilenmektedir (Özden, 2001: 175). Hiçbir zaman şiirlerinde din tacirliği ve havarisliği 

yapmamış, insanın harekete geçiş sürecinde ona destek olacak manevi havanın yakalanması 

noktasında din olgusunu kullandığı görülmüştür. 

Yahya Kemal’in odaklandığı diğer ana temalar ise gelenek, değişim ve kimlik 

düşüncesidir.  

Yahya Kemal'in meşrebinde, geleneği muhafaza etmenin yolu, onu 'saklamaktan', 

aynen tutmaktan değil; "Garp metoduyla Şarkı yeniden kurmaktan, geleneğin tözünü modern 

zamanlarda yeniden üretmekten geçer. Bu ancak 'bilmiş, zamanı geçmiş' bir şeyi sürdürme, 

hayatiyetini sağlama iradesi ve bilinciyle yapılabilecek bir iştir. O ünlü aforizması, "Kökü 

mazide olan atiyiz", bu 'programın' özetidir. Yahya Kemal, bu işin başarılmasında sanatın, 

edebiyatın, öznelyaratmanın önemine olan inancıyla romantikleşir. Bir yandan da, bu cehdin 



 98

zorluğunun da farkında olarak, 'modern zamanlarda biz' hakkında karamsar-sinik bir tutuma 

sahiptir (Bora, 1998: 85–86). Geleneğe atıfla gerçekleştirmek istediği zamanla değerler ve 

geleneklerdeki değişim süreci Edmund Burke’nin anlayışıyla örtüşmektedir. Modernleşme 

ve batılılaşmanın sürecinde geleneğin gerekliliğine iktibas eder. Osmanlı Türk geleneğinin 

yeniden var edilme sürecinin yaşanmasını ön plana almıştır. Yahya Kemal geleneği işleyerek 

buradan modern bir muhafazakâr duruşa gerçekleştirmiştir. Bu açıdan Türk evi tezi bunun 

en somut delilidir. 

"Biz ancak bu son asırda Türk evi bozulduktan beri kiralık evlerde sürünüyoruz. Eski 

Türk evini tahayyül, şiir sahasında kalsın; onu hayatta bir daha ihya etmek muhaldir. 

Cedlerimizin evleri ve eşyası yaşayışlarının tarzından doğmuştur... Bağdaş kurmak şilteyi, 

minderi; sahandan elle yemek leğenle, ibriği, el silecek sırma havluları îcâd etmişti. Bütün 

bu güzel  şeylere elveda. Avrupa'nın yaşayış tarzı bizi değiştirdi, tepeden tırnağa kadar yeni 

mürebbilerimize benziyoruz. Saçlarımızı onlar gibi kestiriyoruz, onlar gibi traş oluyoruz, 

onlar gibi yiyor, onlar gibi içiyor, onlar gibi yatıyor, onlar gibi çok ayakta duruyor, az 

oturuyoruz. Yeni mürebbilerimizin yaşayışına, giyinişine, yiyip içişine özendiğimizden beri 

Türk çarşısı yıkıldı. Türk üslûbu ortadan kalktı. Bütün bu güzel şeyleri biz de Avrupalılar 

gibi; eski zamanların yadigârı olarak duvarlarımızda, masalarımızın üstünde seyredeceğiz 

(Kemal, 1990: 142–143)." Yahya Kemal, geleneği ve maziyi değerlendirirken salt radikal 

eğilimden kaçınır. Çıkış noktası alınacak bir merkez gözüyle, geçmişe yaklaşmaktadır. Batı 

tipi bir yaşama karşı geçmişin güzel davranış örüntülerinin yeniden sergilenmesi taraftarı 

olmaktadır. 

Yahya Kemal’i korkutan nokta mazinin ve geleneğin yok sayılması, bugüne 

taşınmaması olmaktadır. Böylece kültürel bir sıkışma ve sürekli gelişmenin kopma 

noktasına gelmesidir. Bu olumsuz durumdan kurtulmanın yöntemi olarak da imtidadı seçer.  

"Eğer Batı medeniyeti içinde yerimizi almak isliyorsak, önce zihniyetimizi değiştirmek mecbu-

riyetindeyiz. Bu, bir hüviyet olmamıza engel değildir. Batı medeniyetine dahil olmak, hem de 

hüviyetimizi korumak, ancak mektepten memlekete dönmekle mümkündür, halbuki biz hâlâ Batı 

mektebinde bocalayıp duruyoruz. Yaklaşık bir asırdır yenileşme gayretinde olduğumuza göre. 

Şimdiye kadar okul merhalesini çoktan aşmamız gerekildi. Ne var ki, bunun için Batı medeniye-

tinin dayandığı bilgi ve tecrübe birikimini kazanmak zorundayız. Raeine'den, Baudelaire'den 

bahsediyoruz: ama bu şairlerin bir iki mısraı gösterilse, içimizden kaç kişi hakiki mânâda anlar ve 

zevk alabilir? Bizim eski şiirimizin değeri, yeni şiirimize göre fevkalade yüksektir; çünkü 

eskilerin dayandığı ve hakkıyla hazmettiği, rengi, bilgi birikimi vardır. Batı medeniyetinin bilgi 



 99

birikimini kazandırdıktan sonra, bu merhaleyi arkada bırakarak Türkçeye, Türkiye'ye, Türk 

milletimin içine dönmek, kısaca hüviyetlerimizi ortaya koymak mecburiyetindeyiz (Kemal, 

1997: 139) " diyerek aydın ve bürokrat kesimin önünde rehberlik yapar. Böylece imtidad 

(devamlılık) fikrini temellendirir. Mazi, gelenek ve geçmiş değerlerden koparılmış veya yok 

sayılmış değerlerden yoksun bırakılan toplumda tam bir toplumsal kimlikten 

bahsedilemeyeceğini savunur. Kökü mazide olan atiyim sözünde de bu sürekli değişimin 

gerekliliğini öne çıkartır. " Kısaca, bu diriliş ne geçmişin tekrarı, ne de inkârıydı, bir 

imtidad'dı. İmtidad, Yahya Kemal'in lügatinde, sürekli bir değişme içinde değişmeyenin, yani 

asıl hüviyetimizin muhafazası mânâsınadır (Ayvazoğlu, 1995: 101–102)." " Geçmişi 

bünyesinde taşıyan hâlde ve gelecekte,  millî şuura varmış, yani içtimaî hafızasını kaybetmemiş 

bir insan, bu bakımdan, savunduğu fikir ne olursa olsun, daima bir hüviyetin sahibi olacaktır. 

Yani geçmiş değişerek ve yenileşerek devam edecek, asla kopukluk meydana gelmeyecektir. 

Bin sene sonra bile meselâ İstanbul'a Türk İstanbul diyebileceğiz (Ayvazoğlu, 1995: 104–

105)." Bu süreci en güzel olarak şiirlerinde sürekliliği ele alarak göstermiştir. Geçmişi bıçakla 

keser gibi değil kaynak olarak alıp bugüne ulaşmanın yolunu seçmiştir. Yahya Kemal, kopuş 

yerine sürekliliği öne alma ihtiyacını öne alır. Dolayısıyla batılı muhafazakar aydınların temel 

eğilimleriyle örtüştüğünü bizlere göstermektedir.  

Türklük millî şuuruna sahip olabilme noktasında, Yahya Kemal'in şiir ve nesirleri toplu 

olarak değerlendirildiğinde, bu eserlere "Türk milliyeti"nin sindiği açıkça görülür (Tanpınar, 

1999: 68). "Bu dil ağzımda annemin sütüdür" (Kemal, 1976: 65) diyen Yahya Kemal, dil 

sayesinde Türk kimliğinin yeniden şekilleneceği kanaatini taşımaktadır. Özden’in ifadesiyle: 

Her insan, kendi dilinin kelimeleri İle düşünce ve duygularını ifade eder. Düşünürken de 

yine aynı dilin kelimeleri ile düşünür. Sevgisini, açlığını, üzüntüsünü, sevincini hep 

konuştuğu ve düşündüğü dilin kelimeleri ile açığa çıkarır. Bu bakımdan hangi kelime hangi 

duygunun veya düşüncenin karşılığıdır, bunun bilinmesi gerekir. Bu bilgi, mantık veya zihin 

yoluyla değil, sezerek oluşur. Bu da dili severek ve hissederek ve benimseyerek gerçekleşir 

(Özden, 2001: 111). Yahya Kemal, Paris'te millî duygu, millî zevk ve millî târihe 

dayanmanın sanat ve edebiyat için değişmeyen bir ölçü olarak kabul edildiğini görmüştür. 

Hangi edebî akım ve anlayış yolundan gidilirse gidilsin, Batı'da peşinden koşulan, nihayet 

ulaşılmak üzere tesbit edilen hedef, bu değerlerle beslenip zenginleşmiş eserler ortaya 

koymak, bunların sanatını yapmaktır. Şiirde, mûsikîde, heykelde, mimarîde Batı genel 

olarak böyle bir arayış içindedir ve bu çizgide de yürümektedir (Özbalcı, 1996: 21) 

anlayışını bünyesinde hisseden Yahya Kemal, kendimize ait kendi değerlerimizle örülü 



 100

sanat evini kurmanın çabası içinde olmuştur. Yahya kemalin, Muhafazakâr eğiliminin ilk 

nüvelerini oluşturan temel burası olmaktadır. 

"Frenkten Türk'e dönüş, yani frenk dünya görüşü ile Türk kıymetlerini anlayış yeni 

san'at ve fikir hayatımızın bütün cephelerinde tahakkuk edecektir. Şimdiye kadar tahakkuk 

etmiş olan dönüşler bu hükmü verdirmeye kafidir: 

Frenk şiirinden Türk şiirine 

Frenk  edebiyat" tarihinden Türk edebiyat tarihine. 

Frenk  tefekkür tarihinden Türk tefekkür tarihine. 

Frenk  mistiklerinden Türk mistiklerine. 

Frenk  mimarisinden Türk mimarisine. 

Frenk  musikisinden Türk musikisine. 

Frenk resminden Türk tezyini san'atlarına... (Akt: Yetiş.1998: 80-81) " 

Netice itibariyle kültür, mimari, resim, musiki, şiir ve diğer edebi sanat alanlarında 

Türk’ün izlerini sergileyerek modern toplumların yakaladığı seviyeyi yakalamak temel 

esastır. Lakin bu seviyeye ulaşırken kendi öz kimliğimizi kaybetmeden hedefe ulaşmaktır. 

Bu noktada model alınacak merkezler batı kaynakları yerine kendi öz kimliğimiz olmaktadır. 

Yahya Kemal’in düşüncelerini pratiğe aktardığı ve milli kültürün resminin şekillendiği 

alan ise şehir olgusudur. Özellikle İstanbul, Türk medeniyetinin en güzel sembolünü 

oluşturmaktadır. Rotasını Vatana yönelme olarak çizen Yahya Kemal artık vatana 

dönecek ve hislerindeki dünyanın resmini çizmeye başlayacaktır. Bu resim belleklerden 

hiç silinmeyecek bir sanatın hikâyesi olacaktır. Burada dikkati çeken nokta tüm 

aydınlarımızda görülen bir portre olan: 

Paris'ten sonra İstanbul, Yahya Kemâl'e bir köy gibi görünür, Ancak tarih ortasında ve 

coğrafyada Türklüğü aramak iddiası, onu İstanbul’a bağlar. İstanbul'un bütün semtlerini gezmeye 

ve bütün abidelerini görüp incelemeye başlar. Nihayet İstanbul şaire,  bütün Türk tarihinin, Türk 

coğrafyasının bir terkibi, hülasası, tecellisi'' olarak görünür, işte bu idrak, gün geçtikçe şairi sar-

maya ve İstanbul’a bağlamaya başlar. Artık onun için hakiki vatan ve insanı mes'ud edecek tek 

yer,  bütün vatanın ruhunu teşkil eden bu şehirdir"(akt:  Hacaloğlu, 1999: 16). 

Şiirlerinde Nedim’den sonra İstanbul’u en çok dile getiren şair Yahya Kemal olmuştur.Bu 

duruma sebep olarak  İstanbul’un Osmanlı medeniyetinin en güzel eserlerini bağrında 

saklamasıdır(Akyüz, 1995: 172). Böyle olmakla beraber, İstanbul, millî birliği eline almış, 

mukadder olan şekilde yoğurmuş, Türkiye Türklüğü'nün üslûbunu ve manzarasını 



 101

yaratmıştır(Kemal, 1964: 75). Böylece millî bir vasıf içinde millî bir şiveye ve sırlarına 

ermiştir. Osmanlı İmparatorluğunun başkenti olması,Türk kültürünün mimari ve edebi 

anlamda en güzide sanat eserlerini bünyesinde taşıması bu şehre karşı sempati ve özleminin 

doğmasında önemli katkıları olmuştur.Nitekim Türk dilinin en güzel şekli,mimari eserlerin 

en güzelinin burada bulunması ve siyasi ve sosyal merkez olması şairimizi bu kente 

bağlamaktadır.Banarlının ifade ettiği şekliyle Kemal, İşte o zaman, kafamın içinde 

Malazgirt bir başlangıç gibi tecellî etti. 1071 den sonra Anadolu'ya, sonra Rumeli'ye daha 

sonra İstanbul’a, yerleşerek yepyeni ve yaratıcı bir millet oluşumuzu hayâl meyâl görmeğe 

başlamıştım(Banarlı, 1997: 46) derken İstanbul’u Türkiye; Türkiye’yi İstanbul olarak kabul 

etmektedir. Yahya Kemal’in Türk İstanbul isimli yazısında dile getirdiği üzere: " İklimden 

anlayan gerçek ve hassas bir sanatkâr, İstanbul'un eski semtlerinden herhangi birini, 

meselâ: Koca Mustâpaşa semtini, yahut Eyüb'ü, yahut Üsküdar'ı yahut da Boğaziçi'nin 

henüz millî hüviyetini muhafaza eden herhangi bir köyünü seyredince kat'î bir hüküm 

vererek, der ki: "Bu halk bu iklimde ezelden beri sakindir ve bu iklime bu mimariden ve 

bu halktan başka unsurlar yaraşmaz." 

Evet, gerçek ve hassas bir sanatkâr bu hükmü verir. 

Vatan toprağı bizde de ecnebi memleketlerinde de her hissedene bu vehmi veren 

topraktır. Türklük, beş yüz seneden beri İstanbul'u ve Boğaziçi'ni bütün beşeriyetin 

hayâline böyle nakşetti. Mimarîsini bu şehrin her tepesine, her sahiline, her köşesine 

kurarken güyâ: "Artık bu diyar dünyâ durdukça Türk kalacaktır." dediği 

hissedilir(Kemal,1964:9)." Türklüğün son kalesi olarak bu şehri belleğinde yaşatmaktadır. 

Paris dönüşü İstanbul’u ana kucağı olarak kabul edecek ve bağrında yaşadığı için mutlu ve 

huzurlu olacaktır. Sanki bu şehir onun çocukluğunda kaybettiği annesi rolünü üstlenecektir. 

Yalnızlığını, dinini, Türk kültürünü en güzel yaşadığı noktanın bu kent olduğunu kabul 

edecektir. Yahya Kemal, İstanbul’u değerlendirirken, "Kâğıthane'de şimdi kimsenin 

geçmediği kaldırımlarını ot bürümüş bir yol vardır ki bakınca Murâd-ı Râbi devrini, bir 

levhada görür gibi, görürsünüz. Kâğıthane'deki kasır, onun kafesleri, oradaki çağlayan, 

yüksek ağaçlar, kâr-ı kadîm rıhtımın harap taşları o toprağa Türk ruhunu bir şarkı bestesi hâ-

linde sindirmiş, İstanbul toprağının böyle her köşesinde Türk ruhunun bir safhası vardır; 

Hisarlarda Türk'ün kuvveti, Küçüksu'da Göksu'da neşe’si, Kâğıthane'de zevk ve şevki, 

Eyüb'de mânevîyatı, surlarda atılışı, hava gibi teneffüs edilir o kadar barizdir(Kemal, 1964: 

138)" diyerek derslerinden arta kalan zamanlarında öğrencileriyle İstanbul’u semt semt 

dolaşarak Türk ruhunun şekillendiği noktaları tespite yönelir. İstanbul'un çeşitli semt ve 



 102

mahallelerini hem târih açısından, hem estetik acıdan bir bir inceler. Elde ettiği değerleri tek 

tek şiirlerinde nakış nakış işleyerek milli birlik ve bütünlük anlamında ulus değerler olarak 

bizlerin ilgisine sunmuştur. “Bir Rüyada Gördüğümüz Eyüp”, “Aziz İstanbul”, “Ya Vedûd”, 

“Ezansız Semtler”, “Ezan ve Kur’an” gibi yazıları, bu din, milliyet, Türklük idealinin 

oluşmasında ve hatırlanmasında Türklük ruhunun oluşmasında önemli izdüşümleri olarak 

tarihteki yerine ve belleklere kazınmıştır. Sonuç itibariyle Yahya Kemal, Milli kimliğin 

oluşmasında İstanbul’un katkısının kaçınılmaz olduğunu bize şiirlerinde ve Aziz İstanbul 

adlı eserinde kanıtlamıştır. Bir Tepeden (Kemal, 2004: 14) İstanbul'u seyretmeye gelen 

sevgili, canan, ırkının bütün hususiyetlerini kendisinde toplamış bir prototiptir. Güzelliği 

memleketin güzelliğidir ve konuştuğu zaman sesinde İstanbul hissedilir. Vatan coğrafyası ve 

tarih, bu güzelliği yaratabilmek için tam. bin yıl uğraşmış, nice fatihin altın kanı, tarih onun 

çehresinde aksetsin diye mermerle karışmıştır. Nasıl bütün geçmiş muhayyilemizde yekûn 

halinde duruyorsa, ırkımızın hususiyetleri de Cânan'ın yüzünde öyle tebellür etmiştir 

(Ayvazoğlu, 1995: 106). 

Tarihte Osmanlı Türklüğünü esas alan Yahya Kemal, coğrafyada İstanbul dışına pek çok 

çıkmamıştır. Fakat vatan sevgisi yalnızca İstanbul'a duyulan sevgi değildir. Anadolu'da 

birçok şehirleri de gezip görmüştür. "Lâle devri şairlerinden sonra, şiirimizde İstanbul'u 

terennüm eden şahsiyetti. Fakat, onlara nispetle bariz bir fark gösterir; tabiat ve tarih 

zenginlikleriyle yeryüzünün bu benzersiz şehri, Yahya Kemal'den önceki şairlerde hemen 

hemen yalnız bazı yaşayış ve zevk hususiyetleri, bazı semtleri ve kısmen de tabiat cephesiyle 

yaşatıldığı hâlde; Yahya Kemal'de İstanbul, fetihten itibaren geçen bütün zaman kadrosu 

içinde, tarihî, tabiî, sosyal, bütün hususiyetleriyle, bölünmez bir "bütün", millî varlığımızın 

bir sembolü olarak yaşar. İstanbul, millî tarihimizin bu büyük serveti, renk renk hatıraları, 

tabiî ihtişamının bitip tükenmez pitoreski ve her biri kendi yaşayışımızın sadık ve sihirli birer 

aynası olan semtleri, insanları ve bütün canlılığı ile onun şiirlerindedir (Akt: Yetiş, 2000: 

504). Sonuç itibariyle Yahya Kemal için, İstanbul, Türk kültürü içinde; Türk kültürü de 

İstanbul’un içinde yaşayan bir efsane haline gelmiştir.  

 

 

 

 

 



 103

3.3. Yahya Kemal Beyatlı ve Türk Muhafazakârlığı  

Yahya Kemal’in muhafazakârlığının ilk izdüşümünü annesinin katkısı muhakkaktır: 

Yahya Kemâl'de bu böyle idi: Geleceğin büyük şâiri Ahmed Âgâh'ın şuuraltına 

yerleşmiş ilk derin duygu annesine olan sevgisidir (Ayda, 1979: 2). "Annemin resminden 

mahrumum. Onun bir resmi hayatının en büyük yadigârı olurdu."(Kemal,1999:3)diyen şâir 

üzerinde, annesinin gerçekten çok büyük tesirleri olmuştur. Fizik olarak da annesine 

benzediğini sık sık söylemiş olan Yahya Kemal’in, dinî ve millî hislerinin başlangıcı da 

annesine dayanır (Tanpınar, 1999: 165).  

Onun doğduğu ve 16–17 yaşlarına gelinceye kadar çocukluğunu geçirdiği Üsküp ve 

çevresi, o zamanlar, Türklüğün ve Müslümanlığının çok yoğun bir şekilde kaynaştığı ve 

yaşanıldığı yerlerdir. Annesinin nazarında tam bir müslüman şehri olan Üsküp, son 

zamanlara kadar ilk asırlardaki çeşnisini tamâmıyla muhafaza etmiş bir Türk 

sefiriydi(Özbalcı, 1996: 11).Annesi oğlunun Türk İslam terbiyesi çerçevesinde milli 

değerlere mensup bir genç olması için ilk tohumlarını çocukluğu döneminde ekmiştir. Bu 

annenin gayreti Kemal’in daha sonraki yaşamında ve eserlerinde kendini hissettirecektir. 

Bütün bunlar onun şuuraltında bir millî-dînî temelin yerleşmesine yardımcı olmuştur. Nitekim, 

daha sonraki yıllarda içine düştüğü birçok bunalım ve buhrandan, inkâra kadar varan 

saplantılardan, bu temel sağlamlığı sayesinde kurtulabildiğini bizzat itiraf etmiştir(Banarlı, 

1997: 26-27). 

Türk Muhafazakâr söyleminin gelişiminde Yahya Kemal’i etkileyen süreçlere devam 

ettiğimizde karşımıza Pariste bulunduğu süre içinde etkilendiği Fustel de Coulanges’in 

Fransa'nın nasıl teşekkül ettiğini anlamak azmi(Kemal, 1991: 138) çerçevesinde Kendi 

uygarlığımıza yöneldiği ve Türk tarihini araştırmaya başladığını görmekteyiz. Bir başka 

deyişle Kendi olmak, kendimize yönelmek olarak rotasını çizmiştir. Böylece Orijinal olmayı 

« öz olmak, kendi olmak» şeklinde kabul eden Yahya Kemal, bunu bir san'at eserinin başlıca 

özelliği olarak görür: "Orijinal olmak başka ve ayrı olmak değildir. Hatta başka olmamak ve 

ayrı olmamaktır, öz olmaktır, kendi olmaktır" (Kemal, 1990: 39) diyerek düşüncelerini 

netleştirmiştir. Kendini arayış devresinde batı kaynakları ve temeli olarak kabul ettiği eski 

Yunan ve Latin'e yönelmiştir. Türk edebiyatçıları da bizim eski kültürümüze ve onun 

şaheserlerine, kendi kültür değerlerimize, kendi kâinatımıza yönelerek bu zengin kaynaktan 

beslenmelidir. Artık kendi kaynaklarımıza yönelmenin zamanı gelmiştir(Şenler, 1997: 40–

41) düşüncesi çerçevesinde doğu kaynaklarına yönelmenin gerekliliğini öne çıkarmıştır. 



 104

Yahya Kemal Paris'te millî duygu, millî zevk ve millî tarihe dayanmanın sanat ve 

edebiyat için değişmeyen bir ölçüsü olarak kabul edildiğini görmüştür. Hangi edebî akım ve 

anlayış yolundan gidilirse gidilsin, Batı'da peşinden koşulan, nihayet ulaşılmak üzere tesbit 

edilen hedef, bu değerlerle beslenip zenginleşmiş eserler ortaya koymak, bunların sanatını 

yapmaktır (Özbalcı, 1996: 11) Yahya Kemal, bu anlayış çerçevesinde sarf da Türk 

kelimelerini, nahivde Türk tavırlarını, şivede Türk ağızlarını arıyoruz. Milletin zevkinde 

samimiyete doğru tabîî bir meyil var. Kırk sene içinde benliğimize doğru bu kadar serî bir 

rücû, hayrânîye şayandır (Kemal, 1997: 86) düşüncesinin gerekliliğini dile getirmiştir. Yahya 

Kemal, doğu kültürü ve sanatı ile batı kültürü ve eserlerini, sanat paydasında birleştirmenin 

gayreti içinde hareket etmiştir. Yahya Kemal, Türk tarihine ve milliyetine karşı sempati 

başlamış ve vatan, millet, din ve değerleri içeren maziye yönelimin en güzel örneklerini yazdığı 

şiir ve nesirlerinde kullandığı dilde göstermiştir: 

"Yahya Kemal'in şiirlerinde 168 has isme rastlıyoruz. Bu miktarın 130'u Türk - İslâm 

dünyâsına, 38'i de batı dünyâsına aittir. Şiirlerinde has isimlerin geniş ölçüde yer alması, 

Yahya Kemal'in geniş bir kültüre sâhib olduğunu gösterir. Bu geniş kültürün kaynağı da 

birinci derecede târihtir. 

Yahya Kemal'in şiirlerinde 700 yıllık târihimiz, pâdişâhları, devlet adamları, 

kumandanları, şâirleri bestekârları, mütefekkirleri, büyük zaferleri ile, din hayâtı, 

peygamberleri, evliyaları ve camileri ile, vatan coğrafyası şehirleri, mesire yerleri ile, 

sanatımız, köşk, yalı gibi mimarî eserleri, mûsikîmiz besteleri, makam ve âyinleri ile ve 

bunlara benzer bütün millî hayâtımız her çeşit hususiyetleri ile onun şiirinde yer alır ve 

kültürüne bir genişlik verir. 

Yahya Kemal'in kültürünün teşekkülünde mühim bir yer tutan batı da aynı şekilde 

beldeleri, sanat ve fikir adamları, eserleri ile onun şiirinde göze çarpar. Ancak dikkat edilirse, 

Batı Yahya Kemal'in kültürünü teşekkül ettiren yardımcı unsurdur. Asıl kaynak olan Türk-

İslâm kültürüdür (Erarslan, 1968: 94)." Türk milletine has kültür öğelerinin şiirlerinde 

kullanıldığı muhakkaktır. Modern dünyanın temel dinamiklerine ulaşmanın yolu kendi yerellik 

özelliklerine bağlı değişimden geçtiğini savunmaktadır. Yahya Kemal, Türk Milleti'nin hassas, 

duygulu, lirik bir millet olduğu görüşündedir. Milletimiz üç önemli konuda, dinde,  harbde,  şiirde 

bu meziyetini ortaya koymuştur. Dinde İslâm ve Ilâ-yı Kelimetullah uğruna, Müslüman oldu-

ğundan beri Haçlı ordularına göğsünü siper etmiş, çeşitli fetihlerde bulunmuştur.  Fâtih'in Bizans, 

Yavuz'un Mısır, Kanunî nin Avrupa üzerine yürüyüşleri hep Türk Milleti'nin din ve harbdeki 

lirizminin, hayat sahnesine çıkışlarıdır. Şiirdeki lirizmine, yani aşkına misâl olarak gazeller ve köy 



 105

türküleri kâfidir (Şenler, 1997: 237). Yahya kemal’in muhafazakârlığı, din, gelenek, vatan sevgisi 

ve dil bütünlüğünden oluşmaktadır. Bunları toplumsal yaşayışın örnekleriyle pekiştirdiği için 

başarıyla muhafazakârlığın temsilcisi olmuştur. Bu nedenle Yahya Kemal, Türk 

Muhafazakârlığının temel söylemlerinin toplum tarafından direnç göstermeksizin Türk ulusu 

tarafından kabul gördüğünü vurgular. Yahya Kemal, şiirinde, ve nesirlerinde bizi bize anlatan 

tarzı ve güzelliklerini dışa vurma metodu yadsınamaz gerçekleri taşımaktadır. Bu hususu Tanyol 

şöyle ifade etmektedir: "Yahya Kemal'e, sadece büyük bir şair olarak bakmak, onu 

tanımamak olur. O, yeni 'bir uygarlıkta, yeni bir kültür dünyasına geçebilmenin yollarını 

öğreten ve aynı zamanda bunun örneklerini veren gerçek bir rehber ve Batı kültürüne açılan 

geniş bir penceredir. Avrupa kültürüne geçmenin bir devrim değil, bir anlayış hareketi 

olduğunu bildiği için, eski kültürümüzün kaynakları üzerine eğilmiş,  devrimcilere, 

tarihimizin hangi noktaları üzerinde durmak gerektiğini işaret etmiş ve hatta 

gelecekteki bestecilere de musikimizin içerdiği olanak kapılarından geçmeden hiçbir şey 

yapılamayacağını hatırlatmıştır. Bizim bir Rönesans hareketi yapamayacağımızı sanan bazı 

Batılı düşünürlere de Yahya Kemal'in varlığı en kesin ve en sert 'bir cevaptır (Tanyol, 1985: 

25–26)." Yahya Kemal’in Türk Muhafazakârlığının temelinde din, gelenek, tarihsel miras ve 

Türk kültürüne değer vererek, Türk ulusunun gelecekte çağdaş, huzurlu ve mutlu 

yaşayabileceği bir toplum amacı yatar. Eraslan’ın ifadesiyle, "Yahya Kemal'in heyecan 

kaynağı da milliyet duygu ve düşüncesidir. Milliyet duygu ve düşüncesi millî şuurla ilgilidir. 

Milletin varlığı ve temadisi millî şuurla mümkündür. millî şuur ferdin hayâtım tanzim eder, 

onu millî varlığın bir parçası hâline getirir." Yahya Kemal millî şuurun ferd hayâtında 

oynadığı rolü şu satırlarla ifâde eder: "Millî şuura ermiş bir insana göre, muhafazakârlık, 

liberallik ve daha ileri fikirler arasında fark yoktur" (Eraslan, 1968: 95). Paris de bulunduğu 

yıllar ve uzun süre vatandan diplomatik gerekçelerle ayrı kalışı onun vatan özlemi içinde 

bulunmasına neden olacaktır. Bu hususu Özbalcı şöyle dile getirir: Bunun neticesi olarak, 

millî geçmişe bağlılık, mazinin şeref ve zafer dolu asırlarına hasret duyma, onun şiirlerinin 

başlıca estetik unsurlarından birisi hâline gelmiştir. O, "Süleymâniye'de Bayram Sabahı" gibi 

din, millet, vatan ve san'at duygularının şiirleşmiş bir âbidesi olan bir şiirde bile, bayram sa-

bahları atılan toplarla eski zafer topları arasında münâsebet kurmak suretiyle, şimdiki zamanda 

geçmişi yaşatır ve böylece, milletimizin tarihteki büyük başarılarına karşı beslediği hasret 

duygusunu dile getirir (Özbalcı, 1996: 98)." Yahya Kemal’e göre vatan, ana kucağıdır. 

Sığınılması gerekli korunakların en başında gelmektedir. Bu çerçevede vatan, şiirlerinde ana 

temayı oluşturmaktadır. Muhafazakârlık anlayışının başat kurumu vatandır. Milli birlik ve 

beraberliğin membaı vatandır. Vatan olgusunun yanında toplumun esasını, temel yapısını 



 106

oluşturan mazi ve Türk kültürü, Yahya Kemal’in muhafazakârlığının dayandığı temel ilkeleri 

oluşturmaktadır. 

Yahya Kemal bu anlamda Türk kültürünü lirik anlamda değerlendiren sanatsal 

yapıtlar çıkarmıştır. Yahya Kemal’in, "Akıncı", "Mohaç Türküsü " ve "O Rüzgâr" adlı 

şiirlerinde de, eski Türk akıncılarına, onların cengaverliğine ve vatan sevgilerine karşı 

beslediği hayranlık ve hasret duyguları ifâde edilir: 

"Bin atlı, akınlarda çocuklar gibi şendik                                                                           

Bin atlı o gün dev gibi bir orduyu yendik! 

(Akıncı) 

Uçtuk Mohaç ufkunda görünmek hevesiyle,                                                                                  

Canlandı o meşhur ova at kişnemesiyle! 

(Mohaç Türküsü) 

Bilmemis var mı geniş yeryüzünün serhaddi.                                                                                

Yıkmış ufkunda durup karşı koyan her seddî,                                                                                   

Yeni bir ülkede yem vermek için atlarına                                                                                           

Nice bin atlı kapılmıştı fetih rüzgârına. 

(O Rüzgâr) 

mısraları, eski Türk akıncılarının yiğitlik ve kahramanlığının bir ifâdesi olmakla beraber, 

onlarda o akın ve akıncılardan yoksun olmanın verdiği bir iç burukluğunu, yürek yakıcı bir 

özleyişi sezmek de mümkündür(Özbalcı, 1996: 101)." Tarihi özellikleri duygusal 

yaklaşımlarla şiirine yansıttığı görülmektedir. Bu şiirlerinde günlük yaşamdan ziyade 

geçmişin muhteşemliği ve tarihsel bir özlemin dışavurumu söz konusudur. Yahya Kemal’in 

muhafazakâr söyleminde dil, din, vatan ve kültürel öğelerde birlik yönünde olmuştur. 

Şenler’in ifadesiyle: "İstanbul, tarih-coğrafya-ırk-dil sentezinin odak noktasıdır. Anadolu 

Türk medeniyetinin müşahhas sentezidir. Bu yüzden İstanbul Türkçesi onun şiirlerinde farklı 

bir öneme sahiptir. İstanbul Türkçesi'nde tarih ve coğrafyanın yarattığı ırkın sesini duyar 

(Şenler, 1997: 175). " Aralarında derin bir münasebet kurar.  

"Rü'yâ gibi bir akşamı seyretmeğe geldin                                                                             

Çok benzediğin memleketin her tepesinde 

Baktım: Konuşurken daha bir kerre güzeldin  

İstanbul'u duydum daha bir kerre sesinde " (Kemal, 2004: 20)  



 107

Mısralarında Türk kültürünün vatanın her taşına sindiğini gösterir. Bu çerçevede İstanbul 

vatanın kalesi ve Türk kültürünün eşsiz yapıtlarını bünyesinde bulundurması hasebiyle 

özlenen ve öğrenilmesi gerekenler arasında başta gelmektedir. Nitekim Kemal, için 

İstanbul’un ayrı bir önemi vardır. Yahya Kemal'in şiirlerinde  işlediği konulara bakıldığında 

özellikle Osmanlı dönemi olmak üzere tarih, din, sanat gibi temel konular ve bunlara bağlı 

iklim, coğrafya, kahramanlık, ordu, millet, millî birlik, mimarî, musiki, dil, edebiyat ve bir 

bütün olarak Türk milletinin yaşayış tarzı ve kültürü gibi hususlara yer vermiş olduğu 

görülecektir (Özden, 2001: 149). Sonuç itibariyle Kemal, millilikten yanadır. Kökü maziye 

kayan lakin geleceğin ide şekillendirmekten kaçmayan bir aydın profilinden vazgeçmemiştir. 

Yahya Kemal’in Mevsimler şiirinde: 

Denizden ve dağdan gelen hüzne kandık.                                                                                 

Bulutlar dağılsın, bahar olsun artık,                                                                                                      

Duyulsun bir engin seher mûsikîsi. 

Güneş doğmadan mâvileşmiş Boğaz'dan,                                                                                            

Nevâ-kâr açılsın bütün ses ve sazdan,                                                                                                   

Ufuklarda sürsün zafer mûsikîsi.(Kemal, 2004: 32)  

 geçmişe özlem, tarihe dayanma,Türk İslam ülküsü ve onu yeniden diriltmenin 

yolunu; 

Kar Musikileri şiirinde de: 

Bin yıldan uzun bir gecenin bestesidir bu.                                                                                      

Bin yıl sürecek zannedilen kar sesidir bu. (Kemal, 2004: 33) diyerek Türk benliğine 

hayranlık ve ona yönelmenin uzun soluklu sürecini belirtir. 

Mihriyar şiirinde ise 700 yıllık tarihimiz, milli hayatımız, vatan sevgilerine karşı 

beslediği hayranlık ve hasret duyguları dile gelmektedir: 

Her gezmeğe çıkmasıyla her yer                                                                                                           

Bir zevkini andırır baharın.                                                                                                        

Endamını zanneder görenler                                                                                                               

Bir bestesi eski bestekârın. 

Hayran olarak bakarsınız da                                                                                                           

Hülyanızı fetheder bu hâli:                                                                                                                  



 108

Beş yüz sene sonra karşınızda                                                                                                              

İstanbul fethinin hayâli. (Kemal,2004:48) 

Yahya Kemal, san'atın millî değerleri yaşatması ve Türk benliğine hayranlık duyma 

gerektiği düşüncesindedir. Bu fikri "Hayal Beste"de : 

"Resme aksettirebilseydin eğer, ömrünce, 

           Ebedî cedleri karşında görürdün canlı." diyerek muhafazakarlığın başrol oyuncusu 

olarak geçmiş ve mazinin önemine dikkati çeker.Böylece  Şenler’in ifadesiyle: maziye 

yönelen san'at, millî değerlerimizi aksettirerek, bize kendimiz olma şuurunu daima 

hatırlatacaktır (Şenler, 1997: 11). Kendi olmak gayretini Paris koşullarında şiir ve edebi 

eserlerde görmesi çerçevesinde aynı anlayışla vatana yönelme ve Türk ulusunun milli ve 

manevi dokusunu yeniden canlandırma gayreti söz konusudur. 

 Yahya Kemal’in muhafazakârlığının temelinde din ve millilik önemli yere sahiptir. 

"İstanbul'u Fetheden Yeniçeriye Gazel" manzumesinde dini ve milli duygular çerçevesinde 

hareket etmektedir:"Vur pençe-i Alî'deki şemşîr aşkına/ Vur deyr-i küfrün üstüne rekz-i hilâl 

içün" (Kemal, 1993: 7-20)  derken dini, milli duyguların oluşmasında bir dekor, bir kaynak 

olarak görmektedir.  

"Mohaç Türküsü"nde de: 

"Bizdik o hücumun bütün aşkıyla kanatlı/ Bizdik o sabah ilk atılan safta yüz atlı" (Kemal, 

2004: 24) inançlı Türk ordusunun milli ve manevi heyecan çerçevesinde kutsal ve yüce bir 

güç uğruna, hilali göklerde dalgalandırmanın ve ulusun yeniden var olma savaşı içinde 

tanımlayan bir yaklaşımın izini taşır. 

 "26 Ağustos 1922" isimli manzumesinde de onun dinî-vatanî duygularının bir dua bulutu 

gibi gökyüzüne yükseldiği görülür (Şenler, 1997: 239): 

"Şu kopan fırtına Türk ordusudur yâ Rabbî                                                                         

Senin uğrunda ölen ordu budur yâ Rabbî                                                                       

Tâ ki yükselsin ezanlarla müeyyed nâmın                                                                                 

Gâlib et çünkü bu son ordusudur İslâm'ın" 

Yahya Kemal’in muhafazakâr anlayışının tezahürü olarak milli dil, tarih, kültür öğeleri 

onun şiirlerinin de ruhunu oluşturmaktadır. Yaşanılan, sade, gösterişsiz üslupla bezeli 

aktarımı o varlığın mükemmelliğini gözler önüne sermiş: sanki bugünü anlatırcasına kişiyi 

geçmiş ve bugün arasında med-cezirlere sevk etmektedir. Endülüs'de Raks' şiiri bu anlamda 



 109

Önemlidir. Banarlının yaklaşımıyla; " Asıl millîliği, dilinde, söylenişinde, bu dilin Türk 

şevkini, Türk neşe’sini ifâde eden âhengindedir. Şâir bu şiirde Türkçeyi bilhassa «Zil, şal ve 

gül» aliterasyonu içinde seslendirir. Bu kelimelerin ahengine bir de «kâkül ve gönül» gibi 

sesler katmak ister. Onun bu sesleri, yeni bir yaratma değil, yine bir Türk şiiri mirası''dır; 

kökü, şiir târihimizin derinliklerinde olan millî bir aliterasyon zevki'dir (Banarlı, 1984: 180-

181)" şeklinde belirtmektedir. Yahya Kemal’de mazi sevgisi kendini şiirlerinin yanı sıra 

şarkılarında da göstermektedir. "Bizim romanımız şarkılarımızdadır" diyen Yahya Kemal, 

buna bir misal olmak üzere "Eğil Dağlar" türküsünün bütün bir maziyi ifade ettiğini belirtir 

(Şenler, 1997: 12–13). Kültürel yaşayışımızın, savaşlarımızın ve milli mücadelelerimizin en 

güzel yansımasını şiirlerimizde ve türkülerimizde hayat bulduğunu ifade etmektedir. 

Süleymaniye'de Bayram Sabahı (Kemal, 2004: 9)şairin abide şiirlerinden birisidir. 

Böylece hâl ile mâzî bütünleşmiş, "yekpare bir ân"a dönüşmüştür. Milliyetimiz, dünden 

bugüne, akan bir nehir gibi Süleymaniye'yi doldurmuştur. Artık Süleymaniye'de sadece 

bayram saati değil, dokuz asırlık Türk tarihi yaşanmaktadır (Kocakaplan, 1988: 40) derken 

Türk milletinin bütün halkının bu ulu mabette bir araya gelerek ortak paydayı, ortak mekanı 

ve benzer idealler uğruna milli birlik ve beraberliği gerçekleştirdiğini görmektedir. Kemal, 

Banarlıyla konuşmasında; "çünkü Süleymaniye Camii Türk'tür ve Türklüğün eseridir. Os-

manlı Türklüğü millî bir terkiptir. (Banarlı, 1988: 266)" şeklinde bahsederek konuya son 

noktayı koymaktadır. Bu netlik onun muhafazakârlığının seviyesini belirlemesi açısından 

önemlidir. 

Yahya Kemal, Muhafazakârlığın ana temalarından milliyetçilik noktasında ise Ziya 

Gökalp tarzı anlayışlara mesafeli durduğu görülmektedir. Kendisi milliliği Malazgirt’le 

başlatmıştır. Ben Malazgird'den beri bütün ölenlerle beraber yaşıyorum. Bence biz on sekiz 

milyonluk bir millet değiliz. Malazgirt’ten beri bu vatan için ve bu vatanda ölenler biz 

yasayanlarla birlikte yaşamaktadır. Bizi, bizim milliyeti, bizim yalnız kendimize benzeyen 

varlığımızı, velhasıl dünkü ve bugünkü Türkiye Türklüğünü vücuda getirenler onlardır 

(Banarlı, 1988: 266) diyerek Milliyetçi çizgisini belirlemiştir. Bu çizgide destanımsı söylem 

yerine Malazgirt sonrası Türk medeniyeti ve kimliği realitesinden hareket etmiştir. 

Yahya Kemal, Türk Muhafazakârlığı anlayışını şu cümlelerinde açık ve net olarak dile 

getirmektedir: "Bugünün solcuları beni mazimizdeki iftiharları sevmek; az söylemekle 

suçlandırıyorlar. 

 Ben pekâlâ alafranga şiir söyleyebilirdim. Bu şiiri tam yerinde tanıdığım için belki 

onların gözlerini kamaştıracak kadar da söyleyebilirdim. 



 110

 Fakat ben nasıl milletimden, milletimin şiirinden ayrılırım? Bu herifler benim 

milletime bağlılığımı kusur addediyorlar da kendilerinin bu milleti anlayamayışlarındaki 

kusuru meziyet sayıyorlar. Bu ne garip tecellidir" (YKEM, 1988: 287). Dolayısıyla şair 

gördüğü gerçekleri dile getirmekten kaçınmamış hiçbir eğilimin de sözcüsü olmamakla 

kendi kimliğini gözler önüne sermiştir. Pekin’,Yahya Kemal’in bu temel vasfını dile 

getirirken ve muhafazakârlığını ortaya koyarken şu notları düşer:  "Yahya Kemal, büyük 

milletimizin mazideki bütün hatıralarını bütün kıymetlerini derin bir kavrayışla toplayan, bun-

ları kendi zamanının zevk ve ihtiyaçları ile birleştirip güzelleştirerek, Türk ve Avrupa şiiri 

hakkında geniş kültürü millî tarihimiz, miraslarımız, iftiharlarımız üzerindeki engin bilgisi ile 

Türk şiirine en kuvvetli  mızrabı vuran şâirdir (Pekin, 1988: 326)."  

Yahya Kemal,  Tönnies’in topluluk ya da cemaat ayrımındaki gibi modern ve geleneksel 

kutbunda geleneğin timsali olmuştur. Bu tipleştirmede esas aldığı nokta ise ulusun kültürel 

varlıklarının sembol ve kurumlarının korunması esası yatmaktadır. Bu noktadaki katkıları 

hususunda Pekin’in şu sözleri önem arz etmektedir: "Onun şiirlerinde; meselâ Vuslatta, 

askımızı, Uçuşta şevkimizi, Deniz Türküsünde türkümüzü, Eski şiirin rüzgârında mazimizi, 

Süleymaniye'de Bayram Sabahında bütün tarihimizi, ruhumuzu, coğrafyamızı, hülasa 

milliyetimizi duyarız. Bunun içindir ki o milliyetçi şâir olmaktan çok daha ileri bizzat millî-

dir, millî şâirdir. 

Yahya Kemal Türk tarihinin şeref sahifelerinden süzülmüş, dil ve sanat hatıralarını, 

kültür ve medeniyet miraslarım millî bir duygu ve Avrupai bir sanat anlayışıyla birleştirerek 

bir duygu, bilgi ve tefekkür saltanatı içinde edebiyatımıza tarihî ve çağdaş şiirin muhassalası 

diyebileceğimiz kudretli bir söyleyiş kazandıran üstat şairdir. Bu sanatın Türk şiirine verdiği 

zengin terennüm lisanı ise Türk dilinde bir musiki cümlesi yaratmak için azimli ve bilgili 

çalışmaların parlak zaferidir. 

O, yalnız bir şâir değil, aynı zamanda eşsiz bir kültür hazinesidir; o bizim 

edebiyatımızda sâde şiiri ile değil aynı zamanda milliyetimizin en sağlam temellerini 

meydana çıkaran bir fikir adamı, bir mütefekkir olarak da yerini almıştır (Pekin, 1988: 326–

327)." Yahya Kemal’in Türk kültürüne karşı bazen anne olarak bazen de milli birlik ve 

beraberlik anlamında korunması gerekli amaç değerler olarak bakmasında Banarlı’nın 

ifadesiyle‘sevmek’ yatmaktadır:  

"Sevmek... fakat engin bir gönülle, bizim büyük ve asil milletimize ait bütün güzel 

şeyleri sevmek... 



 111

Türk tarihîni, Türk vatanını, Türk ahlâkını, Türk halkını Türk dilini, Türk mûsikîsini, Türk 

çocuklarım, Türk güzellerini velhâsıl dünyâ târihinde ve cihan coğrafyasında Türk'ün olan 

her güzel şeyi sevmek... Milletimizin bir tarih süresince yarattığı bütün şerefli hadiseleri 

sevmek... Askerimizi, şehirlerimizi, zaferlerimizi, büyüklerimizi sevmek... Bunları din gibi, 

sevda gibi sevmek... Sonra tütün bu sevilen şeyleri bir yandan ileri bir şiir ve sanat 

anlayışıyla, öte yandan millî bir şiir ve sanat felsefesiyle birleştiren, yıllarca süren sabırlı bir 

çalışma sonunda milletçe sevilen şiirler hâline getirmek" (Banarlı, 1988: 272). 

Ahmet Kabaklı, Yahya kemalle bir söyleşisinde yazarın Türk Muhafazakârlığı ile ilgili 

olarak şu notu düşmektedir: Demek ki, sizin de Itrî gibi asırlara namzet tarzda yaşamanızın 

sırrı, güzel İstanbul'u, Boğaz'ı tarihî mukaddesleri, manevî değerleri, inançları, musikisi, 

mimarisi ve Yavuz, Fâtih, Alparslan gibi kahramanları ile «bizi» anlatmanız? (…) 

Ebedîliğin sırrını çözer gibi oldum, dedim. Milletin, memleketin gurur duyduğu maddî 

manevî her şeyi, her gün konuşulan dilimizin, en güzeli ile anlatabilmek... Vatan ve hayat 

gerçeğinden, hayâle, destana, masala ufuklar açmak... Mısraları bütün pürüzlerinden 

sıyırmak için bir tek şiirinizin oluşmasına, olgunlaşmasına, bazen kırk yıllık sabrı 

koymaktan üşenmemek... (Kabaklı,1987:162–164). Yahya Kemal, Ahmet Kabaklıyla bir 

başka söyleşisinde Türk muhafazakârlığı ile ilgili olarak şu notu düşmektedir: " Ben 

milliyetçiyim ve Türk'ün büyük tarihine meftunum, demiştim. Zaferlerimizle, 

cihangirlerimizle övünmemiz tabiî değil mi? Ecdadın İslâmı birleştiren gazalarını «Ta 

Budin'den, Irak'a, Mısır'a kadar» ülkemizi ve «fetih hilâlleri» ile her mevsim bir ülkeyi daha 

aydınlatarak «Nice yüz bin minarede» ezanlar okutan zaferleri sevinmekten ve övmekten 

başka bir Türk şairinden, bir «milliyetçi» den ne beklenebilir? " (Kabaklı, 1987: 204)  

diyerek Yahya Kemal özelinde milliyetçi Muhafazakârlığın İslam’la olan ilişkisi Türk 

Muhafazakârlığının, Türk kültürünün mistik kendine özgülüğünü vurgulamasına neden 

olmuştur. Ortaya çıkan Tarih Bilincini, Yurt bağını, Yurttaşlık kaynaşmasını, İstanbul 

güzelliklerini, Ulus sıcaklığını, Uygarlık eserlerini vurgulayarak Ortalama Kültür dili 

oluşturması bakımından önem arz etmiştir. Bu itibarla diyebiliriz ki; Yahya Kemal şiirlerinde 

en çok kendi olabilen bir şairdir. Onun şiirlerini incelediğimiz zaman kendisini buluyoruz. 

Fakat bu kendisinin geçmişe kök salarak ve kültür değerlerimizle beslenmesi bakımından, 

biz aynı zamanda kendimizi bulmuş oluyoruz, Yahya Kemal'i ve eserlerini incelediğimiz za-

man bir fikir adamı olarak yolumuzu daha aydınlanmış buluyoruz. Bunun için, hem millî, 

hem şair niteliklerini taşıdığı için, ona millî şair diyoruz (Akt: Yetiş, 2000: 457). Nitekim 

Geleneksel şiirimizin ince beğenisini çağdaş anlayışla bütünleştiren emeği açık ve aydınlık 



 112

olduğu oranda derin ve yoğun ürünleriyle kendinden sonraki kuşakları derinden etkileyip 

yönlendirdiği muhakkaktır. 

Hülasa Yahya Kemal'in Türk'ü; hür, vatanıyla bütünleşmiş, târihî bir sürecin neticesi 

olduğunu şuûrla görmüş, milletinin inancına saygılı, saf ve bir "ordu millet'e mensûbiyet 

duygusunda, dünyâyla bütünleşmiş, kendi felsefesini derinlemesine bilen ve yaşayan bir ahlâka 

sahip, Türkçeyi iyi bilen bir millî tiptir. Bir kültür ve medeniyet adamıdır. Mümin ve 

mütevekkil olması metanetine zarar vermeyen tarihîn yarattığı bir coğrafyaya mahsustur 

(Başer, 1998: 368).  

Netice itibariyle yaşadığı dönem çerçevesinde insanın toplumsal özgürleşmesinde, 

ilerlemesinde aklı tek kriter kabul eden anlayışlar ve geçmişi yok sayan yaklaşımlara karşı 

Ulus değerlerini, uygarlığı ve ortak dili yeniden belleklere kazımak Yahya Kemal’in temel 

görevleri arasında olmuştur. Yahya Kemal insan merkezli bir evrenden toplumsal kültür 

merkezli bir modele kayan düşünür olmaktadır. Bu merkezin temel dinamiklerini ise: 

geçmişe bağlılık ama güncelliği olabilirlik, tarih bilinci, yurt bağı, yurttaşlık kaynaşması ve 

ortalama kültür dili oluşturmaktır. Yahya Kemal Osmanlı tarih ve şiirine yaslanarak neo klasik 

örnekler vererek bunu gerçekleştirmiştir. Yahya Kemal, Muhafazakârlığa bu inanç içinde 

bakmış, kurumsal yapının ve tarihi değerlerin ayakta durmasına yönelik hassasiyetin 

gerekliliğini ve ulus bilincini hep ön planda tutmuş, yeni bir muhafazakâr söylemin temsilcisi 

olmuştur.  

Yahya Kemal’in Türk Muhafazakârlığının temelinde sözü az söyleyerek güzele ulaşmak 

ve bize ait olanı aramak, işlemek ilkeleri bulunmaktadır. Şiirlerini bu hedefler doğrultusunda 

yazmıştır. Dolayısıyla dili ağır değildir. Yahya Kemal’in ortaya koyduğu çok özel şeyler: bize 

ait olanı aramak ve işlemektir. Bize yaşamın görülmedik yüzlerini gösterirken dünyamızda ve 

bilincimizde dönüşümler yaratmıştır. Böylece Tarih bilinci, ortalama kültür, ulus birlikteliği 

alanında bakışımız keskinleşmiş, beğeniler gelişmiş, görüşlerimiz belirginleşmiştir. 

Dolayısıyla anlama, anlatma ve anlamlandırma noktasında düşüncelerimiz değişerek milli his 

çizgisine yaklaşmıştır. 

Yahya Kemal, büyük bir sanatçı olarak şiirlerinde günlük yaşamın dışına çıkmış, sanat 

değeri amacı taşımadan insanımıza gerek Tanzimat, gerekse Cumhuriyet dönemi gerçeklerini 

farklı boyutlarda dile getirmiştir. İnsanlarımız şairin eserlerinde kendilerini bularak şiir ve 

nesirlerde yaşamın acı ve kötü gerçeklerinden biraz uzak kalmışlardır. Dolayısıyla geçmişe 

bağlılık, kendilik ilkesine bağlı olarak mazinin de ihtişamıyla kendini daha özgür ve mutlu 

hissedebileceği bir limana yolculuk yapmalarını sağlamıştır. Onun yaşamında hep ümit vardır. 



 113

Eserlerinde imkânsızlık, başaramama, yerine cesaret, istek, arzu, görkemli geçmişin izleri 

mevcuttur. 

Yahya Kemal, toplumsal yaşama bir ayna tutarak doğu ve batı uygarlığını sentezleyerek 

milli medeniyet tezini savunmuştur. Bu anlayış, Yahya Kemal’in anladığı muhafazakârlık 

anlayışını özetler. Bu noktada konulara yaklaşımında, canlı, dili ağır olmayıp herkesin 

algılayacağı bir söylem çizgisinde durmaktadır. Bu sayededir ki, genç nesiller Türk 

medeniyetinin güzelliklerini görmeyi, anlamayı, bilmeyi ve sahiplenmeyi Yahya Kemal’in, 

ustalıkla yazılmış aruz’u da içeren şiirlerinde ve nesirlerinde bulmuşlardır. 

Yahya Kemal, Parnasizm, sembolizm ve romantizmin rüzgârını Paris hatıralarında 

anlatmıştır. Kendine göre yorumlarını neo klasik tarzda şiirlerine yansıtmıştır. Divan şiiri ile 

modern şiir sentezini yakalamıştır. Bu düşünceyle şiirlerine baktığımızda kendimizi söylenen 

şiirin içinde hissederiz. Sanki şiirdeki akıncılardan, Süleymaniye’de Bayram Sabahı saf tutan 

cemaatten, Eğil Dağlar yazısında milli mücadelede bulunan, Aziz İstanbul eserinde İstanbul 

halkından biri gibi gerçeği yakalama fırsatını yakalamaktayız. O dönemin duygusal gelişimini 

bize baştan sona yaşatma arzusu eserlerinde sade bir dille yansımıştır. Dolayısıyla İstiklal 

marşı yazılmak için Mehmet Akif’i, İstanbul’un fethi için Fatih Sultan Mehmet’i beklemişse, 

Güzel İstanbul’u anlatmak, milli mücadele ve ulus bilincini yeniden üretmek de Yahya 

Kemal’i beklemiştir. Düzgün, arı ve beyaz Türkçesi ile geçmişe ayna tutup bugünümüze ışık 

tutmuştur. Yaşamı süresince ayaklı bir kütüphane, canlı bir tarih abidesi olarak yapıtlarında 

estetik hazza önem vermiştir. Millilik vasfına hak eden bir şairimiz olmuştur. 

 

 

 

 



 



 114

 SONUÇ 

Muhafazakârlık bakiyesini etimolojik anlamda irdelediğimiz vakit, mevcudu korumak, 

eskiye önem vermek, geçmişin kurum ve kuralları içinde hareket etmek yatar. 

Muhafazakârlıkta esas olan, yerleşmiş yöntemler, kültürel devamlılık, denge ve huzur 

çerçevesinde uzlaşım alanı bulmaktır. 

Muhafazakârlıkta, kurumsal yapının ve tarihi değerlerin ayakta durmasına yönelik 

hassasiyet söz konusudur. Muhafazakârlık, kurumların gücünü, varlıklarını korumak ve 

bunların taşınması, sürdürülmesi noktasında iktidar yanlısı bir söylemi geliştirmiştir. Nitekim 

bu süreç doğrultusunda muhafazakârlık, Ortaçağ sonrası değişim dönemine karşı hem kişisel 

baz da hem de toplumsal bazda bir karşı oluşun tutumsal bütünlüğünü yansıtır. Öyle ki, 

değişime karşı, var olan değerlerin sabitliğini korumak, alışkanlıkları sürdürmek, gelecek 

kaygısını nötrize etmek ve bilinmeyenin korkusunu yok saymak gibi tavır ve tutum 

gerçekleştirmiştir. Böylece Muhafazakârlık, toplumu yeniden yapılandırmanın mücadelesini 

veren fikir geleneği sıfatını kazanmıştır. Muhafazakârlık, temel hedefi ve amaçları 

doğrultusunda araç değerleri savunan görüntüsü (aile, ulus bilinci, kültürel miras vb.) onun 

siyasi söylem olmaktan ziyade kurumsal yapının ve toplum katmanlarının bir aradalıklarını 

gerçekleştiren bir görüntü çizmesine neden olmuştur.  

Muhafazakârlık, geleneksel akışın kesilmesi ve ulusal bütünlüğün, toplumsal yapının 

yeni değer dejenerasyonuna uğrayarak sosyal çözülme yoluna sapması çerçevesinde kendine 

savunma alanları yaratmıştır. Muhafazakârlık, felsefi, siyasi ve kültürel boyutları olan kapsamlı 

bir anlayışın tezahürü olmaktadır. Bu ayrıma neden olan etkenler: Muhafazakârlığın doğasında 

yatan bilgelik, gelenek, istikrar, tutuculuk, sosyal gelişmeye kapalılık gibi anlayışları 

bünyesinde bulundurmasıdır. Geleneksel bilginin savunulması, bilinmeyenin korkusu 

çerçevesinde denenmiş idealler ve teorilerin öne alınması olarak toplumdan topluma ülkeden 

ülkeye değişim arz ettiği görülmektedir. Nitekim İngiltere’de muhafazakârlık, sosyal gelişmeye 

açık iken, Fransa’da tutucu eğilimler içinde olmuştur. Muhafazakârlık, soyut dünya yerine 

somut dünya değerlerini öne alan toplumsal bir reflekstir. Bu refleks bazen mevcut değişimlere 

karşı eleştirici bazen de mevcut sistemi koruyucu bir eğilimin adı olmuştur. Bu reaksiyonel 

çıkışın temelini ise yeni algılama fonksiyonlarına sahip, Aydınlanma dönemi içinde netleşen 

akıl ve modern yaşamın getirilerine karşı yeni bir toplum felsefesi olarak görmek gerekir. 

Düşünce dünyasını derinden etkileyen Muhafazakâr bakış, 18. yüzyıl Aydınlanma 

felsefesi ile başlamıştır. Aydınlanmanın topluma dayatmalarından akıl, sistem, somut olgular 



 115

yerine soyut alanlara yönelmek ve bilim perspektifinde her türlü kurum ve etkinlikleri 

şekillendirme esası muhafazakârlığın bir tepki psikolojisine doğru salınmasına etki yapmıştır. 

 Muhafazakârlık, Aydınlanmanın akıl anlayışına karşı gelenekselci Edmund Burke, 

Maistre ve Bonald’ gibi temsilciler kanalıyla ilk ayak seslerini duyurarak, muhalif bir 

misyonu sergilemiştir. Geleneksel yapıdan modern yapıya doğru kayış sürecinin sarsıntılı ve 

problemli geçişini ve olumsuz etkilerini en aza indirmenin pratik bir yolu olarak da 

muhafazakârlık önemli bir işlevi yerine getirmiştir. Muhafazakârlık, toplumun manevi 

çimentosu konumunda ki tarih ve toprak düşkünlüğü, din, gelenek, evrimci anlayış ve aile 

gibi öğelerin yeniden gün ışığına çıkartılıp revizyonunu sağlanmıştır.  

Muhafazakârlığın Türkiye’deki görüntüsüne bakıldığında muhafazakârlığın çıkış 

noktası olarak Aydınlanma çağına kadar gitmek yerine Osmanlı modernleşme çalışmalarının 

yoğun hissedildiği Tanzimat dönemi olarak görülebilir. Muhafazakâr eğilim Türkiye’de 

kültür, gelenek, İslami değer, tarih bilinci ve ulus birlikteliği çerçevesinde kümelenerek 

merkezi yönetime karşı çevrenin holistik (bütüncül) fikirlerinin tezahürü olmuştur. Türk 

Muhafazakârlığının fikri gelişimine katkı sağlayan bir diğer olay ise Türk modernleşmesi 

çerçevesinde Cumhuriyet dönemi İnkılâpları ve bu inkılâpların toplumu manipülasyonu 

sürecinde yaşanan fırtınalı değişimlerdir. Türk Muhafazakârlığı,  Cumhuriyet dönemi köklü 

yapısal değişikliklere karşı bir duruş olarak kendini siyasi çıkış yerine kültürel düzlemde 

netleştirmiştir.  

Türk muhafazakârlığının esin kaynakları olarak, ahlaki ve kültürel değerlere kayışın 

sürdürülmesi, dini ve kültürel değerlere duyarlılık, tarihsel varlığın farkındalığında olmak ve 

tarihsel mirasa sahip çıkmak gibi ortak paydalar kendini hissettirmektedir.  

Türk muhafazakâr anlayışında, siyasi jargon olarak düzen, istikrar, süreklilik ve 

otoritenin temel gerekliliği esastır. Siyasi söylemle hiç çatışma yolunu seçmemiştir. Öyle ki 

çoğu zaman Cumhuriyetin temellerini savunma noktasında ileri düzeyde fikir beyan ederek 

değişimin arka planını korumak ve fikirsel desteğini sağlamak gibi katkıları da olmuştur.  

Türk Muhafazakârlığı, batıdaki örneklerinin aksine öncelikle siyasi söylem olmak 

yerine, kültürel hassasiyet taşıyan bir tarzı söz konusudur. Bu anlayışın temsilcileri olarak da 

Peyami Safa, Yahya Kemal, Mümtaz Turhan, Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Erol Güngör, 

İsmail Hakkı Baltacıoğlu, Ali Fuat Başgil, Nurettin Topçu ve Ahmet Hamdi Tanpınar örnek 

şahsiyetler olarak Türk Muhafazakârlığının önemli izdüşümleri olmuşlardır.  



 116

Türk Muhafazakârlığı, Süleyman Seyfi Öğün’ün ifadesiyle kitabi muhafazakârlık, 

Tanıl Boraya göre de bir sıfat özelliği taşımaktadır.    

Türk Muhafazakârlığı çoğunlukla Cumhuriyet kadroları ve 1950’ye kadar olan siyasi 

ve sosyal süreçte farklı algılanmıştır. Bu hareket gerici, tutucu, dini çırpınışın adı ve söylemi 

sıfatlarını hep yakalarından indirememişlerdir. Türk Muhafazakârlığının geçmişten çok 

geleceğe yönelik bir duruş sergilemesine rağmen hep geçmiş özlemi içinde modern Türkiye 

karşıtı bir cephenin ilgi odağı olarak görülmüş veya görülmek istenmiştir. 1950 sonrası gerek 

bilimsel çalışmalar gerekse toplumsal beklenti ve hayaller dünyanın yeniden şekillenmesine 

neden olmuştur.  

Türk Muhafazakârlığı, gönlünde devamlı geçmişin diriliğini koruyarak, kültür 

unsurları, değerler ve alışkanlıklar çerçevesinde 1960’lardan sonra Milliyetçilik ve İslamcılık 

düzleminde, 1980’den sonra ise siyasi bir yapılanmanın adayı olarak siyaset arenasında 

görülmeye başlamıştır. Zira muhafazakârlık, tam bir siyasi ideoloji olmaktan çok kendini 

uzak tutmuştur. Muhafazakârlık Türkiye’de daha çok romantik bir karşı çıkış ve ahlaki bakışı 

önceleyen tarzı ile daha çok öne çıkmıştır. Böylece Türk Muhafazakârlığının günümüzde 

siyasal bir muhafazakârlık olma yolunu da seçtiğini belirtmemiz gerekmektedir.  

Türk Muhafazakârlığının önemli bir mimarı olarak Yahya Kemal, muhafazakâr 

ideolojinin temel köşe taşlarından birisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Yahya Kemal’in kendi 

his ve duyguları, tarih yaklaşımı içinde 1071 Malazgirt başlangıç esası çerçevesinde Osmanlı 

kültür ve medeniyetine bağlı söylemin sözcüsü olarak önemli bir yere sahiptir. Yahya Kemal, 

kendi milli ve manevi duygu ve idealleri çerçevesinde kendi sanat dünyasını kurmuştur. 

Kemal, kendi ruhunda yaşadığı özgün ifadelerini, Osmanlı kültürel mirası çerçevesinde 

Avrupai sanat süzgecinden geçirerek biricik ve tek estetik bakışla sanatsal etkinlikte 

bulunmuştur.  

Yahya Kemal, Türk Muhafazakârlığı temelinde bize ait olanı temele alan ve onu 

işleyen tarzı ile fikir dünyamızda yeni dönüşümlerin temsilciliğini yapmıştır. Çıkış noktası 

olarak Osmanlı Kültür ve mirası temelinde, ortalama kültür, tarih bilincini dini motiflerle 

süsleme yeteneğini sergileyerek Türk Müslüman tezi çerçevesinde ilgimizi, beğenimizi ve 

görüşlerimizi imtidad (devamlılık) çerçevesinde netleştirmiştir. 

Yahya Kemal’in Muhafazakârlığını belirleyen ölçütler mısralarına yansıyan, vatanın 

ve milletin asli özellikleri olmuştur. Düşüncelerini bardaktan boşanırcasına genç nesillere 

aktarır. Vatan, din, dil, gelenek, görenekler, tarih ve milli mücadele gibi toplumsal değerler 



 117

onun şiirinde ayrı bir güzellik, ayrı bir lezzet taşımaktadır. Yahya Kemal, topluma yeni bir 

rota, yeni bir tutku kazandırmak hayal ve hedefini belirlerken: öncelikle Türk kültürüne has 

temel değerleri işleyerek, modern kalıplar perspektifinde ince ince analiz ederek sanatsal 

bakışının yönünü çizmiştir.  

Nitekim divan şiiri ile modern şiir sentezini yapması ve mükemmel eserlere imza 

attığı söz konusudur. Geleneksel şiirimizin ince beğenisini çağdaş anlayışla bütünleştiren, 

aydınlık olduğu oranda derin ve yoğun ürünleriyle kendinden sonraki kuşakları derinden 

etkileyip yönlendirdiği muhakkaktır. 

Yahya Kemal’in Muhafazakârlık anlayışında; geçmişe bağlılık ama güncelliği 

olabilirlik, tarih bilinci, yurt bağı, yurttaşlık kaynaşması ve ortalama kültür dili oluşturmak 

başrol oynamış muhafazakârlığın başarıyla sonuçlanmasına neden olmuştur. Yahya Kemal’in 

muhafazakârlığının temelinde; İslami duyarlılık(hedefe ulaşma yolunda araç değer olarak 

kullanmak)ve milli değerlere önem vermek esası yatmaktadır. Yahya kemal’in anladığı 

muhafazakârlık; tarihsel mirasa bağlılık, onları savunmak, millî duygu, millî zevk ve millî 

tarihe dayalı sanat ve edebiyat için çalışmaktır. Toplumun esasını ve temel yapısını bu 

değerler oluşturmaktadır. 

Yahya Kemal, Osmanlı tarih ve şiirine yaslanarak neo klasik örnekler vermiştir. 

Böylece yeni biçimler ve yalınlaştırılmış bir dille güncel yaşamın izlerini aramıştır. Geçmişe 

hep bağlı kalan ama güncel bilincini gelecekteki izlemden alan sevgiler odaklığında Tarih 

Bilincini, Yurt bağını, Yurttaşlık kaynaşmasını, İstanbul güzelliklerini, Ulus sıcaklığını, 

Uygarlık eserlerini vurgulayarak Ortalama Kültür dili oluşturması bakımından önem arz eder. 

Yahya Kemal’in muhafazakâr söylemi sayesinde Türk ulusu ve sanat dünyasına olumlu 

katkılarda bulunmuştur. Bu katkı noktasında; Türk tarihî, vatanı, ahlâkını, dilini, kabul 

ettirerek kendi kültür değerlerimize, kendi dünyamıza yönelmeyi sağlamıştır. 

Yahya kemal’in Muhafazakârlığını belirleyen en önemli öğe, onun Türk kültürüne 

derin saygısı ve onu itaat kültürü içinde korumacı bir zihniyetle benimsemesidir. Akıncı, 

Mohaç Türküsü, İstanbul Fethini Gören Üsküdar, İstanbul'u Fetheden Yeniçeriye Gazel, 

Alparslan'ın Ruhuna Gazel, Selimname, Süleymaniye vb şiirlerinde bu anlayışın etkisi ile 

yazılan güzide yapıtlar olarak Türk edebiyat tarihinde önemli bir alanı doldurmaktadır. 

Yahya Kemal’ şiir sanatında, sanat için sanat anlayışına mensup olarak Avrupalı bir 

ekolün basamaklarından harekete geçtiği halde,  bir türlü dar ve aristokrat bir sanat çerçevesi 

içinde kalmamış, bütün bir milliyeti kucaklamıştır. Yeniçeriye Gazel, Akıncı, Mohaç 



 118

Türküsü, Gedik Ahmed Paşa'ya Gazel, Eylül Sonu, Erenköyü'nde Bahar, Ses, Yol 

Düşüncesi, Deniz, Deniz Türküsü, Açık Deniz, Vuslat, Itrî, Bir Tepeden, Rindlerin 

Akşamı, Hayal Şehir, Sessiz Gemi, Endülüs'te Raks vb. bu düşünceye tanıklık eden eşsiz 

yapıtlar olarak Türk Edebiyatında yerlerini almışlardır. Bu bağlamda Yahya Kemal'in 

şiirlerinde geçen coğrafi mekân adları  "Yahya Kemal"in "millî şair" veya "vatan şairi" 

olarak algılanmasına neden olmaktadır.  

Yahya Kemal, Batı şiirini taklitçi bir zihniyetle bizim şiirimize aktarmamış, eski 

şiirimizle yeni şiirimiz arasında başarılı bir köprü kurmuştur. Gazel ve beyitlerde iç ahenk 

anlayışı çerçevesinde hareket etmesi, dilinin ağır değil hafif olması, aruzu ustalıkla 

kullanması, genç nesillere bu edebiyatı tekrar sevdiren bir katkı yapmıştır. 

Yahya Kemal, dildeki yabancı tesirlerinden kurtulmak, kendi asli dilimizle, kendimiz 

olmak ve dünyaya o gözlüklerle bakmayı salık vermiş ve bu çabayla eserlerini yaratmıştır. 

Onun bu düşüncesi Türk Muhafazakârlığının önemli bir yol izdüşümü olarak tarihe 

geçmiştir. Üstün şiir anlayışı ile Yahya Kemal, Doğu ile Batıyı, eski ile yeniyi birbirine 

bağlayan şair unvanını kazanmıştır.  

Yahya Kemal’in Muhafazakâr bakışının temelinde tarih zevki, tarih anlayışı en 

kuvvetli taraflarından birisini oluşturmaktadır. Tarih aşkı onda bir rahatlama refleksidir. O 

kendini geçmişin sıcak koynuna bırakarak, ondan kültürel, tarihi beslenerek geleceğe 

güvenle bakmanın heyecanını yaşamaktadır. Kurtuluşun asli değerlerimizin yeniden ortaya 

serilmesi ve insanlara mutlaka dayatılmasında bulan şairimiz; Selçuk ve Osmanlı asırlarını 

tetkik ederek dini ve milli yapımızı gözler önüne sermiştir. Tanzimat dönemi genel eğilimi 

olan batı protipi bir neslin oluşmasına engel olma kaygısı içinde koşulan uzun soluklu bir 

maratonun yarışçısı olmuştur. 

Yahya Kemal’e göre, milletlerin mayası kan değil, din olarak görmüş, İslâmiyeti, 

bizim milliyetimizin teşekkülünde bir harç vazifesi gören bir etken olarak kabul etmiştir. 

Türk dini, fertlerin manevi dünyasını şekillendirdiği gibi özününü de koruyarak yeniden 

yapılanmasına olanak tanımıştır. Bu anlayış Yahya Kemal’in Muhafazakârlığının özünü 

oluşturmaktadır. "Rıhlet", "Süleymâniye'de Bayram Sabahı", "Mercidâbık", "İstanbul'u 

Fetheden Yeniçeri'ye Gazel", "Mohaç Türküsü", "Ezan-ı Muhammedi",  "Vahdet-i Vücut " 

adlı eserleri ile Türklüğün dinle olan ilişkisini ve yeni bir Türk Müslümanlığı idealini ortaya 

koyar. Çünkü Yahya Kemal’e göre İslam dinini ve Müslümanlığı en iyi ritüelde yaşayan, 

mimariye ve sanata ruh veren tarzını işleyen Türkler olmuştur. Bu temel vasıf çerçevesinde 

ortaya attığı Türk Müslümanlığı tezi Türk kültürünün islamiyet’e, İslamiyet’inde Türk 



 119

dünyasına uyumunu bizlerin gözleri önüne sermiştir. Yahya Kemal'e göre, "Müslümanlık 

Türk milletinin mizacında vardı. O kadar ki ‘Türkler, âdeta doğuştan Müslüman’dılar ifadesi 

Muhafazakârlığın İslam’la olan ilişkisi ve Yahya Kemal’i dillendiren Türk Müslümanlığı 

tezinin adeta bir sloganı konumunu kazanmaktadır. Yahya Kemal bu noktada İslâm dininin, 

kendi bakış açısından görünen kültürel tarafında "Türk Müslümanlığı"ndan söz ederek ona 

kendi estetik yorumunu da katmak suretiyle dini millîleştirme çabası içine girmiştir. 

Yahya Kemal’in muhafazakârlığı kelimenin etimolojik doğasındaki gibi eskiyi 

muhafaza, yeniye karşı oluş yeniliği red ediş şeklinde olmamıştır. Aksine eskiyi baz alıp 

yeninin gelişim süreçleri içinde yeni bir reform etkisi yaratmak şeklinde algılanmaktadır. 

Yahya Kemal, değişim ve reform sürecinde batıyı körü körüne bir taklit yerine "Kökü 

mazide olan bir ati" misali geçmişiyle barışık, gözünü çağdaş batıya diken, lakin eski 

kültüründen hızını alan bir Türk düşünürü olma sıfatını kazanmıştır. Bu bağlamda Yahya 

Kemal duygu düşünce ve değerlere yaklaşımı bakımından 'Klasik muhafazakâr bir özellik 

kazanmıştır. Bu bakış tarzı Yahya Kemal’e Türkiye’de muhafazakâr duruşun özgün, yerli ve 

tutarlı örneği olma imkânını sunmuştur. 

Yahya Kemal’i ayakta tutan temel prensip, 'kendilik' cevherine olan tutkusu olmuştur. 

Eserlerinde hep Türk dünyası, milli değerler, Türk Müslümanlığı tezleri mevcuttur. Yahya 

Kemal'in ortaya koyduğu tezi, geleneği muhafaza etmenin yolu, onu 'saklamaktan', aynen 

tutmaktan değil; "Garp metoduyla şarkı yeniden kurmak"tan geçtiği şeklinde olmuştur.  

Yahya Kemal’in Türk Muhafazakârlığına bir diğer işaret ise; kendi deyimiyle Batı 

medeniyetine dâhil olmak, hem de hüviyetimizi korumak, ancak mektepten memlekete 

dönmekle mümkündür, halbuki biz hâlâ Batı mektebinde bocalayıp duruyoruz demiştir. Çıkış 

yolu olarak da bu merhaleyi arkada bırakarak Türkçeye, Türkiye'ye, Türk milletimin içine 

dönmek, kısaca hüviyetlerimizi ortaya koymak mecburiyetindeyiz şeklindeki şaşmaz temel 

rotasını çizmiştir. Bu yöntemini Yahya Kemal, bütün şiirlerinde, bu manada bir imtidad’ın 

gerçekleşmesi şeklinde göstermektedir.  

Yahya Kemal, bu perspektiften yola çıkarak yeni bir kültür dünyasına geçebilmenin 

yollarını öğretmek ve batı kültürüne açılan bir kapı modeli izlemek için eserlerinde tarihsel 

tema, din ve lirizm duygusu kazandırarak bu noktada devrimci olan kişilere önder olmuştur. 

Avrupa’yı yakından görmesi ve havasını teneffüs etmesine rağmen o, eski kültürümüzün 

kaynakları üzerine eğilmiş,  tarihimizin hangi noktaları üzerinde durmak gerektiğini işaret 

etmiştir. Bu hareketi ve misyonu onun Türk toplumu içinde Rönesans hareketini başlatan 

şahıs olma unvanını sağlamıştır.  



 120

Yahya Kemal’in eserlerini okuyanlar Türk biyografisine ulaşırlar. "Süleymaniye’de 

Bayram Sabahı" gibi din, millet, vatan, "Açık Deniz" adlı şiirinde, yeni yenilgilerin ıztırapları, 

eski zaferlerin özlemi , "Akıncı", "Mohaç Türküsü " ve "O Rüzgâr" adlı şiirlerinde de, eski 

Türk akıncılarına, onların cengaverliğine ve vatan sevgilerine karşı beslediği hayranlık, 

Mihriyar şiirinde ise vatan sevgilerine karşı beslediği hayranlık ,"Hayal Beste"de milli 

değerleri yaşatmanın gereği, "Selimnâme"de vatan sevgisi, "Mercidâbık","Sefer" , "Çaldıran" , 

"Ridâniye" ve "Rıhlet" manzumeleri onun tarihsel mirasa saygı ve sevgisini, gözler önüne 

sermektedir. Bu realite aynı zamanda Yahya Kemal’in Türk muhafazakârlığının izdüşümleri 

olarak ta kabul edilmektedir. Nitekim"Eski şiirin rüzgârında" mazimizi, "Süleymaniye'de 

Bayram Sabahı"nda bütün tarihimizi, tema olarak seçmiş muhafazakâr söylemin temellerine 

kaynaklık eden eserleri sunarak siyasi düşünce ve Türk Muhafazakârlığı alanında yerini 

sağlamlaştırmıştır. Yahya Kemal, Türk Muhafazakârlığı bağlamında, Türk toplumu ve gençleri 

üzerinde geçmiş ve gelecek ayracı içindeki kültürel çatışma sürecine karşı sanatçı yönüyle 

alternatif yollar sunmuştur. Çıkış yolu olarak da kökü maziye dayalı bir gelişmeden, 

ilerlemeden yana tavrı onu, Türk Muhafazakâr bakışın önemli bir düşünürü yapmıştır. 

Yahya Kemal, gelenek içinde düşünce ve sanat üreterek, çağdaş sanatlarla harmanlayıp 

yeni bir Türk bakışını sergilemiştir. Bu da onun Türk Muhafazakârlığında temel mihenk taşı 

olmasını sağlamıştır.  

Yahya Kemal, modern, kurucu, uzlaşmacı yönüyle, Türk düşünce hayatında önemli bir 

denge ve kesişim noktası olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 



 



 121

KAYNAKÇA 

AKDOĞAN, Yalçın, (2004), “Yeni Muhafazakârlık”, Uluslararası Muhafazakârlık ve 

Demokrasi Sempozyumu içinde, Ak Parti yay. , Ankara. 

AKTAY, Yasin, (2003), “İslamcılıktaki Muhafazakâr Bakiye”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat 

Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul. 

AKYÜZ, Kenan, (1995), Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri,(1860- 1923), İnkılap 

Kitabevi, İstanbul. 

ALVER, Köksal, (2002), “Ahmet Hamdi Tanpınar: Türk Muhafazakârlığının Estetiği”, 

Tezkire, Sayı: 27- 28, Temmuz/Ekim. 

ARGIN, Şükrü, (2003), “Siyasetin Taşrasında Taşranın Siyasetini Tahayyül Etmek”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: 

Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul. 

ATAY, Tayfun, (2003), “Gelenekçilikle Karşı-Gelenekçiliğin gelgitinde Türk "Gelenekçi" 

Muhafazakârlığı”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık 

içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul. 

AYDA, Adile, (1979), Yahya Kemal’in Fikir ve Şiir Dünyası, Hisar yay. , Ankara. 

AYDIN, Mustafa, (2002), “Bir Muhafazakârlık Olarak Din Ve İslâm”, Tezkire, Sayı: 27- 28, 

Temmuz/Ekim. 

AYVAZ, Emre, (2003), “Abdülhak Şinasi Hisar” Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce, 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Bora Tanıl-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul. 

AYVAZOĞLU, Beşir, (1995), Yahya Kemal Eve Dönen Adam, Ötüken yay. , 

İstanbul. 

AYVAZOĞLU, Beşir (2003), “Türk Muhafazakârlığının Kültürel Kuruluşu”, Modern 

Türkiye’de Siyasal Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Bora 

Tanıl-Murat Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul. 

AZAK, Umut, (2003),"Semiha Ayverdi", Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce 

:Muhafazakarlık içinde, Hazırlayan: Bora Tanıl-Murat Gültekingil, İletişim 

yay., İstanbul. 

BAKKAL, Ramazan,(…),Tanıtamadığımız Yahya Kemal ve Mükemmeliyetçilik, 

Avrasya Sanat Merkezi. 



 122

BAKER, Ulus, (2003), “Muhafazakâr Kisve”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul. 

BANARLI, Nihad Sami, (1983), Yahya Kemal Yasarken, İstanbul. 

BANARLI, Nihad Sami, (1984), Bir Dağdan Bir Dağa, Kubbealtı Neşriyatı, İstanbul. 

BANARLI, Nihad Sami, (1988), “Nihad Sami Banarlı İle Konuşmalar”, Yahya Kemal 

Enstitüsü Mecmuası içinde, III. Sayı, İstanbul Fetih Cemiyeti Yahya Kemal 

Enstitüsü yay. 

BANARLI, Nihad Sami, (1997), Yahya Kemal’in Hatıraları, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , 

İstanbul. 

BANARLI, Nihad Sami, (1999), Türkçenin Sırları, Kubbealtı Neşriyatı, İstanbul. 

BAŞER, SAİT, (1998), Yahya Kemal’in Türk Müslümanlığı, Seyran yay.  İstanbul. 

BEK, Kazım, (2004), Yahya Kemal Beyatlı, Yaşamı ve Yapıtlarını Okuma Kılavuzu, Donkişot 

yay. , İstanbul. 

BELGE, Murat, (2003), “Muhafazakârlık Üzerine”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul. 

BENETON, Phılıppe, (1991), Muhafazakârlık,  Çev. Cüneyt Akalın, İletişim yay., İstanbul. 

BERİŞ, Hamit Emrah, (2004), “Kemalist Devrimden Muhafazakâr Kemalizm’e”, Liberal 

düşünce, Sayı:3 4, Ankara, Bahar. 

BEZİRCİ, Asım ve ÖZER, Kemal, (2002), “Dünden Bugüne Türk Şiiri”, Yeni Şiir 1900-1940”, 

cilt3 Evrensel Basım yay. , İstanbul. 

BORA, Tanıl, (1998), Türk Sağının 3 hali, Milliyetçilik, Muhafazakârlık, İslamcılık Birikim yay. , 

İstanbul. 

BOTTOMORE, T. ve NİSBET, R. (1990),  Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi, Hazırlayan. M. 

Tunçay -A. Uğur, Verso yay. ,  Ankara. 

ÇAHA, Ömer, (2004), “Muhafazakâr Düşüncede Toplum”, Uluslar arası Muhafazakârlık 

ve Demokrasi Sempozyumu içinde, Ak Parti yay. , Ankara. 

ÇINAR, Metin,(2003), “Dergah Dergisi”, Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce; 

Muhafazakarlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul. 

ÇİĞDEM, Ahmet, (2003), “Sunuş”, Modern Türkiye’de Siyasal Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, İletişim yay. , İstanbul. 



 123

ÇOKUM, Sevinç, (1988), “Romancı Gözüyle Yahya Kemal…”, Yahya Kemal Enstitüsü 

Mecmuası 3, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , Özal matbaası, İstanbul. 

DUBIEL, Helmut, (1998), Yeni Muhafazakârlık Nedir? çev. Erol Özbek, iletişim yay. , 

İstanbul. 

DURSUN, Davut, (2004), “Muhafazakârlık”, Uluslar arası Muhafazakârlık ve Demokrasi 

Sempozyumu içinde, Ak Parti yay. ,Ankara. 

ERDOĞAN, Mustafa, (2004), “Muhafazakârlık: Ana Temalar”, Liberal düşünce, yıl:9,sayı:34, 

Ankara. 

ERDOĞAN, Mustafa(2004b), “Muhafazakârlık”, Uluslar arası Muhafazakârlık ve Demokrasi 

Sempozyumu, Ak Parti yay. ,Ankara. 

ERARSLAN, Kemal,(1968), “Yahya Kemal'in Şiir Lügat” Yahya Kemal Enstitüsü 

Mecmuası, II. Sayı, İstanbul Fetih Cemiyeti Yahya Kemal Enstitüsü yay. 

HACALOĞLU, Yücel, (1999), Türk kimliği ve Yahya Kemal, Türk Yurdu yay. ,Ankara. 

HARRİES, Owen, (2004), “Muhafazakârlığın Anlamı”, Çev. Metin Boşnak, Liberal düşünce, 

yıl:9, sayı:34,  Ankara. 

HİSAR, Abdülhak Şinasi, (1959), Yahya Kemal’e Veda,  Hilmi Kitabevi,  İstanbul. 

İREM, Nazım, (2003), “Bir değişim Siyaseti Olarak Türkiye’de Cumhuriyetçi Muhafazakârlık: 

Temel Kavramlar üzerine Değerlendirmeler”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat 

Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul. 

KABAKLI, Ahmet, (1987), Sohbetler2, Mehmet Akif, Yahya Kemal ve Necip Fazıl ile, Türk 

Edebiyatı Vakfı, İstanbul. 

KAHRAMAN, Hasan Bülent(1997): Yahya Kemal Rimbaud’yu okudu mu? Yapı Kredi yay. , 

İstanbul. 

KARADENİZ, Sıtkı, ( 2002), “Kemalist Modernleşme Sürecinde Türk Muhafazakârlığı Ve 

Günümüze Yansımalar”, Tezkire, Sayı:27- 28, Temmuz/Ekim. 

KEMAL, Yahya, (1964), Aziz İstanbul, Baha Matbaası,  İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (1976), Bitmemiş Şiirler, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. 

KEMAL, Yahya, (1983), Rubailer ve Hayyam Rubailerini Türkçe Söyleyiş, İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (1990), Mektup ve Makaleler, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. ,İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (1991), Tarih Muhasebeleri, İstanbul Fetih Cemiyeti, İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (1993), Eski Şiirin Rüzgârıyla, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , İstanbul.  

KEMAL, Yahya,(1997), Edebiyata Dair, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , İstanbul. 



 124

KEMAL, Yahya, (1999), Çocukluğum Gençliğim Siyasi ve Edebi Hatıralarım, İstanbul Fetih 

Cemiyeti yay. , İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (2004), Kendi Gök Kubbemiz, Yapı Kredi Yay. , İstanbul. 

KEMAL, Yahya, (2005), Eğil Dağlar, İstanbul Fetih Cemiyeti, Yapı Kredi Yay. , İstanbul. 

KOCAKAPLAN, İsa, (1998), Gök Kubbemizin Şairi Yahya Kemal, Damla Yay. ,İstanbul. 

KONGAR, Emre, (1988), Türk Toplum Bilimcileri -2, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

KÖK, Selcan, (2004), “Muhafazakârlık”, Liberal düşünce, sayı:34, Ankara, Bahar. 

KURDAKUL, Şükran, (2002), “Çağdaş Türk Edebiyatı 1, Meşrutiyet Dönemi1”, Evrensel Basım 

Yay. , İstanbul. 

MARDİN, Şerif, (1997), Din ve İdeoloji, İletişim Yay. ,İstanbul. ,Temmuz/Ekim 

MERT, Nuray, (2002), “Muhafazakârlar Neyi Muhafaza Etmeye Çalışır? ” Tezkire, Sayı:27- 28, 

Temmuz/Ekim. 

MİGNON, Laurent, (2004), “Kimin Gökkubbesi? — Yahya Kemal Beyatlı'nın Vatan Şairliği 

Ve Şiirinin Coğrafyası Üzerini”-Editör: Köksal Alver, Hece Yay. 

NİSBET, Robert, (1990), “Muhafazakârlık”, çev. Erol Mutlu, Sosyolojik Çözümlemenin 

Tarihi,  Hazırlayan. M. Tunçay & A. Uğur , Verso yay. , Ankara, 

OKUTAN, M. Çağatay, (2004), "Müfrit Dinciler" ile "Müfrit Devrimciler"in Orta Yolu: 

Türk Muhafazakârlığında 1950'ler, Liberal düşünce, sayı:34, Ankara, Bahar. 

ÖĞÜN, Süleyman, Seyfi,(2003), “Türk Muhafazakârlığının Kültürel Politik kökleri”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-

Murat Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul.  

ÖĞÜN, Süleyman, Seyfi, (2004), “Muhafaza Edecek Neyimiz Kaldı? ” Uluslararası 

Muhafazakârlık ve Demokrasi Sempozyumu içinde, Ak Parti yay. , Ankara.  

ÖNDER, Mehmet, (1988), “Yahya Kemal’de Tasavvuf ve Mevlâna Hayranlığı”, ‘Yahya 

Kemal Enstitüsü Mecmuası İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , Özal matbaası, İstanbul.    

ÖNDER, Tuncay, (2003), "Ali Fuad Başgil", Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul.  

ÖZBALCI, Mustafa, (1996), Yahya Kemal’in Duygu ve Düşünce Dünyası, Akçay Yay. , 

Ankara.  

ÖZİPEK, Bekir, Berat,(2004a), Muhafazakârlık: Akıl, Toplum ve Siyaset, Liberte yay. , 

Ankara.   

ÖZİPEK, Bekir, Berat, (2004b), “ Muhafazakâr Siyasetin Temelleri”, Liberal düşünce, sayı:34, 

Ankara.  



 125

ÖZİPEK, Bekir, Berat, (2003), "Muhafazakârlık, Devrim ve Türkiye", Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat 

Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul.   

ÖZİPEK,  Bekir, Berat, (2004c),  “Muhafazakâr Siyasetin temelleri”, Uluslararası 

Muhafazakârlık ve Demokrasi Sempozyumu içinde, Ak Parti yay. , Ankara.   

ÖZDEN, H.Ömer, (2001), Estetik ve Tarih Felsefesi Açısından Yahya Kemal,  Ankara Kültür 

Bakanlığı yay.  

PEKİN, Nermin Suner, (1988), “Yahya Kemal Ve Yahya Kemal Enstitüsü”, Yahya Kemal 

Enstitüsü Mecmuası, III. Sayı, , İstanbul Fetih Cemiyeti Yahya Kemal Enstitüsü 

yay.      

SÖZEN, Edibe, (2003), "Erol Güngör", Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul.  

ŞENLER, Yaşar, (1997), Kültür ve Edebiyata Dair Görüşleriyle Yahya Kemal, Ötüken Yay. , 

İstanbul. 

TANPINAR, A.Hamdi, (1977), Edebiyat Üzerine Makaleler, Dergah yay. ,İstanbul. 

TANPINAR, A.Hamdi,(1999), Yahya Kemal, Yapı Kredi yay. ,İstanbul. 

TANIL, Bora ve ONARAN, Burak, (2003), “ Nostalji ve Muhafazakârlık "Mâzi Cenneti"” 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: 

Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim yay. , İstanbul.   

TANYOL, Cahit, (1985), Türk Edebiyatında Yahya Kemal, Remzi Kitabevi, İstanbul.   

TÜRK, Bahadır, (2004), “Doğu Bahçelerinde Batılı bir bakışın Huzursuzluk’u: A.H.Tanpınar 

ve Türk Muhafazakârlığı”, Liberal düşünce, sayı:34, Ankara, Bahar.   

YETİŞ, Kazım, (1998), Yahya Kemal için Yazılanlar, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , 

İstanbul.   

YETİŞ, Kazım, (2000), Yahya Kemal için Yazılanlar, İstanbul Fetih Cemiyeti yay. , 

İstanbul.   

YILMAZ, Murat, (2004), “Türk muhafazakârlığının Kültürel ve Siyasi İmkân ve 

Sınırlılıkları”, Liberal düşünce, sayı:34, Ankara, Bahar.   

YILMAZ, Murat, (2003), "Mümtaz Turhan", Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. , İstanbul.   



 126

YILMAZ, Murat, (2003b), "Erol Güngör", Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Milliyetçilik içinde, Hazırlayan: Tanıl Bora-Murat Gültekingil, İletişim 

yay. ,cilt:4, İstanbul.   

YKEM, (1988), Yahya Kemal Enstitüsü Mecmuası, III. Sayı, İstanbul Fetih Cemiyeti 

Yahya Kemal Enstitüsü yayını,   

ZÜRCHER, Erik, Jan (2003), “Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası ve Siyasal 

Muhafazakarlık”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakarlık 

içinde, Hazırlayan:Tanıl Bora-Murat Gültekingil , İletişim yay. , İstanbul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


