
T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İLAHİYAT ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ 

TÜRKÇE İLMİHAL ESERLERİ ÇERÇEVESİNDE 

İLMİHALLERİN FIKHÎ YÖNDEN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 
(Doktora Tezi) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mediha AYNACI 
 

 
 
 
 
 

İstanbul 2009 



 
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLAHİYAT ANABİLİM DALI 
İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ  

TÜRKÇE İLMİHAL ESERLERİ ÇERÇEVESİNDE  

İLMİHALLERİN FIKHÎ YÖNDEN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 
(Doktora Tezi) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mediha AYNACI 
 

 
 

Danışmanı: Prof. Dr. Mehmet ERKAL 
 

 
 
 
 

 
 

İstanbul 2009  





I

GENEL BİLGİLER

İsim ve Soyadı : Mediha Aynacı
Anabilim Dalı : İlahiyat
Programı : İslam Hukuku
Tez Danışmanı : Prof. Dr. Mehmet Erkal
Tez Türü ve Tarihi : Doktora-Mart 2009
Anahtar Kelimeler : Osmanlı, İlmihal, Fıkıh.

ÖZET

OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ TÜRKÇE İLMİHAL ESERLERİ 

ÇERÇEVESİNDE İLMİHALLERİN FIKHÎ YÖNDEN 

DEĞERLENDİRİLMESİ

 “İlim” ve “Hal” kelimesinden müteşekkil ilmihal kelimesi, ilk 
dönemlerden itibaren kullanılmakla birlikte, daha sonraları, kişinin içinde 
bulunduğu anda, zamanda, durumda sahip olması gereken dînî bilgilerin yer 
aldığı, fıkıh alanıda yazılan eserler için kullanılır olmuştur. Oluşum dönemi 
Osmanlı’nın kuruluş yıllarına rast gelen bu eserlerden, özellikle bu dönemde 
yazılan Türkçe ilmihaller dikkati çekmektedir.  

Araştırmamızın konusunu, Osmanlı kuruluş döneminde yazılan 
Türkçe ilmihal eserleri ve bu eserlerden hareketle, ilmihal kitaplarının fıkhî 
yönden değerlendirilmesi oluşturmaktadır. Çalışmamızda söz konusu dönemde 
yazılan Türçe eserlerden Kutbeddin Muhammed İznikî (821/1418)’ye ait 
Mukaddime, daha ziyade Kutbeddinzâde olarak bilinen İznikî’nin oğlu 
Muhammed Muhyiddin b. Kutbeddin’e ait el-Ikdu’s-semin ve’l-akdül yemin, 
Abdurrahman b. Yusuf Aksarâyî (854/1450’den sonra) tarafından bazı 
ilavelerle tercüme edilen İmadü’l-islam adlı eserler kullanılmıştır. 

Tezimizin ilk amacı, ilmihal olarak isimlendirilen, günümüzde 
etkinliğini ve önemini koruyan bu eserlerin ortaya çıkış sürecini incelemektir. 
İkincisi, klasik fıkıh literatüründen farklı olarak konuların daraltıldığı, 
bilgilerin daha rafine bir şekilde sunulduğu, hatta ilim dünyasında kınanma 
riskine rağmen, ele aldığımız dönemde Türkçe olarak kaleme alınmış bu 
eserlerin, özelliklerini tespit etmek ve klasik fıkıh eserlerinden farklı olan 
yönlerini ortaya çıkarmaktır.



II

GENERAL KNOWLEDGE

Name and Surname : Mediha Aynacı
Field : Theology
Programme : Islamic Law
Supervisor : Professor Mehmet Erkal
Degree Awarded and Date : Doktorate-March 2009
Keywords : Ottoman, Catechism, Fıqıh.

ABSTRACT
Evaluation of catechisms with regard to Canon Law in the 

frame of catechisms written in Turkish language during 
establishment period of Ottoman Empire

Although ‘Ilmihal`, that consists of words `ilim`(wisdom) and `hal` 
(state) has been used as from early periods, later included compositions 
written in the field of  Canon Law that describes spiritual information which 
individuals should posses in their state, moment and time. Among those 
compositions which created in the years of establishment of Ottoman Empire, 
catechisms written in Turkish were distinguished.

Aim of our study is to evaluate the catechisms written in Turkish 
language and referring those compositions to evaluate the catechisms with 
regard to Canon Law. In our study, Mukaddime, composed by Kutbeddin 
Muhammed Izniki (821/1418), el-Ikdu’s-semin ve’l-akdul yemin, composed by 
Muhammed Muhyiddin b.Kutbeddin who is more known as Kutbeddinzâde, 
Imâdu’l islam that translated and added some supplements by Abdurrahman b. 
Yusuf Aksarayi (after 854/1450) have been utilized.

Primary aim of our thesis is to analyze the continuum of those 
compositions which keep their efficiency and importance currently.
Secondary, to determine the characteristics of those compositions, in spite of 
condemnation risk written in Turkish during subject period, which introduce 
more refined information unlike classical Canon Law literature and to describe 
their different aspects. 



III

ÖNSÖZ

İslam tarihinde genel olarak kişinin ilim talep etmesinin gerekliliği 
Hz. Peygamber tarafından vurgulanmıştır. Her müslümanın öğrenmekle 
mükellef olduğu ilmin ne olduğu konusu ise, alimler tarafından meşgul 
oldukları alanla bağlantılı olarak değerlendirilmiştir. Fukaha tarafından her 
mükellefin öğrenmesi gereken ilmin fıkıh ilmi olduğu ifade edilmiştir. 

İslâmî ilimler arasında çok önemli bir konuma sahip olan, neredeyse 
müslümanın her alandaki yaşam biçimini kendisine konu edinen fıkıh ilmi,  
ilimleşme sürecinde, konusu ve metodu belli, dinin amelî boyutuna ait bilgileri 
ve hükümleri ihtiva eden bir ilim dalı haline gelmiştir. Bu alanda söz sahibi 
olan kişiler tarafından çeşitli eserler meydana getirilmiştir. İlmihal eserleri de 
bu eserlerden bir grubu teşkil etmektedir.  

İslâmî ilimlerin entelektüel düzlemde incelendiği klasik fıkıh 
eserlerinden, ele aldığı meseleler ve konuyu sunuş biçimi açısından farklılık 
arzeden ilmihallerin, genel olarak dînî ilimlerle meşgul olamayan halk kesimi, 
hassaten çocuklar, buluğ çağına ulaşmış gençler ve eğitime yeni başlayan 
talebeler dikkate alınarak yazıldığı anlaşılmaktadır. Osmanlı kuruluş 
döneminde görülen Türkçe ilmihal eserlerinden hareketle hazırladığımız 
çalışmamızda, klasik fıkıh literatüründen farklı olarak konuların daraltıldığı, 
bilgilerin daha rafine bir şekilde sunulduğu, hatta ilim dünyasında kınanma 
riskine rağmen, ele aldığımız dönemde Türkçe olarak kaleme alınan bu 
eserlerin, özelliklerini tespit etmek ve klasik fıkıh eserlerinden farklı olan 
yönlerini ortaya çıkarmaya çalıştık.

Tez konumun seçilmesinden sonuçlandırılmasına kadar bana yol 
gösteren saygıdeğer hocam Prof. Dr. Mehmet Erkal’a, görüşlerinden istifade 
ettiğim değerli jüri üyelerine, dünyaya gelmeme sebep olan ve üzerimde hiçbir 
zaman ödeyemeyeceğim emekler bulunan anne ve babama, eğitimim süresince 
maddi ve manevi yardımlarını ve dualarını esirgemeyen aziz dostlarıma, 
tezimin özellikle son dönemlerinde beni yalnız bırakmayan ve bütün üzüntü ve 
sevinçlerime ortak olan, desteğini her daim yanımda hissettiğim eşime, daha 
doğmadan annesinin yoğun çalışmasına iştirak eden ve zahmete sokmayan 
bebeğime teşekkürü bir borç bilirim.

İstanbul 2009 Mediha AYNACI



IV

GENEL BİLGİLER………………………………………………………………..I

GENERAL İNFORMATION…………………………………………………… II

ÖNSÖZ…………………………………………………………………………..III

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………..IV

KISALTMALAR………………………………………………………………...VI

GİRİŞ

I. KONUNUN AMACI, YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI....………………...1

II. DEVRİN ÖZELLİKLERİNE GENEL BİR BAKIŞ…..…………………...9

A. TARİHİ ARKA PLAN………………………………………….....9

B. OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ ULEMA PROFİLİ…………..14

BİRİNCİ BÖLÜM

İLMİHAL KAVRAMI VE İLMİHAL ESERLERİ

I. İLMİHAL KAVRAMININ ORTAYA ÇIKIŞI……………………………28

II. GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE İLMİHAL ESERLERİ…..……..………….39

İKİNCİ BÖLÜM: 

OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ İLMİHAL ESERLERİ VE İLMİHALLERİN 

KLASİK FURÛ-I FIKIH ESERLERİNDEN FARKLILIKLARI

I. DÖNEMİN İLMİHAL ESERLERİ………………………..………………54

A. ARAPÇA ESERLER………………………………..……………54

B. TÜRKÇE ESERLER…………………………………..…………60

C. DEĞERLENDİRME……………………………………..………65



V

II. İLMİHALLERİN KLASİK FURÛ-I FIKIH 

ESERLERİNDEN FARKLILIKLARI............................................................68

A. KULLANILAN DİL AÇISINDAN İLMİHALLER……………...68

B. MUHTEVA AÇISINDAN İLMİHALLER ………..…….............79

1. Konularda Daralma……………………………………………84

2. İtikadi Konuların Ele Alınması.……………………………….89

3. Ahlaki Konuların Dahil Olması.………………………………91

C. ANLATIM TEKNİĞİ AÇISINDAN İLMİHALLER……..……..96

1. Lugavî ve Istılâhî Anlamlara Yer Verilmesi.……………........96

2. Naklî ve Aklî Delillerin Kullanımı…………………………..102

3. Farklı Görüşlerin Zikredilmesi.……………………………...109

4. Zâhirî ve Bâtınî Yönün Birlikte Ele Alınması……………….124

5. Tergîb-Terhîb, Nasihat, Hikmet Türü İfadelerinKullanılması.131

6. Hikaye Tekniğinin Kullanılması……………………………..136

7. Kaynak Kullanımı……………………………………………139

SONUÇ……………………………………………………………………….146

BİBLİYOGRAFYA………………………………………………………......150



VI

KISALTMALAR

a.mlf : Aynı müellif

AÜİFD : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi

b. : İbn

Bak. : Bakınız

c.                                             : Cilt

çev.  : Çeviren

DEİFD                                     : Dokuz Eylül İlahiyat Fakültesi Dergisi

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi

DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı

EÜSBE  : Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü

EÜİFD                                     : Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi

H.  : Hicri

Hz.  : Hazreti

İFAV  : İlahiyat Fakültesi Vakfı

mad. : Maddesi

MÜİFD : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi

MÜİFV                                  : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı

MÜSBE :Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler  Enstitüsü

Müst. : Müstensih

nr. : Numara

orj.adı : Orijinal adı

s. : Sayfa

sy. : Sayı

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

t.y. : Basım Tarihi yok

thk. : Tahkik



VII

thrc. : Tahric

trc. : Tercüme eden

tsh. : Tashih

UÜİFD : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi

v. : Vefatı

vd. : ve devamı

vr. : varak

y.y. : Basım yeri yok



1

GİRİŞ

I. ARAŞTIRMANIN AMACI, YÖNTEMİ VE 

KAYNAKLARI 

İslamî ilimlerin temel amacının, Kur’an ve sünneti anlama ve 

yorumlama çabasından ibaret olduğu söylenebilir. Nitekim, Hz. Peygamber 

döneminden itibaren başlayan bu anlama ve yorumlama çabasının günümüze 

kadar devam ettiği görülmektedir. İlk dönemlerde dînî bilgi sahibi olmak 

amacına matuf olmak üzere, “İlim” gibi Kur’an ve sünneti anlama gayreti için 

kulllanılan fıkıh kelimesi, ilimleşme sürecinde, konusu ve metodu belli, dinin 

amelî boyutuna ait bilgileri ve hükümleri ihtiva eden bir ilim dalı haline 

gelmiştir. Usûl ve fürû olmak üzere iki ana çizgide ilerleyen fıkıh ilminde, 

usûl ile ilgili konular usûl-i fıkıh başlığı altında incelenmiş olup, fıkıh 

kelimesi, furû-ı fıkıh için kullanılır olmuştur. 

İslam tarihinde ilk dönemden itibaren dînî bilginin kaydedilmesine 

önem verilmiş, bu anlamda pek çok eser meydana getirilmiştir.1 Bu işin ilk 

olarak Hz. Peygamber’in bizzat kendisinin yaptırdığını ve Kur’an’ı yazdırdığı 

bilinmektedir.2 Ayrıca yine bu dönemde kişisel çaba olarak gördüğümüz 

hadislerin yazımının, Hz. Peygamber’in vefatından sonra özellikle tâbiûn 

döneminde, bir metodoloji çerçevesinde hız kazandığı belirtilmektedir.3

Müslümanın hayatını düzenleyen kuralları ihtiva eden fıkıh ilmi söz konusu 
                                                          

1 Hadis ve tefsir alanıda yazılan ilk eserler hakkında bak. Mekkî, Ebû Tâlip, Kûtü’l-kulûb, I, 

Beyrut, Dâru’s-sadr, (t.y.), s. 159; Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed et-Tûsî (v. 505/1111), İhyâu Ulûmi'd-dîn, Dârü'l-ma'rife, Beyrut 1983, I/200.
2 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, TDV Yayınları, Ankara, 1993, s. 53, 54.
3 Ünal, Yavuz, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, Etüt Yayınları, Samsun,

2001, s. 55-62; Koçkuzu, Ali Osman, Hadis İlimleri ve Hadis Tarihi, Dergah Yayınları, 

İstanbul, 1983, s. 238-252.



2

olduğunda, ilk dönemin kendine has şartları muvacehesinde, fıkıh alanında 

ortaya çıkan ilk eserlerin furû-ı fıkha dair olduğu görülmektedir.4

Hicri II. asırda İmam Ebû Hanîfe (v. 150/767) ile başlayan ve 

öğrencileri tarafından sürdürülen fıkhî düşünce birikimi, ilk aşamada tasnife 

tabi tutularak kitap, bab, fasıl gibi belli başlıklar altında toplanmaya 

başlanmıştır.5 Fıkhî meselelerin bu şekilde bir tasnife tabi tutulması sonucu 

oluşan bölümlerin, fıkıh kitabı içerisinde hangi sıralama içinde yer alacağı 

meselesi ise ikinci basamağı oluşturmaktadır. Bu alanda yazılan eserlere 

bakıldığında, usûl eserlerinden önce tedvin edilen ve çok geniş bir yelpazeye 

sahip olan furû eserlerinde, ferdî hayattan sosyal hayata, devletler arası 

ilişkilere, ekonomiden siyasete kadar çeşitli konuların ele alındığı 

görülmektedir.

Mezheplerin oluşum döneminde, mezhep imamlarının görüşlerini 

derleyip toplayan ve bir doktrin oluşturma çabasının öne çıktığı eserler 

yoğunluktadır. Gerek İmam Ebû Yusuf (v. 182/798) gerekse İmam 

Muhammed’in (v. 189/805) eserlerini incelediğimizde, mezhep imamlarının 

görüşlerini, görüşlerdeki tercih sırasını, meseleleri ele alırken nasıl bir üslup 

kullandıklarını görebiliriz. Bu müelliflerin yazdıkları ilk dönem eserlerinde, 

                                                          
4 Hicri II. Asrın başında Hasan Basri’ye el-Asfar, Zeyd b. Ali’ye el-Mecmu’, Zührî’ye 

Fetâvâ adlı eserler isnad edilmektedir. Bir fıkıh kitabının içindeki bütün konuları ihtiva 

edecek şekilde yazılan ilk eser, kayıtlara göre İmam Mâlik’in Muvatta’ıdır. Daha önce 

yazılmış eserlerin fıkhın bütün konularını teferruatı ile ele almadığı, buna mukâbil belli 

bir mezhep dahilinde tedvin faaliyetinin İmam Ebû Yusuf ve İmam Muhammed 

tarafından başlatıldığı ifade edilmektedir. Bak. Şafak, Ali, İslam Hukukunun Tedvini, 

Atatürk Üniversitesi Basımevi, Erzurum 1978, s. 51, 88, 90; Özen, Şükrü, İslam Hukuk 

Düşüncesinde Aklileşme Süreci: Başlangıçtan Hicri IV. Asrın Ortalarına Kadar, 

MÜSBE, 1995, Yayımlanmamış Doktora Tezi, s.242.
5 Keskioğlu, Osman, Fıkıh Tarihi ve İslam Hukuku, TDV Yayınları, Ankara, 1999, s. 95



3

genellikle mevcut bilgiyi bir araya getirme çabasının varlığı, bu sebeple 

kavram tahlilinin bulunmadığı ve ihtilaflı noktalar üzerinde fikrî tartışma 

anlamında durulmadığı görülmektedir. Müctehid imamlardan sonra gelen 

âlimler, ellerindeki malzemeyi hem zenginleştirme hem de tetkik etme yoluna 

giderek, tahriç ve tercih metotlarını kullanarak nev-i şahsına münhasır eserler 

meydana getirmişlerdir.6 Bunun yanında var olan, incelemeye tabi tutulan 

bilgiler içinde temeli oluşturan bazı hususlar, farklı bir anlatım tekniği 

kullanılarak sunulmuştur. Bu eserlere ilmihal adı verilmektedir.

İslâmî ilimlerin entelektüel düzlemde incelendiği klasik fıkıh 

eserlerinden, ele aldığı meseleler ve konuyu sunuş biçimi açısından farklılık 

arzeden ilmihallerin, genel olarak dînî ilimlerle meşgul olamayan halk kesimi, 

hassaten çocuklar, buluğ çağına ulaşmış gençler ve eğitime yeni başlayan 

talebeler dikkate alınarak yazıldığı anlaşılmaktadır.7

                                                          
6 Hudarî, Muhammed b. Afifi el-Bacuri, Târîhu’t-teşrîi’l-islâmî, Dâru’l-fikr, Beyrut, 1967, 

s. 325-326. Günümüze kadar gelen fıkıh alanında yazılmış eserlere baktığımızda, ilk 

dönem eserlerini, muhtasar, şerh, haşiye ve telhis tarzında yazılan eserlerin takip ettiği 

görülmektedir. Muhtasarlar, o zamana kadar gelen mezhep birikiminin kaynakları 

arasında yapılan farklı tercihleri temsil eden, mezhep içinde ana çizgiyi belirleyen ve 

oluşan geleneksel çizgiyi devam ettiren eserler olarak nitelenmektedir. Müteaahirîn 

döneminde fıkıh eğitimi ve literatürü ile fetva ve kaza faaliyetlerinin merkezi metinlerini, 

İslam toplumundaki ilmihal bilgisi ve fıkıh kültürünün temel kaynaklarını bu dönemde 

ortaya çıkan muhtasarların teşkil ettiği belirtilmektedir. Telhisler hakkında da, kısaltma 

unsuru ve yeniden ifade açısından ilmihallere kaynaklık ettiği yorumu yapılmaktadır. 

Bak. Kaya, Eyüp Said, “Muhtasar”, DİA, XXXI/61; Bardakoğlu, Ali, “Hanefi Mezhebi” 

DİA, XVI/11.
7 İsmail Kara, anonim bir eser mahiyetinde olan, Birgivî’ye yapılan atıflar sebebiyle, ondan 

sonra yazıldığını tahmin ettiği Mırzaklı İlmihal isimli çalışmasının takdim kısmında, bu 

eserlerin büyük kalabalıklara yönelik olarak yazıldığını ifade etmektedir. Kara, İsmail, 

Mızraklı İlmihal, Çıdam Yayınları, İstanbul 1990, s. 6.



4

Araştırmamızın konusunu, Osmanlı kuruluş döneminde yazılan 

Türkçe ilmihal eserleri ve bu eserlerden hareketle, ilmihal kitaplarının fıkhî 

yönden değerlendirilmesi oluşturmaktadır. 

Tezimizin ilk amacı, ilmihal olarak isimlendirilen, günümüzde 

etkinliğini ve önemini koruyan bu eserlerin ortaya çıkış sürecini incelemektir. 

İkincisi, klasik fıkıh literatüründen farklı olarak konuların daraltıldığı, 

bilgilerin daha rafine bir şekilde sunulduğu, hatta ilim dünyasında kınanma 

riskine rağmen, ele aldığımız dönemde Türkçe olarak kaleme alınmış bu 

eserlerin, özelliklerini tespit etmek ve klasik fıkıh eserlerinden farklı olan 

yönlerini ortaya çıkarmaktır. 

İncelediğimiz dönemde hem Arapça hem de Türkçe ilmihal eserlerin 

yazıldığı görülmektedir. Çalışmanın daha sağlıklı yürüyebilmesi amacıyla 

eserler açısından bir sınırlandırmada bulunmanın yararlı olacağını düşündük. 

Bu sebeple ilk olarak ilmihalleri klasik fıkıh eserlerinden ayıran bariz özelliği, 

yani dil unsurunu esas aldık. Klasik fıkıh eserlerinde kullanılan dil Arapça 

olmasına mukabil, ilmihal eserleri arasında Farsça ve Türkçe eserlerin 

bulunmasından hareketle öne sürdüğümüz tezimize göre, incelediğimiz dönem 

dışındaki eserlerde de görülmesine rağmen, hassaten ele alınan dönemde 

ilmihal eserleri, dînî bilgiyi halka ulaştırmak ve onları eğitmek amacıyla 

yazılmıştır. Hitap edilen kitle halk olunca eserlerde kullanılan dilin onların 

anlayacağı bir dil olması da kaçınılmazdır. Bu sebeple söz konusu dönemde 

yazılan Arapça ilmihal eserleri hakkında kısaca bilgi verilip, klasik eserlerle 

mukayese esnasında, Kutbeddin Muhammed İznikî (821/1418)’ye ait 

Mukaddime, daha ziyade Kutbeddinzâde olarak bilinen İznikî’nin oğlu 

Muhammed Muhyiddin b. Kutbeddin’e ait el-Ikdu’s-semin ve’l-akdül yemin, 

Abdurrahman b. Yusuf Aksarâyî (854/1450’den sonra) tarafından bazı 

ilavelerle tercüme edilen İmadü’l-islam adlı eserler esas alınmıştır.



5

Çalışma esnasında tespit edilen dönemde yazılmış Türkçe ilmihal 

eserleri ile aynı dönemde çokça kullanılan fıkıh eserleri arasında, mukayeseli 

bir yöntem takip edilmeye çalışılmıştır. Klasik furû-ı fıkıh eserlerinden, Ebü'l-

Hasan Burhâneddin Ali b. Ebî Bekr Merginânî (v. 593/1197)’ye ait Hidâye 

şerhu bidâyeti'l-mübtedi8, Molla Hüsrev Mehmed Efendi (v. 885/1481)’nin 

Dürerü’l-hukkâm fî şerhi Gureri'l-ahkâm9  ve İbrahim Burhaneddin İbrahim b. 

Muhammed Halebî (v. 956/1549)’nin Mülteka’l-ebhur adlı eseri dikkate 

alınmıştır. 

                                                          
8 Hicri VI. asırdan itibaren hem Mâverâünnehir hem de Anadolu âlimleri arasında kabul 

gören bir eser olan Hidâye, Osmanlı medreselerinde de ders kitabı olarak okutulmuş, ilim 

ehli arasında da el kitabı gibi kullanılmıştır. Muteber fıkıh kitapları arasında yer alan 

Hidaye’nin tertibinde Kudûrî’nin Muhtasar’ı ile İmam Muhammed’in Câmiu’s-sagîr’i 

esas alınmıştır. Bak. Köse, Murtaza, “Ferganalı Bir Hukukçu Merginani ve Hidaye Adlı 

Eseri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, sy: 17, Erzurum 

2001, s. 345-347.
9 II. Murat ve Fatih devrinin önemli hukukçularından ve Hanefî ekolünün Osmanlı’daki 

önemli temsilcilerinden biri olan Molla Hüsrev (v.885 /1480), ağırlıklı olarak fıkıh 

alanında eser vermiştir. Dürerü’l-hükkam adlı eserinde de görüldüğü üzere, bu alanda 

yazmış olduğu eserlerde konuları klasik tertip içerisinde ele alan müellifin, ekolün 

görüşlerini bir araya getirmiş olmasının yanında doktriner tartışmaları sonuca bağlayan 

bir yöntem izlediği ifade edilmektedir. Bu metodu görülmektedir. Bak. Taşköprüzâde, 

Şakâiku’n-nûmaniyye, İstanbul, 1405/1985, s. 116 vd. Levnekî, Fevâidu’l-behiyye fi 

Terâcimi’l-hanefiyye, Kahire, 1324/1946, s. 184; Altınsu, Abdülkadir, Osmanlı 

Şeyhülislamları, Ankara, 1972, s. 6-7; Bardakoğlu, “Molla Hüsrev’in İslam Hukukunun 

Bazı Meselelerine Bakış Tarzı ve Bunun Değerlendirilmesi”, Molla Hüsrev Mehmet 

Efendi, Kayseri, 1985, s. 13; Korlaelçi, Mustafa, “Molla Hüsrev’in İlmi Çevresi ve 

Şahsiyeti”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy: 5, s. 95, 99. 



6

Bu eserlerin seçilmiş olmasının nedeni, ele aldığımız dönemde, 

medreselerde okutulan kitaplar arasında yer almış olmalarıdır.10 Metinler arası 

mukayeseli okuma ile eserlerin usul, muhteva ve dil açısından 

değerlendirilmelerinin yapılması amaçlanmaktadır.

Dönem olarak Osmanlı kuruluş devrinin seçilmiş olmasının nedeni, 

bu dönemde devlet ve ulemâ birlikteliğinin sağlam olması ve bu birlikteliğin 

toplumun yapılandırılmasında etkili olduğunun düşünülmesidir. Gerek 

Osmanlı devletini yönetenler gerekse ulemâ, beylikten daha ötesini 

taşıyabilecek bir toplum projesini uygularken, toplumu çatısı altında 

toplayacak din unsurunu da göz ardı etmemişlerdir. Bu sebeple bir yandan 

medrese, diğer yandan tekke mensupları halkı irşad ve eğitim faaliyetlerine 

kendi usullerince devam edegelmişlerdir. 

Dönem tercihinin bir başka sebebi, bu dönem ulemâsının zâhir-bâtın 

dengesini koruyan çift yönlü karaktere sahip olduğunun ve bu özelliğin 

üretmiş oldukları eserlere de yansıdığının görülmesidir. Osmanlı kuruluş 

döneminde devlet ve halk üzerinde etkili olan iki önemli unsurdan biri tekke 

diğeri de medrese olmuştur. Bu devirde yetişen ulemâ her iki kaynaktan 

beslenmiş, birbirini desteklemiş, bu sayede medrese ile halk arasında bir köprü 

kurulmuştur. İlmihal tarzında eser yazan ve aynı zamanda tasavvuf erbabı olan 

müellifler, bu özelliklerini konuları ele alırken de korumuşlardır. Bu sebeple, 

seçtiğimiz dönemin ulemâ profilini çıkarmanın faydalı olacağını düşünüyoruz.

                                                          
10 Osmanlı kuruluş döneminde medreselerde okutulan fıkıh eserleri ve ders programı 

konusunda bak. Bilge, Mustafa, İlk Osmanlı Medreseleri, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1984, 48-52; Cici, Recep, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku 

Çalışmaları: Kuruluştan Fatih Devri Sonuna Kadar, Arasta Yayınları, Bursa, 2001, s. 33-

53.



7

Tezimizde tarihi arka planın verilmesinin bir faydası, müslüman olan 

Türkler’in geçmişte hangi dînî alt yapıya sahip olduklarını hatırlatmak, 

İslam’la tanışma ve İslam’ı içlerine sindirme sürecinde tasavvuf mesleğine 

gönül vermiş olanların bu konudaki etkilerini göstermek açısından önemlidir. 

Tezimiz giriş, iki ana bölüm ve sonuç kısımlarından oluşmaktadır. 

Girişte, araştırmanın amacı, yöntemi, kaynakları ve dönemin özellikleri 

üzerinde durulacaktır. Birinci bölümde, ilmihal kavramına ve geçmişten 

günümüze kadar ilmihal olarak değerlendirilen eserlere yer verilmiştir. İkinci 

bölümde seçtiğimiz döneme ait ilmihal eserleri hakkında bilgi verildikten 

sonra, Türkçe olarak yazılan ilmihal eserlerinden hareketle, bu literatür yazım 

tarzının klasik fıkıh eserlerinden farklı olan yönleri, mukayeseli bir yöntem 

kullanılarak ortaya konulmaya çalışılmıştır. Çalışmamız, konuyla ilgili 

tespitlerimizin yer aldığı sonuç bölümüyle hitama ermektedir. 

Çalışmamız Osmanlı kuruluş dönemi ile sınırlandırılmakla birlikte, 

geçmişten günümüze ilmihal eserleri başlığı altında, Osmanlı kuruluş dönemi 

öncesinde, ilmihal kelimesinin ilk olarak nerede ve nasıl kullanıldığı, bu 

kelimenin çağrıştığı bağlamda yazılan ilk eserlerin hangileri olduğu ve bu 

eserlerden bazılarının günümüz eserlerine etkilerine değinmek istedik. Bu 

başlık altında, bütün eserler arasındaki farklılıkların ayrıntılı bir şekilde 

verilmesi tezimizin sınırlarını aşmaktadır. Bu konunun ayrı bir çalışma konusu 

olduğunu düşünmekteyiz.

Seçtiğimiz eserleri, pratik olması açısından üç açıdan 

değerlendirmeyi gerekli gördük. Bunlardan ilki, hem klasik fıkıh hem de 

ilmihal eserlerinin muhteva açısından ele alınmasıdır. Diğer iki kriterimizi, 

konuların işlenmesi sırasında takip edilen usul ve eserin kaleme alınması 

sırasında tercih edilen dil unsuru oluşturmaktadır. 



8

Genel olarak ilmihal ve bazı ilmihal eserleri üzerinde son dönemde 

yapılmış çalışmalar arasında, konumuzla bağlantılı eserler bulunmaktadır. 

Bunlardan bir kısmının, ilmihal kelimesi ve ilmihal eserlerinin tanıtımına 

yönelik olduğu görülmektedir. Nitekim Hatice Kelpetin Arpaguş’un Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi’nin 22 (2002/1) sayısında yayınlanmış 

olan, Bir Telif Türü Olarak İlmihal Tarihi Geçmişi ve Fonksiyonu adlı 

makalesi, ve aynı müellifin Diyanet İslam Ansiklopedisi için hazırlamış olduğu 

“İlmihal” başlıklı maddesi, bu gruba dahil edilebilir. Bazı çalışmalarda, sadece 

bir ilmihal eserinin ait olduğu dönemin dil hususiyetleri açısından tahlili yer 

almaktadır.  Kerime Üstünova’nın Kutbe’d-dîn İznikî Mukaddime: Giriş, 

İnceleme, Metin, Sözlük (Şahabe’d-dîn Kudsî Nüshası) adlı çalışması buna 

örnek olarak verilebilir. Bir diğer çalışma stili, bir müellifin eserinden 

hareketle, o eserin tahkikinin yapılması şeklindedir. Bu anlamdaki 

çalışmalardan dikkate değer olanlarından biri Sakarya İlahiyat Fakültesi’den 

Ferit Dinler’in, Hacı Mehmet Günay danışmanlığında hazırladığı, Ebu’l-Leys 

es-Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat İsimli Eserinin Tahkîki isimli yüksek 

lisans çalışmasıdır.  Önemli olduğunu düşündüğümüz bir diğer eser, Osman 

Güman’ın, XIX. Yüzyılda Nimet-i İslam Kitabı Çerçevesinde İlmihal Fıkhı

isimli yüksek lisans çalışmasıdır. Diğer taraftan, doğrudan ilmihal eserlerini 

ele almasa da, tercih ettiğimiz dönemdeki bütün âlimleri ve bunların fıkıh 

eserlerinin tanıtımını esas alan çalışmalar bulunmaktadır. Recep Cici’nin, 

Kuruluştan Fatih Devrinin Sonuna Kadar Osmanlılarda Fıkıh Çalışmaları

isimli doktora tezi buna örnektir. Recep Cici çalışmasında, müelliflerin diğer 

eserleri yanında, yazmış oldukları ilmihallere de değinmiştir.

Bizim tezimizi bu çalışmalardan ayıran en önemli husus, tercih 

ettiğimiz eserlerden hareketle, ilmihal eserlerinin fıkhî yönden 

değerlendirilmesi ve böylece fıkıh literatüründen farklı olduğunu 

düşündüğümüz yönlerinin ortaya konulması olacaktır.



9

II. DEVRİN ÖZELLİKLERİNE GENEL BİR BAKIŞ

A. TARİHİ ARKA PLAN

Orta Asya kökenli Türkler, Anadolu’ya yerleşmeden önce iki önemli 

olayla karşılaşmışlardır. Bunlardan ilki,  Orta Asya’daki yer darlığı ve otlak 

yetersizliği gibi bilinen bazı sebepler dolayısıyla ortaya çıkan kavimler 

göçüdür. Bu uzun yolculuk ve hayatta kalma sürecinde Orta Asya’dan kopup 

gelen diğer Türk kavimleri gibi Selçuklular da, kalabalık Türk topluluklarının 

İslamiyet’e girdiği sıralarda müslümanlığı kabul etmişlerdir.11  

Türkler’in İslam’la tanışmadan önce Şamanizm12 denilen mistik bir 

yapıya sahip inanç sistemini benimsedikleri belirtilmektedir.13 Çok geniş bir 

sahada yaşamlarını sürdüren Türkler’in, yerleşik hayata geçmiş olanlarının

daha fazla din değiştirmelerine mukabil, göçebe yaşayanlar arasında 

                                                          
11 Kavimler göçü ve Türkler’in İslam’a girişi ve etkileri konusunda bak. Demir, Mustafa, 

Büyük Selçuklular Tarihi, Sakarya Kitabevi, Sakarya, 2004, s. 33, 35; Biçer, Bekir, 

Türklerin İslamlaşma Süreci, Akçağ Yayınları, Ankara, 2007, s. 51; Ocak, Ahmet Yaşar, 

Türkler Türkiye ve İslam, İletişim Yayınları, İstanbul, 1999, s. 28-29; Güngör, Erol, 

Tarihte Türkler, Ötüken, İstanbul 1992, s.68.
12 Şamanizm, insanlığın en eski dinlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Esas olarak 

büyüye dayanan Şamanizm’den, Türk topluluklarının  hangi tarihten itibaren etkilenmeye 

başladıkları konusunda çeşitli görüş beyan edenler bulunmakla beraber, görüş birliği 

içinde olunan nokta, Orta Asya’da yaşayan Türk toplulukların İslam’dan önce mensup 

oldukları inanç sisteminin Şamanizm olduğudur. Daha geniş bilgi için bak. Şener, Cemal, 

Türklerin Müslümanlıktan Önceki Dini Şamanizm, Ad Yayıncılık, İstanbul, 1997, 15 vd.; 

Kafesoğlu, İbrahim, Eski Türk Dini, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1980; a.mlf., 

Türkler ve Medeniyet, İstanbul Yayınları, 1957, s. 70.  Ocak, Alevi ve Bektaşi 

İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, İletişim Yayınları, İstabul, 2000, s. 53 vd.;  
13 Ülken, Ziya, Anadolu’nun Dini Sosyal Tarihi, Kalan Yayınları, Ankara, 2003, s. 56.



10

Şamanizm’in asli inanış biçimi olmayı muhafaza ettiği ifade edilmektedir.14

Göçebeler arasında Şamanizm’in uzun süre devam etmesini, bu konuda 

araştırma yapanlar, onların yaşam şartlarına ve düşünüş biçimlerine 

bağlamaktadırlar.15   

Türkler’in müslümanlarla fiilî anlamda iletişim haline geçmeleri, 

Hulefâ-i Râşidîn döneminde başlayan, Emevîler ve Abbâsîler döneminde de 

devam eden fetih hareketi ile ilişkili olduğu belirtilirken, Talas savaşı 

sonrasında Türkler’in askerî alanda hizmete girmelerinin, aradaki diyaloğun 

gelişmesinde etkili olduğu ifade edilmektedir.16 Ayrıca, İslamiyet’in Türkler 

tarafından kabul edilip hızlı bir şekilde yaygınlaşmasında, bu dinin sadece 
                                                          

14 Türklerin yaşadığı bölgenin İslam öncesinde, ticaret yollarının kesişme noktasında yer 

alması ve Türkler’in dinler konusunda müsamahalı ve toleranslı bir karaktere sahip 

olmaları nedeniyle pek çok dînî akımın faaliyet alanı olarak kullanıldığı belirtilmektedir. 

Hatta bu topraklar üzerinde İslamiyet’ten önce din birliği veya din hakimiyetinin söz 

konusu olduğu bir devrin olmadığı dile getirilmektedir. Ayrıca Türkler’in yaşadıkları 

bölgede pek çok dinle içiçe ve etkileşim halinde bulunmaları yanında Anadolu’ya 

geldiklerinde de pek çok dini inanç kalıntısı ile karşılaştıkları da zikredilmektedir. Bak. 

Kitapçı, Zekeriya, Türkler Nasıl Müslüman Oldu?, Yedi Kubbe Yayınları, Konya, 2004, 

s. 41-42, 68-69; Jean Poul Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, trc: Aykut 

Kazancıgil, İşaret Yayınları, İstanbul, 1994, s. 17; Turan, Osman, Türk Cihan Hakimiyeti 

Mefkuresi Tarihi, Turan Neşriyat, İstanbul, 1969, II/187, 115, 116;  Babinger, Franz, 

Anadolu’da İslamiyet, trc: Ragıp Hulusi, İnsan Yayınları, İstanbul 1996, s. 26.
15 Turan, Selçuklular ve İslamiyet, Nakışlar Yayınevi, İstanbul, 1980, s. 21-22.
16 Yazıcı, Nesimi, Türk İslam Devletleri Tarihi, TDV Yayınları, Ankara, 2002,  s. 42 vd. 

İslamiyetin Türkler’e ulaştığı diğer kanallar arasında, müslüman tüccarların ticari 

faaliyetleri, Merv, Nişabur ve Belh yörelerinde kurulan İslâmî ilimlerin okutulduğu 

medreseler, önceleri sınır boylarında cihad emrini yerine getirmeye çalışan gönüllü 

askerlerden oluşan ribatlar sayılmaktadır. Bak. Yazıcı, İlk Türk İslam Devletleri Tarihi, s. 

62-65; Ocak, Türkler Türkiye ve İslam, s. 31; Köprülü, Fuat, Türk Edebiyatında İlk 

Mutasavvıflar, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1976, s. 10-15; Turan, Selçuklular 

ve İslamiyet, s. 1-31; a.mlf., Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi,  I/133-141.  



11

inanç sisteminden ibaret olmayıp, bir medeniyetin sahip olduğu hukûkî, ahlâkî 

ve estetik değerleri de içinde barındırması gibi hususların etkili olduğu da 

vurgulanmaktadır.17

Başta Maverâünnehir bölgesi olmak üzere18, Hicri V. asırda Türk 

aleminin neredeyse tamamının İslam tesiri altında olduğu belirtilmektedir.19

Oğuzlar’ın büyük kitleler halinde Anadolu’ya göçü, Anadolu’nun bir Türk 

yurdu ve İslam diyarı haline gelmesinde müessir olmuştur.20 Bu olayın 

gerçekleşmesinde Büyük Selçuklu Devleti’nin bilinçli tehcir politakasının 

önemli bir etkiye sahip olduğu ifade edilmektedir.21 Bütün bunlar neticesinde, 

Anadolu’nun müslümanlaşması ve Türkleşmesi ile göçler arasında büyük bir 

                                                          
17 Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, I/230-231.  
18 Maverâünnehir bölgesinin müslümanlaşması ve İslam tarihi açısından öneminin, İslam 

medeniyetinin neşv ü nema bulmasına uygun bir zemin olması, bu bölgede otorite sahibi 

pek çok ilim adamının yetişmesi ve İslam ordularına askerin buradan temin edilmesi gibi 

hususlarda gizlendiği zikredilmektedir. Hatta burada yetişen âlimlerin fikir ve düşünüş 

biçimleri bakımından bir ekol haline gelip, “Maveraünnehir Ulemâsı” olarak şöhret 

bulduğu da ayrıca ifade edilmektedir. Bak. Yazıcı, İlk Türk İslam Devletleri Tarihi, s. 59; 

Turan, Selçuklular ve İslamiyet, s. 35-36; Aydınlı, Osman, Fethinden Samanilerin 

Yıkılışına Kadar (93-389/711-999)Semerkand Tarihi, MÜSBE, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, İstanbul 2001, s. 365.
19 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 14; Yazıcı, İlk Türk İslam Devletleri 

Tarihi, s. 63, 65; Çetin Osman, Anadolu’da İslamiyetin Yayılışı, Marifet Yayınları, 

İstanbul, (t.y.) s. 35; Ocak, Türkler Türkiye ve İslam, s. 28; Arpaguş, Hatice Kelpetin, 

Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, Çamlıca Yayınları, İstanbul, 

2001, s. 76.
20  Kafesoğlu, Türkler ve Medeniyet,  s. 77.
21 Demir, Büyük Selçuklular Tarihi, s. 54; Çetin, Anadoluda İslamiyetin Yayılışı, s. 35; 

Güngör, Tarihte Türkler, s.68.



12

etkileşim bulunduğu yönünde yapılan değerlendirmelerin isabetli olduğu 

görülmektedir.22

Anadolu Selçuklu hakimiyetinde bulunan Anadolu’da XIII. yüzyıl, 

Moğol istilasının sebebiyet verdiği yoğun göçlerle geçmiştir. Bu yüzyıl aynı 

zamanda göçlerle gelen tasavvuf mekteplerinin Anadolu’da yerleşmeye 

başladığı23 ve tasavvufî düşüncenin sistemleşip tarikatlaşma sürecine girdiği24, 

bunun sonucu olarak ihtidâ hareketlerinin arttığı bir dönem olarak 

nitelendirilmektedir.25 Bu dönemde Anadolu’da faaliyet gösteren 

mutasavvıflar arasında Muhyiddîn İbnü’l-Arabî (v. 638/1241), Sadreddin 

Konevî (v. 673/1274), Evhadüddin Kirmânî (v. 634/1237), Fahruddin Irâkî (v. 

688-709/1309-1310), Müeyyedüddin el-Cendî (v. 691/1292), Sa’duddin 

Ferganî (v. 699/1300), Hacı Bektâş-ı Velî (v. 1271) yer almaktadır.26

                                                          
22  Çetin, Anadolu’da İslamiyetin Yayılışı,  s. 59.
23 Göçebe Türkmen boyları arasında “baba”ve “ata” olarak isimlendirilen devrişler yanında, 

Orta Aysa, Harizm ve Horasan bölgesinden “Horosan Erenleri” olarak isimlendirilen 

Yesevî dervişleri, diğer taraftan Melami meşrep kişiler ve pek çok tasavvufi oluşumun 

mensupları bulunduğu; bu göçler neticesinde Anadolu’da Kalenderiyye, Yeseviyye, 

Vefâiyye ve Haydâriyye tarikatine mensup kişilerin yerleşmeye başladığı ve bu 

zümrelerin şehirlerden ziyade köylerde ve göçebeler arasında daha fazla kabul gördüğü ve 

yayılma imkanı bulduğu ifade edilmektedir. Bak. Köprülü, Anadolu’da İslamiyet, Akçağ, 

Ankara, 2005, s. 48-50; Arpaguş, Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve 

Kaynakları, s. 76; Köprülü, Osmanlı Devletinin Kuruluşu, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 

1966, s. 98-100. 
24 Kara, Mustafa, Bursada Tarikatlar ve Tekkeler, Uludağ Yayınları, Bursa, 1990, s. 14.
25 Öngören, Reşat, “Osmanlı’nın Kuruluş Yıllarında Anadolu’nun Tasavvufî Durumu”, 

Diyanet Aylık Dergi, sy: 98, Şubat 1999, s. 7-8.
26 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 201-203; Çetin, Anadolu’da İslamiyetin 

Yayılışı,  s. 186-187; Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, MÜİFV Yayınları, İstanbul, 

1997, s 299-301; Tahralı, Mustafa, “Muhyiddin İbn Arabi ve Türkiye’ye Te’sirleri”, 

Kubbealtı Mecmuası KAM, yıl: 23, sy:1, Ocak 1994, s. 26-28.



13

Tasavvuf mesleğine mensup kişilerin halkın içinde onlardan biri 

olarak yaşamaları, dini yaşayış alanında rahat bir tavır sergilemeleri, Türkmen 

toplumunun yeni kabul ettiği dine intibakını kolaylaştırması açısından çok 

önemli bir etki yaratmıştır. Ayrıca bu kişilerin gayr-i müslim halkın 

ihtidasında da önemli bir rolü bulunduğu ifade edilmektedir. Nitekim Moğol 

istilası sonrasında halk üzerinde oluşan olumsuz psikolojinin insanlara her 

şeyin bittiği hissini verdiği, onları ahirete yönelttiği ve buna bağlı olarak da 

halkın tasavvuf okullarına intisaba yöneldiği, böylece tasavvuf ve tarikatlerin 

hızlı bir şekilde yayılma alanı bulduğu belirtilmektedir.27 Bizansa karşı 

başlatılan fetihlerde, tasavvuf erbabının halkı ferdî mücadele yerine İslam için 

cihada yönlendirdiği, bu çağrının toplum içinde İslâmî ve millî yükselişe 

vasıta olduğu da zikredilmektedir.28 Mutasavvıfların Türk toplumunda yerine 

getirdikleri işlevin sadece mürid yetiştirmek olmadığı, aynı zamanda yönetici 

kitlelerin kendilerine intisabı ile büyük nüfuz elde ederek, onlara rehberlik 

ettikleri de ifade edilmektedir.29

Bu bilgilerin bizim konumuz açısından önemi, tercih ettiğimiz dönem 

ulemâsının zâhir-bâtın dengesini koruyan çift yönlü bir karaktere sahip olması 

                                                          
27 Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, I/29; Köprülü, Türk Edebiyatında İlk 

Mutasavvıflar, s. 204. Tasavvufun Türkler, özellikle de göçebe olanları arasında 

yayılmasında, şifahi kültürün taşıyıcısı ozanlar ve dervişlerin önemli bir role sahip olduğu 

ifade edilmektedir. Bak. Köprülü Fuad, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 19.
28  Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, I/ 31.
29  Köprülü, Fuad, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 17.

   Bu açıdan ele alındığında, Anadolu’da kurulan iki büyük tarikatten biri olan Mevleviliğin 

siyasi anlamdaki en önemli etkisinin, Selçukluların dağılma döneminde oluşan yeni 

beyliklerden geleceği parlak olanların ailelerine nüfuz ederek, gayr-i sünnî unsurların 

tesirlerini hafifletip dengelemesi ve üst yapıda etkili olması şeklinde tespitlerde 

bulunulmaktadır. Bak. Emecen, Feridun, “Osmanlı Siyasi Tarihi”, Osmanlı Devleti ve 

Medeniyeti Tarihi, editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1994, I/ 6-7.



14

ve ilmihal, özellikle de Türkçe ilmihal yazan müelliflerin, hem medrese hem 

de tekke kökenli olmalarıdır. Bu nedenle kısaca Osmanlı kuruluş dönemi 

ulemâsı üzerinde durulacaktır.

B. OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ ULEMÂ PROFİLİ

Osmanlı’nın kuruluş dönemi (ilk yüzyılı) ile ilgili olarak günümüze 

çok az kaynağın ulaştığı, bu sebeple, beyliğin ortaya çıkışı, Osmanlı 

hanedanının nesep ve inanç kimliği ile ilgili speküleasyonların varlığından 

bahsedilmektedir. Özellikle Osmanlı’nın kuruluşunda etkili olan dînî 

dinamikler bakımından bir kısım araştırmacıların Osmanlıları, Ortodoks yani 

Sünnî İslam çizgisine yerleştirdikleri, bir kısmının da XIII. ve XIV. yüzyıl 

Türkmen boyları arasında yaygın olduğu söylenilen, Heteredoks (Sünnî 

olmayan) anlayışın bir uzantısı olarak gördükleri belirtilmektedir. Diğer 

taraftan da, Ortodoks-Heteredoks ayrımına konu olan bu düşüncelerin 

isabetsiz olduğu yönünde değerlendirmeler yapılmaktadır.30

Osman Bey döneminde basit bir uç beyliği olan, zamanının diğer 

beyliklerinden Batı’ya komşu ve Bizans’a sınır olması31 ile ayrılan 

Osmanlı’nın, kuruluş aşamasında etkili olan, Gâziyân-i Rum, Abdalân-ı Rum, 

Âhiyân-i Rum ve Bâciyân-i Rum olarak isimlendirilen dört unsurdan 

                                                          
30 Bedir, Murteza, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) İlmiye’ye Dair Bir 

Araştırma”, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları, sy. 1, Bahar 2006, s. 23; a.mlf., “Osmanlı 

Tarihinin Kuruluşu Aşamasında Fakihler ve Rolleri: XIV. Yüzyıl İznik ve Öncesine Ait 

Bir Araştırma”, Uluslar arası İznik Sempozyumu, Yayına Hazırlayan: Ali Erbaş, İstanbul, 

2005, s. 303.
31 Wittek, Paul, Osmanlı imparatorluğu'nun kuruluşu (orj.adı: The rise of the ottoman 

empire ), trc. Güzin Yalter, Türkiye Yayınevi, İstanbul, 1971, s. 17, 



15

bahsedilmektedir.32 Osmanlı Beyliği’nin göçebe hayatından yerleşik düzene 

geçişinde ve kurumların şekillenmesinde önemli rolü bulunan bir grup daha 

bulunmaktadır ki, bunlara Ahmet Yaşar Ocak, Fâkiyân-i Rum adını 

vermektedir.33 Bu konuda yapılan çalışmaların azlığından yakınan Murteza 

Bedir’in, Osmanlı kuruluş dönemi âlimleri ile alakalı olarak, XVI. yüzyılda 

Taşköprüzâde tarafından kaleme alınan Şakâiku’n-nûmâniyye adlı eserden 

hareketle yapmış olduğu çalışma, bu konuda bize ışık tutmaktadır.34

Temel olarak ulemâ, asker ve yöneticilerden müteşekkil Osmanlı 

devlet yapısında, özellikle ilk dönemlerde bu üç unsurun uyumlu birlikteliği 

görüldüğü, hatta en güvenilir zümrelerden biri olan ulemânın bu konumunun, 

devletin ilk kurucularının açık veya zımnî tavırları ile yerleştiği ifade 

edilmektedir.35 Nitekim Osman Bey (v. 1326) döneminin ilk ismi, devletin 

kuruluşunun mistik boyutunu oluşturan rüyanın yorumcusu ve Osman Bey’in 

kayınpederi olan Şeyh Edebali (v. 1206/1326) olup, hem zâhir hem de bâtın 

ilmi ile mücehhez bir âlim olarak karşımıza çıkmaktadır. 

                                                          
32 Âşıkpaşazâde, Osmanoğullarının Tarihi: Tevârih-i Âli Osman, Hazırlayanlar: Kemal 

Yavuz, Yekta Saraç, Gökkubbe Yayınları, İstanbul, 2007,  s. 486; Özdemir, Hüseyin, 

Osmanlı Yönetiminin Dini Temellleri Kılıç Kalem ve İlim, Yitik Hazine Yayınları, İzmir 

2006, s. 47.
33 Ocak, “Ahilik ve Şeyh Edebali: Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Tarihi Açısından Bir 

Sorgulama”, İslami Araştırmalar, c. 12, sy. 3-4, 1999, s. 226.
34 Bedir, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) İlmiye’ye Dair Bir 

Araştırma”s. 23-59.
35 Özkul, Osman, Gelenek ve Modernite Arasında Ulema, Bir Harf Yayınları, İstanbul, 

2005, s. 23.



16

Ahî teşkilatından olduğu zikredilen36 Edebali, Osman Bey’in hem 

devlet hem de fetva işinde yardımcısı veya rehberi olarak kabul edilebilir.37

Edebali’den sonra yer alan kişi, Şeyh Edebali ile Karaman’dan göç ettiği 

tahmin edilen Dursun Fakih (v. 726/1326) olup, fakih olması yönüyle dikkati 

çekmektedir.38 Üçüncü sırada yine fakih olduğu zikredilen, Karahisar kökenli 

Hattâb Karahisârî, yer almaktadır. Seleflerinden farkı, yazmış olduğu iki fıkıh 

eserinin günümüze ulaşmış olmasıdır. 

Bunlardan ilki, Ömer Nesefî’nin (v.537/1142),  Nazmu’l-hilâfiyyât39

şerhi, ikincisi Mevsîli’nin Muhtar adlı eserine yazdığı şerhtir.40 Birbirini takip 

                                                          
36 Barkan, Ömer Lütfi, Kolonizatör Türk Dervişleri, Hamle Yayın Dağıtım, İstanbul, (t.y), s. 

22.
37 Kaynaklarda zikredildiğine göre Edebali, tahsil hayatına memleketi Karaman’da 

başlamış, daha sonra gittiği Şam’da zâhir ilimlerle meşgul olmuş, döndükten sonra bâtın 

ilimlerinde de kendisini yetiştirmiştir. Osmanlı’nın yerleştiği uç bölgeyi tercih sebebi 

bilinmeyen Karaman kökenli bu sûfî-âlim, bu bölgede bir zaviye kurarak halkı irşad ile 

meşgul olmuştur. Karaman kökenli sûfî ve âlimlerin uç bölgelerde özel bir itibar gördüğü 

de dikkat çekici bir durumdur.
38 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 7. 

    Dursun Fakih tefsir, hadis ve fıkıh alanındaki eğitimini Şeyh Edebali’den aldıktan sonra, 

yine Edebali’nin müridi olmuş ve seyrü sülûkunu tamamlamıştır. Önceleri Osman Gâzi 

ile birlikte savaşlarda yer alan Dursun Fakih, Karacahisar’ın fethinden sonra buranın 

kadısı olmuştur. Tarihçiler tarafından zikredilen en önemli özelliği, Osmanlı beyliğinin 

istiklal hutbesini Eskişehirde veya Karacahisar’da okumuş olmasıdır. Ayrıca, gazavât 

alanında eserinin olduğu zikredilmektedir. Bak. Âşıkpaşazâde (889/1484), Tevârih-i Âl-i 

Osman, Matbaa-i Amire, İstanbul, 1332, s. 18-19; a.mlf., Osmanoğullarının Tarihi: 

Tevârih-i Âli Osman, s. 61. Çetin, İsmail, Tursun Fakih: Hayatı-Edebi Şahsiyeti 

Mesnevileri, Ankara, 2002; Tursun Fakih (726/1326), Gazavât-ı Resûlullah, , haz. Numan 

Külekçi, Toker Yayınları, İstanbul, 2002; Aksoy, Hasan, “Dursun Fakih”, DİA, X/ 7.
39 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 7.

    Ebû Hafs Ömer b. Muhammed en-Nesefî’ye ait olan bu eser, müellif tarafından 504/1110 

yılında Arapça ve manzum olarak kaleme alınmıştır. Eser hayatı hakkında fazla bilgi 



17

eden üç âlim-sûfînin Karaman kökenli olması dikkati çekmekte, ayrıca 

Osmanlı Beyliği’nin aynı bölgeden olan ulemâ sınıfına mensup kişileri kendi 

bünyesinde toplamaya başladığı gibi bir izlenim vermektedir.41 Osmanlı

kuruluş döneminde görülen, devlet yönetcilerinin hem ilmî hem de manevî

yönden kuşatılmasının, hemen hemen her dönemde var olduğu, bu anlamda 

Osman Gâzi-Şeyh Edebali, Fatih-Molla Gürânî, Akşemseddin, Yavuz ve 

Kanûnî-Kemal Paşazâde, Zenbilli ve Ebussuud birlikteliğinin gözden 

kaçırılmaması gerektiği ifade edilmektedir.42

Osmanlı devlet yapısının bilgi ayağını oluşturan kalemiyye için, 

beylikten devlete geçiş döneminde İznik’te kurulan ilk medrese, önemli bir 

konuma sahiptir. Bu medrese ile ulemâ ve katiplerin Osmanlı toprağında 
                                                                                                                                                      

bulunmayan ama yaşadığı bu dönemde Hama kadısı olduğu zikredilen, İbrahim b. 

Mustafa b. Alişir el-Melifdevi tarafından Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Eser aynı 

zamanda Azmi Bilgin tarafından trankript edilmiş olup Türk Dil Kurumu tarafından 

yayınlanmıştır. Fıkıh alanında yazılmış bu manzum eserin konusu hilafiyattır. Eserde 

İmam-ı Âzam ve talebelerinin görüşlerine yer verilmekle yetinilmeyip, diğer mezhep 

imamlarının farklı kavillerine de değinilmiştir. Eserin aslı on bab şeklinde tertip 

edilmiştir. Tercümede ise dört bab ele alınmış, diğer altı bab tercüme edilmemiştir. Bak. 

Bilgin, Azmi, Nazmu’l-Hilafiyat Tercümesi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1996. 

Kara, “XIV. ve XV. yüzyıllarda Osmanlı Toplumunu Besleyen  Türkçe Kitaplar”, 

UÜİFD, c. 8, sy. 8, 1999, Bursa (2000), s. 42-43.
40 Süleymaniye / Carullah, 712 nr.
41 Taşköprüzâde’nin eserinde, İznik medresesinin kuruluşundan önceki döneme ait âlimler 

birkaç grupta toplamıştır. Bunlar Babaî sûfîler, Ahî sûfîler, sûfî fakihler ve fakih olanlar. 

Baba İlyas’ın soyundan geldiği zikredilen Muhlis Baba, Âşık Paşa, Elvan Çelebi gibi 

zevat, Babaî sûfîler arasında zikredilmektedir. Osman Bey veya Orhan Bey zamanında 

yaşamış olduğu konusunda tereddütler bulunduğu zikredilen bu şahısların, Taşköprüzâde 

tarafından listeye koyulmasında bir amaca hizmet ettiği düşünülmektedir.  Bak. Bedir, 

“Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) İlmiye’ye Dair Bir Araştırma”, s. 26.
42 Özdemir, Osmanlı Yönetiminin Dini Temellleri Kılıç Kalem ve İlim, Yitik Hazine 

Yayınları, İzmir, 2006, s. 44.



18

yetişmesi için önemli bir başlangıç yapılmış43, İznik’in fethi aynı zamanda 

Osmanlı’da ilim alanında bir dönüm noktası olmuştur. Kuruluş tarihi44 ve 

inşası hakkında farklı değerlendirmeler bulunmakla birlikte45 İznik’in 

fethinden sonra kurulduğu kesin olan Orhan Gâzi medresesi, Osmanlı’nın ilk 

medresesi ünvanını taşımaktadır.46 Bunu Bursa Sultaniye medresesi, Edirne ve 

İstanbul’da kurulan diğer medreseler takip etmiştir.47 İstanbul’un alınmasından 

sonra Fatih Sultan Mehmed’in açtığı sahn-ı seman medreseleri ile Osmanlı 

devletindeki medrese teşkilatı oluşumunu tamamlamıştır.  Bu ilk medresenin, 

Selçuklular devrinde açılmış olan medreselere hem bina hem de tedris 

özellikleri bakımından benzerlik arz ettiği zikredilmektedir.48 Bu açıdan 

                                                          
43  Baş, Eyüp, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, TDV Yayınları, Ankara, 2006, 

s. 48-49.
44 Kuruluş tarihinin tespiti hakkında ünlü Kuzey Afrikalı Seyyah İbn Batuta’nın 1332 

yılında İznik’te 45 gün kadar kaldığı halde, burada kurulan bir medreseden söz 

etmeyişinden hareketle bu tarihten önce kurulmuş olamayacağı ifade edilmektedir. İbn 

Batuta, Seyahatmâme, çev. A. Sait Aykut, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2004, I/431; 

Bedir, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) İlmiye’ye Dair Bir 

Araştırma”, s. 33.
45 Mustafa Bilge, ilk Osmanlı medreseleri konusunda yapmış olduğu araştırmasında, 

İznik’te kurulan bu medresenin bazı kaynaklarda kiliseden çevrildiğine dair iddiaların 

bulunmasına rağmen, Molla Hüsrev’in 841/1428 yılında tescil ettiği vakfiye suretinden 

hareketle, Orhan Gâzi’nin medreseyi yaptırdıktan sonra tanzim ettirdiği ve medresenin 

kendisi tarafından inşa ettirildiğini savunmaktadır. Bak. Bilge, Mustafa, İlk Osmanlı 

Medreseleri, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul 1984, s. 12.
46 İznik’te kurulan diğer medreseler hakkında daha ayrıntılı bilgi için bak. Bilge, İlk 

Osmanlı Medreseleri, s. 67-81.
47 Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, Ankara, 1965, Türk Tarih 

Kurumu, s. 1-3.
48 Adıvar, Adnan, Osmanlı Türklerinde İlim, Maarif Matbaası, İstanbul, 1943, s. 2; 

Akgündüz, Hasan, Klasik Dönem Osmanlı Medrese Sistemi: Amaç Yapı İşleyi, Ulusal 

Yayınları, İstanbul, 1997, s. 36.



19

bakıldığında Osmanlı’nın yepyeni bir kültür ve ilim anlayışına sahip olduğunu 

söylemek isabetsiz olacaktır. Ama İznik medresesinin kuruluşu Osmanlı’da 

bilimsel ve kültürel ortamın gelişmesinde önemli bir dönüm noktası olarak 

kabul edilmektedir.49  

Anadolu’da yetişmiş olan âlimlerin burada hocalık yapmak için davet 

edildiği50 bu medresenin ilk müderrisi Dâvud el-Kayserî’dir (v.756/1350).51

                                                          
49 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı, s. 1-2; İnalcık, Halil, The Otoman 

Empire (The Classical Age 1300-1600), London, 1994, 169; Baltacı, Cahit, XV-XVI. 

Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İrfan Matbaası, İstanbul, 1976, s 15; Bilge, İlk Osmanlı 

Medreseleri, s. 42; Kazıcı, Ziya, İslam Müesseseleri Tarihi, İstanbul, 1991, s. 247-248; 

Baş, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, s. 48-49.
50   Kunt, Metin, “Siyasal Tarih (1300-1600)”,  Türkiye Tarihi, İstanbul 1995, II/40.
51 Hayatı hakkında çok fazla malumatın bulunmadığı belirtilen Kayserî, Taşköprüzâde’nin 

verdiği bilgiye göre, Karaman illerinden Kayseri’de doğmuş olup, ilk tahsilini burada 

tamamlamıştır. Konya’nın meşhur Şâfî âlimlerinden biri olan Sirâcüddîn el-Urmevî’nin 

(594/1198) rahle-i tedrisinde akli ve nakli ilimler konusunda eğitim aldığı, daha sonra 

Mısır’a giderek bir taraftan bu alandaki bilgisini derinleştirdiği, Konya’da bulunduğu 

sırada da Şeyh Sadreddin Konevî’nin talebelerinden Kemaleddin Kâşânî’nin (v.1329) 

terbiyesinden geçerek tasavvuf alanında da yetkin bir konuma geldiği zikredilmektedir. 

Zâhir ve bâtın ilimlerini kendisinde derc ettiği düşünülen Kayserî’nin bu özelliği ile 

Osmanlı ilim anlayışına ve geleneğine damgasını vurduğu belirtilmektedir. Kaleme almış 

olduğu eserlerden hareketle yapılan bazı değerlendirmelerde, Kayseri’nin meseleleri ele

alış tarzı açısında akılcı ve eleştirel bir yaklaşıma sahip olduğu ve bu açıdan sistematik bir 

düşünür olduğu ifade edilmektedir. İbnü’l-Arabi’nin Füsûsu’l-Hikem’ine yazmış olduğu 

şerhin mukaddimesi ile ün kazanan Kayserî’nin, yazmış olduğu şerhle Osmanlı toplumu 

içerisinde, daha genel anlamda İslam milletleri arasında tasavvufun ve vahdet-i vücud 

anlayışının tanınmasında önemli katkısı bulunduğu zikredilmektedir. Bak. Taşköprüzade, 

Şakâik, s. 7; Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı, s. 1; Bilge, İlk Osmanlı 

Medreseleri, s. 68-69; Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, I/29; İhsanoğlu, 

Ekmeleddin, “Osmanlı Bilim Literatürü, Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, editör: 

Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1994, II/365; Bayraktar, Mehmet, “Davud-i 



20

Orhan Bey tarafından zamanına göre iyi bir ücrete karşılık gelen otuz 

akçe maaşla müderrisliğe tayin edilen52 Kayserî’nin medresede okuttuğu 

dersler hakkında bilgi bulunmamakla beraber, hadis, fıkıh gibi dînî ilimler 

yanında felsefe ve mantık gibi aklî ilimleri okuttuğu tahmin edilmekte, hatta 

çağdaşlarına nisbeten tasavvuf, kelam ve felsefe alanında daha çok eser 

verdiği belirtilmektedir.53

Medresenin ikinci müderrrisi Tâceddin Kürdî’nin hem Karaman 

kökenli olması, hem de Sirâcüddin el-Urmevî’nin talebesi olması nedeniyle, 

Kayserî ile ilmî anlamda aynı kaynaktan beslendiği söylenebilir.54 Aslında 

mekan açısından birliktelik İznik medresesinin üçüncü müderrisinde de 

kendini göstermektedir. İznik medresesinin üçüncüsü müderrisi, Kara hoca 

lakabı ile tanınan, bazı kaynaklarda Molla Kara Ali olarak geçen55, Alâeddin 

el-Esved olup, onu diğer müderrislerden ayıran en önemli özellik, geride eser 

bırakmış olmasıdır.56

                                                                                                                                                      
Kayseri”, DİA, IX/32; a.mlf., Kayserili Davud (Davudu’l-Kayseri), Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara ,1988, s. 15-16; a.mlf., “Davudu’l-Kayseri’nin İslam Düşüncesine 

Katkısı”, Uluslar arası İznik Sempozyumu, İstanbul, 2005, s. 311-313; a.mlf., “Davud-u 

Kayseri ve Osmanlı İlim Geleneğinin Teşekkülü”, Osmanlı, editör: Güler Eren, Ankara, 

1999, VII/61. Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, Matbaa-i Âmire, İstanbul 1333, 

I/84. Adıvar, Osmanlı Türklerinde İlim, s. 2,3.
52 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, Ankara, 1982, I/522.  
53 Bedir, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) İlmiye’ye Dair Bir 

Araştırma”, s. 34; Âşıkpaşazâde, Tevârih-i Âl-i Osman, s. 42-43; Bayraktar, “Davud-i 

Kayseri”, DİA, IX/33; a.mlf., Kayserili Davud (Davudu’l-Kayseri), Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara 1988, s.3.
54 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 7-9.
55 Tarih-i Nişancı Mehmet Paşa, Matbaa-i Amire 1290, s. 104.
56 Alaeddin Esved’in günümüze ulaşan eserlerinin dört tane olup, bunlardan birinin Arap 

edebiyatı alanında diğerlerinin ise fıkıhla ilgili olduğu belirtilmektedir. Fıkıhla ilgili 



21

Dönem itibariyle Râzî mektebinin etkin olduğu İran’da tahsiline 

devam eden Alâeddin Esved, sadece eser vermekle kalmamış, yetiştirdiği çok 

sayıda öğrenci ile Osmanlı ilim geleneğinin oluşmasına katkıda 

bulunmuştur.57

                                                                                                                                                      
eserleri arasında el-İnâye fi şerhi’l-vikaye adlı şerh ile Ömer Habbâzî’nin el-Mugni adlı 

eserine yazdığı şerh ve Künûzü’l-envâr fî şerhi Rumûzi’l-esrâr adlı eserlerin olduğu 

belirtilmektedir. Osmanlı fakihlerinin furu fıkıhla ilgili olarak kaleme aldıkları şerh, 

haşiye ve tercümelerin birçoğunun Kara Hoca’nın yapmış olduğu şerh üzerinden 

gerçekleşmesi, onun Osmanlı ilim geleneğinde ve ulemâ arasında önemli bir yere sahip 

olduğuna işaret ettiği ifade edilmektedir. Bak. Taşköprüzâde, Şakâik, s. 9; Levnekî, el-

Fevâidü’l-behiyye fi terâcimi’l-hanefiyye, s. 116-117; Kâtip Çelebî (v.1067/1657), 

Keşfu’z-zünûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn, tsh. M. Şerefettin  Yaltkaya, Kilisli Rifat 

Bilge, Milli Eğitim Bakanlığı, Ankara 1941, II/2020-2021; Cici, Recep, Osmanlı Dönemi 

İslam Hukuku Çalışmaları: Kuruluştan Fatih Devri Sonuna Kadar, Arasta Yayınları, 

Bursa 2001, s. 50, 52, 313, 314; Günay, Hacı Mehmet, “İznikli Alaaddin Esved (Kara 

Hoca) ve Osmanlı İlim Geleneğindeki Yeri”, Uluslar arası İznik Sempozyumu, İstanbul 

2005, s. 443-452.  
57 Yetiştirdiği öğrencilerin en meşhurlarından biri, Osmanlı’nın ilk şeyhülislamı Molla 

Fenârî’dir. Anadolu Beylikleri gibi Osmanlı uleması da ilmi anlamda iki ana merkezden 

beslenmiştir. Buralarda yetişen ulemâ beraberinde ilmi usul ve adabı, düşünce biçimini 

beraberinde getirerek, yetiştikleri bölgenin ilmi zihniyetini Osmanlı’ya aksettirmişlerdir. 

Alaaddin Esved de dönemindeki âlimler gibi, ilim tahsilini bu ilim merkezlerinden biri 

olan İran’da yapmıştır. Bu dönemde İran, Fahreddin Razi mektebinin etkisi altındadır.    

Kara Hoca da Osmanlı ilim geleneğinde Râzî ekolünün temsilcisi olarak gösterilmektedir. 



22

Buraya kadar zikrettiğimiz bilgiler ışığında, Osmanlı kuruluş devri 

ulemâsı arasında hem aynı bölgeden olmak, aynı hocanın rahle-i tedrisinden 

geçmek, aynı ilim merkezinden beslenmek açısından bir yakınlık olduğu gibi, 

hem de kendi aralarında hoca-talebe münasebetinin bulunduğunu 

anlamaktayız. Kuruluş devri ulemâsının aynı zamanda bir başka özelliği, 

tercih ettikleri tasavvufî ekolün aynı olmasıdır. 

Anadolu’da entelektüel mutasavvıf olarak nitelendirebileceğimiz 

ulemânın yakınlık duyduğu tasavvuf ekollerinden biri, İbnü’l-Arabî (v. 

638/1240)’nin sistemleştirip geliştirdiği vahdet-i vücud anlayışı veya 

Ekberiyye tarikatıdır.58 Özellikle Ekberiye tarikatı Danişmend ülkesinin 

hakimi Pervane Muîniddin Süleyman tarafından desteklenmiş ve Sadreddin 

Konevî ve talebeleri için Tokat civarında yapılan tekke ve medrese sayesinde 

bu şehirde yerleşim imkanı bulmuştur.59 Ekberiye tarikatinin müntesipleri 

arasında Taşköprüzâde’nin Osmanlı kuruluş devri ulemâ tasnifinde, Orhan 

Gâzi devrinin önemli şahsiyetlerinden biri olan Dâvud el-Kayserî de 
                                                                                                                                                      

Hatta bu ekolün  Molla Fenari vasıtası ile Osmanlı ulemâsı içinde hayli temsilcisi olduğu 

zikredilmektedir. Karagöz, Mehmet, “Osmanlı Fikir Hayatında Kadızadeliler”, Osmanlı, 

XI/142; Hulusi Lekesiz, “Osmanlı İlmi Zihniyeti: Teşekkülü, Gelişmesi ve Çözülmesi 

Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, Türk Yurdu, Eylül 1991, s. 21; Mehmet İpşirli, “Osmanlı 

İlmiye Mesleği Hakkında Gözlemler (XVI-XVII Asırlar)” Osmanlı Araştırmaları, s. 273; 

Yazıcıoğlu, M. Sait “Maturidi Kelam Ekolünün İki Büyük Siması: Ebu Mansur Maturidi 

ve Ebu’l-Mu’in en-Nesefi”, İslam Düşüncesinin Tarihsel Gelişimi, s. 100; Karlığa, Bekir, 

“Gazzâlî”, DİA, XIII/525. Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı, s. 75-76; 

Günay, “İznikli Alaaddin Esved (Kara Hoca) ve Osmanlı İlim Geleneğindeki Yeri” s. 

444.      
58 Tasavvufi düşünce açısından bir tarikat mensubu ve irşad faaliyeti yürüten bir şeyh 

olmamakla birlikte İbnü’l-Arabi, İbnü’l-Fârız ve Abdürrezzak el-Kâşânî tarafından 

geliştirilen vahdet-i vücud nazariyesini benimsediği ifade edilmektedir. Bayraktar, 

“Davud-i Kayseri”, s. 33.
59 Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf, İz Yayıncılık, İstanbul, 2000, s. 21.



23

bulunmaktadır.60 Bu sebeple özellikle İznik medresesinden yetişen ulemânın 

İbnü’l-Arabî ekolünün temsilcisi oldukları ifade edilmektedir.61 Kayserî’den 

sonra bu düşüncenin yaygınlaşmasına katkıda bulunan, Osmanlı’daki bu 

ekolün temsilcilerinin Kutbeddin İznikî, İsmail Hakkı Bursevî, Abdullah 

Bosnevî, Bâli Efendi62, Yazıcızâde Mehmed Efendi, Cemal Halvetî ve dirayeti 

ile meşhur İbn Kemal63 gibi ileri gelen zevat olduğu belirtilmektedir.64

Görüldüğü üzere Osmanlı’nın ilk müderrisiden itibaren Osmanlı ilim 

adamları, bu iki yönlülüğü muhafaza etmekte, zâhir-bâtın dengesini 

korumaktadır. Nitekim bu devrin âlim prototipini en iyi yansıtan şahıslardan 

birinin de Molla Fenârî (v. 834/1432 – 751/1351) olduğu zikredilir. Fenârî, 

önce Karaman’da daha sonra Mısır’da tahsilini tamamlamış, bir taraftan 

tasavvuf ile ilgilenirken, diğer taraftan mantık ve akli ilimlerle iştigal etmiştir. 

Sultan II. Murat zamanında ilk defa şeyhülislamlık görevine getirilen Fenârî, 

Osmanlı devletinin bilinçli politikaları sayesinde medrese ve tekke arasındaki 

dengenin yetiştirdiği önemli bir âlim-mutasavvıf tipi olarak kabul edilir. 

Zamanın şeyhülislamı olmasının yanında entelektüel tasavvuf anlayışını 

sürdüren ve bir çok tarikat silsilesinin de kendisine bağlandığı bir şahıs 

konumundadır. Tasavvuf düşüncesi ve kültürü hakkında eserler kaleme alan 

                                                          
60 Atçeken Zeki- Bedirhan Yaşar, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti Tarihi, Eğitim 

Kitabevi, Konya, 2004,  s. 86. 
61 Tahralı, Mustafa, “Muhyiddin İbn Arabi ve Türkiye’ye Te’sirleri”, s. 33.
62 Bayraktar, “Davud-u Kayseri ve Osmanlı İlim Geleneğinin Teşekkülü”, s. 64.
63 Öngören, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”, İslami 

Araştırmalar Dergisi, sy. 3, 1999, s. 9-10; Öngören, “XV ve XVI Asırda Osmanlı’da  

Tasavvuf Anlayışı”, XV ve XVI Asırları Türk Asrı Yapan Değerler, Ensar Neşriyat, 

İstanbul, 1997, s. 418-420.
64 Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf, s.21-22; Tahralı, “Muhyiddin İbn Arabi ve Türkiye’ye 

Te’sirleri”, s.33.



24

Fenârî’nin, yazdığı eserlerinde bu düşünce sistemini ilmiye mensuplarına 

benimsetmek için uğraş verdiği de zikredilmektedir.65

Bu şahısların bizim konumuz açısından önemi, inceleme konusu 

olarak ele alacağımız ilmihal eserlerinin genellikle bu ekole mensup 

şahıslardan bazıları tarafından yapılmış olmasıdır. Dikkatimizi çeken başka bir 

husus, ilmihal tarzında eser veren ulemânın medrese kökenli olmasının 

yanında, tasavvuf erbabı kişiliği ile de öne çıkmasıdır. Bu durum, tekkelerin 

medrese ile bağlantılı olmalarının yanında halkla da yakın bir ilişki içerisinde 

olmaları şeklinde yorumlanabilir. Hatta bu âlimlerin halka nüfuz edebilmek 

amacıyla halkın dili, yani Türkçe eserler telif etme veya bazı eserleri 

Türkçe’ye tercüme etmeyi tercih ettikleri ileride görülecektir.

Osmanlı ulemâsı ve genel olarak kuruluş devri ulemâsının zâhir-batın 

dengesini koruyan çift yönlü bir karaktere sahip olduğu düşüncesinden

hareketle, Osmanlı devletinin kurumsal anlamda beslendiği iki kaynaktan biri 

olan tekke mensuplarının hem devlet hem de halkla nasıl bir ilişki içerisinde 

bulunduklarına kısaca yer vermek istiyoruz.  

Devlet teşkilatının medenî ve kültürel olarak müesseseleriyle 

tamamen teşekkülünden önce tekke ve zaviyeler, halkın eğitimi ve 

yetiştirilmesinde önemli vazifeler icra etmişlerdir.66 Ayrıca bir uç beyliği olan 

Osmanlı’da gaza ruhunun ayakta tutulması yine tarikatler sayesinde olmuştur. 

                                                          
65 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 17-18; Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, s. 228; 

Öngören, “Osmanlı Devletinin İlk Şeyhü’l-İslamı Molla Fenari’nin Tasavvufi Yönü”, 

Osmanlı, XI/114-117.
66 Gündüz, İrfan, Osmanlıda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha Neşriyat, İstanbul, 1984, s. 

73.



25

Osmanlı devletinde sûfîliğin mistik veya basit bir ihtiyacı karşılamaktan 

ziyade bir hayat tarzını ifade eden sosyal vakıa olduğu zikredilmektedir.67

Osmanlı devletinde kurumsallaşan tekkeler veya sûfîler toplumun 

farklı kesimleri ile ilişki içerisinde olmuşlardır. Tasavvuf, halkın yanı sıra hem 

devlet ricali arasında hem de ilmiye mensupları arasında popüler olmayı 

başarmıştır. Bu ilişkinin toplumun neredeyse bütün katmanları ile 

kurulmasında, tasavvuf ehlinin, ilişki kurma biçimi, önemli bir etkendir. 

Sûfîler halkla ilişki kurma aşamasında, bazı gün ve gecelerde 

yaptıkları sohbet ve zikir meclisleri ile onlara ulaşmaya çalışmışlardır. Bu 

sohbetler esnasında tefsir ve hadis nakline önem verdikleri gibi, Mesnevî

okutmaya da önem vermişlerdir.68 Diğer taraftan mutasavvıf âlimlerce kaleme 

alınan, Müzekki’n-nüfûs, Ahmediyye, Muhammediyye, Envâru’l-âşıkîn gibi 

eserlerin de yaygın bir şekilde okunduğu görülmektedir.69 Sûfîlerin halkla olan 

münasebetlerinden biri de, onların devletle aralarında bir köprü vazifesi 

görmüş olmalarıdır. Sûfîler genellikle devlet adamları yanındaki itibarlarını,

onlara tanınan bu imtiyazı halkın menfaati yönünde kullanmışlar, bu açıdan 

yöneticileri adalete teşvik etmişler veya halkın ihtiyaçlarını onlara 

bildirmişlerdir. Tekkeler bir eğitim kurumu olmaları yanında, kendi el 

emekleri ile kazandıklarını halkla paylaşarak onların ihtiyaçlarını karşılayan 

                                                          
67 Ocak, “Düşünce Hayatı”, Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, II/188, 193; Arpaguş, 

Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, s. 110.
68 Öngören, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”, s. 19.
69 Osmanlı toplumunda yaygın olarak okunan kitaplar hakkında daha fazla bilgi için bak. 

Kara, “XIV. ve XV. yüzyıllarda Osmanlı Toplumunu Besleyen  Türkçe Kitaplar”, s. 29-

58; Arpaguş, Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, s. 23-45.



26

bir hayır kurumu vazifesi görmüşlerdir. Ayrıca bazı hastalıkların tedavisinde 

mahir olan sûfîler, halkla hasta-tabib ilişkisi içinde bulunmuşlardır.70

Tasavvuf erbabının devletle olan ilişkisi öncelikle, devlete katkıları 

sayesinde olmuştur. Kuruluş döneminde hem toprağı işleyen bir çiftçi olmaları 

hem de gerektiğinde savaşa hazır bulunmaları, devletin tekkeler hakkındaki 

düşüncelerine olumlu katkıda bulunmuştur. Çünkü tekkeler insanların sadece 

zikirle meşgul oldukları bir yer olmaktan ziyade, ihtiyaç halinde devletin 

yardımına koşan hizmete hazır neferler olarak algılanmıştır.71 Bu davranış 

biçimi, Osmanlı devletinde dervişan takımının devlet tarafından korunması ve 

bir takım vergilerden muaf tutulmaları sonucunu doğurmuştur.72 Nitekim 

Orhan Gâzi zamanında Abdal Musa, Geyikli Baba ve Abdal Murat gibi 

sûfîlere zaviye yaptırılıp, vakıfları tanzim edilmiştir.73

Tasavvuf erbabının ilmiye mensupları ile de irtibat halinde olduğunu 

görmekteyiz. Nitekim, bu devirde medreseye mensup kişilerin bir taraftan 

tekkelerle de ilişki içinde oldukları hatta bazılarının tarikat şeyhi olduğu 

görülmektedir.74 İlk devir tekke medrese münasebelerinde düşünce ve fikir 

birliği kadar mekan birliğinin de bulunduğu zikredilmektedir. Bu birliktelik 

aynı zamanda şeriat-tarikat dengesini korumayı ve desteklemeyi de 

gerektirmiştir. Bu anlamda tasavvuf büyüklerinin güzel sözleri bulunmaktadır. 

                                                          
70 Öngören, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”, s. 19-21; 

Tekkeler ve Zaviyelerin toplumla olan ilişkileri ve çok yönlü faaliyetleri ile ilgili olarak 

bakınız: Kara, Din Hayat Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, Dergah Yayınları, 

İstanbul, 1980. s. 170-188.
71 Barkan, Kolonizatör Türk Dervişleri, s. 16.
72 Öngören, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”, s. 10.
73 Ocak, “Zaviyeler”, Vakıflar Dergisi, c. XII, 1978, s. 257.
74 Kara, Mustafa, “Tekke-Medrese Münasebetleri Üzerine”, Hareket, 5. seri, c. 10, sy: 113, 

1976, s. 32.



27

Hatta tasavvufi eser ve risalelerde yapılan “şeyh” tarifleri de bunu 

göstermektedir.75 Reşat Öngören, sûfîlerin aynı zamanda medrese tahsili 

görmüş olmaları sayesinde, ilmiye ile ortak bir dil yakaladığını ve bu şekilde 

bir anlaşma yolu bulduğunu ifade eder.76

                                                          
75 Kara, Din Hayat Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, s. 81-82.
76 Öngören, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”, s. 15.



28

BİRİNCİ BÖLÜM

İLMİHAL KAVRAMI VE İLMİHAL 

ESERLERİ

A. İLMİHAL KAVRAMININ ORTAYA ÇIKIŞI

Bir kavram olarak ilmihal, iki farklı kelimenin bir araya gelerek 

oluşturduğu bir isim tamlamasıdır. Sözlük anlamı itibariyle, ilim ve hal 

kelimelerinin birleşmesi ile “Durum bilgisi” veya “Hal bilgisi” şeklinde bir 

anlam ortaya çıkmaktadır. “Hal” kelimesi, Arapça kökeni itibariyle “el-Havl” 



29

kelimesinden türemiş olup, değişme, dönüşme, durum, vaziyet, tavır gibi 

anlamları ihtiva etmektedir.77 Mutasavvıflar bu kelimeyi daha ziyade, 

değişme, dönüşme anlamı üzerinden hareketle, “Gelip geçici bir durum” 

olarak nitelemişlerdir.78 Bazı mutasavıflar, kelimenin “Hulûl” kökünden 

geldiğini belirterek, değişen şeylerin hal olamayacağını ifade etmektedirler.79

Fıkıh alanında yazılan eserlerden bazılarına ad olan “ilmihal” kelimesinde ise, 

mutasavvıfların kullandığı anlamından farklı, “Hal” kelimesinin çağrıştırdığı 

diğer bir anlam olan “vakit” kelimesi ile bağlantılı olarak, kişinin içinde 

bulunduğu durum ve bu durumda sahip olması gereken bilgiyi ifade etmek 

için kullanılmıştır. 

Bu terkibin ilk kelimesini “İlim” oluşturmaktadır.  Klasik 

lügatlerimizde ilim kelimesi, bir şeyi hakikati ile idrak etmek80, bir şeyin 

suretinin zihinde oluşması, vakıaya mutabık kesin bir îtikat81, bir şeyin olduğu 

şekilde idrak edilmesi, malumdan gizliliğin kaldırılması, bir şeyin manasına 

nefsin ulaşması gibi tarifler yapılmakla birlikte, tariften müstağni olduğunu 
                                                          

77 İbn Manzur, Lisânü’l-arabi’l-muhît, “Hal” mad., Beyrut, Daru’l-İlmiyye, I/306; Erdoğan, 

Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2005, s. 174.  

   Bazı mutasavvıflar tasavvuf ile ilm-i hali aynı anlamda kullanmışlardır. Şeri ilimlere de 

ilm-i kal demişlerdir. Hal ile vakit kavramları da birbirine anlam bakımından yakındır. 

Daha çok mutasavvıfların kullandığı bu kavram, fıkıh alanında ilim kelimesi ile birlikte 

bir terkip içinde, müslümanın içinde bulunduğu durum ve vaziyette bilmesi gerekli olan 

fıkhî bilgileri ifade etmek için kullanılmıştır.
78 Kuşeyrî (v. 465/1072), er-Risâletü'l-kuşeyriyye, thk. Abdülhalim Mahmûd, İbnü'ş-şerif, 

Dârü'l-kütübi'l-hadise, Kahire, 1966, s. 54.
79 Serrâc, Ebû Nasr Abdullah b. Ali et-Tûsî (v. 378/988), el-Luma’, thk. Tâhâ Abdülbâkî 

Surur, Dârü'l-kütübi'l-hadise, (y.y.) 1960, s. 66.
80 İsfehâni, Râgıp, Müfredât, “İlim” mad., thk: Safvan Adnan Dâvûdî, Dâru’ş-Şâmiyye 

1992, s. 580. 
81 Askerî, Ebû Hilal Hasan b. Abdullah b. Sehl (400/1009), el-Furuk fi’l-luga, Daru’l-

Âfâki’l-cedîde, Beyrut, 1983, s. 73. 



30

belirtenler de bulunmaktadır.82 Ayrıca bilgisizliğin, yani cehlin zıddı olarak da 

ifade edilen83 ilim kelimesi, bugün âlim, allâme, ulemâ, mâlum, muallim gibi 

aynı kökten türemiş ve bilgi anlamıyla bağlantılı pek çok kelime ile dilimizde 

yaygın olarak kullanılmaktadır. Kelime anlamı itibariyle “bilmek, bilgi”84

anlamına gelen ilim kelimesinin, mutlak olarak bilmek anlamının dışında 

marifet, îtikat, bilgi, ilmî disiplin gibi farklı anlamlara da geldiği 

zikredilmektedir.85

Kur’an-ı Kerim’in pek çok yerinde vahiy bilgisi ve bunun 

anlaşılması86, hatırlama87, sırf aklî bilgi88, tecrübe89 ve fiilî şuurluluk90 ifade 

eden, ilim kökünden türemiş kelime bulunmaktadır.

Hadislerde de ilmin anlamı, önemi, toplumsal açıdan işlevi hakkında 

önemli bilgiler, tavsiye ve uyarılar yer almaktadır. Özellikle ilim öğretme ve 

öğrenmenin fazileti üzerinde övgü ile durulması91, bilgi sistemimizi oluşturan 

nassların/bilgilerin sonraki nesillere aktarılmasının ve bu bilgilerin 

devamlılığının sağlanmasının ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. 

Genellikle hadis kitaplarımızda Kitâbu’l-ilm başlığı altında ilgili hadisler, 

kaviller yoğun olarak aktarılmaya çalışılmış, bu başlığın yer almadığı hadis 
                                                          

82 Cürcânî, Seyyid Şerif (816/1413), Kitâbut-ta’rifât, Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut, 

Lübnan, 1983, s. 155. 
83 İbn Manzur, Lisânu’l-arabi’l-muhît, “Fıkıh” mad., XIII/522; el-İsfehânî, Müfredât, “İlim” 

mad., s. 580.
84  Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 246. 
85  Kutluer, İlhan, İlim ve Hikmetin Aydınlığında, İz Yayıncılık, İstanbul, 2001, s. 70. 
86 Bakara 2/145; Al-i İmran 3/19; İsra 17/107; Yusuf 12/76; Ankebut 29/35; Rum 30/22. 
87 Bakara 2/65; Araf 7/160.
88 İsrâ 17/12; Zümer 39/9.
89 Hac 16/78.
90 Nisâ 4/43.
91 Ahmed b. Hanbel, Müsned, V/269; Ebû Dâvud, İlim, 9, 12; Tirmizî, İlim, 3, 19.



31

kitaplarımızın bazılarının mukaddimelerinde, Hz. Peygamber’in sünnetine 

ittiba ile bağlantılı olarak, ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır.92

Hz. Peygamber ve sahâbe dönemi, dînî terim ve ıstılahların henüz 

ham ve birbirine geçkin bir şekilde kullanıldığı bir dönem olması itibariyle, 

fıkıh, hadis, hikmet, tevhid gibi ilim kelimesinin de ihtiva ettiği anlam 

yelpazesinin çok geniş olduğu görülmektedir. Bu dönemden sonra teknik ve 

belirli anlama bürünmeye başlayacak olan dînî terimlerin, İslâmî ilimlerin 

teşekkülünü müteakip, Hz. Peygamber döneminde kullanıldığı orijinal 

anlamından farklı bir mecraya kaydığı zikredilir.93 Bu terimlerden biri de 

ilimdir. Hz. Peygamber ve sahâbe döneminde teknik ve belirli bir anlama 

erişmemiş ilim kelimesinin, anlam yelpazesine bakıldığında, bu kelime ile 

daha ziyade Kur’an ve sünnetin bilinmesi ve doğru anlaşılması yani genel 

olarak din bilgisinin kastedildiği görülmektedir. Hz. Ömer’in vefatı üzerine, 

İbn Mesud’un “İlmin onda dokuzu gitti” sözleri, “Sahâbe-i kirâmın büyükleri 

hayatta iken sen bu sözü nasıl söylersin” itirazı ile karşılaşınca İbn Mesud, 

“Ben fetva ve ahkâm ilmini kastetmedim. Benim gayem marifetullah 

ilmidir”94 şeklinde açıklamada bulunmuştur. İbn Mesud’un, Hz. Ömer’in fetva 

ve ahkâm ilminden farklı, daha geniş bir dînî bilgi kapasitesine sahip olduğunu 

vurgulayarak, o dönemdeki ilmin geniş anlamına işaret ettiğini görmekteyiz.

                                                          
92 İbn Mâce’nin, Sünen’ininin mukaddimesi bu bilgiye misal olarak gösterilebilir. Hz. 

Peygamberin sünnetine ittiba ile ilgili hadislerin yer aldığı mukaddimenin özellikle son 

kısımları ilim ve ilimle ilgili hususlarda rivayet edilen hadislere ayrılmıştır.  
93 Hasan, Ahmed, İlk Dönem İslam Hukuk Biliminin Gelişimi, trc: Haluk Songur, Rağbet 

Yayınları, İstanbul, 1999, s.28.
94 İbn Sa’d (v. 230/845), Kitâbü’t-tabakâti’l-kebîr, thk. Ali Muhammed Ömer, Mektebetü’l-

hancî, Kahire, 2001/1421, II/336; el-Gazzâlî (v. 505/1111), İhyâ, I/23, 33; İbn Kayyım,

İ’lâm’ul-muvakkıîn an rabbi’l-âlemîn, thrc. Muhammed el-Mu’tasım-Billah el-Bağdâdî, 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1998/1418, I/16.



32

 İslam ilim geleneğinde, kişinin bilgi sahibi olmasının gerekliliği, Hz. 

Peygamber’in “İlim talep etmek her müslümana farzdır”95 hadisi ile 

desteklenmiştir. Hadisin umûm manası sebebiyle burada yer alan ilim, her 

mükellefe farz-ı ayn olan bilgi çeşidi olarak anlaşılmıştır. Hz. Peygamber’in 

hadisinde yer alan ve farz-ı ayn olarak anlaşılan ilim sözcüğü ile neyin 

kastedildiği hususunda, fıkıh, hadis, tefsir gibi ilmî disiplinler konu, amaç ve 

bakış açılarına göre farklı görüşler beyan etmişlerdir. Bu farklı beyanlar 

incelendiğinde, ilim kavramına yüklenen manalarda bakış açıları farklı olsa 

da, Kur’an ve sünnette yer alan anlamların etkilerinin olduğu 

anlaşılmaktadır.96

Mesela müfessirler tarafından hadiste geçen ilim kelimesi, Kur’an 

bilgisi olarak anlaşılmıştır. Bu sebeple Kur’an’ı anlama ve yorumlama çabası 

içerisindeki müfessirlerin yazmış oldukları eserlerde “Kur’an ilimleri” tabirini 

kullandıkları görülmektedir.97

Hadis literatüründe ilim ve bu kelimeden türeyen ifadelerin kazandığı 

anlamlara bakıldığında, muhaddisler bu kelimeyi genel olarak din bilgisi, özel 

olarak hadis (rivayet bilgisi /sünnet bilgisi) bilgisinin karşılığı olarak 

kullanmışlardır.98 Evzaî (v. 157/774)’den nakledilen “Hz. Peygamberin 

ashabından gelen şey ilimdir, onlardan gelmeyen şey ilim değildir”99

                                                          
95 Beyhakî, el-Medhal ile’s-süneni’l-kübrâ, Dâru’l-hulefâ li’l-kitabi’l-islâmî, thk. 

Muhammed Ziyâurrahman A’zamî, Kuveyt (t.y.) s. 234.
96 Kutluer, İlim ve Hikmetin Aydınlığında, s. 77.
97 Bunlardan bazıları el-Muhavvelî’nin el-Hâvî fî ulûmi’l-Kur’ân, Ali b. İbrahim el-

Havfî’nin el-Burhan fî ulûmi’l-Kur’an ve Suyutî’nin el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân adlı 

eseridir.  
98 İbn Abdülber (463/1071), Câmiu Beyâni’l-ilm ve fazlih, Beyrut, Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 

(t.y.), II/ 25.
99 İbn Abdülber, Câmiu Beyâni’l-ilm ve fazlih, II/29



33

şeklindeki ifadeden, ilim kelimesinin tam olarak rivayet edilen hadis karşılığı 

olarak kullanıldığını görmekteyiz.100

İmam Mâlik (v. 179/795)’in “Hikmet ve ilim Allah’ın dilediği 

kimseyi kendisi ile hidayete erdirdiği bir nurdur. Ve fıkıh çok mesâil ile elde 

edilmez. Allah onu ancak yarattıklarından dilediğine verir”101 sözlerinden, ilim

kelimesine dinin hakikatini anlama,  dînî konularda derin kavrayış manasını  

verdiğini görmekteyiz.

İlk dönemlerde fıkıh da ilim kelimesi gibi geniş bir anlama sahip 

olup, 102 ilimle anlam ortaklığı bakımından alakalı olup, ikisinin de İslam’ın 

anlaşılması olarak kullanıldığı görülmektedir.103 Nitekim Ebû Hanîfe (v. 

150/767)’nin “Dinde fıkıh ahkâmda fıkıhtan daha üstündür. Çünkü kişinin 

Rabbi’ne nasıl ibadet edeceğini bilmesi, ilmin çoğunu bilmekten onun için 

daha hayırlıdır”104 ifadesi her iki anlama işaret eder mahiyettedir. Ebû 

Hanîfe’nin, “Dinde fıkıh” ifadesi ile dînî metinler üzerinde düşünme ve dini 

anlama konusunda derin bir kavrayışa sahip olmayı, “Ahkâmda fıkıh” ifadesi 

ile fıkıhta yer alan mesâil konularını kendinde derc etmeyi ifade ettiği 

söylenebilir.  
                                                          

100 Ömer b. Abdülaziz’in, Ebu Bekr b. Muhammed b. Amr b. Hazm’a, Rasulullah’tan ve 

Hz. Ömer’den nakledilen hadisleri yazıp kendisine göndermesini istediği mektupta, 

“İlmin yok olup gitmesinden korktum” ifadelerinde yer alan ilim kelimesinin de, hadis 

anlamında olduğu görülmektedir. Bak. Dârimî, Sünen, 43.
101 İbn Abdülber, Câmiu Beyâni’l-ilm ve fazlih, II/ 25. 

    Bu eserde, İbn Vehb’in Câmi’ adlı eserinde Kitâbu’l-ilm başlığı bulunduğu zikredilmekle 

birlikte, H. III asırda yazıldığı belirtilen, tahkik ve tahricini Mustafa Hasan Hüseyn 

Muhammed Ebu’l-Hayr’ın yapmış olduğu nüshada bu başlığı bulamadım. 
102 Hasan, İlk Dönem İslam Hukuk Biliminin Gelişimi, s. 30.
103 Hasan, İlk Dönem İslam Hukuk Biliminin Gelişimi, s. 28.
104 Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-ebsat, thk: Muhammed Zâhid b. Hasan el-Kevserî, Mektebetü’l-

ezheriyye li’t-türas, 2001, s. 41.



34

İmam Şâfiî (v. 204/820) ise er-Risâle adlı eserinde, ilim konusunda 

kendisine yöneltilen “İlim nedir ve bu konuda insanların yapması gereken 

şeyler nelerdir? sorusuna: “İlim ikiye ayrılır. Birincisi herkesin bildiği ilimdir. 

Akıllı ve buluğa ermiş her müslümanın onu bilebilir.105 İkincisi, insanların 

karşılaştığı fakat, hakkında nass bulunmayan ve çoğunluğu sünnetle sabit 

olmayan ferî hükümlerin bilgisidir.”106 cevabını vermiştir. Bu ifadelerden 

anlaşılacağı üzere, birinci bölümde yer alan ilim, âlim veya cahil olsun bütün 

müslümanların sahip olması gereken bilgi türüdür ki, nasslarda açık ve net bir 

şekilde beyan edilmiş ve amel edilmesi gereken hususlardır. İkinci kısımda 

ise, fıkıh bilgisi gerektiren hususlarda yeterli ilmî donanıma sahip kimselerin 

vakıf olabileceği bilgilenme durumu kastedilmektedir. 

Diğer islâmî ilmî disiplinler de uğraştıkları alanla bağlantılı olarak 

ilim kelimesine farklı anlamlar yüklemişlerdir. Kelamcılar tarafından ilim 

kelimesi, Allah’ın sıfatlarından biri olması açısından ele alındığı gibi, diğer 

taraftan tevhidin anlaşılmasını sağlayan bilgi olarak incelenmiştir. Fakat 

burada bütün mükelleflerin sahip olması gereken ilim ile, şeriatın esası olan 

tevhid bilgisi kastedilmiş, yoksa mantık ve felsefenin içine girdiği ve 

mütekelliminin ihtisaslaştığı kelam ilmi bu babtan sayılmamıştır. 

                                                          
105 İmam Şâfiî bu tür bilgiyi “Cümelü’l-ferâiz” yani, selefin topluca naklettiği kesin bilgi 

olarak nitelemektedir. Bu sebeple, bu tür bilgide rivayet yanlışlığı ve tevil mümkün 

olmadığı gibi, bu konuda çekişmenin de olmayacağını belirtmektedir. Bak. eş-Şâfiî, Ebû 

Abdullah Muhammed b. İdris b. Abbas (v. 204/820), Cimâu’l-ilm, thk. Muhammed 

Ahmed Abdülazîz, Dârü'l-kütübi'l-ilmiyye, Beyrut, 1984.s. 37.
106 eş-Şâfiî, er-Risâle, thk: Ahmed Muhammed Şakir, Daru’t-türas, Kâhire, 1979, s.  197-

198.



35

Mutasavvıflar nazarında ilim, kalp ilmi, mükâşefe ilmi veya kişinin nefsinin 

bulunduğu durumu bilmesi şeklinde anlaşılmıştır.107

Bu arada hadiste ifade edilmek istenen ilim konusunda, Ebû Tâlip el-

Mekkî (v.386/996) gibi orta yollu bir yorum getirenler de vardır. Ebû Tâlip el-

Mekkî’nin bu konudaki görüşü, farz olan ilmin, İslam’ın üzerine bina edildiği 

beş temel esası bilmek olduğu yönündedir. el-Mekkî, Hz. Peygamber’in 

hadiste yer alan, öğrenilmesi gereken ilimden, öğrenilmesi caiz olan bütün 

ilimleri kastetmediğini, ifadenin umuma delalet ettiğini ve her şahsı tek tek 

yükümlü kıldığına işaret ederek, farz olan ilmin İslam’ın temeli olan şeyleri 

bilmek olduğunu vurgulamıştır.108

Bu genel yoruma iştirak edenlerden biri de İmam Şâfiî’dir. Beyhakî 

(v.458/1066)’nin Sünen’inde İmam Şâfiî’den nakledilen bir kavilde, akıl 

sahibi ve buluğ ermiş kişilerin, beş vakit namaz kılmak, ramazan orucu 

tutmak, gücü yeten kişinin haccetmesi, malın zekatını vermek, zinadan, adam 

öldürmekten, hırsızlıktan ve içkiden kaçınmak gibi genel bilgilerden müstağni 

kalamayacağı, şeklinde ifadeler yer almaktadır.109

Konu ile ilgili olarak yapılan başka bir değerlendirme Miftâhu’s-

saâde110 adlı eserin müellifi Taşköprüzâde (v. 968/1561)’ye aittir. Her 
                                                          

107 Kınnevcî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddık Han (1307/1890), Ebcedu’l-ulûm, thk. 

Abdülcebbar Zekkâr,  Dimeşk, I/301. 
108 Mekkî, İslam’ın temeli olan farzları bilmenin yanında, bu farzlarla ilgili ilmi bilmeninde 

farz olduğunu düşünmektedir. el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb, I/130. 
109 Beyhakî, el-Medhal, s. 232.
110 Miftâhu’s-saâde ve Misbâhu’s-siyâde adlı eser, ilimlerin incelenmesi ve sınıflandırılması 

konusunda yazılmış en eksiksiz ve ayrıntılı eserlerden biridir. Oğlu Kemaleddin 

Mehmet Efendi (1552- 1621) tarafından bazı ilavelerle tercüme edilmiş ve Mevzuatu’l-

ulum adı verilmiştir. Milâdî XIV-XVII yüzyıl arasında yazılan diğer ayrıntılı eserler, 

Amuli’nin Nefâisu’l-fünûn adlı ansiklopedik eseri, Katip Çelebi’nin Keşfüz-Zünûn’u ve 



36

müslümanın öğrenmesi gereken ilmin ne olduğu konusuna tahsis ettiği bir 

fasılda, daha önce zikredilen hadiste kasdedilen ilmin muâmele ilmi olduğunu, 

mükâşefe ilmi olmadığını, bu muâmele ilminin de İslam’ın beş esasının bilgisi 

olduğunu belirtir. Bu konudaki görüşlerini, “Kişi buluğa erdiği zaman 

kendisine gerekli olan şey kelime-i şehâdettir. Diğerleri zamana ve mekana 

göre farklılaşır. Tafsîli öğrenmeye gücü yeten anlayışı miktarınca öğrenir. 

Aynı şekilde buluğa eren kişi namazın erkanını, namazı ifsad eden ve sıhhatli 

kılan şeyleri öğrenmelidir. Çocuklar bu hususları öğrenmekle yükümlü 

değildir. Zekat ve haccın ahvâlini öğrenmek de fakire değil zengine gerekir. 

İşte bu, îtikat ve amelin halidir. Sonuç olarak kulun bilmesi gereken ilim, 

ibadet ve muâmelatla ilgili ortaya çıkan hususları gücü miktarınca 

öğrenmesidir.” 111  şeklinde açıklar.

Her mükellefe farz olan ilmin ne olduğu konusundaki düşünceler, 

aynı zamanda ilimleri aynî ve kifâî olması açıdan bir tasnife tabi tutulmasına 

sebep olmuştur. Nitekim Gazzâli112, Sühreverdî113 gibi âlimler tarafından bu 

konu ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır.  

Konu ile ilgili son yorumu Dihlevî (v. 786)’den nakletmek istiyoruz. 

Fetâvây-ı Tatarhâniye adlı eserinin mukaddimesinde, farz-ı ayn ve farz-ı 

                                                                                                                                                      
İbn Haldun’un Mukaddime adlı eseridir. Bak. Nasr, Seyyid Hüseyin, İslam’da Bilim ve 

Medeniyet, çev. Nabi Avcı, Kasım Turhan, Ahmet Ünal, İstanbul, 1991, İnsan 

Yayınları, s. 60.   
111 Taşköprüzâde, Miftâhu’s-saâde ve Misbâhu’s-siyâde, thk: Kamil Kamil Bekri, 

Abdülvehhab Ebu’n-nûr, Dâru’l-kütübi’l-hadise, III/10,
112 Gazzâlî, İhyâ adlı eserinde ilim konusunu bir kitab yani bölüm halinde ele almıştır. Bu 

başlık altında her mükellefe farz-ı ayn olan ilim konusunu ayrıntılı bir şekilde işlemiştir. 

Bak. el-Gazzâlî, İhyâ, I/4-87. 
113 Sühreverdî (632/1234), Avârifu’l-meârif, trc. Yahya Pakiş, Dilaver Selvi, Umran 

Yayınları, İstanbul, 1988, s. 18-22. 



37

kifâye olan ilim konusuna ayırdığı fasılda, ilk olarak konu hakkında her ilim 

mensubunun görüşlerini verir. Daha sonra el-Mekkî’nin yorumu üzerinden şu 

şekilde devam eder: “el-Mekkî’nin söylediği bu ifade ile Allah’ın kullarını 

mükellef kıldığı ilim konusunu bitirmek gerekir. Bu ilim üçe ayrılır. İtikad, 

fiil, terk. Mesela, bir insan günün doğuşuna erişirse, onun nazar ve istidlal 

metodunu kullanarak Allah Teâlâ’yı sıfatları ile bilmesi gerekir. Şehâdet 

kelimelerini manaları ile öğrenir. Eğer öğle namazı vaktine kadar yaşarsa, öğle 

namazı vaktinden önce tahâreti ve daha sonra namaz bilgisini öğrenmesi 

gerekir. Sonuna kadar böyle gider. Eğer Ramazan ayına kadar yaşarsa, orucun 

keyfiyetini, vaktini, orucu bozan ve bozmayan şeyleri öğrenmesi gerekir. Eğer 

bir mal edinirse, zekatın keyfiyyetini ve nisabı öğrenmesi gerekir. Eğer 

haccetmeye güç yetirirse, Mekke’ye gidiş, haccın ihramını ve menâsiklerini 

öğrenmesi gerekir. Bu durum hac ayına kadar yaşarsa geçerlidir. Diğer farz-ı 

ayn olan vacip fiillerin öğrenimesinde de durum böyledir.”114

İlim kelimesi ve bu kelimeye yüklenen anlamlardan hareketle 

verdiğimiz bilgiler ışığında, ilmihal kelimesi ile kasdolunan mananın “Hal” 

kavramı ile ne kadar yakından alakalı olduğunu bir daha görmüş olduk. Belli 

bir yaşa kadar hiçbir dînî sorumluluk almayan insanoğlu, fizîkî ve biyolojik 

bazı durumların neticesinde kendini ilgilendiren meselelerde, hem iman hem 

de amel açısından sorumlu hale gelmektedir. İman edilecek noktalarda 

farklılıklar olmamakla birlikte, ibadetle ilgili hususlarda, maddi zenginlik bazı 

ibadetlerin şartı olduğu için, bu zenginliğe ulaşamayanlar, bunlarla sorumlu 

tutulmamışlardır. Bu sebeple iman eden insan zamanı, geldiğinde yapması 

gereken amelleri bilmekle birlikte, bu bilgisi sayesinde sorumlu olmadığı 

durumlara da vakıf olacaktır. Bahsettiğimiz bu bilgileri, kişinin günlük 

hayatında çok az bir emekle ve kolay bir şekilde edinebileceği bilgiler olarak 
                                                          

114 Dihlevî, Âlim b. el-Alâil-Ensârî el-Hindî (v. 786), el-Fetâvâ Tatarhâniye, thk. Seccad 

Hüseyin, İdâretü’l-Kur’an ve’l-ulûmi’l-islâmiyye, Karaçi, 1416 /1996, I/76. 



38

nitelendirebiliriz. İşte Hz. Peygamber’in İslam’ın üzerine bina edildiğini 

zikrettiği, beş esasa dayanan iman ve ibadetlerle ilgili bu bilgilere, ilmihal 

bilgileri adı verilmektedir.   

İlmihal kelimesi, ilk olarak erken dönem eserlerinden, İmam 

Muhammed eş-Şeybânî’nin (v.189) alış-veriş konusunda kaleme aldığı 

Kitâbu’l-Kesb115 adlı eserinde “İlim talep etmenin farziyyeti” başlığı altında 

geçmektedir. İmam Muhammed eş-Şeybânî konu ile ilgili görüşlerini 

açıklarken “İlim öğrenmek diğer farzlardan önce gelen bir farzdır. İlim 

öğrenmenin farz olduğu Hz. Peygamberin ‘İlim talep etmek kadın erkek her 

müslümana farzdır’116 buyruğu ile açıklanmıştır. Burada ilim ile kasd edilen 

“ilmu’l-hal”dir. Nitekim, ‘En üstün ilim ilmihal bilgisidir. En üstün amel ise 

durumu muhafaza etmektir’ denilmiştir. Bu şöyle açıklanabilir. Kişinin içinde 

bulunduğu durumda – namaz kılmak için abdest almak gibi – kendisine 

gerekli olan yükümlülükleri yerine getirmek için ihtiyaç duyduğu bilgiyi 

öğrenmesi farzdır. Ticaret yapmak isterse faizden ve fasit akitlerden kaçınacak 

kadar ilim öğrenmesi farzdır. Malı varsa sahip olduğu malın cinsinden nasıl 

zekat verileceğini bilecek kadar zekat konusunu öğrenmesi farzdır. Hacca 

                                                          
115 İmam Muhammed’in yazmış olduğu bu eserde, müslümanın ticari hayatının çeşitli 

yönleri ile ilgili bilgiler vermeye çalıştığı görülmektedir. Bu eser aynı zamanda İmam 

Muhammed’in fıkıh alanındaki bilgisinin derinliğine işaret etmektedir. Serahsî, İmam 

Muhammed’in bu eseri kaleme alış nedenini, “İmam Muhammed bu eseri zühd (tasavvuf) 

konusunda yazmıştır. kendisine zühd ve vera’ konusunda bir eser kaleme alıp almadığı 

sorulduğunda, Kitâbu’l-Buyu’u yazdığını, bir kimsenin kazancı temiz olursa ameli de 

temiz olacağını söyler.Fakat  daha sonra Kitabu’l-Kesb’i yazmıştır” şeklinde beyan 

etmektedir. Şeybânî, Muhammed Hasan, Kitâbu’l-Kesb, Halep, Mektebetü’l-matbûâti’l-

islamiyye, 1997, s. 20; Şafak, İslam Hukukunun Tedvini, s. 95.
116 Beyhakî, el-Medhal,  s. 234.



39

gitmesi gerekiyorsa, hac ibadetini eda edecek kadar hacla ilgili bilgi edinmesi 

farzdır. İşte “ilmu’l-hal”in anlamı budur”117 ifadelerini kullanmaktadır.

İlmihal kelimesinin yer aldığı ikinci eser İmam Ebû Mansur el-

Maturîdî (v.333/944)’ye ait olan Şerhu’l-fıkhı’l-ekber’118dir. Maturîdî, Ebû 

Hanîfe’nin “Dinde fıkıh, ahkâmda fıkıhtan daha üstündür. Fıkhın en efdali 

kişinin imanı öğrenmesidir”119 şeklindeki sözlerini, “Ebû Hanîfe bu sözleri ile 

kişinin imanı ve iman üzere sebatını, yani şeriat konularında kişinin mükellef 

olduğu ilmu’l-hali kasdeder” şeklinde açıklar. Bu ifadelerin akabinde 

Maturîdî, “İlmihal, kulun hangi hal üzere olduğunu bilmesi ve böylece ölüme 

hazırlıklı olmasıdır. Bu sebeple Hz. Peygamber ‘İlim talep etmek kadın- erkek 

her müslümana farzdır”120, buyurmaktadır”121 diyerek görüşlerini beyan eder.  

Bu kelimenin geçtiği bir başka eser, Zernûcî’ye ait Ta’lîmu’l-

müteallim adlı eserdir. Maverâünnehir İslam hukukçuları arasında zikredilen 

Zernûcî (v. 620/1223)122, eğitim ve öğretimin sistematiğini ortaya koyduğu 

eserinde “İlmin ve fıkhın mahiyeti ve fıkhın üstünlüğü” konusuna ayırdığı 

bölümde, “ilmu’l-hal” kelimesini kullanmıştır. Bu kelimenin mana açısından, 

kişinin içinde bulunduğu durumda nasıl namaz, oruç, zekat, hac gibi 

                                                          
117 Şeybânî, Kitâbu’l-Kesb, s. 148-149; es-Serahsî, el-Mebsut, XXX/260. 
118 Ebû Mansur el-Mâturîdî (333/944), Şerhu’l-fıkhı’l-ekber, müracaa: Abdullah b. İbrahim 

el-Ensari, Katar, Nafakatüş-şuuni’d-diniyye, (t.y.).
119 Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-ebsat, s. 41.
120 İbn Mâce, Sünen, “Mukaddime”, s. 17. 
121 el-Mâturîdî, Şerhu Fıkhı’l-Ekber, s. 10-11.
122 Tütüncü, Mehmet, Türk İslam Eğitimcisi Zernûcî, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı, İzmir, 

1991, s. 34.



40

ibadetlerin bilgisini gerektiriyorsa, bazen şahsın alış veriş gibi muamelat 

alanında bilgi sahibi olma zaruretini de ihtiva ettiğini söyler.123

Bugün kullandığımız şekliyle ilmihal kelimesi, bir müslümanın 

günlük yaşantısında lazım olan, bilmesi gereken temel inanç ilkelerini, namaz, 

oruç, zekat, hac gibi ibadetlerin hükümlerini ihtiva eden kitaplara verilen isim, 

şeklinde bir hüviyete sahip olmaktadır.124

B. GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE İLMİHAL ESERLERİ

Buraya kadar yaptığımız tetkiklerde, ilmihal kavramının ortaya çıkışı 

ve ilk dönem eserlerinde hangi bağlamda kullanıldığına dair bilgiler verilmeye 

çalışılmıştır. Telif türü anlamında ilmihal eserlerinin ortaya çıkışı ile ilgili 

bilgilere bu başlık altında yer vermeye çalışacağız.

Bir literatür çeşidi olarak incelendiğinde, ilk dönem eserleri arasında 

bahsettiğimiz anlamda ilmihal kitaplarına rastlanmadığı anlaşılmaktadır. 

Bunun yerine ya namaz, oruç, zekat ve hac gibi konuları müstakil olarak 

kaleme alınan risalelerin bulunduğu, ya da iman, ibadet ve ahlak konularının 

meczedilerek ele alındığı eserlerin yazıldığı görülmektedir. Ayrıca, meviza 

türü eserlerde de ilmihallerde yer alan konuların işlendiği dikkati çekmektedir. 

Bizzat “İlmihal” kelimesinin kullanımı ile telif edilmiş eserlere yakın 

dönem Osmanlı eserlerinde rastlanıldığı ifade edilmektedir.125 Bu hususta 

Yusuf Ziya Yörükan, “İlmihal” kelimesinin ilk dönemlerden itibaren 

kullanıldığını fakat, genel olarak fıkhın ibadetler kısmını ihtiva eden eserlere 

                                                          
123 Zernûcî, Ta’limu’l-müteallim, thk. Mustafa Aşur, Kahire, 1986, s.27-28.
124 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 247.
125 Arpaguş, “Bir Telif Türü Olarak İlmihal: Tarihi, Geçmişi ve Fonksiyonu”, MÜİFD, sy. 

22,  (2002/1), s. 28.



41

verilen bir isim olarak, yalnızca Türkçe yazılan eserlerde ve son dönemlerde 

görüldüğünü belirtmektedir.126

İlmihal kavramını “durum bilgisi” yani kişinin içinde bulunduğu 

zaman dilimi içersinde sahip olması gereken bilgi çeşidi olarak ifade 

ettiğimizde, kişinin öncelikle iman ile ilgili hususları bilmesinin gerektiği 

aşikardır. Bu sebepten başlıca akâid konuları, ilmihal ama usûlu’d-dîn 

alanındaki ilmihal bilgisi olarak değerlendirilebilir. Bu zaviyeden bakıldığında 

Ebû Hanîfe’nin el-Fıkhu’l-ekber adlı eseri, ilmihal kelimesi geçmemekle 

beraber, akâid alanında ilk ilmihal denemesi olarak kabul edilebilir.127

İlk dönemlerde ibadet, inanç ve ahlak konularının meczedilerek 

işlendiği eserlere örnek olarak, imanın şubelerini konu alan Halîmî’nin (v. 

403/1012) el-Minhâc fî şuabi’l-îmân ve Beyhakî’nin (v.458) el-Câmi’ li-

şuabi’l-îmân’ı gösterilebilir.128 Eserlerin içeriğinde imanın şubeleri arasında 

ilmihal konularının da yer aldığı görülmektedir. 

                                                          
126 Yörükan, Yusuf Ziya, “İslam İlm-i Hali”, AÜİFD, 1952 (1), s. 5.
127 Karaman, Hayrettin, İslamın Işığında Günün Meseleleri, Marifet Yayınları, İstanbul, 

1982, III/134. İlerleyen bölümlerde, ilmihal eserlerini klasik fıkıh kitaplarından ayıran bir 

özelliğin, iman konusuna yer verilmesi olduğu görülecektir. Ayrıca, halk arasında yaygın 

olarak okunan ve okutulan eserlerdeki - bunlar arasında anonim bazı ilmihaller de 

bulunmaktadır - îtikâdî konuları nasıl ele alındığı ile ilgili daha ayrıntılı bilgi sahibi olmak 

için bak. Arpaguş, Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, Çamlıca 

Yayınları, İstanbul 2001.
128 Bu konuda eser yazan müelliflerden olan Halîmî, ehl-i sünnet kelamının teşekkül 

devrinde yaşamış olup, Şâfî mezhebine mensuptur. İmanın şubelerini ele alan ilk eser ona 

aittir. Yine Şâfî olan Beyhakî’nin (v. 458) de Muhtasaru Şuabi’l-îmân adlı eseri 

Halîmî’nin yolunu takip ettiği belirtilmektedir. Bak. Veysel Kasar, Halîmî’ye ait Şuabu’l-

îmân Adlı Eserin Kelam İlmindeki Yeri, 2002, s. 20-22.



42

İlmihali, kişinin içinde bulunduğu durumda, bilmekle yükümlü 

olduğu şeyler olarak kabul ettiğimizde, yapmamakla yükümlü olduğumuz 

hususlar da bu konu içine dahil olur. Bu sebeple müslümanın yapmamakla 

mükellef olduğu konuları işleyen kebâir kitaplarında, namazı terk etmek, zekat 

vermemek gibi ilmihal konularına dahil olabilecek meselelere rastlamaktayız. 

Zehebî’nin (v.748/1348) el-Kebâir ve Tebyînu’l-mehârim129 adlı eseri, bu 

alanda yazılmış kitaplardan biridir.

Telif itibariyle halka öğüt verme ve irşad amacı ile yazılmış eserler, 

tam olarak ilmihal başlığı altına girmese de, ilmihal ile gerçekleştirilmek 

istenen amaca hizmet eden ve muhtevasında fıkhî konuların anlatımına yer 

veren eserler olarak karşımıza çıkmaktadır. Ebu’l-Leys es-Semerkandî 

(v.373/978)’nin Tenbîhü’l-gâfilîn130 ve  İmamzâde (v. 573/1177)’nin Şir’atü’l-

islam131 adlı eseri bu gruba örneklik teşkil eder. Muhteva açısından fıkıh ve 

tasavvufî âdâb konularını ele alan meviza türü bu eserlerin, Osmanlı devrinde 

Anadolu’da oldukça yaygın olarak kullanıldığı ve halkın dînî kültürünün 

oluşmasında etkili olduğu belirtilmektedir.132 Bu gruba giren eserler arasında 

                                                          
129 Zehebî’nin risâle hacmindeki bu eserinde, büyük günah statüsünde mütâlaa edilen 

konuların akâidden ziyade, hukuk ve ağırlıklı olarak ahlak alanını ilgilendiren çeşitli 

davranış ve fiillerden oluştuğu görülmektedir. Defalarca basılmış olan eser üzerinde 

tercüme ve tahkik çalışmaları yapılmış olup, Türkçe’ye de tercüme edilmiştir. Bak. 

Gölcük, Şerafettin, “Kitâbu’l-Kebâir” DİA, XXVI/110. 
130 Semerkandî’ye ait olan bu eser, bir mukaddime ve doksan beş bölümden oluşan 

genellikle ahlâkî konuları işleyen, bunun yanında namaz, oruç, zekat, hac gibi ibadetlerin 

önemi ve faziletleri gibi hususları ele alan bir eserdir.
131 İmamzâde Muhammed b. Ebû Bekir el-Buhârî, Şir'atü'l-islâm, müst. Bali b. Hızır b. 

Muhammed.  (y.y.) Yazma, (t.y.) , Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 1678 nr.
132 Arpaguş, “Bir Telif Türü Olarak İlmihal Tarihi Geçmişi ve Fonksiyonu”, s. 31; a.mlf.; 

Osmanlı Halkını Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, s. 36.



43

İsmail Ankaravî’ye ait Minhâcu’l-fukara133 ve İsmail Hakkı Bursevî’nin 

Kitâbu’l-hitâb’ı134 yer almaktadır.  

Hem ahlakî konulara hem de fıkhî konulara yer veren, alanıda 

yazılmış en meşhur eserlerden biri, Gazzâlî’nin (v. 505/1111) İhyâ’sıdır. 

Muhteva bakımından halk kesimine yönelik kapsamlı bir eser mahiyetinde 

olup, ilmihal kitaplarının amacına hizmet ettiğini düşündüğümüz İhya, ibâdât, 

âdât, mühlikât ve münciyât şeklinde dört kitaptan oluşmaktadır. Birinci bölüm 

Kitâbu’l-ilim ile başlayıp, inanç esasları, temizliğin, namazın, zekatın, orucun 

ve haccın sırlarını konu edindiği meselelerle devam etmektedir. İlmihal 

konularının hem zâhirî hem de bâtınî yönden ele alınmaya çalışıldığı eserde, 

âdâb konuları ayrıntılı bir biçimde işlendikten sonra diğer iki bölümde, insanı 

helak eden ve kurtuluşa götürecek vasıflar üzerinde durulmuştur. 

Muhteva ve şekil yönünden standart bir düzenin uygulandığı, bölüm 

başlarında okuyucuya içerik hakkında bilgi verildiği, böylece muhatabın genel 

bir malumat sahibi olmasının sağladığı görülmektedir.135

                                                          
133 Süleymaniye/Halet Efendi, 817 nr.
134 Süleymaniye/Esad Efendi, 1608 nr.
135 Gazzâli’nin bu eserini medresede müderrislik zamanlarda değil de riyazet yoluna girip 

halka vaaz verdiği zamanlarda yazdığı belirtilmektedir. İhya’nın ilmihal niteliğinde ortaya 

çıkışı da, insanlara vaaz verme ve irşad amacının bir sonucu olduğu düşünülmektedir. 

Kitabın isminden de anlaşılacağı üzere Gazzâlî İhyâ’da, dînî bilgi ve yaşantının 

canlandırılması amacıyla, bilgileri takva kalıbı içerisinde sunarak halka rehberlik etmeye 

çalışmıştır. Bu sebeple her ne kadar ilmihal konuları ele alınmış olsa da, geniş tahlillere, 

fetva ve hüküm niteliğindeki açıklamalara, bunların eleştiri ve değerlendirilmelerine 

rastlanmamaktadır. Bu yönüyle İhya, yazılı iletişim bakımından amacına ve hitap ettiği 

kesimin ihtiyaçlarına cevap veren, okuyucuyu tatmin eden bir eser mahiyetindedir. Bak. 



44

Tam anlamı ile ilmihal olarak kabul edilen eserlerin ortaya çıkış tarihi 

Osmanlı ile ilişkilendirilmektedir. Ama, daha öncesinde bazı eserler var ki, 

bunlar Osmanlı kuruluş döneminde oluşum devresini tamamlayan ilmihallerin, 

Anadolu’da yaygınlaşmasına ve sistemli hale gelmesine katkıda 

bulunmuşlardır. İlmihallerin oluşum safhasını teşkil eden bu eserlerin ilki, 

Ebu’l-Leys es-Semerkandî’nin Mukaddimetü’s-salat’ıdır. Bu konuda yapılan 

çalışmalar neticesinde, bu eserin fıkhî konuların işlenişi bakımından ilmihal 

literatürünün ilk örneği olduğu kanaatine ulaşılmıştır.136 Osmanlı 

coğrafyasında etkili olan diğer eserler, Ahmed b. Muhammed b. Mahmud el-

Gaznevî (v. 593/1197)’ye ait Mukaddimetü’l-gaznevî, Kemâleddîn 

Muhammed b. Ubbâd b. Melek el-Hılâtî (v. 652/1254)’ye ait Telhîsu Câmii’l-

kebîr, Zeynüddîn Muhammed b. Ebûbekr b. Abdulmuhsin er-Râzî (v. 

666/1268)’nin Tuhfetü’l-Mülûk137, Saidüddîn Fergânî (v. 699/1300)’ye ait 

Menâhicü’l-ibâd ile’l-meâd adlı Farsça eser, Muhammed b. Muhammed 

Sedîdüddîn el-Kaşgârî (v. 705/1305)’nin Münyetü’l-musallî ve Gunyetü’l-

mübtedî, Lutfullah en-Nesefî (750/1343)’nin, Fıkhu’l-Keydânî, Mevlânâ 

Abdülaziz el-Fârisî’nin Farsça olarak kaleme aldığı Umdetü’l-islâm fî 

erkâni’l-hams olarak zikredilebilir.

İlmihal olarak kabul edebileceğimiz eserlerin ortaya çıkış tarihinin 

Osmanlı devletinin kuruluş dönemine rastladığını ve Osmanlı halkına dînî 

bilginin ulaştırılması amacına yönelik, daha yaygın ve sistemli bir şekilde telif, 
                                                                                                                                                      

Cebeci Suat, “Yazılı Dini İletişim ve Gazzâlî’nin İhyası”,  İslami Araştırmalar Dergisi, 

cilt: 13, sy: 3-4, 2000,  s. 469.  
136 Dinler, Ferit, Ebu’l-leys es-Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat İsimli Eserinin Tahkiki,

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Danışman: Hacı Mehmet Günay, 2006, s. 66.
137 Bu eserin şerhlerinden biri Ebû Muhammed Bederddin Mahmud b. Ahmed el-Aynî (v. 

885/1451)’e ait olan Minhâtu’s-sülûk Şerhu Tuhfetü’l-mülûk adlı eserdir. Süleymaniye 

/Harput, 63 nr,; Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 2071 nr. 



45

tercüme ve şerhlerin yapılmaya başlandığını söyleyebiliriz. Osmanlı 

Anadolusu’nda ilmihal eserleri açısından oluşumun tamamlanması ve 

sistemleşme seyri devam ederken, bazı eserlerin çeşitli sebeplerle Türkçe’ye 

tercüme edildiği görülmektedir. Bunlardan biri, Günay Kut tarafından Türk 

çevrelerinde bilinen en eski ilmihal olduğu ifade edilen138, Güzîde adlı 

eserdir.139 Kırk babtan müteşekkil olan ve ağırlıklı olarak ahlâkî konuların yer 

aldığı eserde, tevhid, namaz, oruç gibi ibadetlerin işârî bir yorumla ele alındığı 

görülmektedir.  Ebû Nâsır b. Tâhir b. Muhammed es-Serahsî tarafından 

Harezm Türkçe’si ile kaleme alınan ve günümüze birkaç yaprağı gelebilen 

Güzîde140, Muhammed b. Bâlî tarafından XIV. Yüzyıl Anadolu Türkçe’sine 

aktarılmıştır.141 Bu meyanda zikredilecek bir başka eser, Mevlânâ Abdülaziz 

el-Fârisî tarafından Farsça kaleme alınan Umdetü’l-islam adlı eserdir. 

Abdurrahman b. Yusuf Aksarâyî tarafından bazı eklerle Türkçe’ye tercüme 

edilen ve İmâdü’l-islam adını taşıyan eser hakkında, ilerleyen bölümlerde daha 

geniş malumat verilmeye çalışılacaktır.

Dil hususiyetleri dikkate alındığında, Birinci Murad (v. 791/1389) 

veya Beylikler devrinde yazıldığı ya da Türkçe’ye tercüme edildiği düşünülen 

bir diğer eser, Kitâb-ı Gunyâ adını taşımaktadır. Eserin müellifi 

mukaddimesinde yer alan bilgiye göre İmam Kâdî adında bir kişidir. Muzaffer 

Akkuş tarafından transkrip edilen ve dil hususiyetleri açısından incelenen 
                                                          

138 Kut, Günay, “İlm-i Hal Kitaplarında Yeme-İçme ve Gelenek-Görenekle İlgili Malzeme”, 

V. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi: Gelenek Görenek İnançlar Seksiyon 

Bildirileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1997, s. 291.
139 Süleymaniye / Hacı Mahmud Efendi, 424 nr, 73-100 vr.; Beyazıt Devlet Kütüphanesi / 

Beyazıt, 8029 nr.     
140 Kırk babtan elimizde sadece tevhid, marifet, muhabbetullah, sünnet ve cemaat, namaz, 

zikirullah, ilim talep etmek, hikmet, cihad, cömertlik ve haya olmak üzere on bir bab 

bulunmaktadır.
141 Hatice Kelpetin, “İlmihal”, DİA, XXII/140.



46

eserin hatimesine düşülen tarihten hareketle 781/1378 yılında tercüme edildiği 

ifade edilmektedir.142 Bazı araştırmalarda ilmihal kitabı olarak nitelendirilen 

eserde143 konular Hanefî Mezhebi esas alınarak, klasik fıkıh eserlerindeki 

tasnif içerisinde ele alınmıştır. Kanaatimize göre, bir ilmihal olmaktan ziyade 

mukayeseli bir fıkıh kitabı mahiyetindedir.  Söz konusu eserde, meseleler ele 

alınırken, Hanefî ve Şâfî mezheplerinin görüşleri ağırlıklı olarak 

zikredilmiştir. Mukaddimesinde yer alan “Bu kitabı getürdüm dartışık 

meseleler birle Ebû Hanîfe ve yarenleri kavli üzere kim düzülmiş durur velîkin 

dartışık birle yaz kılduk kim, öğrencilere genez olsun ve ahirete assılu olsun 

diyüp ve bile her kişi gendü mezhebin kim ol mesele cevabı nedür ve eyde bu 

fülan imam mezhebi durur ve bu denlü kim yaz kılduk meselelerden görmüşüz 

ola ol gişileri çünkim fakihler derecesi yitmeyeler ve dilerler kim gendü 

özlerin amm kişilerden ayru dutalar ve ol ma’nıdan ötürü bu kitaba “gunya”

diyü ad verdük”144 şeklindeki ifadelerden eserin telifinde, toplumun 

genelinden ziyade, öğrencilerin, fıkıh alanında bilgi sahibi olmakla birlikte, 

fakih derecesine varamamış ama aynı zamanda kendilerini avâmdan farklı 

kabul etmek isteyen kişilerin gözetildiği anlaşılmaktadır. 

Türkçe’ye tercüme edilen bir başka eser, İrşâdü’l-müluk ve’s-selâtin

adını taşımaktadır. Aslı Arapça olan, müellifi ve mütercimi bilinmeyen eserin, 

tespit edilebilen 789/1387 tarihli tek nüshası145, Berke Fakih olarak bilinen bir 

                                                          
142 Eserin aslı tek nüsha olup, Bursa Eski Yazma ve Basma Eserler Kütüphanesi’nde 4006 

numarada kayıtlı olduğu ve gönül hoşluğu anlamına geldiği ifade edilmektedir. İmam 

Kâdî, , Kitâb-ı Gunyâ: inceleme, metin, indeks, tıpkı basım, Yayına Hazırlayan: Muzaffer 

Akkuş, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1995, s. 13, 589.
143 Kara Mustafa, “XIV ve XV yüzyıllarda Osmanlı Toplumunu Besleyen Türkçe Kitaplar” 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. VIII, sy: 8, 1999, s. 39.
144 İmam Kâdî, , Kitâb-ı Gunyâ: inceleme, metin, indeks, tıpkı basım, s. 227; 
145 Müellifi bilinmiyor, İrşâdü’l-mülûk ve’s-selâtîn, Süleymaniye/Ayasofya, 1016 nr.



47

Türk tarafından 1387 yılında İskenderiye’de istinsah edilmiştir.146 Eserde 

Hanefî Mezhebi esas alınarak tahâret, namaz, zekat, oruç, hac gibi ibadetlerle 

ilgili konular yanında, yemin, köle azadı, hadler, eşribe, hırsızlık, akit, lukata, 

sayd, alım satım ve havâle gibi konulara da yer verilmiştir. Müellif, “Bu 

eserde mükellef olan bir kulun müstağni kalamayacağı mühim olan şeyleri 

zikrettim ve bu kitapta mükellefe yaratıcısına ve rızkını verene karşı taatinde 

yardımcı olması, onun rızasına ve rahmetine yaklaşması için farzlar, vacipler, 

sünnetler ve edepleri açıkladım”147 diyerek eserindeki konuları hangi 

kıstaslara göre işleyeceğini ifade etmiştir.

Zâhiruddin Muhammed Bâbür Mirza’nın (v. 937/ 1530) oğullarına 

ithafen kaleme aldığı Mübeyyen Der Fıkh adlı eser, dil olarak Türkçe’nin 

kullanıldığı bir diğer ilmihal çalışmasıdır.148 928/1522 tarihinde kaleme alınan 

kitap iman, namaz, zekat, oruç ve hac olmak üzere beş kitaptan oluşmaktadır. 

Muhtevanın tespitinde diğer ilmihallerde kullanılan hadislerin manasından 

hareket edildiği görülmektedir.149 Mesnevî yazım şekli kullanılmış olup, 2258 
                                                          

146 Eserin, İskenderiye nâibi Seyfi Bacman’ın isteği üzerine yazıldığı kaydı düşülmüştür. 

Bak. İrşâdü’l-mülûk ve’s-selâtîn, s. 2a. 
147 İrşâdü’l-mülûk ve’s-selâtîn, Süleymaniye /Ayasofya, 1016 nr, s. 3a.
148 Bâbür Mirza, Zâhirü’d-din Muhammed, Mübeyyen Der Fıkh: (giriş-metin-dizin-

tıpkıbasım), haz. Tanjo Oral Seyhan, Çağrı Yayınları, İstanbul 2004. Eserin yazma 

nüshaları Ali Şir Nevayi Edebiyat Müzesi, 103 envarter numaralı yazma ile Berlin 

Staatsbibliothek ms.or. 2212 numaralı yazma olduğu çalışmada belirtilmektedir.
149 Müellif eserin mukaddimesinde, farz-ı ayn olan bilgiyi şu beyitlerle dile getirmektedir.

     Ulemâ ekseri didi bu makal / Cehl-i farz oldı mübtil-i a’mal

     İlm-i farz ilge misl-i karz durur / Talep barça ilge farz durur

     Kim ki ol bolsa balig ü akıl / Anga biş farzdur muni bil

     Biri imandur u ikkinçi salat / Bu ikidin kiyin üçünçi zekat

     Ramazan ruzesi vü hac ötemek / Farz-ı ayn oldu uşbu biş bi-şek

     İldin oldı barıga ta’at şart / Lik ikide bar istitaat şart

     Ol iki hac vü zekatnı dir / Bolsa ger istita’atıng bar bir



48

beyitten oluşan eserin her bölümünde, bir giriş, konunun tanıtımı, ana metin ve 

bir hatime bulunmaktadır. Eserin genelinde kullanılan “ya nâyip, iy hûceste-

pey ferzend, iy mü’min, iy hem-dem, iy dânâ, iy musallî, iy bernâ, iy yâr, iy 

ahbâb, iy kardeş, iy musalli-i tâlib, iy sâyil, iy tâlib, iy kârî, iy ham, iy ulemâ, 

iy sözi tüz” gibi ifadelerden, toplumda yer alan her kesimden insana ulaşma 

amacının güdüldüğü anlaşılmaktadır.150

İlmihal literatürünün gelişim devri ilmihal eserlerine bakıldığında 

telif çalışmaları yanında, daha önce yazılmış eserlerin genişletilerek tercüme 

edilmesi veya şerh çalışmalarına rastlamaktayız. Bu eserlerden biri daha önce 

zikretiğimiz, Mevlânâ Abdülaziz el-Fârisî’nin eseri Umdetü’l-islâm’ı bir hayli 

genişleterek tercüme-telif arası bir çalışmayı gerçekleştiren, Abdurrahman b. 

Yusuf Aksarâyî’nin İmâdü’l-islâm adlı tercüme eseridir. Bu dönemde Türkçe 

olarak kaleme alınan, Türkçe ilmihal geleneğinin ilki olan ve ilmihal eserleri 

arasında bu döneme damgasını vuran bir başka eser, Ebu’l-Leys es-

Semerkandî’nin Mukaddime adlı eserinden hareketle yazılmış, tercüme 

olmaktan ziyade bir telif çalışması olarak nitelendirebileceğimiz, Kutbeddîn 

İznikî’nin (v. 821/1418) Kitab-ı Mukaddime, Mukaddimetü’s-salat veya 

Mukaddime olarak bilinen meşhur eseridir. Osmanlı halkının konuştuğu dili 

esas alması itibariyle dikkati çeken bir başka çalışma, İznikî’nin oğlu 

Kutbeddînzâde’ye (v. 885/1480) ait, namaz konusunun ele alındığı el-Ikdu’s-

semin ve’l-akdü’l-yemin adlı eserdir. Dönemin diğer önemli eserleri arasında, 

Osmanlı’nın ilk şeyhü’l-islamı Molla Fenârî’ye (v. 834/1431) ait Risâletü’s-

salâtiyye, Mürşidü’l-musallî151 ve Şerhu Fıkhi’l-keydânî, Hasan b. Ali el-

Hanefi’ye ait olan Risâle fi’l-fıkh alâ mezhebi Ebî Hanîfe152, Ebu’l-Leys es-

                                                                                                                                                      
     İmdi bir bir kılay barın takdir / Hak Tealadın olsa ger takdir
150 Bâbür Mirza, Mübeyyen Der Mübeyyen der Fıkh, s. 22-23.
151 Kâtip Çelebî, Keşfü'z-zünûn, II/1655.
152 Süleymaniye / Ayasofya, 1178 nr, 60 vr.



49

Semerkandî’nin eserine, Muslihuddîn Mustafa Karamânî (809/1406)’nin 

yazmış olduğu et-Tavdîh Şerh li Mukaddime Ebi’l-Leys, İbn Melekzâde 

(854/1450)’nin Şerhu Tuhfeti’l-mülûk, Tâhir b. İslam b. Kâsım b. Ahmed el-

Ensârî el-Harezmî (771/1369)’nin Cevâhiru’l-fıkh fi’l-ibâdât153, Kemâleddin 

İbnü’l-Hümam (v. 861/1475)’ın Zâdü’l-fakîr fi’l-fürû, Mevlâ Şükrullah b. 

Şihâneddin Ahmed b. Zeynüddin el-Amâsî (v. 864/1460)’nin, Menhecü’r-

reşâd154 adlı eseri sayılabilir.

Gelişim devri ilmihal eserleri arasında değerlendirilen diğer eserler, 

Kaşgârî’nin Münyetü’l-musallî adlı eserine İbrahim Halebî tarafından yazılan 

Gunyetü’l-mütemellî fî şerhi münyeti’l-musallî adlı şerhin, aynı müellif 

tarafından yapılan muhtasarı155, Lütfi Paşa’nın Zübdetü’l-mesâil fi’l-i’tikâd 

ve’l-ibâdât156 adlı Arapça eseri ile Türkçe kaleme aldığı Tuhfetü’t-tâlibîn157, 

Sual ve Cevaplı İlmihal158 adlı eserleri sayılmaktadır. Muhammed b. Pir Ali 

Birgivî (v. 981/1573)’nin159 Vasiyetname’si ve Kitâbu’l-irşâd fi’l-akâid ve’l-

ibâdât160 adlı eserleri gelişim devri eserleri arasında zikredilmektedir.161

                                                          
153 Süleymaniye-Ayasofya, 1097 nr; Süleymaniye-Bağdatlı Vehbi, 593 nr. 
154 Süleymaniye /Ayasofya, 2110 nr.; Kayseri Raşit Efendi / Raşit Efendi, 1398 nr. 
155 Muhtasar olması itibariyle ilmihal eserlerine benzemekle birlikte, tam anlamıyla ilmihal 

olarak değerlendirilmesinin isabetli olmadığını düşündüğümüz bu eserin, daha ziyade 

eğitim amacına matuf olarak yazıldığı anlaşılmaktadır. Osmanlı medreselerinde ve eğitim 

sisteminde çok yaygın bir şekilde kullanıldığı, kütüphane kayıtlarındaki sayının 

çokluğundan da anlaşılan bu eserin bazı nüshaları şunlardır. Süleymaniye/Atıf Efendi, 20, 

1493, 1494 nr; Edirne Selimiye, 840, 841 nr.
156  Beyazıt Devlet Kütüphanesi, Beyazıt, 1985 nr.
157  Süleymaniye / Fatih, 1507 nr.
158  Kılıç Ali Paşa Kütüphanesi, 378 nr.
159 Ocak, “Düşünce Hayatı (XIV-XVII yüzyıllar)” Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, 

İstanbul, 1998, II/ s. 181, 184.    
160 Süleymaniye / Laleli, 3706 nr.



50

Bu dönemde eser kaleme alan bir başka müellif, Nûru’l-îzâh ve 

Necâtü’l-ervâh162 adlı eseri ile şöhret bulan Şürünbülâlî (v. 1069/1659)’dir. 

Mehmed/Muhammed el-Üstüvânî (v.1072/1662)’ye ait olan, talebelerinin 

kayıtlarından oluşan, kütüphane kayıtlarında ilmihal olarak zikredilen bir diğer 

çalışmada, ağırlıklı olarak namazla ilgili meselelerin ele alındığı 

görülmektedir.163 İlmihal kapsamında değerlendirilen dönemin diğer eserleri 

                                                                                                                                                      
161 Küçük çaplı bir ilmihal mahiyetinde olan eser, Osmanlı devrinde harekeli olarak basılan 

ilk dînî kitap olarak bilinmektedir. III. Selim devrinde nizam-ı cedit ordusunun din 

eğitimi için okutulacak bir ilmihal aranmış, buna en uygun ve devrinde en meşhur olan 

Birgivî’nin kaleme aldığı risalesi uygun görülmüştür. Klasik Osmanlı Türkçesi devresine 

(XVI-XVII. yüzyıl) ait olan eserin yazımında sade bir dil kullanması, söz konusu eserin 

herkesin faydalanması amacına matuf, daha çok halkı eğitme amaçlı yazılmış bir eser 

niteliği taşıdığını göstermektedir. İki bölümden oluşan eserin ilk kısmında itikâdî ve 

ahlâkî konular, diğer kısımda ibadetle ilgili meselelere yer verilmiştir. Bak. Birinci Ali, 

“Birgivî Risâlesi: İlk Dini Kitap Niçin ve Nasıl Basıldı”, Türk Yurdu, XVI, sy. 112, 

İstanbul 1996, s. 13,14; Arpaguş, “Bir Telif Türü Olarak İlmihal: Tarihi, Geçmişi ve 

Fonksiyonu”, s. 34. Birgivî, Muhammed b. Pir Ali, Vasiyyetname, Hazırlayan: Musa 

Duman, Risale Yayınları, İstanbul 2000, s. 7-8.
162 Hanefî Mezhebi’nde sahih olan görüşler esas alınarak hazırlanan, kaynak gösterilmeyen, 

kavram tahliline yer verilmeyen, zekat ve hac konuları haricinde taharet, namaz, oruç gibi 

konuların ele alındığı eserde, konular sistematik bir şekilde izah edilmiştir. Hem müellifi 

hem de diğer âlimler tarafından şerh ve haşiye yazılan eserin, müellifi tarafından yapılan 

şerhi, Merâkı’l-felâh Şerhu Nûri’l-îzâh adını taşımaktadır. Diğer şerhleri arasında, Ebû 

Zeyd eş-Şiblî’ye ait, el-Miftâh Şerhu Nûri’l-îzâh162 ve Ebu’s-suûd el-Mısrî (v. 1172)’ye 

ait Dav’u’l-misbâh fî şerh-i Nûri’l-îzâh yer almaktadır. Tahtâvî (v. 1231/1816)’nin Haşiye 

alâ Merâkı’l-felâh adlı eseri ise, haşiyelerinden biridir.
163 Üstüvânî, Muhammed b. Ahmed b. Muhammed, İlmihal, Müstensih: Yusuf, (y.y.) (t.y), 

Süleymaniye /İzmir, 228 nr. Eserin muhtevasında sırasıyla, amentü, İslam’ın beyanı, 

taharet meseleleri, istinca, gusul, namaz, namazın mübahları, namazı ifsad eden şeyler, 

Cuma namazı, bayram namazı, vitir namazı, namazı vaktinde kılma, ezan, namazın 

vücubu, nesh ve vudu, teyemmüm, misafir hakkı, özür sahibinin durumu, namazın kazası, 



51

arasında, Musa el-Kırımî el-Kefevî (v. 1095/1684)ye ait Tuhfetü’ş-şahân, 

Vecdi Ahmed Efendi (v. 1070/1660)’nin içerisinde ibâdet ve ahlak konuları 

ele aldığı Zübdetü’l-kelâm fîmâ yahtâcu ileyhi’l-hassı ve’l-âm, Ahmed b. 

Muhammed el-Akhisârî (v. 1041)’nin, İlmihal164 ve Hacibzâde Muhammed 

Rûhi Efendi el-Hanefî (el-İstanbulî) (v. 1100/1688)’nin, Hediyyetü’l-mü’minîn 

el-Kirâm fî Beyâni Şerâiti’l-islâm adlı eseri yer almaktadır.

Osmanlı’nın son dönemlerinde, eğitim ve öğretim amacına binaen, 

dînî eserlerin çoğaltılmasında matbaanın kullanılmasından ilmihal tarzı eserler 

de nasibini almıştır. Modern okulların açılmasının da bir sonucu olarak, bu 

alanda yazılan eserlerde pek çok örneğe rastlanmak mümkün olup, ilmihal ile 

kastedilen bilgiler hakkında ortalama bir çerçevenin oluştuğunu görmekteyiz. 

Tekâmül dönemi olarak isimlendirebileceğimiz bu devirde, ibtidâî ve rüştiye 

programlarında okutulan Birgivî’nin Vasiyetname’si yanında yeni tarz 

ilmihallerin yazıldığı görülmektedir. Mustafa Bey’in Telhîsu’l-mülehhas, 

Mülahhas ve Mufassal165 adını taşıyan eserleri buna örnek teşkil eder 

mahiyettedir. Bu döneme ait eserlerden tespit edebildiklerimiz arasında, 

                                                                                                                                                      
sehv, namazın içinde uyumak, namazın farzları, tadil-i erkan, şirk, meyyite ait meseleler 

ve raks başlıkları yer almaktadır.
164 Süleymaniye / Hacı Mahmud Efendi, 1291 nr.
165 II. Abdülhamit zamanında mekteb-i ibtidâîlerde okutulan farklı kitapların çıkardığı bilgi 

karışıklığını önlemek maksadıyla üç seri halinde “Telhisu’l-mülehhas” “Mülehhas” ve 

“Mufassal” olarak çıkarılacak ilmihallerin birincisidir. Zamanın maarif nezaretinin idâdî 

mektepleri müdürü Mustafa Bey tarafından tertip edilmiştir. Son eser olan Mufassal 

İlmihal diğerlerine nisbeten daha ayrıntı içermektedir. Baş kısmında yer alan sıfat-ı 

ilahiyye, iman, İslam, iman esasları ve açıklaması, efâl-i mükellifîn, edille-i şeriyye, 

mezhep, namaz, oruç, hac, abdest, hayız, nifas, gibi  konular değişmemekle beraber, 

irade-i cüziyye ve rada konularının ele alındığı görülmektedir. Eser, diğerlerinde olduğu 

gibi kunut ve cenaze duaları ile sona ermektedir.



52

anonim eserlerden Cevâhiru’l-islam ve Mızraklı İlmihal166, Muhammed Arif 

b. Muhammed Kadızâde el-Erzurûmî (1173/1759)’nin İlmihal167, İbrahim İbn 

Muhammed Babadâğî’nin Halebî Tercümesi168, Dâvut Efendi’nin Şerh-i 

Delâilü’l-hayrât169, Ebu’l- Bekâ Eyyûp Efendi’nin Tuhfetü’ş-şahân170,  

Mehmed Mithat’ın Umdetü’l-islâm, Ahmed el-Hüsnî’nin Sualli Cevaplı 

İlmihal Risalesi, Eyüp Sabri Efendi (Ürmiyeli) (1308/1890)’nin Riyâdu’l-

mûkınîn, Mazhar’ın Misbâh-ı Felâh, Hüseyin Remzi (v. 1314/1897)’nin 

İlmihal, İbn Abidinzâde’nin el-Hediyyetü’l-alâiyye, Abdülhamid b. Mustafa 

Reşid’in Zübde-i İlmihali, Süleyman Hüsnü Paşa el-İstanbuli (1310/1892)’nin

İlmihal-i Kebîr ile İlmihal-i Sagîr, Süleyman Âşir’in Tuhfetü’l-etfâl, Oflu 

Mehmet Emin Efendi’nin Necâtü’l-mü’minîn171, Ahmed Ziyâeddin’in 

Vesiletü’n-necât, Mehmet Zihni Efendi’nin (v. 1329/ 1911) Nimet-i İslâm172, 

el-Muhtasarât fî Mesâili’t-tahârât ve’l-ibâdât173, Küçük Hanımlar İlmihali 

(Kızlar Hocası), İmamzâde Esad Efendi (v. 1267/1850)’nin Dürr-i Yekta174, 

Mesud Mahmud’un Muhtasar İlmihal, Halim Sabit’in Amel-i İlmihal, İskilipli 

Mehmet Atıf’ın İslam Yolu Yeni İlmihal, Ahmed Hamdi Aksekili’nin İslam 

Dini, Ömer Nasuhi Bilmen’nin, Büyük İslam İlmihali  zikredilebilir.     

                                                          
166 Mızraklı İlmihal, 1889/1306, Matbaa-i Osmaniye, İstanbul, (t.y.),
167 Süleymaniye / Düğümlü Baba, 269 nr.
168 Babadağî, İbrahim b. Muhammed, Halebî Tercümesi Babadâği, İbrahim Efendi   

Matbaası, 1309.
169 Edirne Selimiye Kütüphanesi, 1615 nr. 
170 Ebu’l-Bekâ Eyyûb Efendi, Tuhfetü’ş-şahan, Matbaa-i Âmire, İstanbul, 1258. 
171 Süleymaniye/ Serez, 884 nr.
172 Süleymaniye/A. Tekelioğlu, 970 nr.
173 Süleymaniye/İzmirli İ. Hakkı, 846 nr.
174 İmamzâde Mehmed Esad Konevî, Dürr-i Yekta, Matbaa-i Âmire, İstanbul, 1876. 



53

İKİNCİ BÖLÜM

OSMANLI KURULUŞ DÖNEMİ İLMİHAL 

ESERLERİ VE İLMİHALLERİN KLASİK FURÛ-I

FIKIH ESERLERİNDEN FARKLILIKLARI



54

I. DÖNEMİN İLMİHAL ESERLERİ 

A. ARAPÇA ESERLER

Osmanlı kuruluş dönemi Arapça ilmihal eserlerinden ilki, 

Muslihuddîn Mustafa Karamânî (809/1406)’ye175 ait olan et-Tavdîh Şerhü’l-

mukaddimeti Ebi’l-Leys adlı eserdir.176 İsminden de anlaşılacağı üzere, ilk 

ilmihal çalışması olarak değerlendirilen Ebu’l-Leys es-Semerkandî’nin

                                                          
175 Muslihuddin Mustafa Karamânî, Karaman’lı olup, ilk tahsilini memleketinde görmüş, 

akabinde zamanın ilim başkentlerinden biri olan Kâhire’ye giderek yüksek tahsiline 

burada devam etmiştir. Anadolu’ya döndükten sonra ed-Dav’ olarak isimlendirilen 

Misbah şerhi için çalışmalar yapmıştır. Bak. Taşköprüzâde, Şakâik, s. 130.
176 Süleymaniye/Ayasofya, 1270 nr.; Hafid Efendi Ek,.9 nr.; Fatih bölümü, 1268 nr.; Serez 

Bölümü, 1044 nr.



55

Mukaddime adlı eserinin şerhidir.177  Eserin nüshalarının çok oluşu, bu şerhin, 

Mukaddime’nin diğer şerhlerinden daha anlaşılır olduğu kanaatini 

uyandırmaktadır. Taşköprüzade’nin “Pek çok faydayı müştemil makbul bir 

eser” olduğunu zikrettiği178, Hanefî Mezhebi esas alınarak kaleme alınan 

eserde müellifin, vuzûha kavuşturulması gereken kavramları açıklama yoluna 

gittiği, bu kavramlara getirilen farklı yorumları vermeyi ihmal etmediği, bu 

sebeple diğer mezhep imamlarının görüşlerini de naklettiği görülmektedir. 

Buna misal olarak salât-i vustâ konusundaki zikredilen görüş farklılıklarına 

bakılabilir.179

Bu döneme ait Arapça yazılan ilmihallerden biri de, Hasan b. Ali el-

Hanefî tarafından kaleme alındığı anlaşılan er-Risâle fi’l-fıkh alâ mezhebi Ebî 

Hanîfe (Risâle fî kavâidi’l-islâm)180adlı eserdir. İstinsahının Sultan Mahmud 

Han zamanında yapıldığı ve Abdullah b. Ömer es-Sa’di el-Ensârî tarafından 

istinsah edildiğini anladığımız eserde müellif, bu risaleyi bazı dostlarının isteği 

üzerine kaleme aldığını, önce tevhid konusundaki bilgilere yer verdiğini, daha 

sonra da namaz, zekat, hac ve oruç gibi geride kalan ahkâmı ele aldığını 

belirtmektedir. Her bakan kişinin faydalanacağı bir eser olması temennisi ile181

yazdığı eserinde, en geniş olarak namaz konusuna yer ayırmıştır. Süleymaniye 

Kütüphanesi’nde tek nüsha olarak bulunan, hem konuları bakımından hem de 

konuyu ele alış biçimi açısından çok sade ve kolay anlaşılır bir uslup kullanan 

müellifin bu eseri, diğer Arapça eserlere kıyasen ilmihal kategorisine girme 
                                                          

177 Ebu’l-Leys es-Semerkandî’nin bu eserinin şerhleri hakkında daha ayrıntılı bilgi almak 

için bak. Dinler, Ebu’l-leys es-Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat İsimli Eserinin 

Tahkiki, s. 41, 42. 
178 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 130.
179 Karamânî, et-Tavzîh li mukaddime Ebi’l-leys, s. 13a, 14a.
180 Süleymaniye/Ayasofya, 1178 nr. 60 vr.
181 Hasan Ali el-Hanefî, Risâle fi’l-fıkh alâ mezhebi Ebî Hanîfe, Süleymaniye/Ayasofya, 

1178 nr., s. 2.



56

konusunda daha elverişli gözükmektedir. Konuları çok özet bir şekilde ele 

alan müellifin, meselelere tasavvufî açıdan yaklaşmadığı, ayrıca yararlandığı 

kaynakları belirtmediği de dikkati çekmektedir.

Diğer önemli bir eser, Osmanlı devletinin kuruluş dönemi büyük âlim 

ve müctehitlerinden olan, Osmanlı’nın ilk şeyhülislamı, yaşadığı dönemde 

medrese kolunu temsil etmenin yanısıra, Ekberiyye tarikatının temsilcisi ve 

Osmanlı devletinde tasavvufun yayılması konusunda etkili olduğu belirtilen182

Molla Fenârî (v. 751-834/1350-1431)’nin Risâletü’s-salâtiyye183 adlı 

eseridir.184 Sadece namaz konusunun ele alındığı eserde öncelikle her akıl 

sahibi ve buluğ çağına ermiş kişinin iman etmesi gereken hususlar kısaca 

hatırlatılır. Bu hususlar başlıca, tek olan, şerîki ve benzeri bulunmayan,

mahlukâtı yaratan, onlara rızkını veren, onları koruyan, halden hale koyan, 

doğmaktan ve doğrulmaktan münezzeh olan Allah’a, meleklerine, hak olan 

kitaplarına, aralarında fark bulunmayan rasullerine iman etmektir. Zikrettiği 

bu hususlara inanan kişinin müslüman olduğuna hükmedildikten sonra kişinin, 

İslam’ın ahkâmı olarak zikredilen namaz, zekat, oruç ve hac konuları ile 

sorumlu olduğunu belirtir. Bu sorumluluk alanının dayanağını, Hz. Peygamber 

ile Cebrâil (A.S.) arasında gerçekleşen iman, İslam ve ihsan sorularının 

cevaplarının verildiği hadis teşkil eder.185

                                                          
182 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 24; Öngören, “Osmanlı Devletinin İlk Şeyhü’l-İslamı Molla 

Fenârî’nin Tasavvufi Yönü”, s. 117.
183 Süleymaniye/İzmir, 832/2 nr.
184 Fenarî’nin furû-ı fıkha dair eserleri arasında, Şerhu’l-ferâizi’s-sirâciye184, Risâle fi 

Beyâni’l-meşrû-i ve gayri’l-meşrû’i mine’l-ef’âl fi’s-salât184 Şerhu Telhîs-i Câmi’i’l-kebîr 

fi’l-fürû, Şerhu’l-fıkhi’l-keydânî184, Şurûtu’s-salât184, Mürşidi’l-Musallî, Hâşiye alâ 

Şerhi’l-vikâye
185 Molla Fenârî, Risâletü’s-salâtiyye, s. 30a.



57

Bu dönem ilmihal eserleri arasında zikredilen ve müellifi konusunda 

ihtilaf bulunan bir diğer ilmihal, Lutfullah en-Nesefî (750/1343)’nin Fıkhu’l-

keydânî adlı eseridir. Kütüphane kayıtlarında Fıkhu’l-keydâni186, Hülâsâtü’l-

fıkh187, Hayâtü’l-kulûb188 ve Mukaddimetü’s-salat189 olarak geçen eser, küçük 

çaplı bir risâle mahiyetindedir.190 Namaz konusunu ele alan eser, “Hâzâ kitâbu 

fıkh-ı Keydânî” başlığını taşımaktadır. Eserine “Bilki kul itaat etme ve bunun 

sonunda sevap alma, isyan etme ve karşılığında cezaya müstahak olma 

arasında imtihan halindedir. İmtihan ise fiil ve terk olarak meşrû ve gayr-i 

meşrû olan şey ile bağlantılıdır. Talip olan kişiye anlaşılması ve muhafaza 

edilmesi kolay olması için, meşru ve gayri meşru olan şeylerin çeşitlerinin ve 

bunların manalarının ve ahkâmının beyanı gerekir. Bu sebeple Allah’ın tevfîki 

ile meşru olan şeylerin dört çeşit olduğunu söylüyoruz. Bunlar farz, vacip, 

sünnet, müstehab. Bunların ardından mübah gelir. Gayr-i meşrû olanlar ise iki 

nevidir. Haram ve mekruh. Bunların ardından da meşrû olan ameli ifsâd eden 

gelir. Hepsi sekiz nevidir”191 diyerek namazın hükümlerinin konu edinileceği

hüküm kategorilerini belirterek başlamıştır.

Bu dönemin ilmihal eserleri arasında olduğu zikredilen bir başka 

eser, Zeyneddin Muhammed b. Ebî Bekir b. Abdilmuhsin er-Râzî 

(666/1267)’nin ilmihal konularını ele aldığı Tuhfetü’l-mülûk adlı eserinin şerhi 

                                                          
186 Süleymaniye / Amcazade Hüseyin, 34 nr.
187 Süleymaniye / İzmir, 827 nr. 1-10 vr.; Süleymaniye / Carullah, 2116 nr.
188 Süleymaniye / Hacı Mahmud Efendi, 1013 nr.
189 Süleymaniye / Ayasofya, 2195 nr.
190 Değişik adlarla kayıtlarda yer alan eserin özellikle Mukaddimetü’s-salat adlı olanının 

müellifi konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bak. Dinler, Ebu’l-leys es-

Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat İsimli Eserinin Tahkiki, s. 41, 42. Kâtip Çelebî, 

Keşfu’z-zünûn, II/501-506.
191 Süleymaniye / İzmir, 827 nr., s. 3a.



58

olan, İbn Melekzâde(854/1450)’nin192 Şerhu Tuhfeti’l-müluk,193 adlı eseridir. 

Hanefî Mezhebi esas alınarak Arapça kaleme alınan bu çalışmada, kısmen 

muâmelât konularına değinilmiş olmakla birlikte, genel itibariyle ibadet 

konularının ağırlıkta olması dikkate alındığında, ilmihal kategorisi içinde 

değerlendirilebilir. Fakat, konuları ele alış tarzı açısından klasik eserlerin 

tesirinde olduğu kanaatini taşıdığımızı belirtmeliyiz.

Cevâhiru’l-fıkh fi’l-ibâdât194, Tâhir b. İslâm b. Kâsım b. Ahmed el-

Ensârî el-Harezmî (771/1369) tarafından kaleme alınmış bir başka ilmihal 

eseridir. Tamamı on bab üzere işlenmiş bu eserin birinci babı, iman 

bahislerine ayrılmıştır. İkinci babtan itibaren namazla ilgili mevzular ağırlıklı 

olarak işlenmiştir. Sekizinci babta oruç bahsine değinen müellifin, eserinde 

hac ve zekat konularına yer vermediği görülmektedir. Dokuzuncu bab, 

muhtelif konulara ayrılmış olup, eserin son bölümü, ehl-i tarik olan kimsenin 

riayet etmesi gereken âdâb konusuna hasredilmiştir.

Zâdü’l-fakîr fi’l-furû195, adlı eser ise, XV. yüzyıl İslam 

hukukçularından biri olan Kemaleddin İbnü’l-Hümam es-Sivâsî (v. 861/1475) 

tarafından yazılmıştır.196 Namazla ilgili mevzuları ele alan küçük hacimli bir 
                                                          

192 Fenârî ailesi gibi Osmanlı’da ulemâ ailesinden gelen İbn Melek’in şeri ilimlerde mahir 

olduğu ve fıkıh alanında kaleme aldığı Mecmau’l-Bahreyn, Meşâriku’l-envâr ve Kitâbu’l-

menâr adlı eserler yanında tasavvuf alanında yazmış olduğu risaleden hareketle, bu 

alanda da geniş malumat sahibi olduğu belirtilmektedir. Bak. Taşköprüzâde, Şakâik, s. 30.
193 Süleymaniye/Esad Efendi 727 nr. 
194 Süleymaniye/Ayasofya, 1097 nr. ; Süleymaniye-Bağdatlı Vehbi, 593 nr.
195 Süleymaniye/Şehit Ali Paşa, 2750 nr.
196 İbnü’l-Hümam’a ait eserler arasında, Fethü’l-kadîr Şerhü’l-hidâye, el-Müsâyere fi’l-

akâidi’l-münciyye fi’l-âhire, et-Tahrîr fi’l-usûl, Tağrîp fi’l-kesb, Fevâtihu’l-efkâr fi 

şerhi’l-lemaâti’l-envâr, Ecvibetü’l-mardiyye, İktidâu’l-hanefiyye bi’ş-şafi’iyye, Risâle fi 

î’râbi kavli’n-nebiyyi (s.a.v.) sübhanallâhi ve bi hamdihî sübhanallahi’l-azîm, el-

Fetâva’s-sirâciyye zikredilmektedir. Bak. Şafak, Kemaleddin İbnü’l-Hümam’ın Hayatı, 



59

risale mahiyetindedir.197 Müellif eserin telif sebebini, “İlim öğrenmek isteyen 

bazı kişiler benden, namaz hakkında kaydedilmesi kolay, amacı belli, her 

arayanın istifade edebileceği bir mukaddime yazmamı istedi. Aczimi ve 

kusurumu itiraf ederek bu isteklerine cevap verdim. Ve ona Zâdü’l-fakîr

ismini verdim. Bu eserde namaz konusunda çokça vukua gelen meseleleri ele 

aldım. Az da olsa nevâdire yer vermiş olabilirim”198 diyerek açıklamaktadır. 

Bu küçük hacimli eserine sular konusu ile başlayan İbnü’l-Hümam, namaz 

meseleleri ile devam eder. 

Bu döneme ait ilmihal eserleri arasında zikredilen son çalışma, Mevlâ 

Şükrullah b. Şihâneddîn Ahmed b. Zeynüddîn Şükrullah el-Amâsî (v. 

864/1460)’nin, Menhecü’r-reşâd199 adlı eseridir. Muhtasar olan ve Farsça 

olarak kaleme alınan eser, on iki babtan müteşekkil olup, eserin ilk babı tevhid 

konusuna ayrılmıştır. Diğer bab başlıkları, ehl-i tahkîk ve mümin-i kâmil, 

namazın şartları, rükünleri ve sünnetlerini, namazın sebebi ve namazın vakti, 

namazın sıfatı, abdestin farzları vacipleri sünnetleri ve adabı, teyemmüm, 

orucun şartları, kazası ve kefareti, umre ve hac, Allah’ın isimleri, evliyaullah, 

tebeü’t-tâbiîn, ulemây-ı âyan ve füzalây-ı ehl-i îkân’ın tarihçeleri şeklinde 

sıralanmaktadır. Eserin girişinde, kullanılan kaynakların zikredilmiş olması, 

eserin diğerlerine nazaran ayırıcı bir vasfı olarak değerlendirilebilir. Adı geçen 

                                                                                                                                                      
Eserleri ve İlmi Kişiliği, Sivas Kemaleddin İbnü’l-Hümam Vakfı Yayınları, Sivas, 1993, 

s. 59-61; Aydın, Hakkı, Sivaslı Kemaleddin İbn-i Hümam ve Tahriri, Sivas Kemaleddin 

İbnü’l-Hümam Vakfı Yayınları, Sivas, 1993, s. 41-42, 123-125.   
197 Eser müellifin talebesi Şemseddin Muhammed b. Abdullah et-Timurtâşî (v. 1004/1596) 

tarafından İânetü’l-hakîr şerhu mukaddimetu zâdi’l-fakîr adıyla şerh edilmiştir. Bir başka 

şerhi ise Tâcüddin Abdülvehhab el-Hümâmî İbn-i Muhammed el-Hüseyni el-Hanefi el-

Halebi’ye ait olup Nüzhetü’l-basîr li halli zâdi’l-fakir ismini taşımaktadır.
198 Süleymaniye / Şehit Ali Paşa, 2750 nr., s. 15a. Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 1992 nr.
199 Süleymaniye /Ayasofya, 2112 nr., 111 vr.; Kayseri Raşit Efendi / Raşit Efendi, 1398 nr, 

(y.y.), Yazma 864, 94 vr. 



60

elli sekiz kaynak eserden bazıları, Avârifu’l-meârif, Câmiu’l-kebîr, Kitâb-ı

Müstevfâ, Muhît-i Burhânî, Hulâsa-i Fıkıh, Keşfü’l-esrâr, Muhît-i Serahsî, 

Zehîra, Fetâvây-ı Zahîrî, Şerh-u Emâlî, Umde, Zelletü’l-kâri, Tekmile, Kınye, 

Salât-ı Mesûdî, Câmiu’s-sagîr, Kenz, Ravzatü’l-ulemâ, Tetimme, Mesâlik, 

Memâlik, Hulâsa-i Kirmânî, Hizânetü’l-fıkh, Fetâvây-ı Tatarhânî, Fetâvây-ı 

Serrâcî’dir.   Eserine Hz. Peygamber’e salatu selam selam ve dua ile son veren 

müellif, son olarak ilimleri fayda esasına dayanarak tasnife tabi tutmuştur. Bu 

sıralamada, ilm-i usûli’d-dîn ilk sırada yer alırken, onu fıkıh usûlü, fıkh, ferâiz,

cebr ve mukâbele, tefsir ve kıraat takip etmektedir.200

B. TÜRKÇE ESERLER

Osmanlı kuruluş döneminin tezimiz açısından en belirgin özelliği, 

Türkçe ilmihal çalışmalarının başladığı bir devre tekabül etmesidir. Bu 

tarihler, hem fıkıh alanında hem de diğer ilim dallarında pek çok eserin telif ve 

tercüme edilmesi açısından da önem arzetmektedir.201 Bu başlık altında 

dönemin Türkçe ilmihal eserlerini ele almaya, daha sonra da bu eserlerden 

yola çıkarak klasik furû-ı fıkıh eserleri ile ilmihaller arasındaki farklılıkları 

ortaya çıkarmaya çalışacağız. 

                                                          
200 Mevlâ Şükrullah, Menhecü’r-reşâd, s. 111a-111b.
201 Osmanlı kuruluş döneminden itibaren Türk edebiyatında verilen türler hakkında bak. 

Kut, “Anadolu’da Türk Edebiyatı”, Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, editör: 

Ekmeleddin İhsanoğlu, İstanbul, 1994, II/25.



61

Bu dönemin en önemli eseri ve Türkçe ilmihal geleneğinin ilk örneği 

kabul edilen202, Kutbeddin Muhammed İznikî (821/1418)’ye203 ait Mukaddime

adlı eserdir.204 Müellifin bu çalışması ile ilgili olarak Taşköprüzâde, İznikî’nin 

namazla ilgili müfîd bir eser telif ettiğini, Mecdi Efendi ise, İznikî’nin enbiya 

vârisi ulemâya faydalı bir eser bıraktığını belirtmektedir.205  Orhan Bey 

tarafından yaptırılan İznik medresesinden yetişen ve İbnü’l-Arabî ekolünün 

temsilcisi olduğu zikredilen206, bu nedenle de Osmanlı ulemâsı arasında şeriat 

ve tasavvuf dengesini koruyan ulemâdan biri olarak karşımıza çıkan İznikî’nin 

diğer eserleri arasında Tefsîru’l-Kur’ân (Tefsîr-u Kutbeddîn), Râhâtu’l-kulûb, 

Telfîkât207, Risâle fî hakkı devrâni’s-sûfiyye208 yer almaktadır.

Müellif mukaddimede, Hz. Peygamber’in ilim öğrenmenin farz 

olduğunu ifade eden hadisine geçmeden önce, ilmin farz-ı ayn ve farz-ı kifaye 

olarak ikiye ayrıldığını, bu ilim çeşitleri ile neyi kastettiğini açıklar. Daha 

                                                          
202 Cici, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları, s. 93; Çetin, Anadolu’da İslamiyetin 

Yayılışı, s. 218. 
203 Niğde’de doğduğu ve daha sonra İznik’e göç ettiği belirtilen İznikî hakkında, şerî 

ilimlerle mücehhez ve tasavvuf alanında da kendini yetiştirmiş bir âlim portresi 

çizilmektedir. Evliya Çelebî’nin Seyahatnâme’deki kaydında, İznik’te bir âsitânenin 

olduğu ve tarikat işlerini burada sürdürdüğü ifade edilmektedir. Bak. Çelebi, Evliya, 

Seyahatname, II/ 42.
204 Fatih, 1527,  2157 nr.;  Süleymaniye/ Hamidiye, 550 nr.; H. Hayri Abdullah Efendi, 24 

nr., Çelebi Abdullah Efendi, 136 nr. Eserin pek çok nüshası bulunmakla birlikte 

çalışmamızda Fatih nüshasını tercih ettik. Bu tercihimizde, nüshanın hattının gayet 

okunaklı olması yanında, istinsah tarihinin belli ve en eski nüsha olması etkili olmuştur. 
205 Taşköprüzâde, Şakâik, s. 34; Mecdî, Hadâiku’ş-şakâik, s. 58.
206 Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf, s.21-22; Tahralı, Mustafa, “Muhyiddin İbn Arabi ve 

Türkiye’ye Te’sirleri”, s.33; Bayraktar, “Davud-u Kayseri ve Osmanlı İlim Geleneğinin 

Teşekkülü”, s. 64.
207 Süleymaniye / Laleli, 1593 nr., vr. 55a
208 Süleymaniye / Pertev Paşa, 628 nr.



62

sonra farz-ı ayn olan ilimde Türkçe bir mukaddime yazmayı dilediğini ifade 

eden İznikî, farz-ı ayn olan ilmin hangi ilim olduğu konusunda ulemâ 

arasındaki ihtilafı ve her birinin görüşünü nakleder. Bu konudaki tartışmaya 

Ebû Tâlip el-Mekkî’nin yorumu ile bir nokta koyar. Ardından Hz. 

Peygamber’in, İslam’ın beş esas üzerine bina edildiğini ifade ettiği hadisine 

yer vererek, eserinde hangi konulara değineceğine işaret eder. Bu hadisten 

hareketle hazırlanmış ve telif tarzında bir çalışma olarak kabul edebileceğimiz 

eserde, öncelikle iman konusunun, daha sonra İslam’ın diğer esaslarının sıra 

ile ele aldığı görülmektedir.209  

Daha sonra üzerinde duracağımız üzere, eserin bir başka özelliği, 

konulara farklı bir bakış açısı ile yaklaşmış olmasıdır. Şerî ilimler yanında 

tasavvuf ilmi ile de mücehhez olan İznikî, konuları fıkıh kitaplarında yer alan 

şekliyle sunduktan sonra, meselelere bir de tasavvufî bakış açısı ile yorum 

getirmektedir. Bu yorumlar esnasında İmam Kuşeyrî (v. 465/1072) ve 

Muhâsibî (v. 243/857) gibi mutasavvıfların eserlerine ve görüşlerine yer 

verdiği görülmektedir.210

                                                          
209 Kanaatimize göre telif bir eser olması kuvvetle muhtemel olan, İznikî’nin bu eseri 

hakkında, araştırmacılar tarafından belirtilen genel kanaat, ilk olarak eserin Ebu’l-leys es-

Semerkandî’nin Mukkadimetü’s-salât adlı eserine bazı ilavelerin yapılarak tercüme 

edildiği yönünde olmakla birlikte, tercümeye esas alındığı zikredilen eserin hacminin 

küçük ve konularının namazla sınırlı olduğu, İznikî’nin eserinin ise, hem hacim olarak 

büyük hem de iman dahil olmak üzere diğer ibadetleri de içine alan bir olması sebebiyle, 

tercümeden ziyade telif ağırlıklı bir çalışma olduğu yönündedir. Bak. Cici, Osmanlı 

Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları, s. 90.
210 İznikî, Mukaddime, s. 2a.



63

Bu dönemde Türkçe olması itibariyle dikkati çeken bir başka eser, 

İmâdü’l-islâm fî Tercümet-i Umdeti’l-islam fî erkâni’l-hams211’dır.  Molla 

Abdülaziz’in Umdetü’l-islâm adlı Farsça eserinin tercümesi mahiyetinde olan 

eser212, Abdurrahman b. Yusuf Aksarâyî (854/1450’den sonra) tarafından hem 

esas metin içinde yaptığı ilavelerle tercüme edilmiş, aynı zamanda eserin 

sonuna birkaç bölüm eklenerek genişletilmiştir. Bu sebeple telif-tercüme arası 

bir metin olarak kabul etmek daha makul görünmektedir.213

Hamdele ve salvele cümleleri ile eserine başlayan müellif, önce 

“Büniye’l-islam”214 hadisini nakleder. Daha sonra, teşbihte bulunarak İslam’ın 

bir eve benzediğini, hadiste zikredilen ibadetlerden birini yerine getirmeyenin 

müslümanlığının makbul olmayacağını söyler ve eseri kaleme alış nedenini 

izaha başlar.215 Bu eseri görmeden önce, cevâmiu’l-kelim hadisler arasında yer 

alan yukarıda zikrettiğimiz hadisten hareketle zâhiri ibadetler hakkında bir 

risale yazmayı düşündüğünü ve bu risalenin tıpkı Ebu’l-Leys’in Mukaddimesi

gibi kullanılmasını arzu ettiğini ifade eder.216 Fakat Umdetü’l-islâm’ın 
                                                          

211 Eserin Süleymaniye Kütüphanesi’nde pek çok nüshası bulunmaktadır. Bunlardan birini 

tercih etmek gerektiği için, Fatih bölümünde yer alan 2740 numaralı nüsha, hattı düzgün, 

olması sebebiyle tercih edilmiştir. Eserin diğer nüshaları şunlardır: Süleymaniye/Fatih, 

2739 nr. 312 vr., 2740 nr., Hüsrev Paşa 173 nr., İzmirli İsmail Hakkı 798 nr., Yazma 

Bağışlar 895, 153, 1361, 1385, 2298, 2804, 3147, 3839/1, 3970 nr., Çelebi Abdullah 

Efendi 124 nr., Halet Efendi 130 nr., İzmir 212, 226 nr., Tahir Ağa Tekkesi 335 nr., 

İbrahim Efendi 331, 413 nr., Serez 691, 1042, 4011 nr., Lala İsmail 706 nr., Laleli 1102 

nr., Ayasofya 1330 nr., Hacı Mahmud Efendi 6404 nr.
212 Bursalı, Osmanlı Müellifleri, I/265. 
213 Bu eser, Mehmet Rahmi tarafından latinize edilmiş ve Sağlam Kitabevi tarafından 

İstanbul’da 1990 yılında basılmıştır.
214 Buhârî, İman, 34, 40; Müslim, İman, 19, 22.
215 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 2b.
216 Aksarâyî’nin bu ifadeleri, Ebu’l-Leys’in Osmanlı ulemâsı ve coğrafyası üzerindeki 

etkisine bir delil mahiyetindedir.



64

kendisinin tasarladığı bir şekilde yazıldığını görünce bundan vazgeçer. 

Kendisi önce bu eserden mümkün olduğu kadar istifade ettiğini fakat, böyle 

müfîd bir eserin Farsça olması itibariyle, Anadolu’da yaşayan halkın çoğunun 

dil açısından bu eserden istifade imkanının sınırlı olduğunu düşünür.

Müslümanların ibadetle ilgili bilgileri daha kolay elde etmelerine imkan 

sağlamak amacıyla, bu eseri Türkçe’ye tercüme etmeye karar verdiğini 

belirtir.217 Türkçe bir eser kaleme almasının yadırganacağı hissine 

kapıldığından olsa gerek mukaddimede, “Hz. Peygamber de bu diyarda 

yaşamış olsaydı, Türkçe anlatırdı. Maksat halkın istifade etmesidir”218, diyerek 

Türkçe yazmasını haklı gerekçesini açıklamaya çalışır. 

Kendisinin de yapmış olduğu katkılarla tercüme etmeye karar verdiği 

bu kitapla ulaşmak istediği esas gayesinin, avâm ile sohbet ve onlara dini 

Türkçe olarak anlatmak, olduğunu beyan eden219 Aksarayî, halkın anlayacağı 

dilde eser yazmanın gerekliliğini de eserinde açıklamıştır.220   

Eserde Hanefî Mezhebi’nin esas alındığı, yoğun bir kaynak 

kullanımının bulunduğu ve kaynakların yerinde zikredildiği görülmektedir. 

Bugün kullandığımız bibliyografya sistemini anımsatan bir şekilde, eserin 

sonunda yararlanılan 141 adet kitabın zikredilmiş olması, en önemli 

özelliklerinden biridir. Aksarayî bu çalışması ile hem Ebu’l-leys’in 

Mukaddimesi ile başlayan ilmihal geleneğinin hem de Türkçe ilmihal 

geleneğinin takipçisi olmuştur. 

Türkçe kaleme alınan bir başka ilmihal, Kutbeddin İznikî’nin oğlu 

Kutbeddinzâde (885/1480)’ye ait olan el-Ikdu’s-semîn ve’l-akdü’l-yemîn, adlı 
                                                          

217Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 2b.  
218 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 3a.
219 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 5b.
220 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 7b. 



65

eserdir.221 Şerî ve aklî ilimleri Molla Fenârî (v. 834/1431)’den okuyan 

Kutbeddinzâde’nin en belirgin vasıflarından biri, tasavvufî yönüdür. Bu 

sebeple yapmış olduğu çalışmaların, genellikle tasavvuf alanında ve Sadreddin 

Konevî’nin eserlerine yapmış olduğu şerhler olduğu görülmektedir. el-Ikdu’s-

semîn, İznik’te müderrislik, kadılık ve müftülük gibi görevlerde bulunan 

Kutbeddinzâde’nin fıkıh alanında yazmış olduğu eseridir.222 Başı ve sonu 

eksik olan kitap, Türkçe ve telif bir eser mahiyetindedir. Eserin giriş kısmında

yer alan, “Tarîk-i salâh ihtiyar edüb varıp bir şeyhe tâbî olurlar. Ol dahî anlara 

akâid-i dîn ve şerâit-i islâm ta’lim edüp salât u savm ilmin bilmeden halvete 

koyup tasfiye-i bâtına meşgul kılar egerçi tebdîl-i ahlâk ve tasfiye-i bâtınaya 

teveccüh çok indâne lazımdır ve lîkin bu ulûm-u îtikâdât ve ibâdât ânın kapısı 

gibidir. Bir kimesne bunları bilmese ânın hatası sevabına yitmez ve âna halvet-

i riyâzattan yol açılıp âna fâide olmaz”223 sözleri ile, tasavvuf ehlinin fıkıh 

ilminden nasibini alması gerektiği üzerinde durmuş, böylece dönemin 

âlimlerinin sahip olduğu zâhir-bâtın dengesini muhafaza eden karakterini de 

yansıtmıştır. Namaz konusunu ele aldığı eseri, bir mukaddime ve iki babtan 

müteşekkildir. Eseri diğerlerinden ayıran en önemli vasfı, konulara sadece 

fıkhî açıdan yaklaşmış olmasıdır. Kullandığı dil ve konuları işleme metodu ile 

Kutbeddinzâde, Osmanlılar’da babasıyla başlayan Türkçe ilmihal geleneğine 

bir yenisini eklemiş bulunmaktadır.

C. DEĞERLENDİRME

                                                          
221 Süleymaniye/İbrahim Efendi, 246 nr. 89 vr. Bu eser Süleymaniye Kütüphane’sinde tek 

nüsha olarak bulunmaktadır.
222 Diğer eserleri hakkında geniş bilgi için bak. Taşköprüzâde, Şakâik, s. 107; Mecdî, 

Hadâiku’ş-şakâik, s. 124, 125; Bursalı, Osmanlı Müellifleri, I/160.
223 Kubeddinzâde, el-Ikdu’s-semin ve’l-akdü’l-yemin, s. 1b.



66

Arapça ve Türkçe yazılan bütün ilmihallerde görülen genel 

özelliklerden ilki, mezhep tercihinde Hanefî Mezhebi’nin esas alınmış 

olmasıdır. Bu tercihin, Osmanlı devletinin tarihsel bağları ile alakalı olduğunu 

düşünmekteyiz.

Giriş bölümünde tarihi arka planı anlatırken, Türkler’in İslamlaşma 

sürecine değinmiştik. Abbâsî devletinin yayılma sürecinde İslam’la karşılaşan 

ve müslüman olan topluluklar aynı zamanda hakim mezhep durumunda olan 

Hanefîlik’le de tanışmışlardır. Ebû Hanîfe’nin ileri gelen talebelerinin 

Mâverâünnehir bölgesinde fıkıh eğitimi konusundaki çalışmaları bu konuda 

önem taşımaktadır.224 Maverâünnehir bölgesinde yaygın olan Maturîdî 

akâidinin oluşumunda da Ebû Hanîfe’nin itikâdî görüşlerinin etkili olduğu225, 

Orta Asya müslümanlarının itikâdî alanda sünnîlik anlayışını bu mezhebin 

geleneği ile tanımlamayı tercih etmeleri sonucu bu bölgede, Sünnî-Hanefî-

Maturîdî bir çizginin yerleştiği ifade edilmektedir.226

                                                          
224 Hanefî Mezhebi’nin bu bölgede yaygınlaşması Ebû Hanîfe’nin vefatından hemen 

sonraya tekabül etmekte, mezhebin şuyûunda, Ebû Yusuf’un Harun Reşîd tarafından 

kâdı’l-kudât olarak atanması ve Ebû Yusuf’un kadılık makamlarına kendi mezhebinden 

olan kişileri tayin etmesinin önemli bir fonksiyonu bulunduğu ifade edilmektedir. 

Maverâünnehir bölgesinde görev yapan Hanefî ulemâ arasında Belh şehrinde kadılık 

yapmış Ebû Muti’ ile Buhara’da Hanefî okulun kurucu temsilciliğini yapan Ebû Hafs el-

Kebîr sayılabilir. Aydınlı, Semerkand Tarihi, s. 404; Kutlu, Sönmez, “Ebu Mansur el-

Maturidi’nin Mezhebi Arka Planı”, İmam Maturidi ve Maturidilik, Kitabiyat, Ankara 

,2003, s. 121; Madelung, Wilferd, “Horasan ve Maveraünnehir’de İlk Mürcie ve 

Hanefiliğin Yayılması”, trc: Sönmez Kutlu, AÜİFD, sy 33, s. 244. s. 246.
225 Kutlu, “Ebu Mansur el-Maturidi’nin Mezhebi Arka Planı”, İmam Maturidi ve 

Maturidilik”, s. 125.
226 Madelung, “The Westward Migration of Hanefi Scholars From Central Asia in the 11th

to 13th Centuries”, AÜİFD, c. 43, sy. 2, 2002, s. 42-43.



67

Orta Asya’dan Batı’ya doğru göç, aynı zamanda orada bulunan 

Hanefi âlimlerin de Anadolu’ya gelmesini zorunlu kılmıştır. Türkler’in İslam 

alemine yayılması beraberinde Hanefîlik’in de yayılması ve özellikle 

Maverâünnehir geleneğinin hakimiyetinin belirginleşmesine yol açmıştır.227

Ayrıca Osmanlı ulemâsının yetiştiği ve ilim tahsili için tercih ettiği ilim 

merkezlerinden birinin de Maverâünnehir olması, Osmanlı ulemâsının geldiği 

mekan ve ilim zihniyeti açısından bağlarından kopmadığını göstermektedir. 

Hanefîlik’in Osmanlı coğrafyasında etkili olmasında devletin desteğinin 

bulunması da önemli faktörlerden biri olarak zikredilmektedir.228

Aralarında hoca-talebe münasebeti bulunan İznikî, Molla Fenârî, 

Kutbeddinzâde gibi ulemanın fıkhî olaylara bir de tasavvufî bir bakış açısı ile 

yaklaşmış olmaları da, onları devrin diğer âlimlerinden ayıran özelliklerinden 

biri olmuştur. 

Eserler içerik açısından değerlendirildiğinde, hepsi, İslam’ın beş esas 

üzerine bina edildiğinden bahsetmekte, ama bazı müellifler bu esaslardan en 

önemlisi olarak zikrettikleri namaz üzerinde durmaktadırlar. Aslında namaz 

konusunun bütün eserlerdeki dağılımını hacim olarak düşündüğümüzde, bu 

konuda hepsinin aynı özeni gösterdikleri söylenebilir. 

Dönemin eserlerinden bazılarında Semerkandî’nin şöhretini 

yakalama veya onun eseri gibi elden ele dolaşan bir eser meydana getirme 

düşüncesinin varlığı görülmektedir. Bu sebeple bu dönemin eserleri üzerinde 

en etkili müellif Ebu’l-Leys es-Semerkandî ve eseri Mukaddime’nin olduğunu 

söylemek isabetsiz bir yorum olmayacaktır. 
                                                          

227 Madelung, Maturidiliğin Yayılması ve Türkler, trc: Arslan Gündüz, E. J. Brill 1971, s. 

17.  
228Akyol, Taha, Osmanlı’da ve İran’da Mezhep ve Devlet, Doğan Kitap, İstanbul, 1999, s. 

128.



68

II. İLMİHALLERİN KLASİK FURÛ-I FIKIH 

ESERLERİNDEN FARKLILIKLARI

Yukarıda dönemin ilmihal eserleri hakkında genel 

değerlendirmelerde bulunmaya çalıştık. Şimdi ise ilmihal tarzında yazılan 

eserlerde görebildiğimiz ve onları klasik furû-ı fıkıh kitaplarından ayıran 

özelliklere değinmeye çalışacağız. Bunu yaparken kullandığımız kriterleri 

sabit tutmayı ve böylece aradaki farklılığı ortaya çıkarmayı hedeflemekteyiz. 



69

Dikkat edeceğimiz kriterleri, “İlmihal eserlerinden hangi konular 

çıkartılmış veya hangi konular dahil edilmiştir?”, “Konu anlatımında nasıl bir 

yöntem takip edilmiştir?”, “Acaba ilmihal eserleri, klasik furu-ı fıkıh 

kitaplarında yer alan delillerin kullanılması veya ihtilaflı noktaların verilip 

verilmemesi gibi hangi ayrıntılardan arındırılmıştır?” veya “Hangi boyutlar, 

konuları ele alırken daha fazla dikkate alınmıştır?”, “İlmihal eserleri insanların 

hangi yönlerine hitap etmektedir?”, “Hangi kitlelere ulaşma amacı 

taşımaktadır?” gibi sorular muvacehesinde oluşturmaya çalıştık. Bu sorulardan 

yola çıkarak ilmihalleri dil, muhteva ve anlatım tekniği olmak üzere üç ana 

kriter çerçevesinde incelemeyi uygun gördük.

A. KULLANILAN DİL AÇISINDAN İLMİHALLER

Dil dediğimiz unsur, bir toplumda var olagelen kültürel öğelerin 

sonraki nesillere ulaştırılması aşamasında en önemli araçtır. Kültür hakkında 

pek çok tarif yapılmakla birlikte, dilin kültürün en önemli unsurlarından biri 

olduğu inkar edilemez bir gerçektir. Çünkü kişiler arası iletişim ve etkileşimde 

en doğal iletişim aracı dil olarak karşımıza çıkmaktadır. Dil, insanlar arasında 

duygu ve düşüncelerin aktarımını sağladığı gibi, bilimsel, dinsel hatta felsefî 

her tür düşüncenin de muhataplarına ulaştırılmasını sağlamaktadır. Duyguların 

ve düşüncelerin sağlam bir şekilde aktarımı söz konusu olduğunda yazı dili 

daha da öne çıkmaktadır229ki, nitekim söz uçar yazı kalır, denilmiştir. 

Kültürel ve ilmî anlamda dilin böyle bir fonksiyonu olmakla birlikte, 

meseleye tarihî süreçte Türkçe’nin yazı dili olarak gelişimi açısından 

bakıldığında olumsuz bir tablo ile karşılaşmaktayız. Bu olumsuz tabloda, Türk 

dilinin ihmal edilmiş olduğu ve bu ihmal sonucunda Arapça ve Farsça’dan 

geri planda kalıp, bir literatür dili ve bir kaynak dili haline gelemediği yorumu 

                                                          
229 Baş, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, s. 79.



70

yapılmaktadır.230 Bunun tarihî ve kültürel bazı sebepleri bulunmaktadır. Bu 

sebepleri, Türkler’in Anadolu’ya yerleşme serüveninde, yurt edinme amacıyla 

gittikleri yerlerde hem Araplar’dan hem de İranlılar’dan dil anlamında 

etkilenmeleri, bu çevreden gelen ilim adamlarının Anadolu Selçuklu’sunda 

itibar görmesi neticesinde Arapça ve Farsça’nın yaygınlaşmasını tetiklemesi 

şeklinde ifade edebiliriz.231 Bütün bu sebepler neticesinde, entelektüel 

anlamda Türkçe’nin kendine bir yer edinemediği, zaman içinde Türkçe’nin 

özgünlüğünü kaybettiği belirtilmektedir.232

Gözden kaçırılmaması gereken bir diğer husus da, VII. yüzyıldan 

itibaren İslamî kültürden etkilenmeye başlayan Türkler’in, en azından ibadet 

alanında Arapça ile irtibat kurmalarının gerekliliğidir. Ayrıca, kabul ettikleri 

dinin Hz. Peygamber’den itibaren gelen bilgi birikimini öğrenmek, 

kendilerinin de bu sahada gelişen literatürü takip etmek, incelemek, hatta bu 

konuda fikir beyan etmek istemeleri de bir o kadar doğal kabul edilmelidir.

Türkçe’nin dil olarak tarihî gelişimi üzerinde yapılan çalışmalardan 

edindiğimiz bilgilere göre, elimize geçen en eski Türkiye Türkçesi metinleri 

XIII. yüzyıla aittir.233 Türkler Anadoluya XI. yüzyılda yerleşmeye başladıkları 

halde XIII. yüzyıla kadar yazılı bir belgenin bulunmayışına dikkat 

çekilmiştir.234 Bu konuda incelemelerde bulunan araştırmacılar tarafından 

                                                          
230 Baş, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, s. 82, 89.
231 Develi, Hayati, Osmanlının Dili, 3F Yayınları, İstanbul, 2006, s. 43,44.
232 Baş, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, s. 80-81.
233 Kut, “Anadolu’da Türk Edebiyatı”, s. 21.
234 Kut, “XIII ve XIV. Yüzyıllarda Anadolu’da Türkçe’nin Yazı Dili Olması ve Bu 

Yüzyıllardaki Eserler Üzerine”, Payitaht Bursa’da Kültür ve Sanat (07-08 Nisan 2006 

Bursa) Sempozyum Kitabı, Editör: Cafer Çiftçi, Bursa 2006, s. 28-29. 



71

zikredilen en önemli sebep, bu dönemde Andolu’da savaş ve kargaşa 

ortamının bulunmasıdır. Orta Aysa’dan gelen göçebe Türkmen kitlelerinin 

kalıcı bir yurt arayışında olması ve daha önce Türkçe’ye dayanan yazılı bir 

kültüre sahip olmamaları da sebepler arasında zikredilmektedir. Netice 

itibariyle, elimize eser geçmiş olmamasının, yazılmamış olduğu anlamına 

gelmediği, XIII. yüzyılda Anadolu’da sükûnetin hakim olması ile birlikte 

Türkiye Türkçesi’nin de bir yazı dili olarak gelişmeye başladığı, daha önce 

böyle bir imkandan mahrum bulunulması sebebiyle gelişmenin sağlanamadığı 

şeklinde bir açıklama getirilmektedir.235

Ekmeleddin İhsanoğlu, “Osmanlı Bilim Literatürü” adlı makalesinde, 

bu değerlendirmelere katılmanın yanında, Osmanlı kuruluş döneminde görülen 

önemli değişikliklerden birinin, Türkçe’nin bilim dili olarak kullanılmasını 

zikretmektedir. Müellif, Osmanlı kuruluş döneminde Türkçe yazılan eserlerin 

çok az olduğunu, hatta Farsça’nın da gerisinde olduğunu ifade ettikten sonra, 

zamanla bütün ilimlerde birçok eserin telif ve tercüme edilerek, Türkçe’nin de 

Arapça’dan sonra bir ilim dili haline geldiğini belirtir.236 Anadolu’da siyasi 

hakimiyetin sağlanması, bir anlamda Türkçe’nin kaderinin olumlu bir yöne 

doğru gelişmesini beraberinde getirmiştir denilebilir. 

 Türkçe’nin bir yazı dili olarak gelişmesinde Beylikler Dönemi milat 

olarak kabul edilmektedir. Anadolu siyasi tarihinde Selçuklu Devleti’nin 

yıkılmasından Osmanlı devletinin kurulmasına kadar geçen dönem, Beylikler 

dönemi olarak isimlendirilmektedir. XIII. yüzyıl sonlarından XV. yüzyıl 

başlarına kadar geçen dönemde Türk dili, bilim dili olarak kabul görmeye 

başlamış ve böylece müstakil bir yazı dili haline gelmiştir. Selçuklu 

döneminde Arapça ve Farsça etkili olmakla beraber, Beylikler döneminde 

                                                          
235 Develi, Osmanlı’nın Dili, s. 41-43
236 İhsanoğlu, “Osmanlı Bilimi Literatürü”, s. 363.



72

Türkçe’nin ön plana çıkmaya başladığı görülmektedir.237 Bu dönemde 

yönetim dilinin Türkçeleşme’si, bilimin ve sanatın koruyucusu devlet 

adamlarının Türkçe’yi tercih etmesi, entellektüellerin de Türkçe’ye 

yönelmesini sağlamıştır. Pek çoğunun ana dilinin Türkçe olması da, bu 

dönemde Türkçe bilimsel ve edebî eserlerin yazılmasında ve tercümesinde 

etkili olmuştur.238 Beylikler döneminde, bilinçli bir şekilde Türkçe’yi yazı dili 

haline getirme hedefi görüldüğü239, Selçuklu dönemine nisbeten tercüme ve 

telif niteliğinde eserlerin çoğaldığı ifade edilmektedir.240  Hatta bu anlamda 

Türkçe’nin devlet dili haline gelmesi Osmanlı’nın eseri olup, Orhan Gâzi’nin 

ilk defa vakfiyelerini Türkçe yazdırdığı kaydedilmektedir.241

İhsan Fazlıoğlu, Osmanlı Döneminde bilim alanında yazılan Türkçe 

telif ve tercümelerin nedenleri konusuna ayırdığı bir makalesinde, öncelikle 

Osmanlı ulemâsının dil tasavvuru üzerinde durmuş ve bu konunun felsefî

temelini açıklamaya çalışmıştır. Ona göre Osmanlı ulemâsı nezdinde dil 

unsuru, varlığın hakikatinin muhataba iletilmesinde bir araç olup242, öncelikle 

varlığı ve vahyi anlamak için gerekli görülmüştür. Bu açıdan bakıldığında, 

dilin hangi dil olduğu değil, muhatabın o dili anlaması ön plana çıkmış, bu 

anlamda iyi bir dil bilgisine sahip olmak ve Arapça öğrenmenin, bizâtihi dili 

öğrenmekten ziyade, Kur’an’ı anlamak yani dini anlamak ve varlığı anlamak 

                                                          
237 Şahin, Hatice, Eski Anadolu Türkçesi, Akçağ, Ankara, 2003, s. 21.
238 Develi, Osmanlı’nın Dili, s. 47; Kut, “Anadolu’da Türk Edebiyatı”, s. 25.
239 Şahin, Eski Anadolu Türkçesi, s. 22.
240 Fazlıoğlu, İhsan, “Osmanlı Döneminde Bilim Alanındaki Türkçe Telif ve Tercüme 

Eserlerin Türkçe Oluş Nedenleri ve Bu Eserlerin Dil Bilincinin Oluşmasındaki Yeri ve 

Önemi”, Kutadgu Bilig: Felsefe ve Bilim Araştırmaları Dergisi, 2003, sy: 3, s. 167.
241 Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, I/27.
242 Develi, Osmanlı’nın Dili, s. 59. 



73

için olduğu vurgulanmıştır. Fazlıoğlu makalesinde, hakikatin anlaşılması için

bunun ses ve şekil olarak değişmesinin önemli olmadığından, muhatabın bu 

hakikati anlayabilmesi için iki yol olduğundan bahsetmektedir. Bunlardan biri, 

hakikatin ilk olarak sunulduğu Arapça’nın gereği gibi öğretilmesi, ikincisi ise 

hakikatin muhatabın diline yani Türkçe’ye çevrilmesi. Buna sebep hakikati 

anlamaya çalışan muhatap ile hakikatin şekli arasında bir aktarımın 

sağlanmasının gerekliliğidir. Aslında aktarımı zorunlu kılan muhatabın 

kendisidir. Bilindiği üzere, Osmanlı öncesinde ve Osmanlı döneminde yüksek 

İslâmî kültürün dili Arapça olup, bu düzeydeki bilgi seviyesine sahip olanlar 

hakikati anlamak için aynı dili kullanmışlardır. Muhatabın Arapça’yı 

bilmemesi durumunda ikinci yol olan, hakikatin ulaştırıldığı kişinin dili esas 

alınması durumu ortaya çıkmaktadır ki, bu da Osmanlı toplumu söz konusu 

olduğunda Türkçe olarak kendini göstermektedir. Bu sebeple Osmanlı kuruluş 

döneminde bazı müelliflerin, Arapça eser kaleme almanın yanında 

muhataplarını dikkate alarak Türkçe eser telif ve tercüme etme yoluna 

gittikleri243  ve bu dönemde halka yönelik olarak yazılan eserlerde sade bir 

dilin kullanıldığı ifade edilmektedir.244

Diğer İslâmî ilimlerde olduğu gibi klasik fıkıh eserlerinin yazımında 

da yaygın olarak kullanılan dil Arapça olagelmiştir. Selçuklu mirasını devralan 

Anadolu’da Arapça, medresenin vazgeçilmez dili olmuştur. Geleneksel olarak 

bilim, düşünce ve edebiyat dilinin İslam medeniyetinin yüzyıllar boyunca 
                                                          

243 Fazlıoğlu, “Osmanlı Döneminde Bilim Alanındaki Türkçe Telif ve Tercüme Eserlerin 

Türkçe Oluş Nedenleri ve Bu Eserlerin Dil Bilincinin Oluşmasındaki Yeri ve Önemi”, s. 

167. Devrin ulemâ sanatkarlarının Türkçe eser kaleme alış sebepleri hakkında bak. 

Yavuz, Kemal, “XIII-XVI. Asır Dil Yadigarlarının Anadolu Sahasında Türkçe Yazılış 

Sebepleri ve Bu Devir Müelliflerin Türkçe Hakkındaki Görüşleri”, Türk Dünyası 

Araştırmaları, Türk Dünyası Araştırmslsrı Vakfı, sy. 27, Aralık, İstanbul, 1983 s. 9-57.
244 Yüce, Nuri, “Osmanlı Türkçesi”, Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, editör:  

Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1994, II/14.



74

kullandığı Arapça ve daha sonra önem kazanan Farsça olduğu ifade edilir.245  

Nitekim Osmanlı medreselerinde de aynı geleneğin sürdürüldüğü, yüksek dînî 

eğitimde Arapça’nın kullanıldığı görülmektedir. Bilimsel dil bu olmakla 

birlikte Osmanlı kuruluş döneminin içinde barındırdığı saikler nedeniyle, 

konumuzu teşkil eden ilmihal eserlerinde Arapça yerine halkın dili olan 

Türkçe’nin kullanıldığına şahit olmaktayız. Bunların çok yaygın olduğunu, 

yazma eserlerin yer aldığı kütüphanelerde pek çok nüshası olmasına kıyasen 

söyleyebiliriz.

Bu dönemde yazılan ilmihal eserlerinden İznikî’nin Mukaddime’si ile 

Kutbeddinzâde’nin el-Ikdu’s-semin ve’l-akdü’l-yemin adlı eserini, telif 

tarzında yazılan Türkçe esere; Aksarâyî’nin bir kısmı Farsça’dan tercüme bir 

kısmı da telif mahiyetinde olan, İmâdül-islam adlı eserini de, başka bir dilde 

yazılmış faydalı bir eseri Türkçe’ye kazandırma amacına matuf olarak kaleme 

alınmış bir çalışmaya misal olarak gösterebiliriz.

Burada üzerinde durulması gereken bir başka husus, ele aldığımız 

eserlerin kimin için yazıldığıdır. Muhatap öğrenci midir, halk mıdır, eserin 

adına yazıldığı sultan veya devlet adamı mıdır? Şu bir gerçek ki, insanlar 

farklı olduğu üzere ilimler ya da her insana hitap eden ilimler de 

farklılaşacaktır. Bunun yanı sıra herkesin öğrenmesi gereken ilimler yanında, 

toplumdan bazı insanların öğrenmesi ile görevin yerine getirileceği ilimler 

olduğu düşünülmüştür. Bu açıdan ele alındığında bu kitapların hangi kesime 

hitap etmek için yazıldığının tespit edilmesi de konumuza ışık tutacaktır. 

Medreselerde İslâmî ilimlerin entelektüel düzlemde incelenmesi ve 

geliştirilmesi neticesinde, bir anlamda dini en güzel şekliyle anlayan bir insan 

topluluğunun ortaya çıkması mukadder olmakla birlikte, avâm denilen 

                                                          
245 Develi, Osmanlı’nın Dili, s. 58-59.



75

gündelik hayatın meşgalesi içerisinde ilimle iştigal etmeye fırsat bulamamış, 

bir anlamda üretilen ilmi, pratik olarak alıp kabul eden ve kullanan bir grup 

var ki, bu grup aslında toplumun büyük yekûnunu tutmaktadır. Bu sebeple 

halk kitlesinin dînî bilgiye olan ihtiyacı göz ardı edilmemelidir ve nitekim 

edilmemiştir. Avâm ve havâs arasındaki irtibatı kuran şeyler genellikle ortaya

konulan ürünlerle olmaktadır. Hatta havâsın kendi bildiklerini avâm ile 

paylaşabilmek için, avâmın anlayabileceği bir dil ve üslupla ürün ortaya 

koymaya çalıştığı, genellikle bu tür ürünlerde ayrıntıdan ziyade, olması veya 

olmaması gereken hususların aydınlatılmasına dikkat edildiği, zihin 

karışıklığına yol açacak ihtilaflara yer verilmediği dikkati çekmektedir. Bu 

sebeple fıkıhla entelektüel anlamda ilgilenen ulemâmız, yeri geldiğinde halkın 

bu ihtiyacını gidermek için özellikle ibadetlerle ilgili hususları içeren eserler 

meydana getirmişlerdir. 

Türkçe ilmihal yazan müellifler eserlerinin mukaddimelerinde, neden 

Türkçe eser kaleme aldıklarını açıklayan izahatlarda bulunmuşlardır. Bu 

açıklamaların konumuz açısından önemli olduğunu düşünüyoruz. Ayrıca 

Arapça yerine Türkçe’nin kullanılması, bu eserlerin yazımında öncelikli 

olarak hangi kitlenin esas alındığı konusuna açıklama getirmektedir. 

İznikî, eserini Türkçe olarak yazma sebebini ve kimleri dikkate alarak 

yazdığını “Bu zaîf-i fakîr ve nahîf-i hakîr Kutbeddin bin Muhammed 

gaferallahu lehümâ ve li-cemî’il müslimîn ve refeahü min vertati’l-vasfi ve’l-

kâli ilâ evci’l-ameli ve’l-hâl bildi kim ilmde farz-ı ayn var ve farz-ı kifaye var. 

Farz-ı ayn ol ilmdür ki her kişiye ânı bâlig olduktan sonra bilmek ve ögrenmek 

gerek elbette ve eğer ögrenmezse şol namaz terk idene nice azâb iderlerse âna 

dahî şöyle katî azâb iderler farz-ı kifâye ol ilmdür ki ânı bir ilde ya bir şehirde 

bir kişi bilürse farz yirine gelür kalan kişilere farz olmaz eğer ögrenmezlerse 

dahî günahkar olmazlar bu zaîf gördi kim bu farz-ı ayn olan ilmde kitablar 



76

düzmişler latîf ve görklü, ammâ kimi Arabî ve kimi Fârisî her kişi anlara 

mütâlâ idüp ma’nisin çıkaramaz ve eğer okıyup ögrenürse dahî tizcek girü 

unudur ya sonra manisin görklü eydimez. Pes diledi kim bu farz-ı ayn olan 

ilmde Türkçe bir mukaddime düze tâ ki mütedîlere ânı okumak genez ola. 

Oğlancuklara ve kızcuglara bâlig olmaya yakın ögredeler tâ kim gönline ve 

îtikâdına şeriat emrin dutmak ve müslümanlık kaydın yimek düşe bâlig 

olduktan sonra bunun içindekiyle amel ide” sözleri ile açıklamaktadır.246

Bu dönemde Türkçe olarak kaleme alınan bir diğer eser, 

Kutbeddinzâde olup, eserini yazarken dikkate aldığı kitleyi, “Pes her oğlana ve 

kıza lazımdır kim bâliğ olmaya yakın olucak âna atâsı ve anâsı akâid-i dîniyye 

ve ulûm-u ibâdât ta’lim ideler veya ittüreler ve Fetâvây-ı Zâhirî’de der kim bir 

kızı ele virseler ve dahî âna sorsalar sıfat-ı islam nedir, müslümanlık bize 

deyüver diseler bilmezem dise kafir olup erinden boş olur.”247 sözleri ile ifade 

etmektedir.

Kutbeddinzâde kişinin mutlaka dînî meseleler hakkında bilgi sahibi 

olması üzerinde durmuş, bu düşüncesini “Ve dahî bil kim bir kimesne âlim 

olmağa dini kitaplardan öğrenmek lazım değil bil kim maksûd-ı mübîn din 

meselelerin bilmekdir gerek Türkî kitaptan öğrensin gerek hiç okumak bilmez 

iken ağızdan öğrensin hemin âlim olup ulemâ menziline irişür ve dahî bil kim 

ilm-i din öğrenmeye dâima sa’y etmek gerek bildiğim bana yeter dimek olmaz 

zira Hz. Rasûl A.S. buyurur kim “Utlubu’l-ilme mine’l-mehdi ile’l-lahdi” yâni 

ilim talep eylemek beşikten kabre varıncaya”248 sözleri ile ifade etmiştir.

Görüldüğü üzere hem İznikî hem de Kutbeddinzâde’nin ifadelerinde 

kullandıkları “mübtedîler”, “bâlig olmaya yakın oğlancuklar ve kızcuglar” gibi 
                                                          

246 İznikî, Mukaddime, s. 1a.
247 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 1. 
248 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 3b-4a. 



77

lafızlardan, hedef kitlelerinden bir kısmının ilim tâlibi olan gençler ve ergenlik 

çağına gelmiş çocuklar olduğunu anlamaktayız. 

Bir başka eser Aksarâyî’ye ait olup, eseri Türkçe’ye tercüme 

etmedeki gayesini ve halkın anlayacağı dilde eser yazmanın gerekliliğini, 

“Hak Teâlâ hazreti ilmi günden Arab dili üzerine indirdiği içün Arab ulemâları 

dahî girü ol ilmi Arab dili üzerine beyan ittiler zemâne halkına menfaatleri 

oldugu içün ba’dehü ol ilmi acem vilayetine düşdügünde acem ulemâsı dahi 

ulemâ içün telif ittükleri kitabı girü Arab dili üzerine telif ittiler ammâ avâm 

içün telif ittükleri kitabı acem dili üzerine telif ittiler zamanları avâmına 

bundan oldugu içün ba’dehü ol ilim Rum vilayetine düşdügünde Rum ulemâsı 

dahî ekseriye ol ilmi giru Arab dili üzerine beyan idüp avâm halkına ilm-i 

nâfi’ yir altında gizli mal gibi mestur kıldı. Pes biz dahî zemâne müftîleri 

Türkî dili üzerine fetva yazdıkları gibi zemâne halkına âsân olsun içün ol Arab 

ve Fârisî dil altında gizli olan ilm-i nafi’ alâ zu’mil hâsidîn Türkî dil ile halka 

zâhir ittük”249 sözleri açıklar.    

İmâdü’l-islam’da Aksarâyî’nin, “Bu kitaba Tükçe’dir deyû 

küçümseyerek bakmayalar. Zira içindeki ilm-i nâfi’ ve amel-i salihtir”250

ifadelerinden, zamanında eser yazımında kullanılan dilin genellikle Türkçe 

olmadığını ve Türkçe yazan müelliflerin eserlerinin dikkate alınmadığını 

anlamaktayız. Aksarâyî yine, “Her kavmin dili kendilerine kıyas asıl olduğu 

ve gayrı dilden intifâ edemedikleri içündür Hz. Seyyid sallallahu aleyhi ve 

sellem eger bu diyarda olaydı ol dahî Türkî dili söylerdi. Zira halka menfaat 

                                                          
249 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, vr. 7b. 
250 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 3a.



78

bu cihetten olduğu içün”251 diyerek Türkçe yazmasını haklı göstermeye 

çalışmaktadır. 

Aksarâyî’nin hedef kitlesinin, “Câmiü’l-fetâvâ’da, Kınye’de ve Salât-

ı Mesûdî’de getürmiş ki, bir kimesne farz neyidür bilmese ve farz kandidür 

adlı adiyle bilmese ânın kıldıgı namaz dürüst degildür didîgü ecilden bize girü 

lâzım oldu ki, icmâlen her farzı esâmesi ile girü zikr idevüz bir defa tafsîl 

üzerine zikr olundu diyüp komayuz avâm-ı müminîn tafsîlden çok nesne zabp 

idemezler evvelden murâdımız bunları fehm ittürmekdür pes imdi evvelâ farzı 

bilmek gerek ki, farz âna dirler ki, kul ânı işlemekde sevab bula ve terk eylese 

ikâba müstehâk ola bu vech ile farz abdestte dört, namazda on ikidür…….pes 

kitaplara nakli üzerine her kişi farzı ezberleye adlı adın yirli yirin bile kıldugı 

taat emegi zâyi olmaya”252 sözlerinden avâm yani halk olduğu anlaşılmaktadır.

Aksarâyî eserinin diğer bir pasajında, yazımında esas aldığı kitleyi ve 

bazı konuları özellikle ele alış nedenini açığa vurmuştur. Oruç kitabının içinde 

haramlarla ilgili meselelere geniş bir şekilde yer vermesinin nedenini, “Ammâ 

sâir ulemâ bu haramın cümlesin kitaplarında bir yire biriktirmedikleri 

bilmediklerinden degildir. Belki zamanlarında haram helal tâ bu derecede 

karışmış degildür, cem eylemek iktiza eyleye. Ammâ fî zemâninâ avâm haram 

ve helali birbirine katup temyiz ve teşhis itmeyüp dinlerin ve taatlerin bâtıl 

ittükleri sebepten bu ahvâli söylemek şol derecede vâcip olmuşdur ki her 

mecliste gayrı ahkâmı koyup dahî hemen namazla bu haram ahvâlin söylemek 

olmuştur”253 diyerek, avâmın bu tür bilgilere olan ihtiyacı ile bağlantı kurarak 

açıklamıştır. 

                                                          
251 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 3a-3b.
252 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 53b-54a.
253 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 130b.



79

Bir başka yerde de aynı şekilde konuları ele alırken hedef kitlenin 

algılamasını dikkate aldığını, “İş bu kader meselesinde ulemâyı mütekellimîn

sözleri çoktur. Maksûd olan izharı fazl olsaydı, bu hususta kelam kitaplarından 

nice derlü hakâik ve dekâik yazılırdı. Lâkin maksûd olan heman avâmı 

müminînîn akılları erdiği yerden ala kadri’t-takat dine müteallik şüpheleri 

beyan eylemekdir. Ümiddir ki, bir ağzı dualıya rast gelip “Allah rahmet 

eylesin böyle yapmış” diyebilürse,  bir fatiha sevabı bağışlaya”254 sözleriyle 

ifade etmektedir.

Muhatabın hakikati anlaması üzerinde yaptığımız dil 

değerlendirmelerinde diğer bir mesele, muhatap için kullanılan dilin 

seviyesidir. Eğer Türkçe konuşan bir halktan bahsediyorsak, kullanılan 

Türkçe’nin hangi seviyede bir Türkçe olduğu sorusu ile karşı karşıya kalırız.

İlk dönemde yazılan eserlerin halkın anlaması gerekçesi ile daha anlaşılır bir 

dille yazıldığı, gerekçesinin de muhatabın bu dili anlamasını temin etmek 

olduğu düşünüldüğünde, ilmihal eserlerinde kullanılan dilin, muhatabın 

anlayabileceği seviyeye yakın bir düzeyde olduğu söylenebilir.255 Başlangıçta 

dikkat edilen bu husus, toplumu oluşturan kitlelelerin ırkî anlamda 

farklılaşması ile birlikte kaybolduğu ve Türkçe’nin ilerleyen dönemlerde daha 

ağdalı bir şekilde kullanılmaya başlandığı da ifade edilmektedir.256

B. MUHTEVA AÇISINDAN İLMİHALLER

                                                          
254 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 142b.
255 İznikî’nin Mukaddimesi’ni dil özellikleri açısından değerlendiren Üstünova, halka 

hitaben yazılması sebebiyle, süslü ve sanatlı söyleyişten uzak, anlaşılır anlatımı ile dikketi 

çeken bu eserin, Eski Anadolu Türkçesi özelliklerini yansıttığını ifade etmektedir. 

Üstünova, Kerime, Kutbe’d-dîn İznikî Mukaddime: Giriş, İnceleme, Metin, Sözlük, Bursa 

2003, s. 131.
256 Develi, Osmanlı’nın Dili, s. 63.



80

İlmihallerle klasik furû-ı fıkıh kitaplarını birbirinden ayıran ikinci 

kriter, muhtevadaki farklılaşmadır. Mezheplerin teşekkülü ile birlikte İslâmî 

disiplinlerin konuları ve metotları belirginleşmeye başlamıştır. Daha öncesinde 

gerçekleştirilen Kur’an ve sünneti anlama ve yorumlama çabalarını, tek bir 

disiplin altında toplamak zordur. Bu dönemde gerçekleştirilen faaliyetlerin 

inanç, ibadet ahlak kurallarını kapsadığını veya bir araya getirdiğini söylemek 

daha doğru olacaktır.257  Nitekim Ebû Hanîfe’ye atfedilen, “Fıkıh, kişinin hak 

ve yükümlülüklerinin bilgisidir”258 şeklindeki tarifinin de bu çerçevede olduğu 

görülmekte, fıkhın bu geniş anlamının en azından V. (XI) yüzyıla kadar 

devam ettiği259, ilk dönem itibariyle fıkhın, bütün İslâmî ilimleri şemsiyesi 

altına alan bir üst disiplin veya kavram olduğu ifade edilmektedir.260 Daha 

sonra fıkhın inanç ve ahlak boyutu müstakil disiplinlere bırakılmış olup, fıkhın 

amel boyutu öne çıkarılmış, İmam Şâfiî’ye nisbet edilen “Fıkıh, dinin ameli 

hükümlerini muayyen delil ve kaynaklarından çıkararak elde edilen 

bilgidir”261 şeklindeki tarif yaygınlık kazanmıştır. İman ve akâid ile ilgili 

meseleler ise “İlmü’t-tevhid” ve “Usûlu’d-dîn” gibi adlarla anılmıştır. 

Usul eserlerinden önce tedvin edilen ve çok geniş bir yelpazeye sahip 

olan fürû eserlerinde, ferdi hayattan sosyal hayata, devletler arası ilişkilere, 

ekonomiden siyesete kadar çeşitli konular ele alınmıştır. Daha erken dönemde 

yazılan furû-ı fıkıh eserlerinde bazı takdim ve tehirler bulunsa da, taharet ve 

namaz konularını oruç, zekat, hac, kurban, nezir gibi diğer ibadetler takip 
                                                          

257 Gürkan, Menderes, İslam Hukuk Metodolojisinin Oluşumu ve Şafi’nin Yeri, EÜSBE, 

Basılmamış Doktora Tezi, Danışman: Yunus Apaydın, s. 46.
258 Molla Hüsrev (v. 885/1481), Mir'âtü'l-usûl şerhu Mirkati'l-vüsûl, Dersaadet, Şirket-i 

Sahafiye-i Osmaniye, 1321, s. 10.
259 Bardakoğlu, “Fıkıh” mad., DİA, XIII/1. 
260 Gürkan, İslam Hukuk Metodolojisinin Oluşumu ve Şafi’nin Yeri, s. 47.
261Bağdâdî, Hatip, el-Fakîh ve’l-Mütefakkih, Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, Lübnan 1980, I/54; 

Tehânevî, Keşşâf, Kahraman Yayınları, İstanbul 1984, I/31.



81

etmekte, bunlardan sonra, nikah, alışveriş konuları yer almakta, vasiyet, ferâiz 

konularıyla sona ermektedir. Bu sistem daha sonra yazılan klasik dönem furû-ı 

fıkıh eserlerinde de ana çatı olarak korunmuştur.

Konuların klasik dönem furû-ı fıkıh kitaplarında ele alınışında bütün 

mezheplerin ibadetler konusuna öncelik verdiği görülmektedir. İbadetler 

haricinde kalan konuların tertibinde, belli bir mantık takip edildiği ve bunu 

izah bağlamında ifadelerin yer aldığına rastlanılmaktadır.262

Fıkıh kitaplarında ibadetle ilgili konular genellikle ilk sıralarda yer 

alır. Çünkü ibadetler, kişinin dini konularda yükümlü olabilme şartlarını 

taşımaya başladığı ilk andan itibaren sorumlu olduğu öncelikli alanı ifade 

eder. İbadet bahisleri ele alınırken, ayetlerde geçen ifadelerin yanısıra, hem 

Hz. Peygamber’in konu ile ilgili beyanları dikkate alınmış hem de ibadetin 

yapılabilme şartları dikkate alınarak belli bir mantık silsilesi takip edilmiştir. 

Mesela, Kur’an-ı Kerimde yer alan namaz kılma emrinin akabinde zekatın 

verilmesi emrinin yer alması, ayrıca Hz. Peygamber’in İslam’ın üzerine bina 

edildiği beş esas hakkındaki kavlinde yer alan sıralama, eserlerde ibadet 

konularının belli bir tertibe göre düzenlenmesinde etkili olmuştur. Namaz 

ibadeti ile ilgili mevzular ele alınmadan önce ise, temizlik bahislerinin ele 

alındığı görülmektedir ki, temizlik için kullanılması elzem olan madde ise, 

sudur. Bu sebeple ibadet konularının başında taharet kısmı, onun da öncesinde 

suların hükmü bahsi yer almaktadır. 

                                                          
262 es-Serahsî (483/1090), Mebsut, III/194. Kâsânî, Ebû Bekr Alâeddin Ebû Bekr b. Mes'ud 

b. Ahmed el-Hanefî (v. 587/1199),  Bedâiu's-sanâi' fî tertibi'ş-şerâi', (y.y.), Kahire, 1910, 

Matbaatü'l-cemaliyyeti'l-âmire, I/228, 229. Debûsî, Kitâbu’n-nikâh, s. 17; İbnü’l-Hümam 

(v. 861/1457), Şerhu Fethü’l-kadîr, Mustafa el-Bâbi İbrahim el-Halebi, (y.y.) 1970/1389, 

III/184. 



82

İbâdât konuları içinde, konuların sıralanışında belli bir sıra 

gözetildiğine dair ele aldığımız eserlerden misal vermek gerekirse; Dürer

müellifi Molla Hüsrev, ibâdât konusundaki meseleleri, tahâret, namaz, zekat, 

oruç ve hac olarak sıralamıştır. Konular arasındaki bağlantıyı nasıl kurduğunu, 

zekat kitabının başında yer alan, “ ‘Namaz kılınız ve zekat veriniz’263 ve 

‘Onlar namaz kılarlar ve onlara verilen rızıklardan infak ederler’264 Bu sebeple 

namaz konusunu zekat takip etmiştir”265 cümleleri ile açıklamıştır.

Molla Hüsrev, oruç konusunu işlerken de, “İslam beş şey üzerine 

bina kılınmıştır. Allah’tan başka ilah olmadığına Muhammed’in O’nun rasûlü 

olduğuna şehadet etmek, namaz kılmak, zekat vermek ve ramazan orucunu 

tutmak” hadisinde yer alan sıralamaya binaen, zekat bahsini oruç bahsi takip 

etmiştir”266 diyerek sıralamada kriter aldığı hadîse vurgu yapmıştır.

Merginânî’nin ibadetler sıralaması da taharet, namaz, zekat, oruç, hac 

şeklindedir. Bu sıralamayı tercih sebebini ayet veya hadisle desteklemeyi 

gerekli görmeyen müellifin bu tavrının, Mülteka’l-ebhur’da da Halebî 

tarafından uygulandığı anlaşılmaktadır.

Yukarıda yer alan üç eserde de ilk konuları ibadetle ilgili mevzuların 

oluşturduğu görülmektedir. Bazen bu konuları Molla Hüsrev’in Dürer’inde 

gördüğümüz üzere, hac ibadetinin bir uzantısı olan kurban ve onunla ilgili 

                                                          
263 Bakara, 2/43.
264 Bakara, 2/3.
265 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm fî şerhi Gureri’l-ahkâm, s. 171.
266 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 196.



83

mevzular takip etmiş; cihad da bir nevi ibadet sayılarak bu konulardan sonra 

verilmiştir.267

Klasik fıkıh eserlerinde ibâdât bölümünü muâmelât adı verilen 

konular takip etmektedir. Muâmelât kısmında evlilik, boşanma gibi aile 

hukuku; alışveriş ve ticari faaliyet çeşitleri ile borçlar hukuku; şüfa, kısmet 

gibi konuları ele alan eşya hukuku, cinâyetler, hırsızlık, dava, şehâdet, sulh 

gibi konularla, ceza ve muhakeme hukuku, vasiyyet, feraiz gibi konularla da 

miras hukuku alanında bilgilere yer verilmiştir. Eserlerin en son kısmını dinen 

yapılması yasaklanmış olan bir fiilin dünyevi karşılığı olan cezalar konusu 

oluşturmaktadır. Bu konunun sona bırakılmış olması, bir fiilin yapılmasından 

önce, hakkındaki cezayı zikretmenin manasız olacağı şeklinde yorumlanabilir. 

Klasik fıkıh kitapları için kıstas olarak kullandığımız eserlere 

baktığımızda, müelliflerimiz bazen bu konuların içinde yer alan meselelerin 

sıralamasında kendilerine has öncelikleri dikkate alarak konuları ele aldıkları 

görülmektedir. Mesela Hidâye müellifi, nikah konusunu alışveriş bahsinden 

öne almayı tercih etmiştir. Fıkıh eserlerinde genellikle ibâdât bahislerinden 

sonra işlenen konu buyû’ yani alışveriş konusudur. Merginânî ise bu 

                                                          
267 Cihad konusunun kısmen ibadet olarak düşünülmesi, konu ile alakalı ayet ve hadislerden 

yola çıkarak, hukukçular tarafından, kafirlere veya münafıklara karşı yapılan savaş anlamı 

yanında,  bazı ayet ve hadislerde “büyük cihad” olarak nitelenen nefs ile cihad yani, 

hayatın gayesi olan Allah’a kulluk etmek yani ibadet ile özdeşleştirilmiştir. Bu sebeple, 

kişilerin ve toplumların yaşam koşullarını Allah’ın ve Rasulünün koyduğu ölçüler 

muvacehesinde düzenlemesi, gerektiğinde İslam’ın diğer insanlara tebliği ve son olarak 

müslümanların her türlü tehlike ve saldırılara karşı savunma ve hatta savaşması bu geniş 

anlam içerisine alınmıştır. Müslüman hukukçulardan bazıları bu geniş anlamına istinaden 

cihad konusuna ibadetlerin akabinde yer vererek, ibadetlerle olan anlam yakınlığına vurgu 

yapma istemişlerdir. Bak. Özel, Ahmet, İslam Hukukunda Ülke Kavramı, Marifet 

Yayınları, İstanbul, s. 58-60. “Cihad”, DİA, VII/ 528. 



84

sıralamada önceliği nikah ve talak konularına yani aile ilişkilerine ayırmıştır. 

Bu sıralama Hidâye’de olduğu gibi Dürer’de ve Mülteka’da da aynı şekilde 

yer almaktadır. 

Görüldüğü üzere bir eserin meydana getirilmesi esnasında konuların 

genellikle bu üçlü sıralama biçiminde ele alınmasının manasız bir sıralama 

olmadığı dikkati çekmektedir. Kişinin öncelikli olarak sorumlu olduğu alan 

ibadetler sahasıdır. Çünkü müslüman bir kişinin yaradılış amacı ibadet üzerine 

bina edilmiştir.268 Buradan hareketle hayatımızda ibadet kavramının ilk sırada 

yer aldığı, kişi buluğ çağına erdikten sonra öncelikle dînî konularda mükellef 

olduğu, daha sonra bir aile kurma, ticari ilişkilerde bulunma gibi fiillere 

yöneldiği düşünüldüğünde bu tertibin tutarlı ve mantıklı olduğu çok rahat bir 

şekilde söylenebilir.

Fıkıh eserlerinde itikadi konular disiplin mantığı çerçevesinde alan 

dışı kabul edilip ele alınmamıştır. Bu konular ayrı bir ilim dalı olan kelâma 

müteallik konulardır. Bu sebeple fukaha, kişinin zâhiri amellerine ve 

muâmelâta yönelik bilgileri muhafaza edip bunları belli bir disiplin mantığı 

içerisinde işlemeye çalışmıştır.

Klasik fıkıh eserlerinden sonra ilmihal eserlerini muhteva açısından 

değerlendirmeye tabi tuttuğumuzda, klasik eserlerde görülen alışılagelmiş 

tablodan biraz daha sınırlı bir içerik ile karşılaşmaktayız. İmam Şâfiî ile fıkhın 

sadece amel boyutu ile ilgilenmeye başlayan fakihler, zamanın ihtiyacına 

binaen, bu muhtevayı bir açıdan daraltma, diğer açıdan genişletme yönüne 

gitmişlerdir. 

1. Konularda Daralma

                                                          
268 Zâriyât, 51/56 “Ben insanları ve cinleri ancak bana ibadet etsinler diye yarattım” 

buyurulmaktadır.



85

Daha çok ilmî yönü ağır basan, klasik fıkıh kitabı olarak 

isimlendirdiğimiz eserlerde, konuların ibâdât, muamelât ve ukûbât olmak 

üzere üç ana başlık altında incelendiğini görmüştük. İçerik açısından ele 

alındığında ilmihal tarzında yazılan eserlerde diğer fıkıh kitaplarına nispetle 

bir açıdan mevzu edinilen konularda sınırlamaya gidildiği görülmektedir. 

Klasik fıkıh kitaplarında görülen konu başlıkları dikkate alındığında ilmihal 

eserlerinde, bu başlıklardan sadece ibâdât kısmı üzerinde durulduğu 

anlaşılmaktadır. Bu şekilde bir sınırlamaya gidilme sebebi, bazı delillere 

dayandırılmıştır. Bu tarz yazılan eserlerde konu sınırlamasına gidilmesinin 

dayanağı veya belli konuların esas alınarak eserin hazırlanmasında üç hadisin 

kriter olarak kullanıldığı görülmektedir. 

İlmihal eserlerinin muhtevasının oluşumunda kullanılan ilk hadis, Hz. 

Peygamber’in, ilim talep etmenin her müslümana farz olduğunu ifade ettiği 

hadistir.269 Hadisin umum manasından çıkarılan hüküm, her müslümana ilim 

öğrenemenin farz olduğu ve bu ilmin her mükellefe farz-ı ayn olan bir ilim 

olduğu şeklindedir. Hadis böyle yorumlanmakla birlikte, bu farz olan ilmin 

nasıl bir ilim olduğu ve neleri kapsadığı konusunda İslam âlimleri arasında 

farklı görüşler serdedilmiştir. Konu ile ilgili yorumları tezimizin birinci 

bölümünde vermeye çalıştık.  

Fıkıh âlimlerinin bu konudaki görüşü, her mükellef tarafından 

öğrenilmesi gereken ilmin fıkıh ilmi olduğu yönündedir. Fakat burada tespit 

edilmesi gereken şey, her müslümanın bu fıkıh ilminden ne kadarını bilmekle 

mükellef olduğudur. Âlimler her insanın ilmin tamamını öğrenme imkanının 

olamayacağı düşüncesinden hareketle, müslümanın en azından îmânî ve amelî 

alanda bilmesi gereken bilgileri bir sistem halinde ortaya koyma çabasına 

girmişlerdir.  Bu sebeple ilmihal eserlerinde dikkatimizi çeken bir husus, 

                                                          
269 İbn Mâce, “Mukaddime”, s. 17.



86

kişinin mutlaka bilmesi gereken ilmin ne olduğu konusunda açıklamaların 

bulunmasıdır. Aslında bu açıklamalar konular açısından neden sınırlamaya 

gittiklerinin cevabı mahiyetindedir.

İznikî Mukaddime adlı eserinin giriş kısmında, “Farz-ı ayn ol ilmdür 

ki, her kişiye ânı bâliğ olduktan sonra bilmek ve öğrenmek gerek elbette ve 

eğer öğrenmezse şol namaz terk edene nice azâb iderlerse âna dahî şöyle katî 

azâb iderler farz-ı kifâye ol ilmdür ki, ânı bir ilde ya bir şehirde bir kişi bilürse 

farz yirüne gelür kalan kişilere farz olmaz eğer öğrenmezlerse dahî günahkar 

olmazlar”270 diyerek bu konuya yer vermiştir.  İznikî bu ifadelerinden sonra, 

farz-ı ayn olan ilmin hangi ilim olduğu konusunda çeşitli ilim kollarına 

mensup ulemânın farklı yorumlarını nakletmiştir. Bu konuda son olarak Ebû

Talip el-Mekkî’nin, “Farz-ı ayn olan ilim oldur ki, islam ansız tamam olmaz o 

da beş nesnedir biri Allah’ı birlemek ve Muhammed’i hak resul bilmekdür 

ikinci beş vakit namaz şartların ve rükünlerin bilmekdür üçünci oruç ney ile 

tamam olur, eyi bilmekdür dördüncü zekatın farzların bilmekdür beşinci 

haccın şartların bilmekdür nitekim Rasulullah buyurdu büniye’l-islam alâ

hamsin dedi yani islam binası beş nesne üzerine yapılmışdur didi”271 diyerek, 

eserinin çatısını oluşturan konuları da açıklamıştır.

Aksarâyî, yazdığı eseri Türkçe yazma sebeplerini belirttikten sonra, 

ilim öğrenmenin her müslümana farz olduğunu ifade eden hadisi zikretmiş, 

akabinde “İmam Gazzâlî radıyallahu anh Minhâcu’l-âbidîn’de getirmiş bu 

hadisi ki, her kişinin üzerine farz-ı ayn olan ilim, her kula kendi üzerine vacip 

olan ahkâm ilmidir bundan sonra ne san’atte ise ânın ilmidir gayri nesnenin 

ilmi vacip değildir yani her kişiye iman ilmi ve namaz ilmi ve uruç ilmi ve 

helal ve haram ilmi ve her ne meslekte ise ânın ilmi vacip olup hatta fakir ise 

                                                          
270 İznikî, Mukaddime, s. 1b. 
271 İznikî, Mukaddime, s. 1b. 



87

hac ve zekat ilmi vacip olmadığı gibi”272 diyerek her müslümanın öğrenmesi 

gereken ilmin ne olduğuna ve sorumlu olmanın belli şartları gerektirdiğine 

işaret ettiği gibi, eserin muhtevasına da değinmiştir.

Muhtevanın tespitinde kullanılan ikinci hadis, Hz. Peygamber’in 

İslam’ın beş temel esas üzerine kurulduğunu ifade eden hadisidir.273 Bu hadis 

hemen hemen bütün ilmihal eserlerinde, ilim talebinin farziyetini ifade eden 

hadisten sonra kullanılmıştır. Ayrıca hadis içindeki beş esasın sıralanışı da

konuların tertibinde önemli olmuştur.

Şöyle ki, Aksarâyî, tercüme ve telif mahiyetindeki İmâdü’l-islâm adlı 

eserini kaleme almadan önce, cevâmiu’l-kelim hadisler arasında zikrettiği bu 

hadisten hareketle, herkesin istifade edeceği, hadiste yer alan zâhiri ibadetler 

hakkında bir risale yazmayı düşündüğünü ve bu risalenin tıpkı Ebu’l-Leys’in 

Mukaddimesi gibi kullanılmasını istediğini belirtir. Fakat Umdetü’l-İslam’ın 

bu şekilde yapıldığını görünce bundan vazgeçerek mevcut eseri bazı 

eklemelerle tercüme etmeyi tercih ettiğini ifade eder.274

Bundan sonra gelen üçüncü adımda, hadis literatüründe “Cibril 

hadisi” olarak bilinen rivayet kullanılmıştır. Abdullah b. Ömer’den nakledilen 

Cibril hadisi şöyledir: “Ben Hz. Peygamber’in yanında oturuyordum. Derken 

elbisesi bembeyaz, saçları simsiyah bir adam yanımıza çıkıp geldi. Üzerinde 

yolculuğa delalet eden hiçbir belirti yoktu. Üstelik içimizden hiç kimse onu 

tanımıyordu. Gelip Hz. Peygamberin önüne oturup dizlerini dizlerine dayadı. 

Ellerini dizlerinin üstüne hürmetle koyduktan sonra sormaya başladı: Ey 

Muhammed! Bana İslam hakkında bilgi ver! Hz. Peygamber bunun üzerine, 

“İslam, Allah’tan başka ilah olmadığına, Muhammedin onun kulu ve elçisi 
                                                          

272 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 3b.
273 Müslim, İman, 19.
274 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 2b.



88

olduğuna şehadet etmen, namaz kılman, zekat vermen, ramazan orucu tutman, 

gücün yettiği takdirde Beytullahı haccetmendir” buyurdu. Hz. Peygamber’in 

cevabı üzerine yabancı, “Doğru söyledin” diye tasdik etti. Biz hem sorup hem 

de söyleneni tasdik etmesine hayret ettik. Sonra tekrar, “Bana iman hakkında 

bilgi ver! diye sordu Hz. Peygamber, “Allah’a, meleklerine, kitaplarına, 

peygamberlerine, ahiret gününe, kadere yani hayrın ve şerrin Allah’tan 

olduğuna inanmandır.” diye açıkladı. Yabancı yine doğru söyledin, dedi. 

Sonra tekrar, “Bana ihsan hakkında bilgi ver!” diye sordu. Hz. Peygamber, 

“İhsan Allah’ı sanki görüyormuşsun gibi Allah’a ibadet etmendir. Sen O’nu 

görmesen de O seni görür.”275 Hadiste görüldüğü üzere “İslam”, “iman” ve 

“ihsan” kelimelerinin anlamları, bizzat Hz. Peygamber tarafından 

açıklanmıştır. Hz. Peygamber’in açıkladığı bu kelimeler muhtevanın tespitinde 

önemli bir kriter olmuş, bu sebeple ilmihallerde imanî, amelî ve ahlâkî konular 

ele alınmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber’in “İhsan nedir?” sorusuna verdiği 

cevap, ilmihal eserlerinde meselelerin farklı bir bakış açısı ile 

yorumlanmasında etkili olmuştur.  

Buradan anladığımız kadarıyla, bir eserin klasik fıkıh kitaplarından 

ayrılıp ilmihal kitapları arasına girebilmesi için konu itibariyle öncelikle, 

ahkâm-ı hamse olarak ifade edilen, daha basit bir şekilde İslam’ın şartları da

diyebileceğimiz kelime-i şehadet, namaz, oruç, zekat, hac konularının hepsini 

veya en azından bu konulardan bazılarını içermesi gerektiğini söyleyebiliriz.

Gerek İznikî gerekse Aksarâyî’nin eserlerinde, yukarıda zikredilen 

kıstaslar ele alınıp, imanın şartları, namaz, oruç, zekat, hac gibi konuları 

işlenmekle birlikte, Kutbeddinzâde’nin eserinde konuları daha da 

sınırlandırdığı görülmektedir. Hangi konuları ele alacağını “Bizim şol ecelden 

murâdımız bu kitabda salât-ı mesâili beyan etmekdür ammâ bizim ceddimiz 

                                                          
275 Müslim, İman, 1.



89

Mevlânâ Kutbeddin merhumun Türkî mukaddimelerinin evvelinde akâid-i 

dîniyye ve şerâit-i İslam’ı tafsîl-i beyan edüp müslümanlara hacet kadar 

bildirmişlerdi Hak Teâlâ onlara rahmet edüp ecrin vire kim müselmanlara 

lazım olanı beyan etmişlerdir pes akâid-i din ve şerâit-i İslam bileyim diyen, ol 

Mukaddime’nin evveline nazar idüp öğrensin bundan sonra bilgil kim 

imandan sonra her kimesneye efdal ve akdem âmâl-i salâttır ganî ve fakîre 

ilmi ve ameli farzdır zira kim Hazret-i Rasûl A.S buyurmuşdur “es-salâtü 

imâdü’d-dîn, femen terakehâ hedeme’d-dîn” yani namaz dinin direğidir, her 

kimesne bu namaz terk etti dinini yıkdı”276diyerek, İznikî’nin yaptığı gibi 

iman bahislerini ve diğer ibadet hükümlerini ele almayacağını, eserini sadece 

namazla ilgili konulara hasredeceğini ifade eder.

İmâdü’l-islam’da bazı konularının sıralanışı, diğer ilmihal 

eserlerinden farklılık gösterir. Mukaddime’de zekat konusu genellikle 

ayetlerde zikredilen sıralamaya binaen namazın akabinde işlenmektedir. 

Umdetü’l-islam müellifi ise oruç konusunu namaz konusundan sonra işlemeyi 

tercih etmiştir. Onun düşüncesine göre her âkil ve bâliğ olan kişi oruçla 

mükelleftir. Oruçla mükellef olanlar daha çoktur. Halbuki zekatla mükellef 

olan kimseler daha azdır. Buna istinaden müellif kitabı bu şekilde kaleme 

almış olup, mütercim de bu tertip üzere tercüme etmiştir.277     

2. İtikadi Konuların Ele Alınması

Klasik furu fıkıh kitaplarından farklı olarak ilmihal kitaplarında 

gördüğümüz, ve esere ilmihal vasfının kazandıran bir diğer husus, imanla ilgili 

mevzulara yer verilmiş olmasıdır. 

                                                          
276 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s.2a. 
277 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s.180b.



90

Osmanlı kuruluş dönemi eserleri arasında zikrettiğimiz Cevâhiru’l-

fıkh fi’l-ibâdât adlı eserinde müellif el-Harezmî, on bab üzere kaleme aldığı 

eserinin ilk babını usûlu’d-din hakkındaki meselelere ayırdığını, daha sonra 

bedenî ibadetlere yer verdiğini ve eserinin hacminin küçük olmasını istemesi 

nedeniyle konuları işlerken delilleri zikretmekten kaçındığını ifade etmektedir. 

Akaid meselelerine geçmeden önce, bu konuda faydalandığı eserleri vermeyi 

de ihmal etmemiştir.278

Yine aynı dönemin eserlerinden olup, bazı dostlarının isteği üzerine 

kaleme aldığını ifade eden Hasan b. Ali el-Hanefî, “Bu esere faydalı olması 

için tevhid akidesi ile başladım. Onu ahkâmdan geriye kalan namaz, zekat, hac 

ve oruç ile devam ettirdim….akideye gelince, Allah doğruyu göstersin, bil ki 

o, her mükellefe farzdır” diyerek konuya giriş yapmıştır. 

İznikî, eserinde kişinin hem zâhirine hem de bâtınına farz olan ilmin 

evvelinin iman ile ilgili hususlar olduğunu “Pes bilgil kim kişinin zâhirine farz 

olan ilmin evveli oldur kim kişi baliğ olduğınlayın Hak Teaâlâ’nın birliğine ve 

peygamberin hak resul idiğine didikleri hak ıdığına itikad-i sahih ilen ikrar 

itmekdür, andan kalan farz-ı ayn olan nesneyi bilmekdür ve buncılayın kişinin 

bâtınına farz olan ilmün dahi evveli Hak Teâlâ’nın birliğine ve peygamberin 

hak resul idiğine ve mecmûı haber virdiği ve didiği hak ıdığına îtikâd itmekdür 

gönlinde tereddüd olmamakdur”279 sözleri ile ifade etmektedir.

Mukaddime’nin ilk babı iman konusuna ayrılmış olup, konuya 

“Babü’l-evvel imanı bildirür” diye başlamaktadır. İman bahsinin neleri 

kapsadığını, Cibril hadisinde, Hz. Peygamber’in “İman nedir?” sorusuna 

verdiği “İman, Allah’a, meleklerine, kitaplarına, rasullerine, ahiret gününe, 
                                                          

278 el-Harezmî, Tahir b. İslam b. Kasım b. Ahmed el-Ensârî (771/1369), Cevâhiru’l-fıkh fi’l-

ibâdât, Süleymaniye / Ayasofya, 1097 nr, s. 2.
279 İznikî, Mukaddime, s. 2a. 



91

kadere, hayır ve şerrin Allah’tan geldiğine inanmandır”280 cevabını naklederek 

belirlemiştir. 

İmâdü’l-islam adlı eserde de ilk bahis iman konusuna ayrılmıştır. Bu 

eserde de iman konusunun öncelikli olarak ele alınması, İslam’ın beş esas 

üzerine bina edildiğini ifade eden hadise dayandırılmıştır.281

Eserini sadece namaz konusuna hasredeceğini giriş kısmında ifade 

eden Kutbeddinzâde de, eserinde, nefsin tezkiye ve tasfiyesinin önemli 

olduğunu, ama bundan önce bu işlemin yapılabilmesi için kapı mesabesinde 

olan itikat ve ibâdât ilimlerinin öğrenilmesi gerektiği üzerinde durur. Kendisi 

bu meselelerin öğrenilmesi için başvuru kaynağı olarak İznikî’nin 

Mukaddime’sini gösterir..282

Bir başka eserde “Mükellef kula ilk olarak vacip olan şey, Rabbini 

tanımasıdır. Çünkü onu yaratmış ve rızık vermiştir. Allah’ı yüceltip noksan 

sıfatlardan tenzîh ettiğinde, mükellef olan kula gereken şey, Allah’ın 

meleklerine, kitaplarına, rasullerine inanması ve peygamberleri arasında fark 

gözetmemesidir. Bunları yaptığı zaman o kişinin İslam’ına hükmedilir. Sonra 

ona İslam’ın ahkâmından olan salât, zekat, oruç, hac ve sebepleri, şartları 

vücuda geldiğinde de diğerleri gerekir.”283 denilerek, mükellefin ilk görevinin 

iman ile ilgili hususları öğrenmek olduğuna işaret edilmiştir.

3. Ahlaki Konuların Dahil Olması

                                                          
280 İznikî, Mukaddime, s. 3a. 
281 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 2b.
282 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 1b.
283 Müellifi bilinmiyor, İrşâdü’l-mülûk ve’s-selâtîn, müst. Berke Fakih, Süleymaniye 

/Ayasofya, 1016 nr, s. 3a-4a.



92

İlmihal eserlerini diğer furu fıkıh eserlerinden ayıran önemli 

hususlardan biri, bu eserlerde ahlak eserlerinin konu edindiği, insanın sahip 

olması gereken güzel ahlak ve arınması gereken kötü sıfatların ele alınmış 

olmasıdır.

Bu hususta İznikî, eserinin giriş kısmında, “Fukaha kitaplarında bir 

kişinin batınına farz olan ilim ki ana ilm-i ahlak ve bâtın dirler getürmediler 

zira bunların maksudları avâm maslahatı içün muâmelâtı zabt idüp bildürmek 

idi, ammâ ibâdât ilminden dahî evvelinde şol miktar bildürdiler kim kişi ol 

kadar ibâdeti yerine getürecek zâhirde İslam tamam olmaz muâmelâta ve 

vasîliğe vekilliğe ve kadılığa layık olur zira ol kadar ibâdet şartın yerine 

getürecek âna fasık dimezler maksûdı fukahânın ânı bildürmek değildir ki, kişi 

hakikatte zâhirde ve bâtında Hak Teâlâ hazretine nice idecek İslam’ı tamam 

olur, ameli ve taatı Hak Teâlâ hazretinde layık olup kabul olur, eğer ol olsa 

maksudları kişinin bâtınına farz olan nesneleri dahî bilürlerdi ki Hak Teâlâ’nın 

nazarı kullarının gönlünü riyadan ve hasedden ve buhlden dahî bunun gibi 

yaramaz sıfatlardan saklamayınca taş ameli kabul olmaz”284 diyerek fukahanın 

yazmış olduğu eserlerde, amaçlarının öncelikle muâmelât konularında varid 

olan bilgileri bir araya getirmek olduğunu, kişinin ibadetini yerine getirecek ve 

böylece zâhiren müslümanlığının tamam olabilmesi maksadıyla ibadetle ilgili 

mevzulara değindiklerini ifade etmiştir. Ayrıca fukahânın bâtıni konulara 

muttalî oldukları halde maksadlarını aştığı için ahlâkî konuları özellikle ele 

almadıklarını, fakat kendi yazmış olduğu eserde konunun bu yönünü ihmal 

etmeyeceğini ifade etmiş, böylece kendi eserinin farkını ortaya koymaya 

çalışmıştır.  

İznikî, fukahanın yazmış olduğu eserlerden farklı olarak, Cibril 

hadisinden hareketle içeriğini hazırlamış olduğu eserinin ibadetlerle ilgili 

                                                          
284 İznikî, Mukaddime, s. 2a.



93

mevzuları işlerken konunun bâtınî yönüne değinmekle birlikte, kitabının 

sonuna doğru başlık atmadan farklı bir alana doğru kayış yapmıştır. Hac 

ibadeti ile ilgili olarak hem zâhiri fıkıh bilgileri hem de haccın manası 

üzerinde durduktan sonra, “Bundan sonra bilgil ki ol biş taat ve ibadet kim 

kişinin taşına vacip olur ol yirine gelicek kişinin taşı bezenür müsülmanlığı 

halk kıyında zâhirde tamam olur ânı bildürdük bundan sonra şol hulklar ve 

sıfatlar kim kişinün içinde olur sıfatlarun birincisi yaramaz sıfatlardur kim 

oluncak bu taşındağı ibadetler Hak Teâlâ kıyında kabul olmaz hasedi buhli 

riya ucbı kibri ola taatı kabul olmaz ammâ bazı âlimler eydür taatının faziletün 

giderür amma namaz ve oruc ve zekat ve hac borcları ödenür anı ödemedük 

diyü azap itmezler”285 diyerek daha çok ahlak kitaplarında işlenen konulara 

giriş yapmış bulunmaktadır. 

İznikî eserinde ahlaki konulara bir mukaddime ve iki babdan 

müteşekkil bir kısım ayırmıştır. Konunun başında, “Bilgil kim ol yaramaz 

sıfatlar ve eyü sıfatlar çokdur kamusın bu kitapda diresün söz uzar amma ol 

eyü hulkların ve yaramaz sıfatlarun gayet gereklülerin bildirelüm bunları 

bilicek kişi girü kalan yaramaz sıfatlardan dahi sakınur girü kalan eyü sıfatları 

dahi kazanur pes evvel mukaddime getürelüm anda ol yaramaz sıfatlarda 

fayide idecek sözleri bildürelüm andan sonra iki bab getürelüm her birinün 

evvel gendüzin bildürelüm andan sonra ziyanın bildürelüm”286 diyerek 

eserinin ahlaki kriterleri esas alan bölümünün birinci babında kişinin sahip 

olduğı kötü sıfatlar ve bunlardan kurtulma çareleri üzerinde durmuş ikinci 

babta ise kişinin iyi sıfalar ve güzel ahlak sahibi olmanın nasıllığı konusunu 

işlemiştir.

                                                          
285 İznikî, Mukaddime, s. 28b.
286 İznikî, Mukaddime, s. 28b.



94

Ahlaki konuları işlerken insanın gönlünü, pek çok kapısı olan ve her 

kapısında da oturmuş bekleyen düşmanlar olan bir hisara benzeten İzniki, “Pes 

bilgil kim gönül bir hisar gibidür kim anın çok kapuları vardır her kapusında 

düşmenler dayim oturmışdur öğerler kim girüp içindekin kırup hisarı alalar 

pes imdi gönlün taş kapuları göz kulak ve dil ve ağız ve burnıdır kim ol 

kapulardan girmek içün oturup öğen nefsi emmare ve şeytandır”287 diyerek, 

akabinde bu azaların bu düşmanlardan nasıl salim olacağı konusuna yer 

vermiştir.   

Ahlaki konuları ele aldığı kısmın sonunda “Eyi sıfatlar ile 

hulklanmak ve yaramaz sıfatlardan sakınmak farz ıdığına delalet iden Kur’an 

ayetleri ve peygamber hadisleri çokdur ol kitap evvelinde didüğümüz dört kişi 

kitabda göreler, anlar ele girmezse İmam Gazzâli’nün kim İhya’sı meşhurdur 

anda görelüm kim her birine kaç ayet kaç hadis getürmüşdür”288 diyerek bu 

konuda en çok bilinen eserin Gazzâlî’nin İhyâ’sına atıfta bulunmuştur.

İmâdü’l-islam’ın müellifi Aksarâyî’nin eserinde de bu konulara yer 

verdiği görülmektedir. Aksarâyî bu konuları oruç kitabının ikinci bölümünde 

yer alan “Haramlar ve İlgili Meseleler” başlığı altında ele almıştır. Bu başlık 

altında yer alan alt başlıkları “Bütün Kötülüklerin Anası Riya Ucb ve Haset”, 

“Tevbe Meseleleri”, “Şeytanın Gönül Kalesine Gireceği Yerler” şeklinde 

sıralayabiliriz. Konu başlıklarını dikkate aldığımızda İznikî’nin eserinin 

sonunda yer verdiği konu başlıkları ile benzeştiklerini görebiliriz.

İncelemeye tabi tuttuğumuz eserlerden İmadü’l-islam’da ahlâkî

konular haricinde bazı meselelere de yer verdiği görülmektedir. Daha önce 

                                                          
287 İznikî, Mukaddime, s. 30a. 
288 İznikî, Mukaddime, s. 40a.



95

zikrettiğimiz üzere “Büniye’l-islam alâ hamsin”289 hadisinden hareketle iman, 

namaz, oruç, zekat ve hac olmak üzere beş kitap halinde işlenen bu esere, 

Aksarâyî tarafından dört ayrı konuyu daha eklenmiştir. Bunlar, ölüm ve kabir 

halleri, haklar, âdâb ve âhiret kitabıdır. Hac konusunun sonunda, İslam’ın beş 

esasını oluşturan ahkâm ve bu ahkâm ile amel edenlerin ve etmeyenlerin 

hallerinin tamamlandığı, ancak bu iki grubun ölüm ve kabir hallerinin 

Umtedü’l-islam müellifi Mevlânâ Abdülaziz Farisî tarafından yazılmadığını, 

bu konuları kendisinin ele alacağını ifade eder.290

Haklar Kitabı başlığı altında yer alan meseleler, ebeveyn hakları, 

çocuğun hakları, karı-kocanın hakları, komşu hakları, akraba hakları, 

müslümanlık hakları, kardeşlik hakları, üstad hakları, konuk hakları, âlimlerin 

hakları, amirlerin hakları yer almaktadır. Âdâb Kitabı başlığı altında, yemek 

âdâbı, içmek âdâbı, uyku âdâbı, giyim âdâbı, selam âdâbı, ihtiyarlar âdâbı, 

evlat âdâbı, Kur’an âdâbı, dua âdâbı, salavat âdâbı gibi konular bulunmaktadır. 

Ahiret Kitabı, dört bölümden müteşekkil olup, bunlar, kıyamet ve haşir, sual 

ve cevap, cehennem ehlinin halleri ve cennet ehllinin halleri olarak 

sıralanmaktadır. 

Aksarâyî, bazen ibadetle ilgili olan konuları ele alırken, konu ile çok 

ilgisi olmasa da bağlantısı bulunan bazı hususları ele almıştır. Mesela, “Oruç 

Kitabı”nın ikinci bölümünde “Haramlar ve İlgili Meseleler” adlı bir bahis 

açmıştır. Bu bölüm içinde kesin haramlar, şüpheli haramlar, çalışıp 

kazanmanın faziletleri, haramların yeri, büyük günahların açıklanması, 

haramlığı şüpheli ve zor olan şeyler, içecek şeylerle ilgili meseleler, 

boğazlanması gereken hayvanlar gibi başlıklar yer almaktadır.

                                                          
289 Buhârî, İman, 34, 40 ; Müslim, İman, 19,22.
290 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 193a.



96

Oruç kitabı içinde neden böyle bir konuyu ele aldığını “İş bu nafile 

savmlar fezâilin sadedinde iken bu mertebede haramlar tafsîline mukayyed 

olmaya bâis ne oldi dirsek, biz cevap virüp eydürüz ki, bu kitabın maksudu 

ahkâm-ı ibadeti beyan idüp üzerine tergîb idüp kındırmak oldiyse gürdüm ki 

hadislerde haram ehlinün ibadeti makbul olmaya ve haramla biten et 

cehenneme müstehak oldugından gayri zahitlik eyleyüp dünya tulusi ibadet 

itmekden hadisler muktezasınca bir lokma haramdan kaçmak sevabın çok 

artuk buldum pes imdi ben dahî haramı beyan itmek sevabı haramdan kaçmak 

sevabı artık ola diyu muteber kitaplardan cem idüp haramun her dürlüsin bu 

kitabda beyan itdüm ki ulemâyuz diyenlerün ekseri bilmeyüp bulmadıgı 

haramları bu kitaba nazar eyleyen ale’t-tafsîl ile dahî ola ki ol haramdan 

ictinâb eyleye”291 şeklinde açıklamıştır. 

Sonuç olarak, klasik fıkıh kitaplarından içerik açısından farklılıklarını 

ortaya koymaya çalıştığımız ilmihal eserlerinde, diğer eserlere nisbetle

muamelatla ilgili mevzuların eser haricinde bırakılarak konularda daralmaya,

iman ve ahlakla ilgili mevzuların kitaba dahil edilmesi ile genişlemeye

gidildiği görülmektedir.

C. ANLATIM TEKNİĞİ AÇISINDAN İLMİHALLER

1. Lugavî ve Istılâhî Anlamlara Yer Verilmesi

Klasik fıkıh kitapları konunun işlenişi açısından ele alındığında, 

öncelikle mevzu ile ilgili kelimelerin lugavî ve ıstılâhî anlamlarına yer 

verildiği görülmektedir. Böylece müellif, bir kavram haritası çıkararak, 

kullandığı kelime ile neyi kasdettiğini ortaya sermeye çalışır. Bununla ilgili 

misallerimizi vermeye çalışacağız. 

                                                          
291 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 128a. 



97

Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm adlı eserinde, abdestin farzları 

konusuna başlarken öncelikle, farz kelimesini açıklamayı tercih etmiş, “Farz, 

lugavî olarak kesmek ve takdir etmek manasına gelir. Şerî olarak, katî delil 

gerektiren bir hükümdür. Özürsüz terki ikâbı, inkârı ise küfrü îcâb eder”292

diyerek, kullandığı kavramla neyi kasdettiğini anlatmaya çalışmıştır.

Molla Hüsrev’in meseleye girerken, lugavî ve ıstılâhî anlamlara yer 

verme özelliğini diğer bütün bahislerde de görebiliriz. Mesela oruç kitabının 

başında, “Hz. Peygamber’in “İslam beş şey üzerine bina kılınmıştır. Allah’tan 

başka ilah olmadığına, Muhammed’in O’nun rasûlü olduğuna şehadet etmek, 

namaz kılmak, zekat vermek ve ramazan orucunu tutmak” hadisinde yer alan 

sıralamaya binâen, zekat bahsini oruç bahsi takip etmiştir. Oruç, kelime 

anlamı olarak imsak demektir. Şer’an yemeyi, içmeyi ve cinsi münasebeti, 

fecrin doğuşundan güneşin batışına kadar terk etmektir. Musannıf burada 

bazılarının dediği gibi (neharan) “Gündüz” dememiştir. Çünkü nehar güneşin 

doğuşundan sonra batışına kadar olan zaman olarak da isimlendirilir.”293

diyerek oruç kelimesinin hem lugavî hem de ıstılâhî manasını vermiştir. 

Aynı işlemi zekat konusunun başında da görmekteyiz. Önce, “Zekat, 

Şâri’in tayin etmiş olduğu malın bazısını temlik etmektir. Kenz’de ise zekat, 

malı Hâşimî olmayan müslüman fakire temlik etmektir” diyerek, zekat 

konusundaki tarifleri vermekte, ardından zekatın tarifi hakkındaki tartışmalar 

üzerinde durarak, “Ben derim ki, bu tarif mutlak sadakayı içine alır. Tarifin 

zekata tahsisi yoktur. Burada kabul edilen tarif ona muhaliftir. Çünkü “Şâri’in 

tayin etmiş olduğu” sözü tahsis ifade eder. Sadakada ise tayin yoktur”294

                                                          
292 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 7.
293 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s.196
294 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 171.



98

diyerek, mutlak olarak ifade edilen sadaka kavramı ile zekat arasındaki farkı 

ortaya çıkarmaya çalışmaktadır.    

İlmihallerin yazım tarzını netliğe kavuşturmak amacıyla klasik fıkıh 

eserleri arasından seçtiğimiz Merginânî’nin el-Hidâye adlı eserinde, Molla 

Hüsrev’in takip ettiğinden farklı bir yöntem izlediğini görmekteyiz. 

Merginânî, konuyu ele alırken, ön bilgi mahiyetinde bir giriş veya ele alınan 

meselelerde geçen kavramların lugavî tariflerini vermek yerine, zikredilen 

mesele ile fıkhî anlamda ne denilmek istendiğini, hüküm açısından hangi 

kategoride yer aldığını vermek ve bu hükmün veriliş nedenini ayet ve hadisler 

ışığında açıklamayı tercih etmiştir. Zekat, oruç ve hac konusunda vereceğimiz 

misaller bunu daha net bir şekilde ortaya koyacaktır.

Zekat bahsinde “Zekat, hür, akıl sahibi, buluğa ermiş, müslüman olan 

ve nisap miktarı mala sahip olan, malı üzerinden de bir yıl geçen her kişiye 

vaciptir. Vücubiyyetine gelince, Allah’ın “Namaz kılınız, zekat veriniz”295 ve 

Hz. Peygamber’in “Mallarınızın zekatını eda ediniz”296 ifadeleridir. Bu 

konuda icma vardır.”297 diyerek konuya giriş yapmış, daha sonra zekatın 

kişiye farz olması için aranan şartlara ayrıntıları bir şekilde değinmiştir. 

Oruç konusuna girerken “Oruç vacip ve nafile olmak üzere ikiye 

ayrılır. Vacip oruçlar da iki çeşit olup, bunların birinci kısmı, Ramazan orucu 

ve kişinin belli bir zamanda tutmayı nezrettiği oruçta olduğu gibi, belli bir 

zamana has olan oruçlardır. Bu çeşit vacip oruç için geceden niyet etmek 

gerekirse de, geceden niyet etmediği takdirde, güneşin doğuşu ile zeval 

arasında niyet etmesi yeterli olur. İmam Şâfiî ise, sadece geceden niyet 

etmenin geçerli olduğunu düşünür. Bilmek gerekir ki, Ramazan orucu farzdır. 
                                                          

295 Bakara, 2/43
296 Tirmizî, Cuma, 70.
297 Merginânî, Hidâye şerhu bidâyeti’l-mübtedî, s. 96.



99

Zira Cenab-ı Hak, “Oruç size farz kılındı”298 buyurmuştur. Ayrıca Ramazan 

orucunun farziyyeti konusunda icma vardır. Bu sebeple Ramazan orucunun 

farz olduğunu inkar eden kafir olur. Nezredilmiş oruç da iki çeşittir. Cenab-ı 

Hak, “Nezirlerini yerine getirsinler”299 buyurmuştur.”300 diyerek, orucun 

sözlük veya ıstılâhî anlamına yer vermeden, doğrudan konu ile ilgili bilgileri 

vermeye başladığı görülmektedir. 

Son olarak hac konusuna baktığımızda, “Hac, köle, akıl hastası ve 

çocuk olmayan, vücudunda herhangi bir sakatlık veya hastalık bulunmayan 

kimseye, eğer hacca gidip dönünceye kadar yol masrafını ve çoluk çocuğunun 

oturacakları meskenden başka, yiyecek ve giyecek gibi zaruri ihtiyaçlarını 

karşılayacak kadar varlığı bulunursa ve yol emniyeti de varsa, vaciptir. Yani 

farzdır. Çünkü haccın farziyyeti Kur’an-ı Kerim’de “Yoluna gücü yetenlerin 

beyti hac ve ziyaret etmeleri insanlar üzerinde Allah’ın bir hakkıdır”301 ayeti 

ile sabittir.”302 ifadeleri ile konuya giriş yaptığını, görmekteyiz.

Merginânî’de gördüğümüz meseleyi işleyiş biçimi, Halebî’nin 

Mülteka’l-ebhur’ adlı eserinde de görülmektedir. oruç, zekat ve hac konusunu 

nasıl ele aldığı ile alakalı vereceğimiz bir iki örnek buna ışık tutacaktır. Söz 

konusu eserinin Kitabu’s-savm başlığı altında, “Oruç, niyetle birlikte, 

müslüman, akıl sahibi, hayız ve nifastan temiz bir kişinin yeme, içme ve cinsi 

münasebeti fecrin doğuşundan güneşin batışına kadar terk etmesidir. Ramazan 

orucu her mükellef müslümana edâen ve kazâen farzdır”303 diyerek, lugavî 

                                                          
298 Bakara, 2/183.
299 Hacc, 29. ayet.
300 Merginânî, Hidâye, s. 118. 
301 Âl-i İmran, 3/97.
302 Merginânî, Hidâye, s. 133.
303 Halebî, İbrahim, Mülteka’l-ebhur, Dârü’t-Tıbaati’l-Amire, Bulak 1265, s. 60.



100

mana üzerinde durmadan, oruç denildiği anda fıkıh ıstılahında ne anlaşıldığını 

ifade etmeye çalışmıştır.  

Aynı şekilde zekat kitabının başında, “Zekat, veren kimsenin hiçbir 

bakımdan faydalanmaması şartıyla, şer’an belirlenmiş malın belli bir miktarını 

belli bir zaman sonra, Haşimî ve Haşimî’lerin azadlısı olmayan müslüman bir 

fakire, Allah rızası için tamamen vermeye denir”304 diyerek zekatın ıstılâhî 

manasını vererek konuya giriş yapmıştır. Hacla ilgili olarak, “Hac, belirli yeri, 

belirli zamanda, belirli fiillerle ziyaret etmekten ibarettir”305 şeklinde yaptığı 

tariften de anlaşılacağı üzere, öncelikle ıstılâhî anlamı vermeyi tercih etmiştir.

İlmihal eserlerini incelerken dikkate alacağımız ikinci kriter, tıpkı 

klasik fıkıh eserlerinde olduğu gibi, anlatım tekniği açısından değerlendirme 

olacaktır. Bütün İslâmî ilimler alanında yazılmış eserlerde görüleceği üzere, 

fıkıh literatürü içerisinde farklı bir yeri olan ilmihal eserlerinde de esere giriş, 

hamdele ve salvele ile olmaktadır. Bundan sonra eserin hangi saik nedeniyle 

kaleme alındığı, kimler için yazıldığı ve bu eseri kaleme almaktaki maksadın 

ne olduğunu ifade eden cümlelerle karşılaşmaktayız. Bunu müteakiben konuya 

geçilmektedir. Anlatım tekniği açısından ilmihal eserlerine bakıldığında, 

klasik furu kitaplarından farklı olarak konuyu işlerken genellikle 

kelimelerin/kavramların lugavî ve ıstılâhî anlamlarına yer verilmediği, bunun 

yerine, meselenin dünya ve ahiret saadeti açısından öneminin vurgulanmaya 

çalışıldığı anlaşılmaktadır. 

Aksarâyî, namaz konusuna başlarken, namazın lugavî veya ıstılâhî 

anlamı üzerinde durmaktan ziyade, “Namaz dinin direğidir. Kim namazı 

ayakta tutarsa dinini ayakta tutmuş ve kim de namazı terk ederse dinini yıkmış 

                                                          
304 Halebî, Mülteka’l-ebhur, s. 49.
305 Halebî, Mülteka’l-ebhur, s. 67.



101

olur”306, “Ondan sonra gelenler yoldan ayrıldılar, namazı yitirip şehvetlerine 

uydular ve böylece Gayya’ya atıldılar”307 gibi namazın önemini vurgulayan, 

namazı terk eden ya da devam edenlerin kazanç ve kayıplarının neler olacağını 

bildiren ayet ve hadislere yer vermiştir. yer alan açıklamalara yer vermiştir.308

Namaz konusunda gördüğümüz bu usulün, diğer meselelerin 

işlenişinde de aynı olduğu dikkati çekmektedir. Oruç bahsinde yer alan ilk 

başlık “Ramazana hazırlanmak” şeklinde ifade edilmiştir. Oruçla ilgili yer alan 

ilk bilgi, “Oruç, cehenneme kalkandır ve ibadetin kapısıdır ve tenin 

zekatıdır”309 hadisidir. Akabinde oruç tutmak için niyet eden kişinin, elini, 

dilini, gözünü nefsin aldatmacalarından korumaya çalışması ve manevi açıdan 

hazırlık yapması yönünde tavsiyelere yer verilmiştir. Bunların yanında 

ramazanda yapılması sünnet olan şeyler ve yapılmaması efdal olan konular 

zikredilmiş, Ramazan ayının ve diğer ayların hilalinin görülmesi durumunda, 

okunması tavsiye edilen dualara yer verilmiştir.310 Bu bahsin sonuna doğru 

Kenz’de yer alan “Şeri oruç, akil, baliğ ve temiz olan kimsenin niyetle, tan yeri 

ağardıktan sonra güneş batıncaya kadar yemeği, içmeyi ve cima etmeyi terk 

etmesidir”311 şeklindeki orucun ıstılâhî tarifine yer verdiği görülmektedir.312

Aksarâyî’nin konuyu sunuş şeklinden, öncelikli olarak orucun ıstılahta ne 

anlama geldiğinden ziyade, oruç sayesinde kişinin elde edeceği fayda üzerinde 

durulduğu anlaşılmaktadır. 

                                                          
306 Aclûnî, Keşfu’l-hafâ, II/31.
307 Meryem, 19/59.
308 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 29a.
309 Müslim, Sıyâm, 163.
310 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, vr. 120a-.
311 Zeylaî, Tebyînü’l-hakâik fî şerhi Kenzi’d-dekaik, el-Matbaatü'l-Kübra'l-Emiriyye, 1313, 

I/312.
312 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 121b.



102

İznikî’nin konuyu işleme usulüne bakıldığında, sistemli bir metodun 

takip edildiği, öncelikle bab içerisinde hangi konuların ele alacağı hakkında 

bilgi verildiği görülmektedir. Namaz konusuna başlarken, “bilgil kim bu 

babda namazun şartlarn ve rükünlerin ve sünnetlerin ve müstehabların ve 

edeblerin ve namazı fâsid ve nâfiz idenleri bildürdük andan sonra namaz 

kılıcak ya nice yanılıcak namaz fâsid olur ve nice yanılıcak secde-i sehv vacib 

olur ânı bildürdük andan sonra imâmun erkânı nedür cemaat hükmi nedür 

mescid hürmeti nedür ânı bildürdük…”313 diyerek işleyeceği meseleleri sırası 

ile sayar.  

Zekat konusunda da aynı usulü görmek mümkündür. Zekat 

konusunun ilk cümleleri, “Üçüncü bab zekat bildürür bilgil kim bu babda 

zekat ve öşr ve oruc bayramında virdükleri fitreyi ve hacılar bayramında 

itdükleri kurbanı ve dahi bunlarun ve beytül malun ve humusun ve kafirlerden 

aldukları haracun ve armağanun her birin kime virmek gerekdür ânı 

bildürdük”314 şeklindedir. Sonrasında, zekat verecek kişinin özellikleri, 

kimlere farz olmadığı ve zekat miktarları gibi konulara yer verdiği 

görülmektedir. İznikî’nin de lugavî veya ıstılâhî anlamı vermek yerine, konu 

ile ilgili fıkhî bilgileri belli bir sistem içinde vermeye öncelik tanıdığını 

söyleyebiliriz. Aksarâyî’nin meselenin takdiminde gözettiği, muhatabın 

ahirete yönelik kazanımlarına İznikî’nin, konu ile ilgili fıkhî malumatı 

verdikten sonra değindiği ve bunu, sistematik olarak her konuda 

gerçekleştirdiği dikkati çekmektedir. 

Konuları ele alış biçimi açısından Kutbeddinzâde de babasının 

yöntemini takip etmiştir. Konuya öncelikle “Üçüncü bab gusl itmek ahvâlin 

beyân ider, bunda dahî üç fasıl vardır. Evvelki fasıl guslün vâciplerin beyân 

                                                          
313 İznikî, Mukaddime, s. 8a.
314 İznikî, Mukaddime, s. 21b.



103

ider, ikinci fasıl guslün sünnetlerin beyân ider, üçüncü fasıl guslün 

müstehapların beyân ider. Bilgil kim fıkıh kitaplarında guslün farzı üç 

nesnedir”315 diyerek konunun hangi başlıkları ele aldığını ifade eden 

cümlelerle giriş yapar, sonra genel olarak fıkıh kitaplarında bu konuda 

zikredilen bilgileri vermeyi tercih eder. 

2. Naklî ve Aklî Delillerin Kullanımı 

Klasik fıkıh kitaplarının bir başka özelliği, meselelerin ele alınışı 

sırasında, konu hakkında verilen hükme dayanak teşkil eden nassların 

zikredilmesi ve gerektiğinde fikri tartışma zemininde, mezhep içi ve 

mezhepler arası görüş farklılıklarının temellendirilmesinde naklî veya aklî 

delillerin kullanılmasıdır. Bu özelliği klasik fıkıh kitaplarından vereceğimiz 

birkaç misalle açıklamaya çalışacağız. 

Hac konusunda ele alınan meselelerden biri, hacca gücü yeten kişinin 

bu ibadeti ömründe kaç defa yapacağı ile alakalıdır. Bu konuya Merginânî’nin 

el-Hidâye adlı eserinde “Hac, kişiye ömürde bir kez vaciptir. Çünkü 

Peygamber Efendimiz’e “Her sene mi yoksa bir kez mi?” diye sorulmuş, 

Peygamber Efendimiz “Her sene değil bir kez gerekir, fazla olursa 

tatavvudur”316 buyurmuştur. Bu hükmün sebebi beyttir. Beyt de bir tane 

olduğuna göre, vücubunun tekrarı için sebep yoktur.”317 şeklinde yer 

verilmiştir. Bu meselede hükmün neye göre verildiği, Hz. Peygamber’in konu 

ile alakalı hadisi kullanılarak açıklanmıştır. Son cümlelerde, bunun aklen de 

böyle olması gerektiği üzerinde durulmuştur. 

                                                          
315 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 12a.
316 İbn Mâce, Menâsik, 2; Ebû Dâvud, Menâsik, 1.
317 Merginânî, Hidâye, s. 134.



104

Aynı konu Molla Hüsrev’in Dürerü’l-hükkam adlı eserinde, “Hac 

ibadetlerin dördüncüsüdür. Hem mâlî hem de bedenî bir ibadettir. Hac, lugavî 

olarak kasıt demektir. Şer’an, belirli mekanı, belirli zamanda, belirli fiillerle 

ziyaret etmektir. Ayrıntısına daha sonra gireceğiz. Hac, ömürde bir kere 

farzdır. Çünkü Allah, “Yoluna gücü yetenlerin beyti hac ve ziyaret etmeleri 

insanlar üzerinde Allah’ın bir hakkıdır.” buyurmuştur. Hz. Peygamber de “Ey 

iman edenler haccediniz” dediğinde, “Her sene mi yoksa bir kez mi?” diye 

sordular. Bunun üzerine Rasulullah, “Her sene değil bir kez” şeklinde cevap 

verdi. Haccın vacip olmasının sebebi ise, beyttir. ”318 şeklinde yer almaktadır. 

Metinde geçen ifadelerden de anlaşılacağı üzere, önce kavramın lugavî ve şerî 

anlamını verilmiş, ardından konu ile ilgili hem ayet hem de hadis 

zikredilmiştir. 

Klasik fıkıh kitaplarında hüküm elde ederken kullanılan bir başka 

metot, daha ziyade Hanefî’lerin kullandığı, istihsan delilidir. Oruçta kaza ve 

keffareti gerektiren durumlardan unutarak yeme ve içmenin hükmü hakkında 

mezhepler arasında farklı görüşler bulunmaktadır.  Hanefî ve Mâlikîler’in 

farklı düşündüğü bu meselenin Hidâye’de ele alınışına bakıldığında, “Oruçlu 

kişi iftar yapmadığı halde gündüz unutarak yer, içer ve cinsi münasebette 

bulunursa, kıyas iftar etmeyedir. Bu görüş, oruca zıt bir durumun var olmasına 

istinaden İmam Mâlik’e aittir. Böylece oruç, namazda unutulan kelam gibi 

olur. Bu meselenin istihsan yönü, Hz. Peygamber’in unutarak yiyip içen kişi 

hakkında “Senin orucun hakkında gereken, seni Allah yedirmiş ve içirmiş” 

sözüne dayanmaktadır.”319 şeklinde yer aldığı görülmektedir. Mâlikîler’in 

kullandığı celî kıyasa mukabil Hanefîler, Hz. Peygamber’in kavlini esas alarak 

nass sebebiyle istihsan yaparak, genel kurala aykırı hüküm vermişlerdir.

                                                          
318  Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 147.
319 Merginânî, Hidâye, s. 122.



105

Abdest başlarken besmeleyi zikretmenin hükmü hakkında, “Abdestin 

başında Allah’ın adını zikretmek sünnettir. Çünkü Hz. Peygamber “Allah’ın 

adını anmayan kişinin abdesti yoktur”320 buyurmuştur. Bununla söylenilmek 

istenen şey, besmele zikredilmeden alınan abdestin faziletinin olmamasıdır. 

Bu hususta en doğru olan şey ise, Allah’ın adının anılmasının müstehap 

olmasıdır”321 Hz. Peygamber’in konu ile ilgili bir hadisi delil olarak 

kullanıldığı görülmektedir.

Klasik eserlerde Kur’an’ın yanında ve özellikle Kur’an’ın mücmel 

olarak değinip ayrıntısına girmediği durumlarda hadislerin delil olarak 

kullanıldığını görmekteyiz. Merginânî, başın meshinde farz olan miktar 

hakıında “Başın meshinde gereken miktar, başın dörtte biridir. Zira Mugîre b. 

Şu’be’nin rivayet ettiğine göre “Hz. Peygamber misafir olarak bulunduğu bir 

kavmin çöplüğünde ihtiyacını giderdikten sonra, su isteyip abdest aldı. Başını 

mesh ederken saçının perçemine elini sürdü ve meshleri üzerine meshetti. Bu 

hadis mücmel olan ayetin açıklaması mahiyetindedir. Aynı zamanda bu hadis, 

baştaki meshedilecek yeri üç adet kıl ile sınırlayan İmam Şâfiî ile başın 

tamamının meshedilmesinin gerektiğini söyleyen İmam Mâlik’in görüşlerine 

karşı bir delildir. Hanefî fukahasından bazıları Ebû Hanîfe’den, “Başın meshi 

elin en az üç parmağı ile olur. Çünkü mesh çoğunlukla elin parmakları ile 

yapılır” sözünü nakletmişlerdir”322 ifadelerine yer vermiştir. Zikredilen 

metinde, Hanefîler’in konu ile ilgili neden farklı düşündüklerini ve farklı bir 

hükme vardıklarını açıklamak için hadis deliline başvurdukları görülmektedir.  

Guslün farzları bahsinde vücudun bütün azalarının yıkanması, 

üzerinde itina gösterilmesi hakkında, “Yüce Allah’ın –tertemiz yıkanın- emri 

                                                          
320 Ebû Dâvud, Tahâret, 48; Tirmizî, Tahâret, 20.
321 Merginânî, Hidâye, s. 12. 
322 Merginânî, Hidâye, s. 12.



106

mübalağa siygasıdır. Bedenin zâhirinde olan şeyin yıkanmasının vacip 

olmasını gerektirir. Her ne bedenin tamamının yıkanması hakkında hüküm 

böyle olsa da, gözün, kapanmış delik gibi yıkanmasında güçlük olan şeyin 

yıkanması farz değildir. Çünkü bu durum sıkıntı ve güçlük verir. Bu sebeple 

Allah, “Allah dinde sizin için bir güçlük kılmamıştır”323 buyurmuştur”324

şeklinde yer alan ifadelerden, kolaylık prensibinin uygulanması sırasında 

ayetin delil olarak kullanıldığını görmekteyiz. 

Klasik eserlerde, mezhep görüşlerinin temellendirilmesi hususunda 

aklî delilin kullanılmasına misal olarak, oruca niyet konusundaki tartışmalar 

gösterilebilir. Daha önce de zikrettiğimiz üzere, Hanefî’lere göre Ramazan 

orucu gibi belirli bir zamana has olan oruçlara geceden niyet edilmesi 

gerekiyorsa da, kişi geceden niyet etmeyip, güneşin doğuşu ile zeval vakti 

arasında niyet getirirse yeterlidir. Fakat İmam Şâfiî bu kanaatte değildir. 

Merginânî, İmam Şâfiî’nin ve Hanefî’lerin bu konudaki naklî ve aklî delilini 

“İmam Şâfiî’nin bu konudaki delili, “Oruca geceden niyet etmeyenin orucu 

yoktur”325 hadisidir. İmam Şâfiî aklî yönden de, “Geceden niyet getirilmeyen 

orucun başı niyetsiz olduğu için sahih değildir. Çünkü niyet şarttır. Başı sahih 

olmayınca geri kalanının da sahih olmaması gerekir. Zira vacip olan oruç 

parçalanamaz. Fakat sünnet olan oruç isteğe bağlı olduğu için öyle değildir. 

Biz Hanefîler ise, bir kişinin Hz. Peygamber’e gelip “Ben akşam hilali gördüm 

demesi üzerine Hz. Peygamber’in “İçinizde bir şey yemiş olanlar varsa 

yemesinler, yemeyenler de oruç tutsunlar” hadisine dayanıyoruz… Ayrıca aklî 

yönden de diyoruz ki, o gün oruç günü olduğu için, eğer daha önce bir şey 

yememiş ise, bunu sünnet olan oruçta olduğu gibi, oruç niyetini getirmekle 

oruca çevirebilir. Yeterki günün çoğu varken niyet getirmiş olsun. Çünkü bir 
                                                          

323 Hacc, 22/78
324 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 16.
325 Ebû Dâvud, Savm, 71; Nesaî, Savm, 68.



107

şeyin çoğu o şeyin tamamı hükmündedir. Fakat, namaz ile hac böyle 

değildir”326 şeklinde vermektedir.

Naklî ve aklî delilin kullanılmasına misal olarak, klasik fıkıh 

kitaplarında yer alan zekatla ilgili meselenin ele alınışını zikrederek bu konuya 

son vermek istiyoruz. “Zekatta, hürriyetin şart koşulması, kişinin mala tam 

olarak sahip olması içindir. İslam şartı ise, zekatın bir ibadet olması 

sebebiyledir. O yüzden bir kafirin zekat vermesi ile ibadet gerçekleşmez. 

Zekat vermek için nisap miktarı mala sahip olmak gerekir. Çünkü Peygamber 

Efendimiz zekat hükmünün sebebini nisap ile takdir etmiştir. Nisap miktarı 

malın üzerinden bir yılın geçmesi gerekir. Çünkü bu müddet içerisinde malda 

nemalanma “yani artış” gerçekleşir. Üzerinden bir sene geçmesi şartı, Hz. 

Peygamber’in “Üzerinden bir yıl geçinceye kadar malda zekat yoktur”327

hadisine dayanmaktadır… Zekat, bazılarına göre mutlak emir olması sebebiyle 

fevrî -yani hemen yapılması gereken- bir vaciptir. Diğerlerine göre terâhî 

üzere –tehir edilebilen- bir vaciptir. Çünkü ömrün tamamı eda vaktidir. Bu 

sebeple tehir edilip vacip olduğu zaman ödenmeyen bir malın zâyi olması 

halinde, zekatının ödenmesi gerekmez, denilmiştir. İmam Şâfiî’ye muhalif 

olarak “Çocuğa ve mecnuna zekat yoktur”. İmam Şâfiî’nin düşüncesine göre 

zekat, mali bir borçtur. Öşür ve haraç nasıl kadının nafakası ve benzeri zaruri 

masraflara kıyasen çocuk ile delinin nafakasından çıkarılıyorsa, zekatta da 

durum böyledir. Bize göre zekat bir ibadettir. İbtila manasının gerçekleşmesi 

için ihtiyar ile eda edilir. Haraca muhalif olarak, çocuk ve mecnunda akıl 

olmaması sebebiyle ihtiyar yoktur. Çünkü haraç yerin vergisidir. Aynı şekilde 

öşürde de toprak vergisi olma manası galiptir.328

                                                          
326 Merginânî, Hidâye, s. 118,119.
327 Ebû Dâvud, Zekat, 5.
328 Merginânî, Hidâye, s. 96.



108

Klasik fürû fıkıh eserlerinden verdiğimiz misallerden hareketle, bu 

tarzda kaleme alınan eserlerde, meselenin ele alınışı esnasında, ayet ve hadis 

kullanımına yoğun bir şekilde yer verilmesi yanında, icma, kıyas, istihsan gibi 

diğer şerî delillerinde kullanıldığı görülmektedir. Ayrıca bazı meselelerde, 

konunun aklî yönden de ele alındığı, bu şekilde konu hakkında serdedilen 

görüşlerin savunulduğu anlaşılmaktadır. 

İlmihal eserlerinde, naklî ve aklî delillerin kullanımı ve usulu 

bilgilerine yer verilip verilmediğine bakıldığında, genellikle böyle bir usulün 

kullanılmadığı, nadiren de olsa, ahlâkî konularda yapılan açıklamaların 

desteklenmesi amacına yönelik birkaç ayet ve hadisin zikredildiği göze 

çarpmaktadır. 

Daha öncesinde de zikrettiğimiz üzere İznikî, konuyu takdim 

esnasında üslup olarak, bab başlığı altında hangi meselelere değineceğini 

açıklar ve konu hakkındaki fıkhî bilgileri aktarmaya başlar. Ele aldığı ibadetin 

hangi ayet veya hadis ile bağlantılı olduğu veya icma ile sabit olup olmadığı 

üzerinde durmaz. Bu tavrını oruç kitabının başındaki “Dördünci bab oruç 

hükümlerin bildürür bilgil kim Hülâsa’da eydür kaçan gözedecek yirde bulut 

ya tütün ya toz olsa bir kişi ramazan ayın hilalin görse gelse kadı katında 

tanuklık virse kadı ol kişinün tanuklığın kabul ide kacan ol kişi müsülman olsa 

namaz kılsa ulu günahlardan sakınsa balig olmış olsa delü olmasa gerekse ol 

kişi âzad olsun gerekse kul oldun gerekse avrat Ebu Hanîfe rivayetinde eger 

hadd-ı kazf urulmış olsa tanuklığı geçmez…”329  ifadelerinden anlamak 

mümkündür. 

Ancak, namaz, oruç, zekat gibi ibadetlerin muhataba sunumu 

esnasında ayet ve hadise yer vermeyen İznikî’nin, ahlakî meseleler hakkında 

                                                          
329 İznikî¸Mukaddime, s. 24a. 



109

Hasan Basrî, İmam Gazzâlî ve Ebû Ali Dehhak gibi âlimlerden nakillerde 

bulunurken, verdiği bilgilerin sağlam, ayağı yere basan açıklamalar olduğunu 

ispat sadedinde birkaç ayet ve hadis kullandığı görülmektedir. Akabinde yer 

alan “Bu babta ayet ve hadis ve meşayih sözleri inan çoktur amma ihtisar 

edelim kim inkar gidermeye iki tanuk yiter amma nasihat işüttüğünden sonra 

gafil ola kim nagah şeytana uyup eydesin çün gönül hazırlığıyla kılınmayan 

namaz kabul olmazmış”330 ifadelerinden, genel tavrına muhalif olarak 

uyguladığı bu metodun maksadını açıklama ihtiyacı hissettiği anlaşılmaktadır.    

Meselenin takdiminde babasının usulünü takip eden 

Kutbeddinzâde’nin, bu hususta da ceddinin yolundan gittiği görülmektedir. 

Değerlendirmelerimizde esas aldığımız bir diğer eser olan İmâdü’l-

islam adlı eserinde Aksarâyî’nin, zikredilen meselenin farziyyetini ayet, hadis 

veya icma ile desteklemek gibi bir usul takip etmediği, bunun yerine ayet ve 

hadis kullanımının muhatabın dikkatini çekmek, onu asıl ulaştırmak istediği 

mesaja hazırlamak olduğu anlaşılmaktadır.   

Oruç hakkında zikrettiği ayet ve hadislerden sonra, “İş bu savm, kibri 

giderur, şehveti giderur, huşui ziyade eyler ve mizanı agır eyler ve huri 

kızların çogaldur ve sırat küprisin geçmegi asan eyler, bedeni sag eyler, günli 

ve akli nurlandurur”331 şeklinde kullandığı ifadelerden, muhatabını oruca 

teşvik etmeye çalıştığı görülmektedir. 

İmâdü’l-islam’da nadiren de olsa, meselenin hükmünün yer aldığı 

ifadelerin kullanıldığını ifade etmek gerekir. Zekat konusunda gördüğümüz bu 

anlatım tarzını hac konusunda da görmek mümkündür. Zekatla ilgili olarak 

“Evvela bilmek gerektir ki, zekat farz-ı ayndır. Gerekli şartları haiz olan 

                                                          
330 İznikî, Mukaddime, s. 13a.
331 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 120a. 



110

kimseye zekat vermek şahsen lazım ve vaciptir. O kimse ancak bu farzı eda 

etmekle bu borçtan kurtulur” ifadeleri yer almaktadır. 

3. Farklı Görüşlerin Zikredilmesi

Ne Hz. Peygamber ne de Hülefâ-i Râşidîn döneminden sonra İslam 

hukukunun temel iki kaynağı olarak kabul edilen Kur’an ve sünnetin 

kabulünde herhangi bir ihtilaf söz konusu olmamakla birlikte, bunların 

anlaşılması ve yorumlanması aşamasında bazı farklılıkların ortaya çıktığı 

görülmektedir.332 Daha sahâbe döneminde karşımıza çıkan bu farklılıkların 

tâbiûn döneminde de devam ettiği hatta, belli merkezlerde bazı isimlerin öne 

çıktığı dikkati çekmektedir.333 Daha sonra İslam hukuk tarihinde Hicaz ve 

Kûfe olmak üzere bölge merkezli bir ekolleşme süreci yaşanmıştır334 ki, 

hukukun disiplinleşme sürecinde belirli şahıslar etrafında şekillenen ve hukuk 

tarihi açısından önemli bir tarihsel kırılmayı ifade eden, mezhep oluşumu ile 

karşılaşılmıştır. Bu ekolleşme sürecinde hukûkî ihtilafların varlığı, doğal 

olarak belirleyici bir etken olmuştur. Vahyi anlama ve yorumlama sürecinde 

ortaya çıkan farklılıklar hukuk bilginlerinin sahip olduğu metodolojik 

yaklaşımla bağlantılı olup, İslam hukukunun ilimleşme sürecinde vahyi 

anlama ve ondan hüküm çıkarma çabası içerisinde bulunan hukuk bilginleri, 

                                                          
332 Köse, Saffet, “Mezhep Görüşleriyle İlgili Farklı Nakiller”, İslami Sosyal Bilimler 

Dergisi, c. 3, sy. 1, 1995, s. 101; Hallaf, Abdülvehhab, İlk Dönem İslam Hukuku, trc: 

Abdülhadi Timurtaş, Pınar Yayınları, İstanbul, 2006, s. 47-49.
333 Ekinci, Ekrem Buğra, İslam Hukuk Tarihi, Arı Sanat Yayınları, İstanbul 2006, s. 34, 68; 

Musa, Yusuf, Fıkh-î İslam Tarihi, trc: Ahmet Meylânî, Arslan Yayınları, İstanbul, 1983, 

s. 47-59. 
334 Ocakoğlu, Ömer Faruk, Hanefî Mezhebi’nin Mezhep İçi İşleyişinde Örf’ün Konumu: İbn 

Abidin’in “Örf Risalesi” Örneği, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, Danışman: Günay, Hacı Mehmet Haziran 2004, s. 29-30.



111

esas aldıkları usul üzerinden yürüyerek fıkhî üretimde bulunmuşlardır.335 Buna 

misal olması anlamında istihsan, ıstıslah, sedd-i zerâi gibi bazı ferî delillerin 

kabulü veya reddi konusunda farklı anlayışların bulunması gösterilebilir.336  

Müctehitler arasında görülen görüş ayrılıkları için “İhtilaf” terimi 

kullanılmıştır.337 Hz. Peygamber döneminde, sahâbenin farklı hükümlere 

ulaşmaları, bu dönemde ihtilaf olgusunun varlığının delilidir.338 Ayrıca Hz. 

Peygamber’in pek çok konuda sahâbeyi muhatap alıp onların değişik 

meselelerde görüşlerini sormuş olması, zaman zaman onların tavsiyelerine 

uyması, sonraki nesilleri için olumlu bir örnek oluşturmuştur.339

Hz. Peygamber ve sahabe nesli ile başlayıp devam eden bu 

müsamahakar tutum, daha sonra da ilimle uğraşanlar arasında bir gelenek 

olarak devam ettirilmiştir. Müslüman hukukçular zahmetli de olsa yapmış 

oldukları yolculuklar sayesinde hem birbirlerini tanımışlar hem de hukuki 

anlayışlarını öğrenerek karşılıklı müzakere imkanına sahip olmuşlardır. 

Dikkati çeken bir başka husus, dönemin ilim adamları arasında var olan ilim 

alışverişindeki ilişkinin tek taraflı bilgi almak şeklinde olmayıp, karşılıklı 

olarak birbirini anlama zeminine oturmuş olduğudur. 
                                                          

335 Kılıç, Muharrem, “Hukuki Görüş Ayrılıkları (İhtilaf) ve Hilafa Riayet (Müraatü’l-Hilaf) 

İlkesi Konusunda Şatıbi’nin Yaklaşımı”, Marife, yıl. 5, sy. 2, 2005, s. 55.
336 Köse, Saffet, “Mezhep Görüşleriyle İlgili Farklı Nakiller”, s. 101; Ansay, Sabri Şakir, 

Hukuk Tarihinde İslam Hukuku, AÜİF Yayınları, Ankara, 1958, s. 26.
337 Özen, Şükrü, “Hilaf”, DİA , XVII/527.
338Hz. Peygamber döneminde fetva verenler ve hukuki ihtilafların sebepleri hakkında bak. 

el-Kettânî, Muhammed Abdülhay, et-Teratibü’l-idariyye, trc: Ahmet Özel, İstanbul, 

2003, I, s. 197. İbn Haldun, Mukaddime, (tahk. Ali Abdülvahid Vafi), Kahire, 1981, 

III/1045-1047.
339 Ekinci, İslam Hukuk Tarihi, s. 23-26; Ebu Zehra, Muhammed, İslam’da İtikat-Siyasi ve 

Fıkhi Mezhepler Tarihi, s. 250-253. Kılıç, “Hukuki Görüş Ayrılıkları (İhtilaf) ve Hilafa 

Riayet (Müraatü’l-Hilaf) İlkesi Konusunda Şatıbi’nin Yaklaşımı”, s. 60.



112

Konuya Hanefî Mezhebi açısından yaklaşıldığında talebelerin pasif 

bir konumda olmadıkları, yeri geldiğinde hocalarının fikirlerine karşı alternatif 

fikir ileri sürdükleri, araştırıcı bir karaktere sahip oldukları görülmektedir. 

Hanefî Mezhebi’nin ilk elden kaynakları olarak bilinen eserlerinin incelenmesi 

bunun böyle olduğunu bize gösterir.340 Hanefî Mezhebi adını İmam Ebû 

Hanîfe’den almakla birlikte, mezhep sadece onun görüşlerinden müteşekkil 

değildir. İmam Ebû Hanîfe, yanında İmam Ebû Yusuf, İmam Muhammed, 

Züfer ve Ziyâd el-Lü’lüi de hocaları kadar alanlarında donanımlı kişilerdir.341

Hatta İmam Ebû Yusuf ile İmam Muhammed’in yeri çok farklı olup, 

neredeyse kendilerine ait görüşleri ile bir mezhep sahibi durumunda oldukları 

belirtilmektedir.342

Fıkıh literatürü dikkatle incelendiğinde, öncelikle yazılan ilk 

eserlerde mezhebin kurucu imamlarının görüşlerinin yer aldığı görülmektedir. 

Bunu takip eden eserlerde, dönem itibariyle değişen görüşlerin de kaynaklara 

alındığını görmekteyiz. Mezhebin kendi içindeki bu fikri gelişimi yanında 

diğer mezhep imamları ve talebelerinin görüşlerinin mukayese edildiği eserler 

vücuda getirilerek, fikri faaliyetin zinde tutulmaya çalışıldığı anlaşılmaktadır.

                                                          
340 Gürkan, İslam Hukuk Metodolojisinin Oluşumu ve Şafi’nin Yeri, s. 134. 
341 Yavuz, Yunus Vehbi, Hanefî Mezhebi’nde İctihat Felsefesi, İşaret Yayınları, İstanbul, 

1993, s. 193-194; Ekinci, İslam Hukuk Tarihi, s. 93. 
342 İmam Muhammed, mezhep içinde mezhebin görüşlerinin tedvininde önemli bir görev 

icra etmiştir. Zâhiru’r-rivâye ve Nâdiru’r-rivâye şeklinde iki kısma ayrılan eserlerinde, 

başta hocası olmak üzere, Ebu Hanife’nin diğer öğrencilerinin görüşlerini bir araya 

getirmiştir. Bu görüşler mezhebin temel görüşleridir. Bak. Ocakoğlu, Hanefî Mezhebi’nin 

Mezhep İçi İşleyişinde Örfün Konumu: İbn Abidin’in “Örf Risalesi” Örneği, s. 36. 

Ekinci, İslam Hukuk Tarihi, s. 93. 



113

Klasik eserlerin çoğunda görülen bu özelliği birkaç misalle 

açıklamaya çalışacağız. el-Hidaye adlı eserinde343 Merginânî’nin, meseleleri 

ele alırken önce Ebû Hanîfe’nin sonra talebeleri Ebû Yusuf ve Muhammed’in 

görüşlerini zikrettiği, zaman zaman Züfer’in görüşlerine de yer verdiği 

görülmektedir. Merginânî’nin konuyu ele alış biçimi açısından olaya 

yaklaşıldığında, görüşleri zikretmenin yanında bunların delillerini de verdiğini 

daha önce zikretmiştik. Tercih ettiği görüşün delilini en sona bırakan 

Merginânî, böylece kendi tercihini de ortaya koymaktadır. Abdest alırken 

dirseklerin ve topukların yıkanmasının gerekliliği konusunda, “Biz Hanefî’lere 

göre dirsekler ve topuklar yıkama hükmüne dahildir. Ancak İmam Züfer bu 

konuda farklı düşünmektedir. Züfer, oruç babında geçen, gecenin oruca dahil 

olmaması hükmündeki gibi, burada da dirsekler ve topukların yıkanması 

gereken azaların sınırlarına dahil olmadığını, savunur.” 344 ifadeleri ile, hem 

farklı görüşü hem de görüş sahibinin neye istinaden farklı düşündüğünü 

zikretmektedir.

Hanefîler’e göre vacip olan îtikâfın süresi bir gündür. Bu süre içinde 

îtikâfa giren kişi, itikafa girdiği yerden zaruri ihtiyaçlar haricinde çıkamaz. Bu 

sebepler haricinde çıktığı takdirde, îtikâfı yarıda kesmiş olur ve kazası gerekir. 

Mu’tekifin bulunduğu yerden çıkması konusunda bir hususta daha izin 

verilmiştir ki, bu da Cuma namazı münasbetiyledir. Cuma namazı için çıkış 

süresi ise caminin uzaklığı veya yakınlığına göre değişmektedir. Cuma 
                                                          

343 Eserde konular ele alınırken ıstılâhların tarifine çok az yer verilip, konuya doğrudan giriş 

yapıldığı görülmektedir. Naklî ve aklî delilleri verilmesi yanında bunların tartışması 

yapılmaktadır. Önce Ebû Hanîfe, sonra talebeleri Ebû Yusuf ve Muhammed ve zaman 

zaman Züfer’in görüşlerine yer verildiği, müellif tarafından tercih edilen görüşün delilinin 

en sona bırakıldığı, aynı zamanda diğer mezhep imamlarının görüşlerine de temas edildiği 

anlaşılmaktadır. Bak. Köse, “Murtaza, Ferganalı Bir Hukukçu Merginani ve Hidaye Adlı 

Eseri”, s. 354-355; Kallek, Cengiz, “el-Hidâye”, DİA, XVII / 471.
344 Merginânî, Hidâye, s. 12.



114

namazını kılacağı cami uzak olduğu takdirde, cumaya yetişecek vakit kadar 

önce çıkabilir. Bu konuda ihtilaf yoktur. İhtilaf edilen nokta, Cuma 

namazından sonra ne kadar kalacağı ile alakalıdır. İmâm-ı Â’zâm’a göre 

sünnetleri kılacak kadar kalır ki, bu ona göre dört rekattır. İmameyne göre bu 

sünnetler altı rekat olduğu için, altı rekatlık bir zaman camide kalabilir.345

Hem İmam Ebû Yusuf hem de İmam Muhammed, Hanefî Mezhebi 

içinde çok önemli bir konuma sahiptir. Her ikisi de İmâm-ı Â’zâm’ın talebesi 

olsa da, bazen aralarında görüş farkı bulunabilmektedir. Bu farklılık bir 

meselenin hükmünde olduğu gibi, bir kavramın içeriğinin ne olacağı 

konusunda da olabilmektedir. Buna misal olarak, zekatın sarf yerlerinden biri 

olarak zikredilen “fi sebilillah” kavramını gösterebiliriz. İmam Ebû Yusuf, bu 

grubun İslam gazilerinden olup, fakirlik dolayısıyla savaşa katılamayanlar 

olduğunu düşünmektedir. İmam Muhammed ise, bu kelime ile anlatılmak 

istenen grubun, hac yolunda malını, parasını kaybetmiş fakir kimseler olduğu 

kanaatindedir.346

Her iki talebe arasındaki görüş farklılığına hac konusunda da 

rastlamaktayız. Mesela, “Hac, İmam Ebû Yusuf’a göre fevrî347 olarak vaciptir. 

İmam Ebû Hanîfe’den de bu görüşte olduğunu gösteren bir söz nakledilmiştir. 

İmam Muhammed ve Şâfiî’ye göre terâhiyen vaciptir. Çünkü hac, bütün 

                                                          
345 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 146.
346 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 134.
347Fevrî: Emredilen bir şeyi ertelemeden, imkan bulunduğu anda yerine getirmeye denir. 

Bunun mukabili “terâhî” kavramı ile ifade edilmektedir. Terâhî, sözlük anlamı olarak 

yavaş olmak, geri kalmak anlamına gelip, ıstılahta emredilen bir şeyin, imkan bulunduğu 

ilk anda yapılmayıp sonraki bir zamana ertelenmesine denmektedir. Bak. Yazır, Elmalılı 

Muhammed Hamdi (v. 1361/1942) Alfabetik İslam hukuku ve fıkıh ıstılahları kamusu, 

haz. Sıtkı Gülle, Eser Neşriyat, İstanbul, 1997, V/312; .Erdoğan, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü, s. 111, 455.



115

ömürde vacip olduğuna göre, onun vakti bütün ömürdür. Burada ömür, 

namazdaki vakit gibidir. İmam Ebû Yusuf’a göre hac, belli bir vakte has 

kılınmıştır. Vacip olduğu yıl gidilmezse bir yıl beklemek gerekecektir. Bir 

sene içerisinde ölüm nadir olmadığı için ihtiyaten vacip olur olmaz gitmek 

gerekir. Namaz vakti ise böyle değildir. Namaz vakti kısa olduğu için ölüm 

nadirdir.  Bu sebeple ta’cil en faziletli olanıdır.” denilmiştir.348

Nezir, muayyen ve gayr-i muayyen olarak ikiye ayrılır. Hanefilere 

göre, Muayyen olan nezirde kişi, “Recep ayında oruç tutacağım” veya “Recep 

ayını îtikâfta geçireceğim” diye nezrederse, Recep ayından önce oruç tutup, 

Recep ayında itikafa girerse, bu nezrin caiz olacağı söylenmiştir. İmam 

Muhammed ve İmam Züfer caiz olmayacağı kanaatindedirler.349

Bu görüş farklılıkları bazen diğer mezhep imamı ile de 

olabilmektedir. Genellikle eserlerde İmam Şâfiî’nin düşüncelerinin 

zikredildiği görülmektedir. Abdestte niyet konusunda “Abdest alan için 

taharete niyet etmek müstehab görülür. Kudûrî her ne kadar müstehap demişse 

de, biz Hanefî’lere göre abdestte niyet sünnettir. İmam Şâfiî’ye göre 

teyemmümde niyetin farz olması gibi, abdest de bir ibadet olduğu için niyet 

farzdır, niyetsiz sahih olmaz. Bize göre abdestle teyemmüm arasında niyetten 

başka bir yakınlık/benzerlik yoktur. Abdest temizleyici maddenin kullanılması 

ile –niyet olmasa da- temizlik hasıl olduğu için namaz için bir anahtar 

mahiyetindedir. Teyemmümde ise toprak temizleyici değildir, ancak namaz 

iradesi bulunduğu durumda temizleyici olur. Niyet olmadan manası olmaz.”350

denilerek, hem Hanefîler’in hem de İmam Şâfiî’nin görüşlerine ve delillerine 

yer verilmiştir. 

                                                          
348 Merginânî, Hidâye, s. 134.
349 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 145.
350 Merginânî, Hidâye, s. 13.



116

Mezhep imamları arasındaki görüş ayrılığına misal olarak 

verilebilecek bir başka mesele, cemaatle namaz kılan bir kafirin hangi 

kategoride değerlendirileceği ile alakalıdır. Molla Hüsrev Dürer adlı eserinin 

Kitabu’s-salat kısmına başlarken, önce namazla mükellef olma konusunu 

anlatmayı tercih etmiştir. Namazın farziyyetinin şartı olan İslam, akıl ve bülug 

konusunu ele alan Molla Hüsrev, daha sonra namazı inkar eden kişinin 

farziyyetini inkar etmiş olacağını, katî bir delil ile sabit olmuş bir hükmü inkar 

edenin, mürted olacağını zikretmiştir. Bilerek terk edenin ise fasık hükmünde 

olduğunu ve namaz kılana kadar hapsedilebileceğini de eklemiştir. Namaz 

vakitlerine geçmeden önce zikrettiği bir diğer husus, Hanefîler’e göre 

cemaatle namaz kılan bir kafirin İslam’ına hükmolunacağı ile ilgilidir. Fakat 

aynı konu İmam Şâfiî tarafından farklı yorumlanmıştır. İmam Şâfiî’ye göre 

cemaatle namaz, diğer ibadetlerin ve münferit kılınan namazın diğer 

ümmetlerde bulunmayıp bu ümmete mahsustur. Bu fikir ayrılığı çerçevesinde, 

Hanefîler’in görüşünün dayanağı, Hz. Peygamber’in “Kim bizim namazımızı 

kılar ve bizin kıblemize dönerse bizdendir” hadisidir. Hanefîler’e göre hadiste 

yer alan “salâtunâ” ifadesinden maksat cemaatle namaz olmalıdır. Bu düşünce, 

İmam Şâfiî’nin görüşüne muhalif olup, kafirler arasında cemaatle namazın 

haricinde namazın olmamasına binaen, ancak cemaatle namaza delalet eder, 

denilmiştir.351

Zekat verilecek yerler konu ile ilgili gelen ayette belirtilmiştir. 

Hanefîler, zikredilen yedi sınıfın hepsine veya bazısına temlik yolu ile zekatın 

harcanabileceğini söylerken, İmam Şâfiî, bu sınıflardan ancak üç kişiye 

verilebileceğini ifade eder.352

                                                          
351 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 45.
352 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 134.



117

Hac ibadetini yapmak için kadının yanında mahreminin bulunup 

bulunmaması ile ilgili konuda, İmam Şâfiî, grupla yolculukla emniyetin hasıl 

olması sebebiyle, bir kadın güvenilir bir kadın grubuyla beraber yola 

çıktığında haccının caiz olduğu yönünde görüş beyan eder. Fakat bu konuda 

Hanefîler farklı düşünmektedir. Hanefîler’e göre Hz. Peygamber’in, bir kadın 

yanında mahremi olmadan haccetmemasini ifade eden hadisine istinaden, bir 

kadının yanında mahremi bulunmadan hacca gitmesi, mahremi olmayan 

kadının aleyhine bir fitneden korkulması nedeniyle caiz değildir denilmiştir353

Hanefîler’e göre, özürlü kaza orucunu tutarken, Ramazan ayı gelmiş 

olsa, özürlü kimse kaza orucunu yarıda keser ve Ramazan orucunu tutmaya 

başlar. Bunun sebebi, Ramazan aynın eda vaktinin gelmiş olmasıdır. Ramazan 

ayı bittikten sonra geçmiş Ramazan ayının kazalarını fidyesiz olarak kaza 

etmeye devam eder. Çünkü kazanın vacip olması terâhî üzeredir. Hatta, 

kazaları tutmaya başlamadan tatavvu da tutabilir. İmam Şâfiî’nin bu konudaki 

görüşü, yarıda kesilip, Ramazan’dan sonra devam edilen kazaların fidyesiz 

tutalamayacağı yönündedir.354  

Klasik fıkıh kitaplarındaki bir başka özellik, bir konu hakkındaki 

gerek mezhep içinde müctehit imamların, gerekse diğer mezhep imamlarının 

varsa farklı görüşlerini zikretmek, bunlar verildikten sonra sahih olan görüşün 

belirtilmesidir. Mesela, Dürer’de abdest azalarından yüzün yıkanması ile ilgili 

hususta, eğer abdest alan sakalsız ise, yüzün hepsini yıkar, eğer abdest alan 

sakallı ise, sakalın altında kalan kısmı yıkaması gerekmez, denilmiştir. İmam 

Şâfiî ise, eğer hafif sakallı ise yıkamanın vacip olduğunu ifade eder. Kaş ve 

bıyığın altına suyun ulaştırılmasının vacip olduğu konusunda da İmam 

Şâfiî’nin görüşüne katılmamaktayız. Sahih olan bizim sözümüzdür. Çünkü 

                                                          
353 Merginânî, Hidâye, s. 135. 
354 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s.143.



118

farz olan yer, engel ile örtülmüş ve gizlenmiştir. Ona karşıdan bakanın altını 

göremeyeceği bir hal almıştır. Bu sebeple ondan farz düşer ve başın derisi gibi 

onu perdeleyene dönüşür.”355 denilmiştir.  

Klasik fıkıh eserlerinde konunun ele alınışında böyle olmakla birlikte 

ilmihal eserlerinde bu ayrıntılardan bazılarının çıkarıldığı görülmektedir. 

Böyle bir usul takip edilmiş olmasının sebebinin okuyucu kitlesi ile bağlantılı 

olduğunu düşünmekteyiz. 

İbn Rüşd Faslu’l-makâl adlı eserinde, şeriatın maksadının gerçek 

bilgiyi ve gerçek ameli insanlara ulaştırmak olduğunu, şeriatın anlaşılması 

konusunda bütün insanların aynı kategoride olmadığını, farklı algılama 

kategorisinde bulunan insanlara din konusunda seviyelerine göre bilgi 

aktarımında bulunulması gerektiğini anlatmaya çalışır. Bu sebeple halk 

kitlelerine yazılan eserlerde, sadece tevil ehlinin anlayacağı bilgilere 

verilmemesinin gerekli olmadığı, hatta aksi bir tavrın halkın sıhhatini 

bozacağını ifade eder.356 Hem konuları açısından hem de meselelerin ele alınış 

tarzı açısından ilmihal kitaplarında da, delile dayalı tartışma zeminine yer 

verilmemiş olmasının, bu bakış açısından kaynaklandığı düşünülebilir. Bu 

sebeple ilmihal eserlerinde, klasik fıkıh kitaplarındaki gibi cüzî bir meselenin 

en ince ayrıntısına kadar araştırılması yerine, konu ile ilgili farklı görüşler 

zikredilmekle beraber, bunlardan râcih olanın tercih edilmesi yönünde 

tavsiyelerin yapıldığı görülmektedir. İznikî’nin, “Bu sözleri nakl ittüğümüzden 

maksud budur kim bilesiz kim fukahanın bu meselede sözleri muhtelifdür 

ihtiyat itmek gerek”357 sözleri, bu anlamda değerlendirilmelidir.

                                                          
355 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 8.
356 İbn Rüşd, Faslu’l-Makâl, çev. Bekir Karlığa, İşaret Yayınları, İstanbul 1992, s. 101-107.
357 İznikî, Mukaddime, s. 9b.



119

Kutbeddinzâde ise, namaz konularına hasrettiği eserinde, mezhep 

imamlarının farklı düşünmüş olmasının faydasını “Buyurdu “İhtilafu ümmetî 

rahmetün” yani benüm ümmetimin ahkâm-ı şerîatte birbirine muhalif 

söyledükleri halka rahmettir. Zîra birinin zahmetlü eylediğin birin âsân eyledi. 

Pes bize Hak Teâlâ gayet lutf ve inâyet eyledi imamlarımız birbirine muhâlif 

söylediler zîra bu ecelden tarîk-i hak vasi’ olup genez oldi ve her fakîsünün 

kavliyle kim amel oluna caizdir” sözleri ile ifade etmektedir.358

İlmihallerde de görüşleri nakledilen kişileri, müelliflerin konuları ele 

alış tarzları açısından öncelikle iki kategoride değerlendirmek daha uygun 

olacaktır. Fıkhî konuların zâhirî yönü anlatırken, öncelikle varsa mezhep 

imamlarının görüşleri nakledilir. Bunları Ebû Hanife, Ebû Yusuf, Muhammed 

eş-Şeybânî olarak zikredebiliriz. Daha sonra İmam Serahsî, Ebu’l-leys es-

Semerkandî gibi hem eserleri hem de fıkıh alanındaki bilgileri ile temayüz 

etmiş kişilerin hem eserleri hem de isimlerine yer verildiği görülür. İkinci 

kategoride, ahlâkî konular ve ibadetlerin manevî boyutu işlenirken görüşleri 

nakledilen kişiler bulunmaktadır. Bu şahıslar arasında Cüneyd Bağdâdî, İmam 

Kenânî, Hasan Basrî, Gazzâlî gibi tasavvufî yönüyle tanınan kişilerin 

bulunduğu görülmektedir. 

Birinci kategoride yer alan mezhep imamları veya diğer âlimlerinin 

görüşlerinin nakledilmesi ile ilgili misallerden bazılarında, bazen sadece 

mezhebin kurucu imamının görüşü verilmekte, bazen mezhep imamı ile 

talebeleri arasındaki görüş farklılıklarına değinilmekte, bazen de diğer mezhep 

imamlarının görüşlerine yer verilmektedir.

Mukaddime’de abdest alırken kullanılacak su ile ilgili hükümler 

anlatılırken, “Bilgil kim deniz ve kuyu ve bınar ve göl ve yağmur ve kar suları 

                                                          
358 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 2b.



120

ile abdest almak ve gusl itmek dürüsttür, eğer suya aruca nesne karışsa bal ü 

süd ve sabun gibi ekser kokusından ve tadından ve renginden ikisi dönmüşse 

ol su ile abdest dürüsttür. Muhtasar-ı muhit’te eydür Nevâdirîn’de Ebû Yusuf 

böyle demiştir”359 denilerek sadece Ebû Yusuf’un görüşü nakledilmiştir. 

Ayağa mesh konusunda zikredilen “Çoraba mesh revâdur eğer altı ya 

üstü sahtıyanlı ise ammâ mesh ettikleri nesne topuğu örtse gerek sahtiyansız 

olan çorap üzerine İmam Ebû Hanîfe kıyında mesh dürüst değil, Ebû Yusuf’la 

Muhammed kıyında eğer sık olsa kim bağlanmadın ton revadur, eğer ince 

ipten olsa çuha gibi reva değil, eğer kıl ipten olsa yoğun ve sık olsa sahih 

budur kim revâdır eğer keçeden olsa giru imâmeyn katında revâdur”360 sözleri, 

mezhep imamlarının kendi aralarındaki görüş farklılıklarına güzel bir misal 

olabilir. 

Altın ve gümüşün zekatı ele alınırken, “Altında dahî yirmi miskale 

irmeyince zekat yoktur,yirmi miskal olucak buçuk miskal zekat vireler. Yirmi 

miskal üzerine artsa her dört miskalde iki kırat vireler. Kırat miskalin yirmi 

bahşındabir bahıştır Ebû Hanîfe mezhebi budur İmam Ebû Yusuf ve 

Muhammed kıyında iki yüz direm gümüş üzerine ya yirmi miskal altın üzerine 

artsa ne denlü azacuk artarsa kırk bahşında bir bahşın zekat için virmek 

gerekdür”361 şeklinde zikredilen bu ifadeler, Ebû Hanîfe’nin her iki talebesinin 

de kendisinden farklı düşündüğünü göstermektedir. 

Atların zekatının konu edinildiği bahiste, “Bundan sonra at zekâtın 

bildürelim bilgil kim, at kim binmek içün olsa zekât virmezler irkek dişi 

karışup yürimese ammâ döl için olsa yılun çoğun yabanda otlasa zekât virmek 

vaciptir. Pes atların bahâsı beraber olursa dilerse her bir at için bir dinar virsün 
                                                          

359 İznikî, Mukaddime, s. 9b. 
360 İznikî, Mukaddime, s. 9a.
361 İznikî, Mukaddime, s. 21b. 



121

dinar dedikleri on altındır kim on gümüştir dilerse atları bahâya tuta, her iki 

yüz dirhemde biş dirhem vire artuk gelürse kırk dirhemde bir dirhem vire 

kırktan eksikse nesne virmeye eğer erkek atları başına yürüseler kırklar başına 

yürüseler İmam Ebû Hanîfe’nin bir sözünde zekât vaciptür bir sözünde vâcib 

değildür İmam Ebû Yusuf’un ve İmam Muhammed kıyında andan hiç zekât 

yoktur”362 ifadelerden, daha önceki paragrafta hocalarına muhalif olan 

talebelerin, bu konuda hocalarının görüşüne mutabık olduklarını görmekteyiz.  

Öşür ve fitrenin kimlere verileceği meselesinde, “Öşri ve fitreyi dahi 

bu zekat virdükleri kişilere vireler Hulâsa’da böyledir amma Hidâye’de eydür 

zekattan artuğın harbi olmayan kafirlerin yoksullarına virmek dürüsttür 

Mecma’da eydür haraç virür kafirin yoksuluna virmek dürüsttür amma İmam 

Ebû Yusuf kıyında dürüst değildür İmam Züfer eydür zekâtı dahî kafir 

yoksuluna virmek revâdur zîrâ Hak Teâlâ, sadaka yoksullarundur, didi 

müslüman olmak kayd itmedi hadis birle kayd itmezüz dir”363 şeklinde yer 

alan metinde, hem İmam Züfer’in görüşüne yer verildiği anlaşılmaktadır. 

Kutbeddinzâde başın meshi ile ilgili görüşleri  “Fetâvây-ı Bezzâzî’de 

eydür bir kimesne yeşâ var ki mesh ettiği vaktin üç parmağın koyup çekmek 

gerek dahî öyle çekmese mesh dürüst olmaz. İmam-ı Â’zâm ile İmam Yusuf 

kıyında üç parmak miktarıdır mesh, başın dibaasına mesh olunmadığından 

ötürüdür ve İmam Muhammed kıyında câizdir dir”364 diyerek, bir fetva 

mecmuasından nakletmeyi tercih etmiştir. 

Kutbeddinzâde’nin zikrettiği görüş farklılıklarından bazıları 

şunlardır:

                                                          
362 İznikî, Mukaddime, s. 22b.
363 İznikî, Mukaddime, s. 21a.
364 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 19a.



122

“Dördüncü fasıl kusmak meselesini beyan ider. Bir kimse ağız dolusu 

veya safra kussa abdesti sınar amma bunları ağız dolusu kusmasa abdesti 

sınmaz der, İmam Azam ile İmam Muhammed kıyında abdest sınmaz amma 

İmam Yusuf kıyında sınar dir amma başında gelen balgam ne kadar çok olursa 

abdest sımaz dirler”365

 “Sahibi özür olan Cuma gün öyle namazı vakit girmeden abdest alup 

dahi evvel abdest ile namazın kılsa caizdir İmam Azam ile İmam Muhammed 

kıyında ve bu mezhep müselmanlardan zahmet def etmiştir”366 diyerek, görüş 

farklılıklarına yer vermenin yanında gerektiğinde kolaylık prensibinin 

kullanıldığına işaret etmiştir. 

Genellikle tercih edilen bir mezhebin görüşleri çerçevesinde yazılan 

ilmihal eserlerinde, mezhep imamları arasındaki var olan görüş farklılıklarına 

yer verilmesinin yanında, nadiren de olsa diğer mezhep imamlarının 

görüşlerinin zikredildiği görülmektedir. Bu hususta adı zikredilen kişi, 

genellikle İmam Şâfiî’dir. 

İznikî, namazın rükünlerini sayarken “Beşincisi namaz âhirinde 

oturmakdır et-tahıyyat okıyacak kadar bu altıdan gayrı bir farz dahî İmam Ebû 

Hanîfe kıyında namazı tamam kıldıktan sonra namazdan gendü dileğiyle 

çıkmakdır, pes kaçan kim bir kişi namaz âhirinde abduhu ve rasuluhuya değin 

okuyacak denlü otursa dahî abdesti sınsa ya gün doğsa namazı İmam Ebû 

Hanîfe kıyında tamam olmaz zîrâ gendü dileği ile çıkmadı İmam Ebû Yusuf 

ve İmam Muhammed kıyında tamam olur bir farz dahî Ebû Yusuf’la Şâfiî 

kıyında rükudan secdeden kalkıcak avadan dölenmekdir Ebû Hanîfe kıyında 

                                                          
365 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 28a.
366 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 27b.



123

toğru durmak vacipdür itmese namazı nakısdur”367 diyerek Ebû Yusuf’la 

İmam Şâfiî’nin aynı görüşte olduklarını ifade etmiştir. 

Aksarâyî, farklı mezhep imamlarının görüşlerine çok değinmemiş 

olmakla birlikte bazen konu hakkındaki görüşlerini kısaca belirtmiştir. 

Abdestin sıfatı yani nasıl olacağı konusunu ele alırken, başın, kulakların ve 

boynun meshi sırasında “Kapleyi meshin suyu ile kulaga ve boynina mesh 

eylemekde mâ-i müsta’mel oldi diyamezüz cümlesi bir uzuv olup kapleyi 

mesh sünnetin ikâmet eylemekde bu mikdar istimal zarûrî oldugu içün kulagın 

zâhir ve bâtınına mesh eylemek sünnet olmakda hilâf yokdur. Belki Şâfiî’nun 

hilâfı hemen kulak içün bir su dahî almagadur iki şehadet parmakların iki 

kulagun delüklerine mümkin oldugı mikdar sokup kulagun her bucakların 

parmagı gezdirmek gerek”368diyerek İmam Şâfiî’nin görüşüne ve meseledeki 

farklılığın ne olabileceği konusuna yer verdiği görülmektedir.

Kutbeddinzâde, abdestin sünnetlerini ele aldığı bahisde “İkinci fasıl 

abdestin sünnetlerin beyan ider. Bilgil kim kütübü fıkıhda abdestin sünnet ve 

müstehabların beyan itmekde hayli ihtilaf vâkî olmuşdur pes biz dahî ihtilaflar 

üzerine beyan itdük. Bilgil kim Vikâye’de Kenz’de ve Mecmea’da abdest 

almağa niyet itmek sünnettir der. Amma Kudûrî’de ve Bidâye’de müstehabdır 

der. Amma Şâfiî kıyında abdeste niyet itmek farzdır. Abdest almaya niyet dahi 

abdest almağa gönlünden kasd eylemekdir dille demek lazim değildir”369

diyerek niyet konusundaki Şâfiî’nin görüşünü naklettiği gibi, “ve dahî abdesti 

tertible almak sünnettir ammâ İmam Şâfiî tertible almak farzdır der”370

                                                          
367 İznikî, Mukaddime, s. 11b. 
368 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 36b.
369 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, 20b.
370 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 22a.



124

diyerek, abdestte sırayı gözetme konusunda, İmam Şâfiî’nin farklı 

düşündüğünü belirtmiştir. 

Eserlerde bazen konu hakkında farklı düşünceler veya hükümler 

zikredildikten sonra “Bundan sonra bilgil kim yıkanduğun su ya abdest aldığın 

su teninden ayrıldıktan sonra murdar olur İmam Ebû Hanîfe ve Ebû Yusuf 

katında, eğerçi abdestin var iken dahî aldınsa pes sakınıp dona değirmemek

gerekdür, İmam Muhammed kıyında arıdur neye değerse murdar etmez, ânınla 

aş pişirseler ve don dahi yuğsalar dürüttür amma abdest almak ya yıkanmak 

reva değildür, fetva dahi bunun üzerinedür” denilerek fetvaya asl olan görüşün 

beyan edildiğine rastlanılmaktadır. Akabinde müellifin tercihi söz konusu 

olup, genellikle “ihtiyaten” kelimesi ile bağlanarak  “Lakin ihtiyat budur kim 

elden geldikçe sakınalar abdest alurken akan suyu dona değirmeyeler”371

denilerek müellifin görüşler arasında yapmış olduğu tercih ifade edilmektedir. 

“Hidayede eydür avret gerek saçı örülmüş olsa gusl idecek saçı dibini 

ıslamak kifâyet ider urusin çözüp onları yumak lazım değül sahih mezhep 

üzerine demiş zîrâ hatunlar saçın daima çözüp yumakda zahmet vardır 

dimişlerdir”372 denilerek mezhep içinde sahih olan görüşü zikretmenin yanında 

kolaylık prensibinin kullanıldığına işaret edilmiştir. 

Bazen bütün imamların aynı görüşte olduğu da ifade edilir: “Bir 

kimse başına mesh ettiği vakit üç parmağın kosa çekmese bizim üç 

imamlarımız kıyında dahi mesh caiz olur deyu nakl ider”373 şeklinde verilir.

Bu misallerden hareketle, ilmihal eserlerini diğer fürû fıkıh 

eserlerinden ayıran bir diğer özelliğin, gerek mezhep imamlarının kendi 

                                                          
371 İznikî, Mukaddime, s. 10a.
372 Kubeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, 13b-14a.
373 Kubeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 19b.



125

aralarındaki, gerekse diğer mezhep imamları ile aralarında var olan farklı 

görüşlerin bu eserlerde zikredilmekle birlikte, bu farklılığa sebep olan şeyin 

yani görüşün dayandırıldığı delilin verilmemesi ve teferruata dalınmaması, 

olduğu söylenebilir. 

4. Zâhirî Ve Bâtınî Yönün Birlikte Ele Alınması 

İlmihal eserlerinde konu anlatımında görülen ayırıcı özelliklerden biri 

de, meselelerin zülcenâheyn bir yaklaşımla ele alınmasıdır. İlmihallerde 

birinci olarak gözetilen husus, kişilerin yerine getirmekle mükellef kılındıkları 

ibadetler alanı ile ilgili bilgilerin, muhatabın anlayacağı bir dil ve seviyede 

açıklanmasıdır. Bu bilgilerin uygulanması sayesinde kişilerin, zâhiren 

sorumluluklarını yerine getirmiş oldukları düşünülmektedir. Meselelerin 

görünen şartlar itibariyle gerçekleştirilmesi yanında, farklı bir bakış açısı ile 

amellerinin hakiki anlamda Hak nazarında geçerlilik şartları üzerinde 

durulmuş, bu durumun husûle gelmesi için kişinin güzel sıfatlarla 

bezenmesinin gerekliliği vurgulanmıştır. Bu özellik belki de ilmihalleri diğer 

fıkıh eserlerinden ayıran en önemli farklılıklardan biridir. Bu farklılığın ortaya 

çıkışında, eserleri kaleme alan müelliflerin aldıkları çift yönlü eğitimin önem 

arzettiğini düşünüyoruz. Giriş kısmında vermeye çalıştığımız Osmanlı kuruluş 

döneminin ulemâ profilinde, dönem âlimlerinin en bariz özelliğinin, tekke-

medrese uymunu yakalamış, her iki kaynaktan da beslenmiş kişiler olduğudur. 

Edindiğimiz bilgiler ışığında, bu devir ulemâsının aynı bölgeden olmak, aynı 

ilim merkezlerinden beslenmek, aralarında hoca-talebe münasebeti yanında, 

aynı tasavvufî ekolün temsilcisi olmak gibi, pek çok ortak noktanın bulunduğu 

anlaşılmaktadır.374

                                                          
374 Bu konudaki bilgiler için giriş kısmına müracaat ediniz. 



126

Bu sebeple incelediğimiz eserlerde öncelikle, meselenin farz, vacip, 

sünnet, müstehap hükümlerine dair bilgiler verildiği, ardından meselenin 

manevî boyutu üzerinde durulduğu görülmüştür. Belirtilmesi gereken bir 

başka husus, meselenin manevî boyutu ile ele alınması esnasında, görüşlerine 

başvurulan ve adı zikredilen kişilerin, hem âlim hem de arif vasfı ile anılan 

şahıslar olduğudur. 

Mukaddime adlı eserinde İznikî, kendisinden önce bazı âlimlerin, 

kişinin müslümanlığının hem zâhirî hem de bâtınî yönünü ele alan eserler 

kaleme aldıklarını belirttikten sonra, “Pes imdi bu zaîf dahî ol ulemâyı 

amillere ve munkatılara ittibâ idüp bu mukaddimede zâhire farz olan ilim 

nedür ve ne ile tamam olur ânı bildürdi ol biş nesneyi kim islam ânın üzerine 

yapılmışdı tafsîl etti andan sonra bâtına farz olan ilm nedür ve ne ile tamam 

olur ânı bildürdi amma kamusunu getürüp beyan etmedi”375 diyerek kendisinin 

de böyle bir eser meydana getireceğini ifade etmiş, böylece eserinde ele 

alacağı konuları ve konuları ele alış yöntemine işaret etmiştir.

İlmihallerde kişinin sahip olması gereken ilmin ne olduğu üzerinde 

genellikle durulmuş olmakla birlikte, İznikî eserinin girişinde, “Bellüdür kim 

ol farz-ı ayn olan ilm ol ilmdür ki, islam kişinin tamam olmaz eyi bilmeyince, 

bes bilgil ki, bu farz olanların bazısı kişinün zâhirine farz olmuştur şol beyan 

ettiğimiz biş nesne gibi, bazısı kişinin batınına farz olmuştur şol iyi sıfatlarla 

bezenip yavuz sıfatlardan arınmak gibi”376 diyerek, öğrenilmesi gereken ilme 

bir boyut daha eklemiş, kişinin öğrenmesi gereken ilmin iki kategoride ele 

alınacağını açıkça ifade etmiştir. 

                                                          
375 İznikî, Mukaddime, s. 2a-2b.
376 İznikî, Mukaddime, s. 1b.



127

Bu sebeple daha ilk konudan itibaren “Pes bilgil kim kişinin zâhirine 

farz olan ilmin evveli oldur kim kişi baliğ olduğınlayın Hak Teâlâ’nın 

birliğine ve peygamberin hak resul idiğine didikleri hak ıdığına itikad-i sahih 

ilen ikrar itmekdür, andan kalan farz-ı ayn olan nesneyi bilmekdür”377 diyerek 

kişinin zâhirine farz olan ilmin ne olduğunu beyan etmiştir. İman babının 

sonlarında “Hüccetü’l-islâm Ebû Hâmid Gazzâlî rahimehullah aleyhi şöyle 

buyurmışdur kim her kişi kim müsülman olsa Hak Teâlâ’nun birligi ve 

azameti anun gönlinde olmasa anun îmanınun fayidesi dünyadadur ancak 

tahkik budur kim gönli olmış kişiler kıyında bu malum ve muhakkıkdur kim 

hak teâla nazarı ve dahî itibarı gönüledür gafil gönülün ne imanı makbuldur ve 

ne ameli makbuldur amma dünya ahkâmı zâhir üzere mebnidür fetvada imanı 

dahî ameli dahî dürüsttür”378 diyerek, imanın bâtınî yönü üzerinde durmuş ve 

bu alanda söz sahibi olan İmam Gazzâlî’nin düşüncelerini nakletmiştir. 

İznikî’nin bu çift yönlü bakış açısını bütün meselelerde görmek 

mümkündür. Kişinin amelinin hem zâhiren hem de bâtınen geçerli olmasını, 

kişinin iyi ve güzel sıfatlarla bezenmesinin gereklliliğine bağlayan İznikî, bu 

düşüncesini “Pes ol iyi sıfatlar eğer gendüde yoğ ise, nice idüp hasıl itmek 

gerek ve öğrenmek gerek ve ol yavuz sıfatları bilüp ol sıfatlardan sakınmak 

gerek ve eğer gendüde var ise nice gidermek gerek öğrenmek gerek ta ki 

islamı hak katında tamam ola zira ki halk ile muamele ayrukdur hak ile 

muamele ayrukdur pes kaçan kim kişinün zâhirine farz olan nesneler yerine 

gelse halk katında islamı tamam olur ve bâtına farz olan nesneler dahi yirine 

gelse hem halk katında hem hak katında dahi islam tamam olur”379 sözleri ile 

anlatmaktadır. 

                                                          
377 İznikî, Mukaddime, s. 1b.
378 İznikî, Mukaddime, s. 7b.
379 İznikî, Mukaddime, s. 2a.



128

Namaz konusunda, namazın farz, sünnet, müstehap ve edeblerin 

anlattıktan sonra yer alan, “Bundan sonra bilgil kim, namazın farîzaları ve 

sünnetleri ve vacipleri ve edebleri yirine gelecek kişinin halk kıyında zâhiren 

namazı tamam olur, amma bunu dahi bilgil kim Hak Teâlânın nazarı kullarının 

gönlinedür pes namaz kılurken gönül tanrıya yönelicek katî edepsizlik ve 

küstahlık olur şuna benzer kim bir fakir hakîr biri olur sultana kulluk kılmağa 

destur diledi ol sultan ol fakir eğerçi kulluk kılmağa layık değildi amma ol 

sultan inâyet kılup fakiri gendü kulluğuna kabul kıldı gelsün bize kulluk kılan 

beglere ve ululara karılsun katumuza her ne vakt dilerse gelsün ne haceti varsa 

dilesün kabul kılayım dedi”380 cümleleri ile, namazın zâhirine dair verdiği 

bilgilerden sonra kişinin namaz içerisindeki manevi halinin nasıl olması 

gerektiği hususunda açıklamalarda bulunmaktadır.

Sistemli bir metot takip ettiğinin daha önce belirttiğimiz İznikî, 

zekatla ilgili fıkhî bilgileri verdikten sonra, “Bilgil kim sadaka virmekten 

murad bahillik habâset gidermekdür pes ihlas ile ve gönül hoşluğu ile virmek 

gerekdür virdüğünden sonra sevinmek gerek ki Hak Teâlâ buyruğun yerine 

getürdüm hem fâniyi bâkıya değşirdüm azı çoğa virdüm virdükten sonra 

peşiman yiyüp mâlun olsa delildür, kim ihlası yokdur ihlassuz ibadet cansız 

gevde gididir Hak Teâlâ hazretinde âna itibar yokdur ve bu sadaka ekin ekmek 

gibidir biter yire virmek gerek biter yir oldur kim virdiğü adam müslüman ola, 

şol dediğimüz faziletlerle muttasıf ola ve hem ihlas ile vire, tanrı içün virmek 

oldur kim gendü gönline hoş gelene virmeye tanrı taala ibadetinde olup tanrı 

taala kıyında izzeti ve kerameti olana vire”381 zekatın bâtınî manasına işaret 

eder.

                                                          
380 İznikî, Mukaddime, s. 12b. 
381 İznikî, Mukaddime, s. 23b. 



129

Oruç babının sonunda “Bilgil kim bu şartlar kim didük orucun fâsid 

ve mekruh olmağından orucun zâhirine ve halk kıyında dürüst olmağınadur 

ammâ ol şartlar kim Hak Teâlâ kıyında kabul olacak şartlardur oldur kim 

evvel yidüğü helal ola, ondan sonra dili yalan söylemekten ve gıybetten ve 

bühtandan saklaya ve gözi harama bakmakdan saklaya, kulağı günah olacak 

keleciler dinlemekden saklaya elini haram yapışmakdan ayağın harama 

yürümekden sakına elhâsıl cemî azaları haramdan men ide”382 diyerek, oruç 

ibadetinin kişiye manevî anlamda nasıl sirayet edeceğini anlatır. 

Son olarak hacda yapılan hareketlerin ne manaya geldiğini anlatan 

ifadeleri ile İznikî’nin, manevî açıdan meseleleri ele alışı ile ilgili misalleri 

bitirmek istiyoruz. “İhram bağlanup gittiğin sinledeki ahvâlin andırır kefene 

sarıldığından sonra ve dahî Kabe’ye varup tavaf ettiğin Hak Teâlâ hazreti 

görmekliğün andurur, vakfeye durduğun kıyamette üç yüz yıl hayran ve 

sergerdân için korku dolup duracağın andırır geri gelüp tavafı say ettiğin hisep 

vermeğe gelicek Hak Teâlâ hazretine gelüp kendi azameti ile kulluğundan 

soracağın andırır.”383

Bu dönem Türkçe eserlerinden bir diğeri olan Aksarayî’nin İmâdü’l-

islam adlı eserinde de meselelere çift yönlü bir bakış açısı ile yaklaşıldığı 

görülmektedir. İznikî ile aralarındaki fark, İmâdü’l-islam’da bu metodun belli 

bir sistem dahilinde olmadan, gerekli görülen yerlerde uygulanmasıdır.

Namazın farzları, vacipleri, sünnetleri işlendikten sonra namazın 

kılınma keyfiyyeti konusuna yer verilmiş, “Namaza durmak dileyene evvelâ 

lazım olan budur ki cehd eylesin gönülden dünya fikrin çıkarsın ki miracı 

seyyidil mürselindir ve Turi Musa dur huzuru Rabbi’l-âlemin dür pes tamam 

                                                          
382 İznikî, Mukaddime, s. 26a.
383 İznikî, Mukaddime, s. 28b.



130

huşu üzerine olmaya cehd eyleyesin eger gücün yiterse her namazda yahud 

günde bir kere bari haftada bir ciger kanından dökesin”384 ifadeleri ile namaza 

başlarken kulun manevî açıdan hangi hal üzere olması üzerinde durulmuştur.

Mâûn suresinde geçen “Vay o namaz kılanların haline onlar 

namazlarından gafildirler”385 ayetinin yorumu zikredilirken “Keşşâf’da dahî 

böyle buyurmuş ki pes imdi şöyle îtikad eyleyesin ki Hazret-i Hak celle ve alâ 

hâzır ve nâzırdır her ne amelde olsa bilür ve görür ve gönlünden geçeni senden 

dahî hub bilür imdi sen dahî ol ulu hazrete “keennehü” görür gibi ibadet 

eyleyesin sen onu görmezsen ol seni görür ki, hiybet üzere amel 

eylemeyasın”386 denilerek, kişinin namazda ihsan boyutunu yakalamasının 

gerekliliği vurgulanmıştır.     

Bazen hadislerin yorumunda hem zâhirî hem de bâtınî mananın bir 

arada verildiği görülmektedir. Hz. Peygamber’in orucun mükafatı hakkında, 

Allah Teâlâ’nın “Oruç benimdir ve onun karşılığını ben veririm”387 şeklindeki 

sözlerinin yorumunda, “Onun karşılığını ben veririm, dediğinde iki mana 

virmişler, evvel mana budur ki ânın cezasını ben virürüm yani ben kemal-i 

keremimden verirüm ânın eksik nazar eylemesem gayrı taatlerde kulun kendi 

müstehak olduğuna göre sevap virürem. İkinci mana şudur ki ânın ivazın ben 

virürem yani gayrı ameller ki ivazı cennettir savmın ivazı budur ki orta yirden 

hicab götürem dahî ol bana nazar eyleye ben ona nazar eyleyem ikimiz kelam 

söyleşirüz ara yirde tülbend olmaya vasıta olmaya dimektür”388 denilmiştir.

                                                          
384 Aksarâyî, İmâdü’l-İslam, s. 51a.
385 Mâûn, 107/4.
386 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 51b.
387 Buhârî, Savm, 2; Müslim, Sıyam, 30.
388 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 124b.



131

Kutbeddinzâde ise, konu anlatımı açısından diğer iki müelliften 

ayrılmaktadır. Fakat eserinin girişinde “Tarik-i salah ihtiyar edüp varıp bir 

şeyhe tabi olurlar. Ol dahi anlara akaid-i din ve şeriat-i islam talim edüp salat 

ve savm ilmin bilmeden halvete koyup tasfiye-i batına meşgul kullar eğerçi 

tebdil-i ahlak ve tasfiye-i batınaya teveccüh çok indane lazımdır ve lakin bu 

ulum itikadat ve ittibarat onun kapısı gibidir bir kimesne bunları bilmese anın 

hatası sevabına yetmez ve ona halvet riyazetten yol açılup ona faide olmaz”389

diyerek bâtınî ilimlerin öğrenilmesi yanında zâhirî ilimlerin de ihmal 

edilmemesine işaret ederek, diğer müelliflerin bâtına işaretlerine mukabil, 

tarikat ehlinin zâhir ilminden bîhaber olmamaları gerektiğine vurgu yapmıştır.  

Klasik fıkıh eserleri ile ilmihallerde konunun işlenişi bakımından bir 

karşılaştırma yaptığımızda, misal olarak şunu verebiliriz. Namazın 

farzlarından olan iftitah tekbiri hakkına Dürerü-l-hükkâm’da, tahrim 

kelimesinin anlamı “Tahrim, bir şeyi muharrem yani haram kılmaktır. 

Tahrime lafzında olan “he” harfi, isim oluşunu belirtmek içindir”390 ifadeleri 

ile açıklanır. İmâdü’l-islam’da aynı konuya, “Evvel Allâhu Ekber dimek 

tahrime dirler Allâhu Ekber dimekle cemî dünya haram oldugu içün ve dahî 

tekbir cezm ile gerek”391 sözleri başlanmaktadır. Akabinde her iki eserde de 

tekbirin nasıl alınacağı hakkında açıklamalar yer almaktadır. Namazın farzları 

bahsinde yer alan tekbir konusundaki bilgiler nakledildikten sonra tekbir 

alınırken nasıl bir haleti ruhiye içinde olunması gerektiği konusunda İmâdü’l-

islam’da “Tekbir içün el kaldırmak, Allah’tan gayrı mabudu nefiy eylemekdür 

girü elin eşega eyleyüp bağlamak mabud-u hak Allah’dur dimege işarettir. 

Hak Teâlâ’nın hazırlığın anlayup namazın cemî erkanında huşû üzerine 

olmazsa bari tekbir vaktinde cehd eyleye şu mikdar huşu eyleye ki, bir ulu 
                                                          

389 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s. 1.
390 Molla Hüsrev, Dürerü’l-hükkâm, s. 65.
391 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 46a.  



132

hazret vardır alemin başidur, bizi gürür ve işidür bu namaz kılmak, ânın 

miracına gelüp tapu eylemekdür”392 ifadeleri ile olayın başka bir boyutuna 

geçilmiştir. 

5. Tergîb-Terhîb, Nasihat, Hikmet Türü İfadelerin Kullanılması    

İlmihal eserlerini yazım tarzı açısından klasik fıkıh eserlerinden 

ayıran bir diğer özellik, hitap ettikleri kitle ile bağlantılı olarak, meselelerin 

okuyucuya takdimi esnasında kullanılan ifadelerden anlaşıldığı üzere, bazen 

îkaz/uyarı bazen nasihat ifade eden bir üslubun kullanılmış olduğudur. Furu-ı 

fıkıh kitaplarında gördüğümüz, meseleyi ilmi düzeyde tartışma cihetinden 

farklı, meselenin biraz daha vicdana hitap eden kısmına ağırlık verildiği, bu 

sebeple konuların uhrevî ceza boyutu üzerinde durulurken bu tür ifadelerin 

kullanıldığı görülmektedir. 

Anonim olduğu ifade edilen ve Osmanlı coğrafyasında çokça 

kullanılan393, Mızraklı İlmihal eseri üzerinde bir çalışma yapan İsmail 

Kara’nın, çalışmasının girişinde, büyük kalabalıklar için yazılan bu eserlerde, 

bilinçli olarak “terğîb ve terhîb”, yani okuyucuyu teşvik/heveslendirme veya 

sakındırmak/korkutmak için özel bir usul ve ifade kullanıldığını ifade etmiş 

olması da bu düşüncemizi destekler mahiyettedir.394  

Aksarâyî, zekat konusu ile ilgili bilgileri verdikten sonra, zekatı 

vermeyenlerin ahvâli başlıklı fasılda, altın ve gümüşün zekatını vermeyenlerin 

azabı ile ilgili “Altun gümiş zekatın virmeyenlerün kıyamet güninde hali 

budur cehenneme sürülünce Tefsir-i Umde’de “yevme yuhma aleyha fi nari 

cehennem…” yani ol zekatı virilmeyan mal kah ola ki sahibinin boynuna tâk 

                                                          
392 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 46b.
393 Arpaguş, Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, s. 38.
394 Kara, Mızraklı İlmihal, s. 6.



133

ola kah ola ki oddan tahtalar olup mal issunun alnına veya yanlarına ve 

arkasına basıla yahut bazı kimseye tahta her kişinün meşrebine göre ve dünya 

muhabbetine göre ola” 395 ifadelerini kullanmıştır.

Meselelerin anlatımında böyle bir üslup kullanılmış olmasını, “Zira 

kitap yazanların böyle vehimli sözlerinden maksatları, nasihattir, hayır tarafına 

kandırmaktır. Bunun için mümkün olduğu kadar cehd eylemektir. Böyle 

anlamaya gayret edesin. Hak Teâlâ Hazretinden, kendi huzuruna layık olan 

ibadetler müyesser eylemesini yalvarıp niyaz edesiniz”396 diyerek açıklama 

yoluna gitmiştir. 

Nafile namazlar hakkında açılan bölümde gaflet hakkında verilen 

bilgilerden sonra, gönülden gaflet örtüsünün kaldırılması ve evvelce zatına 

konan müşahede makamının zuhura gelmesi için bir rasul ve kitap geldiğini 

beyan eder ve “Gel imdi ey Hakkâni! Sen bu mâniyi baîd görüp bu kande olsa 

gerek dime ki, vücudu insan gayet de kâbil cevherdir bir mikdar gaflet 

zulumâtın nuru ilahi kaldırabilicek husûsan ki hazreti kerimin hidayet ve 

keremi filhali karşu gelse gerek bir arşun mikdarı sen bir karış mikdarı 

kımılda”397 diyerek, muhataplarını zikredilen makama erebilecekleri 

konusunda heveslendirmektedir.   

İznikî’nin Mukaddime’sinde de gaflet halinde kılınan namazın 

faydasız olduğunu ve bu şekilde namaz kılmaktansa kılmamanın daha iyi 

olacağını zanneden kişilere “Pes hod hazır idemezem bâri bî-fâyide namaz 

kılup niçün zahmet çekem diye belkim endişen bu olsun kim şimdiye değin 

gafıllıg ile kıldığın namaza peşiman olup ah idüp zârî kılup ağlayasın tâ kim 

taksirliğun bilüp ikrar ettiğün sebep ile Hak Teâlâ dahî edepsizliğini ve 
                                                          

395 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 183a. 
396 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 80b.
397 Aksarâyî, İmadü’l-islam, s. 68b.



134

bilmezlik ile sehv ettiklerini ola kim bağışlaya bundan sonra Hak Teâlâ’dan 

yardım istegil tâ şöyle itgil kim namazlarun huzuru kalb ile kılasın”398

denilerek, Allah’ın affedici olduğu hatırlatılmış, namaza devama teşvik 

amacıyla nasihat kabilinden ifadeler kullanılmıştır.

İlmihal eserlerinde kullanılan üslup açısından gördüğümüz bir diğer 

özellik, furu-ı fıkıh kitaplarında nasslara daha ziyade illet cihetinden 

yaklaşılmasına mukabil, ilmihallerde emredilen hususların hikmetlerinin ve 

ibadetlerin faziletlerinin öne çıkarılmasıdır.399

İmâdü’l-islam’da secde konusu anlatılırken, secdenin iki defa 

olmasının hikmeti şu şekilde anlatılmıştır: Adem Aleyhisselam’a secde edin, 

emri geldiği zaman meleklerin hepsi secdeye varmıştır. Secde etmekten imtina 

eden iblisin boğazına o anda lanet oku takılmıştır. Melekler secde edip bundan 

kurtulmuş olduklarını gördüklerinde, şükran için tekrar secdeye varmışlardır. 

İşte bu manadan ötürü secde iki olmuştur. Birisi Hakk’ın emrini eda etmek, 

diğeri de iman şükranesi için.400

Bir takım ibadetlere, aylara veya günlere atfedilen faziletlerin ele 

alınması hususu özellikle İmâdü’l-islam’da görülmektedir. Hatta bu eserde 

konu ile ilgili ayrı başlıklar açılmıştır. Fazilet konusuna yer verilen 

meselelerden biri Oruç kitabı içerisinde yer almaktadır. “Nafile Oruçların 

Faziletleri” başlığını taşıyan bu başlık altında, Recep ayından başlayarak 

Şaban ve Ramazan aylarının faziletleri, bu aylarda bulunan mübarek gecelerin 

faziletleri, Bayram gecesinin faziletleri gibi konular işlenmiştir.

                                                          
398 İznikî, Mukaddime, s. 13a.
399 Nassların ta’lîlî hakkında daha fazla bilgi almak için bak. Şelebî, Mustafa, Ta’lilü’l-

ahkâm, Beyrut, Dârü'n-Nahdati'l-Arabiyye, 1981/1401, s. 14. vd.; Erdoğan, Ahkâmın 

Değişmesi, İFAV  Yayınları, İstanbul 1990, s. 115.
400 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 48a. 



135

Aksarâyî nafile oruçların faziletlerini anlatmaya başlamadan önce 

“Zühretü’l-abidin de getürmüş ki evvel bilmek gerek ki, Hak Teâlâ hazreti 

kendi rızasını taatler içinde gizledi tayin üzerine kimseye bildirmedi. Eger 

bildireydi cemî halk ânı isterlerdi taati terk ederlerdi ve hışmıni ve gazabını 

masiyetler içinde gizledi pes rızası hemen bir taattedür gazabı dahî bir 

masiyettedür lakin her kişinün meşrebine göredür”401 diyerek, Allah’ın 

rızasının nafile ibadetler içinde de olacağını ifade ederek, okuyucuyu bu 

konuda teşvik etmektedir. 

Aksarâyî konuların faziletlerini yazmasının sebebini izah sadedinde  

“İş bu münasebetle bizim içün giru lazım oldu ki, sâbikan nafile namazları 

esamesiyle ve bazı fezâiliyle tafsîlen zikr ittügümüz gibi nafile uruçları dahi 

hadislerde zikr olundugu üzerine bir mikdar îcal üzerine zikr idevüz. İmâdü’l-

islam’ın vazifesi ancak heman ahkâm-ı ibadeti yazmak idi lakin ahkâmın bazı 

fazâili yazmakla müminler kalbinde ol ahkâmın şevkı ziyade olur amel itmek 

hevesleri ziyade olur amma bu nafilelerin ahkâm-ı şeriyyeden olduguna şüphe 

olunmasın ki usûl-u fıkıhda mesturdur ehline malumdur ”402 ifadelerini 

zikrederek, asıl maksadının muhataplarını ibadete heveslendirmek olduğunu 

anlatmaya çalışmıştır.

Aksarâyî, haccın farzları ve kimlere vacip olduğu konusuna açıklık 

getirdikten sonra haccın faziletleri konusunu işlemiştir. Bedrü’l-vâizîn’den 

verdiği nakillerde, Hz. Peygamber’in kabul olunmuş haccın fazileti hakkında 

söylediği sözlere yer vermiştir. İbn Abbas’ın Hz. Hüseyin, Mugîre b. Hakem, 

Ebû Abdullah el-Magribî ve Âhi Sinan Dinûrî’nin çok sayıda ve yaya olarak 

haccettiğini belirtmiş, “Bunun gibi menkıbeleri yazmaktan maksat, yaya 

                                                          
401 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 161b.
402 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 123b.



136

olarak haccetmenin faziletini beyan etmektir”403 dedikten sonra yaya olarak 

haccetmenin zahmetli olduğu için buna sabredemeyenlerin bu işe 

kalkışmaması, aksi takdirde zorluğa dayanamayıp pişman olarak nefsi 

daraltacağını, bu durumdan sakınılması gerektiğini ifade eder. 

Aksarâyî sadakanın fazileti başlığı altında, sadaka vermek ve 

cömertlik hakkında Hz. Peygamber’in Bedir savaşı esnasında, kafirlerin 

reislerinden on kişi kendisine getirildiğini, bunlardan dokuzunun boynunun 

vurulduğunu, bir tanesinin geride bırakıldığını nakleder. Adam neden 

öldürülmediğini sorduğunda, Hz. Peygamber’in daha önce cömertlerden 

olduğu için öldürülmediği, cevabı üzerine, o kişinin imana geldiğini aktararak, 

sadakanın faziletine vurgu yapar.404  

Kutbeddizâde de eserinde, abdest tamamlandıktan sonra okunacak 

duaları zikreder ve “ve dahi abdest tamam olıcak bir kez inna enzelana suresin 

okusa Hak Teâlâ ona abidler sevabından vire ve eğer iki kez okusa Hak Teâlâ 

peygamberlere virdüğü sevabı vire ve eğer üç kez okusa cennetin kanki 

kapusundan dilerse gire demişlerdir”405 diyerek abdestin faziletlerine değinir.

6. Hikaye Tekniğinin Kullanılması

İlmihal eserlerinde konu anlatımı sırasında zaman zaman tergîb 

(özendirme) ve terhib (korkutma, sakındırma) metoduna başvurulması 

yanında, hikaye anlatımı tekniğinin de kullanıldığı görülmektedir.406

                                                          
403 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 212a.
404 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 185a.
405 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s.23b.
406 Bugün yazma sanatı olarak “hikaye” denildiğinde, olan veya olacak kanısı veren ya da 

hayalde tasarlanan şeylerin bir ölçü içinde anlatılması kastedilmektedir. Kur’an söz 

konusu olduğunda “hikaye” kavramı, “kıssa” ile ifade edilmektedir. Biz ise bu kelimeyi, 



137

Bugün, duygusal zihne hitap eden, insanların duygularını harekete 

geçiren sinema, tiyatro, hikaye, roman ve sinema gibi sanatların yapmakta 

olduğu işlev407, geçmişte kıssa adı altında yer almış, hem bilgi aktarımında 

hem de eğitim ve öğretim faaliyetinde önemli bir fonksiyon icra etmiştir.408 Bu 

sebeple, Kur’an kıssaları haricinde, tarihimizde kıssa ve hikayenin pek çok 

çeşidi ile karşılaşılmaktadır.409

İyinin ve güzel olanın insanlara ulaştırılmasında en etkili anlatım 

biçimlerinden biri olan hikaye tekniğinde410 amaç olmaktan ziyade araç olan 

hikaye/kıssada kullanılan dolaylı anlatım sayesinde411,  monoton bir şekilde 

devam eden bilgi aktarımı sırasında, okuyucunun dikkatini çekerek, okuma 
                                                                                                                                                      

daha genel bir şekilde, hem kıssa hem hikaye hem de mesel ve menkıbe gibi anlamlarını 

ihtiva edecek şekilde kullanmak istiyoruz. Çünkü, kıssa ile mesel arasında epistemolojik 

açıdan farklılığın bulunduğu, kıssalarda daha ziyade tarihi olaylar verilirken, mesellerde 

bunun yanısıra hayal ürünü olabilen, duygusal/empirik bilgi sağlama amacının varlığında 

bahsedilmektedir. Bu sebepledir ki, Kur’an’da geçen kıssaların tarihi açıdan doğru ve 

hayal ürünü olmadıkları vurgulanmaktadır. Bak. Karaalioğlu, Seyit Kemal, Sözlü-Yazılı 

Kompozisyon Konuşmak ve Yazmak Sanatı, İnklap Kitabevi, İstanbul 1987, s. 347; Özcan, 

Hanifi, “Maturidi’ye Göre Kur’an’daki Kıssa ve Mesellerin Epistemolojik Amaç ve 

Önemi”, Dokuz Eylül İlahiyat Fakültesi Dergisi, cilt. 9, s. 111; Kaya, Remzi, “Kur’an-ı 

Kerim Kıssaları ve Düşündürdükleri”, UÜİFD, c. 11, sy: 2, 2002, s. 33. 
407 Özdoğan, Öznur, “Bireyin Değerleri İçselleştirmesinde ve Yaşamasına Peygamber 

Kıssalarının Etkileri”, VIII. Kutlu Doğum Sempozyumu, Isparta, 2005, s. 157.
408 Fersahoğlu, Yaşar, “Din Eğitimi ve Öğretiminde Bir İletişim Yöntemi Olarak Hikâye”, 

EKEV Akademi Dergisi, yıl. 7, sy: 16, 2003, s. 127.
409 Arpaguş, “Kıssanın Alâkî Fonksiyonu”, Diyanet Aylık Dergi, c. 160, 2004, s. 27.
410 Bilgin, Beyza, “Ahlâk Terbiyesinde Dînî Hikayeler”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 

sy.1, 1994, s. 51, 54. 
411 Kılıç, Sadık, “Anlam Bakımından Kur’an Kıssaları”, IV. Kur’an Haftası Kur’an 

Sempozyumu, Fecr Yayınevi, Ankara 1998, s. 77; Hazer, Dursun, “Kur’an-ı Kerim 

Kıssalarının Edebî Değeri”, İslâmî İlimler Dergisi I. Kur’an Sempozyumu, İslâmî İlimler 

Dergisi Yayınları, Çorum ,2007, s. 206. 



138

işlemi monotonluktan çıkarılmakta, muhataba iletilmek istenen hedef, bir tür 

bilinç dışı telkin ile kolayca ulaştırılmaktadır. 412 Böylece soyut olan bir 

mesele, okuyucunun zihninde bir olay çerçevesinde canlanır, somut bir olaya 

indirgenen dînî ve ahlâkî değerler, hikayenin/kıssanın verdiği mesaj ile 

zihinlere ve gönüllere yerleşir, insanın manevi yapısında bir değer halini 

alır.413 Kur’an-ı Kerimde de kullanılan bir metot olan hikaye/kıssa, mesellerin 

anlatımında, insanlara ibret vermek, öğüt vermek, tefekkürü sağlamak, eğitim 

ve öğretim gibi amaçların bulunduğu ifade edilmektdir.414

İlmihal eserlerinde de bilgilerin muhataba ulaştırılması sırasında, 

bazen okuyucuyu bilgi yoğunluğundan kurtarıp, dikkatini olmuş veya olması 

muhtemel bir olaya çekerek, meselenin bir hikaye, kıssa veya mesel ile 

renklendirildiği görülmektedir. Bu tekniğin kullanılması ile meselenin hedef 

kitle tarafından (avâmın) daha kolay anlaşılması, zihninde yer etmesi, ibret 

alması ve söz konusu bilgiyi hayatına uygulaması hedef alınmıştır, diyebiliriz.

Bu tekniğin yoğun olarak, incelememizde esas aldığımız eserler 

arasında İmadü’l-islam’da kullanıldığı görülmektedir. Bu yoğun kullanım 

sebebiyledir ki,  bazı yerlerde Aksarâyî, anlatılan konuya uygun pek çok 

hikaye bulunduğunu, hatta bu hikayelerin faydalı olduğunu ifade etmekle 

birlikte, İmadü’l-islam’ın vazifesinin şeriat hükümlerini beyan etmek olmasını 

                                                          
412 Arpaguş, “Kıssanın Alâkî Fonksiyonu”, s. 26, 27.
413 Özdoğan, “Bireyin Değerleri İçselleştirmesinde ve Yaşamasına Peygamber Kıssalarının 

Etkileri”, s. 157, 165.
414 Kıssaların amaçları hakkında daha fazla bilgi sahibi olmak için bak. Sayı, Ali, “Kuranda 

kıssa kavramı üzerine”, DEİFD, c. 9, s. 181-194; Özcan, Hanifi, “Maturidi’ye Göre 

Kur’an’daki Kıssa ve Mesellerin Epistemolojik Amaç ve Önemi”, s. 103-117. Çelik, 

Ahmet, “Birey ve Toplumun Islahı Açısından Kur’an Kıssaları”, Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy: 22, Erzurum 2004, s. 56; el-Keylânî, Necib, “Kur’an 

Kıssaları ve İslamî Edebiyat”, İlim ve Sanat, I-II, sy: 44-45, s. 113-114.



139

sebep göstererek, bu tarz konu anlatımından mümkün olduğu kadar kaçınmaya 

çalıştığını söylemektedir.415

Namazda gaflet halinde olanların halini anlatmak için Mevlânâ’dan 

şöyle bir hikaye nakletmektedir: Bir köylü evinin yanında bulunan kapısız bir 

mağaraya öküzünü koyarmış. Her gece karanlıkta mağaraya uğrar, elleriyle 

yoklayarak karanlıkta öküzünü bulur, orada durup durmadığını anlarmış. Bir 

gün mağaraya bir arslan girmiş ve köylünün öküzünü yiyerek onun yerine 

yatmış. Köylü biraz sonra gelip mağaraya girmiş ve eliyle yoklayarak 

karanlıkta arslanı bulmuş. Arslanı öküz sanarak sırtını okşamaya başlamış. Bu 

arada hem okşar hem de  “sarı öküzüm, seninle yarın yine döğen süreceğiz 

değil mi?” diyerek söylenirmiş. Aslan bu okşamaya ve sese karşılık, hımm 

diye hafifçe homurdanırmış. Aslan ağzıyla böyle seslenirken hal diliyle, “Ah 

bir parça aydınlık olup da gözlerin hakikati görseydi, dokunup okşadığının 

kim olduğunu bilseydin ödün patlardı, dermiş.” 416 Aksarâyî, hikayeyi 

naklettikten sonra, bu hikayenin namazını gafletle kılanlara teşbihen 

anlatıldığını, bu şekilde namaz kılınmaması yönünde nasihette bulunulduğunu 

ifade ederek, verilmek istenen mesajın ne olduğunu da zikretmeyi de ihmal 

etmemiştir.

Hikaye üslubunu kullanarak konunun daha net bir şekilde 

açıklanmasına, aynı eserin zekat kitabının nafile sadaka ile ilgili faslında 

rastlamaktayız. Burada nakledilen hikayede, bir kadın ıssız bir yerde çamaşır 

yıkamaktadır. Yanında yatan küçük çocuğunu bir kurt kapıp gitmiştir. Kurtun 

arkasında koşan annenin karşısında bir dilenci çıkar. Dilenci bir lokma 

yiyecek vermesi için yalvarır. Kadın dilencinin feryadına dayanamaz ve 

çıkınından bir lokma çıkararak adama verir. Lokmayı vermesinin ardından, 

                                                          
415 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s.86a.
416 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 69a.



140

kurt aldığı yavruyu annesine getirir. Aksarâyî, bu hikayeden hareketle, 

sadakanın dünya belalarını def ettiği mesajının verilmeye çalışıldığını ifade 

etmiştir.417

7. Kaynak Kullanımı

İlmihal eserleri, klasik fıkıh eserleri gibi bir veya birkaç eser esas 

alınarak değil, genellikle tercih edilen mezhebin neredeyse bütün muteber 

kaynaklarında nakiller yapılarak oluşturulmuştur. Ayrıca itikat ve ahlâkî 

konuların da dahil olmasıyla kullanılan kaynaklar açısından kabarık bir liste 

ile karşılaşmak mümkündür. Bu nedenle ilmihal eserlerinde kaynak 

kullanımının yoğun olduğu ilk anda göze çarpan özelliklerden biridir. 

İmadü’l-islam he kaynak kullanımının yoğunluğu hem de eserde yer 

alan 141 adet kaynağın, bugün kullandığımız bibliyografya sistemini 

anımsatan bir şekilde eserin sonunda zikretmiş olması bakımından diğer 

ilmihaller arasında farklı bir yere sahiptir. 

Kaynakların eser içinde nasıl yer aldığına bakıldığında, bazen “İmdi 

burada yenilen şeyler cihetinden katî olarak malum olan haramlar, tafsîlat 

üzere muteber kitaplardan toplanarak kâdir olduğumuz kadar beyan edilüp 

itmam edildü. Allah o azize rahmet eylesin ki, bu haramlardan gayri haramlar 

dahî bulduğu takdirde onları da bunlara eklesin”418  denilerek muteber 

kaynakların kullanıldığına dair genel bir ifade tercih edilmiştir. Bazen de 

“ekser kitaplarda” “ve bazı fetavilerde”  şeklinde genel ifadelerin yer aldığı 

görülmektedir.419Muteber eserlerden faydalandıklarını özellikle 

zikretmelerinin, yazılan ilmihal eserinin mezhep içindeki sağlam kaynakları 

                                                          
417 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 186a.
418 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, 161a.
419 Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin, s.19a. 



141

esas alarak hazırlandığını ve bu şekilde güvenilir olduklarını ispat etme 

amacına matuf olduğu söylenebilir.

Kaynak kullanımı esnasında, sadece kitap isminin verilmesi yanında, 

kullanılan eserin müellifi ile birlikte zikredildiği görülmektedir. Sadece eserin 

isminin zikredildiği yerlerde, “Hidâye’de eydür”, “Kâfî’de eydür” şeklinde 

cümleye başlanarak, konu ile ilgili bilgiler, sözü edilen eserlerden nakledilir. 

İznikî, sehiv secdesi gerektiren durumları anlatırken, “Hülâsâ’da eydür eğer 

rükuda ya secdede ya teşehhüdde oturmış iken Kur’an okusa secde-i sehv 

gerekir ammâ Mecma’ şerhinde eydür eğer et-tahiyyatı örü tururken ya rükuda 

ya secdede iken okusa secde-i sehiv lazım olmaz”420 şeklinde sadece eser ismi 

vermek yanında “İmâmü’s-serahsî eydür sahih oldur kim zulm ila aldukları 

nesne zekat yirine geçmez” diyerek sadece şahıs ismi zikrederek meseleyi 

anlatmaktadır.

Kişinin ihtilam olması fakat, kendisinden sıvının gelip gelmemesi 

durumlarında guslün vacip olup olmadığı anlatılırken “Uyusa döşeğinde ol 

bulsa gusl vacip olur. Eğerçi düşi azdugın tuymasa dahi İmam Ebû Yusuf 

kıyında düşi azdugın tuymıyacak gusul vacip olmaz kaçan avrat düşi azdugın 

bilse amma ol bulmasa gusl vaciptir. Münyetü’l-musallî’de İmam Muhammed 

kıyında vaciptür dimiş, Hülâsâtü’l-fetâvâ’da avrat düşi azup döşeğinde ol 

bulmayacak suyı geldüğü dadın anlasa vacibdür dimiş, hilaf anmamış amma 

eğer er adam düşi azdugın anlasa ol bulmasa vacip olmaz Mecmaü’n-

Nevâzil’de”421 diyerek hem kaynak hem de şahıs ismi zikredilmiştir. 

Orucu bozan şeyler konusunda gerekli olan keffareti açıkladıkan 

sonra, Aksarâyî “Kasd ile uruç yiyenun kefareti işde budur Allah buyurdugı 

                                                          
420 İznikî, Mukaddime, s. 15b-16a.
421 İznikî, Mukaddime, s. 8a



142

üzerine, Câmiu’l-fetvâ’da getürmişki bir kimesne âşikâre uruç yise ona 

keffaret fayda eylemez ulu cemaatler içinde boynin vurmakdan gayri caiz 

degildür âşikâre yedügünden uruç yimek helaldür dimek anlandıgı içün”422

diyerek nakilde bulunmaktadır.

Bir diğer örnekte ise, bir eserde mevcut olan bilginin bir diğerinde de 

bulunduğuna dair vurgu yapılmıştır. Yevm-i şek konusunda “Şiratü’l-islam’da

getürmiş ki şekde ehl-i ilm ise tetavvua niyet eyleye ve eğer ehl-i ilm degül ise 

gün zevaline varınca muntazır ola taâm yemiye savme de niyet eylemeye bu 

mesele Vikâye’de dahî mesturdur”423 denilerek hem Şir’atü’l-islam hem de 

Vikâye zikredilmiştir. Vikâye’yi burada zikretmesinin sebebi, Şiratü’l-islam’ın 

fıkhî konular yanında tasavvufî adab konularına da yer veriyor olması 

nedeniyle, bu eseri tam olarak muteber bir fıkıh kitabı olarak görmemesi 

olabilir.  

Bazen bir konu ile ilgili bütün malumatın tek kaynaktan alındığını 

hatta muteber kaynaklarda bulunmayan bilgilerin de tamamlandığı ifade 

edilmektedir. Oruç tutarken özürlü olanların halleri anlatıldıktan sonra, “İş bu 

tafsiller Câmiu’l-Fetâvâ’nundur. Kenz ibaretinde bulunmayanlar dahî bilmek 

gerek”424 denilmektedir. 

İlmihal eserlerinde klasik fıkıh eserlerinden farklı olan bir diğer 

yönün, meselenin manevi boyutu ile ele alınması olduğunu belirtmiştik. Bu 

özellik, konunun manevi boyutu ele alınırken, kullandıkları kaynakların da 

farklılaşmasını beraberinde getirmektedir. Bu sebeple ilmihallerde zikredilen 

kaynaklar arasında, ahlâkî tavsiyeleri ihtiva eden eserlerin de yoğun olarak 

kullanıldığı dikkati çekmektedir.
                                                          

422 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, 123a.
423 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, 121a.
424 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, 124a. 



143

Bu meseleler ele alınırken adı geçen şahıslar arasında Hasan Basri425, 

İmam Gazzâlî426, sultanu’s-sâlikîn olarak zikredilen Ebû Ali Dehhak427, 

Zünnûn Mısrî, Cüneydü Bağdâdî, Hızır (A.S.), İmam Kenânî, Ebû İsmail 

Ensârî428 gibi zevat yer almaktadır. Aksarâyî ise, şahıs ismi zikretmekten 

ziyade, konu ile ilgili eserlerin ismini vermek yanında, “Azizler buyurmuşlar 

ki”429 gibi genel bir ifade kullanmayı tercih etmiştir.

İlmihal eserlerinde zikredilen kaynak eserleri fıkıh, hadis, tefsir ve 

ahlak kitapları olmak üzere dört kategoriye ayırmak mümkündür. Bu gruplar 

içine giren eserlerden en çok zikredilenleri ve kütüphanelerde kayıtlı olanları 

şu şekilde verebiliriz.  

İlmihallerde zikredilen fıkıh eserleri arasında, Câmiu’l-fetâvâ430, ed-

Dirâye fî tahrîci’l-ehâdisi’l-hidâye, Gunyetü'l-fetâvâ431, Fetâvây-ı Sûfiyye fî 

Tarîki’l-bahâiyye432, Fetvây-ı Hüccet433, Fetâvây-ı İtâbî434, Fetvây-ı Kebîr435, 

                                                          
425 İznikî, Mukaddime, s. 12b.
426 İznikî, Mukaddime, s. 12b.
427 İznikî, Mukaddime, s. 13a.
428 İznikî, Mukaddime, s. 28b.
429 Aksarâyî, İmâdü’l-islam, s. 129a.  
430 Câmiu’l-fetva, Yazma, 1041, Diyarbakır Umumi Kütüphanesi, 1858 nr.
431 Ebü’r-Reca Necmeddin Muhtâr b. Mahmûd Zahidi (658/1260), Gunyetü’l-fetâvâ, (y.y.) 

Yazma, (t.y.), 276 vr., D.İ.B.. İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi numara 312’de kayıtlı 

eserin CD’sidir. 
432el-Müstensibi, Fazlullah Muhammed b. Eyyub, Fetâvây-ı Sûfiyye fî Tarîki’l-bahâiyye    

Süleymaniye/Çorlulu Ali Paşa, 297.55/ 272 nr, 358 vr.  
433 Kayıt bulamadım.
434 Kayıt bulamadım.
435 Fetâvâyı Kebîr, , (t.y), Yazma, (y.y). Edirne Selimiye Kütüphanesi 297.5 / 927 nr.



144

Fetvay-ı Sirâcî436, Fetvây-ı Zâhiriyye437, Fevâid-i Camiü’s-sagîr438, Furuk-ı 

Nişabur439, Hizânetü’l-fıkh440, Hidâye441, Hülâsâtü'l-fetâvâ442, Kifâyetü’ş-

şa’bî443, Mecma-ı Ferişteh444, Tecnisü’l-mesâili’l-mültekât445, et-Tecnîs ve’l-

mezîd446, Zelletü’l-kârî447, Nevâkıdu’l-vudu’448 gibi yazma olarak 

kütüphanelerimizde yer alan eserler yanında, Bidâyetü’l-hidâye, Kâfî, Kenz, 

                                                          
436 el-Gaznevî, Siracüddin Ömer b. İshak el-Hindi el-Hanefi, el-Fetâva's-Siraciyye, (y.y.) 

Yazma, (t.y.) Süleymaniye / Kılıç Ali Paşa, 486 nr. 32 vr.
437 el-Buhârî, Muhammed b. Ahmed b. Ömer el-Hanefi Zâhiruddin, el-Fetâva'z-zâhiriyye, 

(y.y.), Yazma, 965/1557. Süleymaniye/Carullah, 952 nr. 473 vr.
438 el-Hanefi, Ebu Bekr Muhammed b. Ahmed b. Ömer, Fevâidü'l-Camii's-Sağir fi'l-Fıkh

(y.y.) Yazma, (t.y.) Süleymaniye / Fatih, 2441 nr. 361 vr.
439 Kayıt bulamadım.
440 es-Semerkandî, Nasr b. Muhammed el-Hanefi Ebü'l-Leys, Hizanetü'l-Fıkh, müst. 

Muhammed b. İbrahim. (y.y.) Yazma, (t.y.) 87 vr. Süleymaniye / Carullah, 638 nr. 
441 Merginânî, Ebü'l-Hasan Burhaneddin Ali b. Ebî Bekr (593/1197), el-Hidâye, (y.y.) 

Yazma, (t.y.) 336 vr.  D.İ.B. İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi numara 64’de kayıtlı eserin 

CD’sidir. 
442 Abdürreşad Buhârî, İftiharuddin Tahir b. Ahmed (542/1147), Hülâsâtü’l-fetâvâ, (y.y.), 

Yazma 1077, 380 vr. D.İ.B.. İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi numara 140’da kayıtlı 

eserin CD’sidir.
443 eş-Şa’bi, Mahmud b. Ömer el-Hanefi, Kifayetü’ş-şa’bi, (y.y.), Yazma, (t.y.)  

Süleymaniye/Şehit Ali Paşa, 535 nr. 324 vr.
444 İbn Melek, Abdüllatif b. Abdülaziz b. Eminüddin, Mecma-i Ferişteh, müst: Yahya b. 

Hamza, (y.y.) Yazma, 834. Isparta Şarki Karaağaç İlçe Halk Kütüphanesi, 8 nr. 609 vr.
445 el-Usruşeni, Celalüddin Mahmud b. Hasan b. Ahmed el-Hanefi, Tecnîsü Mesaili’l-

mültekat, müst: Mustafa b. İshak, Süleymaniye/Carullah, 596 nr., 99 vr.
446 el-Merginani, Burhaneddin Ali b. Ebu Bekr el-Hanefi, et-Tecnis ve’l-mezid, Süleymaniye 

/Damad İbrahim, 6811 nr. 231 vr.
447 en-Nesefi, Necmeddin Ömer b. Muhammed, Zelletü’l-Kârî, müst: Recep Efendizade 

Ahmed, Süleymaniye/Esad Efendi, 3541 nr. 
448 Arab Çelebi, Şemsüddin Ahmed b. Hamza el-Eyyubi Risâle fî Nevâkıdu’l-vudû, 

Süleymaniye/Esad Efendi, 951 nr. 



145

Kınye, Kifâyetü’l-mecâlis, Muhtar, Nikâye, Haleb-i Sagîr, Salât-i Mesûdî, 

Şiratü’l-islam, Tatarhânî, Tuhfetü’l-fukahâ, Usûlü’l-pezdevi gibi pek çok 

kütüphanede rahatlıkla bulunabilecek furu-ı fıkıh, fıkıh usulü eserleri ve fetva 

kitaplarına yer verilmiştir.

Adı zikredilen ahlak kitaplarından bazıları, Zuhru’l-âbidîn, Necâtü’z-

zâkirîn, Bedru’l-vâizîn ve zuhru’l-âbidîn449, el-Bedrü'r-reşid450, Masâdıru’r-

ruzenî, Mecâlisü’l-va’ziyye451, Mecâlisü’l-ulemâ452, Mişkâtü’l-envâr, 

Ravzatü'l-ulemâ453 Tenbîhü’l-gâfilîn454, Vasiyyetü’l-mülûk, Zühretü’r-riyaz ve 

Nüzhetü’l-kulûbi’l-miraz455adlı eserlerdir.

Hadis alanında Buhârî, Tirmizî, Ebû Dâvûd gibi belli başlı hadis 

kitapları yanında Nisâbu’l-Ahbâr li Tezekküri’l-ahyar456, Mesâbih457, Mustafî

gibi eserlere yer verilmiştir.

                                                          
449 el-Kirmânî,, İzzeddün Abdüllatif İbn Melek, Bedrü’l-vaizin ve Zuhur’l-abidin, 

Süleymaniye/A. Tekelioğlu, 443 nr, 102 vr. 
450 el-Birgivî, Muhyiddin Muhammed b. Pir Ali el-Hanefi, el-Bedrü’r-reşid, müstensih: 

Muhammed b. Mustafa, (y.y) Yazma, (t.y.) 66-74 vr.
451 Müellifi bilinmiyor, Mecâlisü’l-va’ziyye, Yazma, Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 1547 nr.
452 Zeccâcî, Ebü’l-Kasım Abdurrahman b. İshak (v. 337/949), Mecâlisü’l-ulemâ, tahk: 

Abdüsselam Muhammed Harun, Kahire, Mektebetü’l-Hanci, 1983.
453 ez-Zendevestî, Ebu Ali Hüseyin b. Yahya el-Buhari (v. 1125), Ravzatu’l-ulemâ, 

Süleymaniye / A. Tekelioğlu, 415 nr.
454 es-Semerkandi, Ebu’l-Leys, Tenbihu’l-Gâfilîn, thk: Abdülaziz Muhammed Vekil, Cidde, 

Daru’ş-şuruk, 1980.
455 es-Sivârî, Süleyman b. Davud (1079), Zühretü’r-riyâz ve Nüzhetü’l-kulûbi’l-mîraz, 

Süleymaniye / İbrahim Efendi, 415 nr.
456 el-Ûşî, Sirâcüddîn Ali b. Osman el-Fergânî (1114), Nisâbu’l-ahbâr, 

Süleymaniye/Ayasofya, 378 nr. 



146

Tefsir alanında Bezzâzi, Kâdî Beyzâvî, Keşşâf, Menâr, Tefsîr-i Kebîr, 

Tefsîr-i Umde, Tefsîr-i Yenâbî, Tefsîrü’l-hanefî458 gibi eserlerin yer aldığı 

görülmektedir.

SONUÇ

İslâmî ilimler arasında çok önemli bir konuma sahip olan, neredeyse 

müslümanın her alandaki yaşam biçimini kendisine konu edinen ilim, fıkıh 

ilmidir. İslam tarihi boyunca dini bilgiye olan ihtiyaç devam etmiş, bu 

ihtiyacın karşılanması, fıkıh ilmi ile uğraşan kişiler tarafından 

gerçekleştirilmiştir. Bu alanda söz sahibi olan kişiler tarafından çeşitli eserler 

                                                                                                                                                      
457 Begavî, Ebu Muhammed Muhyissünne Hüseyin b. Mesud (516/1122), el-Mesâbih, 

(y.y.), Yazma, 1088, 403 vr. D.İ.B. İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi, 217 nr’da kayıtlı 

CD.    
458 Tefsiru’l-Hanefi, Ebu Said el-Hanefi, Süleymaniye/ Esad Efendi, 80 nr.



147

meydana getirilmiştir. İlmihal eserleri de bu eserlerden bir grubu teşkil 

etmektedir. 

“İlim” ve “Hal” kelimesinden müteşekkil ilmihal kelimesi, ilk 

dönemlerden itibaren kullanılmakla birlikte, daha sonraları, kişinin içinde 

bulunduğu anda, zamanda, durumda sahip olması gereken dînî bilgilerin yer 

aldığı, eserler için kullanılır olmuştur. İlmihal kelimesinin ilk kullanımına, 

İmam Muhammed’in Kitabu’l-kesb adlı eserinde rastlanmakla birlikte, adı 

ilmihal olmasa da bu tarzda yazılan eserlerin ilki,  Ebu’l-leys es-

Semerkandi’nin namaz konusunda kaleme aldığı Mukaddimetü’s-salat adlı 

eseri kabul edilmektedir. Yazıldığı dönemde ve daha sonrasında da etkisi 

devam eden bu eser, bu tarzda eser kaleme almak isteyen kişiler için, şöhreti 

açısından bir idol haline gelmiştir. Osmanlı ulemâsı arasında, bu eser 

üzerinden hareketle ve onun Anadolu insanı üzerindeki tesirini 

yakalayabilmek amacıyla pek çok telif, tercüme ve şerh yapıldığı 

görülmektedir. 

Osmanlı kuruluş dönemi Türkçe ilmihal eserlerinde hareketle 

hazırladığımız çalışmamızda, dil, muhteva ve anlatım tekniği olarak tespit 

ettiğimiz kriterler çerçevesinde, ilmihal adı verilen bu eserlerin fıkıh yazım 

literatürü açısından değerlendirilmesine ve bunun sonucu olarak ilmihallerin 

farklılıklarını ortaya koymaya çalıştık.  

Öncelikle kullanılan dil açısından bir elemeye tabi tuttuğumuz 

Osmanlı kuruluş dönemi eserlerinin genel olarak Arapça ve Türkçe olmak 

üzere iki dilde kaleme alındığı anlaşılmaktadır. Bu çalışmalardan bazıları telif, 

bazıları da telif-tercüme arası bir metin olarak karşımıza çıkmaktadır. Türkçe 

yazan müelliflerin, eserlerinde bu dili tercih etmelerinin esas sebebinin, avâm 

olarak da ifade edilen muhatap kitlenin, yani halkın dînî bilgi sahibi olmalasını 

sağlamak, bu sebeple onların anlayacağı dil ile onlara hitap etmek istemeleri 



148

olduğu anlaşılmaktadır. İlim dünyasında Arapça’yı kullanmanın ilmî 

yeterlilik, takdir gibi pek çok getirisi olmakla birlikte, kendi ifadelerinden 

anladığımız kadarıyla müelliflerin kınanma riskine rağmen Türkçe’yi tercih 

etmeleri, bu tercihin önemli olduğunu göstermektedir

Klasik furû-ı fıkıh eserleri, muhteva açısından bir hayli zengin olup, 

müslümanın hayatının hemen her alanında söz söyleyen eserler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Konuların taksimatında ve sıralanışında ibadetlere 

yakınlığı ve uzaklığı dikkate alınarak, genel olarak ibadat, muamelat ve ukubat 

şeklinde bazen üçlü bazen de ikili veya daha ziyade, taksimata gidildiği 

anlaşılmaktadır. İlmihaller muhteva açısından ele alındığında, klasik tasnifteki 

muamelat ve ukubat kısmınlarının esere alınmadığı, buna mukabil, 

muhtevanın oluşumunda etkili olan bazı hadislerden hareketle, ilk sayfalarda 

veya ilk bölümlerde imanla ilgili meselelere yer verildiği görülmektedir. 

Muhteva açısından başka bir farlılık, Cibril hadisinde yer alan iman-

İslam-ihsan sorularının üçüncüsü olan, kişinin manevî boyutuna hitap eden 

konuların ele alınmış olmasıdır. Böylece eserlerde kişinin iman, amel boyutu 

tamamlandıktan sonra tezyin işi olarak da ifade edeceğimiz ahlakî üstünlüğe 

de ulaşması hedeflenmiştir. Bu sebeple anlatım tekniği açısından da eserlerde 

meselenin zâhir-batın olmak üzere iki farklı açıdan ele alındığı müşahede 

edilmektedir. Böylece, şeklen tam olarak yerine getirilen ibadetin kalbe giden 

yolu gösterilir. Burada zikredilmesi gereken bir başka husus, eserlerde 

tasavvuf ehlinin de fıkıh bilgisine sahip olması yönünde ifadelerin yer 

aldığıdır.

Klasik eserlerde konu anlatımı esnasında, genel olarak, ıstılahların 

anlamları üzerinde durulduğu, meselenin naklî deliller yanında aklî deliller 

kullanılarak diğer görüşlere karşı savunulduğu, bu anlamda farklı görüş 

sahiplerinin de delillerine yer verildiği görülmektedir. İlmihallerde ise, 



149

mezhep içinde zikredilen görüşlere yer vermekle birlikte, hitap ettiği kitlenin 

bu tartışmaları öğrenmesinin luzümsuz olduğu düşünülerek, ihtilaflardan uzak 

durulmuş, usul bilgilerinden arındırılmış, daha duru ve süzülmüş bir metin 

verilmeye çalışılmıştır. Bu sebeple okuyucuya mezhep içerisinde makbul 

görüşün dikkate alınması konusunda uyarılar yapıldığına rastlanılmaktadır. 

İlmihal kitaplarını klasik furû-ı fıkıh eserlerinden farklı kılan bir 

başka husus, konu anlatımı sırasında yan unsurların kullanılmasıdır. Bu 

unsurlar, ibret verici hikaye anlatımı, meselenin hikmetinin üzerinde 

durulması, bazen ikaz ve uyarı bazen de teşvik ifade eden cümleler, tekrarlar 

ve benzetmeler şeklinde zikredilebilir. Genellikle, mesele okuyucuya arz 

edilirken, lugavî ve ıstılâhî anlamlara yer verilmediği, yer verilse bile bunların 

çok fazla bir yekun tutmadığı, nakledilen ayet ve hadislerin, bir düşünceyi 

veya görüşü ispat etmekten ziyade, muhatabın dikkatini toplamak, teşvik ve 

uyarmak amacıyla kullanıldığı, görülmektedir. Hatta anlatılan konuyla 

mutabık bazı hikayeler anlatılarak, soyut olan bir düşüncenin somut bir olaya 

indirgenmesi ve muhatabın zihninde daha çok yer etmesinin amaçlandığı 

anlaşılmaktadır. Bütün bunlardan yola çıkarak, klasik fıkıh kitaplarında, kural 

ve kaideler içinde oluşturulan, fıkhî bilginin geliştirilmesine yönelik bir 

çabanın varlığından söz ederken, ilmihal eserlerinde, mevcut ve kabul görmüş 

dînî bilgiyi muhatabın anlayacağı bir şekilde sunma kaygısının olduğunu 

söyleyebiliriz. Kaynak kullanımının yoğun olarak görüldüğü ilmihal 

eserlerinde, fıkıh, hadis, tefsir ve tasavvuf ve ahlak alanında pek çok eserden 

faydalanıldığı görülmektedir. Hatta bu eserlerin, bütün muteber fıkıh 

kitaplarından yapılmış bir derleme havası verdiği söylenebilir. 



150

BİBLİYOGRAFYA

Aclûnî, Ebü'l-Fida İsmail b. Muhammed (v. 1162/1749) Keşfu’l-hafâ 

ve müzilü'l-ilbas amma iştehere mine'l-ehâdîs (ale’s-sünneti’n-nas), tsh. 

Ahmed Kalaş, Mektebetü't-Türasi'l-İslâmî, Haleb (t.y.). (Aclûnî, Keşfu’l-

hafâ)



151

Adıvar, Adnan, Osmanlı Türklerinde İlim, Maarif Matbaası, İstanbul 

1943. (Adıvar, Osmanlı Türklerinde İlim)

Akgündüz, Hasan, Klasik Dönem Osmanlı Medrese Sistemi: Amaç 

Yapı İşleyiş, Ulusal Yayınları, İstanbul 1997. (Akgündüz, Klasik Dönem 

Osmanlı Medrese Sistemi)

Akkuş, Muzaffer, Kitab-ı Gunya, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara 1995. (Akkuş, Kitâb-ı Gunyâ) 

Aksarâyî, Abdurrahman b. Yusuf (854/1450’den sonra), İmâdü’l-

islâm, Süleymaniye/Fatih Bölümü, 2739 nr.  (Aksarâyî, İmâdü’l-islâm)

Aksoy, Hasan, “Dursun Fakih”, DİA, X/7. (Aksoy, “Dursun Fakih”)

Altınsu, Abdülkadir, Osmanlı Şeyhülislamları, Ankara 1972. 

(Altınsu, Osmanlı Şeyhülislamları)

Ansay, Sabri Şakir, Hukuk Tarihinde İslam Hukuku, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1958,

Arpaguş, Hatice Kelpetin, “Bir Telif Türü Olarak İlmihal Tarihi 

Geçmişi ve Fonksiyonu”, MÜİFD, 22 (2002/1). (Arpaguş, “Bir Telif Türü 

Olarak İlmihal”)

………., “İlmihal”, DİA, XXII/ 139-141. (Arpaguş, “İlmihal”)

…........., Osmanlı Halkının Geleneksel İslam Anlayışı ve Kaynakları, 

Çamlıca Yayınları, İstanbul, 2001. (Arpaguş, Osmanlı Halkının Geleneksel 

İslam Anlayışı)

…….…, “Kıssanın Alâkî Fonksiyonu”, Diyanet Aylık Dergi, c. 160, 

2004, s. 26-28. (Arpaguş, “Kıssanın Alâkî Fonksiyonu”)



152

Askerî, Ebu Hilal Hasan b. Abdullah b. Sehl (400/1009), el-Furuk 

fi’l-luga, Daru’l-Afaki’l-Cedide, Beyrut, 1983. (Askerî, el-Furuk fi’l-luga)

Âşıkpaşazâde (889/1484), Tevarih-i Al-i Osman, Matbaa-i Âmire, 

İstanbul, 1332. (Aşıkpaşazâde, Tevârih)

Atçeken, Zeki – Bedirhan, Yaşar, Selçuklu Müesseseleri ve 

Medeniyeti Tarihi, Eğitim Kitabevi, Konya, 2004. (Atçeken-Bedirhan, 

Selçuklu Müesseseleri)

Aybakan, Bilal, “Füru Fıkıh Sistematiği Üzerine”, MÜİFD, 31 

(2006/2) s. 5-32. (Aybakan, “Füru Fıkıh Sistematiği Üzerine” )

Aydın, Hakkı, Sivaslı Kemaleddin İbn-i Hümam ve Tahriri, Sivas 

Kemaleddin İbnü’l-Hümam Vakfı Yayınları, Sivas 1993. (Aydın, İbn-i 

Hümam ve Tahriri )  

Aydınlı, Osman, Fethinden Samanilerin Yıkılışına Kadar (93-

389/711-999) Semerkand Tarihi, MÜSBE Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

İstanbul 2001. (Aydınlı, Semerkand Tarihi)

Babinger, Franz, Anadolu’da İslamiyet, trc: Ragıp Hulusi, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1996. (Babinger, Anadolu’da İslamiyet)  

Babür Mirza, Zahiruddin, Mübeyyen Der Fıkh, Haz. Tanjo Oral 

Seyhan, Çağrı Yayınları, İstanbul 2004. (Babür Mirza, Mübeyyen Der Fıkh) 

Bağdâdî, Ebû Bekr el-Hatîb Ahmed b. Ali b. Sâbit Hatîb (v. 

463/1071), el-Fakîh ve’l-Mütefakkih, thk. Ebû Abdurrahman Âdil Garazî, 

Dâru İbni'l-cevzî, Riyad 1996/1417. (Bağdâdî, el-Fakih ve’l-Mütefakkih)



153

……………..; Ebû Bekr el-Hatîb Ahmed b. Ali b. Sabit Hatîb (v. 

463/1071), Takyîdü’l-ilm, thk. Yusuf Iş, Dâru İhyai's-sünneti'n-nebevî, (y.y.) 

1974. (Bağdâdî, Takyîdü’l-ilm) 

Baltacı, Cahit, XV-XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İrfan 

Matbaası, İstanbul 1976. (Baltacı, Osmanlı Medreseleri)

Bardakoğlu, Ali, “Hanefî Mezhebi”, DİA, XVI/1-21. (Bardakoğlu, 

“Hanefî Mezhebi”) 

…………; “Fıkıh”, DİA, XIII/22-27. (Bardakoğlu, “Fıkıh”)

…………; “Molla Hüsrev’in İslam Hukukunun Bazı Meselelerine 

Bakış Tarzı ve Bunun Değerlendirilmesi”, Molla Hüsrev Mehmet Efendi, 

Kayseri 1985. (Bardakoğlu, Molla Hüsrev’in İslam Hukukunun Bazı 

Meselelerine Bakış Tarzı”)

Barkan, Ömer Lütfi, Kolonizatör Türk Dervişleri, Hamle Yayın 

Dağıtım, İstanbul (t.y.). (Barkan, Kolonizatör Türk Dervişleri)

Baş, Eyüp, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı, TDV 

Yayınları, Ankara, 2006. (Baş, Osmanlı Türklerinde Arapça Tarih Yazıcılığı)

Bayraktar, Mehmet, Mehmet, “Davud-u Kayseri ve Osmanlı İlim 

Geleneğinin Teşekkülü”, Osmanlı, editör: Güler Eren, Ankara, 1999, VII/57-

65. (Bayraktar, “Davud-u Kayserî”)

…………, “Davudu’l-Kayseri’nin İslam Düşüncesine Katkısı”,

Uluslar arası İznik Sempozyumu, Yayına Hazırlayan: Ali Erbaş, İstanbul, 

2005, s. 311-313. (Bayraktar, “Davudu’l-Kayseri’nin İslam Düşüncesine 

Katkısı”)



154

…………, Kayserili Davud (Davudu’l-Kayseri), Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1988. (Bayraktar, Kayserili Davud) 

…………, “Dâvûd-i Kayserî”, DİA, IX/32-35. (Bayraktar, “Davud-

i Kayseri”)  

Bedir, Murteza, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) 

İlmiye’ye Dair Bir Araştırma”, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları, sy. 1, 2006, 

s. 23-39. (Bedir, “Osmanlı Tarihinin Kuruluş Asrında (1389’a kadar) 

İlmiye’ye Dair Bir Araştırma”) 

…………, “Osmanlı Tarihinin Kuruluşu Aşamasında Fakihler ve 

Rolleri: XIV. Yüzyıl İznik ve Öncesine Ait Bir Araştırma”, Uluslar arası İznik 

Sempozyumu, Yayına Hazırlayan: Ali Erbaş, İstanbul, 2005. (Bedir, 

“Osmanlı Tarihinin Kuruluşu Aşamasında Fakihler ve Rolleri”)  

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Ali (458/1066), el-

Medhal İle’s-süneni’l-Kübrâ, Dâru’l-hulefâ li’l-kitâbi’l-islâmî, thk. 

Muhammed Ziyaurrahman Azami, Kuveyt (t.y.). (Beyhaki, el-Medhal)

Biçer, Bekir, Türklerin İslamlaşma Süreci, Akçağ Yayınları, Ankara,

2007. (Biçer, Türklerin İslamlaşma Süreci)

Bilgi, Mustafa, İlk Osmanlı Medreseleri, İstanbul Üni. Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1984. (Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri)

Bilgin, Azmi, Nazmu’l-Hilafiyat Tercümesi, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara, 1996. (Bilgin, Nazmu’l-Hilafiyat Tercümesi)

Bilgin, Beyza, “Ahlâk Terbiyesinde Dînî Hikayeler”, Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, sy.1, 1994, s. 51-74. (Bilgin, “Ahlâk Terbiyesinde 

Dînî Hikayeler”)



155

Birgivî, Muhammed b. Pir Ali, Vasiyyetname, Hazırlayan: Musa 

Duman, Risale Yayınları, İstanbul, 2000. (Birgivî, Vasiyyetname)

Birinci, Ali, “Birgivi Risalesi: İlk Dini Kitap Niçin ve Nasıl Basıldı” 

Türk Yurdu, c. 16, sy. 112, İstanbul, 1996, s. 13-14. (Birinci, “Birgivi 

Risalesi: İlk Dini Kitap Niçin ve Nasıl Basıldı”)

Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail (v. 256/870), Sahih-i 

Buhârî, Dârü’t-tıbaati’l-âmire, İstanbul, 1315. (Buhârî, Sahîh-i Buhârî)

Bursalı, Mehmet Tâhir (v. 1344/1925), Osmanlı Müellifleri, Matbaa-i 

Âmire, İstanbul 1333. (Bursalı, Osmanlı Müellifleri)

Cebeci, Suat, “Yazılı Dini İletişim ve Gazali’nin İhyası”,  İslami 

Araştırmalar Dergisi, c. 13, sy. 3-4, 2000, s. 497-472. (Cebeci, “Yazılı Dini 

İletişim ve Gazali’nin İhyası”) 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, TDV Yayınları, Ankara, 1993. 

(Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü)

Cici, Recep, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları: Kuruluştan 

Fatih Devri Sonuna Kadar, Arasta Yayınları, Bursa, 2001. (Cici, Osmanlı 

Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları)

Cürcânî, Seyyid Şerif (v. 816/1413), Kitâbu’t-Ta’rifât, Daru’l 

Kütübü’l İlmiyye, Beyrut, 1983. (Cürcânî, Ta’rifât)

Çelebi, Evliya (v. 1093/1682), Seyahatnâme, çev. Zuhuri Danışman, 

Zuhuri Danışman Yayınevi, İstanbul 1970. (Evliya Çelebi, Seyahatnâme)

Çelik, Ahmet, “Birey ve Toplumun Islahı Açısından Kur’an 

Kıssaları”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy. 22, Erzurum 



156

2004, s. 55-88. (Çelik, “Birey ve Toplumun Islahı Açısından Kur’an 

Kıssaları”)

Çetin, İsmail, Tursun Fakih: Hayatı-Edebi Şahsiyeti Mesnevileri, 

Ankara, 2002. (Çetin, İsmail, Tursun Fakih) 

Çetin, Osman, Anadoluda İslamiyetin Yayılışı, Marifet Yayınları, 

İstanbul (t.y.). (Çetin, Anadolu’da İslamiyet)

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fazl (v. 

255/868), Sünen-i Dârimî, thk. Abdullah Aydınlı, Madve Yayınları, İstanbul,

1995. (Dârimî, Sünen)

Debûsî, Ebû Zeyd Abdullah b. Ömer b. İsa (v. 430/1039), Kitâbu'n-

nikâh mine'l-esrar, thk. Nayif b. Nâfi' Ömerî, Dârü'l-Menâr, Kâhire 1993. 

(Debûsî, Kitâbu’n-nikâh)

Demir, Mustafa, Büyük Selçuklular Tarihi, Sakarya Kitabevi, 

Sakarya, 2004. (Demir, Büyük Selçuklular Tarihi)

Develi Hayati, Osmanlının Dili, 3F Yayınları, İstanbul 2006. (Develi, 

Osmanlı’nın Dili)

Dihlevî, Âlim b. el-Alâil-Ensârî el-Hindî (v. 786), el-Fetâvâ 

Tatarhâniye, thk. Seccad Hüseyin, İdâretü’l-kur’an ve’l-ulûmi’l-islâmiyye, I, 

Karaçi, 1416/1996. (Dihlevî, el-Fetâvâ Tatarhâniye)

Dinler, Ferit, Ebu’l-leys es-Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat 

İsimli Eserinin Tahkiki, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Danışman: Hacı Mehmet Günay, 2006.

(Dinler, Ebu’l-leys es-Semerkandî ve Mukaddimetü’s-salat İsimli Eserinin 

Tahkiki)



157

Ebû Dâvud, Süleyman b. Eş’as b. İshak el-Ezdi 275/889, Kitâbü’s-

sünen, thk. Muhammed Avvame, Dârü’l-Kable li’s-Sekâfeti İslâmiyye, Cidde 

1998/1419. (Ebû Dâvud, Kitâbü’s-sünen)

Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-ebsat, talik: Muhammed Zâhid b. Hasan el-

Kevserî, Mektebetü’l-ezheriyye li’t-türâs, 2001. (Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-

ebsat)

Ebû Zehra, Muhammed (v. 1394/1974), İslam’da İtikat-Siyasi ve 

Fıkhi Mezhepler Tarihi, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, Osman Keskinoğlu, Yağmur 

Yayınları, İstanbul, 1970. (Ebû Zehra, Fıkhi Mezhepler Tarihi) 

Ekinci, Ekrem Buğra, İslam Hukuk Tarihi, Arı Sanat Yayınları, 

İstanbul, 2006. (Ekinci, İslam Hukuk Tarihi)

el-Hafif, Ali, Ahkâmu’l-muâmeleti’ş-şeriyye, Dârü'l-fikri'l-arabî, 

(y.y.) (t.y.). (el-Hafif, Ahkâm)

Emecen, Feridun, “Osmanlı Siyasi Tarihi”, Osmanlı Devleti ve 

Medeniyeti Tarihi, ed. Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1994, I/5-65. 

(Emecen, Osmanlı Siyasi Tarihi)

Erdoğan, Mehmet, Ahkamın Değişmesi,  İFAV Yayınları, İstanbul,

1990. (Erdoğan, Ahkâmın Değişmesi)

…………, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ensar Neşriyat, 

İstanbul, 2005. (Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü)

er-Râzî, Ebû Abdullah Zeynüddin Muhammed b. Ebû Bekr b. 

Abdullah (v. 666/1268), Tuhfetu’l-mülûk fî fıkhi mezhebi imam Ebû Hanîfe en-

Numan, Yayına Hazırlayan, Abdullah Nezir Ahmed, Dârü'l-beşâiri'l-

islâmiyye, Beyrut 1997/1417 . (er-Râzî, Tuhfetu’l-mülûk)



158

es-Serahsî (483/1090), Muhammed İbn Ebî Bekr, Mebsut, Çağrı 

Yayınları, İstanbul, 1982. (es-Serahsî, Mebsut)

eş-Şâfiî, Ebû Abdullah Muhammed b. İdris b. Abbas (v. 204/820), er-

Risale, thk: Ahmed Muhammed Şâkir, Dâru’t-Türâs, Kâhire 1979. (Şafiî, er-

Risale)

…………, Cimâü’l-ilm, thk. Muhammed Ahmed Abdülazîz, Dârü'l-

kütübi'l-ilmiyye, Beyrut 1984. (Şâfiî, Cimâü’l-ilm)

Fazlıoğlu, İhsan, “Osmanlı Döneminde Bilim Alanındaki Türkçe 

Telif ve Tercüme Eserlerin Türkçe Oluş Nedenleri ve Bu Eserlerin Dil 

Bilincinin Oluşmasındaki Yeri ve Önemi”, Kutadgu Bilig: Felsefe ve Bilim 

Araştırmaları Dergisi, 2003, sy. 3, s. 151-184. (Fazlıoğlu, “Osmanlı 

Döneminde Bilim Alanındaki Türkçe Telif ve Tercüme Eserlerin Türkçe 

Oluş Nedenleri”)

Fersahoğlu, Yaşar, “Din Eğitimi ve Öğretiminde Bir İletişim 

Yöntemi Olarak Hikâye”, EKEV Akademi Dergisi, yıl. 7, sy. 16, 2003, s. 121-

130. (Fersahoğlu, “Din Eğitimi ve Öğretiminde Bir İletişim Yöntemi 

Olarak Hikâye”)

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed et-

Tûsî (v. 505/1111), İhyâu Ulûmi'd-dîn, Dârü'l-ma'rife, Beyrut 1983. (Gazzâlî, 

İhyâ)

Gölcük, Şerafettin, “Kitabü’l-Kebair” DİA, XXVI/110. ( Gölcük, 

“Kitabu’l-kebâir”)

Günay, Hacı Mehmet, “İznikli Alaaddin Esved (Kara Hoca) ve 

Osmanlı İlim Geleneğindeki Yeri”, 5-7 Eylül 2005 Uluslar arası İznik 



159

Sempozyumu, Yayına Hazırlayan: Ali Erbaş, İstanbul 2005. “Günay, “İznikli 

Alaaddin Esved”)

Gündüz, İrfan, Osmanlıda Devlet-Tekke Münasebetleri, Seha 

Neşriyat, İstanbul, 1984. (Gündüz, Osmanlıda Devlet-Tekke Münasebetleri)

Güngör, Erol, Tarihte Türkler, Ötüken, İstanbul, 1992. (Güngör, 

Tarihte Türkler)

Gürkan, Menderes, İslam Hukuk Metodolojisinin Oluşumu ve 

Şafi’nin Yeri, EÜSBE Yayımlanmamış Doktora Tezi, Kayseri, 1997. 

(Gürkan, İslam Hukuk Metodolojisinin Oluşumu ve Şafi’nin Yeri)

Halebî, İbrahim Burhâneddin İbrahim b. Muhammed (v. 956/1549), 

Mülteka'l-ebhur, Dârü’t-tıbâati’l-Âmire, Bulak 1265. (Halebî, Mültekâ’l-

ebhur)

Hallaf, Abdülvehhab, İlk Dönem İslam Hukuku, trc: Abdülhadi 

Timurtaş, Pınar Yayınları, İstanbul, 2006. (Hallaf, İlk Dönem İslam Hukuku)

Hanbel, Ebû Abdullah Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî (v. 

241/855), Müsned, şrh. Ahmed Muhammed Şakir, Dârü'l-maârif, Kâhire 1955. 

(Hanbel, Müsned)

Hasan, Ahmed, İlk Dönem İslam Hukuk Biliminin Gelişimi, trc: 

Haluk Songur, Rağbet Yayınları, İstanbul, 1999. (Hasan, İlk Dönem İslam 

Hukuk Biliminin Gelişimi)

Hazer, Dursun, “Kur’an-ı Kerim Kıssalarının Edebî Değeri”, İslâmî 

İlimler Dergisi I. Kur’an Sempozyumu, İslâmî İlimler Dergisi Yayınları, 

Çorum, 2007. (Hazer, “Kur’an-ı Kerim Kıssalarının Edebî Değeri”)



160

Hudarî, Muhammed b. Afifi el-Bacuri (v. 1345/1925), Târîhu’t-

teşrîi’l-islâmî, Daru’l-fikr, Beyrut, 1967. (Hudarî, Târih)

İbn Cüzey, Ebü'l-Kâsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-

Kelbi (v. 741/1340), el-Kavânînu’l-fıkhiyye, Dârü'l-arabiyye li'l-kitâb, (y.y.) 

1982. (İbn Cüzey, el-Kavânîn)

İbn Haldun, Mukaddime, (tahk. Ali Abdülvahid Vafi), Kahire, 1981. 

(İbn Haldun, Mukaddime)

İbn Kayyım, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed İbn Kayyim el-

Cevziyye (v. 751/1350), İ’lâm’ul-muvakkıîn an rabbi’l-âlemîn, thrc. 

Muhammed el-Mu’tasım-Billah el-Bağdadi, Dârü’l-kütübi’l-İ-ilmiyye, Beyrut 

1998/1418. (İbn Kayyım, İ’lâm)

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid er-Rebeî el-Kazvînî 

(v. 273/887), Sünen-i İbn Mace, tahkik Muhammed Fuad Abdülbaki, Dâru 

İhyai't-türasi'l-arabiyye, Kâhire 1975/1395. (İbn Mâce, Sünen)

İbn Manzur, Ebü'l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî (v. 

711/1311), Lisanu’l-arabi’l-muhît, Daru’s-sadır, Beyrut (t.y.) (İbn Manzur, 

Lisanu’l-arabi’l-muhît)

İbn Sa’d, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa'd b. Meni' Zühri (v. 

230/845), Kitâbü’t-tabakâti’l-kebîr, thk. Ali Muhammed Ömer, Mektebetü’l-

hancî, Kâhire, 2001/1421. (İbn Sa’d, Kitâbü’t-tabakati’l-kebir)

İbnü’l-Hümâm, Kemâleddin Muhammed b. Abdülvahid b. 

Abdülhamid (v. 861/1457), Fethü’l-kadîr, Mustafa el-Bâbi el-Halebî, [y.y.] 

1970/1389. (İbnü’l-Hümam, Şerhu Fethü’l-kadîr)



161

İhsanoğlu, Ekmeleddin, “Osmanlı Bilimi Literatürü”, Osmanlı 

Devleti ve Medeniyeti Tarihi, editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul 

1994. (İhsanoğlu, Osmanlı Bilimi Literatürü”)

İnalcık, Halil, The Otoman Empire (The Classical Age 1300-1600),

London, 1994. (İnalcık, The Otoman Empire)

İsfehânî, Râgıp, Müfredât, thk: Safvan Adnan Dâvûd, Dâru’ş-

şamiyye 1992. (İsfehânî, Müfredât)

İznikî (v.821/1418), Kutbeddin Muhammed, Mukaddime,

Süleymaniye / Hamidiye, 550 nr.  (İznikî, Mukaddime)

Kafesoğlu, İbrahim, Eski Türk Dini, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 1980. (Kafesoğlu, Eski Türk Dini)

…………, Türkler ve Medeniyet, İstanbul Yayınları, 1957. 

(Kafesoğlu, Türkler ve Medeniyet)

Kara, Mustafa, “Tekke-Medrese Münasebetleri Üzerine”, Hareket, 5. 

seri, c. 10, sy. 113, 1976, s. 32-41.

…………, Bursa’da Tarikatlar ve Tekkeler, Bursa, 1990. (Kara, 

Bursa’da Tarikatlar ve Tekkeler)

……………….; Din Hayat Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, 

Dergah Yayınları, İstanbul, 1980. (Kara, Din Hayat Sanat Açısından 

Tekkeler ve Zaviyeler)

…………, “XIV ve XV yüzyıllarda Osmanlı Toplumunu Besleyen  

Türkçe Kitaplar”, UÜİFD, c. 8, sy. 8, 1999, s.29-58. (Kara, “XIV ve XV 

yüzyıllarda Osmanlı Toplumunu Besleyen  Türkçe Kitaplar”)



162

Karaalioğlu, Seyit Kemal, Sözlü-Yazılı Kompozisyon Konuşmak ve 

Yazmak Sanatı, İnklap Kitabevi, İstanbul, 1987. (Karaalioğlu, Sözlü-Yazılı 

Kompozisyon Konuşmak ve Yazmak Sanatı)

Karagöz, Mehmet, “Osmanlı Fikir Hayatında Kadızadeliler”, Türkler, 

Ankara, 2002, XI/141-152. (Karagöz, “Osmanlı Fikir Hayatında 

Kadızadeliler”) 

Karaman, Hayrettin; Ana Hatlarıyla İslam Hukuku, Ensar Neşriyat, 

İstanbul, 1993. (Karaman, Ana Hatlarıyla İslam Hukuku) 

…………, İslamın Işığında Günün Meseleleri, Marifet Yayınları,

İstanbul, 1982. (Karaman, İslamın Işığında Günün Meseleleri)

…………, “Fıkıh”, DİA, XIII/1-14. (Karaman, “Fıkıh”)

Karlığa, Bekir, “Gazzâlî”, DİA, XIII/530-518. (Karlığa, “Gazzâlî”)

Kâsânî, Ebû Bekr Alaeddin Ebû Bekr b. Mes'ûd b. Ahmed el-Hanefî

(v. 587/11919,  Bedâiü's-sanâi' fî tertîbi'ş-şerâi', Matbaatü'l-cemaliyyeti'l-

âmire, Kâhire 1910. (Kasânî, Bedâî)

Kasar, Veysel, Halimi’ye ait Şuabu’l-iman Adlı Eserin Kelam 

İlmindeki Yeri, Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü,

Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2002. (Kasar, Halimi’ye ait Şuabu’l-iman 

Adlı Eserin Kelam İlmindeki Yeri)

Kâtip Çelebi, Hacı Halife Mustafa b. Abdullah (v. 1067/1657), 

Keşfü'z-zünûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn, tsh. M. Şerefettin Yaltkaya, Kilisli 

Rifat Bilge, Milli Eğitim Bakanlığı, Ankara, 1941. (Kâtip Çelebî, Keşfü'z-

zünun)



163

Kaya, Eyüp Said, “Muhtasar”, DİA, XXXI/61-62. (Kaya, 

“Muhtasar”)

Kaya, Remzi, “Kur’an-ı Kerim Kıssaları ve Düşündürdükleri”,

UÜİFD, c. 11, sy.2, 2002, s. 31-58. (Kaya, “Kur’an-ı Kerim Kıssaları ve 

Düşündürdükleri”)

Kazıcı, Ziya, İslam Müesseseleri Tarihi, İstanbul, 1991. (Kazıcı, 

İslam Müesseseleri Tarihi)

Keskioğlu, Osman, Fıkıh Tarihi ve İslam Hukuku, TDV Yayınları, 

Ankara, 1999. (Keskioğlu, Fıkıh Tarihi )

Kettânî, Muhammed Abdülhay, et-Terâtibü’l-idâriyye, trc: Ahmet 

Özel, İstanbul, 2003. (Kettânî, et-Teratibü’l-idariyye)

Keylânî, Necib, “Kur’an Kıssaları ve İslamî Edebiyat”, İlim ve Sanat, 

I-II, sy. 44-45, s. 112-115. (Keylânî, “Kur’an Kıssaları ve İslamî 

Edebiyat”)

Kılıç, Muharrem, “Hukuki Görüş Ayrılıkları (İhtilaf) ve Hilafa Riayet 

(Müraatü’l-Hilaf) İlkesi Konusunda Şatıbi’nin Yaklaşımı”, Marife, yıl. 5, sy. 

2, 2005, s. 55-74. (Kılıç, “Hukuki Görüş Ayrılıkları”)

Kılıç, Sadık, “Anlam Bakımından Kur’an Kıssaları”, IV. Kur’an 

Haftası Kur’an Sempozyumu, Fecr Yayınevi, Ankara, 1998. (Kılıç, “Anlam 

Bakımından Kur’an Kıssaları”)

Kınnevcî, Sıddık Hasan Han, Ebcedü’l-ulûm, thk. Abdülcebbâr 

Zekkâr, Dimeşk (t.y.) (Kınnevcî, Ebcedü’l-ulûm)



164

Kitapçı, Zekeriya, Türkler Nasıl Müslüman Oldu?, Yedi Kubbe 

Yyayınları, Konya, 2004. (Kitapçı, Türkler Nasıl Müslüman Oldu?)

Koçkuzu, Ali Osman, Hadis İlimleri ve Hadis Tarihi, Dergah 

Yayınları, İstanbul, 1983. (Koçkuzu, Hadis İlimleri ve Hadis Tarihi)

Korlaelçi, Mustafa, “Molla Hüsrev’in İlmi Çevresi ve Şahsiyeti”, 

EÜİFD, sy. 5. s. 87-104. (Korlaelçi, “Molla Hüsrev’in İlmi Çevresi ve 

Şahsiyeti”)

Köprülü, Fuad (v. 1386/1966), Osmanlı Devletinin Kuruluşu, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1966. (Köprülü, Osmanlı Devletinin 

Kuruluşu)

…………, Anadolu’da İslamiyet, Akçağ, Ankara, 2005. (Köprülü,

Anadolu’da İslamiyet) 

…………, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara, 1976. (Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar)

Köse, “Murtaza, “Ferganalı Bir Hukukçu Merginani ve Hidaye Adlı 

Eseri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, sy: 17, 

2001, s. 345-363. (Köse, “Ferganalı Bir Hukukçu Merginânî ve Hidâye 

Adlı Eseri”)

Köse, Saffet, Mezhep Görüşleriyle İlgili Farklı Nakiller, İslami 

Sosyal Bilimler Dergisi, c. 3, sy. 1, 1995, s. 101-128. (Köse, Saffet, Mezhep 

Görüşleriyle İlgili Farklı Nakiller)

Kunt, Metin, “Siyasal Tarih (1300-1600)”,  Türkiye Tarihi, II, 

İstanbul, 1995. (Kunt, “Siyasal Tarih (1300-1600)”) 



165

Kuşeyrî, Ebü'l-Kâsım Zeynülislam Abdülkerim b. Hevâzin (v. 

465/10729, er-Risâletü'l-kuşeyriyye, thk. Abdülhalim Mahmûd, İbnü'ş-şerif, 

Dârü'l-kütübi'l-hadise, Kâhire, 1966. (Kuşeyrî, Risâle) 

Kut, Günay, “Anadolu’da Türk Edebiyatı”, Osmanlı Devleti ve 

Medeniyeti Tarihi, editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1994,

II/21-68. (Kut, “Anadolu’da Türk Edebiyatı”)

…………, “XIII ve XIV. Yüzyıllarda Anadolu’da Türkçe’nin Yazı 

Dili Olması ve Bu Yüzyıllardaki Eserler Üzerine”, Payitaht Bursa’da Kültür 

ve Sanat (07-08 Nisan 2006 Bursa) Sempozyum Kitabı, Editör: Cafer Çiftçi, 

Osmangazi Belediyesi, Bursa, 2006. (Kut, “XIII ve XIV. Yüzyıllarda 

Anadolu’da Türkçe’nin Yazı Dili Olması ve Bu Yüzyıllardaki Eserler 

Üzerine”)

…………, “İlm-i Hal Kitaplarında Yeme-İçme ve Gelenek-

Görenekle İlgili Malzeme”, V. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi: 

Gelenek Görenek İnançlar Seksiyon Bildirileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 1997. (Kut, “İlm-i Hal Kitaplarında Yeme-İçme ve Gelenek-

Görenekle İlgili Malzeme”)

Kutbeddinzâde (v. 885/1480), Muhammed Muhyiddin b. Kutbeddin, 

el-Ikdu’s-semin ve’l-akdü’l-yemin, Süleymaniye / İbrahim Efendi, 246 nr. 

(Kutbeddinzâde, el-Ikdu’s-semin)

Kutlu, Sönmez, “Ebu Mansur el-Maturidi’nin Mezhebi Arka Planı”, 

İmam Maturidi ve Maturidilik, Kitabiyat, Ankara, 2003. (Kutlu, “Ebu 

Mansur el-Maturidi’nin Mezhebi Arka Planı”) 

Kutluer, İlhan, İlim ve Hikmetin Aydınlığında, İz Yayıncılık, İstanbul,

2001. (Kutluer, İlim ve Hikmetin Aydınlığında)



166

…………, “İlim”, DİA, XXII/109-114. (Kutluer, “İlim”)

Lekesiz, Hulusi, “Osmanlı İlmi Zihniyeti: Teşekkülü, Gelişmesi ve 

Çözülmesi Üzerine Bir Tahlil Denemesi”, Türk Yurdu, Eylül 1991, s. 20-31.

(Lekesiz, “Osmanlı İlmi Zihniyeti”)

Levnekî, Fevâidu’l-behiyye fî terâcimi’l-hanefiyye, Kâhire 

1324/1946.  (Levnekî, Fevâidu’l-behiyye)

Madelung, Wilferd, “Horasan ve Maveraünnehir’de İlk Mürcie ve 

Hanefiliğin Yayılması”, trc: Sönmez Kutlu, AÜİFD, sy. 33, 1992, s. 239-247.

(Madelung, “Horasan ve Maveraünnehir’de İlk Mürcie ve Hanefiliğin 

Yayılması”)

…………, “The Westward Migration of Hanefi Scholars From 

Central Asia in the 11th to 13th Centuries”, AÜİFD, c. 43 sy. 2, 2002,  s.41-

55. (Madelung, “The Westward Migration of Hanefi Scholars From 

Central Asia in the 11th to 13th Centuries”)

…………, Maturidiliğin Yayılması ve Türkler, trc: Arslan Gündüz, E. 

J. Brill, 1971. (Madelung, Maturidiliğin Yayılması ve Türkler)

el-Mâturîdî, (333/944), Şerh-u Fıkhı’l-ekber, müracaa: Abdullah b. 

İbrahim el-Ensari, Katar, Nafakâtüş-şuûni’d-dîniyye, (t.y.). (Maturîdî, Şerh-u 

Fıkhı’l-ekber)

Mayer, Hans Georg, “İctimâi Tarih Açısından Osmanlı Devletinde 

Ulemâ-Meşayih Münasebetleri”, trc: Hüseyin  Zamantılı, Kubbealtı Akademi 

Mecmuası, sy. 4, yıl: 9, 1980, s. 48-68. (Mayer, “İctimâi Tarih Açısından 

Osmanlı Devletinde Ulemâ-Meşâyih Münasebetleri”) 



167

Mecdî, Mehmed (v. 999/1591), eş-Şekaiku'n-nu'maniyye ve zeyilleri: 

Hadaikü'ş-şakaik, Yayına Hazırlayan: Abdülkadir Özcan, Çağrı Yayınları, 

İstanbul, 1989. (Mecdî, Hadâikü'ş-şakâik)

Mekkî, Ebû Tâlip, Kûtü’l-kulûb, I, Beyrut, Dâru’s-sadr, (t.y.). 

(Mekkî, Kûtü’l-kulûb)

Merginânî, Ebü'l-Hasan Burhaneddin Ali b. Ebî Bekr (v. 593/1197) , 

Hidâye şerhu bidâyetü'l-mübtedi, Kahraman Yayınları, İstanbul, 1986. 

(Merginânî, Hidâye)

Molla Hüsrev, (v. 885/1481), Dürerü'l-hükkam fî şerhi Gureri'l-

ahkâm, Dârü’t-tıbâati’l-âmire, İstanbul, (t.y.). (Molla Hüsrev, Dürerü'l-

hükkam)

Musa, Yusuf, Fıkh-î İslam Tarihi, trc: Ahmet Meylânî, Arslan 

Yayınları, İstanbul, 1983. (Musa, Fıkh-î İslam Tarihi)

Müslim, Ebü'l-Hüseyin el-Kuşeyrî en-Nisâburî, Sahîh-i Müslim, 

neşreden: Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Dâru İhyâi'l-kütübi'l-arabiyye, Kâhire 

1955/1374. (Müslim, Sahîh)

Nasr, Seyyid Hüseyin, İslam’da Bilim ve Medeniyet, çev. Nabi Avcı, 

Kasım Turhan, Ahmet Ünal, İnsan yayınları, İstanbul, 1991. (Nasr, İslam’da 

Bilim ve Medeniyet)

Nemerî, İbn Abdülber (v. 463/1071), Câmiu Beyâni’l-ilm ve fazlih, 

Beyrut, Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, (t.y.). (İbn Abdülber, Câmiu Beyani’l-ilm 

ve fazlih)

Ocak, Ahmet Yaşar; “Düşünce Hayatı (XIV-XVII yüzyıllar)”, 

Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, 



168

IRCICA, İstanbul 1998, II/159-194. (Ocak, “Düşünce Hayatı (XIV-XVII 

yüzyıllar)”)

…………, “Ahilik ve Şeyh Edebali: Osmanlı Devleti’nin Kuruluş 

Tarihi Açısından Bir Sorgulama”, İslami Araştırmalar, c. 12, sy. 3-4, 1999, s. 

225-230. (Ocak, “Ahilik ve Şeyh Edebali: Osmanlı Devleti’nin Kuruluş 

Tarihi Açısından Bir Sorgulama”)

…………, Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri,

İletişim   Yayınları, İstabul, 2000. (Ocak, Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam 

Öncesi Temelleri)

…………, Türkler Türkiye ve İslam, İletişim Yayınları, İstanbul,

1999. (Ocak, Türkler Türkiye ve İslam)

…………,  “Zaviyeler”, Vakıflar Dergisi, c. 12, 1978, s. 247-269.  

(Ocak, “Zaviyeler”)

Ocakoğlu, Ömer Faruk, Hanefi Mezhebinin Mezhep İçi İşleyişinde 

Örf’ün Konumu: İbn Abidin’in “Örf Risalesi” Örneği, Sakarya Üniversitesi. 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Haziran 2004. (Ocakoğlu, 

Hanefi Mezhebinin Mezhep İçi İşleyişinde Örf’ün Konumu: İbn Abidin’in 

“Örf Risalesi” Örneği)

Öngören, Reşat;  Osmanlılarda Tasavvuf, İz Yayıncılık, İstanbul,

2000. (Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf)

…………, XVI. Asırda Anadolu’da Tasavvuf, MÜSBE, Basılmamış 

DoktoraTezi, 1996. (Öngören, XVI. Asırda Anadolu’da Tasavvuf)



169

…………, “Osmanlı Devletinin İlk Şeyhü’l-İslamı Molla Fenari’nin 

Tasavvufi Yönü”, Türkler, Ankara, 2002, XI/114-120. (Öngören, “Osmanlı 

Devletinin İlk Şeyhü’l-İslamı Molla Fenari’nin Tasavvufi Yönü”)

…………, “Osmanlı’nın Kuruluş Yıllarında Anadolu’nun Tasavvufi    

Durumu”, Diyanet Aylık Dergi, sy. 98, Şubat 1999, s. 7-11. (Öngören, 

“Osmanlı’nın Kuruluş Yıllarında Anadolu’nun Tasavvufi    Durumu”)

…………, “XV ve XVI Asırda Osmanlı’da  Tasavvuf Anlayışı”, XV 

ve XVI Asırları Türk Asrı Yapan Değerler, Ensar Neşriyat, İstanbul, 1997. 

(Öngören, “XV ve XVI Asırda Osmanlı’da  Tasavvuf Anlayışı”)

…………, “Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki 

Tarzları”, İslami Araştırmalar Dergisi, sy. 3, 1999, s. 9-22. (Öngören, 

“Osmanlı’da Sufilerin Farklı Toplum Kesimleriyle İlişki Tarzları”)

Özcan, Hanifi, “Maturidi’ye Göre Kur’an’daki Kıssa ve Mesellerin 

Epistemolojik Amaç ve Önemi”, DEİFD, c. 9, s. 103-117. (Özcan, 

“Maturidi’ye Göre Kur’an’daki Kıssa ve Mesellerin Epistemolojik Amaç 

ve Önemi”)

Özdemir, Hüseyin, Osmanlı Yönetimini Dini Temellleri Kılıç Kalem 

ve İlim, Yitik Hazine Yayınları, İzmir, 2006. (Özdemir, Osmanlı Yönetimini 

Dini Temellleri Kılıç Kalem ve İlim) 

Özdoğan, Öznur, “Bireyin Değerleri İçselleştirmesinde ve 

Yaşamasına Peygamber Kıssalarının Etkileri”, VIII. Kutlu Doğum 

Sempozyumu, Isparta, 2005. (Özdoğan, “Bireyin Değerleri 

İçselleştirmesinde ve Yaşamasına Peygamber Kıssalarının Etkileri”)

Özel, Ahmet, “Cihad”, DİA, VII/527-531. (Özel, “Cihad”)



170

…………., İslam Hukukunda Ülke Kavramı, Marifet Yayınları, 

İstanbul (t.y.)

…………, Hanefi Fıkıh Alimleri, TDV Yayınları, Ankara, 1990. 

(Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri)

Özen, Şükrü, İslam Hukuk Düşüncesinde Aklileşme Süreci: 

Başlangıçtan Hicri IV. Asrın Ortalarına Kadar, MÜSBE, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, 1995. (Özen, İslam Hukuk Düşüncesinde Aklileşme Süreci)

…………, “Hilaf” maddesi, DİA , XVII/527-538. (Özen, “Hilaf”)

Özkul, Osman, Gelenek ve Modernite Arasında Ulemâ, Bir Harf 

Yayınları, İstanbul, 2005. (Özkul, Gelenek ve Modernite Arasında Ulemâ)

Roux, Jean Poul, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, trc: Aykut 

Kazancıgil, İşaret Yayınları, İstanbul, 1994. (Roux, Türklerin ve Moğolların 

Eski Dini)

Serrâc, Ebû Nasr Abdullah b. Ali et-Tûsî (v. 378/988), el-Luma’, thk. 

Tâhâ Abdülbâki Surûr, Dârü'l-kütübi'l-hadise, (y.y.) 1960. (Serrâc, el-Luma’)

Sühreverdî (632/1234), Avârifu’l-meârif, trc. Yahya Pakiş, Dilaver 

Selvi, Umran Yayınları, İstanbul, 1988. (Sühreverdî, Avârifu’l-Meârif)

Şafak, Ali, İslam Hukukunun Tedvini, Atatürk Üniversitesi Basımevi, 

Erzurum, 1978. (Şafak, İslam Hukukunun Tedvini)

…………, Kemaleddin İbnü’l-Hümam’ın Hayatı, Eserleri ve İlmi 

Kişiliği, Sivas Kemaleddin İbnü’l-Hümam Vakfı Yayınları, Sivas, 1993. 

(Şafak, Kemaleddin İbnü’l-Hümam’ın Hayatı, Eserleri ve İlmi Kişiliği)



171

Şahin, Hatice, Eski Anadolu Türkçesi, Akçağ, Ankara, 2003. (Şahin, 

Eski Anadolu Türkçesi)

Şelebî, Ta’lîlü’l-ahkâm, Beyrut, Dârü'n-nahdati'l-arabiyye, 

1981/1401. (Şelebî, Ta’lîlü’l-ahkâm)

Şener, Cemal, Türklerin Müslümanlıktan Önceki Dini Şamanizm, Ad 

Yayıncılık, İstanbul, 1997. (Şener, Türklerin Müslümanlıktan Önceki Dini 

Şamanizm)

Şeybânî, Muhammed Hasan, Kitâbu’l-kesb, Halep, Mektebetü’l-

matbûâti’l-islâmiyye, 1997. (Şeybânî, Kitâbu’l-Kesb)

Tahânevî, Muhammed b. A'lâ b. Ali el-Fârukî el-Hanefî (v. 

1158/1745), Keşşâfu Istılahati'l-fünûn, Kahraman Yayınları, İstanbul, 1984.

(Tahânevî, Keşşâf)

Tahralı, Mustafa, “Muhyiddin İbn Arabi ve Türkiye’ye Te’sirleri”, 

Kubbealtı Mecmuası KAM, yıl: 23, sy.1, Ocak 1994, s. 26-35. (Tahralı, 

“Muhyiddin İbn Arabî ve Türkiye’ye Te’sirleri”)

Taşköprüzâde, Miftâhu’s-saâde ve Misbâhu’s-siyâde, thk: Kamil 

Kâmil Bekrî, Abdülvehhâb Ebu’n-nûr, Daru’l-kütübi’l-hadise, (t.y.). 

(Taşköprüzâde, Miftâhu’s-saâde)

…………, Şakâiku’n-nûmâniyye, thk. S. Murat, İstanbul, 1405/1985. 

(Taşköprüzâde, Şakâik)

Tirmizî, Ebû Îsa Muhamed b. Îsa b. Sevre es-Sülemî (v. 279/892), el-

Câmiü's-sahîh, thk. Ahmed Muhammed Şâkir, Mustafa el-Bâbi el-Halebî, 

Kâhire, 1975. (Tirmizî, el-Câmi’)



172

Turan, Osman, Selçuklular ve İslamiyet, Nakışlar Yayınevi, İstanbul,

1980. (Turan, Selçuklular ve İslamiyet)

…………, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi, Turan Neşriyat, 

İstanbul, 1969. (Turan, Türk Cihan Hakimiyeti Mefkuresi Tarihi)

Tursun Fakih (726/1326), Gazavat-ı Resulullah, Yayına Hazırlayan:

Numan Külekçi, Toker Yayınları, İstanbul, 2002. 

Tütüncü, Mehmet, Türk İslam Eğitimcisi Zernuci, İzmir İlahiyat 

Fakültesi Vakfı, İzmir, 1991. (Tütüncü, Türk İslam Eğitimcisi Zernuci)

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı, 

Ankara, 1988. (Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı)

…………, Osmanlı Tarihi, Ankara, 1982. (Uzunçarşılı, Osmanlı 

Tarihi)

Ülken, Ziya, Anadolu’nun Dini Sosyal Tarihi, Kalan Yayınları, 

Ankara, 2003. (Ülken, Anadolu’nun Dini Sosyal Tarihi)

Ünal, Yavuz, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, Etüt

Yayınları, Samsun, 2001. (Ünal, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden 

Bakış)

Wittek, Paul, Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluşu (orj.adı: The rise 

of the ottoman empire ), trc. Güzin Yalter, Türkiye Yayınevi, İstanbul, 1971. 

(Wittek, Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluşu)

Yaman, Ahmet, İslam Aile Hukuku, Yediveren, Konya, 2002. 

(Yaman, İslam Aile Hukuku)



173

Yavuz, Kemal, “XIII-XVI. Asır Dil Yadigarlarının Anadolu 

Sahasında Türkçe Yazılış Sebepleri ve Bu Devir Müelliflerin Türkçe 

Hakkındaki Görüşleri”, Türk Dünyası Araştırmaları, Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları, sy. 27, Aralık, İstanbul, 1983 s. 9-57. (Yavuz, 

“XIII-XVI. Asır Dil Yadigarlarının Anadolu Sahasında Türkçe Yazılış 

Sebepleri ve Bu Devir Müelliflerin Türkçe Hakkındaki Görüşleri”)

Yavuz, Yunus Vehbi, Hanefi Mezhebinde İctihat Felsefesi, İşaret 

Yayınları, İstanbul, 1993. (Yavuz, Hanefi Mezhebinde İctihat Felsefesi)

Yazıcı, Nesimi, Türk İslam Devletleri Tarihi, TDV Yayınları, 

Ankara, 2002. (Yazıcı, Türk İslam Devletleri Tarihi) 

Yazıcıoğlu, M. Sait, “Maturidi Kelam Ekolünün İki Büyük Siması: 

Ebu Mansur Maturidi ve Ebu’l-Mu’in en-Nesefi”, İslam Düşüncesinin 

Tarihsel Gelişimi: Yorumlar Düşünceler, Akçağ Yayınları, Ankara, 2001. 

(Yazıcıoğlu, “Mâturîdî Kelam Ekolünün İki Büyük Siması: Ebu Mansur 

Mâturîdî ve Ebu’l-Mu’în en-Nesefî”)

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi (v. 1361/1942), Hak Dini Kur’an 

Dili. Akçağ Yayınları, Ankara, (t.y.). (Yazır, Hak Dini Kur’an Dili)

…………, Alfabetik İslam Hukuku ve Fıkıh Istılahları Kamusu, 

Yayına Hazırlayan: Sıtkı Gülle, Eser Neşriyat, İstanbul, 1997. (Yazır, 

Alfabetik İslam hukuku ve fıkıh ıstılahları kamusu)

Yörükan, Yusuf Ziya, “İslam İlm-i Hâli”, AÜİFD, 1952 (1), s. 5-21. 

(Yörükan, “İslam İlm-i Hali”)



174

Yüce, Nuri, “Osmanlı Türkçesi”, Osmanlı Devleti ve Medeniyeti 

Tarihi, editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, IRCICA, İstanbul, 1998, II/3-20. (Yüce, 

“Osmanlı Türkçesi”)

Zencânî, Mahmud b. Ahmed b. Mahmud (v. 656/1258), Tahrîcu’l-

furû ale’l-usûl, thk. Muhammed Edib Salih, Müessesetü'r-risâle, Beyrut, 1982. 

(Zencânî, Tahrîcu’l-furû ale’l-usûl) 

Zernucî, Ta’lîmu’l-müteallim, thk: Mustafa Âşur, Kâhire 1986. 

(Zernucî¸ Ta’lîmu’l-müteallim)




