
 
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ 

ANABİLİM DALI 
  

 

TAKLİT ve ŞİDDET 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

İlke Cide 

 

 

Ankara, 2019 



 
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ  

ANABİLİM DALI 

 

 

TAKLİT ve ŞİDDET 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

İlke Cide 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Ayhan Yalçınkaya 

 

 

Ankara, 2019 



3 
 



 
 



 
 



 
 

 

 

 

TEŞEKKÜR 
 

 

Hakkı geçenlere borcunu ödemiş olmanın rahatlığı ile teşekkür etme ayrıcalığına sahip 

olamayan bu tez, ona imkân verenlere borcu ödenemez bir teşekkür etme yükümlülüğü 

altında bulunuyor. Türkiye akademisindeki kriz ortamında bu tezin bilimsel 

danışmanlığını hiçbir koşulda bırakmayan Prof. Dr. Zeliha Etöz başta olmak üzere, resmi 

danışmanlığını en zor koşullarda dahi esirgemeyen Prof. Dr. Ayhan Yalçınkaya’ya, Yrd. 

Doç. Pınar Ecevitoğlu ve burada isimlerini sayarak tüketemeyeceğim tüm Siyasallı 

hocalarıma, bana verdiklerinden dolayı teşekkür ederim. Lisansüstü öğrenimimde benim 

için özel bir konumda bulunan ilk dersim Suç ve Ceza’nın yürütücüsü Doç. Dr. Özkan 

Agtaş’a ve son dersim olan Siyasal Düşünceler Tarihi’nin yürütücüsü Arş. Gör. Dr. Duygu 

Karahanoğlu Türk’e; bu tezin her sayfasına emeği geçen, titiz katkı ve eleştirilerini hiçbir 

zaman esirgemeyen sevgili Çiğdem Gönen’e ve elbette hiç tükenmeyen destek ve 

sabırlarından dolayı aileme, teşekkür edebilme fırsatını verdikleri için, teşekkür ederim.  

  



 
 

İÇİNDEKİLER 
 

GİRİŞ.................................................................................................................................. 1 

BİRİNCİ BÖLÜM: TOPLUMSAL EDİMLER ......................................................................... 12 

I. TOPLUMSAL OLANIN KAPSAMI ............................................................................... 12 

A. Toplumsal İlişki ve Toplumsal Bağ Sorunu........................................................... 24 

1. Yasa’ya İndirgenmiş Hali ile Toplumsal Bağ ..................................................... 37 

2. Toplumsal Bağın Tardecı Çözümlemesi ........................................................... 42 

B. Taklit ve Toplumsal Olgu ..................................................................................... 54 

1. Toplumsal Bağların Haritası ............................................................................. 58 

2. Metot: Topografik Ritim .................................................................................. 64 

3. Ritimanalizine Dayanan Bir Topografya ........................................................... 72 

II. TOPLUMSAL İLİŞKİLERİN TOPOGRAFYASI ................................................................ 75 

A. Toplumsal Bağların Hatları .................................................................................. 82 

B. Toplumsal Bağların Katmanları ............................................................................ 88 

1. Eğim ve Eğilimler .............................................................................................. 98 

2. İcat ve Mucit .................................................................................................. 109 

C. Toplumsal İlişkilerin Edimleri ............................................................................. 115 

1. Toplumsal Bölünmüşlük ve Duygular Hiyerarşisi ........................................... 120 

2. Toplumsal Mesafe ve Geçiş ........................................................................... 135 

3. Toplumsal Birlik ve Kararsızlık ........................................................................ 140 

İKİNCİ BÖLÜM: ŞİDDET ÜZERİNE .................................................................................. 147 

I. ŞİDDET OLGUSU .................................................................................................... 147 



viii 
 

A. Bireysel Saldırganlık Olarak Şiddet .................................................................... 157 

B. Simgesel Şiddet .................................................................................................. 163 

C. İçin İçin Kaynayan/Patlayan Şiddet .................................................................... 172 

D. Ayrımsızlık ve Aşırılığın Şiddeti .......................................................................... 178 

II. ŞİDDET OLGUSUNUN İLİŞKİSEL BOYUTU ............................................................... 188 

A. Şiddetin Edimsel Mekanizmaları ....................................................................... 195 

B. Şiddet Ediminin Ontolojik Kavramları ................................................................ 208 

1. Şiddet, Durum ve Hareket.............................................................................. 211 

2. Yer Değiştirme ................................................................................................ 216 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ŞİDDETİN TOPLUMSAL EDİMLER İÇİNDEKİ KONUMU .................... 227 

I. SINIR ve GEÇİŞ: ŞİDDETİN FARKLILIK MEKANİZMASI ............................................ 227 

II. TOPLUMSAL BÖLÜNMÜŞLÜK ve SİMGESEL HİYERARŞİ: ŞİDDETİN AYNILIK DÜZLEMİ

 ………………………………………………………………………………………………………………………….246 

A. Köken ve Arzu .................................................................................................... 247 

B. Şiddetin Ontik Kökeni: Mimetik Arzu ................................................................ 254 

1. Aynılaştırıcı Şiddet ve Şiddet Kısırdöngüsü .................................................... 262 

2. Mucizevi Çözüm: Şiddete Dayalı Oybirliği...................................................... 266 

3. Toplumsal Düzen ve Kurucu Şiddetin Taklidi ................................................. 270 

C. Köken, Tekrar ve Taklit ...................................................................................... 275 

1. İç ve Dışın Simgesel Düzeni ............................................................................ 277 

2. Şiddetin Kandırılması ..................................................................................... 281 

III. KARAR ve ZORUNLULUK: ŞİDDETİN TRANSFORMASYONU ................................... 287 

A. Karar’ın Mahalli ................................................................................................. 291 



ix 
 

1. Hukuk ve Şiddetin Sınırı ................................................................................. 302 

2. Şiddet ve Adalet ............................................................................................. 318 

a. Hukuk ve Adalet ......................................................................................... 322 

b. Adalet ve Dekonstrüksiyon ........................................................................ 326 

3. Açmazın Deneyimi ve Şiddetin Transformasyonu ......................................... 330 

IV. TERSİNE ÇEVRİLME: KENDİNİ YOK EDEN ŞİDDET İMKÂNI ................................. 334 

A. Simgenin Hilesi................................................................................................... 337 

B. Şiddetin Simgesel Değiş Tokuşu ........................................................................ 351 

SONUÇ .......................................................................................................................... 372 

KAYNAKÇA .................................................................................................................... 380 

ÖZET .............................................................................................................................. 393 

ABSTRACT ..................................................................................................................... 394 

 

 

  



 
 

GİRİŞ 

 

Augustinus, İtiraflar’ın1 XI. kitabında zaman sorunsalını ele alır. İlk sorun Tanrı, 

tanrının yaratısı olan evren ve zamanın ilişkisini çözebilmektir. Augustinus Tanrı ile 

yaratıları arasına bir başkalık, dışsallık koyar: Yaratılarından farklı olarak Tanrının kendine 

ait, özerk ve bağımsız bir varlığı olmalıdır. Ancak zaman sorunu, zamanın her zaman var 

olduğu gerçeği, Tanrı ile evren arasındaki bu dışsallığa, başkalığa ve Tanrının mutlak 

aşkınlığına dair varsayımları zan altında bırakabilmektedir, çünkü evrenin olmadığı, 

henüz yaratılmadığı bir zamanda Tanrının ne yaptığı ya da zaman-öncesinin nasıl bir 

zaman olduğuna dair soruları Augustinus’un karşısına koyar. Augustinus bu soruya, 

zamanın kendinde bir varlığı değil, insan anlağında mevcut bir varlığı olduğu cevabını 

verecektir. Diğer deyişle Augustinus için zaman, gerçekten de her zaman vardır, fakat 

aynı zamanda yalnızca zamanın var olduğu bir zamanda vardır.  Zamanın olmadığı bir 

zamandan, “zaman varolmadan önce de bir zamandan sözedilemez.”2  

 

Zamanın temel niteliği geçmesidir; daima gelip-geçer. Tanrı ise, tıpkı diğer tüm 

yaratılarına karşı olduğu gibi, zamana da dışsaldır; ne zaman-öncesinde ne de zaman-

sonrasındadır. Tanrısal düzlemde zamansal niceliklerin hepsi konsantre bir tek şeydir. 

Tanrının yılları, insanın yılları gibi gelip-geçmez; “hepsi birarada durur.” İnsanların yılları 

                                                           
1 B. Çotuksöken, S. Babür, Ortaçağda Felsefe, İstanbul, Kabalcı Yayınları, Eylül 1989, s. 81-89. Batı 

Ortaçağ felsefesindeki belli başlı düşünürlerin eserlerinden seçme parçaları derleyen bu eser, 

tamamen pratik amaçlarla ilk kaynak olarak kullanılmıştır. İmlâ değiştirilmeden aktarılmıştır. 

2 B. Çotuksöken, 1989, s. 83.  



2 
 

ise bir gelen yılın diğer yılı ortadan kaldırması ile geçer ve ancak hepsi tükendiklerinde 

hepsi haline gelebilmiş olurlar. Demek ki Tanrının günleri de bir günün diğerinin yerine 

geçtiği her gün değildir. Ne dünden sonra ne de yarından önce gelir; yalnızca ve her gün 

bugündür. Tanrı ile zamanın ilişkisi, tanımlaması görece daha kolay olan bir mutlak 

başkalıktır: Tanrı daima aynı şekilde duradurduğu için hiçbir “zaman” onunla aynı 

bengilikte değildir. Zaman ise durduğunda, zaten zaman olmaktan çıkar.  

 

Ancak zamansal olarak zamanların ilişkisi Tanrının bengiliğinden daha karmaşık 

görünür. Geçmiş zaman artık var değildir; gelecek zaman ise henüz var değildir; şimdiki 

zamanın ise geçmişte kaybolması ya da gelecekte henüz var olmaması gerekir, çünkü 

öyle olmasaydı zaman değil, bengilik olurdu. Demek ki şimdiki zamanın varlığından ancak 

varolmayı bıraktığı ölçüde söz edilebilmektedir. Ancak insanların dillerinde ve sözlerinde 

geçmiş ve gelecek zaman vardır ve bu nedenle kendinde bir geçmiş ya da gelecek 

zamanın var olmadığını söylemek yetmez; onun hangi anlamda varolduğunun 

belirlenmesi gerekir.  

 

Geçmiş ve gelecek zamanlar süre olarak var olmazlar. Augustinus bu varsayımı, 

geçmiş ve gelecek zamanların nicel ölçümlerinin onlar üzerinde niteliksel bir karşılığa 

denk düşmemesi yoluyla kanıtlar. Peki şimdiki zamanın bir süresi var mıdır? Augustinus 

bu soruyu şimdiki zamanın uzunluğunun ölçülmesinin olanaklılığı sorunsalı ile 

yanıtlamaya girişir. Belirli bir süre, bir yıl, bir ay, bir gün, bir saat vs. nicelikçe sonsuza 

kadar bölünebileceği için uzunluk bakımından ele avuca gelmeyecek ve başka hiçbir 

parçaya ayrılamayacak o en kısa noktaya kadar indirgenebilir. “Ama o da gelecekten 



3 
 

geçmişe öyle çabuk uçar ki, bir süreç içinde yayılması olanaksızdır.” Diğer taraftan ise, 

başka hiçbir parçaya ayrılamayacak o nokta yayılabilir olsaydı geçmiş ve gelecek zamana 

doğru yayılacak ve yine şimdiki zaman olamayacaktı. Demek ki süresi bakımından, 

geçmiş ve gelecek zamanı ayıramadığımız gibi şimdiki zamanı da ayırmak mümkün 

değildir. 

 

Ancak zamanların algılanan bir süresi vardır ve bunun insanlar arasındaki varlığı 

su götürmezdir. Algılanan bu sürenin ölçümü de ancak geçtiği müddetçe mümkündür. 

Geçmiş ve gelecek zamanın tek var olma olanağı Augustinus’a şimdiki zaman içinde 

mümkün görünür, çünkü gelecek zaman gelecekte ise henüz gelmemiş, geçmiş zaman 

ise geçmişteyse artık geçip gitmiş olmalıdır. Geçmişte olup bitenleri anlatmak, şimdiki 

zaman içerisinde bellekten çekip çıkarılan, anlağın andalığında işlenmiş imgelerden 

oluşan sözcüklerden oluşur. Gelecekteki eylemler ise şimdiki zamanda tasarlanan, eylem 

anında önceden düşünülenler ile gelecekte yapılacak olanın şimdiki zamanda 

varoluşundan ibarettir. Bu anlamda gelecek üzerine fikirler, gelecek hakkındaki 

öngörüler dahi gelecek zamanda değil, onları oluşturan nedenlerin ya da imgelerin zihnin 

şimdiki zamanındaki mevcudiyetinde varlardır.  

O halde şu açık: Ne gelecek var ne geçmiş; ne de ‘geçmiş, şimdiki, gelecek zaman 

diye üç zaman var’ demek yerinde. Belki şöyle demek yerinde olur: ‘Üç zaman vardır: 

Geçmiştekilere ilişkin şimdiki zaman, şimdikilere ilişkin şimdiki zaman ve gelecektekilere 

ilişkin şimdiki zaman.’ Çünkü bu üç zaman zihinde (bellekte -in animo-) vardır ve onları 

başka yerde görmem: Geçmiştekilere ilişkin şimdiki zaman anı (memoria), şimdikilere 

ilişkin şimdiki bir anlık görü (contutius), gelecektekilere ilişkin şimdiki zaman da beklenti 



4 
 

olarak (expectatio) vardır. Kastedilen bunlar ise, üç zaman görüyorum ve üç zaman 

olduğunu söyleyebilirim.3 

 

Augustinus zamanların, geçmiş gelecek ve şimdiki zamanın insanın bilişsel 

varlığına koşullu olan şimdiki zamanın görünümlerinden başka bir şey olamayacağını bu 

şekilde belirtir. Zamanlar kendinde entiteler değil, şimdiki zaman içerisindeki belirli 

ilişkilenme kiplikleridir ve ancak insanlar arası ilişkinin düzleminde bir anlamları olabilir. 

Augustinus zamanın ancak şimdiki zamanda bellek, anlak ve beklentide zihinsel formlar 

olarak nesnel mevcudiyetinden bahsedilebileceğini belirtirken, aynı zamanda insanlar 

arası ilişkinin düzlemini de betimlemiş olur. Ancak söz konusu en azından iki insanın -ve 

çoğu zaman aynı anlama gelecek şekilde bir insanın kendisiyle- ilişkisi ise, bunu zamanın 

zihinsel düzlemdeki nesnel bölümlenişinden ayıran şey en azından iki ayrı şimdiki 

zamanın karşılaşıyor oluşudur. Elbette herhangi bir karşılaşmanın kendiliğinden 

toplumsal bir mahiyet taşıdığı söylenemez, ancak özgül bir ilişki olarak toplumsallığın 

öğeleri de en nihayetinde aynı öğeleri, bellek/anı, anlak/bir anlık görü ve beklenti olmak 

durumundadır. Karşılaşan iki ayrı “şimdiki zaman”, zamanların öznel yönelimlerinin tüm 

kipliklerinin üst üste bindiği nesnel bir “şimdiki zaman” olanağını üretir ve bu 

kaçınılmazdır.  

 

Peki, örneğin iki insanın selamlaşmasını düşünecek olursak, burada tam 

anlamıyla olup biten nedir ve bunun sosyolojik çözümlemesi nasıl yapılabilir? Farklı 

şimdiki zaman’ların karşılaşmasında bir ilişkiyi mümkün kılan ve ortaklıklara, 

                                                           
3 A.g.e, s. 88, 89 (vurgular aslında).  



5 
 

benzerliklere, uzlaşılara ve ayrımlara denk düşen karşılıklılık süreçleri nasıl ve hangi 

düzlemde gerçekleşmektedir?  Özel olarak bir selamlaşma, spesifik bir karşılaşma riti 

olarak neleri seferber eder, hangi kurumsallıkların üzerine oturur ve ediminde neyi içeri 

alarak neyi dışarı atar? Bir selamlaşma anında karşılıklı olarak kurulan tikel bir şimdiki 

zaman çok yönlü bir ilişkiselliğin bileşkesi olarak kurulur. Yine de iki benliğin 

karşılaşmasında, bu benliklerden başka bir sürekliliği ifade edecek bir ilişkinin 

kendiliğinden ortaya çıkacağı iddia edilemez. Çünkü benliklerin ve onlarda edimselleşen 

“şimdiki zaman”ların birbiriyle uyumunu zorunlu kılan ya da bu şimdiki zaman’ların 

bellek ve beklentilerinin kendiliğinden ortaklaşmasını sağlayan herhangi bir ‘doğal’ bağ 

yoktur.4 Diğer yandan ise yalnızca iki ayrı benliğin karşılaşması düzleminde bir ilişkiden 

ya da bu iki ayrı şimdiki zaman’a indirgenemeyecek ve bu benliklerden farklılaştığı ölçüde 

nesnel bir varlığa sahip olan bir şimdiki zamandan söz edebilmek mümkündür. Böylece 

iki benliğin karşılaşması ile sınırlı olmayan ve bu karşılaşmanın belirli koşullardaki 

etkilerinin başka karşılaşmaları da bağlayabileceği bir ortaklıktan söz edilebilir olur. 

 

Bu noktada bir selamlaşma ediminde performatif bir biçimde gerçekleştirilen, 

yeniden üretilen ya da tersine çevrilen toplumsal olanın kaplamına ve şimdiki zaman’lar 

arasındaki benlik alış verişlerinin karşılıklılık düzlemine temas etmiş oluruz. Bir 

selamlaşma, başka tüm diğer toplumsal ilişkiler gibi, vaatlerindeki, tehditleri, 

göndermeleri, üsluptaki kaymaları, zamanlamaları, duraklamaları ve mimikleri gibi 

                                                           
4 Keza, Tanrı gibi her türden aşkınsallığın formülasyonunda -tıpkı Augustinus’un gerçekleştirdiği 

gibi- tam da bu bağıntısızlık probleminin çözümüne yönelik bir tür ‘birleştirme’ girişimi olduğu 

iddia edilebilir.  



6 
 

sayısız içerimleri ile belirli bir karşılıklılığın düzleminde verili ilişkilenişleri kuşatan 

toplumsal bağlamı tekrarlayabilen, değiştirebilen ya da tersine çevirebilen bir anın 

kuruluşunu tasdik eder.  Burada bu çalışma boyunca karşımıza alacağımız sorun, bireyler 

arasındaki ilişki içinde özgül olarak toplumsal olanın niteliğini, bir edim tarzı olarak 

toplumsalın mahiyetini, sınırlarını ve karşılıklılık mekanizmalarını tespit etmeye dairdir 

ve özellikle şiddet mefhumunun toplumsal bağlamının çözümlenişi ile bir karşılıklılık 

edimi olarak toplumsallığın kuruluş anlarına odaklanılacaktır.     

 

Herhangi bir ortaklık, başka olanların ayrılıkları üzerine oturmuş bir benzerlik ve 

nesnel bir ‘şimdiki zaman’ yalnızca bir ilişki ile mümkündür ve Augustinus’un 

adlandırması ile birer anı, beklenti ve anlak olan üç ayrı şimdiki zamanın çift-taraflı 

mübadelesine dayalıdır. Ancak basitçe bir karşılaşma olarak nitelendirilebilecek tekil bir 

ilişkinin uzayda bağımsız, özerk, etkisiz ve sonuçsuz bir an olmayışını sağlayan, onun 

kendini önceleyen ilişkiler şebekesine belirli bir bağ ile bağlanmış ve bu bağı tatbik etme 

biçimine göre onu belirli bir özgünlükle yeniden üretiyor oluşudur. Bu çalışmada, ilişkileri 

belirli bir ortaklık, benzerlik ve süreklilik dizgelerine yerleştiren ve diğer yandan, bizzat 

tekil ilişkinin kendisi tarafından ‘oynanarak’ tekrar edilen bağı toplumsal olan olarak 

nitelendirerek bireyler arasındaki karşılıklılık ilişkisinin mahiyetini, karakterini, 

genelleşmiş izlek, güzergâh ve mekanizmalarını tespit etmeyi amaçlıyoruz. Bu anlamda, 

özgün bir edim alanı olarak tanımlanabilecek toplumsal ilişkiyi kuran karşılıklılığın neye 

bağlı ve ne ile bağlanmış olduğunu çözümlemek, bu çalışmanın ana hattını 

oluşturacaktır. Çalışmamızın temel argümanı, karşılıklılık ilişkisinin kaynağında insanların 

belirli bir anlamda kendilerini ve öteki benlikleri, kodları, kimlikleri, rolleri ve normları 

özgül bir biçimde taklit ettikleri, fakat bu taklit olgusunun tam ve mutlak bir uyuşmadan 



7 
 

ziyade, toplumsal karşılıklılık mekanizmalarına şiddeti bir biçimiyle kaçınılmaz olarak 

kaydettiğidir. İlişkisel bir olgu olarak şiddet, görünür ve görünmez formları ile ve dahası, 

tam da çeşitli formları arasında geçişleri gizil bir şiddet biçimi olarak örgütleyerek 

karşılıklılık ilişkisinde kritik bir konuma oturur.  

 

Belirli bir derecede özerk bir edim alanı olarak toplumsal, insanların birbirlerini 

taklit etmesine dayalıdır ve bu alanı karakterize eden karşılıklılık ilişkisinde o ya da bu 

biçimde şiddetin, onun oyuna sürülme tarzının, varlığının gizlenmesinin ya da açıkça 

görünür halde gerçekleşmesinin kurucu bir rolü vardır. Dahası, karşılıklılık edimlerinin 

yerleştiği toplumsal taklit bağları ile sayısız biçim ve ifadeleniş altında karşımıza çıkan 

şiddet olgusunun aynı karşılıklılık düzeneklerine sırtını yaslayıp, daha en baştan insanlar 

arasındaki ilişkinin karşılıklılık düzeneklerine koşullu olduğunu öne sürüyoruz. Bu 

anlamda, her ne kadar toplumsal dizgelerin sürekliliğine bağlı olsa da, görece istisnai bir 

karşılıklılık edimi olarak toplumsal ilişki ve karşılıklılık mekanizmalarında kurucu bir 

konum üstlenen şiddet olgusu içsel bir irtibat halindedir.  

 

Bu çalışmada taklit ile şiddetin karşılıklılık dizgeleri içerisindeki bağıntısını tespit 

etmek ve şiddetin taklitçi mekanizmaları ile taklidin şedit işleyişinin güzergahlarını 

çözümlemek üzere üç ayrı ve belli bir derecede birbirinden özerk başlık üzerinden 

hareket edeceğiz. Taklit edimi ile şiddet olgusunun karşılıklılık ilişkileri içerisinde içkin bir 

bağı olduğunu iddia ediyor olsak da, taklidin şedit mahiyetinin ya da şiddetin taklitçi 

doğasının birbirlerinden farklı olgusal düzlemlere denk gelmesi nedeniyle toplumsal 

ilişkilerin kaynağına yerleştirdiğimiz taklit ile karşılıklılık düzleminde sorunlu bir konum 



8 
 

teşkil eden şiddet mefhumunu birbirlerinden ayrı düzeylerde inceleyerek, bu ikisinin 

kesiştiği ortak bağlamlar üzerinden ilerleyeceğiz. Bir başka deyişle, şiddetin hiçbir 

biçimde toplumsal karşılıklılık edimlerinde bir konumu olamayacağı iddiasına karşı, önce 

toplumsal olarak betimlediğimiz edim alanını salt taklit nosyonu üzerinden kurgulayarak, 

ardından şiddet olgusunun özgül işleyişini toplumsal olanın özerk kavramları aracılığıyla 

tahayyül etmeye girişeceğiz. Böylece birinci bölümde, toplumsal ilişkiyi tarafların 

karşılıklılık kuralını karşılıklı biçimde oynadıkları ve kaynağında insanların birbirlerini bir 

biçimde taklit etmelerinin olduğu spesifik bir edim alanı olarak tanımlayarak, bu alanın 

özgül sınırlarına ve özerk mekanizmalarına denk düşen kavramsal kesişim noktalarını -

şiddet olgusunu paranteze alarak- oluşturacağız. Bunun için Gabriel Tarde’ın bir taklit 

sosyolojisi olarak tanımlanabilecek sosyolojik yaklaşımını arkamıza alarak, toplumsal 

ilişkilerin topografyası adını verdiğimiz, taklit bağlarının genelleşmiş ve ortak 

mekanizmalarına ve karşılıklılık ilişkilerini kat eden toplumsal edimlerin dökümünü elde 

edeceğiz. Şiddet olgusu ve taklit ediminin şedit bağıntısı bu topografik düzlemde birincil 

bir konuma oturmuyor olsa da şiddetin toplumsal karşılıklılık ilişkileri içindeki konumu 

ve formunu inceleyeceğimiz sonraki bölümler için ihtiyacımız olan bütüncül perspektifi 

ve toplumsal ilişkilerin kesişim noktalarını ifade eden kavramsal izleği bize kazandıracak.  

 

Toplumsal edimlerin karşılıklılık düzlemi olan taklidin şiddet olgusu ile ilişkisini 

ortaya çıkarmak ise salt toplumsal edimler ile sınırlı kalmayan, fakat her halükârda 

toplumsal olanın sınırlarına bir biçimde temas eden bir çözümleme düzeyinin kuruluşunu 

gerektirir. Taklidin şiddet ile olan bağıntısı her iki edimsel düzlemin karşılıklılık ilişkileri 

ile belirlenmiş olması anlamında içsel, fakat karşılıklılık süreçlerini son derece farklı 

biçimler altında işletmeleri anlamında olumsal ve bağlama koşulludur. Bu çalışmada biz, 



9 
 

bir şiddet olgusunu oluşturan şiddet eyleminin tekil bir şiddetten ibaret olarak değil, 

şiddet ve karşı-şiddet eylemlerinden oluşan çift taraflı bir edimselliğe denk geldiği 

varsayımından yola çıkarak, şiddetin toplumsal karşılıklılık dizgeleri içerisindeki 

konumunu, süreçlerini ve işlevlerini tespit edeceğiz. Ancak şiddet olgusunun taklidin 

karşılıklılık dizgeleri içerisindeki rolünün, işleyişlerindeki bir benzerlik ya da seferber 

ettikleri mekanizmalardaki bir ortaklık olmaktan öte, bizzat karşılıklılık ediminin 

işleyişine içkin olduğunu iddia ediyoruz. Kısaca şiddet olgusu, karşılıklılık mefhumunun 

kendisine özdeş olmasa da hem toplumsal karşılıklılık dizgelerini özgül bir tarzda 

işletmesi hem de toplumsal ilişkiyi kuran taklit ediminin benlikler arasındaki alış verişini 

örgütleme biçimi bakımından bu çalışma için son derece kritik bir çözümleme nesnesini 

ifade etmektedir.  

 

Şiddet olgusunun toplumsal karşılıklılık edimleri içerisindeki mahiyetini 

çözümlemeye girişmenin, ilk bölümde kuracağımız toplumsal ilişkilerin topografik 

düzlemi açısından üstleneceği ikili bir işlevi olacaktır. İlki, toplumsal ilişkilerin topografik 

düzleminde koyutlayacağımız kavramsal yoğunlaşma ve kesişimleri ifade eden edimsel 

düzlemin şiddet olgusu ile test edilmesine dairdir ve toplumsal olanın taklit edimine 

dayanan tahayyülüne dair kavramsal şemamızın sınırlarını tespit etmeye hizmet 

edecektir. İkincisi ise toplumsal olanın işleyişine içkin olduğunu iddia ettiğimiz ve şiddet 

olgusunu son derece özel bir tarzda gizlemek suretiyle karşılıklılık dizgelerine yerleştiren 

mekanizmalarının açığa çıkarılması ile ilgilidir. Toplumsal olarak belirlediğimiz özgül edim 

alanı, belirli türden bir şiddeti benlikler arasındaki karşılıklılık ilişkisi içine yerleştirerek ve 

onu bir tür şiddetsizlik olarak gizleyerek ya da şiddetsizlik vaadi olarak öne sürerek şiddet 

olgusunun edimsel bir yönünü taklitçi dizgeler içerisinde işletir. Selamlaşma örneğinde 



10 
 

görülebileceği üzere, toplumsal olanın bir tür şiddetsizlik olarak belirdiği yerde şiddet 

olgusu, şiddetin özgül bir tarzda dışarı atılmasına yönelik gizil bir şiddet olarak karşımıza 

çıkar ve bu çalışma, şiddetin toplumsal karşılıklılık dizgeleri içerisinde gizlendiği 

şiddetsizlik durumlarının şiddet olgusunun toplumsal bağlamına içkin olduğunu öne 

sürerek, bunun mekanizmalarını tespit etmeyi amaçlamaktadır.  

   

 Şiddetin karşılıklılık dizgeleri içerisindeki toplumsal ilişkilerin taklide dayanan 

yapısındaki konumunu, ilişkiler içindeki mahiyetini, formunu ve bizzat ilişkinin kendisi 

olarak belirdiği biçimleri tespit etmek, öncelikle şiddet olgusunun kendine özgü ilişkisel 

doğasının çözümlenişini gerektirir. İkinci bölümde toplumsal ilişkilerin topografik 

düzleminde özgül bir konuma yerleşmemiş olan şiddet olgusunu toplumsal edimler 

aracılığıyla çözümlemezden evvel, şiddetin çok yönlü ve çok taraflı olan ilişkisel yapısını 

bizzat olgunun kendisine odaklanarak inceleyeceğiz. Bu bölümde şiddet üzerine 

gerçekleştirilmiş genel geçer sınıflandırmaları, çeşitli şiddet biçimlerinin birbirleri üzerine 

eklenen görünümlerini ve son olarak da şiddetin ‘toplumsal ontolojik’ düzlemdeki 

‘yersel’ mekanizmasını çözümleyerek, bir edim olarak şiddeti kuşatan özgül kavramsal 

bağıntıları elde edeceğiz. Böylece şiddet mefhumunu belirlemiş olduğumuz toplumsal 

olana dair kavramların bağlamına indirgemek yerine, bu ikisinin kurduğu ilişkisel 

süreçlerin özgün sonuçlarına ulaşabilmek mümkün olacak.  

 

 Üçüncü bölümde ise toplumsal ilişkilerin topografik düzleminde belirlediğimiz 

toplumsal edimlerin -şiddet olgusunun özgül karşılıklılık mekanizmalarını göz önünde 

bulundurmak kaydıyla- kapsamlı bir şiddet eleştirisi ve taklit ile şiddetin çok yönlü 



11 
 

mekanizmasını açığa çıkarmak amacıyla toplumsal bir edim olarak şiddetin hatları 

üzerinden bir çözümlemesini gerçekleştireceğiz. Bu son bölümde özellikle siyaset bilimi 

içerisinden gelen ve bu alan içerisinden şiddet üzerine fikir yürütmüş belli başlı 

düşünürlerin, toplumsal bağların topografik düzlemi ile kesiştiğini tespit ettiğimiz 

kavramsal hatlarını takip ederek, şiddet olgusunun toplumsal edimler içerisindeki 

işleyişine ve kapsamlı bir şiddet eleştirisinin toplumsal bağlamına kademeli bir biçimde 

ulaşmayı deneyeceğiz. Toplumsal ilişkilerin taklitçi yapısında ortak eşik ve kesişimleri 

oluşturan toplumsal hiyerarşi, geçiş ve kararsızlık gibi edim hatlarının şiddet olgusu ile 

ilişkisini açığa çıkarmak üzere, bu kavramları metinlerinde kritik nosyonlar olarak 

seferber eden belli başlı düşünürlerin şiddet çözümlemelerinin yeniden okunması ile bir 

edim olarak şiddetin toplumsal ilişkilerin topografyasındaki konumunu ve toplumsal 

ilişkilerin taklitçi doğasının şedit mahiyetini tespit etmek mümkün olacak. Bu sayede, 

birinci bölümde tespit ettiğimiz, toplumsal olan’ın karakteristik edimlerinin kavramsal 

düzlemine büyük oranda dışsal görünen şiddet edimi ile bulgularımızın sınırlarını teşhis 

etme olanağına sahip olmakla beraber, şiddetin toplumsal konumuna dair eleştirel bir 

bakış açısının ihtiyaç duyacağı kavramsal düzleme de ulaşmış olmayı umuyoruz.  

 

 

 



 
 

BİRİNCİ BÖLÜM: TOPLUMSAL EDİMLER 

 

 

I. TOPLUMSAL OLANIN KAPSAMI 

 

İnsanların toplumsal olarak nitelendirilebilecek edimleri nasıl tanımlanıp 

belirlenebilir? Bir edimin toplumsal olup olmadığını belirleyen özellikler ve toplumsal bir 

edimin özgül mahiyeti var mıdır ve varsa nelerdir? Örnek olarak selamlaşma eyleminden, 

onun salt toplumsal bir edim olduğunu varsayarak devam edelim. Hangi kültür ya da 

uzama ait olduğu farketmeksizin, bir selamlaşma edimi iki tarafın birbirleriyle ilk kez ya 

belli bir aradan sonra tekrar karşılaştığı anda karşılıklı mimik ve jestlerle birbirleri ile 

kurdukları ya da kuracakları belirli bir andaki ilişkinin hem başına hem de sonuna 

yerleşebilir. Selamlaşmak, birbirine selam vermek, esenleşmek anlamına gelir.5 Kısacası, 

karşılıklı selam vermektir. TDK’ya göre selam ise “bir kimseyle karşılaşıldığında, birinin 

yanına gidildiğinde veya yanından uzaklaşıldığında kendisine söz ve işaretle bir nezaket 

gösterisi yapma, esenleme, merhaba” anlamına gelir.6 Kelimenin kökeninde ise Arapça 

                                                           
5Türk Dil Kurumu, “selamlaşma” maddesi, 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5b7d7d8b40

4b09.64885060 (21.11.2018). 

6Türk Dil Kurumu, “selam” maddesi, 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5b7d7d9582

ba46.88310159 (21.11.2018).  Selamın “kusursuz olmak, kurtulmak, rahatlamak” anlamı da 



13 
 

‘slm’ kökü vardır. Sağ ve salim olma, güvende olma, barışık olma; sağlık, selamet, barış, 

güvenlik” sözcüklerinden alıntıdır. Aynı anlamı taşıyacak şekilde Sümerce ‘den Akatça’ya, 

oradan da Aramice/Süryanice üzerinden Arapça’ya geçmiştir.7 Selam, temelde verilen ve 

alınan bir şeydir. Bir barış, selamet, salahiyet dilek ve temennisi olmakla birlikte, iki 

tarafın karşılaşma momentlerini (başlangıç ve bitiş) bir çeşit iyi hal olarak 

konumlandırma, karşılamanın durumunu ve niteliğini belirtmeyi amaçlayan bir edimdir. 

İlk bakışta, tarafların iyi ya da barışçıl niyetlerinin karşılıklılığını ve karşılaşmanın dostane 

mahiyetinin belirtilmesi durumu olarak selamlaşmanın çok da karmaşık olmayan bir 

edim olduğu iddia edilebilir. Ancak verilen ve alınan bir şey olması hasebiyle selam, aynı 

zamanda selamlaşmanın tüm bir toplumsal kodlarını, düzenlemelerini, tortu ve 

geleneklerini ve dahası, oyunlarını, ihtilaflarını, kurnazlıklarını, tersine çevirme 

olanaklarını da içinde barındırır.  

 

İlk bakışta basit görünen bir edim olan selamlaşmayı karmaşık kılan, onun basitçe 

bir iletişim ya da niyet göstergesi olarak tanımlanamayacak olan, taraflar arasında 

kurulan ya da kurulacak olan irtibattaki konumu, anlamı ve üstlendiği görevdir. Bunu en 

iyi dinsel alanda görmek mümkündür, çünkü selamlaşma aynı zamanda kutsal alanla 

kurulan irtibatta da karşımıza çıkar; örneğin İslamiyet’te selam, bir dua şekline 

bürünebilir ya da namazda olduğu gibi başın belli bir sıra ile sağa ve sola çevrilmesi 

                                                           
bulunmaktadır ve günümüzde temelde İslami olan “barış, selamet vb.” anlamının bu “kurtuluş, 

kusuruz olmak, rahatlamak” anlamının üzerine bindiği iddia edilebilir.  

7 Nisanyansözlük, “selamlaşma” maddesi, 

http://www.nisanyansozluk.com/?k=selamla%C5%9Fmak, (21.11.2018). 



14 
 

şeklinde ortaya çıkabilir. Ancak selamlaşma ediminin ya da selam vermenin basitçe 

karşılıklı nezaket gösterisi olarak tanımlanışını sorunlu kılan, onun yalnızca kutsallıkla 

irtibat kurmadaki tek taraflı biçimi değildir. Selam verip alma, ritüel bir biçim olarak 

spesifik ritlerden, jest ve mimiklerden oluştuğu ölçüde, aynı zamanda belirli bir alıp-

verme rejimini de gözetmek zorundadır.8  

 

Selam vermenin zorunlu parçalarından biri yön ile alakalıdır. Herhangi bir dinsel 

pratikte bu yön mefhumu, yönelme olgusu çok açıktır: Tapınmanın simgeselliği ilkin o’na 

doğru yönelerek gerçekleştirilir. Dahası, hangi kültürde hangi biçimde olursa olsun, 

selam verilecek olana doğrudan yönelmeksizin selamlaşmadan bahsedilemez. Ancak 

yönelme “simgesel” olabileceği için, bunun zorunlu olarak karşı karşıya durma anlamına 

geldiği söylenemeyecek olsa da, birebir selamlaşma büyük ölçüde karşı karşıya 

gerçekleştirilir. Ancak yönelme, karşısına alma, selamlaşma ediminin düzlemi olan 

                                                           
8 Dahası selamlaşma edimi yalnızca insanlar arasında birebir karşılaşma ya da kutsal olan ile 

dinsel pratik nezdinde irtibat ile de sınırlı değildir. Mekânın örgütlenişi olarak mimaride ve kapı 

kolları, tokmaklar, mezar taşları gibi dizi anıtsal “araç” nezdinde de selamlaşmanın spesifik 

parçaları (tokalaşmak vb.) kullanılır. Tokat ilinde ev sahibinin elinin temsil edildiği kapı 

tokmaklarının arkasındaki “inanç” (“eve gelen kişi ev sahibinin elini tutmuştur; artık ondan ne bu 

eve ne de bu ev halkına kötülük gelmez”) ve kapı tokmaklarının toplumsal cinsiyet ve statülere 

göre, tokmağın sesinin tınısına kadar düzenlenişi, selamlama ediminin yalnızca dinsel pratik ve 

yüz yüze karşılıklı ilişki ile sınırlanamayacağına dair çarpıcı bir örnektir. Tokat ilinde 

selamlaşmanın mimari örgütlenişine dair bir çalışma için, bkz. Mutlu Özgen, “Sivil ve Dini 

Mimarimizde ‘Selamlaşmanın’ Kültürel Alanları”, Türk & İslam Dünyası sosyal Araştırmalar 

Dergisi, Yıl: 5, Sayı:16, Mart 2018, ss. 115-141. 



15 
 

konumlandırmanın yalnızca bir yönüdür. Alınıp verilecek selamın düzlemi yönelme ile 

edimselleşebilir olur, fakat alınan ve verilen selamların niteliği, tarafların birbirlerini 

konumlandırması ya da tarafların verili konumlara yerleşmesi ile ortaya çıkar. Yaş, 

cinsiyet, yakınlık, meslek, zümre, sınıf, grupsal aidiyetler, soy vs. gibi toplumsal her türlü 

statü ve dahası, kutsallıkların toplumsal dizge içerisindeki belirlenmiş konumları, 

selamlama içerisinde bir anlamıyla “takdim edilen” tarafların edim içerisindeki tikel 

konumlanışlarının düzlemini oluştururlar. Gündelik hayat içinde rutin olduğu ölçüde 

selamlaşma, bir yönüyle tam da bu rutinliği sağlamak ve korumak üzere, artalanında 

sayısız toplumsal kurumsallığı barındırır.9 Üstelik selamlaşma açısından tek sorun 

toplumsal statülerin ya da kutsal aidiyetlerin konumlanışlarını bir biçimde icra ya da 

temsil etmek değil, bunların çeşitli bağlamlardaki zamansal ve mekânsal farklılıklarını da 

gözetmektir.  

 

Günümüz Türkiye coğrafyasında selam kelimesi “kurtuluş, kurtulmak, kusuruz 

olmak, rahatlamak” anlamlarından ziyade genellikle, büyük ölçüde Sünni İslam etkisiyle, 

bir dua olarak ya da “barış, selamet vb.” anlamında yaygın olarak gündelik hayat içinde 

kullanılır. Hem kültürel bir kod hem de toplumsal aidiyetin formu olarak selam ve 

selamlaşma, günümüz Sünni İslam kodu içerisinde detaylı biçimde düzenlenmiştir. 

Selamlaşmak üzerine Sünni İslam’ın kodlarından kısaca bahsetmek, selamlaşmanın 

yalnızca belirli bir dinsel kurumsallaşma nezdindeki özgül düzenlenişini değil, 

selamlaşma ediminin genel toplumsal karakterini ve mekanizmasını da verebilecektir.  

                                                           
9 Ayhan Selçuk, “Kültürlerarası İletişim Açısından Gündelik İletişim Davranışları”, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Konya, Sayı: 13, 2005, ss. 1-17.  



16 
 

Öncelikle, Sünnilikte selam vermek sünnet (İslam’ın peygamberinin yaptığı için 

Müslümanın da yapması gereken şey), selamı almak, yani selamına karşılık vermek ise 

farzdır (İslamiyet’in emrettiği, Müslümanın kesin olarak yapması gerek olan şey). Zira 

Kuran’da, bir selam alındığında karşılığında verilecek selamın ya aynısıyla ya da daha 

iyisiyle olması gerektiğine dair ayet vardır (en-Nisa, 4/86). Sünnilik bundan, selama 

karşılık olarak verilecek selamın olabildiğince yayılmasının, uzatılmasının sünnet olduğu 

sonucunu çıkartır. Selamı önce vermek de bir erdem olarak kabul edilir. Müslüman 

Müslümana ilkin “Selâmün aleyküm” (Allah’ın selamı üzerinde olsun) şeklinde selam 

vermelidir. Selamın karşılığında ise en azından “Ve aleykümü's-selâm” (Allah’ın selamı 

senin de üzerinde olsun) ya da “Ve aleykümü's-selâm ve rahmetullahi ve berekatüh” 

(Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi üzerinde olsun) denmelidir.10 Selamı alamayacak 

durumda olana, Kuran okuyana, ibadet edene vs. selam verilmemelidir; çünkü selama 

karşılık verecek bir durumda değillerdir. Müslümanın selamı kural olarak el ve baş jestleri 

ile değil, söz ile dua şeklinde verilir. Ancak gerekiyorsa mimik ve jestler de kullanılabilir. 

Dua şeklinde verildiği ve Allah’ın isimlerimden biri olduğu için selamın verilemeyeceği 

durumlara ek olarak kişiler de vardır: Müslüman olmayana selam verilmez. Bazı 

                                                           
10 Selamın aynen iade edilişinde dahi İslami kod daima bir fazlalığı ya tonlamada ya sürede ya da 

bizzat harf/kelime ekleme yoluyla sağlar. Esasında bu selamlaşma kalıplarının anlamları üzerinde 

çeşitli tartışmalar vardır, fakat biz şu aşamada İslam’da selamlaşmanın anlamı üzerine değil, 

selamlaşmanın İslami kodda da tecelli eden mekanizması üzerinde durmayı amaçladığımız için 

bu tartışmalara değinmeksizin en yaygın ve basit anlamıyla yetineceğiz. Yine de selamlaşma 

edimine yerleşen fazlalığın, daha en temelde kodlar arasındaki düzey farkına kaydedildiği iddia 

edilebilir. Öyle ki, İslami kodda selam vermek bir sünnet iken, bunun karşılığında selamı almak 

(ve dolayısıyla iade etmek) farz olarak koyutlanır.  



17 
 

görüşlere göre zımmiye (İslam devleti himayesinde yaşayan gayri-müslime), boş iş 

yapana, İslam’a aykırı şarkı ve çalgı ile meşgul olana, kumar ve yasak oyunları oynayana, 

güvercin uçurmakla meşgul olana, çıplakların bulunduğu hamama, tuvalette olana, 

yalan, güldürü, dedikodu vb. ile meşgul olana, insanlara sövene, sokaklarda kadınlara 

bakanlara, (bazı İslam alimlerine göre)satranç oynayanlara selam verilmemelidir.11  

 

Kimlere, nerede ve ne zaman selam verilebileceğinin yanı sıra, selamın ilkin hangi 

taraf tarafından verilmesi gerektiği de bir o kadar kritiktir. İslami literatür hadislerden 

(peygamberin söylediği rivayet edilen sözlerden) yola çıkarak selamın ‘edebine’, 

yordamına dair genel kuralları belirler. Genel kabul küçüğün büyüğe, binekli at veya 

arabalı olanların yayaya, yürüyenlerin oturanlara, arkadan gelenlerin öndekilere 

yetişince öndekilere, küçük grubun büyük gruba, yüksektekinin aşağıdakine selamı önce 

vermesi gerektiği üzerinedir. Yalnızca bu örnekler üzerinden selamı önce kimin vermesi 

gerektiğine dair İslami kodla yetinerek, selamlaşmanın işlettiği tüm bir toplumsal 

düzeneğe dair kapsayıcı bir çıkarımda bulunmak mümkün değildir. Çünkü sorun yalnızca 

selamı ilk hangi tarafın vermesi gerektiği ile sınırlı olmayan, verilen selamın niçin 

karşılığının, iadesinin ya da “daha iyisi”nin verilmesi zorunluluğunu beraberinde 

getirdiğine dair bir sorundur. Yukarıda selamlaşmanın ilkin ve zorunlu olarak bir 

yönelmeyi, simgesel olsun olmasın karşısına almayı gerektirdiğinden bahsetmiştik. 

                                                           
11 Tüm bu kültürel/dini kodlar “https://sorularlaislamiyet.com/” adresinden aktarılmıştır. Site, 

basit, sıradan ve yaygın Sünni kodları derli toplu biçimde sunabildiği için tercih edilmiştir. 

Birbirine benzer fakat birçok farklı bağlantı üzerinden genel bir derleme yapıldığı için tek tek 

kaynak göstermeye gerek duyulmamıştır. 



18 
 

Selamın ilk kimin tarafından verilmesi gerektiğine dair geleneksel kodlar da bu karşısına 

alma zorunluluğunun uzantısıdır. Ancak yönelme olarak belirttiğimiz karşısına alma 

durumu basitçe bir karşısına koyma, selam verenin durduğu konumdan selam alacak 

olanı karşısına yerleştirme şeklinde gerçekleşiyor gibi görünmemektedir. Aksine, selamı 

veren, selamı alacak olanın bağlam içindeki belli ölçüdeki sabit mahalline giren ve o 

mahal içerisinde selamı alacak olanın karşısında kendini koyarak selam vermektedir. 

Diğer deyişle, selam verme eyleminde sabit olanın, orada bulunanın, konumu belli olanın 

hakkı teslim edilerek selam verilmelidir.12 Öyleyse selamlaşma edimini başlatan edim 

olarak yönelmeyi önceleyen, konumların, statülerin ya da aidiyetlerin teslimine dair 

selam veren üzerinde koca bir yük vardır. Selamlaşmanın ilk kimin tarafından yapılması 

                                                           
12 Hiyerarşinin çok belirgin, keskin ve kurumsal olduğu durumlarda, örneğin askeri ast-üst 

ilişkisinde ya da meslek hayatındaki amil-amir ilişkisinde, selamı daima astın ya da amilin vermesi 

gerektiğine dair kod buna karşıt ya da istisnai değildir. Hatta bu durumun istisnaları dahi kaideyi 

bozmaktan ziyade güçlendirir: Örneğin bir okul amirinin amil hocanın sınıfına girdiği an dahi 

bunun istisnası değildir. Çünkü eğitim kodu, çoğunlukla, ders yapılan sınıfın hocasının ders 

mekânı ve süresi boyunca öğrenciler nezdinde en üst makama sahip oluşunu ‘yazısız’ olarak 

düzenler. İdari amirin bu koşullar nezdinde ve sınıf mahallinin konusu neticesinde idari 

konumunun yazılı kodundan kaynaklanan hâkim statüsünün devam etmesi beklenmez ya da 

uygun görülmez. Burada selamlaşma kodları, yazılı, idari koddan, yazısız, geleneksel koda geçiş 

yapar. Esasında tüm toplumsal kod alanları, bağlamdan bağlama ziyadesiyle geçişken ve yer 

değiştirebilir niteliktedir. Bunun gerisinde yatan sebep, toplumsal katmanların her bağlam içinde 

farklı biçimde gerçekleşmesi, düzeninin ve kodlar hiyerarşisi rejiminin mekânsal örgütlenmeye 

göre daima farklı biçimlerde edimselleşmesidir. Bu anlamda toplumsal kodların hiyerarşik 

düzeninin istisnaları kodların genel düzlemi dışında yer alan olguları değil, olay nezdinde çeşitli 

kod düzeylerinin yeniden sıralanmasından ibarettir.  



19 
 

gerektiğine dair geleneksel kodlar, esasında bu yükün ilk kimin tarafından karşısına 

teslim edilmesi gerektiğine dair kodlardır. Böylece bir selam verme eyleminde verilen 

şeyin yalnızca selam verenin kendini yerleştirdiği yerle sınırlı kalmadığı görülür: Selam 

verme, gerisinde yatan toplumsal yük ve kodun selam verme sorumluluğu ile beraber, 

selamı alanın mahallinde gerçekleşen fakat çift-taraflı bir konumlanmayı beraberinde 

getirir. Çünkü selam verilen de bulunduğu konum içerisinden teslim edilen selam verenin 

konumuna bağlı olarak yeni bir bağlam yüklenmiş olur.  

 

Peki tüm bu karşılıklı konumlanma dizgesi içinde selam verme yoluyla teslim 

edilen şeyin mahiyeti nedir ve bunun verilen selamı alma ve ona karşılık verme 

zorunluluğu ile bağı nedir? Öncelikle selamlaşma belirli bir düzlemde sayılmış olan 

‘aynıların’ pratiğidir. İslami kodda bu aynılar Müslümanlardır, müminlerdir. Daha doğru 

bir tabirle aynılığın düzlemi İslam’dır ve İslam nezdinde tüm müminlerin Müslümanlık13 

kapasiteleri aynıdır.14 Selamlaşmanın Müslümanlar açısından hukuku bu aynılık düzlemi 

                                                           
13 Sünni İslam’ın selam kelimesine genel olarak yüklediği bugünkü anlamı önceleyen “kurtuluş, 

kurtulmak” anlamını kavramak bu düzlem içinden mümkün gibi görünüyor. Birçok ayette selam, 

yayılacak veya düzeni kurulacak, en nihayetinde ulaşılacak ya da ulaşılması gereken şey olarak 

geniş bir anlam yelpazesi içinde kullanılır. İslam nezdindeki aynılık ise tam da bu yayılmanın, 

kapsamanın, genelleşmenin ve birleşmenin düzlemidir; bireysel sıkıntılardan kurtuluş ancak 

aynılığın kurulması, bireysel olanın ilga edilmesi ile mümkün olabilirdir.  

14 İslam’da kadın eşitliğine dair tüm bir İslam tarihini kat eden tartışmaların kaynağında da 

kadınların Müslümanlık kapasitesine dair kabuller vardır. Başka bir deyişle İslam açısından 

kadının konumu meselesi bir toplumsal eşitlik sorunu olmakla birlikte, aynı zamanda İslamiyet 

içinde kadının Müslüman olma kapasitesine dair yüklemlerle başlayan bir sorundur.   



20 
 

içerisinden mümkündür. Selamlaşmanın “dünyevi” kodları bu düzlem üzerine biner ve 

tüm bir toplumsal katmanlaşma, olağanca farklılık ve eşitsizlik formları ile buraya 

‘ek’lenir. İslam’ın aşkınsal düzlemi müminlerin aynılığını selamlaşmanın yönelim ve 

karşılıklı konumlanış koşullarını mümkün kıldığı ölçüde, selamlaşma toplumsal olan 

içerisindeki farklar (eşitlikler ve eşitsizlikler) üzerinden edimselleşir. Aynılık düzleminin 

konumlanış koşulunu oluşturan çift-taraflı konumlanış bir yanda aynılığın tekil karşılığı 

iken, diğer yanda selamlaşmanın yüklendiği tüm bir toplumsal değer düzenini yüklenir. 

Karşılıklı teslim edilen konumlar da teslim edilen konumların toplumsal değerler 

üzerindeki mübadele süreçleri de aynılığı ve farklılıkları aynı anda ilişkiye sokan bu ara 

durum içinde gerçekleşir. Böylece küçüğün büyüğe selamı önce verme gerekliliği, 

yalnızca duranın (büyük) ve hareket edenin (küçük) fizik konumlarına bağlı olan 

etmenleriyle değil, onun da ifadesi olduğu tüm bir toplumsal değerler sistemi 

içerisindeki bağlamsal konumlanışlarıyla açıklanabilir olur. Bir başka deyişle, selamlaşma 

ediminde karşılıklı teslim edilen yalnızca mevcudiyet konumları değil, aynı zamanda bu 

konumları önceleyerek onları belirleyen toplumsal değerler dizgesidir.  

 

Peki verilen selama karşılık niçin selamın ya en azından aynen ya da daha iyisi 

olacak şekilde iadesi zorunludur? Bu noktada başka bir geleneksel koda değinmek 

yardımcı olacaktır. Selam vermenin yükümlülüğün yalnızca selam verenin kendi 

konumunun ayırdında oluşu ile sınırlı olmadığından, aynı zamanda selamın verilecek 

olanın konumunun da ayırt edilmesi, teslim edilmesi gerekliliğinden bahsetmiştik. 

Selamlaşmaya dair İslami kod, yemek yemekte olanlara uğrayan ve aynı zamanda onların 

yemeğine muhtaç olan kişinin selam verince onun da yemeğe davet edilebileceğini 



21 
 

biliyorsa selam vermesi gerektiğini, yoksa selam verilmemesi gerektiğini belirtir.15 

Demek oluyor ki selamlaşma, karşılaşma dışında başka toplumsal bağlamlarla kesiştiği 

durumlarda, bu başka durumlar arasında kendiliğinden bir bağlantı kurmakta, taraflara 

öngörülmesi ve hesaplanması gerekli olan birbiri içine geçmiş bağlamların 

‘sorumluluklarını’ ve ‘yükümlülüklerini’ de yüklemektedir. Bu koddaki “selam 

verilmemesi gerektiğine” dair “muhtaç” üzerindeki belirli durumdaki ahlaki yükümlülük 

çift-taraflı bir gerekliliğin ahlaki bir görünümden ibarettir.16 Diğer tarafta ise yemek 

yemekte olanların verilen selam karşısında selamı vereni yemeğe davet etme 

                                                           
15 Bu anlamda selamlaşmanın kodları ile birlikte yemek yenilebilecek olanların kodları arasında 

bir benzerlik hatta koşutluk dahi tespit edilebilir. Her ikisi de içkin olarak topluluğun kolektif 

varoluşuna göndermede bulunan ve onu gözeten, ancak kolektif varoluş içerisinde 

gerçekleştirilebilen bir düzlemde var olurlar ve benzer “aynılıklar” mekanizması içerisinden 

işlerler.  

16 Keza tokalaşmaya dair kod da benzer bir düzlemde işler. Elin tokalaşmak üzere kaldırılması, 

elin ‘boşa çıkarılmaması’, karşı tarafın da tokalaşma talebine karşılık vermesi gerekliliği ile 

kendiliğinden gelir. Bu nedenle tokalaşmanın geleneksel kodu, tokalaşmak üzere hamle yapması 

gerekenin daima ‘üst olan’, daha üst mertebede bulunan tarafından başlatılması gerektiğini 

vazeder. Çünkü verili kod içerisinde tokalaşmaya yönelme, tokalaşma talebinin karşılanmasını 

zorunlu kılarak karşı tarafı belirgin bir yükümlülük altına sokar ve çok açık bir eyleme mecburiyeti 

yükler. Bu anlamda tokalaşmaya yönelme karşı tarafın eylemi üzerinde anlık bir hükmetme 

gücünü beraberinde getirir. Ahlaki kod ise spesifik eylem üzerindeki anlık hükmetme gücünü 

üste devrederek iktidar konumlarında doğurabileceği ihtilafları önlemeyi amaçlar. Ancak astın 

bu iktidar konumlarını tokalaşma talebi üzerinden tanımaması mümkün olduğu kadar, üstün 

astan gelen tokalaşma talebini karşılayarak kendi mertebesini yeniden üretmesi de -başka 

göstergeleri oyuna dahil ederek- daima mümkündür.  



22 
 

yükümlülüğü vardır. Tıpkı Müslümanlar arası selamlaşma kodunda karşılık verilen 

selamın ilk selamdan o ya da bu şekilde (ritim ve tonlama farkı, kelime fazlası vb.) daha 

‘iyi’ olması gerektiği gibi, bu spesifik kodda da verilen selam daha fazlasının geri iadesini 

gözetmekte, daha fazlasının verilmesi gerektiği kuralını düzenlemektedir.  

 

İlk olarak verilen ile karşılık olarak alınan arasındaki fark, selamlaşma kodunun 

özelinde ortaya çıkan fazla, ilk verilen, ilk teslim alınan, alınanın geri iade edilmesi ve geri 

iade alınan arasındaki farklılaştırıcı süreç boyunca meydana gelir. Diğer deyişle 

karşılıklılık, taraflar içinde çift-taraflı; taraflar boyunca dört boyutludur. Ancak selam 

alıcısının konumu verici tarafından verili teslim edildiği için, (alıcının verilen selamı kabul 

etmesi ölçüsünde) teslim alan ile geri iade eden tek moment olarak gerçekleşir ve 

‘uygun’ bir selamlaşma üç boyutlu bir dolayım içerisinde edim haline gelir. Ancak tüm 

bunlar hâlâ bize selamlaşmanın kat ettiği düzlemin tanınmasından başka, ‘uygun’ bir 

selamlaşmanın gerçekleşmesinde verilen ve alınan selamın taraflar arasında izlediği 

güzergahtan başka bir şey söylemez. Diğer deyişle verilen bir selamın hangi değer 

tertibatları dolayımından geçerek daha değerli bir şekilde iade edilmiş olduğuna dair 

direkt bir şey belirtmez. Çünkü söz konusu olan son kertede iade edilenin ilk verilenden 

daima daha fazla oluşu ise bunu sağlayan değer düzenekleri selamlaşan tarafların kendi 

başlarına yarattıkları şeyler değil, arkasına aldıkları, kışkırttıkları, kullandıkları, manipüle 

ettikleri, yasladıkları ya da öne sürdükleri, kısaca oynadıkları tüm bir toplumsal değerler 

düzenidir. Ahlaki kodun karşılıklılığı çerçeveleyen indirgemesinden bağımsız olarak 

(“muhtaç olanın davet edilemeyeceği durumda yemek yiyenlere selam vermemesi 

gerekmesi”), selamlaşmada geri iade edilen selam ilk verilenden daima daha değerlidir; 

bu fazlalık ister karşılıkla oluşsun isterse de karşılıksızlıkla oluşsun.  



23 
 

Selamlaşmanın çerçevesinde kalarak, ilk verilen selam daima belirli bağlamdaki 

toplumsal dizge içerisindeki alt statüdeki taraf tarafından verilir. Yemeğe muhtaç olan 

kişi örneği üzerinden gidecek olursak, bu tarafın selam almanın konusu olan taraf 

nezdindeki toplumsal astlığının en az iki ayrı bağlamı bulunur: Yemeğe muhtaçtır; yemek 

yiyenlere (sabit duranlar) oranla hareketlidir; olasılıkla yiyenlerden daha azdır vs. Olası 

bir selamlaşmada diğer tarafa teslim edilecek olan şey, selam verenin bu konumu ve aynı 

anda selamı alanın da kendi ‘karşıt’ konumudur. Diğer deyişle olası selam, karşısına aynı 

anda selam alıcısının kendi çokluğunu (muhtaç olmayışını, sabitliğini, daha fazla oluşunu) 

verir. İşte en azından aynısının iade edileceği fazlalık burada meydana gelir: Daha düşük 

toplumsal durumda olanın daha üsttekine verdiği, daha doğrusu bu konumların verilerek 

ya da teslim edilerek edimleştiği yerde.17 Selamı alması söz konusu olan taraf ise karşılıklı 

konumlandırıldığı bu konumlara karşılık vermek ve konumunu geri iade etmek 

zorundadır. Selam alması söz konusu olanın (yemek yiyen) konumunu iade etme 

zorunluluğu kendi seçtiği bir keyfiyet değil, zaten ona iradesi dışında teslim edilmiş olan 

şeydir; çokluğudur. Demek oluyor ki selamlaşma ediminin sonucunda ortaya çıkan fazla, 

toplumsal değer dizgesi üzerinde gerçekleştirilen daha ilk eylemde konumların teslim 

edilişinin karşılıklılığı içinde ortaya çıkmaktadır, ancak bunun gerçekleşmesi, ara 

                                                           
17 Öyleyse toplumsal katmanlarda bağlamsal olarak daha üst durumda olan daha ast durumda 

olana nazaran daima ‘duran’dır; statüsü, durumu teslim edilmek üzere ilk hareketin gerekli 

olduğu sabit olandır. Ast olan ise göreli hareketliliği içerisinde ve onu manipüle ederek sabit 

olanın karşısına geçer ve karşılıklı konumları teslim eder.  



24 
 

teriminin ahlak vb. katmanlarca belirlenmiş değerler sistemini kat etmesiyle 

mümkündür.18  

 

 

A. Toplumsal İlişki ve Toplumsal Bağ Sorunu 

 

Bir yanda toplumsal olanın insanlar arası her tür ilişkiye içkin olduğunu, ilişkiyi bir 

biçimde daima önceleyip kapsadığını ve diğer yanda toplumsal olanın tam da tarafların 

belirli edimleri dolayımında performatif bir biçimde kurulduğunu, tekrar edildiğini, 

farklılaştığını ve hatta tersine çevrilebildiğini tek bir düşünce hattında tahayyül etmek 

mümkün müdür? Toplumsal olanın her insan eylemine, kurumlara, normlara, en doğal 

görünen arzulara ve hatta salt biyolojiye atfedilen güdülere içsel olduğunu, tüm bunlar 

üzerinde kurucu, belirleyici ve kaçınılmaz bir gücü olduğunu biliyoruz. Fakat tüm bunların 

ötesinde, toplumsal olanının insanların karşılıklı edimlerinde gerçekleşen özgül 

sınırlarını, belirli ilişkileri kuran ve bu anlamda belirli biçimselliklere atfedebileceğimiz 

özerk bir mevcudiyetini tespit etmekten söz etmek anlamlı mıdır? Her türden insan 

eylemini ve onun ifade ettiği toplumsallık, siyasallık, dinsellik gibi üst üste binmişliğin19 

kompakt yapısını düşündüğümüzde, belirli bir edim tipi olarak soyutlamaya çalıştığımız 

                                                           
18 Toplumsal kural “verilen şey daima daha fazlasıyla geri iade edilir” derken, bunun bir öğesi 

olan ahlaki kod, alınanların ve verilenlerin değerini bağlamsal olarak dizerek sabit bir dengeye 

oturtmaya çalışır ve “iade edemeyecek durumdaysa verme,” demektedir.  

19 M. Abélès, Devletin Antropolojisi, çev. Nazlı Ökten, Ankara, Dipnot Yayınları, 2012. 



25 
 

toplumsal olanın, örneğin kurumsallaşmış bir eşitsizlikçi ilişkide, dostluk ya da sevgililik 

ilişkisinde, akrabalık, iş ya da statü ilişkisinde vs. spesifik bir konuma, yeniden üretme, 

farklılaştırma, tekrar etme ya da tersyüz etme gibi olasılıklar altında özel bir eyleme 

tarzına karşılık geldiğini öne sürmek mümkün müdür?  Bu kısımda mevcut her ilişkiyi 

önceleyen ve onu belirli bir biçimde kuşatan toplumsallığın kaynağına yerleşen ve onu 

yeniden üreten bir karşılıklı eylem biçimi olarak toplumsal edimi, insanların birbirleri için, 

birbirlerine rağmen, birbirlerine göre ya da birbirlerine karşıt vs. olarak 

eyleyebilmelerinin belirli bir tarzı ve eylem içine yüklenmiş olan tüm bir siyasal, dinsel, 

ekonomik vs. bileşenin üst üste binmişliğinin belirli bir derece özerk bir parçası olarak 

nasıl çözümlenebileceğine odaklanmak istiyoruz.  

 

Bir selamlaşma ediminin daha en baştan tarafların belirli konumlarını ve bu 

konumların birbirlerine göre sıralanışlarını verili kabul ettiğini ve tam da bunları işlettiğini 

gördük. Selamlaşmada kendini gösteren ve tarafların farklarına dayanan ortak davranış 

edimlerinde toplumsal olguyu verili olarak bulmak ve bu anlamda toplumsal olanın insan 

davranışları üzerindeki etkilerini tespit etmeye çalışmak son derece verimli ve güçlü bir 

yöntemdir. Durkheim’ın sosyolojisi de büyük ölçüde bunu gerçekleştirmeyi amaçlar. 

Fakat böyle bir yaklaşım, insanların kendi toplumsal konum ve pozisyonları bir ötekine 

karşı nasıl öne sürdüğünü, ne türden bir karşı bir eyleme zorladığını, iradi veya gayri-iradi 

biçimde sahiplenerek hangi biçimler altında bu pozisyonu tersine çevirmek üzere oyuna 

sürdüğünü açıklamaya yetmez, çünkü daha en baştan kişinin bireysel edimi ile toplumsal 



26 
 

edimini birbirinden ayırmıştır.20 Burada ihtiyacımız olan ve sonraki kısımlarda 

gerçekleştirmeye çalışacağımız yaklaşım, toplumsal olanın karşılıklı ilişkilere dışarıdan 

gelerek ne biçimde yerleştiğini saptamaktan ziyade, tam da bu ilişkiler içinde 

karşılıklılığın belirli bir oyuna sürülme tarzıyla kurulan toplumsallığın edimsel 

mekanizmalarını çözümlemeye yöneliktir. Bir selamlaşma -ve onun vedalaşma gibi diğer 

biçimleri- iki ayrı “şimdiki zaman” sahibinin karşılaşmasında son derece spesifik bir yere, 

ilişkinin başına ya da sonuna yerleşir. Her biri üç ayrı zamanı (geçmişteki şimdiki zaman, 

şimdideki şimdiki zaman ve gelecekteki şimdiki zaman) taşıyan üç psikolojik entitenin 

(bellek, anlak ve beklenti) birer mevcudiyeti olarak karşılaşan iki ayrı “şimdiki 

zaman”ların birbiriyle ilişkisi, ilk bakışta hiçbir zorunlu ortaklığı ve dolayısıyla ilişki 

imkânını içinde barındırmaz gibi görünür. Ancak ne bir ilişki yalnızca taraflarına 

indirgenebilir ne herhangi bir şimdiki zaman taşıyıcısı olarak bir insandan diğer “şimdiki 

zaman”lardan bağımsız olarak bahsedilebilir ne de başka ilişkilere bir biçimde 

bağlanmamış kendinde bir ilişkinin gerçekliği öne sürülebilir. Selamlaşma edimini 

parçalarına ayırarak göstermeye çalıştığımız üzere, “şimdiki zamanların” belirli bir 

karşılaşmasında tarafların anlık mevcudiyetlerini aşan, onları belirleyen fakat her 

hâlükârda onların edimine ya da tekil çabalarına bağlı olan olumsal bir ortaklık bulunur.  

 

                                                           
20 Krş. É. Durkheim, Sosyolojik Yöntemin Kuralları, çev. Cenk Saraçoğlu, İstanbul, Bordo Siyah 

Klasik Yayınlar, 2004; É. Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri, çev. Özer Ozankaya, İstanbul, 

Cem Yayınevi, 2010, s. 567-597.  

 



27 
 

Selamlaşma insanlar arasında rutin, ritüeller içinde spesifik konumları bulunan 

bir rit, kültürel bir biçim ve dahası dini bir eskatolojik anlam olarak çeşitli düzlemlerdeki 

spesifik bir ilişkidir. Peki bir ilişki nedir? İki insanın bir yerde karşılaşıp selamlaşması ile 

başlayan şeyi toplumsal bir ilişkinin düzeneği içerisinden hangi kavramlarla ve süreçlerle 

açıklanabilir?  Selamlaşmanın ritüel formlar altında bir çeşit temsilini sunduğunu iddia 

edebileceğimiz toplumsal ilişki, birbirlerinden ayrı varlıkları ifade eden şimdiki 

zaman’ların ortaklıklarını, benzerliklerini ve karşılıklarını hangi düzlemde kurabilmekte 

ya da ifade edebilmektedir? 

 

Selamlaşma edimini öğelerine ayırdığımız tartışmamızda selamlaşmanın en 

nihayetinde bir alma ve verme, bu anlamda bir tür takas ya da mübadele olduğundan 

bahsetmiştik. Türkçe’nin konteksti dikkate alındığında selam zaten temel olarak alınan 

ve verilen bir şey olarak karşımıza çıkar. Peki bir ilişki olarak selamlaşma, taraflar 

arasında alınan ve verilen bir şeyi ifade ediyorsa, tüm (toplumsal) ilişkilerin bir alma ve 

verme ilişkisi olduğu söylenebilir mi? Bu soru mantıksal dizge içerisinde dolaysızca 

cevaplanamaz, fakat cevabın selamlaşma ediminin bir karşılaşma ya da daha ilişkilenme 

anı içerisindeki konumuna bağlı olarak çıkarsanması mümkündür: Selamlaşma bir 

karşılaşmanın ya da irtibatın başına ve sonuna yerleşebilen, karşılaşan ya da irtibat içine 

giren tarafların karşılıklı konumlarını teslim ettikleri edimdir. Bu anlamda, belirli 

ilişkilenişlerin başına ve/veya sonuna yerleşerek, ilişkinin tümünde gerçekleşen şeyi 

tasdik eder, mühürler ya da imzalar. Ancak selamlaşmanın ilişkisel boyutu onun belirli 

bir ilişkiyi başlatan ve/veya bitiren mahiyetiyle sınırlı değildir; o aynı zamanda ilişki 

kavramının ritüel bir biçim altındaki ifadesi, genel bir konsept olarak ilişkinin kültürel 

bağlamda tanımlanışıdır. Diğer deyişle bir selamlaşma, tüm kültürel, tarihsel ve uzamsal 



28 
 

çokluğu ile kendi bağlamının ilişki nosyonunun konsantre bir biçimi, ritüel formu ve 

göstergesel rejimi olarak belirir. Selamlaşma tanım olarak ilişki mefhumunu belirlemez, 

ancak onun sonsuz çeşitlilikteki bağlamsal tipini kuşatan özü belirtir. Bu nedenle tıpkı 

selamlaşmada karşımıza çıkan temel edim olarak alıp vermenin, bir ilişki olarak 

nitelenebilecek herhangi bir edimin de zorunlu öğesi olduğunu söyleyebiliriz.  

 

Peki tekil bir ilişkide, alınan ve verilen şey nedir? Cevabın bizzat ilişki içinde 

olanların benliklerin parçaları olduğunu söylemek mümkündür. Bir ilişki daima belirli bir 

anda gerçekleşir ve daima, yalnızca iki tarafı vardır. Bu nedenle ilişki içinde belirli bir anda 

karşılaşan, Augustinusçu anlamda iki ayrı “şimdiki zaman” olduğu öne sürülebilir. Zaten 

bir ilişkiyi onu oluşturan taraflardan başka bir şey yapan, bu iki ayrı “şimdiki zamanın” 

kendi içlerinde “zamanlara” bölünmüş olan benliklerinin karşılaşıyor oluşudur. 

Hatırlayacak olursak, ilişkinin tarafları ilişki anında şimdideki geçmiş zamana ilişkin 

bellek, şimdideki şimdiki zamana ilişkin anlak ve şimdideki gelecek zamana ilişkin 

beklenti sahipleri olarak karşılaşırlar. İlişkinin anlık düzleminde alınıp verilecek olan 

şeyler de tam olarak “şimdiki zamanlar”ın bu zihinsel formları aracılığıyla ortaya çıkar. 

Kısacası ilişki anında karşılaşan şey iki ayrı şimdiki zaman; “bellek, anlak ve beklenti”dir 

ve benlikler tarafından alınıp verilecek olanlar da tam olarak bunlardır. Ancak alınıp 

verilecek olanları özdeş yapmayan ve dolayısıyla da ilişkiyi ortaya çıktığı anda ‘sağlanıp’ 

hiçbir iz bırakmaksızın kaybolup gitmemesini sağlayan şey, bu “şimdiki zaman”ların 

birbirlerinden başka, indirgenemez bir ötekiliğe sahip oluşlarıdır. Zaten aksi taktirde bir 

ilişkiden değil, -aslında kavramı dahi olmayan- bir tür yokluktan, karşılaşan entitelerin 

birbirlerinin öğelerini mutlak olarak karşıladıkları, puzzle parçası gibi kusursuzca 

birbirlerini tamamladıkları, aynı zamanda hem birbirine eşit hem de ters simetriği olan 



29 
 

iki şeyin birleşerek bir ve aynı şey olarak aynı zamanda önceki durumlarına özdeş 

oldukları bir imkânsızlıktan bahsediyor olurduk; ancak sıfır dışında iki ayrı sayının çarpımı 

asla sıfır olmaz (imkânsızlık) -ancak her sayı olabilir- ve aynı zamanda bir sayının sıfıra 

bölümü tanımsızdır (tanımlanamazlık). Birbirlerine indirgenemez olan iki ayrı başkanın 

ilişkisini niteleyen şey, öyleyse, karşılaşan “şimdiki zamanlar”ın birbirlerine karşılık 

düşmelerinin, birbirlerini kusursuzca ve tam olarak tamamlamalarının, bellek, anlak ve 

beklentilerinin karşılıklı ters simetrikler olarak birbirlerini eşlemelerinin imkânsızlığı, 

mutlak karşılamanın imkânsızlığıdır. İlişki daima ve zorunlu olarak karşılanamayacak olan 

en azından bir şeyi zorunlu kılar ve bu şey de taraflarından daima bir ölçüde farklı olan 

ilişkilerini mümkün kılan, tanımlayan şeydir. Diğer deyişle, bir ilişkiyi mümkün kılan, 

benliklerin karşılıklı mübadelesinde alınacak ve verilecek olanların mutlak bir biçimde 

birbirine karşılık düşmesinin imkânsızlığıdır. Bir ilişki, daima belirli bir düzeyde 

uyumsuzluğa ve uyuşmazlığa dayanır. Bu önkabul ile beraber ulaşmamız gereken, 

karşılıklılık ilişkisini söz konusu hale getiren karşılıklı uyuşmazlığın öğelerinin 

saptanmasıdır.  

 

İlişki içindeki iki tarafın benliklerinin birbirlerine mutlak olarak uyumlu 

olamayacakları, birbirlerini tam bir şekilde karşılayamayacakları gerçeği ilişki 

mefhumunu zan altında bırakmaz, aksine mümkün kılar. Herhangi bir ilişki, tüm 

toplumsal, siyasal, kültürel vs. kurumsal düzeneklerin ya da iktidar ağlarının belirleyiciliği 

içinde olursa olsun, en nihayetinde iki benliğin karşılaşmasıyla orta çıkar; bu ister yüz 



30 
 

yüze bir karşılaşma ister bir benliğin bir araç dolayımında (ekran karşısındaki biri)21 bir 

başka benlikle ilişkisi isterse de benliğin kolektif aidiyet içindeki kendine dönüşü şeklinde 

olsun, karşılaşan daima ve yalnızca iki benliktir. Bir ilişkinin tekiller bakımından öncel 

başlangıcı beklentilerdir -bu nedenle ilişki daima gelecek zamana doğru gider. Ancak bu 

noktada ilişki kipleri arasında bir ayrım yapmak gerekir. Bir ilişki ya tek yönlü ya da çift 

yönlü olarak ortaya çıkar. Ayrım tam da “geleceğe dair şimdiki zaman”da kurulan 

irtibatın niteliğine dairdir. Tek yönlü ilişkiler yine zorunlu olarak geleceğe yönelir ve iki 

ayrı “şimdiki zamanlar” taşıyıcısı olarak benliklerin bir karşılaşması olduğu ölçüde 

komplekslerdir. Fakat tek yönlü ilişkinin temel niteliği, kurulan ilişkinin bir başka ilişkiyi 

kuracak benlikler fazlalığını örgütlememesidir. Diğer deyişle tek yönlü bir ilişkide 

olmayan şey ne basit haliyle karşılıklılık ne de “zamanlar”dır; yalnızca bunlar ait oldukları 

anlık düzlemle sınırlı kalacak şekilde yalnızca tek bir dolayımdan geçtikleri için tek 

yönlüdür. Bir tek yönlü ilişkide bellek ve beklentiler yalnızca benliklerin kendilerindedir. 

Beklentiler, kişilerin kendi belleklerinde karşılanabileceğine dair inanç ile birleşerek 

arzuyu oluştururlar. İki taraf da yalnızca kendi belleklerinden beklentilerini dolaylayarak 

                                                           
21 Televizyon izleyen birinin pasif bir alıcı olarak herhangi bir toplumsal ilişki içinde bulunmadığını 

iddia etmek oldukça basit bir düşüncedir. Öncelikle, herhangi bir ekran karşısındaki seyircinin 

ona sunulan imgenin pasif bir alıcısı olduğu yanlıştır. Çünkü bir imge, ne kadar keskin kurgularla 

belirlenmiş olursa olsun ya da izleme ediminin kendisi ne kadar tekdüze olursa olsun, izleyici 

sunulan imgeyi daima kendi belleğinin ve beklentilerinin çerçevesi içerisinde benliğine dahil 

eder. Dahası, kitlesel olarak ‘izlenen’ televizyon ekranında yayınlananlar, yayınlama tarzları, 

kurgu ve teknik ve daha bir dizi hesaplanabiilirlik alanındaki dönüşüm, yalnızca televizyonculuk 

tarihinin teknik ilerlemesi ile de açıklanamaz. Televizyon onu izleyen sonsuzca parçalanmış 

hayaletimsi kitle tarafından ‘izlenir’; bu kitlenin dönüşümü, izlenenin de dönüşümünü karşılıklı 

olarak gerekli kılar.  



31 
 

karşılığı gözetmeksizin isteklerini oluştururlar. Bu basit ilişki türü iki ayrı bakışımsız 

isteğin ortaya çıkması ölçüsünde karşılıklıdır, fakat kendi başına bırakıldığında ve şans 

faktörü ihmal edildiğinde yalnızca tek bir benliğin isteğinin karşılanabilecek olması 

neticesinde tek yönlüdür. Tek yönlü ilişkide alıp vermenin konusu olan şey yalnızca 

isteklerdir; isteklerin karşılanabileceğine dair karşılıklı bir beklentinin mübadelesi 

gerçekleştirilmez. İnançlar benliğin dışına, ötekine aktarılmaz ve temelini oluşturdukları 

isteklerin dışında görünümleri teslim edilmez.  

 

Çift yönlü bir ilişki ise benlikler arasındaki mesafenin çift taraflı olarak 

örgütlenmesi ile oluşur. Diğer deyişle çift yönlü ilişki, benliklerin arasındaki başkalıktan 

kaynaklanan mesafenin bir çifte dolayım ile kat edilmesi, ötekilikler arasında karşılıklı 

irtibat kurulması ile biçimlenir. İrtibatın düzlemi benlikleri oluşturan “şimdiki 

zamanlar”ın karşılaşması iken, konusu, bu karşılaşma dolayımında belirli bir düzen içinde 

edimleşen zamanların karşılıklı bir alış-verişe girişidir. Çift yönlü ilişkileri faydacı ya da 

işlevselci kuramların yegâne insan davranışı olarak aldıkları tek yönlü ilişkilerden çok 

daha kompleks ve ‘oyunsal’ yapan, beklentinin dolaysızca ötekine yönelerek bir şey talep 

etmesi değil, bir beklenti inancının ancak öteki üzerine yansıtılan ben beklentisi ile 

mümkün hale geliyor oluşudur. Diğer deyişle verilecek ve alınacak olan benlik parçaları 

öncel olarak bu benliğin kendinde iyelikleri değildir. Tüm alıp verme işlemi ötekinde olanı 

kendine dahil etme şekline değil, alıp verilecek benliklerin alış-veriş içinde karşılıklı olarak 

edimselleşmesi ile gerçekleşir. Bu ilişki benliklerin kendi ötekiliklerini, ötekindeki 

benlerini isteğin ortaya çıkışında hesaba dahil etmeleri, daha doğrusu, ötekindeki ben 

inancı dolayımında kurmaları ile biçimlenir. Tıpkı tek yönlü ilişkide olduğu gibi, çift yönlü 

ilişkide de ilişkiyi başlatan beklentilerdir. Fakat tek yönlü ilişkiden farklı olarak burada 



32 
 

beklentilerin çift taraflı karşılanması söz konusudur. X ve y kişisinin çift yönlü bir ilişki 

içinde olduğunu varsayalım. Burada x ve y’nin beklentileri yalnızca kendilerine ait olan 

inançlardan dolaylanarak istekler haline gelmez. Her ikisinde de beklenti, karşılıklı olarak 

karşısındaki beklentinin ne olduğuna dair -aynı zamanda kendisi de bir beklentiye 

dönüşen- inançlarının dolayımında isteğe dönüşür. X’in beklentisi yalnızca kendine ait 

olan x belleği dolayımında değil, y’nin x’e dair beklentisinin ne olduğuna dair inancın (ki 

bu x’in kendi ile kurduğu tek yönlü bir dolayım ilişkisidir, ancak x’in kendine dair 

beklentisi değil, y’nin x üzerindeki beklentisinin ne olduğuna dair bir inançtır) 

dolayımında beklentisini çifte bir dolayıma sokarak istek haline getirir. Aynı durum, ilişki 

çift yönlü ise, karşı taraf için de geçerlidir. X, kendi benliğinin dolaysız beklentisinin yerine 

y’de beklediği x beklentisi inancını geçirir. Öyleyse artık buradaki sorun karşılıklı dolaysız 

beklentinin karşılanması değil, karşılıklı benlik beklentileri inancında edimselleşen 

beklentilerin karşılanmasıdır.   

 

İster tek yönlü ister çift yönlü olsun, beklentilerin tek dolayım ya da çifte 

dolayımla ortaya çıktığı herhangi türden bir ilişkide beklentinin tamamen 

karşılanmasının imkânsız olduğundan bahsetmiştik. İçsel beklentilerin benliğin girdiği 

ilişkiye bağlı olarak güzergahını oluşturduğu inanç dolayımından geçirerek istek formuna 

sokuşu, beklenti ile istek arasında daima bir uyumsuzluk, zorunlu bir denk düşmeme 

sonucunu doğurur. Tek yönlü ve çift yönlü ilişkilerde karşılıklı isteklerin edimleşme 

süreçleri, dolayım mekanizmaları karşılıklılık ilkeleri farklı olduğundan dolayı 

uyumsuzluğun mahiyeti de farklıdır. Tek yönlü bir ilişkide beklentiler tek yönlü olduğu 

için uyumsuzluğun sınırı karşılıklılığın tek taraflı olmasına takiben tekil bir beklentinin 

karşılanmama öğesi ile belirlenir. Bu anlamda uyumsuzluk çift yönlü bir karşılıksızlıkla 



33 
 

ortaya çıkar: Her iki istek de tek yönlü dolayım içerisinde -başka bir ilişkiselliğin 

müdahalesi olmamak kaydıyla- birbirlerine bakışımsız olarak herhangi bir şekilde 

kesişmeksizin karşılanamazlar. Çift yönlü ilişkide ise uyumsuzluk çift yönlü bir karşılıklılık 

ile nitelenir. Her iki tarafın da istekleri çifte dolayım içerisinde kesişirler ve 

karşılanamazlığın beklentiler nezdindeki uyumsuzluğunun karşılıklı -bir uyum içerisinde- 

oluşması gerçekleşir.  

 

Çift yönlü ilişkinin ayırıcı yönü olan süreklilik bağıntısı uyumsuzluktaki bu 

karşılıklılık, uyumsuzluğun ritmine ya da ölçüsüne dair bu uyumla nitelenir. İnsanın 

kendiyle ve ötekiyle beraber içinde oldukları her türden ilişkideki uyumsuzluk yalnızca 

eylem sonucu ortaya çıkar ve her eylem ilişkinin bu parçaları ve öğeleri arasında bir 

uyumsuzluk üretir. Tam da bu kaçınılmaz gerçek nedeniyle tekil ilişkinin düzleminde 

alınacak ve verilecek şeylerin şu ana kadar bahsettiğimiz kavramsal düzeneği ile eylemsel 

düzeni arasında dahi uyumsuzluk bulunur ve her ilişkinin ancak ve ancak benliklere, 

şeylere ya da kendiliklere dair bir yanılsama22 içinde eylemselleşmesi, ilişki içinde 

                                                           
22 Burada yanılsama kavramını Boudrillard’ın özellikle Kusursuz Cinayet eserinde formüle ettiği 

şekliyle seferber ediyoruz. Boudrillard için ‘gerçek’ olarak tanımlanabilecek her şey, birbirleriyle 

ancak kaçınılmaz bir yanılsama aracılığıyla ve aynı zamanda bu sayede ilişki içinde bulunabilir. 

Işığın kat etmesi gereken mesafe boyunca geçen süreden insanların belirli bir anda birbirleri ile 

ilişki kurmak üzere eylemde bulunmaya başlamaları ile eylemin içinde bulundukları an arasındaki 

farka kadar evrenin tümünü kuşatan yanılsama, ‘gerçeklik’ olarak adlandırılan “şeylerin 

kendindeki ve oradaki salt mevcudiyeti” ile asla temas edilemeyecek olduğu gerçeğinin 

kaçınılmaz sonucu ve tüm ilişkiselliklerin hem düzlemi hem de koşuludur. Bkz. J. Baudrillard, 

Kusursuz Cinayet, çev. Necmettin Sevil, 3. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2012. 



34 
 

benliklerin alınıp verilmesine dair mesafenin kat edilmesine olanak veren edimin ne 

olduğu sorusunu karşımıza çıkarır? Başka türlü soracak olursak, benliklerin kendisiyle ve 

başkalarıyla ilişkisel ilişkisi, kısaca bağıntısı nedir?  

 

Aslında bu soru aynı anlama gelecek şekilde, benliğin kendiyle ve başkalarıyla 

ilişkisinde “şimdiki zamanları” birbirine bağlayan şeyin ne olduğu şeklinde de sorabiliriz. 

Bu çalışma, bu sorunun cevabının taklit olduğunu öne sürerek, onun toplumsal 

bağlamını, mahiyetini ve düzenini açıklamaya çalışacak ve bu düzlem içerisinden 

şiddetin, tam da şeyler arasındaki ve benlik durumları arasına yerleştiği haliyle taklit 

mefhumu ile arasında nasıl bir bağlantı olabileceği sorusunu cevaplamaya çalışmaktadır. 

Taklit, her ilişkiselliğin edimselleşme noktasında zorunlu bir yönelimi olarak 

görünmektedir çünkü ilişkisel olarak yanılsamanın kaçınılmazlığı noktasında taklit, 

benliklerin “şimdiki zamanları” arasındaki süreklilik bağını ve aynı zamanda öteki ile 

ilişkisinde karşılıklı uyumsuzluklar sonucu meydana gelecek olan başkalıkların 

kesintilerini açıklayabilecek bir düzlem sunar. Öyle ki bu sayede benliği, bir ‘ben taklidi’ 

olarak kendi özgül ilişkisel bağlamına yerleştirmek mümkün olur. Dahası, ilişkilerde 

benliklerin karşılaşması anında alıp verdikleri şeylerin kat ettikleri mesafede aldıkları 

biçimin somutlanışına dair düzlemin de kurulması mümkün hale gelir. Öyle ki, çift yönlü 

bir ilişkide, böylece, bir benliğin karşısına yerleştirdiği benlik beklentisini taklit ettiğini 

söyleme imkânına da sahip oluruz. Diğer bir deyişle, çift yönlü bir ilişki, iki tarafın da 

beklentilerini karşısındaki benliğe bir ben beklentisi olarak yerleştirerek onu taklit 

etmeleri şeklinde açıklanabilir. Ancak bu kaçınılmaz olandan kaçınılabileceği, yani tam 

olarak karşılamanın ve karşı tarafa yerleştirilen benlerin taklidi neticesinde tam uyumun 

gerçekleşeceği anlamına değil, en nihayetinde taklit edilmek üzere ötekine yerleştirilen 



35 
 

‘benler’, benliklerin kendi zihninde yer aldığı için karşılanamazlığın karşılıklı bir zihinsel 

uyum içinde gerçekleşebileceği anlamına gelir. Taklit edimi, ilişki içinde verilecek ve 

alınacak olan benlik formlarının temelde iki ayrı zihin arasında gerçekleşen eylemsel 

karşılığıdır.  

 

O ya da bu şekilde insanlar daima taklit eder: Öncelikle ve birincil olarak 

kendilerini taklit ederler. Bir insanın “şimdideki şimdiki zamanlar”ın niceliksel olarak 

tespit edilemez anlar boyunca düzenli bir şekilde benliğinin sıralanabilmesini sağlayan, 

kısaca kendisi ile bağıntısını kuran tek şey budur. Bir insanın geçmiş zamanı, “şimdideki 

geçmiş zamanı”, tecrübelerinin anlaktaki taklidi olarak bellekten başka bir şey değildir; 

keza istek de geçmişinin bir taklidi olarak belleğine duyduğu inancın kendini beklentiler 

aracılığıyla gelecek zaman üzerinde gerçekleştirmeye yönelen bir taklidinden başka bir 

şey değildir. Ancak tekil bir benliğin kendini bir ben taklidi ile üretiyor oluşundan nitelikçe 

daha karmaşık olmamak üzere, iki ayrı insanın benliklerini karşılıklı taklit etmeye dair 

bağıntısı taklit edilen benliklerin genelleşmiş düzeninin ne olduğu sorusunu kaçınılmaz 

olarak karşımıza koyar. Çünkü bir benliğin taklit ettiği ‘ben’ asla yalnızca kendi benliğine 

indirgenemez: “Her kime bakarsak bakalım, dikkatli bir gözlemle, kendilerini çoğaltarak 

birbirlerine katıp bulaştırmış, belirli sayıda kişilerden başka bir şey bulamayız.”23 Çünkü 

                                                           
23 G. Tarde, Social Laws: An Outline of Sociology, çev. Howard C. Warren, Kitchener, Batoche 

Books, 2000. Çevirisi, B. Latour, “Tarde ve Toplumsalın Sonu”, çev. F. Berksun vd., 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 44’ten 

direkt aktarılmıştır.   



36 
 

taklit, bir yandan bir benliğin kendinde çoğalmasını gözetip gerçekleştirirken, diğer 

yanda benliği oluşturacak başkalıkların edimsel olan belirliliğini, sınırını oluşturur.  

 

Bireyler arasındaki spesifik bir karşılıklılık ilişkisinin edimi olarak taklidin 

çözümleme alanının odağına alınması ile, toplumsal ilişkilerin genelleşmiş 

mekanizmalarını ve karşılıklılık ilişkisine içkin olan mutlak karşılanamazlığın daima belirli 

bir ölçüde olan şiddetini konumlandırmak mümkündür. Şu aşamada bir kişinin hem 

kendisiyle hem de bir öteki ile toplumsal bağını kuşatabilecek ve toplumsal olanın 

insanların karşılıklı ilişkisi içerisinde hem belirip hem de onu biçimlendireceği en 

kapsamlı kavram şu aşamada taklit kavramı olarak görünüyor. Kendi içinde çok parçalı 

ve bölünmüş olan benliklerin tek bir edimini benliğin kendisine bağlayabilecek dolayım 

olmasının yanı sıra, taklit, insanların eylemlerini bir alıp verme ilişkisi sürecinde 

birbirlerinin arzularını, beklentilerini ve inançlarını bir diğeri üzerinde yansıtarak karşılıklı 

konumlarını tescil etmelerinin düzlemi olarak karşımıza çıkar. Ancak toplumsal bağ, 

yalnızca benliklerin karşılıklı taklit ilişkisi ile sınırlı kalmayacak olan ve bizzat ilişkilerin 

kendisinin de insanlar tarafından taklit edilmesini kapsayan, belirli bir derecede 

genelleşmiş ve sürekli olan bir bağlamı ifade etmek durumundadır, çünkü aksi halde 

gelenekler, sınıflar, zümreler ya da statüler gibi toplumsal kurumlardan bahsedemiyor 

olurduk.  Benliklerin kendilerini, diğerlerini ve onları önceleyen kurumsallaşmış ilişki 

kipliklerini taklit edişlerinin farklı düzeylerdeki mekanizmalarını çözümlemek, bize 

toplumsal olanın kapsamını, sınırlarını ve toplumsal olgunun karşılıklılığa bağlı edimsel 

öğelerini tespit etme olanağı verecektir.  

 



37 
 

1. Yasa’ya İndirgenmiş Hali ile Toplumsal Bağ 

 

Çift yönlü bir ilişkide benliğin, ötekinin kendisinden beklentisini taklit etmesi 

yoluyla karşılıklı bir ilişkinin söz konusu olabildiğini gördük. Benliklerin bir ötekine 

karşılıklı aktarımının eylemleri farklı biçimlerde koşulladığı bu süreç, toplumsal olan 

olarak belirlediğimiz özgül ilişki biçiminin düzlemini oluşturur. Bu anlamda toplumsal 

edim, her halükârda zihinler-arası bir ilişki olarak belirir. Ancak bir zihnin ilişkisel 

koşullarını oluşturan bellek ve beklentiler, inanç ve isteklerin oluşmasındaki belirleyici 

etkileri nedeniyle yalnızca öznel, bireysel bir his olarak görülemez, çünkü onlar, en basit 

tabirle, eyleme yönlendiren, eylemi zorlayan şeylerdir. Bu nedenle en ‘özel’, tikel 

durumda dahi aynı zamanda ilişkiler içinde alınıp verilecek olan benliklerin gücü, ilişki 

anında istek ve inançların gerçekleşme kapasiteleri olarak ortaya çıkar. Bu güç sayesinde 

bir varlık olarak benliklerin karşılıklı farklılaşması söz konusu olur ve aynı zamanda bu 

farklılaşma ölçüsünde ise benlikler kavranabilir olur. Ancak tüm bunlar toplumsal 

ilişkinin tanımlanması açısından yeterli değildir, çünkü ilişkilerin genel düzlemi olarak 

toplumsal yalnızca ilişkileri oluşturan bireylerin o andaki ilişkilenişinden meydana 

gelmez; toplumsalı bundan daha karmaşık yapan, insanlar arasında gerçekleşen ve 

gerçekleşmiş olan ilişkilerin de onları üreten insanlardan belirli bir oranda özgül 

varlıkları, bir anlamda kendilerine ait benlikleri oluşudur.  

 

Bu noktadan itibaren kuramsal olarak ihtiyacımız olan, ilişkilerin tikel 

mevcudiyetini edimselleştiren taklit ediminin yalnızca birebir biçimlenişini değil, aynı 

zamanda onun toplumsal mekanizma içerisindeki mahiyetini de açığa çıkarabilmektir. 



38 
 

Benlikler zaman’ın içinde kendilerini ve aynı zamanda belirli koşullarda başkasının 

beklentilerine yine bir tür beklenti olarak yerleştirdikleri benliklerini taklit ediyorlarsa, 

tüm bu karşılıklı ilişkisellik ve benlik alış-verişi düzleminin nasıl olup da bir süreklilik, 

düzen ve kurumsallaşma üretebildiğinin ve bunların üzerine oturabildiğinin cevabı 

verilmelidir. Çünkü benliklerin çift taraflı mübadele şemasında sınırlı kalarak, tüm bu 

ilişkisel düzlemin çevremizde gördüğümüz, yaşadığımız, inandığımız ya da arzuladığımız 

olguların belirli türden bir düzenlilik içinde gerçekleşiyor oluşuna dair kendiliğinden bir 

sonuca ulaşılamaz. Diğer deyişle, mevcut ve olası tüm ilişkilerin tekilliği dahlinde, 

yaşadığımız dünyanın düzenlilikleri, ekonomik, siyasi, ahlaki, kültürel, tarihsel, toplumsal 

vs. düzenler nasıl söz konusu olabildiğine dair bir cevap üretilmelidir. Bu çalışma, tüm bu 

özgül alanlar içerisinde diğer her biri gibi özgül bir konumu ve özerk bir işleyiş düzlemi 

olarak toplumsal’ın, kendini oluşturan toplumsal ilişkiler toplamı ile ilişkisini, diğer 

deyişle toplumsal bağın mahiyetini ve niteliğini çözümleyebilmek üzere Gabriel Tarde’ın 

taklit nosyonundan hareket edecek ve bu sorunun cevabını birincil olarak Tarde’ın 

Taklidin Yasaları24 eserinden üretmeye girişecektir. Ancak bundan evvel, Tarde’ın 

sosyolojisinin çevresinden dolaşarak onun konumuna dair genel bir perspektif çizmek 

yerinde olacaktır.  

 

Toplumsal olan, ilişkilerin gerçekleşmesine dair spesifik bir bağı belirtir. Sorun, bu 

bağın nasıl gerçekleştiğini, ilişkiler üzerinde nasıl ve hangi tipten etkiler ürettiğini ve aynı 

zamanda -eğer varsa- yine ilişkiler tarafından nasıl etkilendiğini kavramaktır. Belirli bir 

                                                           
24 G. Tarde, The Laws of Imitation, çev. Elsie Clews Parsons, New York, Henry Holt and Company, 

1903. 



39 
 

topluluğun (ilişkisel düzlem) toplumsal mevcudiyetini (ilişkilerin genelleşmiş tarihsel ağı 

olarak toplumsal bağ) kavramaya yönelik yaklaşımlar genellikle, toplumun kurucu anına 

kazınan bir Yasanın sabitliğinden yola çıkarak çözümleme nesnesini kurar. Freud’un 

Totem ve Tabu’da geliştirdiği dizge buna en açık örnek olarak gösterilebilir.25 Burada 

topluluğun tâbi olacağı Yasa ve dolayısıyla tüm topluluğu bağlayan yasak, babanın 

yasağının babanın öldürülmesi ile simgesel bir Yasaya dönüşmesi ve böylece tüm 

topluluğu bağlayan dışsal kutsallığın Baba Yasası şeklinde oluşması ile meydana gelir.26 

Levi-Strauss’un yapısal antropolojisi de benzer bir ‘toplum kurucu yasa’ noktasından 

hareket eder. İhlal (yasağın ihlali) Yasa’ya önceldir ve kurucu yasanın mitik formdaki 

görünümü olan yasaklar hem belirli edimleri engellemeye, yasaklamadan daha az önemli 

ve etkili olmayacak şekilde, hem de edimleri belirli düzenlemeler içinde dağıtmaya, 

teşvik etmeye, yönlendirmeye hizmet eder.27 Esasında toplumun kuruluşunu Yasanın 

simgesel ya da gerçekten bir tür ‘icadına’ dayandıran yaklaşımların kökeni Hobbes’un 

Leviathan’ına kadar geri götürülebilir.28 Hobbes için toplum ya da aynı anlama gelecek 

şekilde devlet (commonwealth) ancak onu oluşturan bireylerin doğal haklarından, aynı 

anda ve hep birlikte vazgeçmeleri, arzularını uygulama güçlerini (başkaları üzerinde 

şiddet uygulama haklarını) devretmeleri ile mümkündür. Hobbes’un Toplum Sözleşmesi 

ile kurulduğunu varsaydığı, toplumsal düzenin bireysel arzulara karşı ancak yasaklar 

                                                           
25 S. Freud, Totem ve Tabu, çev. Kamuran Şipal, İstanbul, Say Yayınları, 2013.  

26 Yasanın simgesel olarak icadı ve daha genel olarak simgeselliğin icadı konusuna bu çalışmanın 

Üçüncü Bölüm, İkinci Kısmında ayrıntılı biçimde değineceğiz.  

27 C. Levi-Strauss, Yapısal Antropoloji, çev. Adnan Kahiloğulları, Ankara, İmge Kitabevi, 2012.   

28 T. Hobbes, Leviathan veya Bir Din ve Dünya Devletinin İçeriği, Biçimi ve Kudreti, çev. Semih 

Lim, 14. basım, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2016.  



40 
 

getirilerek mümkün olabileceğine dair düşüncesi, toplumun mevcudiyetini onun 

kökenindeki bir Yasa ve o Yasanın kendini farklı biçimlerde yeniden üretmesi ile 

açıklamaya yönelen disiplinleri bugün dahi kat eder. Bu genel ‘toplumsal köken’ 

dizgesine göre arzunun bireyselleştirici ve aynı zamanda şiddete meyyal niteliği, 

toplumsal bir-arada oluşa karşıt bir insani ‘doğa’ olarak kabul edilerek, onun karşısına 

birliği mümkün kılan ve aynı zamanda koruyan Yasa koyutlanır. Toplumsal olanın asli 

işlevi de tam olarak bu bağıntı üzerinden çözümlemeye tâbi tutulur: Toplum ancak 

kurucu bir anda, arzuların bireyselleştirici ve topluluk olmaya uygun düşmeyen 

eğilimlerinin bastırılabildiği, engellendiği ve/veya kültürel biçimler altında dağıtılabildiği 

ölçüde söz konusu olabilmiş ve üretilmiştir. Kurucu anın Yasa ile bağıntısı direkttir. 

Örneğin Freud için bu, babanın katli ve babanın yasağının ihlali olan direkt bir şiddettir. 

Kurucu olayın toplumsal olan içerisinde kendini sürekli olarak yeniden üretmesi, yani 

Yasanın kendini toplumsal düzen olarak uzam içinde tekrar etmesi ise dolaylıdır ve 

bunun tespit edilebilmesi için tam da bu dolayım mekanizmalarının analizi gerekir. 

Toplumun kökeni tüm topluluk üzerinde kendini çok değişik biçimlerde yeniden üreterek 

Yasasını dolaylı biçimler altında işletir. Freud bu mekanizmanın işleyişini açıklamak üzere 

bilinçaltını ve onun her insan tarafından paylaşılan ortak yapısını seferber eder ve 

Yasanın kendini dolaylı biçimlerde sunduğu metinler olarak mitosları çözümlemenin 

nesnesi haline getirir. Levi-Strauss ise simgesel düzenin çeşitli topluluklar nezdindeki 

ortaklıklarını öne sürerek ortak simgesel işlevlerin yapısal biçimlerini yine mitoslar, dil ve 

ritüel biçimler üzerinden inceler. Yapı, arzuların dağıtımını simgesel karşıtlıklar 

üzerinden sağlayarak, toplumsal Yasanın sürekliliğini garanti etmekte ve aynı zamanda 

onun tarafından yeniden biçimlenmektedir. Tüm bu dizge içerisinde -bireyselleştirici 

arzunun karşısına yerleştirilmiş olan toplumsallaştırıcı Yasa izleğinde- mitoslar, topluluk 

açısından hem arzunun anti-toplumsal niteliğine dair bir tür kolektif belleği, toplumun 



41 
 

kökenine yerleşen Yasayı direkt olarak açığa vurmaksızın işleten bir tür yasaklar 

manzumesini ve aynı zamanda bu vasıfları itibariyle bilimsel çözümlemenin ortak 

nesnesi olarak karşımıza çıkar. Toplumla ve toplumbilimle daima dirsek teması içinde 

bulunmuş olan siyaset biliminin (Hobbes), psikanalizin (Freud) ve antropolojinin (Levi-

Strauss), toplumun kökeni ile mevcudiyeti arasında kurduğu bu arzu-yasa bağıntısında 

çözümlemenin nesnesi olarak ele aldıkları mitoslar ile ilişkileri dahi çarpıcıdır. Çünkü bir 

kez toplumsal olanın, onun kökeninin, Yasanın ve mitosların ardında yatan birincil 

sorunun arzu olduğu varsayıldığında, bilimin, tüm bunları konusu, derdi ve nesnesi yapan 

bilimin toplumsal dizge ve hatta Yasa içerisindeki konumu sorunu ile karşılaşılması 

kaçınılmazdır.29 Bu sorun, bilimsel bilginin, toplumsalın kökeni ile onun mevcut 

durumunun bağına dair eserin bizzat kendisinin, kurucu Yasa ile bağına, kurucu Yasa ile 

kurduğu karşılıklı bağıntıda kendini gösterir ve tam da mitos ile bilimin sınırlarının 

birbirlerinin içine geçmesi ile belirginleşir. Ancak ne toplumsal çözümlemeyi ne de 

toplumsal olana dair soyutlamayı sorunlu kılan, mitos ile bilim arasındaki bu bulaşma, iç 

içe geçme değildir; aksine, tüm bulaşma olgusu, köken analizinin tutarlılığını ve 

epistemolojik gücünü gösterir.  

 

Toplumsal olanın ne olduğu ve ne türden bir bağı ifade ettiğine dair sorunsal, arzu 

ve onun karşısına konumlandırılan Yasa izleğinde Toplum, bir tür üçüncü terim, üretilmiş 

bir dışsallık olarak eylem üzerindeki bütüncül bir etkileme kudreti olarak çözümlenir. 

                                                           
29 Örneğin R. Girard, tam da bu sorunu özellikle bu iki isim ve öncülü oldukları disiplinler 

açısından soracak ve bilimler ile mitoslar arasında özgün bir süreklilik hattını kuracaktır. Bkz. R. 

Girard, Şiddet ve Kutsal, çev. Necmiye Alpay, İstanbul, Kanat Kitap, 2003. 



42 
 

Diğer deyişle toplumsal, topluluk üyeleri, arzu ve yasanın öğelerini oluşturduğu bütünsel 

yapının hem kendisi hem de ara terimi olarak belirir. Durkheim’ın toplum’dan anladığı 

şey de buna uygundur: Toplum, tam da bireyin bir eylemini kendi arzularına, isteklerine 

uygun düşmeyecek şekilde, eylemindeki öznel kendiliğin sınırlı bir belirlenimi olduğu 

anda karşımıza çıkar.30 Toplumun dışsal bir etkileme kudreti olarak bireyin bencil ya da 

özerk arzularına göre eylemediği her edimde, eylemi etkileyen şeyin bizzat toplumun 

kendisi olduğunu öne süren Durkheimcı düşünce açısından toplum, eyleme öncel, verili 

ve büyük ölçüde eylemi tek yönlü biçimde etkileyen bir entitedir. Bu durumda toplumsal 

ise toplumun üyelerine olan verili dışsallığından bir bireyin kendi özerk eyleme gücünün 

hesaptan düşülmesi ile ortaya çıkar. Kısaca toplum, bireylerin eylemleri üzerindeki bir 

tür aşkınsallık, etkisini tek taraflı gerçekleştiren bir dışsallıktır. Bu hat içerisinde 

toplumsal düzenin varlığı uzam içerisinde sorunsallaştırılmaz; daha doğrusu bireylerin 

eylemleri üzerindeki gücü verili kabul edilir. Ortaklıklar ve benzerlikler toplumsal düzenin 

birincil sonucudur ve toplumsal olanın ifadesi olan sabitelerdir.  

 

 

2. Toplumsal Bağın Tardecı Çözümlemesi 

 

Toplumun dışındaki bir Yasa’nın toplumsal ilişkiler üzerindeki tek yönlü ve 

karşılıksız belirlenimine dair dizgenin Durkheim’ın sosyolojisinde ideal biçimine 

                                                           
30 U. Baker, “Tarde Sosyolojisi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 

2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 12-20. 



43 
 

kavuştuğunu belirterek, Gabriel Tarde, toplumsal olguyu toplumsal edime önceleyen bu 

yaklaşımların, daha büyük olanın daha küçük olanı tümden kapsadığına ve her yönüyle 

açıkladığına dair takıntıyla şekillendiği eleştirisini yöneltir.31 Tarde, bireylerin 

eylemlerine aşkın, gücünün kaynağını dışsallığından devşiren ve aynı zamanda köken ile 

mevcut durumu arasındaki bağın sabit ve tek taraflı olduğu toplum kavrayışından önce, 

başka bir toplumsallık nosyonu kurar ve 19. yüzyılın sonları ile 20. yüzyılın henüz 

başlarında toplumsal olana bireyin ya da grupların perspektifinden yaklaşmak yerine, 

bireylerin ve grupların sınıflandırılışına hizmet etmek üzere ürünlerin, eylemlerin ve 

fikirlerin üretimi ve yeniden-üretimindeki farklılaşma biçimlerini merkeze almayı 

dener.32 Bunun bir sonucu olarak da toplumsal olgunun açıklanışında toplumsal olanın 

ne metafizikten ne psikolojiden ne de iktisattan ayrılamayacağı ve hatta tüm evrensel 

tekrarların ve periyodik döngülerin birbirleri üzerindeki karşılıklı etkilerinin ve ayrı 

düzlemlerdeki tezahürlerinin de dahil edilmesiyle beşeri ya da doğal tüm bilimleri 

kapsayacak bir sosyoloji oluşturmayı amaçlamaktaydı. Ancak;  

Tarde’ın sosyolojinin ne olması gerektiğine yönelik bu tutumu muhtemelen 

disiplinin kurumsallaşmasında istenmedik bir durumdur. Durkheim’ın Tarde’ın “koyu” bir 

muhalifi olması da zaten bu sebepledir. Aynı zamanda Tarde’ın, 1907 gibi sosyoloji için 

erken bir tarihte vefat etmesi, bu bilimin nasıl tanımlanacağı, vazifesinin ne olacağı ve 

nasıl öğretileceği şeklindeki soruları yanıtsız bırakmasına sebep olacaktır. Tam da bu 

                                                           
31 G. Tarde, Social Laws: An Outline of Sociology, çev. Howard C. Warren, Kitchener, Batoche 

Books, 2000, s. 35 (4. Dipnot). 

32 P. Marsden, “Forefathers of Memetics: Gabriel Tarde and the Laws of Imitation”, Journal of 

Memetics-Evolutionary Models of Information Transmission, Vol: 4, 2000, (url: 

http://cfpm.org/jom-emit/2000/vol4/marsden_p.html, 10.08.2016). 



44 
 

yıllarda Durkheim’ın sosyolojiyi özerk bir bilim, toplumsal olguları açıklayacak muzaffer 

bir disiplin kılma projesi de hayata geçmeye başlayacaktır. Durkheim sosyoloji 

camiasında pek tanınmazken sosyolojinin zirvesinde olan Tarde, bu konumunu ömrünün 

sonlarına doğru kaybedecek, öyle ki pek çok sosyoloğun eleştiri oklarına maruz 

kalacaktır. Elbette ki Tarde’ın son yıllarında ciddi şekilde eleştirilmesinin ve ölümünden 

kısa bir süre sonra unutulmasının sebebi yalnızca sosyolojideki Durkheim hegemonyası 

değildir. Tarde’ı unutturan da Durkheimcı sosyolojiyi hegemonik bir güç haline getiren de 

modern toplumun söz konusu asırdaki koşulları ve toplumsal yaşamın sosyolojiden 

beklentileridir.33 

 

Modern toplumun sosyoloji biliminden “beklentisi”, olgunun kendisi ile bilimsel 

olanın ayrı olduğu ve bu ayrılık neticesinde sosyal olanın bilim tarafından rasyonel, 

objektif ve nesnel bir biçimde açıklanışına zemin sağlayacak bir düzlemin kurulmasıydı. 

Durkheim’ın sosyolojisinin bilimsel gücü, ‘toplumsal olgu’yu paranteze alabilme 

kabiliyetinden, bilim cemaatinin rasyonel (nesnel, objektif, dışsal) paradigma ihtiyacına 

etkin bir cevap verebilişinden kaynaklanmaktadır. Tarde’ın sosyal bilimi ise, kendisinin 

ölümüne dek süren yaygın, bilimsel olarak ziyadesiyle popüler olan etkisine karşılık, 

Durkheim’ın sosyolojisi karşısında kısa sürede unutulur hale geldi. Bilim ile sosyal bilim 

arasında niteliksel bir fark gözetmeyen Tarde, her şeyin bir toplum, her fenomenin 

toplumsal bir olgu olduğunu iddia ettiği yaklaşımı34 ile fazlasıyla bireyselci, 

                                                           
33 M. E. Balcı, “Tarde’ı Neden Tardettik? Türk Sosyolojisine Dair Soy-Kütüksel Bir Deneme”, 

Sosyoloji Dergisi, Dizi: 3, Sayı: 29, 2014, s. 294-295.  

34 E. Alliez, “The Difference and Repetiton of Gabriel Tarde”, Distinction: Scandinavian Journal 

of Social Theory, 5ayı: 2, 2004, ss. 49-54.  



45 
 

metafizik/felsefi ve psikolojisist olduğu eleştirileri sonucunda zamanla sosyoloji disiplini 

içerisinde unutulan bir isim haline geldi. Ancak Tarde’ın metafizik ile sosyal olan ve aynı 

zamanda sosyal bilimle kurduğu özgün ilişkiyi yeniden ele alarak toplumsal bağın çok 

katmanlı, karmaşık ve bir o kadar da maddi olan mahiyetinin kavranması mümkündür. 

Bu nedenle Tardecı metafiziğin sosyal bağlamından kısaca bahsetmek yerinde olacaktır. 

Tarde’ın sosyolojisi tüm evrendeki maddelerin, enerjilerin, hareketlerin ya da 

fikirlerin toplumsallığını, o ya da bu şekilde bir tür “toplum” olarak gerçekleşip ancak bu 

farklı toplum oluş kiplikleri dahilinde yasalarının ve düzenliliklerinin kavranabileceğini 

öne sürerken, herhangi bir düzeyde, ister maddenin kendini içsel titreşimleri yoluyla 

tekrarlayışı isterse de insanların uzamda birbirleri arasında zihinsel etkileri vasıtasıyla 

benzeşmeleri yoluyla olsun, düzenliliğin verili bir aşkınsallığı bulunamayacağı, bunun 

ancak belirli bir çaba ile üretilebileceği noktasına dayanır: “Şeyler doğuştan asla birbirine 

benzemezler, daima benzeşirler.”35 Herhangi bir düzlemde bahsedilebilecek toplumun 

kendine dışsal olan düzenliliğini varsaymak bir yanılsamadır. Ancak Tarde için 

yanılsamanın düzenle olan ilişkisi yöntembilimsel ya da epistemolojik bir karşı çıkış 

olmaktan ziyade çok daha içsel ve zorunlu bir bağdır. Çünkü toplumsal bir birlikten söz 

edebilmenin tek koşulu onun yanılsamalı, olumsal, farklılaşması kendini yeniden-

üretimine içkin ve ancak eylemin üzerine bindiği bağlamın tam da eylem anında 

edimleşebilir olmasıyla mümkündür. Kısaca, burada sorun toplumsal olanın verili olan 

mahiyetini olgulara yaymak değil, toplum olarak adlandırılabilecek bir düzenliliğin nasıl 

kurulabilir olduğuna ilişkin olguların tekil biçimlenişlerini her seferinde yeniden 

düşünebilmektir.  

                                                           
35 G. Tarde, 1993, s. 71. 



46 
 

Tarde için atomların fiziksel titreşimlerinden kimyasal bileşimlerine kadar ve canlı 

organizmanın kalıtım aracılığıyla kendini çoğaltıp insan topluluklarında ‘yararlı’ olanın 

geometrik bir diziye benzer şekilde sınırlarına değin sürekli bir yayılma isteğine kadar her 

şey, evrenin fiziksel, kimyasal, biyolojik ve sosyal süreçlerinin temel yasası daima 

tekrardır. Her şey kendini sonsuzca yayma ‘arzusu’ içerisinde tekrar eder. Evrensel 

düzende tüm şeylerin kendini yayma isteği bakımından madde, enerji ve organizma 

açısından bir nitelik farkı yoktur. Dahası, tüm bu düzlemler birbirlerine bağlı ve 

koşulludur ancak fark, varlıkların bağlı oldukları düzlemde kendilerini yayma 

biçimlerinde ortaya çıkar. Fizik dünya, ses, ışık, enerji, madde, kimyasal reaksiyonlar vs. 

şeylerin kendilerine ait özgül titreşimleri vasıtasıyla tekrar etmelerine dayanır. Canlı 

organizma ise kalıtım yolu ile kendini tekrar eder. Sosyal olan ise taklit yoluyla tekrar 

edilir ve yayılır. Tüm bu düzlemler arasında sosyal olanı ayırıcı kılan ise, ona bakışımızın 

içeriden olmasından başka bir şey değildir; çünkü Tarde için yalnızca içeride olanı bilebilir 

ve ayırt edebiliriz. Bu anlamda insanlar arası ilişkileri özgül kılan onun fizik dünyadan 

düşünce, irade ya da duygular neticesinde ayrılışı değil, tüm bunlara çok özel bir 

maddesel oranlanış neticesinde sahip olmasıdır.  

 

Tarde’ın ontolojisi ise bir farklılaşma ontolojisine dayanır. Var olmak ile 

farklılaşmak aynı anlama gelir; farklar, şeylerin yegâne maddi yönünü oluşturur. 

Varlıkların özgünlükleri de ortaklıkları da ancak farklılaşma ilişkisi içinde ortaya çıkar ve 



47 
 

ayırt edilebilir hale gelir.36 Sosyoloji ile metafiziğin birliği37 ve Tarde’ın oluşturduğu 

şekliyle diğer tüm bilimlerin sosyolojiye bağımlılığı ise tam bu noktada oluşur: Daima 

kendi içsel farklılaşmaları vasıtasıyla var olan varlıkların karşılaşmaları anında birbirleri 

ile girdikleri adaptasyonları; maddelerin kimyasal reaksiyonları, organizmaların 

kalıtımsal çoğalmaları ve insanların benzeşmeleri. Tüm bunlar evreni kuşatan aynı tekrar 

yasasının çeşitli biçimlerdeki ve düzlemlerdeki tezahürleridir. Metafiziğin sosyal olan 

içinde ‘gerçek’ bir izdüşümü ve sosyolojinin, toplumsala dair bilginin toplumsal olan 

üzerinde fizik bir bağı vardır. Tüm bunların düğüm noktasında Durkheimci birey/toplum 

karşıtlığı değil, Baker’in “bireyselleştirme ilkesi” olarak aktardığı, toplumsal çokluk 

dizgeleri içerisinde belirli bir ilişkilenme ve oranlanma vasıtasıyla kurulmuş tikel bir 

varlık, bir bünye bulunur. Böylece, Baker’in deyişiyle, “toplum-birey ilişkisi gibi bir 

problem yerine bireyin içindeki toplumları, toplumlar içindeki bireylikleri keşfe çıkmak”38 

olanağına sahip olunur.   

 

Tarde’ın Leibniz’in monad kavramından devraldığı sonsuz-küçük nosyonu, 

“toplumun içindeki bireyler ve bireyin içindeki toplumlar” kavrayışının temelini 

oluşturur.39 Sonsuz-küçük, her şeyin meydana geldiği ve her şeyin yine ona döndüğü, 

hareketin sürekliliğini sağlayan bitimsizliktir. Kompleks oluşumlar, toparlanmış birlikler, 

                                                           
36 G. Tarde, Monadoloji ve Sosyoloji, çev. Özcan Doğan, Ankara, Öteki Yayınevi, 2004b, s. 64.  

37 U. Baker, “Tarde Sosyolojisi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 

2, Sayı: 3, Yaz 2008.  

38 A.g.e, s. 13.  

39 G. Tarde, 2004b, s. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         



48 
 

olgular ve fenomenler sonsuz-küçüklerin belirli bir birleşme tarzı, birbirlerine göre 

oranlanışı, spesifik bir ritimlerinden başka bir şey değildir. Bu sebeple kurucu nedenler, 

belirleyici etkiler sonsuz-küçüklerin belirli bir toplanma tarzı olarak -Durkheimcı 

anlamıyla- Toplum gibi entitelerden değil, bizzat sonsuz-küçüğün kendisinden 

kaynaklanır. Daha küçük olan daima büyüğün nedenidir: Her birey, içindeki sonsuz-

küçüklerin belirli bir ilişkilenişinin sonucu olması nedeniyle bir toplum ve her toplum, 

içindeki bireylerin belirli bir ilişkilenişinin sonucu olarak bir bireydir. Sonsuz-küçüğün 

sonludan, büyükten farkı ise derece farkı değil, niteliksel bir farktır. Büyük olan içerisinde 

anlaşılabilir ve kavranabilir olan, şeylerin düzeni içerisinde fenomenal olan yapısını 

değiştirerek algılanamaz, kavranamayan yüzeylerdeki sonsuz-küçüğe dönüşebilir ve aynı 

zamanda sonsuz-küçük de yapısını değiştirerek indirgenebilir, kavranabilir düzleme 

yerleşerek yapısını değiştirebilir. Zira hareket ve değişimin temelini sonsuz-küçüğün bu 

yer değiştirmesi oluşturur. Sonsuz-küçüğü sonludan ayıran niteliksel fark, yer 

değiştirmenin dolayımına yerleşen her şeyin, diğer varlıkların bütününün ara terim 

olduğu devamlılıkta meydana gelir. Devamsızın, sonlunun sonuna daima sonsuz-küçük, 

devamlılık geçer ve sonsuz-küçük, aynı zamanda her şeyin temelindeki gerçek veya 

muhtemel her şeyi meydana getiren şey olduğu için, son devamsız ile sonraki devamsız 

arasında daima varlıkların tümü yerleşmiş olur. Tarde, sonsuz-küçüğün hareket ve yer 

değiştirişini, devamlı olanın devamsız olan üzerindeki, daha küçüğün daha büyük 

üzerindeki belirleyici etkisini formüle ederek “her şeyin bir topluluk olduğunu, her 

olgunun sosyal bir olay olduğunu” öne sürmüş olur.40 

                                                           
40 A.g.e, s. 48 (vurgu aslında). Durkheim için toplumsal olgu, bireyin eyleminden bireysel iradenin 

çıkartılması sonucunda elde kalan bakiyeyi ifade etmekteydi. Tarde ise toplumsal olguyu her 



49 
 

Tarde’a göre felsefeye hâkim olan ve birincil sorunu oluşturan olmak fiili (be) 

yerine sahip olmak fiilini (have) geçirilmesiyle “pek çok kısır ve verimsiz tartışmadan ve 

zihinsel tekrarlamalardan” kaçınmak mümkün görünür. İnsanlar-arası ilişkilerin zihinler-

arası (psikolojik) düzeyi olarak toplum, insanların iyeliklerinin, aidiyetlerinin, sonsuz-

küçükler vasıtasıyla kurulmuş öğelerinin düzlemi olarak “son derece değişik biçimlerde 

herkesin tek tek ve karşılıklı olarak birbirine sahip olması” olarak tanımlanır.41 Diğer 

deyişle toplumsallığın şeyler düzenindeki öğeleri, şeyler üzerindeki inanç ve arzular 

vasıtasıyla gerçekleşen sahiplikler ve aynı zamanda aidiyetlerdir. Her bir insan bu düzlem 

içerisinde özgül birer iyelik kipliği olarak birbirleri ile ilişki halindedir. Toplumsal olanın 

temel bileşenleri ise tekrar edilen düşünce ve eylemlerden ibarettir. Tekrar edilen 

düşünce ve eylemler bir insandan diğerine iki temel duygu durumu, arzu ve inançlar 

vasıtasıyla yayılır. İnsanlar arasındaki istek ve inançların yayılma yolu ise taklittir. Ancak, 

tıpkı varlıkların kendilerini ancak farklılaştırıcı tekrar yoluyla gerçekleştirebildikleri ya da 

başka deyişle, belirli bir varlıktan ancak kendini tekrar edişindeki farklılaşma ritmi 

boyunca söz edebildiğimiz gibi, insanlar arasındaki toplumsallığın edimi olarak taklit de 

asla mükemmel ve tam değildir; daima istek ve inançların yayılmasında farklılaşma ile 

beraber gerçekleşir. Diğer yandan ise taklit, bu fikir ve isteklerin iyeliklerini, yani toplum 

içerisindeki insanları birbirine benzeştirir. Bu anlamda taklidin toplumsal mahiyeti, 

farklılaşma ile benzeşmenin eş zamanlı gerçekleşmesini ifade eder. Taklit sonucunda 

                                                           
türlü insan eylemine verili ve içkin kabul ederek, toplumsal olanın ‘çıktı’larına değil, kaynaklarına 

ve eğilimlerine odaklanmış olur.  

41 A.g.e, s. 78-79. 



50 
 

oluşan benzerlik, eğer genelleşmiş bir benzeşimden bahsediyorsak, toplumsal açıdan 

kişileri birbirinden ayıran özlerinin benzerliği değil, farklılaşmalarındaki bir benzerliktir.42 

 

Kısaca benzeşim olarak bahsedeceğimiz, taklit edimi sonucunda ortaya çıkan 

farklılaşma derecelerindeki benzerlik olgusu, ben’in belirli bir toplumsal biçimlenişini 

hem gerekli kılar hem de onu üretir. Bu anlamda benzeşim, daima karşılıklı bir benzerliği 

oluşturur.43 Tarde, beyinler-arası ya da diğer adıyla enter-psikoloji psikoloji adını verdiği 

olguların incelenişinde ben’i “başka bir ben tarafından etkilenmiş, duygusal bir varlık 

hisseden, istemli bir varlık isteyen, zeki bir varlığı algılayan, sonunda objesine sempati 

duyan ben” olarak tanımlar.44 Diğer deyişle ben’in direkt olarak kendine yönelen bir 

tanımı yapılamaz ve dahası, kendine özdeş olan, yalnızca kendine gönderme yapan bir 

ben aynı zamanda bir varlık olarak belirgin de olamaz. Özgül bir ben bilinci olan benlikten 

ancak “ben-olmama türünün ayrıksı bir çeşidi olan başkasının bilinciyle” söz edilebilir 

olur ve yalnızca böylece “vurgulu hale gelip, gerçekleşir.45 Ben’in bilincinin ayrıksılığı 

daima beyinler-arası bir aralıkta, ben’in bir ötekinde kendi gibi ayrıksı, kendininkine 

benzer bir başkalığı ve indirgenemezliği ayırt etmesi ile mümkündür. Kısaca ben 

bilincinin ayrıksılığı, ayrıksılığın kendine özgü olmadığının bilinci ile, ötekilere bağımlı 

olmakla koşulludur. Bu nedenle toplumsal varlığı içerisinde ben, ayrıksılığının zorunlu 

olarak diğer benler ile bir bağ olduğu, başkaları üzerindeki duyguları ile ortaya çıkar.  

                                                           
42 G. Tarde, Ekonomik Psikoloji, cilt I, çev. Özcan Doğan, Ankara, Öteki Yayınevi, 2004a, s. 145.  

43 G. Tarde, 1903, s. 14.  

44 G. Tarde, 2004a, s. 105.  

45 A.g.e, s. 108.  



51 
 

Duyguların varlığı, ben içindeki onu ayırıcı belirişi, ben’lerin birbirlerinden 

başkalığını ve birbirlerine indirgenemez ötekiliklerini şart koşar, fakat tam da ayrı olanları 

birbirine bağlamaya, ayrıksılığı ortadan kaldırmaksızın hizmet eder. Bu nedenle Tarde, 

insan toplumlarını niteleyen ve aynı zamanda taklidin konusu olan iki temel duyguyu, 

istek ve inancı, insanları birbirine bağlayan bir güç olarak tanımlar. İstek ve inançlar, 

basitçe birer his ya da bireysel, özerk psikolojik durumlar olmaktan ziyade, toplumsal 

varlığı hem bağlamsal ve hem uzamsal olarak kat eden kolektif belirlenimler ve aynı 

zamanda Tarde’ın sonsuz-küçük olarak belirtmiş olduğu hareket ilkesinin sosyal 

taşıyıcısıdır. Tarde’ın sözleriyle;  

İsteğin ve inancın güç olduklarını yadsıyabilir miyiz? Karşılıklı bileşimleriyle, 

tutkularla ve tasarımlarla bunların tarihinin fırtınaları besleyen rüzgarlar ve politika 

değirmenlerini döndüren çağlayanlar olduklarını görmüyor muyuz? Eğer dini veya diğer 

inançlar değilse, ya da ihtiraslar ve açgözlülükler değilse, nedir dünyayı yöneten ve 

ilerleten? Bu ürünler bal gibi de güçtürler; öyle ki, tek başlarına, bugün birçok filozofun 

gerçek organizmalar olarak gördüğü toplumları yaratırlar. Böylelikle, bir alt 

organizmanın ürünleri, üst bir organizasyonun nedenleri ve etkenleri olurlar!46 

                                                           
46 G. Tarde, 2004b, s. 38. Foucault da çizgisel tarih anlayışına ve ahlâk tarihinin faydacı okumasına 

Tarde’ın sosyal güçlere atfettiğine benzer bir ‘rasyonelliğe indirgenemezlik’ eleştirisi ile karşılık 

verir: “Sanki sözcükler anlamlarını, arzular yönlerini, fikirler ise mantıklarını korumuşlarmış gibi; 

sanki söylenmiş ve istenmiş şeylerden oluşan bu dünya, istilalar, savaşlar, vurgunlar, örtbas 

etmeler, hileler görmemiş gibi. Soybilimin vazgeçilmez ağırbaşlılığı buradan kaynaklanır: 

Olayların tekilliğini, her türlü tekdüze erekliliğin dışında saptamak; en beklenmedik yerde ve sanki 

hiç tarih yokmuş gibi olan şeyin içinde -duygular, aşk, bilinç, içgüdülerde- bu olayların yolunu 

gözlemek; olayların döngüsünü, evrimin yavaş eğrisini çizmek için değil, farklı roller oynadıkları 



52 
 

Tekrar etmek gerekirse, mevcut ben’lerin arasına mevcut ve mümkün olan tüm 

toplumsallık yerleşir ve aynı zamanda her bir benlik, toplumsalın parçalarının belirli bir 

ilişkileniş tarzı olmak bakımından bir toplumdur. Sonuç olarak ben ile toplum arasındaki 

ayrım, dışsal ve aşkın bir fark değil, bu ikisinin birbirlerini tekrarlamaları sonucunda 

oluşan bir farklılaşma derecesidir. Öyleyse Tardecı toplum tasavvuru açısından 

sorunsallardan ilki, toplumsal bir durumun yeniden üretiminin, olumsallıkla koşullu olan 

düzenin devamının ve tikelliklerin tekrarının mahiyetini ve ne’liğini kavrayabilmektir. 

Ancak Tarde’ın da birincil önem atfettiği gibi, toplum yalnızca istek ve inançların 

tekrarlanışından meydana gelmez. Dahası, tekrarın toplumsal biçimi olan taklidin 

konusunu oluşturan her şey, eylemler, fikirler ya da kalıplar daima belirli bir anda icat 

edilmiş, bir gelenek olmadan önce herhangi bir sabit temeli bulunmayan yenilik olarak 

ortaya çıkmıştır. Bu nedenle ikinci kritik sorun, tekrar ile karakterize olmuş olan 

toplumsal düzenin içerisinden çıkan yeniliğin, tekrardan başka bir şey olan şeyin, 

toplumsalın içinden beliren gayri-toplumsallığın47, toplumsal süreğenlik ile ilişkisini ve bu 

                                                           
farklı sahneleri yeniden bulmak için kavramak; hatta boşluk noktalarını, gerçekleşmedikleri anı 

tanımlamak (…).” (M. Foucault, “Nietzsche, Soybilim, Tarih”, çev. Işık Ergüden, (der) Işık Ergüden, 

Tuncay Birkan, Seçme Yazılar 5: Felsefe Sahnesi, 2. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2011, s. 

230-231).  

47 47 D. Toews, Tarde’ın toplum üzerine çözümlemesinin bizzat toplumsal-olmayan’ı, gayri-

toplumsalı da açıklamak üzere, hatta özellikle gayri-toplumsal olanın toplumsal olan içindeki 

konumunu keşfetmeyi amaçladığını iddia eder. Bkz. D. Toews, “‘Fin-de-Siécle’ Bağlamında 

Tardecı Düşünce”, çev. Emre Koyuncu, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat 

Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 134- 151.  



53 
 

yeni olanın nasıl olup da kendini tekrar dizileri içerisine yerleştirebildiğini 

çözümleyebilmek olarak belirir.  

 

Birbirine bağlı olan bu iki ayrı sorunsal, istek ve inançların (1) yayılımı ve (2) yeni 

arzu ve inançların yayılımını sağlayacak, kısacası yeni taklit odakları yaratacak olan icadın 

ortaya çıkışıyla ilgilidir. İstek ve inançların yayılımı, onları taklit edenler vasıtasıyla 

yeniden üretilmelerinin düzlemidir. Yeni istek ve inançları üretecek olan bir icat ise (yeni 

bir düşünce, bir eyleme ya da eylememe biçimi, bilimsel teori, bir araç, teknik, üretim 

tarzı vs.) farklı taklit dalgaları arasındaki bir sapma, öngörülemez bir yeni bağlantı 

sonucunda meydana gelir. Üretim ancak icatta söz konusudur ve olağan olarak tekrar 

edilen her şey, geçmiş zamandaki bir yeniliğin, bir icadın ürünlerinin taklit yoluyla 

yeniden üretilmesinden ibarettir. Bu nedenden dolayı yeniden-üretim dizgesinin söz 

konusu olduğu toplumsal durum içerisinde sosyoloji biliminin görevi, yeniden-

üretimlerin düzenini saptayabilmek, “kendisini oluşturan özel bilimlerin her birinde, 

Politikada, Hukukta, Ekonomi Politikte, meşgul olduğu insan isteklerinin karakterlerini 

belirlemekle ve bu isteklerin doğuşunu, bunların yayılmalarını veya daralmalarını, 

büyümelerini veya azalmalarını sağlayan nedenleri, kendi aralarında sürdürdükleri 

mücadeleleri ve girdikleri yarışları”48 incelemektir.  

 

Bir icat, buluş, tekrar dizgesi içerisinden öngörülememesi, tam da tekrar ve 

yeniden üretim dizisinin dışında olmaklığı ile toplum-dışıdır. Bu anlamda ortaya çıkışı 

                                                           
48 G. Tarde, 2004a, s. 142.  



54 
 

mutlak anlamda bireysel, tikeldir. Ancak diğer yandan da ancak farklı tekrar düzenleri 

arasında yeni bir bağ kurması ve aynı zamanda ortaya çıkışı ile beraber kendinden önceki 

belirli icatlar ile bir tür süreklilik içinde bulunması hasebiyle toplumsal bir karakter, bir 

kavranabilirlik kazanır. Bu anlamda icat, sonsuz-küçüğün kavranabilir bir eşiğe ulaştığı o 

ayrıksı anın toplumsal düzlemde billurlaştığı bir olaydır. Aynı zamanda belirli koşullar 

dahilinde yeni bir toplumsal taklit dalgasını, diğer deyişle tekrar edilecek yeni istek ve 

inançlar dizisini potansiyel olarak içinde barındırdığı ölçüde özgün bir toplumsal bağın 

kökenini de kurmuş olur. Tarde icadı, sosyal düzlemdeki adaptasyon olarak nitelendirir: 

Fiziksel adaptasyon, atomların kendi iç titreşimlerini bir diğeri ile uyarladığı kimyasal 

bileşimdir; canlı organizmanın adaptasyonu, türü her seferinde farklılaştırarak yeniden 

üreten döllenmedir; psiko-sosyal adaptasyon ise, insanların taklit ederek birbirlerine 

bağlanacağı yeni bir bağ kurmak üzere düşünceleri birbirine bağlayan icattır.49 

 

 

B. Taklit ve Toplumsal Olgu 

 

Tarde açısından bir toplumsal bağ daima bireysel bir eylemden, insanları birbirine 

yeni bir tarzda bağlayacak bir icattan kaynaklanır. Bu nedenle bir düşüncenin, istek ve 

inançların belirli ve özgün bir oranlanışı olan spesifik bir düşüncenin toplum nezdindeki 

belirli bir derecedeki birleştirici etkisinin kökeninde daima bir beyinde birleşmiş olan en 

az iki farklı düşünce bulunur. Bir icadın sonucu olan toplumsal bağın taklit yoluyla tekrarı 

                                                           
49 A.g.e, s. 36.  



55 
 

ise bu ilk bağlantının tekrarı, taklitçileri tarafından kolektif biçimde, bir tür işbirliği ile 

sürekli olarak yeniden üretilmesinden ibarettir. Dahası, bir toplumu kuşatan tek bir 

eylem, diğer deyişle arzu ve inancın belirli bir oranda somutlaştığı tek bir biçim 

bulunmadığı gibi, tek bir icat da bulunmaz. Demek oluyor ki toplumu tanımlayan şey tek 

bir bağdan da meydana gelmez; bir topluluğun sınırları, ona dışsal olan coğrafya, iklim 

vs. etkenlerin dahil olduğu, bağların bir ağı, uzamdaki spesifik bir ilişkileniş tarzlarının 

etki kapasitesiyle belirlenir. Toplumsal bağ, taklit edilerek genelleşmiş icatların (eylem 

biçimlerinin, alışkanlıkların, rutinlerin, araçların, tekniklerin, kodların vs.) rekabet 

içindeki, farklı düzlemlere ait olan ve aynı zamanda belirli aidiyetler üreten karmaşık bir 

ağıdır.  

Bu karmaşık ağın ontolojik kökenleri daha en baştan bireyin kendisinde bulunur. 

Çünkü herhangi bir insan, kendi öznelliğini tanıma aşamasında daha en baştan bir 

başkasına, karşısındakine bağımlıdır. Öznenin kendi varlığını tanıması ve mevcudiyetini 

tanımlaması, kendi bilincine yönelttiği dolaysız bir kuşkunun mantıksal sınırlarında değil, 

bir ötekinin dolayımında, karşısındakinin de kendisi gibi bilinçli bir varlık olduğuna dair 

bir ortaklıkta söz konusu olur.50 Tarde’ın enter-psikoloji olarak adlandırdığı, öznelerin 

kendi verili varlıklarından ziyade birbirleri ile ilişkilerinin varoluşlarını belirlediği 

yaklaşımın temelinde, beyinlerin toplumların arasındaki mevcudiyetinin karşılıklı 

bağlarını çözümlemek bulunur. Bu anlamda Tarde, ilişkiselliğin karşılıklı etkilerini güç, 

                                                           
50 Öznenin kendi varlığını tanıtlamasında Kartezyen kuşku metodu ile Tardecı benzerlik/ortaklık 

mefhumu arasındaki farklar ve bu farkların sosyal sonuçları üzerine bir tartışma için; Bkz. A. M. 

Aytaç, “Gabriel Tarde’ın Ekonomik Psikolojisi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve 

Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 70-74.  



56 
 

istek (arzu) ve sempati mefhumlarının ontolojik düzlemine yerleştirerek toplumsal 

olguları açıklamaya yönelen nadir bir sosyolog olarak belirir.51 

 

Toplumsal olguyu toplum, yasa ve arzunun üçlü yapısında sabitleyen ve aynı 

zamanda toplumu verili bir hukuki formasyon olarak eylemin ilişkisel potansiyelinden 

soyutlayan sosyolojik kavrayışa karşı Tarde’ın müdahalesi, icadın (sonsuz-küçüğün) 

olumsallığına dayanan yaratıcılığının toplum kurucu bir güç oluşunu öne sürmesidir. 

Böylece toplumun belirli ve sabit olan kökenini anlamak için mitlerin bilimsel 

çözümlemesi yerine, başlangıçların üst üste binmiş anlatısal katmanlarının arkeolojisini 

gerçekleştirmek söz konusu olur. Dahası, toplumsal eşitsizliklerin doğallaştırılmasına 

hizmet eden düzenlilikleri verili almak yerine, bu düzenliliklerin tekrarını, insanlar 

arasındaki her hâlükârda farklılaşarak taklit edilen çift yönlü performanslarını, toplumsal 

olguyu belirleyen bir çaba, sürekli bir yeniden-üretim olarak analiz etme olanağına sahip 

oluruz. Böylece başta bahsettiğimiz selamlaşma eylemi gibi basit ve rutin bir eylemin 

dahi toplumsal süreklilik içinde hangi türden güç oyunlarına dayandığı ve aynı zamanda 

hangi biçimde kırılmaları da üstlenebildiği tartışılabilmiş olur. Toplumsal olan, sürekli 

tekrara, çeşitli düzeylerdeki taklide, gündelik bayağılığa, rutine ve alışkanlıklara bağlı 

olduğu ölçüde aynı biçimde bunların sürekli olarak ancak bir çaba ile, tekrarın daima 

farkın yüzü suyu hürmetine, yaratıcı ve yeni olanın en nihayetinde taklitlerdeki bir 

kazadan dolayı gerçekleşebiliyor oluşuna bağlıdır.  

 

                                                           
51 M. Lazzarato, “Ekonomi Politiğe Karşı Ekonomik Psikoloji”, çev. P. Burcu Yalım, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 21.  



57 
 

İcat ve taklidin beyinleri birbirine bağlayan metafiziksel bağıntısı, istek ve 

inançların dolaysızca birer güç olarak işlev gördüğü toplumsal düzeni oluşturur. Ancak 

Tarde’ın, sosyal olanın içerisine (ya da arasına) yerleştirilen sonsuz-küçük mefhumu 

vasıtasıyla gerçekleştirdiği metafizik ile Durkheim’ın “toplumsal olgu”dan dışladığı 

metafizik ile karıştırmamak gerekir.  “Durkheim’ın yapmış olmaktan pek şeref duyduğu 

üzere, sosyolojiyi felsefeden, ontoloji ve metafizikten bütünüyle bir kopuş üzerine 

kurmak yerine Tarde, direkt bu alanların üzerine giderek, kendi görevinin toplumsal 

teoriyi dünyanın temel malzemesine ilişkin keskin varsayımlarla buluşturmak iddiasında 

bulunur.”52 Tarde’ın metafiziği, kendiliğinden hiçbir düzenliliği barındırmayan 

kendiliklerin, nasıl olup da yalnızca farklar üreten ilişkisellikler sonucunda belli bir 

düzenlilik oluşturabildiğine, tümel bir kavranabilirlik arz edebildiğine dair bir içkinlik 

analizi sunar. Durkheim için benzerlik toplumsal olgunun kıstası iken, Tarde 

benzeşimlerin süreçlerini sorgular. Durkheim için toplumsal olgunun gücü, onun 

metafiziği gereksiz kılan gerçekliğinden kaynaklanmaktayken, Tarde gücün metafizik 

koşullarını bizzat kişiler/beyinler arasındaki mesafeye yatay bir şekilde yerleştirerek, 

görünmez fakat etki kapasitesi aşikâr olan bağların maddeci bağlamını formüle etmeye 

girişir. Metafiziğin bu maddeci, yatay ve içkin manipülasyonu, aşkın ideaların ve dışsal 

formların duyular-üstü belirlenimini çözümlemeye mantıksal bir temel oluşturmak (ya 

da Durkheim’ın yaptığı üzere çözümleme nesnesinin dışına çıkarmak) üzere değil, 

titreşim frekanslarının, nüansların, ritim farklılaşmalarının duyular-altı etkilerinin 

genelleşmiş gücünü kavramaya yöneliktir.  

                                                           
52 B. Latour, “Tarde ve Toplumsalın Sonu”, çev. Fırat Berksun vd., Tesmeralsekdiz: Toplumsal 

Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 35. 



58 
 

1. Toplumsal Bağların Haritası53 

 

Toplumsal bağın mahiyetine ilişkin sorun, ilk elde, ediminin farklılaşma ile 

tanımlandığı toplumsal bir varlığın nasıl olup da tarihsel, mekânsal ve daha özelde, 

siyasal, ekonomik, dinsel, kültürel vs. düzenliliklerin ifadesi olabildiğine ve dahası, tekrarı 

ya da tekrardaki kırılmaların tam da bu düzenlilikler içerisinden gerçekleştirebildiğine 

dairdir. Benliğin taklitle yeniden üretilmesinden başlayarak tüm bir toplumsal olgular 

dizisinin yeniden üretimi, kendini sonsuz-küçük’ler vasıtasıyla tekrarlayışı, olumsallığı ile 

karakterize olmuş toplumsal düzenin süreklilik öğelerinin, parçalı odaklarının tespit 

edilmesi gerekliliğini karşımıza koyar. Bu amaçla, toplumsal olanın özgül mekanizmasını 

tespit etmeye ilk adım olarak, Tarde’ın sosyolojisi üzerinden toplumu oluşturan bağların 

temel karakterlerinden bahsetmek yerinde olacaktır.  

Tarde geleneğinin en temel prensiplerinden biri tekrarın farkın hizmetinde 

olmasıdır ve bunun tersi bir ilişki söz konusu değildir… Tarde’ın toplumsallaşma 

modelinin temel kavramları yenilik ve taklittir. Yeniliğin taklitle olan ilişkisi, farkın 

tekrarla olan ilişkisi gibidir. Tarde için taklit, taklit ettiği şeyle asla bir homojenlik 

içerisinde değildir. Taklit, eylem için gerekli fakat belirleyici olmayan bir temadır… En 

nihayetinde, bir başkasının eylemlerini ne kadar benzer bir şekilde taklit edersem edeyim, 

                                                           
53 S. Tonkonoff, Tarde’ın taklit ve icat kavramları ile kurduğu, toplumsalın birden fazla toplumsal 

bağ ile gerçekleşme kapasitesine dair yaklaşımının, majör sosyal olguların kapsamlı bir haritasını 

çıkarabilmek adına güçlü bir yaklaşım olduğunu ve bu anlamda da M. Foucault’nun jeneolojisine 

benzediğini belirtir. Bkz. Sergio Tonkonoff, “A New Social Physic: Thesociology of Gabriel Tarde 

and its Legacy”, Current Sociology, Cilt:3, Sayı:64, ss. 267–282. 



59 
 

bu taklit asla mükemmellik mertebesine ulaşamayacak, dolayısıyla benim eylemimde her 

zaman için bir yenilik unsuru söz konusu olacaktır.54 

 

Ancak “Tarde geleneğinin” tek prensibi taklitteki farklılaşmanın, “yenilik 

unsurunun” bireysel eylemdeki doğasını çözümlemek değildir.  Zira toplumsal olguyu 

oluşturan şey bireyin tekil eyleminden ziyade, taklit edimindeki muhtemel bir ortaklık, 

farklılaşma ile biçimlenen bir tür benzeşimidir. Bir anlamda, farklılaşma, bir postulat 

olarak zaten olan şeydir ve kendi başına toplumsal bir anlam taşımaz; “her şey kendini 

tekrar eder ve hiçbir şey olduğu gibi sürmez (persist). Bunlar evrenimizin iki 

karakteristiğidir ve ikincisi birincisinden filizlenir.”55  Tekrar yasasının toplumsal 

izdüşümü olan taklit, ilk olarak basitçe bir zihnin etkileme ya da etkilenme anını işaret 

eder. Ancak toplumsal olguyu belirleyen taklit edimi tek taraflı ya da bir beynin 

etkilenme sürecine indirgenemez. Çünkü öyle olsaydı ilişkilerin sürekliliğini kuran belirli 

bir bağın çift-taraflı etkisinin başka bir derecedeki farklılaşmasını yakalayamıyor olurduk. 

Toplumsal olguyu tanımlayan taklit edimi, taklidin içsel olarak tek-yönlülükten çift-

yönlülüğe, karşılıksız taklitten karşılıklı taklide geçiş eğiliminde oluşu ile belirlenir. Bir 

beynin bir diğerini bir ilişkinin kuruluş anında tek yönlü bir biçimde etkilemesine takiben, 

ilişkinin toplumsal bir bağ olarak ‘kurumsallaşması’ taklidin çift-yönlülüğe geçişi, etkinin 

çift taraflı bir etkileşim haline gelişi ile söz konusu olur.  

 

                                                           
54 D. Toews, 2008, s. 144. 

55 G. Tarde, 1903, s. 366.  



60 
 

Tarde Taklidin Yasaları’nda toplumu, bir diğerini taklit etme eğilimindeki varlıklar 

grubu ya da görünürde taklit etmeksizin aynı modelin arkaik kopyalarının özelliklerine 

benzeyen iyeliklere (aidiyet veya mülkiyetlere) sahip varlıklar grubu olarak tanımlar.56 

Toplumsal olanı fikirlerin, eylemlerin ya da kalıpların taklit yoluyla kişiden kişiye 

yayılmasını “bulaşma” mekanizmaları ile açıklayan kuramların57 yanı sıra Tarde, taklit 

ediminin çift-taraflı kuruluşunda toplumsal olguyu niteleyen bir başka nosyonu da 

seferber eder: Uyum. “Sosyal bağ sadece zihinler-arası bir hareket değildir de her şeyden 

önce bu hareketten doğmuş bir uyumdur.”58 Uyum kavramı, taklidin fiili olan ya da 

olmayan, görünür olan ya da olmayan biçimlerinin her birindeki karşılıklı bir etkileme 

gücüne, çift-taraflı bir etkilenişe gönderme yapar. Bu nedenle toplumsal bağı ifade eden 

toplumsal olgu, taklidin belirli bir biçimi, zihinler-arası hareketin belirli bir biçimidir. 

                                                           
56 A.g.e, s. 68.  

57 Susan Blackmore’un formüle ettiği mem kavramı ve memetik bilimi, insanlar arasındaki 

toplumsal ve kültürel benzerliklerin kişiden kişiye taklit yoluyla bulaşan bir tür kalıp ve kodlar 

sonucunda oluştuğunu öne süren bu gibi teorilere örnek gösterilebilir. Taklit yoluyla kişiden 

kişiye, beyinden beyine aktarılan ya da kopyalanan şeyin ne olduğuna ve insanın biyo-kültürel 

varoluşundaki rolüne dair güncel bir tartışma için, bkz. S. Blackmore, “Imitation and the 

Definition of a Meme”, Journal of Memetics, Sayı: 2, 1998 (url: 

https://www.researchgate.net/publication/252130982_Imitation_and_the_Definition_of_a_M

eme, 26.11.2018); Mem Makinesi: Genetik Evrimin Devamı Olarak Kültürel Evrim, çev. Nil 

Şimşek, İstanbul, Alfa Yayınları, 2011.  

58 G. Tarde, 2004a, s. 9 (alıntı değiştirilmeden aktarılmıştır).  



61 
 

Toplum ise “belirli tarzdaki ruhlar/zihinler-arası (inter-spirituel) hareketlerden, birbirleri 

üzerinde etkili olan zihin durumlarından oluşmuş bir dokudur.”59 

 

Öyleyse ilk olarak, bu dokunun parçalarını, belirli tarzdaki zihinler-arası 

hareketlerin güzergahlarını ve birbirlerini etkileyen zihin durumlarının konumlanışlarını 

tespit etmek gerekir. Çünkü toplumsal bağ, Tarde için, bu hareketlerin ve zihin 

durumlarının taklit yoluyla edimselleşmesi ile işler. Öyleyse taklit, hem toplumsal bağ 

açısından kurucu bir edim (tekrar ve adaptasyon yoluyla) hem de bu kuruculuğu 

oranında belirli bir düzenliliği, toplumsal dokunun öğelerinin bağlamsal düzenini belirli 

bir biçimde kat eden toplumsal şebeke olarak karşımıza çıkar. O halde toplumsal bağın, 

bağların toplumsal ağının bir tür haritalandırılışı için taklit kavramı merkeze 

yerleştirilmeli ve onun hangi kavramlar aracılığıyla nasıl analiz edilebileceği sorunu 

çözülmelidir.60 

 

Toplumsal bir bağı ilksel olarak kuran icadın taklit ile toplumsal ilişkisinden 

başlayalım. Bir icadın, yeniliğin toplumsal bir hale gelmesi, en azından sadece mucidinin 

zihninde kalmaması için taklit edilmesi gereklidir. Ulus Baker, icadın, taklidin toplumsal 

gücünü ve organizasyonunu arkasına alarak toplumsal bir olguya dönüşmesini Tardecı 

perspektif içinden şu şekilde izah eder:  

                                                           
59 A.g.e, s. 8.  

60 C. Borch, 2008, s. 125. 



62 
 

Bir icadın taklit edilmek için (beynin entansif gücü, ‘conatus’ olarak) dikkati 

çekmesi, diğer beyinler üzerinde ‘zihinsel çekim’ gücünü kullanması gerekir; bir toplumsal 

iletişim süreciyle ‘arzuları’nı ve ‘inançları’nı harekete geçirmesi gerekir. Dolayısıyla 

yerleşik alışkanlıklara, davranış biçimlerine ve ‘geleneğe’ kafa tutması, ayak uydurması, 

bunlarla karşı karşıya gelmesi gerekir. Bir ‘psikolojik fark’ın (icat) ‘sosyal nicelik’ (‘bir 

gramer, bir kod, bir teoloji’) olarak aktüalizasyonu, sadece temsil ettiği olgusal güçten 

değil, aynı zamanda toplumdaki beklentileri karşılama ya da beklenti uyandırma 

kapasitesinden ileri gelir.61 

 

İcadın yine belirli düzeyde taklitsel olan öncüllerini saklı tutmak kaydıyla, bir 

icadın toplumsal bir konuma oturabilmesi için ilkin zihinleri etkileme kudretinin, bir tür 

çekim kuvvetinin bulunması gerekir. Tarde taklit yoluyla insandan insana aktarılan 

şeylerin istekler ve inançlar olduğunu belirtirken, bunların aynı zamanda insanları 

birbirine bağlayan, yakınlaştıran ya da uzaklaştıran, kısaca aralarındaki fiziksel mesafeyi 

kat eden güçler olarak zihnin başlıca toplumsal edimleri olduğunu söylemekteydi.62 

İcadın “harekete geçirmesi gereken” güçler tam da bu istek (arzu) ve inançlardır. Ancak 

toplumsal dizgeyi kat eden güçler oldukları ölçüde istek ve inançlar, icadın ortaya çıkmış 

olduğu mahalli önceden belirli tekrar dizileri ile kuşatmış, gelenekler ve alışkanlıklar 

halinde kurumsallaşmış, kısaca belirli bir toplumsal durumu kurmuş olan güçlerdir. İcadın 

bu toplumsal duruma yerleşmesi ve onu farklılaştırması yalnızca onun yaratıcı gücüne, 

farklılaştırma kudretine dayanamaz, çünkü icat tam da bu dizgenin tekrarının dışında 

ortaya çıktığı oranda bir icat olarak tanımlanabilir. Ancak, Tarde için nasıl küçük olan 

                                                           
61 M. Lazzarato, 2008, s. 25.  

62 G. Tarde, 1903, s. 3.  



63 
 

büyükten nitelik olarak daha büyükse, icat da geleneklerin ve yerleşik alışkanlıkların 

kuşatamadığı ve kuşatması mümkün olmayan, beyinlerin bir anlamda yer-altındaki 

beklentilerine, beklenti isteklerine uygun düşerek taklidin ve dolayısıyla yeni bir sosyal 

bağın konusu olabilir.  

 

Demek oluyor ki zihinler-arası uyumun ‘taklidin taklidine’ ve ‘icadın taklidine’ 

uygun düşen iki farklı toplumsal düzeyi bulunur. Uyum, Tardecı psikolojinin zihinler-

arası’nda işleyen çeşitli mekanizmalarının, toplumsal olguyu niteleyen başlıca edimidir, 

fakat toplumsal bağın ayrı düzeylerinde farklı derecelerde işler. Taklidin verili toplumsal 

bağlar boyunca işleyişi, toplumsal durumu yeniden üretişi zihinler-arası bir süreklilik 

olarak gerçekleşir. Alışkanlıklar, gelenekler, kısaca kolektif taklidin “uyurgezer,” sıradan, 

rutin ve tekdüze düzlemi. 63 Görünür ve kavranabilir olanın bu genelleşmiş düzlemine 

toplum taklitten ve taklit de bir nevi uyurgezerlikten64 ibarettir; istek ve arzuların 

yoğunlaşmış ve katileşmiş kalıpları olarak mekânın tekrara dayalı düzeni. Toplumsal 

bağın haritası, mekânın kurulu düzenine, alışkanlıkların kalıplarına, geleneklerde 

yoğunlaşarak sabitleşmiş istek ve inançların belirli bir oranlanışının sürekli olarak 

yeniden dağıtımına denk düşer. Toplumsal bağlar tüm bunlar arasındaki taklit çizgilerinin 

karmaşık güzergahları, permütasyonlarına dayalı varyasyonlarıdır.  

                                                           
63 A.g.e, s. 87. 

64 A.g.e, s. 75. Taklidin toplumsal olarak uyurgezerlikle belirli bir anlamda eş anlamlı oluşunun 

kitle, medya ve şehir mekânı açısından Gustave Borch’un kitle analizleri ile sentezlemeye 

yönelen bir çalışma için, bkz.: M. S. Çebi, “Gabriel Tarde’ın İzinde Medyanın İşlev ve Etkilerini 

Yeniden Gözden Geçirmek”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, Sayı: 36, Bahar 2013, ss. 1-29.  



64 
 

Ancak icadın ve ona bağlı olan yeni toplumsal bağların, yeni uyum formlarının bu 

harita içerisinde yeri yoktur, çünkü icatlar taklidin toplumsal yüzeyini, mekânını değil; 

istek ve inançların henüz ifadesini bulmamış beklentilerinin, arzulama beklentilerinin 

yer-altındaki düzeyine oturur. İcadı mucidin bireysel ürününe özgülendiği oranda onu 

toplumsal olarak önceleyen şey, öncü icatların ve onların taklitlerinin yanı sıra, bu yer-

altı akıntıları, taklidin görünür olmayan bu düzeyidir. Toplumsal bağların haritası taklidin 

görünür, mekânsal ve kurumsal formlarını tespit edebildiği, diğer deyişle toplumla 

uyurgezer taklidi özdeşleştirdiği ölçüde, toplumun bir diğer veçhesini, icadın toplumsal 

bağlar üzerindeki farklılaştırıcı gücünü ve onun dayandığı dip-beklentileri yakalayamaz. 

Bu nedenle, Tarde’ın toplumu oluşturan iki temel öğe olarak taklit ve icadı görmesine 

dayanarak, toplumsalın topografyası adını verdiğimiz, taklit dalgalarının icat noktaları ile 

kesişme hatlarının bir çözümlemesini gerçekleştirmeyi amaçlıyoruz.   

 

 

2. Metot: Topografik Ritim 

 

Toplumsal bağların Tardecı taklit nosyonu aracılığıyla bir topografyasını 

çıkarmaktaki amacımız, toplumsal düzenliliklerin, benzerlik hatlarının ve tekrar 

dizilerinin haritalandırılışının yanı sıra, taklidin gayri-toplumsal yönü olan icadın ve 

yenliklerin de, toplum içinde muhtemel olarak tutunacağı beklenti ağlarını dahil ederek, 

tekrarlamaların ve tekrardaki kırılmaların toplumsal mekanizmalardaki ara terimlerini 

aynı anda tespit edebilmektir. Bu anlamda topografya, yalnızca durumları değil, aynı 

zamanda eğilim ve hareketleri de aynı düzlem içinde işaretleyebilmeyi amaçlar. Tarde 



65 
 

için toplumsal olgu, birey ya da kolektif bilinç değil, farkın üretildiği ilişki biçimleridir.65 

Bu ilişki biçimlerinin haritalandırılması taklit dizilerinin ve onun sonucu olan benzerlik 

hatlarının yayılım süreçlerini içermekle sınırlı iken, topografik çözümleme, farklılaşarak 

yayılan bu akışların kesişiminde ortaya çıkan farklılaşma derecelerindeki niteliksel 

farklılaşmanın kavramsal izlerini sürer. Diğer deyişle topografya, iki boyutlu bir harita 

üzerinde toplumsal bağların düzlemsel boyutunun yanı sıra, taklit dalgalarının kesişerek 

üst üste bindiği, kırılmalarla tortular bıraktığı ve farklı katmanları oluşturduğu tarihsel 

derinliği hesaba katmayı amaçlar. Topografik derinliğin harita düzlemine eklediği şey, ya 

da tersinden bağların haritasının dışarda bıraktığı şey, taklit dalgalarının başkalaşma 

noktaları ve bu noktaların ancak bir icatla kavranabilir düzeyde bir hat oluşturabildiği 

eğilim hatlarıdır. Bu şekilde hem toplumsal olan hem de gayri-toplumsal olanın yeri, 

toplumsal olgunun içi ve dışının kesişim çizgileri kavramsal süreçleri itibariyle 

çözümlenebilecektir.  

 

Tardecı sosyoloji açısından bir toplumun içi, sınırları dahlindeki alanı, dil, kültürel 

kodlar, gelenek kalıpları, endüstri rejimleri gibi çeşitli taklit dalgalarının ortaklaştığı alan 

olarak görülebilir. Bir topluluğun uzamsal sınırları, benzer şeylerin kendilerini taklit 

yoluyla yayabildiği alana denk düşer. Tarde, istek ve inançların spesifik bir bedenleşmesi, 

bireyselleşmesi olarak toplumsal bir entitenin varlığını sürdürebilmesinin öncelikli 

koşulu olarak onun büyümesini, yayılmasını gösterir ve bu doğal eğilimin toplumsal olgu 

bakımından daima çift taraflı bir sonucu olduğunu belirtir;  

                                                           
65 A. Barry, N. Thrift, “Gabriel Tarde: Taklit, İcat ve Ekonomi, çev. Emre Koyuncu vd., 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 52. 



66 
 

Eğer, ardı ardına gelen dönemlerde, örneğin XII. yüzyıldan günümüze, 

Avrupa’nın dil haritasının ya da aynı şekilde dini, politik, hukuki ve ekonomik haritalarının 

uğradığı değişimleri karşılaştırırsak, dillerin, inançların, politik şekillerin, geleneklerin, 

yan yana ve birlikte var olan endüstri rejimlerinin sayısının küçük düşüşleriyle, tümü 

sadeleşen türden olan bu haritalar arasında bu benzerliği fark ederiz. Bu da, yaşamayı 

başaran dillerin, inançların, ayakta olan endüstrilerin durmaksızın büyüyenler olduğunun 

bir göstergesidir. Haritaların bize gösteremeyeceği şey ise, bu olgunun gözden kaçmış 

olan diğer yüzüdür, yani, bireysel orijinalitenin gelişmesi, yayılması ve de bu yayılma 

sayesinde, yükselen sıradanlıkların, bayağılıkların gelişmesi ve yayılması.66 

 

Bir taklit dalgasının yayıldığı düzlem, bir yanda belirli tekrar biçiminin kendisini 

güçlendirerek yeniden ürettiği, fakat aynı zamanda onu taklit edenlerin, içerdekilerin 

birbirlerine benzeşmeleri ölçüsünde aynılaşması, sıradanlaşması, taklidi 

gerçekleştirenlerin olabildiğince anonimleşerek “uyurgezer” hale gelmeleridir. Bir taklit 

dalgasının gücü, onu oluşturan istek ve inançların bileşiminin sıradanlaşmasından, onu 

taklit ederek yayanların bir anlamda güçsüzleşmesinden, tekrarın bireyler düzeyinde 

alışkanlıklar halinde otomatik düzeyde gerçekleşmesinden kaynaklanır. Bir türden 

‘bireyselleşme’nin yayılması, bir toplumsal olgunun nicel gücü, onu taşıyan bireylerin 

nitel güçlerinin benzeşerek asgari düzeye inmesi ile gerçekleşir. Taklit yoluyla yayılma 

birikimci bir süreçtir, fakat aynı anda olağanca nitel farksızlaşma, sıradanlaşma sonucunu 

                                                           
66 G. Tarde, 2004a, s. 18, 19.  



67 
 

doğurur. Tarde, taklidin yayılma ve aynı zamanda yükselen bayağılaşmalar üretme 

olgusunu betimlemek için yayla (plateaux) kavramını kullanır.67  

                                                           
67 Akay, Tarde’ın yayla kavramını kullanışını Deleuze ve Guattari’nin A Thousand Plateaus (G. 

Deleuze, F. Guattari. A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia, London, Continuum, 

2004) eserindeki yayla kavramsallaştırması ile ilişkilendirerek şu yorumda bulunur: “Asıl ilginç 

olan beyinlerarası mübadele ve geçişliliktir. Yeni bir fikir, küçücük bir yenilik yavaş yavaş bu süre 

içinde gelişmeye ve yeşermeye başlamaktadır. Ortaya atılan bir fikri takip etmek onun 

‘geometrik eğrisi’ni’ izlemek demektir. Burada ‘grafik eğriler’ ortaya çıkar. Bunlar bir çeşit 

diyagramlardır. Çoğalırlar ve kesişerek dağılırlar tekrar çoğalır ve çoğullaşırlar. Burada en ilginç 

kavramlardan birisi de Tarde’ın kullandığı ‘yayla’ kavramıdır ve hemen Deleuze ve Guattari’ye 

doğru bizi çekmektedir. Yaylalar (platolar) her zaman ‘sabit olmayan dengeleri’ oluşturmaktadır. 

Eğilimlerin arzularını ve inançların eğilimlerini oluşturmaktadırlar. Yükselen seriler ve alçalan 

seriler arasındaki sabit olmayan dengenin diyagramı istatistik bakımından ilginç bir yere doğru 

gelir ve güncel sanatlardaki haritacılık fikriyle birlikte birleşmeye başlar. İklimler, bitki örtüsü ve 

rüzgârların diyagramları enlem ve boylamların diyagramları istatistiği bizi bugüne getiren çizginin 

oluşumunda büyük bir katkı sağlamaktadır. Bu ‘istatistiksel’ diyagramlar bizim sınırımızın 

görünmeyen yanlarını görünür kılmaya başlayarak, ulus-devlet veya vatandaşlık üzerine kurulu 

bir tarih düşüncesinden bizi coğrafya reaksiyonuna doğru götürür ve de bu diyagramatik çizgiler 

bizim bireyselleşmemizi kurmaya başlamakta ve de kolektif kesişimlerimizi sağlamaktadır” (A. 

Akay, “Ali Akay’la Tarde Üzerine Söyleşi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat 

Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 113). Akay’ın bu istikrarsızlık hatları boyunca, çeşitli taklit 

dalgalarının kesiştiği diyagramlar içinde “bireyselleşme”lerimizi ve “kolektif kesişimlerimizi” 

bulması haksız değildir, ancak tüm bu ritmik hat boyunca söz konusu olan yalnızca 

bireyselleşmeler değil, aynı zamanda genelleşmiş kiplikler, kurumsal sıradanlıklar, bayağı 

kalıplar; kısacası görünür ya da görünmez olan tüm bir toplumsal katmanlar düzenidir. Deleuze 



68 
 

Çeşitli taklit dalgalarının yayılışının oluşturduğu düzenlilik, yayılmanın çift anlamlı 

gelişiminin bir sonucu olarak yükselen bir durgunluk, yukarıdaki bir sıradanlık anlamına 

gelir. Toplumun sınırlarını meydana getiren bu yaylalar, toplumsal güçlerin çelişkili 

yapısını, esasında kararsız, istikrarsız olan dengesini oluşturur. Yayılmaların oluşturduğu 

yaylalar, gücün toparlanıp büyüdüğü ölçüde onu oluşturan tekil güçlerin azalışındaki 

kararsızlaşan bütünleşmede belirir. Ancak bu durum basitçe genelleşen gücün özel, tekil 

güçler aleyhine gelişmesi anlamına gelmez. Söz konusu olan yayılma ve sıradanlaşma 

serilerinin farklılaşması, yaylayı oluşturan iki farklı düzlemin, yüksekliğin ve alçaklığın git 

gide artan ritmik ayrışmasıdır. Yaylaları istikrarsız dengeler yapan, onu oluşturan 

genelleşmiş taklit dalgaları ile onu taşıyan taklitçiler arasındaki bu dizisel ayrılığa dayalı 

güç farklılaşmasıdır.68 Toplumsal düzenliliğin denge düzlemi olarak yaylalar, gücün nicel 

yayılımı ile nitel durağanlaşması arasındaki farklılaşma serisi boyunca ritmik bir 

istikrarsızlık arz ederler.  

 

Tarde sosyolojisinde toplumsal olgunun perspektifi birey ya da gruplar değil, 

bunları sınıflandıran, belirli ilişkilere sokan ve toplumsal olarak bağlayan ürünler, 

eylemler ve fikirlerdir.69 Bu anlamda Tarde’ın enter-psikolojisi, beyinler-arası ilişkiyi, 

özünde taklitçi olan ilişkiyi merkezine alır ve psikolojinin bireyselci çözümlenişine prim 

                                                           
ve Guattari’nin toplumsal güçler olarak Tardecı arzu ve inanç kavramlarını arzu akışları mefhumu 

içinden yeniden okumaları için, bkz. G. Deleuze, F. Guattari, 2004, s. 218-219.  

68 Tarde, 1903, s. 116.  

69 P. Mardsen, 2000. 



69 
 

vermez.70 Zira toplumun çeşitli tarihsel katmanlarının üst üste bindiği ve ritmik bir 

düzensizlik ile istikrarsız bir denge oluşturduğu yaylada bir insan, toplumsal olgunun 

belirleyicisi değil, onun özgül bir varyasyonu, spesifik bir titreşimidir. Öyleyse Tardecı 

sosyoloji içerisinden toplumsal bağların bir topografyasını çıkarma çabamızda birincil 

nesnemiz, bilinci ya da özerk varlığı ile öznelliğe kendiliğinden muktedir insan-özne 

olmayacaktır. Dahası, her şeyin bir toplum, her fenomenin toplumsal bir olgu olduğunu 

öne süren Tarde için insan toplumlarının özgüllüğü de mutlak bir nitelikten değil, yalnızca 

içerisinde yer alıyor oluşumuzdan kaynaklanır. Latour’un belirttiği gibi, “insan 

toplumlarının özgüllüğü, sembolik olmalarından, bireylerden oluşmalarından ya da 

mevcut makro örgütlenmelerinden ileri gelmez. Bize özgül gibi görünmelerinin, onları 

içeriden görmemiz ve dışarıdan anladığımız diğer toplumlara nazaran daha az unsur 

içeriyor olmaları dışında bir nedeni yoktur.”71  

 

İnsan toplumlarına yöneltebildiğimiz içerden bakış, içeriye dair bilginin hem 

olanağını hem de sınırını aynı anda gerçekleştirir: “Mesele insan toplumları olduğunda, 

(…) kendimizi evimizde hissederiz; şehir ya da devlet, alay ya da cemaat adı verilen bu 

                                                           
70 A. Barry, N. Thrift, 2008.  

71 B. Latour, 2008, s. 37. Tarde’ın saf sosyolojiye duyduğu ilginin ve ihtiyacın başlıca 

nedenlerinden biri de bu olgu; insan toplumlarının fizik ve organik diğer toplumlar arasında bir 

toplum olması, tek farkının tekrar dizilerini özgül olarak beyinden beyine taklit yolu ile 

gerçekleştirmesi olgusu yatar. Saf sosyoloji, bir tür soyutlama olarak, insan toplumlarının 

yalnızca kendisiyle baş başa kaldığı, fizik ya da organik dünyaların etkilerinin en aza 

indirgendiğinde insanlar arasındaki olabildiğince salt taklit yoluyla gerçekleşen ilişkinin nasıl bir 

mahiyete bürünebileceğine dair bir metodu ve bir yanıyla da bir tür ütopyayı ifade eder.  



70 
 

tutarlı insan sistemlerinin gerçek birer parçasıyızdır. İçeride olan her şeyi biliriz.”72 Bilgi 

ile spesifik bir bağlamdaki toplumun sınırları birbirlerine tam olarak örtüşür, hatta bir 

yönüyle bunlar birbirine tam olarak özdeştir. Tersten söyleyecek olursak, bildiğimiz her 

şey, somut ve özgül bir bireyselleşmenin toplumsal bağı olarak içerdedir. İnsan 

toplumlarının özgül yanı, içeriden bir bakışla kendilerini diğer toplumlardan ayırma 

yetilerinden başka bir değildir ve bu yetinin, içsel bir yeti olsa da orijinal veya insan 

topluluklarına özgü olup olmadığı ya en nihayetinde belirsiz ya da zorunlu olarak 

varsayımsaldır.  

 

Tarde bilginin imkânı ile sınırlarını toplumsal olanın perspektif ilkesi dahilinde 

toplumun belirli bir bireyselleşme kipliğine, bedenleşmesine özgüleyerek bir yandan 

bilgiyi belirli bir toplumsal bağ olarak topografik bağlama yerleştirirken diğer yandan da 

toplumsal olana dair bilginin metodolojik yönünü oluşturmuş olur. Özellikle J.S. Mill’in 

formüle ettiği haliyle, bundan böyle sorun sosyal bilimlerin ihtiyacı olan yasaların 

çıkarsamasında doğa bilimlerine nazaran “karmaşıklık”73 problemini çözmek değil, bilgiyi 

mümkün kılan benzerliklerin, farklı katmanlardaki çeşitli benzeşmelerin işleyişini 

kavramaktır. Böylece toplumsal olgunun sınırları da Durkheimcı kolektif temsiller 

düzeyinden,74 beyinler arasındaki yersel edimleşmelere; bilinçaltının bireysel 

                                                           
72 A.g.e. 

73 Doğa bilimlerinin metotlarının sosyal bilimlere aktarılışında J.S. Mill’in formüle ettiği 

‘karmaşıklık’ problemi için, bkz. P. Winch, Sosyal Bilim Düşüncesi ve Felsefe, çev. Ömer Demir, 

2. basım, Ankara, Vadi Yayınları, 2007.  

74 Krş. É. Durkheim, Sosyolojik Yöntemin Kuralları, çev. Cenk Saraçoğlu, İstanbul, Bordo Siyah 

Klasik Yayınlar, 2004.  



71 
 

koşullanışlarından, arzu ve inançların kolektif yer-altı akıntılarına; paylaşılan 

ortaklıklardan, bulaşan benzeşimlere; bireyselliklerin birliğinden, birelliklerin yayılımı ve 

örneklerin çoklulaşması nosyonlarına kaymış olur.75 

 

Toplumsal bağların topografik analizi toplumsal olgunun taklide dayalı yayılışının 

oluşturduğu istikrarsız dengenin ritmini öznelliğin bilincinde ya da iradi koşullanışlarında 

değil, bunların da birer nokta olarak belirginleştiği, toplumsal taklit dizilerinin 

eğilimlerine, bireyselleştirici çakışmalarında, tekrarlamalarla belirginleşmiş eyleme 

biçimlerinin patikalarında, benzerliklerin farklı oranlarda yoğunlaştıkları heterojen 

dağılımlarda göstermeye çalışır. Böylece toplumsal biçimleri oluşturan ardışıklıkları 

sayılandırmanın ve eğilimleri derecelendirmenin önü açılmış olur.76 Bir taklidin yayılma 

hızı, kesintileri, dağılım hatları ve aynı zamanda bir diğeri ile kesiştiği yerdeki istikrarsızlık 

mahalleri, belirli bir olgunun yoğunlaştığı oyuklar ve onun tarihsel kıvrımlarını 

işaretleyebilecek kavramsal düzlemi inşa etmek, toplumun topografik çözümlemesinin 

amacı olarak belirir. Söz konusu olan toplumsal bağın taklit yoluyla edimsellenişinde 

ifadesini bulan “yüksekteki alçaklıkların” ya da kararsız/istikrarsız dengenin öğelerini 

belirlemek ve tüm bunların birbirine belirli bir biçimde bağlandığı ritmi keşfetmektir: 

İstek ve inançların bedenler üzerindeki ve onlar aracılığıyla gerçekleştirdiği yayılmalar; 

                                                           
75 A. Toscano, “Uzlaşmanın Güçleri: Gabriel Tarde’da Devlet ve İmparatorluk”, çev. P. Burcu 

Yalım, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, S. 3, Yaz 2008, s. 96-

97.  

76 G. Tarde, 1903, s. 6. 



72 
 

tarihsel tekrarlamalarla oluşan birikmeler, tortular ve katmanlaşmalar; kesişimler 

üzerinde beliren sapmalar, kırılmalar ve tersine çevrilmeler.  

 

 

3. Ritimanalizine Dayanan Bir Topografya 

 

H. Lefebvre şehir mekânlarının, bireylerin ve grupların eylemlerini belirli tekrarlar 

ve ritmik sıralanışlar şeklinde örgütleyişini çözümlemek üzere ritimanalizi adını verdiği 

bir metodu takip eder.77 C. Borch ise kalabalıkların ve şehir mekânlarının karşılıklı 

ilişkisine yeni bir perspektif getiren bu yaklaşımın, Tarde’ın benzeşim üzerine kurduğu 

toplumsal olguların çözümlenişinde ne derece uyumlu olabileceğini tartışır.78 Biz burada, 

ritimanalizi ile Tarde sosyolojisi arasında kurulmuş olan yakınlığı veri alarak, esasında 

tüm bir Tarde sosyolojisinin belirli bir anlamda ritimleri analiz etmek üzere 

okunabileceğini iddia ediyoruz. Çünkü bir taklidi oluşturan karakteristik unsur olarak 

karşılıklılık edimi, eylemlerin ve alınıp verilenlerin ritmik bir düzenine bağlı olmak 

durumundadır. Diğer yandan ise ritimler, herhangi bir değer (dolaşım değeri, üretim 

değeri, tüketim değeri, sanatsal değer, dinsel değer vb.) gibi büyük ölçüde öznel olabilme 

ihtimali taşıyan entiteler yerine çok daha sarih biçimde tespit edilebilecek düzenlilikler 

                                                           
77 Bkz. H. Lefebvre, Mekânın Üretimi, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2014; H. Lefebvre, 

Ritimanaliz: Mekân, Zaman ve Gündelik Hayat, çev. Ayşe Lucie Batur, İstanbul, Sel Yayıncılık, 

2017. 

78 C. Borch, “Kentsel Taklitler: Tarde Sosyolojisine Yeniden Bakış”, çev. Can Gündüz, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 114-133.  



73 
 

arz etmesi sebebiyle taklit ediminin çeşitli düzeylerdeki karşılıklılık öğelerini 

gösterebilecek niteliktedir.  

 

 

Ritimlerin kökenleri dolaysızca tekrara bağlıdır. Herhangi bir tekrar dizisinin ritmi, 

tekrarın (yeniden-üretimin, yayılmanın, çoğalmanın) yasalarına bağlı olarak 

tekrarlamadaki uyumsuzluk (fark) ve benzeşme (farklılaşma) öğelerinin birliğinin (uyum) 

gerçekleşme biçimidir. Bu anlamda ritmin uyumu daima bir uyumsuzluk, düzensizlik 

öğesini de içinde barındırır ve dahası, ancak bununla söz konusu olabilir. Ancak ritmi 

toplumsal bağların taklitçi doğası bakımından bir sonuç ya da çıktı olmasının ötesinde 

bağlayıcı kılan ve bu anlamda onu topografik çözümlemenin hem nesnesi hem de 

metodu haline getiren şey, spesifik ritimlerin yalnızca tekrar dizileri içinde değil, aynı 

zamanda tekrar dizilerinin (toplumsal olanda taklit dalgalarının) kesişim noktalarında da 

ortaya çıkmasıdır. Tarde, belirli bir süre işleyen tekrarların, toplumsal dizi içerisinde 

belirli sayıda benzer şeyler ürettiğinde bu benzerlikleri kat eden niceliklerin ortaya 

çıktığından bahseder.79 Para, böyle bir niceliğe örnek olarak gösterilebilir. Bu niceliğin 

ritmik düzeni ise içinden çıktığı benzerlikten başka bir nitelikte benzerlik oluşturur ve 

değer burada söz konusu olur. Kısaca, belirli bir toplumsal dizge içerisinde birbirine 

benzeyen farklı şeyler üreten bir tekrar serisi, kendi serisinden başka bir bağlayıcı niteliği 

olan bir seri üretebilir. Ritimanalizinin konusu olan ritimler ise mekânsal serilerdir. Daha 

doğru bir tabirle, çeşitli taklit dalgalarının kesiştiği yerde, aynı zamanda bu yeri belirli bir 

mekân olarak örgütleyen ve alışkanlıkların, rutinlerin, eyleme kalıplarının serilerinin 

oluştuğu benzeşim mahallerinde ortaya çıkan ritimlerdir. Bu anlamda ritimler, tekrar 

                                                           
79 G. Tarde, 2004a, s. 258.  



74 
 

dizilerinin sentetik ürünleri olarak toplumsal topografyanın koşullarını meydana 

getirirken, metodolojik düzlemde toplumsal bağların topografik düzeninin mekânsal 

analiz birimleri olarak işlev görebilirler. 

 

Ritimler, toplumsal bağlamda taklidin mekânsal bağlarının edimselleştiği 

niceliklerdir. Çeşitli taklit dalgalarının kesişiminde başka taklit dizileri üreterek mekânsal 

bağlayıcılığın toplumsal düzenini kurarlar. Bu anlamda ritim, toplumsal olguyu niteleyen 

uyumun edimi, zihinler-arası geçişlerin toplumsal olanı üretmesi sürecinde ortaya çıkan 

karşılıklılığın derecesidir. Ritimanalizi ise taklidin yersel bağıntısının ürettiği bu eylem 

farklılaşmasının öğelerini, karakteristik unsurlarını, ortak noktalarını ve kırılmalarını 

tespit etmeyi amaçlar. Diğer deyişle, ritimlerin koşullandırdığı taklitlerin mekânsal 

bağlamını çözümlemeye girişir;80 

 (R)itm, tekrar ve fark arasındaki farkın birliğidir. Bu yüzden, bir ritimanalizi, 

basitçe taklitlerin (tekrarla) kimlikleri yarattığı, yeniden-ürettiği ve pekiştirdiği iddiası 

üzerinden gözlem yapmak türünden bir ayartmaya direnmelidir. Ritimler (taklidin 

yapıları) tarafından üretilen, taklitlerin ve ritimlerin kendilerinin istikrarı mütemadiyen 

bozarak yeni ritimlerin ve taklitlerin ortaya çıkmasına yol açan ufak fark ve çeşitlenmeleri 

de hesaba katmalıdır.81 

 

Taklidin ritimlerinin haritalandırılması, toplumsal bağların topografyası, tekrar ve 

farkların oluşturduğu ritimlerin bireysel ve toplumsal bağlarının kavramsal ana hatlarını 

                                                           
80 C. Borch, 2008, s. 115, 116.  

81 A.g.e., s. 127.  



75 
 

ortaya çıkarmaya olanak tanır.82 Taklidin topografik düzleminin ritimanalizi ile 

belirginleşen üç ayrı düzeyi bulunduğu söylenebilir. Birincisi bireysel düzeydir; ritimlerin 

bireyleri öncelediği ve bireylerin bu ritimlerin kesişimlerinin “anlık istikrarından” türediği 

varoluşsal düzeydir. Birey ile mekânın tikel ilişkisi burada kurulur. İkincisi ise Tarde’ın 

enter-psikoloji olarak adlandırdığı, zihinler arası karşılıklı ilişkinin mekânsal düzlemidir. 

Burada söz konusu olan “ritimlerin kesişimlerinin anlık istikrarı” olarak bireylerin birebir 

ilişkilerindeki mekânla koşullanmış olan karşılıklı etkileşimleri, taklit dalgaları arasındaki 

geçişlilikler; sözcelerin, tonların, kalıpların, biçimlerin, ritlerin salınımlarını ve temposunu 

belirleyen karşılıklılık düzleminin gerçekleşmesidir. Üçüncü düzey ise ritimlerin genel 

düzeni olarak yaylanın genelleşmiş taklit dizgelerinin, söylemlerin, telkinlerin, kodların, 

yapılagelişlerin, tüm geleneksel kurumsallaşmaların ağıdır.  

 

 

II. TOPLUMSAL İLİŞKİLERİN TOPOGRAFYASI 

 

Bu kısımda birincil olarak Tarde’ın Taklidin Yasaları eserini merkeze alarak, 

toplumsal bağların topografik düzlemini iki ayrı başlık üzerinden belirlemeye ve 

toplumsal bağların mekanizmasını kesen ortak mefhumları bu topografyanın içerisinden 

tespit etmeye çalışacağız. İlk başlıkta toplumsal bağların hatlarını, oluşturduğu 

katmanları, bu katmanlar üzerinde oluşan oyuk ve yataklar üzerindeki akış düzenlerini 

(ekonomi), hatların katmanlar arasındaki farklılıklarda belirginleşmiş eğimlerini, hatların 

                                                           
82 A.g.e, s.128, 129.  



76 
 

yoğunlaştığı eğilimleri ve buralarda kesişen farklı taklit dalgaları olarak yeni’nin ve 

öznelliklerin düzlemini açığa çıkarmaya çalışacağız. Böylece taklit ve icadın toplumsal 

konumlar içerisindeki genelleşmiş güzergahlarını, sınıf, statü ve gelenekler gibi 

kurumsallaşmış eğim çizgileri içerisindeki çekim düzenekleri, bunlar içerisinde 

gerçekleşen öznellikler olarak eğilim biçimlerinin görece verili olan düzenini 

sınıflandırabilmiş ve işleyiş mekanizmalarını haritalandırabilmiş olacağız. İkinci alt başlık 

olan edimler bölümünde ise bu düzeneklerin, toplumsal oyuk, eğim ve katmanlaşmaların 

ilişkisel boyutunu, edimsel fark ve tekrarlarının genelleşmiş olan öznel tertibatlarını, 

eylemler üzerindeki ‘yasalarını’, duyguların hiyerarşisi içerisindeki geçişliliklerini ve 

ürettiği istikrarsızlık mahallerini, kararsızlık çizgilerini, icadın ve yeniliklerin toplumsal 

olguyu ve bağları tersine çevirebilme kapasitesi ile birlikte ele alacağız. Böylece 

toplumsal bağların kurduğu genelleşmiş ve nesnel hatların, öznel, fakat aynı zamanda 

gizli ya da görünür kolektif edimlerle hangi biçimler altında edimselleşebildiğine, ne 

tipten eylem alanları ve tersine çevirme mahalleri üretebildiğine dair kavramsal odak 

noktalarına, toplumsal bağların düzeninde kritik noktaları teşkil eden belirleyici 

süreçlere dair analiz setlerine sahip olmuş olacağız.  

 

Ancak bunlara geçmeden önce birkaç yöntemsel uyarıda bulunmak yerinde 

olacaktır. Öncelikle, Tarde’ın sosyolojisini ve özellikle en önemli yapıtı addedilen Taklidin 

Yasaları’nı toplumsal bağların topografyasını inşa etmek üzere seferber edişimizdeki 

amacımız Tarde sosyolojisinin bütüncül bir çözümlemesini ya da tutarlı bir yeniden-

üretimini günümüz sosyolojisine ya da beşerî bilimler literatürüne kazandırmak değildir. 

Tarde’ın sosyolojisinin kapsayıcı ve tüketici bir analizini gerçekleştirmek, ilgilendiğimiz 

konunun boyutlarını aşacaktır. Biz bu çalışmada Tarde’ın sosyolojisinin bir tür yeniden 



77 
 

aktarımından ya da güncelleştirilmesinden ziyade, Tarde sosyolojisinin özgül ve belirli bir 

ölçüde özerk bir alan olarak koyutladığı toplumsal ve onun ilişkiler ağı içerisinde 

gerçekleşme biçimi olan toplumsal bağın işleyiş mekanizmaları ile ilgimizi sınırlı tutarak, 

tüm bu sorunlu alanlara odaklanmayacak ve Tarde’ın, özellikle Taklidin Yasaları eserini 

kat ettiği haliyle toplumsal bağların topografik düzlemini kat eden ortak mefhumlara 

ulaşmayı denemekle yetineceğiz. Böylece özgül bir eyleme tarzı olarak toplumsal edimi 

kuşatan düzlemin kavramsal hatlarına ulaşarak, toplumsal olanın kaplamını meydana 

getiren toplumsal olguların kesişimlerinin bir çerçevesini edinmiş olacağız.  

 

Tarde’ın toplumsal olgunun göstergesi olarak benzerliklere duyduğu ilgisi, 

benzerliklerin verili durumlarının bireyler üzerindeki etkisini incelemekten ziyade bu 

benzerliklerin kaynağını, ortaya çıkma süreçlerini, gelişimini, başkalaşma kipliklerini 

çözümlemeye dayanır. Bu nedenle Tarde, kendi sosyolojisinde analojileri, anıştırmaları, 

sezgisel bağlantıları, bağlantısız görünen olguları birbirlerine iliştirmeyi bilimsel metodun 

birer parçası olarak uygular. Öyle ki, tüm evreni kuşatan ve kuran bağıntı olan tekrar ile 

farkın ilişkisi ve bu ilişkinin kendini daima tekrar, adaptasyon ya da zıtlık şeklinde 

gösterdiğini iddia etmesi, bu sosyolojide özgül olarak insan topluluklarına özgü olan 

şeyin ayrıca belirlenmesi gerektiği sonucuna varır. Çünkü en nihayetinde, Tarde için 

insan toplumları, başka toplumlar arasında bir toplum; evrenin fizik ve organik 

toplumları arasında ve dahası kendisi de bir toplum olan bireyler arasında başka bir 

toplumdan ibarettir. Söz konusu insan toplumları olunca onun ayırıcı niteliği, 

karakteristik ediminin tekrar ya da kalıtım değil, taklit olmasından ibarettir. Tarde, 

tekrar, adaptasyon ve zıtlığın evrensel işleyişinden metodolojik bir sınır üretmekten 

ziyade, onlardan toplumsal olgunun çeşitli düzeylerdeki izdüşümlerini açıklamakta 



78 
 

analojiler kurmayı tercih eder. Bu sayede “tepeden tırnağa mümkün olan her sözcükle 

zengince farklılaşmış”, “tekrarın ancak farkın yüzü suyu hürmetine var olduğu” bir 

dünyayı tasvir edilebilir olur.83  

 

Tekrarın ve adaptasyonların evrenselliği, her düzlemdeki farkın ve benzerliklerin 

birbirlerine o ya da şu biçimde birbiri ile bağlantılı olduğu bir evren yaratır. Tarde’ın 

coğrafyadan ekonomiye, fizikten psikolojiye, kimyadan ekonomiye, biyolojiden siyasete 

gerçekleştirdiği birbirinin içine geçmiş analojilerin kaynağında tekrar ile farkın evrensel 

olan bu bağlantısı yer alır. Her benzerlik, çeşitli düzlemlerdeki analojilerin kendiliğinden 

bağıntısını haklı çıkarır. Söz konusu olan, insan toplumlarına dair olsun ya da olmasın, 

benzerliklerin tek ve biricik olan kökenlerinden ziyade, kendisinden daha “büyük” ve 

başka bir şeyi üretmiş olan kaynaklarının tespit edilmesidir. Kökenlerden farklı olarak 

kaynaklar, toplumları meydana getiren farklılaşmanın, farkın farklılaşarak tekrarlanışının 

benzerlik hatlarını oluştururlar. Zira tekrar ve tekrardaki farklılaşma olgusu, toplumsal 

olguyu meydana getiren benzerlik ve yayılma arzusunun eşlikçileri olarak tüm toplumsal 

kurumlaşmalara sirayet eder. Örneğin Tarde için her türlü ekonomik üretim süreci, 

ardılına yerleştiği orijinal icadın bir yeniden-üretiminden başka bir şey değildir. Bu 

anlamda toplumsal her üretim esasında bir yeniden-üretimdir.84 İnsan toplumlarının 

benzerlikleri, yalnızca insansal olan biricik bir kökenden değil, fiziksel, dirimsel ve 

                                                           
83 G. Tarde, 1903, s. 7. 

84 G. Tarde, 2000, s. 8; 2004a, s. 95.  



79 
 

taklitsel olan belirli sayıdaki kaynaklardan, onların çeşitli varyasyonundan ve 

adaptasyonlarından (icatlardan) meydana gelir.85 

 

Peki insan toplumlarının bir saf sosyolojisi mümkün müdür? Tarde bu imkânı 

insanlar arasındaki ilişkilerin, beyinlerin birbirlerini etkileme gücünün yalnızca taklit ve 

icatlarla oluştuğu bir saf sosyallik ile özdeşleştirir. Öyle ki, güneşin, iklimlerin, biyolojik 

çeşitliliğin vs. periyodik tekrarlarına bağlı etkilerinin sıfıra indirgenebildiği ya da asgari 

düzeyde bulunduğu bir toplumsal düzlemde, kısacası toplumsal olguların tek 

belirleyeninin taklit ve icat olduğu ilişkiler ağında toplum ve toplumsal bağların nasıl bir 

görünüme kavuşacakları sorusu, saf sosyoloji tahayyülünü mümkün kılan soyutlama 

olarak karşımıza çıkar.86 Saf sosyolojinin alanı toplum ile doğa arasında kurulan klasik 

karşıtlığa dayanmaz; bileşenlerinin fizik ve organik dünya olduğu doğa, burada, insan 

toplumlarının ötekisi, dışladığı ya da geride bırakıp ondan ayrıldığı bir durumu değil, 

tekrara ve onun adaptasyonlarına dayalı periyodik etkilerinin asgari düzeye 

indirgendiğinde elimizde kalacak olan olabildiğince saf sosyal ilişkinin ne gibi bir dünya 

oluşturacağına dair bir soyutlamanın konusudur. Bu minvalde sosyoloji disiplininin 

kurucu tartışmalarından olan doğa bilimlerindeki olguların nesnelliğini ve yasaların 

evrenselliğini toplumsal olana geçirilmesi meselesi de Tarde’ın sosyolojisinde başka bir 

mahiyet kazanır. Tarde insan toplumların karmaşıklığı problemini tarihsel ilerleme 

nosyonu ile beraber düşünür. İlerlemenin toplumsal kaynağı ise elbette icatlar, birbirleri 

ile bir biçimde ilişkili olan ya da olmayan, birbirinin üzerine eklenen ya da zıtlaşan, bir 

                                                           
85 G. Tarde, 1903, s. 6. 

86 A.g.e, s. ix. 



80 
 

diğerini elemine eden ya da onu daha da güçlendiren tüm yeniliklerdir. Tekil bir icat, 

taklit dalgaları içerisindeki konumuna ulaşsın ya da ulaşmasın, kendisinin taklidi 

konumunda olan tüm varyasyonlarını ve yeniden-üretimlerini potansiyel olarak kuruluş 

momentinin içinde barındırır. Toplumsal dizge, rastlantısal karşılaşmaların ürünü olan 

zorunluluk zincirlerinin, minör fikirlerin kaza eseri ürettiği birliklerin, anonimleşen 

kimliklerin, kaynağından bağımsızlaşmış olan niceliklerin (kurumlar, değerler, kodlar) 

kaynaklarını oluşturan belirli sayıda icatların katmanlaşmasından, ilerleme rejimlerinden 

oluşur.87 

 

Burada söz konusu olan toplumsal ilerlemenin çift katmanlı bir ontolojisini 

kurabilmektir. İcat, çeşitli taklit dalgalarının kesişiminde yer alan ayrıksı bir nokta olduğu 

ölçüde, aynı zamanda kendisine bağımlı koca bir taklit düzenini kurma kapasitesini de 

içinde barındırır; Büyük daima küçüğün içinden çıkar. Belirleyici olan, neden olan, 

kapasitesi daha büyük olan daima daha küçük olandır, daha büyük olan ise daha küçük 

tarafından belirlenir, onun sonucu oluşur ve kapasitesi sınırlıdır. Yayılım her zaman 

küçükten büyüğe doğru genişler.88 Küçükten büyüğe doğru ilerleyen sonsuzca yayılımın 

                                                           
87 A.g.e, s. 2. 

88 Toplumsal düzende yayılımın bu küçükten büyüğe doğru ilerleyişinin farklı izdüşümleri vardır. 

Mesela Tarde, taklidin daima üst sınıftan alt sınıflara doğru yayılma eğiliminin bulunduğunu iddia 

eder ve bu sayıca az olandan (örneğin aristokrasi) çok olana doğru (örneğin burjuvazi, proletarya 

ya da serfler) bir yayılım olarak karşımıza çıktığı gibi, aynı zamanda taklidin toplumsal değerler 

hiyerarşisi içerisindeki işleyişini de edimselleştirir. Tarde sosyolojisinde nitelikler ile nicelikler 

arasındaki çelişki farklı bir karakter üstlenir. Şöyle ki, örnek olarak aristokrasiyi taklidin yayılım 

merkezi yapan üst sınıf oluşu olgusu, aristokrasinin nitelikçe değil nicelikçe çok olmasından 



81 
 

olanağı, kendisini ikiye ayrılmış bir hat üzerinden belirli bir yere kadar gerçekleştirir: 

Toplumsal ilerleme bir yandan icadın, kendi olanaklarının tümünü içinde barındıran 

sonsuz-küçüğün başka icatlar ile çeşitli taklit dalgaları arasında kurduğu benzeşimler, 

ortaklıklar, kesişimlerin ve birleşmelerin oluşturduğu karmaşıklaşma ve 

kompleksleşmeyi ifade ederken diğer yanda, bu kesişimler boyunca yayılan olgusal 

benzerliklerin basitleşmesini, belirli olanakların gerçekleşmesi ölçüsünde gittikçe artan 

bir spesifikleşmeyi beraberinde getirir. Kaynakların bölünerek ayrışması, hatların 

kesişerek ilerleyişi ve aynı zamanda bölünerek ayrışan her hattın gittikçe daha spesifik, 

indirgenmiş ve basitleşerek ilerleyişi, toplumsal katmanların, hatların ve edimlerin 

gerilimlerinin çevrimsel olarak arttığı ya da azaldığı toplumsal tarihin düzenini 

oluşturur.89 Tarihsel ilerleme ve toplumsal ilişkilerin karmaşıklığı, hatları oluşturan 

oyukların, kurumsallaşmış hiyerarşik düzeneklerin, sınıfların, statülerin ve işbölümlerinin 

giderek belirginleşen ve ayrışan çatallanmalarının yanı sıra, bunlar içine özgül biçimde 

yerleşen bağlamsal edimlerin, ilişkilenişlerin ve eylem tarzlarının giderek 

                                                           
dolayıdır. Aristokrat sınıfı elbette alt sınıflardan sayıca daha az kişidir, fakat sahip olduğu 

nicelikler, iyeliklerin değerleri, prestijin ölçülebilir/sayılabilir değerleri bakımından daha 

büyüktür. Nitelikçe ise daha küçüktür, çünkü nicel büyüklüğü dolayısıyla kendisinden daha büyük 

bir ürün üretme kapasitesi daha azdır.  

89 İcatların, yeni kavramların, fikirlerin, tekniklerin, araçların ortaya çıkma dinamikleri de tam 

olarak bu gerilim içerisine yerleştirilebilir. Her icat, taklit edilip yayıldığı ölçüde gerilimi yeni bir 

hatta sokan, onu teskin ederek düzene farklı bir biçim altında tahvil eden, somut ihtiyaçları ve 

eksikleri formüle ederek onlara kavramsal bir gerçeklik kazandıran, toplumsal tarihin basıncına 

farklı bir çıkış olanağı sunan bir reform (yeniden-formlandırma) olarak görülebilir.  



82 
 

basitleşmesinin, spesifikleşmesinin (iş bölümlerinde uzmanlaşma, mesleki 

profesyonelleşme vb.) her icat ile yeniden biçimlenen geriliminden oluşur.  

 

 

A. Toplumsal Bağların Hatları 

 

Tarde toplumsal bağların oluşturduğu ve içerisinde işlediği hatları iki temel 

dereceye ayırır. Birincisi, birbirlerini etkileyen ve birbirlerinden etkilenen öznelerin bir 

diğeri üzerindeki birebir hareketidir. Bir benliğin bir diğeri üzerindeki zihinsel etkisi 

sonucu oluşan, belirli bir derecedeki benzeşme sonucunu doğuran ve daima tek yanlı 

olarak ortaya çıkan, fakat her zaman çift-taraflı, karşılıklı olmaya meyleden bu “en güçlü 

bağ” birebir ilişkinin üretildiği bağdır. “Bu, ebeveynleri çocuğa, öğretmeni öğrenciye, 

kılavuzu kılavuzluk ettiği kişiye, konuşmacıyı dinleyiciye bağlayan ve genel olarak, 

birbirlerini tanıyan tüm insanların konuşmaya ve birlikte çalışmaya sevk eden noktadır.” 

Benin bir başka ben ile yüz yüze mesafesi, birebir iletişimi, zihinlerin tek yönlü olarak 

başlayan fakat potansiyel olarak birbirlerini sıralı biçimde etkiledikleri benlik 

yansımalarının ilişkisi toplumsal bağın bu birincil ve en güçlü derecesinde gerçekleşir. 

Toplumsal bağın ikinci temel derecesi ise daha zayıf, dağınık fakat çok daha sürekli bir 

bağı ifade eder: Birbirlerine direkt etkileri bulunmayan, birbirlerini değiştirmeyen fakat 

“maruz kaldıkları etkiyle her birinde meydana gelen benzerliğin sonucu olarak ortaya 

çıkan” toplumsal bağ. “Bu son kategori aynı sosyal çevreye sahip olan insanların 

çoğunluğunu içerir. Bu insanlar birbirlerini tanımaksızın çok sayıda görünmez bağla ve 

eski veya yeni, bilinen veya anonim olan aynı duayenler, aynı mucitler, aynı kaşifler ve 



83 
 

aynı öncüllerden geldikleri için kendilerine ortak olan sayısız konuşma, düşünme 

hissetme ve davranış şekliyle birbirlerine güçlü bir şekilde bağlanır.”90 Birbirlerini tanıyan 

insanlar arasındaki toplumsal bağın ilk derecesi her ne kadar birebir ilişkinin iletişimsel 

boyutu içinde kavranılıp görünür olsa da, kurulu toplumsal bağların biçimlendirdiği 

konumlardan, hiyerarşik dağılımlarından, etkileme kapasitesinin kurumsal 

düzeneklerinden bağımsız değildir. Bu düzlemi niteleyen esas fark, taklidin görünür 

seviyede kurulması, benliklerin karşılıklı kavrayış içinde yansıtılmasıdır. 

 

Birbirlerini tanımayan insanların belirli kaynaklardan beslenerek birbirlerini 

değiştirmeksizin birbirlerine benzedikleri toplumsal bağların görünmez düzeni ise 

kalabalıkların, bir-arada-dağınık varoluşların toplumsal düzlemidir. Bu düzlemi niteleyen 

ayırıcı fark, benliklerin benzer düzeydeki birbirlerine karşılıklı yansıması değil, ayrı 

düzeylerdeki pek çok yansıyan benliğin genelleşmiş bir nicelik, belirli bir benlik 

oranlaşması üreterek özneleri biçimlendirmesidir. Görünmez bağların karşılıklılığı 

benliklerin birebir ilişkisinde değil, ortaklaşılan kaynakların dolaylı sonuçları olarak, 

hislerin, davranışların, fikirlerin genelleşmiş benzerliğinde kurulur. Birbirlerinden derece 

olarak ayrılan bu iki bağ türü daima birbirinin içine geçer ve birbirini etkiler. Fakat ilki, 

görünür bağların işleyişi, toplumsal rollerin statülere bağlı hiyerarşik düzeninin ifadeleri 

                                                           
90 G. Tarde, 2004a, s. 10. Bu aşamada dolaylı bağ olarak adlandırabileceğimiz toplumsal bağın bu 

ikinci derecesinin insanlar arasında görünmez olan “güçlü bağlar” üretmesi, bu bağın ilk 

kategorideki toplumsal bağlara nazaran daha güçsüz oluşu ile bir çelişki arz etmez. Çünkü 

“insanların çoğunluğunu kapsayan bu görünmez bağlar” hem çok çeşitli hem de çeşitlilikleri 

ölçüsünde niceliksel benzerliklerinin katmanlaştığı, sürekli tekrarlar boyunca olabildiğince katî 

hale geldiği toplumsal sürekliliği ve onun kurumsallaşmış ifadelerini oluştururlar.  



84 
 

iken; ikincisi, görünür olmayan bağların işleyişi, toplumsal uzamın büyük ölçüde 

mekânsal olan eşdeğerleştici düzeninin ifadeleridir.  

 

Toplumsal bağların yoğunluk derecelerine göre ayrılmış olan hatlarının 

oluşturduğu toplanma, eklemlenme, kıvrılma ve birikme tarzlarına katmanlar diyoruz. 

Toplumsal bağların hatlar boyunca taklidin derecelerine göre katmanlaşması ve bu 

katmanların birbirleri ile uzamsal ilişkisi, toplumsal düzenin tümünü oluşturan en geniş 

düzlemdir. Ancak rollerin ve mekânların katmanları, birbirinin içine girebilen, yer 

değiştirebilen, mekanizmalarını birbirlerinden devşirebilen çeşitli bağlar oluşturur. Bunu 

açıklamak üzere Tarde’ın Ortaçağ’dan modern çağa geçişle beraber taklit edilecek 

modelin mahiyetinde tespit ettiği (devrimsel) bir dönüşümü örnek verebiliriz.91 

Ortaçağın aristokratik düzeni içerisinde taklit daima üsten alta, soyluluğun hiyerarşik 

yapısı içerisinde üst soylardan alt soylara ve toplumsal yapının elverdiği ölçüde 

soylulardan serflere doğru yayılmaktaydı. Diğer deyişle rollerin hiyerarşisi büyük ölçüde 

soy kurumunun bireylere tanıdığı ayrıcalıklar üzerinden taklidin yayılacağı üst ve astın 

düzenini kurmaktaydı. Ancak moderniteyle birlikte soyluluğun kana bağlı olan klasik 

konumu yıkılmaya başlar. Bu sürecin ortaya çıkardığı sonuç ise soyluluğun bir kategori 

olarak tümden ortadan kalkışı değil; taklit edilecek odak olarak üstlük konumundaki, 

statü hiyerarşisindeki bir tür metastaz, soyluluğun statüsünün kandan yere doğru 

değiştiği katmanlar arası bir bükülmedir. Moderniteyle birlikte taklidin üstten asta 

yayılımının hattı soydan kente, rolden yere, kandan mekâna doğru kayar. Yine de bu 

durum basitçe bir yer-değiştirme değil, katmanların yeni bir katmanlaşma tarzı üretmesi, 

                                                           
91 G. Tarde, 1903, s. 224, 225.  



85 
 

toplumsal bağların hatlarında yeni bir aristokrasi rejimi kurması anlamına gelir. Kent, 

soyluluğun yeni statüsü haline gelerek Ortaçağ’ın mekân ile toplumsal roller arasında 

kurduğu klasik dizgeyi tersine çevirir: Soyluluğun toplumsal roldeki statüsü gruplardan 

ve bireylerden alınarak yer’e devredilir. “Dolayısıyla modern çağda kent, ‘yerin bu 

aristokrasisi’ bugüne kadar klasik soyluluğun üstlenmiş olduğu işlevselliği 

devralmıştır.”92 Demek oluyor ki toplumsal katmanlarda rollere ve mekânlara göre 

özgülenen bağların rejimleri bağlamsal olarak katî değildir ve bunların edimleşmesi 

esasında bu katmanların birbiri üzerine büküldüğü, öğelerinin yer değiştirdiği ve 

birbirlerinden nicelikler devşirdiği ve istisnai olarak tersine çevrildikleri oranda söz 

konusudur. Katmanların öğeleri olan yoğunlukların, örneğin toplumsal roller olarak 

meslek, sınıf ve statülerin ya da toplumsal mekânlar olarak şehirlerin, tapınakların, 

sokakların, binaların vs. birbirleri ile özgül bağlanma tarzlarına eğimler, bunların 

kesişiminde beliren öznelliklere ise eğilimler adını veriyoruz.  

 

Katmanların özgül bağıntısını oluşturan eğimler toplumsalın içini diyagramatik bir 

şekilde kurar. Tarde bir buluşun taklit edilmesinin, taklitçi yayılışının geometrik bir diziyi, 

“her taklitçiyi bir dizi aracılığıyla başlangıç noktasına bağlayan sonsuz bir biçimde 

yayılmış bir yelpaze şeklinde” diziyi oluşturarak genel bir eğilimi gerçekleştirdiğini 

belirtir.93 Topografik düzlemde ise yayılım dizilerinin eşitsiz uzayışları, eğrileri ve 

bükülmeleri, kısacası bir diyagram oluşturacak şekilde gerçekleşmeleri katmansal 

yoğunlaşmaların bu özgül ilişkilenişlerinin, edimlerin yer alığı tarihsel oyukların ve 

                                                           
92 C., Borch, 2008, s. 121. 

93 G. Tarde, 2004a, s. 12.  



86 
 

birikimlerin sonucudur. Eğimler, katmanlar arasındaki biçimlenişlerinin sonucu olarak 

farklı taklit biçimleri üretirler. Birçok farklı taklit tarzı ya da taklit güdülenişinin yanı sıra, 

Tarde’ın toplumsal katmanlar nezdinde en çok bahsettiği iki taklit eğilimi gelenek-taklit 

ve moda-taklittir.94 Her taklit biçimi bir ya da birden fazla eğimin spesifik eğilimi, öznel 

bir yönelimidir. Bu nedenle her taklit biçiminin kendine özgü bir bulaşma/tesir “çevresi” 

ve yayılma alanı vardır.95 Ancak taklit dalgaları bir eğimden diğerine, bir çehreden 

öbürüne geçerken daima belli düzeylerde kırılmalara, uyum ve modifikasyonlara uğrar. 

Dahası, farklı taklit dalgalarının beyinden beyine, bir bireyden diğerine geçişi bir bireyin 

kendi benliğinden başlayarak tüm topluma kadar yayılabilecek uyum ve 

modifikasyonlara olduğu kadar, zıtlık, rekabet ve çatışmalara da sebebiyet verebilir. 

Eğimlerin aynı toplumsal düzen içerisinde çeşitli biçimlerde gerçekleştirebildiği bu 

konumlanışlar, öznelliğin alanını, daha spesifik olarak söyleyecek olursak, iki temel güç 

olarak arzu ve inancın belirli bir formu olarak duyguların paylaşılan alanını oluşturur.96 

Bir özne, çeşitli taklit eğimlerinin sapağında beliren özgül bir istek ve inanç bileşimidir. 

Her taklit dalgası, öznelliklerin bu bileşimine uygunluğu oranında beyinden beyine 

aktarılır, çeşitlenir ya da reddedilir. Eğimlerin eğilimlerle, taklit dalgalarının öznelliklerle, 

kesişimlerin oranlarla kurduğu ilişkinin edimi duygulardır ve her taklit duyguları 

manipüle ederek, onlardan istifade ederek, onları kışkırtarak ya da düzene sokarak 

                                                           
94 Tarde, 1903, s. 14. Taklit tarzları sonsuzca biçimde olabilir. Tarde’ın Taklidin Yasaları’nda 

bahsettiği diğer taklit biçimlerinden bazıları şunlardır: Sempati-taklit, sadakat-taklit, öğreti-taklit 

ya da eğitsel-taklit, naif-taklit, kasti/maksatlı-taklit vb. Dikkat edilebilir ki tüm taklit formları bir 

duygu durumuna işaret etmekte ve onları gerçekleştirmektedir. 

95 A.g.e, s. 17. 

96 A.g.e, 24. 



87 
 

yayılır. Bu anlamda her taklit, istek ve inancın belirli bir bedenleşmesi olarak bir 

duygunun ifadesidir ve her duygu belirli bir taklit eğiminde yer teşkil eder.97 

 

Tonkonof toplumsal düzenin Tardecı sosyoloji içinden analizini “kartografik bir 

etkinlik” olarak tanımlayarak bizim toplumsal hatların katmanlaşması olarak 

adlandırdığımız kurulu toplumsal ilişkiler düzleminin bileşenlerini ve çözümleme 

araçlarını şu şekilde açıklar:  

Tarde’ın yöntemine göre herhangi bir toplumsal düzeni tanımlamak için öğelerin 

eklemlendiği ya da birbirine meylettiği özgül tarzın betimlenmesi gerekir. Ayrıca her 

eğilimin uyuşma derecesinin ve farklı parçaları birbirine bağlayan birleşimlerin 

derecelerinin ölçülmesi gerekir. Ayrıca bunların iç morfolojisinin, akış yönlerinin, 

yoğunlaşma derecelerinin (yükseliş ve düşüşlerinin), cereyanların pozitif ve negatif yüklü 

doğalarının yanı sıra, ekonomiyi besleyen düzenli ya da düzensiz girdi ve çıktılarının ve 

başka topluluklarla ilişkilerinin betimlenmesi gerekir. Tüm bunların, çalışılan her 

toplumsal birleşmede kültürel, tarihsel ve mekânsal olarak gömülü olmalarından dolayı 

her seferinde yeniden gerçekleştirilmesi gerekir.98 

 

Toplumsal bağların kartografik hatları, bağların topografik düzeninin kurucu ve 

belirli ölçülerdeki verili öğeleridir ve bu bileşkelerin yoğunlaşma tarzları olarak 

                                                           
97 A.g.e, 25. 

98 S. Tonkonoff, “A New Social Physic: The Sociology of Gabriel Tarde and its Legacy, Current 

Sociology, Cilt: 61, Sayı: 3, 2013, s. 275. 



88 
 

katmanlar, yoğunlaşma biçiminin akıntı yatakları olarak ekonomi ve katmanların 

birbirleriyle girdiği özgül, olumsal ilişki olarak eğim ve eğilimlerin çevrimlerini oluşturur.   

 

 

B. Toplumsal Bağların Katmanları 

 

Katmanların kendi başlarına bir gerçekliği yoktur, yalnızca bağlamsal olarak 

örgütledikleri bağlayıcı değerler dizgeleri ve bunların bilimsel bilgiyi üretme adına 

ölçülebilirlikleri vardır. Çünkü hiçbir sınıf, statü ya da başka bir aidiyet biçimi, yersel, 

mekâna dayalı sınırları dışında bir anlam ve karşılıklılık formları ifade etmez. Aynı 

biçimde, herhangi bir yersel örgütlenme de, bir mahalle, köy, şehir, bina, ev ve hatta 

çadır, toplumsal rollerin aidiyet mekanizmaları dışında ya da ötesinde toplumsal bir 

karşılığa (gerçekliğe) sahip değildir. Yalnızca toplumsal rollerin ve mahallerin spesifik 

bağıntısını kuşatan katmansal diziler vardır ve bunlar, değerler olarak her ilişkiyi önceler. 

Tarde, çeşitli taklit formları betimleyişine benzer biçimde çeşitli değer formları da 

betimler, fakat katmanların dizilişlerine göre belirlenen iki ayrı değer dizgesine belirleyici 

bir nitelik atfeder: Gerçeklik ve yararlılık.99 Gerçeklikler ve yararlılıklar, düşüncelerin ve 

nesnelerin toplumsal koşullarını oluşturan niceliklerdir. Bu niceliklerin kaynağı tüm 

toplumsal bağlarda olduğu gibi arzu ve inançlardır, fakat arzu ve inançların rejimi 

gerçeklik ve yararlılığı çok özel bir tarzda kurarlar.  

                                                           
99 G. Tarde, 2004a, s. 62.  



89 
 

Tarde gerçekliğin özgül olarak isteğin ve inancın bir bileşimi olmadığını söyler: 

“Gerçeklik, bir düşüncenin inandırıcılığından başka bir şey değildir.”100 Diğer deyişle 

gerçeklik, düşüncenin salt inanç gücü ile toplumsal rejimini gerçekleştiren bir değer 

dizisidir. Bunun yanı sıra, yararlılık ise düşüncenin salt istek gücüne karşılık gelen değer 

dizisinin ifadesidir. Bu anlamda ne gerçeklik ne de yararlılık, değerlerinin nesnesine içkin 

olduğu, kendiliğinden nesnelerine ait olduğu katmansal ifadelerdir; en basit tabirle 

bunlar, nesnelerine atanırlar. Eylemleri güdüleyen bu en temel iki toplumsal 

katmanlaşma dizisi, spesifik konumlarını oluşturduğu istek ve inançların özgül bileşimi 

aracılığıyla sosyal dünyayı yönetirler. Ancak tıpkı katmanlar gibi gerçeklik ve yararlılıklar 

da saltık değildir ve daima toplumsal katmanların bağlamsal oranlanışı aracılığıyla 

gerçekleşir, “sosyal ağırlıklarını” edinirler. Bu anlamda gerçeklikler ve yararlılıklar daima 

                                                           
100 A.g.e, s. 267. Bu nokta ile Tarde’ın beslendiği üç ana felsefi damardan bahsedebiliriz. Birincisi, 

bu çalışmada sonsuz-küçük kavramı ile bahsettiğimiz Leibnizci monad nosyonudur. İkincisi ise 

“sosyal dünyayı yöneten” arzu ve inançların, ilki Spinoza’dan beslenen arzu nosyonu ve ikincisi, 

Hume’un emprisizminden beslenen inanç nosyonudur. Monadlar, arzu ve inançlar olarak 

beyinden beyine aktarılan, taklit edilen sonsuz-küçükler, maddi entitelerdir. Arzu ve inançlar ise 

özgül bileşim tarzları ile hareketin ve düşüncenin kurucu sebepleri işlevini üstlenirler. Tüm bu 

kavramlar çalışmamız açısından kritiktir. İkinci bölümde hareket mefhumunun şiddet 

mefhumunun şiddet ile bağıntısını tartışacağız. Üçüncü bölümde ise toplumsal olan içerisinde 

belirli bir biçimde manipüle edilmiş şiddetin simgesel düzenek ile bağıntısına ve bunun düşünce 

üzerindeki kurucu gücüne değineceğiz. Bu anlamda arzu ve inanç kavramlarının bir yandan 

Hume’a diğer yandan ise Spinoza’ya uzanan felsefi hatlarına uzun uzadıya değinemeyecek olsak 

da, bunların toplumsal olgu üzerindeki biçimlenişlerinin, şiddetin toplumsal işleyiş 

mekanizmalarına bir biçimde temas ediyor oluşları, bu çalışmanın temel hareket noktasını 

oluşturmaktadır.  



90 
 

sosyal statülerin saygınlık, prestij ya da otoritesinde ifadesini bulan yatkınlıkların telkin 

ağı ile biçimlenir. Diğer deyişle hem gerçeklik hem de yararlılık istek ve inançların 

rejimini, kabul edilebilirliği ve işe yararlığı sosyal ağırlıklar vasıtasıyla (saygın kişilikler, 

yüksek statü sahibi insanlar, uzmanlar, profesyoneller, meslek erbapları vs.) yoğunlaştığı 

eğilim çizgilerini, alışkanlıkları, gelenekleri, yönelimleri ve rutinleri kapsayan eyleme 

biçimlerini tertipleyen telkinler şebekesi olarak işlev görürler. 

 

Arzu ve İnançlar insanlar arasındaki ilişkileri biçimlendirmede ne doğallayın 

ortaya çıkarlar ne de toplumsal katmanların özgül bağıntısından önce var olurlar. 

Gerçekliklerin ve yararlılıkların en saltık, doğal göründüğü bilgi ve haz alanlarında dahi 

daima toplumsal katmanların belirli bir bağıntısı mevcuttur. Bu bağıntı gerçekliğin ve 

yararlılığın birbirine bulaşmasının somut bir ürünü olarak eğimleri, istençleri, zevkleri, 

tatmin biçimlerini yaratır. Tarde, gerçekliğin ve yararlılığın bilgi mefhumu üzerindeki 

bulaşmalarına, farklı istek ve inanç bağıntıları üretişini şu şekilde örneklendirir:  

Gerçekten de bilgiye bilme isteğinin tatmini olarak bakılabilse de, ve bu açıdan 

kendisi de bir yarar olsa da, ve hatta çok daha güçlü bir merakı tatmin edecek kadar 

yüksek bir yarar olsa da, bilginin kendisini, cevap verdiği meraktan bağımsız olarak, 

başka bir görünüm altında ve sadece uyandırdığı zihinsel onama gücüne ve kendilerinde 

bu gücü uyandırdığı bireylerin sayısına göre gösterdiği de aynı derecede doğrudur.101 

 

                                                           
101 A.g.e, s. 267 (vurgular aslında).  



91 
 

Katmanlar, toplumsal rollerin ve mekânların birbirine bulaşma, yoğunlaşma 

tarzlarına bağlı olan düşünce dizgeleri, toplumsal değerler oluşturarak eylemlerin 

yöneleceği eğim hatlarını oluştururlar. Değerlerin düzenini oluşturan sosyal ağırlıklar, 

toplumsal yoğunlaşmaların biriktiği ve eylemlerin çekimini oluşturduğu oyukları 

katmanların arasında belirginleştirerek, gerçekliklerin ve yararlılıkların özgül ürünleri 

olan bilgi ve hazların eğimlerini üretir. Diğer deyişle bilgi ve hazlar, toplumsal 

katmanların spesifik bağlantılarının ifadeleri olarak ortaya çıkarlar ve daima birbirleri 

içine girmiş, birbirlerine bulaşmış bileşkeler üreterek özgül düşünce serileri oluştururlar. 

Katmanların ölçümünün onların bu bileşik ürünleri vasıtasıyla gerçekleştirilmesi tam 

olarak bu noktada söz konusu olur. Tarde, medeniyetleri konusu olarak alan arkeoloji ile 

tutkuları, tatminleri ve yönelimleri konusu olarak alan istatistiği, istek ve inançların 

katmansal düzeneklerde karşılık geldiği düşünce serilerinin karşılığı olan değerler 

dizgelerini tespit etmek üzere seferber eder.102 

 

Arkeoloji ve istatistik katmanların tarihsel boyutunun, arzu ve inançların birbiri 

üzerine katmanlaştırdığı mekânsal/yersel ve toplumsal konumların/rollerin üst üste 

binerek oluşturduğu tüm bir tarihsel birikimin, tortulaşmaların, kurumların, kısacası 

yaylaların tarihsel oluşumunun bilimi ve aynı zamanda bunların hazlar, tutkular, zevkler 

gibi toplumsal ifadelerinin ölçüm araçlarıdır.103 Arkeolojinin konusu toplumsal yerin, 

mahallerin, mekânsallaşma tarzlarının katmanlarını ayırabilmek, yerin yüzeyinde 

görünür olan istek ve inançların düzeni ile yer-altında henüz görünür bir düzenliliğe, 

                                                           
102 G. Tarde, 1903, s. 110-113.  

103 A.g.e, s. 115-117.  



92 
 

belirli eğimlere sahip olmayan dip akıntıların yataklarını keşfetmektir.104  Arkeoloji, 

toplumun tarihsel katmanlaşmalarının kazı alanıdır. Bu anlamda toplumsalın yüzeyinin, 

mekânsal örgütlenmesi ve toplumsal aidiyetlerin karşılık geldiği mahalli hiyerarşilerin 

(yatay düzlem) alt katmanlara doğru inen (dikey kesit) tahayyülüne imkân tanır. 

Böylelikle yüzeyde kurulu ve verili görünen düzenliliğin, “doğal” hiyerarşilerin, homojen 

dağılımların temellerinde gömülü kalan düzensiz parçaların, şedit karşılaşmaların, 

heterojen yayılımların izleri teşhis edilebilir olur. “Fetihlerin, işgallerin ve devrimlerin bir 

biçimde şedit ve belirleyici olaylar olarak öne çıkarıldığı yüzeyin altında arkeologlar, 

gündelik ve belirsiz kaymaları, tortuların yığılmalarıyla oluşan gerçek tarihi, keşiflerin 

bulaşıcı yayılmalarının oluşturduğu ardışık katmanları gösterirler.”105 Toplumun tarihi, 

büyük şiddet olaylarının, siyasal devrimlerin, askeri zafer ve fetihlerin kronolojisinden 

                                                           
104 G. Tarde, a.g.e., s. 89. Tarde toplumsal olgunun araştırılmasında konusu “medeniyetler” olan 

arkeolojik metodu, konusu “ırklar” olan antropolojik metodun karşına konumlandırır. Tarde için 

antropoloji (19. y.y’ın son dönemlerindeki antropoloji disiplinini aklımızda tutarak) ırkların 

bedensel, biyolojik benzerliklerini ve farklılıklarını araştıran bir disiplin olarak dirimsel tekrar ve 

adaptasyonların çözümlemesi ile sınırlı kalır. Arkeoloji ise dogmaların, ritüellerin, dilsel formların 

vs. sosyal (taklide dayalı) katmanlaşmalarını ve çeşitli katmanların git gide birbirlerinden 

ayrılarak ve aynı zamanda başkaları ile kesişerek belirginleştirdiği medeniyet farklılaşmalarının 

tarihsel süreçlerini merkeze alır.   

105 A.g.e, s. 91. Emre Koyuncu vd. çevirisi ile; “Arkeologlar, yüzeyin -doruk teşkil ettiği söylenen 

fetih, işgal vehayut devrim gibi şiddetli olayların- altında gerçek tarihin tortularının günlük ve 

belirsiz sapma ve birikim hareketlerini ve birbirilerini takip eden ve birbirlerine sirayet eden 

keşiflerin nasıl katmanlaştığını gösterir” (A. Barry ve N. Thrift, “Gabriel Tarde: Taklit, İcat ve 

Ekonomi, çev. Emre Koyuncu vd., Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, 

Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 56). 



93 
 

önce, tüm bunların kaynağını oluşturan belirli icatlarla ortaya çıkan kaymaların, 

alışkanlıklardaki kırılmalar yaratan belli belirsiz tereddütlerin, istek ve inançların 

yönelimlerindeki küçük sapmaların katmanlaşmalarından meydana gelir. Arkeoloji, tüm 

bu kayma, tekrardaki duraksama ve sapmalar vasıtasıyla kendine başka bir taklit eğimi 

kuran istek ve inançların ölçülebilir ve tarihlendirilebilir tortularını keşfetmeyi amaçlar.  

 

Tarde, tarihin ve tarihsel ilerlemenin toplumsal dinamiği olarak şiddet ya da 

zorun belirleyici etkisine; fetih, işgal ve devrimlerin tarih üzerindeki belirleyici güç olarak 

koyutlanışına prim vermez ve bu olayların tarihsel süreç içindeki konumlarının 

abartıldığını savunur. Tarihin seyrini değiştirdiği söylenen şedit olayların gürültülerinin, 

“sessizce ve en nihayetinde belirli dehaların fikirlerinin yayılımı ile az çok tanımlanmış 

bölgelerin oluşumunda(ki)” etkisinin, “serileri dağ yamaçları gibi birbirine benzemez 

olan” destekleme ya da gizleme, genişletme ya da daraltma gibi etkilerle sınırlı olduğunu 

belirtir.106 Arkeoloji,  siyasi tarihe hükmeden majör aktör ve olayların gürültücü ve 

düzensiz olaylarının ardını kazıyarak, bireysel nüansların, çeşitlenmelerin ve yön 

değiştirmelerin katmanlaşarak zaman içinde genelleşen yüzeyler oluşturmasının bilimi 

olarak karşımıza çıkar. Katmanların tarihsel bilgisi, katmanlaşmaların eylem, ürün ve 

ifadelerin kesitlerini açığa çıkarmanın metodu olarak arkeolojinin yanı sıra istatistik, 

toplumsal yüzeyin kaplamını, istek ve inançların aktüel akımlarını, katmanlaşmaların 

yüzeyinde belirginleşen görünür ya da görünmez kıvrımları ölçeklendirmeye, 

sayılandırmaya hizmet eder. İstatistik bilimi sayesinde istek ve inançların yüzeysel 

rejimleri, davranışlar ve eylemlerdeki kalıplaşmaları, alışkanlıklar halindeki 

                                                           
106 G. Tarde, 1903, s. 91.  



94 
 

“uyurgezerlik” biçimleri, kurumlarda edimleşen yapılagelişler ve tüm bunlardaki 

kırılmalar, sapmalar ve nüanslar yersel konumları itibariyle kavranabilir olur.107  

Tarde istatistiğe toplumları senkronik olarak karşılaştırmak için bir araç olması 

itibariyle değil, taklidi ve icat faaliyetini zaman içeriside görünür kılacak bir yol olması 

itibariyle önem atfeder. […] Tarde için istatistiğin önemi, özel olarak, toplumsal olguların 

etki alanının tecrit edilmesine hizmet etmesiyle değil, sosyoloğa yeni tutku ve arzuların 

ortaya çıkışını ve bunların alışkanlık ve örf biçiminde somutlaştırılmasını gözlemleme 

imkânı vermesi itibariyle kayda değerdir.108  

 

Arkeoloji ve istatistik bilimlerinin toplumsal katmanlarda dikey ve yatay kesitler 

boyunca sağladığı şey, toplumsal olgunun, arzu ve inançların mahalli konumlanışının 

bilgisinin her seferinde yeniden üretilmesi, toplumsal olanın bilgisi ile toplumun 

kendisini birbirine izdüşen sınırlarında yeniden biçimlendirilmesidir.109 Arkeoloji, 

katmanların üst üste birikmesi ile oluşan taklit eğimlerinin tarihsel bilgisi iken, istatistik 

bu eğimlerin uzamdaki edimleşme tarzlarını, eğilimleri, arzu ve inançların tutku ve 

umutlar şeklindeki görünümlerini ölçeklendirir. Toplumsal olguyu kuşatan icatların ve 

taklitlerin “yayılma, zıtlaşma ve adaptasyon” süreçleri bu iki disiplin tarafından 

                                                           
107 A.g.e, 102. 

108 A. Barry, N. Thrift, 2008, s. 57.  

109 G. Tarde, 1903, s. 110 



95 
 

paleontolojik110 ve psikolojik (beyinler-arası etki) kesitlerle kuşatılmış olur.111 Bu iki 

disiplin sayesinde büyük isimlerin, savaşların ve devrimlerin ardına bakarak toplumsal 

katmanlar arasına dizilmiş eylem eğrilerinin ve özneleşme biçimlerinin gerçek 

izdüşümlerini görme olanağımız olur. Böylece;  

(B)inlerce benzer titreşimin uyumlu bir biçimde kesiştiği parlak bir kütlenin sürekli 

ışımaları gibi, her birinin belirli bir noktadan belirdiği ve çokluğu hiçbir karmaşa 

içermeyen belli sayıdaki icat ve pratik girişimle uyarılmış ve keskinleşmiş özgül arzular 

görürüz. Ayrıca belli sayıdaki keşfin ve hipotezin değişen oranlarda ve sınırlarda 

ışımasıyla üretilmiş özgül inançlar görürüz.112 

 

İnanç ve arzuların toplumsal katmanlaşmalar boyunca oluşturdukları seriler, 

düzenlilikler ve benzeşim hatları, arkeolojinin dikey ve istatistiğin yatay kesitinin 

konularını oluşturması ölçüsünde, duyguların belirli bir manipülasyonunu, teşvik edilen 

ya da engellenen belirli öznellikleri, icadın üretimlerinin ve taklidin yeniden-

üretimlerinin konusu olan ürünlerin belirli bir organizasyonunu kurarak, tüm bunların 

akış düzenini ifade eden ekonomiyi oluştururlar. Bu anlamda ekonomi, toplumsal bağları 

kuran güçler olarak arzu ve inançların, çeşitli icatların yeniden-üretiminden ibaret olan 

ürünler, metalar ve nicelikler aracılığıyla gerçekleşen akışlarının alanıdır. Tarde, zihinler-

                                                           
110 Bugün fosil bilimi olarak kullanılan paleontoloji, Antik Yunanca’da palaios (παλαιός, eski, 

arkaik), on (gen. ontos, ὄν, varlık, yaratık), logos (λόγος, söz, düşünce, bilim) sözcüklerinden 

oluşmaktadır. Kelimenin düz anlamıyla çevirisi “eski-varlığın bilimi” anlamını da barındırır.  

111 A.g.e, 103. 

112 A.g.e, s. 109.  



96 
 

arası ilişkileri yöneten güçlerin yine bu güçlerin maddi ya da niceliksel ürünleri üzerindeki 

akışlarının çözümleme alanını psikolojik ekonomi olarak adlandırır. Psikolojik ekonomi, 

değerin oluşumunda rantın, emeğin ya da meta mübadelesinin toplumsal ifadeleri 

olarak malları merkeze alan ekonomi-politiğin yerine, değerin yeniden-üretimini 

sağlayan, kışkırtan ya da baskılayan duygular ağının (tutkular, beklentiler, umutlar, 

korkular vs.) toplumsal organizasyonunu nesnesi olarak alır. Böylece psikolojik ekonomi 

bilimi, toplumsal katmanlaşmanın yüzeyinde eğimler boyunca ya da onlara karşıt olarak 

gerçekleşen üretimlerin akışlarını inceleyen disiplin olarak arkeoloji ve istatistik biliminin 

arasında yer almış olur.  

 

Psikolojik ekonominin konusu olduğu haliyle insanlardaki taklit eğilimi, iradi bir 

seçim ya da rasyonel bir yönelim olmaktan ziyade, ona bizzat taklitle aktarılan, toplumun 

tüm arzu ve inanç akışları içerisinde belirli bir telkin düzeneği ile ona bir zihinler-arası 

ağdan geçen bir eğilimin sonucu olarak belirir: “Bir başkasının eylemini taklit etmeye, bu 

eylemin seyrini doğuran ihtiyacı hissederek başlarız ve bize öyle telkin edilmiş 

olduğundan tam da öyle eyleme ihtiyacı hissederiz. Taklit etme iradesi bizzat taklitle 

aktarılmıştır.”113  

 

Her insanın toplumsal ilişkisini belirleyen taklit edimi ile edimin kendisinin taklitçi 

kaynakları arasına giren, diğer deyişle toplumsal edimin koşulu ile nedeni arasına 

yerleşen bir diğer “toplum” olan taklidin telkin düzeneği, arzu ve inançların ekonomiyi 

                                                           
113 A.g.e, s.193; alıntının çevirisi, C. Borch, 2008, s. 116’dan direkt aktarılmıştır.   



97 
 

oluşturan akışlarına denk düşer. Ekonomi, taklitçi düzeneğin duyguları manipüle eden, 

ihtiyaçları kışkırtan, tutkuları teşvik eden, istekleri yoğunlaştıran, kısaca taklidin 

güdülerini ve biçimlerini örgütleyen, her bireyin taklit ediminin bireyin bizzat kendisi ile 

arasındaki mesafesine girerek onun mikro-toplumsal koşullarını örgütleyen duygu 

akışları düzenidir.114 Kısaca ben’in toplumsal edimi olarak benlik-taklidini 

gerçekleştirişinde duyguların ürünler üzerindeki biçimlerini örgütleyen ve benlik ile 

kendisinin taklidi arasına giren alanın adı ekonomidir. Ekonominin zihinler-arası düzenini 

çözümlemek üzere Tarde, duyguları “eğen” malların, zenginlerin ve ürünlerin 

stoklanışından ziyade akışlarını ölçmeyi amaçlayan Psikolojik Ekonomi bilimini seferber 

eder.115 Psikolojik ekonominin toplumsal katmanların arkeolojik ve istatistik 

çözümlemelerine katkısı, taklit yüzeyinin telkinler ağının örgütlenme şemasını, taklitçi 

yayılımların duygular üzerindeki etki tarzlarını, yoğunluklarını modelleme olanağı 

sağlamasıdır. Toplumun ekonomi boyutunda gerçekleşen zihinler-arası yayılmaların 

daima belirli bir duygusal bulaşma modelini örgütleyen, taklidin duygusal yoğunluklarını 

belirleyen taklit-telkinleridir. Böylece ekonomi, zihinler-arası ilişkilerin toplumsal 

katmanlar arasında beliren gerçeklik ve yararlılıkların bileşkeleri olan bilgi ve hazların 

duygular üzerindeki düzenini ifade eden toplumsal yüzeye denk düşer.   

 

 

 

                                                           
114 A. Barry ve N. Thrift, 2008, s. 60. 

115 M. Lazzarato, 2008, s. 26.  



98 
 

1. Eğim ve Eğilimler 

 

Bir düşüncenin bir insandan diğerine geçişi, bir insanın en nihayetinde başka bir 

insanda olan fikri kabul etmesi, benimsemesi o düşüncenin gerçeklik değeri ile belirlenir. 

Bir düşüncenin gerçeklik değeri, o düşüncenin nesnel açıklama gücü, olguları kapsama 

yetisi, nesnesiyle kurduğu uygunluk ilişkisi gibi bir dizi nesnel karşılığa bağlıdır, fakat 

toplumsal olarak bunların hepsi, en nihayetinde, bir fikrin uyandırdığı inandırma 

gücünün çeşitli bağlamlardaki görünümüdür. Düşüncelerin gerçeklik değerini kuran şey, 

onun yayılma eğrilerini oluşturan kabul edilebilirlik dereceleri, onların inandırma 

güçlerine tekabül eder. Bu anlamda bir düşüncenin gücü hem ona içsel olan nesnel 

değerleri (bu değer, tekrarlamalarla gelmiş ortak kavramların toplumsal konumlanışı ile 

oluşur) hem de ona eşlik eden inandırıcılık değerinin (bu değer de, fikri kabul edecek 

olan benliğin umut ve korkularında, beklenti ve inançlarında belirginleşen önceki 

fikirlerinin belirli bir oranlanışı ile fikri aktaranın toplumsal statüsü, bağlamsal otoritesi, 

toplumsal rolü ile bulunduğu yerin özgül ilişkilenişinin bir karşılaşmasından oluşur) 

karmaşık bağıntısından meydana gelir. Öyle ki bir düşünce bir zihinden diğerine ancak 

“bu düşünce bu yabancı beyinde kapsanan düşünce unsurlarına benzer unsurlarla 

oluşturulduğu ölçüde” aktarılabilir; ki bu düşünceyi telkin eden ne kadar otorite sahibi 

ya da düşüncenin kendisi ne denli “bilimsel” ya da “gerçek” olursa olsun.116 Öyleyse bir 

fikrin yayılması, düşüncenin taklit edilmesi, düşüncenin gerçeklik değerini belirleyen 

öznel aidiyetler, fikrin yayıldığı tarafların toplumsal konumlanışları, fikrin yararlılığına 

                                                           
116 G. Tarde, 2004a, s. 266.  



99 
 

dair sahip olunan tecrübeler ve beklentiler ve yayılımın noktalarında düşüncenin 

bileşenleri ile önceki fikirlerin öğeleri arasındaki uyum gibi birçok etmene bağlıdır. 

 

Bir eylemin bir insandan diğerine geçişi, başka deyişle herhangi birinin herhangi 

bir eyleminin taklit edilişi en az bir fikrin yayılması kadar karmaşık bir süreçtir. Bir eylemin 

yararlılığı, öznesine sağladığı fayda, bu faydanın sonsuz çeşitlilikteki biçimleri içinde bile 

olsa, eylemin taklit edilmesinin en önemli etmeni değildir. Bir eylemin, bir davranış 

tarzının, tutumun, jest ya da mimiğin taklit edilmesi, benliğe bir davranış kalıbı olarak 

ithal edilmesi, öznel bir yararlılık ilkesinden, öngörüsünden, rasyonalitesinden ya da 

beklentisinden çok daha kolektif ve toplumsal bir bağ ile gerçekleşir. Bunu açıklamak 

üzere bir yeniliğin, yeni bir eyleme biçiminin nasıl yayılabildiğine dair tartışmayla 

başlamak işimizi kolaylaştıracaktır.  

 

Üretilen bir yeniliğin eyleme tarzlarını belirleyen taklitçi yayılımının ilk çeperinde, 

onun yararlılığına inanan dar bir çevre bulunur. Ancak Tarde, bu yayılımın maksimumuna 

yalnızca yararlılığı sayesinde ulaşılamayacağını belirtir; yararlılık, “giderek daha az” bir 

yayılımı sağlayabilirken, yayılımın “giderek artan” oranı ancak taklit sayesinde mümkün 

olabilir.117 Tarde bu noktadan itibaren taklidin çeşitli biçimleri arasında, taklidin zemin 

bulduğu toplumsal kurumsallaşmalar bakımından birtakım ayrımlara gider. Bir yeniliğin 

giderek daha fazla yayılışında taklit etkisinin ortaya çıkışı, yeniliğin yararlılığından giderek 

bağımsızlaşan başka bir toplumsal olgu ile, onu kabul eden insanların sayısına ve 

                                                           
117 A.g.e, s. 138.  



100 
 

toplumsal konumlarına bağlı olan moda-taklit118 olgusunun ortaya çıkışıyla ilgilidir. Bir 

yeniliğin ortaya çıkışı daima belirli bir düzeydeki geleneklere olana karşıtlığı ya da en 

                                                           
118 Moda-taklit (fashion imitation), sempati-taklit, itaat-taklit, yönetmelik-taklit, eğitim-taklit, 

naif-taklit, kasıtlı-taklit gibi sayısız çeşitteki taklit biçimlerinden biridir. Tarde, moda-taklidin 

kapsayıcı bir tanımında bulunmaz fakat moda-taklit, gelenek-taklitle beraber taklit formlarının 

en genel ve toplumsal roller ve mekânların katmanlarını bir biçimde arkasına alan ya da onlardan 

beslenen en güçlü taklit biçimleri olarak karşımıza çıkar. Moda-taklit (fashion-imitation), 

modernite ile sınırlı değildir, fakat modernitenin moda-taklit ile içsel bir bağıntısı olduğu, onu 

özgül bir biçimde seferber ettiği söylenebilir. Moda-taklit ile gelenek/örfi-taklit (custom-

imitation), bir yeniliğin taklit dizgelerine yerleşmesindeki iki esas momenti ve taklit etme 

“motivasyonunun” iki ayrı başat düzlemini oluşturur. Toplumsal katmanlar ve onlar arasında 

biçimlenen taklit eğrilerinin oluşumu bakımından bu iki taklit formunun önemi, bunların hem 

temel karşıtlıkları hem de birbirlerinin yerine geçiş çevrimlerini oluşturmasıdır. Şöyle ki, bir 

yenilik, ancak moda-taklidin gücüne yaslanarak olası gelenek-taklitlerin yerleşik güçlerine karşı 

taklitçi yayılımını sağlayabilir. Ancak her moda-taklit en nihayetinde bir gelenek-taklit olmak 

üzere, belli bir dereceden sonra gelenek haline gelerek katmanlaşmak üzere geleneğe karşı taklit 

edilir. Moda-taklitlerin gelenek-taklitlere olası karşıtlığı, kendini gelenek haline getirme 

çabasından, gelenekle yer değiştirme amacından kaynaklanır. Moda-taklide gücünü kazandıran 

ise onun salt gelenek-taklit karşıtlığı değil (çünkü bu karşıtlık zorunlu değildir ya da karşıtlığın 

derecesi her zaman olumsaldır ve daha genel olarak ise Tarde sosyolojisi açısından karşıtlık, 

kendiliğinden bir gücün ifadesi olmak yerine, birbirlerine uyarlanabilecek zıtlıkların anlık 

konumlanışlarının ifadesidir), yeni olan şeyde beliren bir biçimselliğin, köksüz bir şeklin (fashion 

aynı zamanda biçim, üslup ve yüksek tabaka anlamlarına gelir) daima toplumsal katmanlarda 

görünür olmayan yer-altı arzu ve inanç akıntılarına denk gelişidir. Tarde’ın moda-taklit ve 

gelenek-taklit ayrımı vasıtasıyla ‘toplumsal olan’ ile ‘gayri-toplumsal olan’ arasında gerçekleşen 

tersine çevrilme süreçlerini, bir sonraki kısımda daha ayrıntılı biçimde tartışacağız.  



101 
 

nihayetinde geleneklerden başkalığı ile tanımlıdır. Gelenekler ise toplumsal yeniden-

üretimin şebekesini toplumsal rollerin hiyerarşisi, mekânların ayrımları ve alışkanlıkların 

tekrarlamaları vasıtasıyla kuşatan, toplumsal uyurgezerliği oluşturan gelenek-taklitler ile 

biçimlendirmiş sabit ve durumsal güçler olarak yeniliğin taklit edilip yayılmasına yer 

bırakmayan toplumsal eğimleri oluşturur.119 Bu nedenle bir yeniliğin, yararlılığının 

ötesinde toplumsal bir olguya evrilerek başka bir eğim oluşturması ancak gelenek dışı bir 

taklitle, taklidin başka bir formunu harekete geçirerek istek ve inançları birleştiren bir 

güç olmasıyla mümkündür.  

 

Bir yeniliği moda-taklidin biçimsel, köksüz eğrilerine taşıyan şey insanların 

psikolojilerinden, taklit etmenin yine taklitle yayılan telkin ağlarından bağımsız değildir 

ve dahası, tam da onlara yaslanır. Moda-taklit, taklidin toplumsal gücünün bir tür 

hesaplanmamış uzantısı, taklidin benzerlikleri ürettiği kadar, aynı ölçüde farklılaşmaları 

da üretebilme gücünün karşılığıdır.120 Diğer deyişle toplumsal geleneklerde karşılığı 

olmayan bir yeniliğin taklit edilmesi, taklidin ürettiği karşılıklılık ilişkisinin iradi olmayan 

bir çıktısıdır: Toplumsal olan her şey nasıl taklit (ve icattan) meydana geliyor ise, taklit 

edilen her şey de toplumun verili eğrilerinde bulunsun ya da bulunmasın, toplumsal bir 

konum edinmeye başlar. Geleneği tanımlayan şeyin geleneğin belirli biçimler altındaki 

taklit edilmesine koşut olarak, taklit edilen bir yenilik de gelenek içinde bir konum 

üstlenmeye, toplumsal dizge içerisinde bir yer edinmeye başlar. Çünkü taklidin her 

koşulda belirli arzu ve inançları yayışına bağlı olarak, yeniliğin biçimsel, köksüz moda-

                                                           
119 G. Tarde, 1903, s. 358.  

120 A.g.e, s. 37, 54. 



102 
 

taklidi de daima belirli arzu ve inançların belirli bir bileşimine dayalıdır. Ancak moda-

taklitle yayılacak olan arzu ve inançların özgül bileşimi, gelenek-taklitler ile 

kurumsallaşmış arzu ve inanç bileşkelerinden farklı bir düzlemdeki; mevcut toplumsal 

kavranabilirlik düzlemlerinin dışında (altında ya da üstünde) yer alan dip akıntılarının bir 

ifadelenişidir.  

 

Demek oluyor ki bir yeniliğin yayılarak toplumsal bir olgu haline gelmesini 

sağlayan şey, o yenilikle tanımlanan yararlılığın ve rasyonalitenin kendiliğinden gücü 

değil, yeniliği kabul ettiren, gelenek-taklitten başka bir taklit gücünün, moda-taklidin 

işleyişidir. Ancak moda-taklide gücünü kazandıran gelenek-taklitlerle ifadesini bulmuş 

toplumsal ağırlıklardan başkası olamaz. Bireyler bakımından bir yeniliği kabul ettiren 

başlıca psikolojik olgu, başkalarının onu kabul ettiğinin bilinmesiyle başlar. Beyinden 

beyine yeniliği aktaran moda-taklidin belirişi, her bireyin toplumsal konumunu, diğerleri 

üzerindeki telkin gücünü oluşturan otoritesini kat eden, kısaca geleneklerle örülmüş 

toplumsal katmanların yoğunlaşmaları nezdinde yayılım eğrileri oluşturur. Aynı zamanda 

moda-taklit, toplumsal gücünü oluşturan henüz belirli bir forma sahip olmayan arzu ve 

inanç bileşimlerinin karşılığı olan ihtiyaçları maddileştirerek, taklidin ekonomik 

akışlarının nehir yataklarını da yontmaya başlar. Bu sayede toplumsal katmanlarda 

cisimleşecek yeni ilişki biçimleri ve nicelikleri ortaya çıkararak moda ile geleneğin 

çevrimlerinde özgül toplumsal bağlar üretir;  

 Yeni ihtiyaçların bireyden bireye yayılımı geçici bir modadan başka bir şey 

olamaz, ve bu durumda etkisi oldukça yüzeyseldir. Bu yayılım sadece, getirdiği yeniliği 

alışıldık veya geleneksel isteklerin periyodik çevrimine koyduğu zaman önemli bir etki 



103 
 

gösterebilir ve yaşayan ve uzun ömürlü yeni bir endüstrinin kuruluşunu belirleyebilir. Bu 

çevrimi genişleterek ve komplike ederek en doğal ve en derin etkisini yaratır.121 

 

Moda-taklit bir yeniliğin taklit edilmesini sağlayacak gücü sağlasa da onun 

toplumsal katmanlara kazınacak sürekliliğini tek başına sağlayamaz. Her moda’nın 

toplumsal bağın eğrilerinde sabit bir konuma erişmesi için gelenekselleşmesi, gelenek-

taklit eğrileri içine yerleşmesi gerekir. Moda-taklit gelenek-taklidin dışında, olasılıkla 

karşıt, fakat aynı zamanda geleneklerde somutlanan toplumsal güçlerin yer-altı 

akıntılarını kendi taklidini gerçekleştirmek üzere seferber eder. Bu anlamda taklidin 

gücünü bir başka taklit formu aleyhine seferber ederken aynı zamanda moda-taklidin 

konusu olan yeniliği parça parça geleneğin katmanlaşmalarına dahil eder. Moda-taklidin 

gelenek-taklide doğru gerçekleşen bu çevrimi, toplumsal bağların bireysel ifadeleri 

olarak alışkanlıkların ve kolektif ifadeleri olarak geleneklerin eğimlerini üreten temel 

süreçtir.   

 

“Bireydeki toplumların” arzu ve inançların toplumsal dizgesine müdahalesi, ona 

dahli, moda-taklidin gelenek-taklit ile girdiği çevrimi ile söz konusu olur.122 Bu anlamda 

moda-taklit ile gelenek-taklit, toplumun yüzeylerinin görünür olan, belirli bir formu, 

hiyerarşik düzeni ve mekânsal bir aidiyeti bulunan toplumsal olguların yer-üstü akıntıları 

ile yüzeyin altındaki heterojen, dağınık ve nesnesiz arzu ve inançların yer-altı akıntılarının 

birbirine geçişlerini ve yer değiştirmelerini üreten bağıntıyı oluşturur. Böylece bireysel 

                                                           
121 G. Tarde, 2004a, s. 192.  

122 G. Tarde, 1903, s. 320.  



104 
 

düzlemdeki alışkanlıkların ve kolektif düzlemdeki geleneklerin her bir beyindeki eylem 

ve düşünceleri koordine eden genelleşmiş telkin ağları belirir. Toplumsal bağın eğrileri, 

bu ağın belirli noktalarını kat eden eğimler boyunca toplumsal rollerin, sınıfların, 

statülerin ve meslek gruplarının birbirleri ile ilişkilerini, mesafelenme derecelerini 

oluşturur; bunların yoğunlaşmalarını ve göreli ağırlıklarını mekânsal kurgular, okullar, 

ibadethaneler, evler vs. üzerinden tanımlar ve dağıtır. Toplumsal bağın eğimleri bu 

anlamda toplumsal olguyu niteleyen benzerliklerin123 hem mekânsal hem de toplumsal 

tabakalara dayalı içsel yoğunlaşmalarını (örneğin, toplumsal sınıflar ile toplumsal 

servetlerin üst üste binişi), birbirlerine göre mesafelenişlerini (örneğin, aynı mesleğe 

sahip insanların birbirine yakın oturmaları ya da farklı meslek gruplarının bir şehir 

içerisindeki merkezden çevreye dağılan hiyerarşik konumlanışı) ve mekânsal ağırlıklarını 

(kodifiye edilmiş ilişkiler, resmi görevler, bürokratik aygıtlar ya da opera, tiyatro, 

hapishane, okul gibi özel işlevli binalar) örgütler.124 Böylece, en basitiyle, toplumsal 

eğimlerin ifadesi olan benzer tutum ve davranışların, çeşitli toplumsallık biçimleri olarak 

gruplar ile mekânsal bağıntısını oluşturan taklit edimleri kurulmuş olur.125 

 

Fakat eğimler tek başlarına edimleri oluşturmazlar; yalnızca onların koşullarını 

oluştururlar. Toplumsal bağların edimsel yönünü farklı eğimleri birleştirerek, onları özgül 

bir oranlanışa ve sıralamaya sokarak, aralarındaki hiyerarşik düzeni bağlamsal bir 

                                                           
123 A.g.e, s. 14.  

124 A.g.e, s. 64.  

125 A. M. Aytaç, “Gabriel Tarde’ın Ekonomik Psikolojisi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar 

ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, s. 72. 



105 
 

okumaya tâbi tutarak tekil bir eylemde gerçekleştiren daima bireylerdir. Ancak böylece 

bireyleşmenin toplumsal bağlamını da keşfetmiş oluruz. Toplumsal bağların eğimleri 

içerisinde, kurulu olanları belirli bir bağlamsal ilişkilenişe sokan birey, Deleuze’un 

sözleriyle, yalnızca “bir eğilimin ifadesidir.”126 Dahası, bir bireyin belirli bir eğilimin 

ifadesi olarak ortaya çıkışı ancak başka eğilimlerle kesiştiği, çeliştiği ya da belirli bir 

oranda uyuştuğu anda söz konusu olabilir.127 İnsanların toplumsal mevcudiyetlerinin 

ifadelenişleri olarak eğilimler, kendi içsel düşünce ve eylem örüntüleri ile bireysel ve 

diğer eğilimlerle karşılaştığı ölçüde belirginleşebilen kolektif bir varlığa sahip olurlar. 

Ancak eğilimlerin bireysel varlığı, daima, bireyin kendi içindeki eğimlerin, bireyin içindeki 

toplulukların belleğinden başkası olmaması anlamında her hâlükârda kolektif bir 

mevcudiyeti işaret eder. Bu anlamda Tarde, eylemlerimizin, çeşitli icatlarca bizde 

tohumlanmış ve önceki taklitlerle tatmin edilmiş istekleri (wants) tekrar tatmin ettiği ya 

da geliştirdiği için eylendikleri gibi; öbür yandan düşüncelerimizin de “(…) bir dizi ilksel 

fikirler ya da görsel, dokunsal ve diğer türden izlenimler tarafından doğrulanmak 

suretiyle birbirleri ile tutarlılık gösteren çeşitli düşüncelerin ürünleri olan bilgilere en 

tutarlı düşünceler” oldukları için düşündüğümüz gibi oluştuklarını belirtir.128 Eğilimlerin 

                                                           
126 G. Deleuze, ”Bergson’da Farkın Kavranışı”, der. David Lapoujade, Issız Ada ve Diğer Metinler: 

Metinler ve Söyleşiler 1953-1974, çev. Ferhat Taylan ve Hakan Yücefer, İstanbul, Bağlam 

Yayıncılık, 2009, s. 56. 

127 A.g.e, s. 58.  

128 G. Tarde, 1903, s. 94.  



106 
 

başka eğimlerle karşılaşarak bedenleşmesi ise amaçların, kanaatlerin ve beklentilerin 

belirli kolektif aidiyetler nezdindeki uyum ve çatışmaların edimleşmesidir.129 

 

Eğilimler, diğer deyişle tekil ya da kolektif biçimde hareket edebilen, her 

halükârda bireyden bireye taklitle aktarılan düşünce ve eylemler hem eğimlerin belirli 

bir sıra düzeninin görünümleri olarak duygu ve davranışların taşıyıcısı hem de tüm 

bunların yine belirli eğimlerin etkisinde birbirine benzeştiği, belirli oyuklarda toplandığı, 

bileşimi oldukları arzu ve inançların birbirine doğru kayarak farklı varyasyonlarını ürettiği 

edimselliklerdir. Eğilimler eğim çizgilerinin sıralı düzenlerini kat ederek, yer yer sıralarını 

değiştirerek, farklı seriler üreterek toplumsal tekrarı, düzenliliği ve sürekliliği her an 

yeniden fakat farklılaşmış biçimlerde üretirler. Bir eylem çizgisi, daima toplumsal konum, 

rol ve mertebelerin eğim oyuklarından eğilerek ve mekanların eylem kiplerinden 

tavırlanışlar devşirerek yol alır. Aynı biçimde bir düşüncenin çizgisi de toplumsal 

                                                           
129 S. Tonkonoff, 2013, s. 275. Eğilimlerin karşıt eğilimlerle karşılaşmak suretiyle belirmesi, 

toplumsal olgunun ve toplumsal bağın teleolojik yönünü gözler önüne serer. Bir toplumsal olgu 

ya da bağ, daima geleceğe, en azından bir adım sonrasına yönelerek gerçekleşmesi ölçüsünde 

teleolojiktir fakat bu, toplum denilen toplumsal bağlar dizisinin zorunlu bir nihayeti olduğu 

anlamına gelmez. Toplumsal eğilimlerin teleolojik yönü, öznelerin ilişkisinin amaçlar dolayımıyla 

geleceğe (şimdideki gelecek zaman olarak beklentilere) yönelişinin bir tür motivasyonundan 

ibarettir. Ancak bu, toplumsal bağın daima geleceğe yönelik olarak işletildiği, yeniden-üretildiği 

ya da tersine çevrildiği gerçeğini önemsizleştirmez. Diğer deyişle bir toplumsal bağın, eğilimlerin 

edimselleştirdiği geçmişe yönelik bir yönü yoktur; yalnızca tüm bunların katmanlaşmalarının 

hem mekânda hem de bireylerdeki izleri, bellekleri ve anıları vardır ve tüm bunlar, şimdiki 

zamandaki geçmişe dair fikirler olarak inançlar şeklinde örgütlenir.  



107 
 

aidiyetlerin katmanlaştırdığı yararlılık eğimlerinden, doğruların toplandığı ve dağıtıldığı 

telkin ağlarının sosyal ağırlıklarından, mekânsal örgütlenmelere bağlı özelleşmiş bilgi 

birikimlerinin çeperlerinden geçerek spesifik eğilimleri kat eder. Tüm bu nedenlerden 

dolayı bir eğilim daima, sonsuz çeşitliliği ve varyasyonlarıyla beraber, bir toplumun dış 

sınırına denk düşen kolektif bir eğilimin o ya da şu biçimde bir parçasıdır. Diğer deyişle, 

bir toplumun sınırını oluşturan, toplumsal olanın tümünü kuşatan eğilimin kendisinden 

başka bir şey değildir ve bu anlamda bir toplumun sınırı, bir çeper olmaktan ziyade bir 

möbius şeridine130 daha çok benzer.  

 

Toplumsal alan ve onun dönüşümü, Tardecı sosyoloji açısından, aynı süreci 

tanımlayan ve birbirlerinden bağımsız olamayacak iki ayrı eğilimin “hem bir maksimuma 

hem de dengeye doğru hareket eden bir eğilim olarak, dışsal çelişik farklılıklardan içsel 

ve uyumlu farklılıklara dönüşmek şeklinde” bir gelişimini ifade eder.131 Yaylalar, bu 

maksimum ve denge eğiliminin katmanlaşmış oluşumlarıdır ve en nihayetinde 

                                                           
130 “Möbius şeridi, geometrik olarak uzunca bir şeridin bir ucunu 180 derece bükerek diğer ucu 

ile birleştirilmesiyle elde edilen şerittir. İlk olarak 1861'de Johann Benedict Listing tarafından 

tanımlanmıştır. Dört yıl sonra August Ferdinand Möbius, yayınladığı bir çalışmasında tanımını 

vermiş, şeridin tek yüzlü olmasını yönlendirilememesiyle açıklamıştır. Normal bir şeridin iki yüzü 

varken Möbius şeridinin sadece bir yüzü vardır. Başka bir ifadeyle Möbius şeridinin üzerindeki 

bir noktadan hareket etmeye başlandığında bütün alan taranarak aynı noktaya geri dönülür” 

(Wikipedia, “möbius şeridi” maddesi, 

http://www.wikizero.co/index.php?q=aHR0cHM6Ly90ci53aWtpcGVkaWEub3JnL3dpa2kvTcO2

Yml1c1_Fn2VyaWRp, 25.09.2019).  

131 A. Toscano, 2008, s. 92. 



108 
 

maksimuma da dengeye de meyleden, toplumsal güçler olarak istek ve inançlardan 

başkası değildir. Bir istek ve inanç bileşiminin ürünü olan bir bileşkenin eğilimi, toplumun 

tümüne yayılacak ve aynı zamanda bu tümlüğü oluşturacak maksimumun ve diğer 

taraftan, yayılımın tek taraflı taklitten çift taraflı taklide doğru evrilerek toplumsal 

uyumun içsel dengesinin kurulduğu çok-boyutlu sınıra ulaşmaktır. Yaylanın kurulu 

dengesizliğinin belli bir oranda kararsızlığı ve istikrarsızlığı içinde barındırması, toplumsal 

eğilimin birbirinin içine geçen ve birbiri ile yer değiştiren bu iki yöneliminin çelişik 

birliğinden kaynaklanır. Zira ne istekler ne de inançlar eşit biçimde yayılır. Aynı zamanda 

yayılmaların alışkanlıklar ve kurumsallaşmalar şeklinde güçlenişi de zorunlu biçimde 

güçsüzleşmeleri, dengesizleşmeleri ve istek ve inançların kurumsallaşmamış dip 

akıntılarına daha fazla unsur kaçırmaları anlamına gelir.132 Toplumsal eğilimin toplumun 

sınırlarını, aynı anda hem içe hem de dışa kıvrılan fakat tek yönü olan bir möbius şeridi 

gibi oluşturmasına benzer biçimde, toplum içindeki tikel eğilimler de birbirleri ile 

kesişme anlarında bir tür burgaç oluşturma olasılığına sahip olurlar; 

Öznelleşme süreci bu beyinsel ağın içerisinde oluşur ve akışların kendi üzerlerinde 

bir kıvrılmasından, bir tutulmasından, bir yuvarlanmasından ibarettir. […] İçsellik, bir 

dalganın oluşumu ve dağılımı arasında bulunan zamandır. Bu dalga, kendi de dönüp 

duran (Tarde buna ‘burgaç’ da der), daima geçici bir ‘ritornello’dur. (Türkçesi: Kaçış). 

Kıvrım ya da dalga, bunları daha da hızlandırmak, daha da dağıtmak için akışları tutar. 

Her kıvrım, her dalga, yeni bir yayılımın, yeni bir dolaşımın yuvasıdır. Bu kıvrım, 

metaforun haricinde, farkı (veya zamanı) üreten, biriktiren ve tutan bellektir.133 

                                                           
132 G. Tarde, 2004a, s. 161. 

133 M. Lazzarato, 2008, s. 26. 



109 
 

Özneleşme, bir beynin farklı eğimler içinde daha önce kurulmamış bir eğilim 

üretmesi, taklit edilecek yeni bir toplumsal bağıntıyı, arzu ve inanç formunu icat etmesi 

demektir. Diğer deyişle özneleşme, benzerlik eğimleri arasında yeni bir hattın çizilmesi, 

benzeşimin somutlaşacağı yeni niceliklerin ve ona bağlı içkin olacak değerlerin üretilmesi 

anının belirmesi olarak ortaya çıkar.  

 

 

2. İcat134 ve Mucit 

 

Tarde toplumsal fenomenin göstergesi olan taklit ile toplumsal olmayan icat 

arasında keskin bir ayrım çizer. İcat olgusal bakımdan toplumu ve toplumsal olanı 

belirleyen tüm nosyonların büyük ölçüde dışındadır.135 Öncelikle icat, basitçe bir taklit 

değildir. Bir icat, belirli sayıdaki öncülünün ve hatta ondan esinlenecek ya da belirli bir 

oranda ona eklenecek ardılının soyağacında spesifik bir konuma oturtulabilir olsa da, bir 

                                                           
134 Tarde’ın icat (bir üretim aygıtının icadı), buluş (evrim gibi bilimsel bir teorinin icadı), keşif 

(coğrafi bir keşif) ve yenilik (taklit dizgesi içinde yer almayan bir eyleme ya da eylememe tarzı) 

arasında kategorik bir ayrıma gitmediğini belirtmek gerekiyor. Bu anlamda icat ve mucit 

kavramları aynı zamanda anonim icatları, isimsiz ve sahipsiz yenilikleri de kapsayarak (bkz. G. 

Tarde, 1903, s. 2) J. A. Schumpeter'in girişimcilik kavrayışından ayrılır. Schumpeter’in girişimcilik 

kavrayışı üzerine, bkz. E. Kızılkaya, “Joseph A. Schumpeter’in Girişimcilik Fikrine Dair bir Not”, 

Akdeniz İ.İ.B.F. Dergisi, Sayı: 10, 2005, ss. 26-45.  

135 C. Borch, 2008, s. 115. 



110 
 

icat hiçbir zaman diğer icatların öncüllerinin zorunlu sonucu olarak ortaya çıkmaz ya da 

kendi ardıllarının zamansal dizisinde niçin kendi özel bağlamında icat edildiğine dair 

olumsal mevcudiyeti belirlenmiş olmaz.136 Bir icadın başka bir icadın taklidi oluşunun en 

güçlü biçimde öne sürüldüğü koşullarda dahi icatla billurlaşmış arzu ve isteklerin formları 

daima başka toplumsal bağlamlar içine yerleşir. Diğer yandan ise belirli bir taklidin kendi 

maksimumuna erişeceği varyasyonları, farklılaşmaları, kısaca benzer arzu ve inanç 

eğimlerinin farklı ifade biçimleri altında tekrarlaması o kadar çeşitlidir ki bir taklit dizisi 

içerisinden “yeni” olarak görünen şeyler esasında yalnızca toplumsal çevrimlere bağlı yer 

değiştirmelerden ibarettir; yani icat değildir.  

 

İkinci olarak ise bir icat, ortaya çıkış koşulları açısından uyumla da nitelenemez. 

Tarde, toplumsal bağın insanların birbirlerini yalnızca taklit etmeleriyle değil, aynı 

zamanda bu taklitle söz konusu olabilen zihinler-arası bir uyum ile bağlantılı olduğunu 

belirtmekteyken, uyumun ardıl, belirli bir ilişkinin niteliksel bağıntısına ve sürekliliğine 

vurgu yapmış olur. İcat ise verili bir bağa dayanan belirli bir biçimdeki ilişkinin potansiyel 

olarak dağılması, bir icadın “başarılı” olması durumunda yeni bir ilişki tarzının mevcut 

ilişkinin yerine geçmesi sonucunu doğurur. Bu anlamda bir icat, ilişkisel olarak edimleşen 

bir uyumun tekrarlanışı değil, farklı frekanstaki bir uyumu kurma potansiyeli ile 

tanımlanır.  

 

                                                           
136 G. Tarde, 2004a, s 41.  



111 
 

Son olarak ise bir icat, görece sabit benzerlik dizileri içerisinde de yer almayan, 

oradaki eğimlere ve eğilimlere uygun olmayan bir yeniliktir. Taklidin sonucu olarak 

meydana gelen benzerlikler kendi başına tarihsel bir ilerleme sonucunu doğuramazlar; 

benzeşim dalgasının tek sonucu yayılarak güçlenmenin neden olduğu istikrarsızlık 

titreşimlerinin frekans aralığının büyümesidir. Diğer deyişle benzeşim yalnızca tarihsel 

gerilimi arttırır, onu ilerletmez. Tarihsel çağları üreten ise son derece özgün bir tarzda 

birbirine bağlanmış çok çeşitli icatların ve onların sonucu olan istek ve fikirlerin belirli bir 

uyumu oluşturan, kendi taklit formlarını kışkırtan kurucu gücüdür.137 Bu anlamda 

tarihsel ilerlemenin sağlandığı farklı dönemlerin katmanlaşması ancak icadın yarattığı 

kopuşlar ve arzu ile inançlar üzerinde tertiplediği yeni akışlar ile mümkündür. Çeşitli 

taklit dalgaları ise birbirlerine karşıt ve çelişik çevrimler oluşturarak birbirinin yerine 

geçse ve hatta biri diğerini yavaş yavaş gözlerden silebilse dahi, taklitler arasındaki 

ilişkiler kendiliğinden bir kopuşu ve tarihsel ilerlemeyi sağlamaz. Bir taklit dalgasının 

ortadan kaybolması düzlemsel bir çevrimden ibarettir. Yalnızca icatlar, onu icat 

edenlerin beyinlerindeki belirli sayıdaki icadın etkisi ile özgül bir maddi bağıntının 

kurularak, bir başka icadın üzerine eklenir ya da başka bir potansiyel icat alanı açarak 

düşüncelerin ve eylemlerin üst üste bindiği kaynakları üretir.  

 

Yine de icat ile taklit arasındaki bağ tamamen kopuk değildir, fakat aralarında çok 

daha mahrem bir bağ vardır. Bir icat her hâlükârda çeşitli taklit bağları içinde meydana 

gelir, fakat bu onun tamamen bireysel (bir beyine bağlı) ve olumsal (bir derecede daima 

rastlantısal) mahiyetini kuşatamaz. Bu anlamda bir icat, toplumsal olanın göbeğindeki 

                                                           
137 G. Tarde, 1903, s. 68.  



112 
 

toplum-olmayandır, ancak aynı zamanda tüm toplumsallıkların da kaynağıdır. Dahası, 

icadın mucidiyle de oldukça mahrem bir bağıntısı vardır çünkü bir icat, onu 

gerçekleştiren beynin özerk kendiliğine, taklit içerisindeki benliğine dışsal, büyük ölçüde 

karşıt bir bağıntıya denk gelir. Ancak, yine de yalnızca bir beyin, kendisi de belirli sayıda 

bireylerden oluşmuş bir toplum olan beyin, bu bireylerin (monadların, sonsuz-

küçüklerin) yeni bir oranlanma ilişkisine girişi ile bir icadın mucidi olabilir. Zira bir icadı 

taklidin konusu haline gelerek toplumsal formlara dönüştüren de yine bu “bireydeki 

toplumlar”dır.  

 

Öyleyse Tarde’ın kendine yönelttiği temel soruyu burada bir kez daha 

tekrarlayabiliriz: “Toplum nedir? Bizim bakış açımızdan bunu tanımlayabiliriz: Son derece 

değişik biçimlerde herkesin tek tek ve karşılıklı olarak birbirine sahip olması.”138 Tarde 

için var olmak, sahip olmakla (to have) aynı şeydir.139 Olmak (be) fiilinden ziyade sahip 

olmak fiilinin ontolojik bakımdan birincil konuma getirilişi, varlıkların birbirleriyle 

ilişkisini çeşitli düzeylerdeki aidiyetler olarak okunuşuna fırsat tanır. Varlıkların sahip 

oldukları şeyler biçimleri ve dereceleri açısından birbirlerinden ayrılır.140 Sahiplik 

biçimlerini belirli aidiyetler, iyelikler formu olarak kuran şey sahipliğin tek yönlü ve çift 

yönlü olan tarzlarıdır. İnsanlar arasındaki ilişkileri toplumsal ilişkileri niteleyen sahiplik 

biçimi, sahipliğin çift yönlü oluşudur. Tarde toplumsal bağın niteliği olan taklit ediminin 

derecesini belirmek üzere uyum kavramını bu noktada seferber eder. Uyum, varlıkların 

                                                           
138 G. Tarde, 2004b, s. 88.  

139 A.g.e, s. 90.  

140 A.g.e, s. 84.  



113 
 

iyeliklerinin karşılıklı, çift yönlü bir şekilde benzeşmesi; varlıklarının iyeliklerinin arzu ve 

inanç akışları ile ortaklaştırılmasıdır. Bu anlamda iyeliklerin dereceleri yoğun ya da 

gevşek, görünür ya da görünmez olabilir. Ancak her halükârda sahip olunanlar 

monadlardır ve arzu ve inançlar, bu monadların sosyal görünümleridir. Bir mucidin sahip 

olduğu şey, onun beynindeki “binlerce isimsiz işçi”nin, her biri kaynağını bir icatta 

bulmuş çeşitli sayıdaki taklit dalgasıyla beyne taşınan arzu ve inançların çok özgül, 

toplum-dışı bir biçim ve derece oluşturmasıdır. Böylece bu beyin içinde arzu ve inancın 

yeni bir bağıntısı ortaya çıkmış olur. Ancak bu beliriş, hiçbir zaman “durduk yere” olmaz; 

bir icadın ortaya çıkışı daima iki ayrı akıntının, iki farklı taklit dizisinin, iki ayrı düşüncenin 

karşılaşması ile mümkün hale gelir. 

Keşifler veya buluşlar ne kadar benzemez, ne kadar değişik olursa olsunlar, belli 

bir ana kadar yabancı ve birbirine faydasız olarak bakılan, oldukça donanımlı ve hazır bir 

zihinde kesişerek kendilerini birbirlerine kökenden sonuca bir bağla olsun, araçtan amaca 

bir bağ ile veya sonuçtan nedene bir bağ ile olsun sıkı bir şekilde bağlı olarak gösteren iki 

düşüncenin zihinsel karşılaşmasına dayanma ortak özelliğine sahiptir hepsi temelde. Bu 

karşılaşma, bu verimli birleşme, işte başlangıçta çoğunlukla gözden kaçan, bir sanayiinin 

büyük değişikliklerinin, gezegenin ekonomik dönüşümünün bağlı olduğu bir beynin 

derinliklerinde gizli olan olay.141 

                                                           
141 G. Tarde, 2004a, s. 156. W. Benjamin de icatların kurucu gücüne dair benzer bir temayı 

paylaşacaktır; “(…) çünkü önünde kültür varlıkları diye gördüklerinin hepsi, insanın tüyleri 

ürpertmeksizin düşünemeyeceği bir kaynaktan gelmektedir. Bunlar varlıklarını yalnızca onları 

yaratan dehalara değil, ama aynı zamanda o dehaların çağdaşlarının adı anılmayan angaryalarına 

borçludur” (W. Benjamin, Pasajlar, çev. Ahmet Cemal, 11. basım, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 

2014, s.  41). 



114 
 

İcat, toplumun dışarısında yer alan fakat mahalli tam da toplumsal bağların 

kesişiminde yer alan spesifik bir eğilimin içsel bir kıvrılışında, bir tür burgaç 

oluşturmasında ortaya çıkar. Bu anlamda toplumsalın dışında fakat onun tam 

merkezinde ya da çeşitli düzeylerdeki merkezlerindedir. Diğer deyişle icat, dışarda olan 

bir içselliği, arzu ve inançların yeni bir formunu içeriye tevil eder; dışta olanı içe kıvırarak 

içeriye dahil eder. Bu anlamda toplumsal olanın toplumsal-olmayanla kurduğu Tardecı 

taklit ve icat ilişkisi, toplumsal olgunun tüm düzeylerinde her yönüyle tekrar tekrar 

ortaya çıkar. İcat, toplumsal tüm olgular ile kurduğu kurucu bağa koşut olarak, toplumsal 

tüm değerlerin de kurucu kaynağıdır. Böylece herhangi bir değer dizisi, ister bir meta, 

mülk, norm ya da kural olsun tüm değer biçimleri, kaynak buldukları icadın ortaya çıkış 

anı itibariyle tamamen belirlenmiş olur.142 İcadın toplumsallaşarak taklit edilmesi ile 

birlikte gerçekleşen yalnızca bu ilksel değerin yeniden-üretilmesinden ibarettir. Dahası, 

arzu ve inanç bileşkelerinin çeşitli derece ve biçimleri olarak ihtiyaçlar, tutkular, 

gereksinimler ve hatta zorunluluklar ve lüksler dahi bizatihi icadın ürettiği arzu ve 

inançların nehir yataklarının çeşitlenişinden başka bir şey değildir. Bu anlamda icat, 

basitçe ihtiyaçların tatminine yönelik inovasyonlar anlamına gelmez; aksine, bu 

ihtiyaçları ve arzuları üreten şey bizatihi öncül bir icadın kendisidir.143 Tüm sosyal 

                                                           
142 A. M. Aytaç, 2008, 80. 

143 G. Tarde, 1903, s. 93. W. Benjamin, gereksinimler ile tatminlerin “zamansız” ortaya çıkışlarına 

dair ironik bağıntıdan sanat yapıtı dahlinde bahsetmiştir: “Henüz tatmin olma zamanı gelmemiş 

bir gereksinim yaratmak, her zaman sanatın öncelikli görevlerinden biri olmuştur.” (W. 

Benjamin, Teknik Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı, çev. Gökhan Sarı, Zeplin 

Kitap, İstanbul, 2015, s. 51). 



115 
 

gereksinimler, icadın toplumsala doğru fışkırmasının bir sonucudur. Bir gereklilik veya 

ihtiyaç daima kendinden önceki icadının sonucu olarak meydana gelmiştir.144 

 

 

C. Toplumsal İlişkilerin Edimleri  

 

Buraya kadar Tardecı taklit ve icat nosyonları aracılığıyla toplumsalın topografik 

hatlarını, toplumsal olguların oluşturduğu katmanlaşmaları, bu katmanlar arasında 

kurulan aidiyetlerin eğrilerini ve bu eğrilerin birbirleri ile irtibat biçimlerinin belirdiği 

eğilimleri inceledik. Bu bölüm ile birlikte tüm bunların, yine icat ve taklitlerle gerçekleşen 

edimselliklerini, tekil bireyler, gruplar ya da başka türden kolektif bireyleşme tarzları 

üzerinden gerçekleşme mekanizmalarını ve karşılıklılık süreçlerini inceleyeceğiz. Diğer 

deyişle, edimler başlığı altında, taklidin ifade ettiği sosyal belirlenimlere ek olarak, 

nelerin taklit edildiğine, taklitle bireyden bireye ya da gruptan gruba hangi öğelerin ne 

biçimde aktarıldığına, kısaca “taklit-edilebilirliğin” eylemleri oluşturan örgütlenme 

şemasına odaklanacağız. Böylece, toplumsal edimleri niteleyen uyum ile beraber onları 

koşullayan fikirlerin ve beklentilerin, inançların ve tutkuların toplumsal alanı kuşatan 

birincil belirleyici güçler olarak bireysellikler üzerindeki dolaşımını takip edebilmek 

mümkün olacaktır.145 

 

                                                           
144 Tarde, a.g.e, s. 94. 

145 S. Tonkonoff, 2013, s. 273. 



116 
 

Bu kısmın alt başlıklarına geçmeden evvel bireyleşmelerin toplum içindeki 

edimsel konumunu açıklamak üzere, Tarde’ın toplumsal olanın kapsamına ne türden bir 

yaklaşımla ulaşılması gerektiğine dair tartışmasından kısaca bahsetmek yerinde olur. 

Tarde, ilkin, toplumun “birbirlerine karşılıklı/ortaklaşa (mutual) hizmetler sunan 

bireylerden oluşmuş bir grup”146 olarak tanımlanışı karşısına alır. Tarde için açık olduğu 

yanlış olan bu önerme, toplumu ekonomik süreçler içinde tanımlamaya girişen 

yaklaşımların ortak temasıdır. Bu kavrayış içerisinde bireyler, birbirlerinden özerk ve 

ekonomik (dirimsel ya da geçimsel) rolleri bakımından özgül konumlarıyla birbirine dışsal 

“verenlerin”, “hizmet sunanlar” bileşiğinin bir tür ortağı olarak kabul edilir. Toplum, tüm 

bu hizmetler toplamının bir dağıtıcısı, iş bölümünün girdilerini ve çıktılarını organize 

eden bir entite olarak tasavvur edilir. Diğer deyişle, ekonomik tasavvur içinden toplum, 

hizmet sunanların, tek taraflı verenlerin ortaklığını garanti eden, hizmetlerin karşılığının 

iade edilişini örgütleyen, bireylerin edimine dışsal bir varlık olarak belirir. Karşılıklılığı 

kuran bireyler arasındaki bir bağ ya da bireylerin arasına yerleşen bir toplumsallık değil, 

tek taraflı verilen hizmetlerin yüklendiği bir soyutlama, bir tür karşılıklılık ilkesi olarak 

Toplumun dışsal mevcudiyetidir. Böylece ekonomik tasavvur, toplumu bireylerin 

edimlerinden ve “karşılıklı karşılıklılığından” dışsallaştırarak, onun kapsamını fazlasıyla 

büyütmüş olur.  

Tarde için ise toplumun kapsamı, saf hukuki147 (purely juristic) olan bir kavrayışla 

kurulmalıdır. Bu nedenle toplumu ortak yararlılık (helpfulness) ile kavrayan bir yaklaşım 

                                                           
146 G. Tarde, 1903, s. 58.  

147 Saf hukuk, Tarde için, bireylerin saf toplumsal ilişkisinin, karşılıklı hukuklarının, biyolojik ve 

fiziksel etkilerin tesirlerinin olmadığı ya da asgari olduğu zihinler-arası düzlemde ifadelenişdiir. 



117 
 

dahi, ekonomik yaklaşımdan hukuki nosyona kaydığı ölçüde yeğdir.148 Ancak ortak 

yararlılık nosyonu perspektifinden birey, Tarde’a göre, “ona yararı dokunmuş ya da 

yararı dokunan diğerleri ile değil, yalnızca onun üzerinde tanımlanmış hukuk, gelenek ve 

teamüllerin kurduğu hakları” ile ilişkilendirilerek yalnızca belirli bir hukuksal bağlam 

içinde tanınır ve sonuç olarak da toplumsal grubun kapsamı daralmış olur.149 Son olarak 

ise, sosyal bağı tümüyle dinsel ya da siyasal “güdü”lerin perspektifi ile tanımlanışı, 

toplumun sınırlarını oluşturan kolektif amaçların ya da güdülerin, bireylerin istek ve 

tatmin süreçlerini kurmasına dair gerçek toplumsal ilişkilere ulaştırması mümkündür. 

Ancak Tarde, sosyal bağların kuruluşunun yalnızca bunlarla sınırlı olmadığını belirtir.150  

Sonuç olarak Tarde, toplumsal olguların edimsel düzeydeki kapsamını belirleyecek 

şekilde toplumu (saf hukuki ilişkilerin alanı olarak) şu şekilde tanımlar: “Toplum, bir 

diğerini taklit etme eğilimindeki bir grup varlık ya da fiili taklit olmaksızın, aynı modelin 

arkaik kopyalarına ortak özellikler olarak sahip olan kişiler olarak tanımlanabilir.”151  

 

Taklit, insanların toplumsal konumlarının hiyerarşik, bağlamsal ve mekânsal 

düzenini toplumsal bağlar içerisinde tertiplerken, aynı zamanda tüm bunların oldukça 

spesifik edimlerini de işler ve tam da bu edimsel referanslar aracılığıyla toplumsal düzeni 

                                                           
Bu anlamda saf hukuki ilişki, geçimsel ya da dirimsel ihtiyaçlara bağlı olan ekonominin, diğer 

deyişle biyolojik tekrarın toplumsal görünümü olan ekonomik alanın istek ve inançlar üzerindeki 

etkisinin hiç olmadığı ya da mümkün olan en az olduğu ilişkidir. 

148 A.g.e. 

149 A.g.e, s. 59. 

150 Tarde, a.g.e, s. 60.  

151 Tarde, a.g.e, s. 68. 



118 
 

yeniden üretir. Herhangi bir toplumsal bağ, isterse toplumsal rollerin isterse de 

mekânsal kurguların bir ifadesi olarak olsun, bireylerin ilişkilenişinde gerçekleşen taklit 

eylemi içerisinde eylemin taklide dayalı olan en küçük öğesi içinde tüm kapsamıyla aktüel 

bir görünüm kazanır. Bir toplum içindeki insanların birbirlerini taklit etmelerine 

meylettiren taklidin telkinci gücünden, taklit yoluyla paylaşılan, ortaklaşılan, sahip 

olunan arkaik özelliklere kadar toplumsal bağları oluşturan tüm biçimler (hatlar), taklidin 

eyleminin en küçük parçalarında edimselliğini kazanır:  

Herhangi bir taklit hareketi, söylenen bir kelime veya bir cümle, yerine getirilen 

dini bir ibadet, yapılan bir iş, hukuki bir formalite, vs, başlangıcı, ortası ve sonu olan bir 

bütündür ve bir merkezin etrafında dönen zincirleme bir değişmeler serisinden oluşur: 

Kelimenin vurgulanan hecesi, cümlenin vurgulanan kelimesi, bir ayindeki temel hareket, 

bir işin veya prosedürün temel noktası, vs.152 

 

Öbür yandan, bir taklit edimi yalnızca toplumsal bağları ve benzerlikleri 

işletmekle kalmaz, aynı zamanda onları çoğaltır. Taklidin hem amacı hem de görevi 

varlıkları çoğaltmaktır: ürünleri çoğaltmak, duyguları, inanç ve arzuları yaymak, 

modelleri, hisleri ve bilgileri kopyalamak… Herhangi bir şeyin ilişkisel mevcudiyetinde 

gerçekleşmesinin tek yolu onu çoğaltmaktır ve taklit, konularını ve öğelerini yayarken eş 

zamanlı olarak taklit edilebilirlikleri de çoğaltır. Tarde, bir yönüyle daima çeşitli 

biçimlerdeki “toplumları” ve aynı anlama gelecek şekilde benzerlikleri inceleyen ve 

tekrarlarla ilgilenen, bu nedenle her halükârda sosyolojik olan bilimlerin görevinin de 

                                                           
152 G. Tarde, 2004a, s. 35.  



119 
 

“varlıkları çoğaltmak” olduğunu belirtir.153 Bu anlamda bilimin edimselliği, içeride olanın 

bilgisinin içe yayılması ya da yeni bir bilginin iç’in sınırlarını yayması ya da eğmesidir.  

 

Taklidin edimsel yönü, gerçekleştiği zihinler-arası ilişki içinde benlikleri bir 

biçimde etkilemesi, karşılıklı ya da karşılıksız biçimde, kurulmuş ya da kurulan uyum 

derecesinde farklılaştırması ve aynı zamanda benzeştirmesidir. Tüm bunların taklit edimi 

içerisinde ifadelenişi ve ürünü olan, en geniş kapsamıyla duygulardır. Böylece taklidin 

zihinler-arasındaki etki düzlemi de karşımıza çıkmış olur. Duygular, taklidin konusu olan 

istek ve inançların belirli bir orandaki bileşimi olarak eylem ve fikirlerin, bir öteki ile ait 

olunan toplumsal bağın derecesini oluşturarak, zihinler-arası ilişkinin yoğunluğunu ve 

biçimini kuran üçüncü psikolojik unsur olarak belirir. Tarde’ın sözleriyle, “Bütün içsel 

durumlarda eşitsiz ölçülerde birleşmiş üç tür psikolojik unsur olduğu için -duygu, inanç 

ve istek- ruhlar-arası etkilerin/hareketlerin üç büyük sınıfı vardır, ve bunlar başkasında 

içlerinden biri hakim olan içsel durumlar uyandırma eğilimindedirler, yani etkileme, 

inandırma, veya karar verdirme eğilimindedirler.”154 

                                                           
153 G. Tarde, 1903, s. 14. 

154 G. Tarde, 2004a, s. 236. Akif Duman, büyünün temelinde üç prensip bulunduğunu belirtir: 

Bitişiklik, benzerlik ve karşıtlık. Tarde’ın zihinler-arası hareketleri sınıflandırdığı üç temel eğilim 

olarak “etkileme, inandırma veya karar verdirme” eğilimlerini göz önünde bulundurarak, taklit 

ile büyünün çarpıcı bir nosyon ve muhtemelen de toplumsal işleyiş biçimi ortaklığına sahip 

olduğu söylenebilir. Taklit ile büyünün birbirlerinden ayrılamaz görünen işleyiş biçimlerini, 

birbirlerini bağlamsal olarak seferber etme biçimlerini, taklidin bir anlamıyla büyüsel olan 



120 
 

 

Bu noktadan itibaren oluşturmaya giriştiğimiz toplumsal ilişkilerin 

topografyasının edimsel bağlamlarını çözümleyerek taklit ilişkisinin kat ettiği “etkileme, 

inandırma veya karar verdirme” etkilerinin toplumsal bağlar içindeki mekanizmalarını 

açıklamaya çalışacağız. Böylece bir edim olarak taklidin, toplumsal hatlar içerisinde ne 

türden karşılıklılık ilişkileri ürettiğine dair kavramsal bir şemaya ulaşmış olacağız. Diğer 

deyişle, topografik düzlemin hatları olarak sınıflandırdığımız toplumsal rollerin ve 

mekânsal bağıntıların bireyler nezdindeki gerçekleşme kipliklerine dair kavramsal 

ortaklılara odaklanacağız.  

 

 

1. Toplumsal Bölünmüşlük ve Duygular Hiyerarşisi 

 

Taklit, toplumsal düzlem içerisinde insanların yüz yüze ilişkilerinde birbirlerini 

kopyalaması şeklinde olduğu kadar, eylem biçimlerinin biriktiği, şekillendiği, 

patikalarının belirginleştiği tarihsel oyuklar içerisindeki dolaylı modeller aracılığıyla da 

gerçekleşir ve her durumda, taklitçi ile taklit edilen arasında görünür ya da görünmez 

bağlar kurar. Bu anlamda, hem kaynağındaki bir icadın ürünlerini tekrarlayan basit bir 

taklit eylemi hem de her koşulda taklit dalgaları arasına yerleşen tikel bir olgu olarak icat 

                                                           
etkileme kudretini ve büyünün taklitçi niteliğini çözümleyen bir çalışma için, bkz. M. Akif Duman, 

Mimesis, İstanbul, Litera Yayıncılık, 2014. 



121 
 

daima belirli toplumsal bağların “yükünü” barındırır ve bu ilişkileri tesis eder.155 Tüm bu 

yükler en temel ve aynı zamanda girift halleri ile insanların duygularında, dünyaya ve 

ilişkilere angaje olma tarzlarında ortaya çıkar.156 Duygular mevcut olan ile tekil bir bağ 

kurmanın yordamı ve aynı zamanda toplumsal aidiyetlerin kolektif bağlarının özgül bir 

tarzda ifadeleri oldukları ölçüde taklit edimlerinin belirleyici bir öğesi ve ilişkilerin 

belirginleştiği aidiyetlerin özgün konumlanışlarıdır. Bu anlamda duygular, arzu ve 

inançların oluşturduğu toplumsal güçlerin spesifik bileşimlerine ait olma, bağlanma 

derecelerini; edimlerin toplumsal yoğunluğunu oluşturan bireyleşme tarzlarıdır.  

 

Bunun ilk anlamı ne arzuların ne de inançların toplumsal düzen içerisindeki 

taklitçi güzergahlarının ‘doğal’ bir seyrinden bahsedilemeyeceği; istençlerin, ihtiyaçların 

ve tatmin araçlarının daima taklit ve icatların dolaylı ya da dolaysız olarak ürettiği 

kategoriler içerisinden biçimleniyor oluşudur. Bir eylem, ifadesi olduğu arzu ve inançların 

belirli bir amacına yönelik ortaya çıktığı ölçüde dirimsel ve fiziksel tekrarlama ile 

ilişkilendirilebilse de en nihayetinde ifadelenişin kendisi araçların toplumsal mahiyetini 

gözetmek, onun aracılığı ile nesnesine yönelmek durumundadır. Diğer deyişle arzu ve 

                                                           
155 G. Tarde, 1903, s. 34. 

156 Duyguların toplumsal olarak tikel hissiyatlardan ya da özerk deneyimlerden fazlası olduğuna, 

dünyaya belirli biçimlerde angaje olma, irtibat kurma biçimi oluşuna dair bir çözümleme için, 

bkz. R. C. Solomon, Duygulara Sadakat: Hislerimiz Gerçekte Bize Ne Anlatıyor?, çev. Funda 

Çoban, Ankara, Nika Yayınevi, 2016. Duyguların bedensel belleğin ifadelenişi, karşılaşmaların ve 

ilişkilerin zamansal boyutunun bir tür hafızası, bireye sirayet eden kolektif bir ‘iz’ olarak 

çözümlenişi için, bkz. S. Ahmed, Duyguların Kültürel Politikası, çev. Sultan Komut, İstanbul, Sel 

Yayıncılık, 2015. 



122 
 

inançların toplumsal üretimler üzerindeki, görünüşte en özerk duran belirişleri dahi 

(cinsellik, beslenme, ilksel biyolojik ihtiyaçlar ve fiziksel korunma vs.), bunların tatmin ve 

sağlama araçlarını oluşturan toplumsal kategorilerden, bedenin kas ve sinir sistemlerini 

biçimlendiren ritüellerden, oyunlardan, törensel biçimlerden, araçlar ile bedenlerin 

rutinlerini, protezleşme biçimlerini157 kuran toplumsal değer dizgelerinden bağımsız 

değildir.158 Bireysel düzlemde bir arzu ve inancın nesnesi ile girdiği tatmin ilişkisi, diğer 

deyişle bir isteğin tatmin edilmesine dair spesifik bir beklenti, başı ve sonu olan bitimli 

bir süreç olarak görünür: Arzular doyurulur ya da inançlar doğrulanır. Ancak arzu ve 

inançların bireysel düzlemdeki görünürde bitimli olan süreci, en nihayetinde bunları 

takip edecek birçok arzu ve inancın lehine, potansiyelleri belirli bir biçimde edimleşecek 

çok sayıda farklı arzu ve inançlara kaynak olacak şekilde gerçekleşir. Dahası, kolektif 

düzlemde arzu ve inançların toplumsal dizgelere olan bu bağlılığı, tatminin ve 

doğrulamanın konusu olan her arzu ve inancın gerçekleşme ile tüketilemeyeceği, 

yalnızca araçlar ve biçimler nezdinde çoğullaşacağı anlamına gelir. Genel düzlemde 

taklit, arzu ve inançları ve onlara bağlı olan nesneleri, ilişkileri, aidiyetleri, değerleri 

yeniden üretmekten, tatmin araçlarını çoklaştırmaktan ve ifadeleri tekrarlayarak 

yaymaktan başka bir sonuca varmaz. Her taklit edimi, icat, keşif ve buluşların 

oluşturduğu “jeneolojik ağaç”taki bir dalın, “aktüelleşen binlerce olanağın” içindeki bir 

çeşitlenmenin, arzuların ve inançların ifadelenişlerindeki bir çoğullaşmanın bir 

                                                           
157 Beden ile araçların kurduğu yararcı ilişkilerin, bedenin bir tür devamı, parçası olarak belirdiği 

protezleşme durumlarının özellikle güncel teknolojiler, teknikler ve sanallaşma süreçleri 

içerisinden analiz eden bir yaklaşım için; D. Le Breton, Bedene Veda, çev. Aziz Ufuk Kılıç, İstanbul, 

Sel Yayıncılık, 2016.  

158 G. Tarde, 1903, s. 44. 



123 
 

noktasıdır.159 Ancak değerlerin, ürünlerin, nesnelerin ve metaların taklitçilere eşitsiz 

dağılımında somutlaştığı üzere, arzu ve inançların taklitçi yayılımı da duygular üzerindeki 

toplumsal bir hiyerarşinin, eşitsiz dağılımın, farklılaştırıcı etkilerin toplumsal düzenini 

takip eder. Bu noktadan itibaren duygu durumlarının ikinci anlamı, yani bireylerin 

toplumsal düzenin eşitsiz ve hiyerarşik olabilen yapısı içerisinde birbirleri ile kurduğu 

ilişkilerdeki karşılıklılık dizgelerine denk düşen, taklit edimlerinin kat ettiği aidiyet 

biçimleri ile yoğunlaşma tarzlarına dair genelleşmiş fakat aynı zamanda performatif olan 

yönü karşımıza çıkar.  

 

Taklit ediminin kendisi ile taklit isteği, gerekliliği ya da iradesi arasındaki ayrım, 

tıpkı bir arzu ya da inancın nesnesi ile uyuşmazlığının sonucu olarak arzu ve inançların 

toplumsal dizgede çoğullaşması, yayılması ve çeşitlenmesi gibi, edimin belirli telkin 

hatlarını takip ederek bireysel konumlar arasında, edimi niteleyen duygusal 

yoğunlaşmaları ve belli duygu durumları arasındaki hiyerarşik düzende işler. Tarde’ın 

belirttiği gibi, taklit etme iradesinin (will to imitate) kendisi bizzat taklitle taşınır ve “bir 

başkasının eylemini taklit etmeden önce bu eylemin getirilerini hissetmeye başlarız ve 

tam da bize telkin edildiği şekliyle hissederiz.”160 Taklit eylemini önceleyen hisler, 

eylemin yoğunluk derecesini belirleyen duygular, tüm bir telkinler ağının taklitçi bağları 

aracılığıyla insanlara yerleşir. Taklit eylemini önceleyen ve yine taklitle aktarılan telkinler, 

hangi durumda nasıl hissedilmesi gerektiğine, hissin bağlamsal olarak hangi biçimler 

altında ifade edileceğine, neyin ve kimin ne zaman taklit edilmesi gerektiğine ve dahası, 

                                                           
159 A.g.e, s. 45. 

160 A.g.e, s. 193.  



124 
 

taklidin hangi koşullarda açık hangi koşullarda kapalı, hangi durumlarda bilinçli hangi 

durumlarda bilinçsiz olarak gerçekleşmesi gerektiğine dair duyguları, toplumsal bağlar 

üzerinde belirli derecelerde aidiyetler üretecek şekilde örgütler. Duygular düzleminde 

toplumsal bağın tespit edilebileceği ölçüt, bunların hangi türden karşılıklılık 

mekanizmaları, karşılıklı tavizler, eylemler üzerindeki alıp vermeler, kalıplaşmış ifade 

biçimlerinin sıralanışlarında belirir. Bu noktadan itibaren Tarde, taklidin mantıksal 

yasaları (logical Laws of imitation) ile mantık-aşırı ya da mantıklar-arası etkileri (extra-

logical influences) arasında bir ayrıma giderek, taklidin edimi ile telkini arasında fikirlerin 

ve eylemlerin geçişlerinin kat ettiği toplumsal yasaları, her bireyde buna karşılık gelen 

bir tür taklitçi bölünme ve toplumsal değerler hiyerarşisi içindeki dağılımları altında 

çözümlemeye girişir.161  

 

Yasa kavramı Tarde için aşkın bir belirleyeni ya da doğanın işleyişinin toplumdaki 

izdüşümlerini değil, bir nevi oyunun kurallarını, toplumsal olgunun belirdiği ilişkisel 

düzlemin bireyler-arası hukukunu ifade eder. Toplumsal ilişkinin karşılıklılığını belirleyen 

ve duyguları değerler rejimine tahvil ederek karşılıklılığın unsuru haline getiren bu 

hukuktur. Bu anlamda yasalar, benzerliklerin ve taklitlerin nedenleri olmaktan ziyade, 

taklitlerin toplumsal düzenini, taklidi kışkırtan telkin ağlarının yayılım odaklarını, 

oranlarını, taklit ediminin içsel koşulları ile dışsal belirlenimleri arasındaki hiyerarşik 

ilişkileri ve onların duygusal izdüşümlerini belirtir. Taklidin mantıksal yasaları ile 

mantıklar-arası etkileri arasındaki ayrımın temelinde icat ile taklit arasındaki fark yatar. 

Taklidin mantıksal yasaları, icatların birbirleri ile kurduğu olumsal ilişkilerin, birbirlerini 

                                                           
161 Bkz. A.g.e, s. 140- 213.  



125 
 

dışlama ya da içerme, birbirlerine meydan okuma ya da uzlaşma, birbirlerine karşı ya da 

birbirleri ile birleşme koşullarının genel bir yapısını, icatların ortaya çıkardığı arzu ve 

inançların birbirleri ile kurduğu alış-veriş ilişkisi içerisinde çözümlemeye yöneliktir.162 Bu 

anlamda Tarde’ın mantıksal yasaları kavrama girişimi, icatlar arasındaki geçişlerin, 

birikmelerin ve karşıtlıkların tarihsel ilerleme içindeki salt mantıksal olan kodlarının 

çözümlenme çabasına denk düşer. Şu aşamada bizi ilgilendiren ise taklit edimlerinin 

duygusal ve karşılıklı koşulları olduğu için, taklidin mantık-aşırı etkilerinden kısaca 

bahsetmekle yetinerek, toplumsal hiyerarşilerin karşılıklı duygu durumlarını üretme ve 

işletme kapasiteleri ile ilgileneceğiz.  

 

Tarde, insanların birbirlerini taklit etmelerinde iki genel eğilimin kural olduğunu 

belirtir: Taklidin zihinler-arası etkileri daima içeriden dışarıya (ab interioribus ad 

exteriora) ve üstten asta (ab exterioribus ad exteriora) doğru geçiş yapar.163 Bu iki eğilim 

de birbirine bakışımlıdır ve insanlar arası ilişkilerdeki karşılıklılığı ve hiyerarşik yapılanışı 

her bir toplumsal olgu içerisinde eşsüremli olarak kurarlar. Taklidin zihinler arasındaki 

geçiş güzergahlarını belirten bu her iki ilke de taklit edilen şeylerin bireyler nezdindeki 

niteliğinin, gruplar (sınıflar, zümreler, statüler) nezdindeki geçiş sıralamasını, mübadele 

düzenini, kısaca etkilerin sıradüzenini formüle eder. 

 

                                                           
162 Bkz. A.g.e, s. 144- 173.  

163 Bkz. A.g.e, s. 194- 243.  



126 
 

İçeriden dışarıya doğru yayılımın Tarde için iki anlamı vardır: “(1) fikirlerin taklidi 

daima onların ifadelerini önceler. (2) Amaçların taklidi araçların taklidini önceler.”164 

Fikirler ve amaçlar bir insanın zihninde meydana gelen içselliklerdir. Bu içsellikler her 

hâlükârda edimseldir; yayılabilir ve taklit edilebilirler, ancak aynı zamanda birbirleri ile 

ilişkileri sonucunda kendilerinden başka ve yalnızca dışsal olan ürünler de üretirler: 

Araçlar ve ifadeler. Araçlar ve ifadeler, taklit edilenlerin zihne dışsal olan fakat toplumsal 

olguya ait olmaları bakımından topluma içkin olan öğelerdir. İçsellikler ve dışsallıklar, 

amaçlar ile onların araçları ve fikirler ile onların ifadeleri daima belirli bir derecede 

birbirine bağlanmış, birbirlerini belirli ölçülerde gerektiren, çağıran, kısacası irtibat 

halinde olan şeylerdir. Ancak ilişkileri katî değildir; taklit ediminde işletilen toplumsal 

bağların özgül derecesine, diğer deyişle duygulara bağlıdır. Bu nedenle Tarde, her zaman 

eski amaçlara ulaşmak üzere yeni araçlara başvurulabildiğini ve eski istekleri tatmin 

etmek üzere ya da eski fikirlere yeni ifadeler kazandırmak üzere daima başka şeylerin 

taklit edilebileceğini belirtir.165 Hatta tüm geleneksel amaç ve fikirler, kendilerini bir 

biçimde yaymak ve tekrar etmek üzere bizzat yeni araç ve ifadelerin taklit edilmesini 

özellikle kışkırtır. Diğer deyişle içsel amaç ve fikirler kendilerini yaymak üzere sürekli 

olarak yeni dışsal araç ve ifadelerin taklit edilmesine yönlendirir. Bu nedenle eski 

içselliklerin yeni dışsal amaç ve ifade biçimleri ile taşınan farklı fikir ve amaçlarla 

karşılaşması, insanda bunların yeni amaç ve fikirler uyandıracak şekilde etkide 

bulunmaları kaçınılmazdır. Zira yeni bir amaç ve fikrin bir insana bulaşması, ona 

yapışması, yavaş yavaş ve kademeli biçimde tortular oluşturması tam da eski fikir ve 

amaçların kendilerini farklı dışsallıklar üzerinden yayma çabalarında söz konusu olabilir. 

                                                           
164 A.g.e, s. 207.  

165 A.g.e.  



127 
 

Bu yeni dışsallıkların karşılık geldiği özgün ilişki biçimleri dolaylı formlar altında, yeni 

nicelikler, tüketim nesneleri ve davranış kalıpları gibi kendine ait başka araç ve ifade 

biçimlerini de beraberinde getirerek, kendi içsel formlarını parça parça içeriye aktarmaya 

başlar. Başka deyişle, taklit edilen yeni dışsallıklar yalnızca dışsal formları itibariyle değil, 

aynı zamanda karşılık geldiği yeni ihtiyaçlar, beklentiler ve duygu durumları itibariyle de 

bireylere tutunur ve bunlar eski amaç ve fikirlere göre daha fazla taklit edildikçe 

içsellikler olarak tortullaşmaya başlar.   

 

Taklidin içeriden dışarıya doğru gerçekleşmesinin bir diğer anlamı ise toplumsal 

hiyerarşilerin değer dizgelerine göbekten bağlıdır ve taklidin üstten asta yayılımının 

temelini oluşturur. İçsellikler, diğer deyişle amaçlar ve fikirler daima onların araç ve 

ifadelerinden önce taklit edilir. Örneğin, zengin olma arzusu ya da üst bir mertebe ya da 

statüye sahip olma arzusu daima bunların araçlarını ve ifadelerini, sermayeye sahip olma 

arzusunu ya da “soylu” inançlara sahip olma arzusunu önceler. İçsellikler, dışsallıklara 

oranlara daha hızlı yayılır ve daha önce taklit edilir, ancak taklit edilenler, modeller, 

öncelikle daima üst sınıflar ve yüksek mertebelerdir. İçeriden dışarıya ve üstten asta 

doğru yönelen taklidin birbirine denk düşmesi, taklit edilecek modelin mahiyeti ile 

ilgilidir. Bu anlamda daima öznel modeller (üst sınıfı imleyen içsellikler) nesnel 

modellerden (idealler, prensipler, ilkeler vs.) önce taklit edilir ve üst oldukları kabul 

edilen sınıfların, mahallerin, kişilerin misalleri, bunların alt misallerine nazaran model 

olmak bakımından galip gelir.166 Tarde için taklidin içeriden dışarıya yayılımı, içselliklerin 

dışsallıklardan önce taklit edilme niteliği, her dönemde hâkim sınıfları aynı zamanda 

                                                           
166 A.g.e, s. 194.  



128 
 

taklidin modeli yapan ya da tersinden, model olan sınıfı hâkim sınıf haline getiren taklit 

eğilimiyle aynı anlama gelir.167 Taklidin zihinler-arası ya da mantıklar-arası etkilerinin 

içeriden dışarıya ve aynı zamanda üstten asta yayılımının bir sonucu ve uzantısı olarak 

Tarde, lüks tutku ve ihtiyaçların, basit zevkler ve ilksel ihtiyaçlardan daima daha bulaşıcı 

olduğunu belirtir.168 Diğer deyişle hem taklit arzusu hem de taklidin edimi ilkin üst 

sınıfların içselliklerine, fikir ve amaçlarının kopyalanmasına ve tatminlerine yönelir. 

Neyin taklit edileceğine, taklidin neyi model alacağına dair bu telkin şeması, öncelikle 

lüks ihtiyaçların arzu ve inançların tatmin alanı olarak belirmesine koşut olarak, 

toplumun gelenekselci karakterini de meydana getirir. Taklit edimi, taklidin içeriden 

dışarıya ve üstten asta doğru yayılan hatları boyunca üst sınıfların arzu ve inançlarınca 

biçimlenmiş ihtiyaçlara, beklentilere, tüketim ve tatmin telkinlerini benimsemeye tam 

manasıyla “boyun eğer”: “Tüm taklitler mantıksal olarak başka bir ayrımı olmayan iki 

büyük kategoriye ayrılır: Alıklık (credulity) ve uysallık (docility); sırasıyla inançların ve 

arzuların taklidi.”169 Toplumsal düzenin genel karakterini betimleyen kendiliğinden itaat 

olgusu, Tarde için “başkalarının istencinin taklit edilmesi”nden170 başka bir şey değildir 

                                                           
167 A.g.e, s. 199.  

168 A.g.e, s. 196. Bataille da lüksün yayılımının zorunlu/biyolojik ihtiyaçların karşılanmasına 

nazaran toplumsal bakımdan öncel oluşunu, israfın ve harcama zorunluluğunun genel ekonomisi 

içerisinden iddia eder. Hatta bir sınıfı hâkim sınıf ya da bir statüyü üstün statü yapan şey tam da 

israfın ve hesapsız (büyümeye yönelik olmayan) harcamanın süreçlerini üstlenmesi, kanallarına 

yerleşmesi, bir anlamda bu göreve atanmasıdır. Krş; G. Bataille, Lanetli Pay, çev. Işık Ergüden, 

İstanbul, Sel Yayıncılık, 2017, s. 28.   

169 G. Tarde, 1903, s. 197.  

170 A.g.e, s. 193. 



129 
 

ve bizzat taklit etme arzusunun üst içsellikler ile kışkırtılması, taklit edilecek modellerin 

bizzat modelin toplumsal konum ve mertebesi ile telkin edilmesinin sonucudur.  

 

Taklidin içeriden dışarıya ve üstten asta doğru yayılımı, toplumsal düzenin 

tekrarını garanti eden gelenekler, örf ve yapılagelişler olarak amaç ve fikirlerin dışsal 

biçimlerini edimselleştiren, toplumun gelenek-taklit eğilimine denk düşer. Gelenek-taklit 

kalıplaşmış dışsallıkların, biçimlerin yeniden üretiminden oluşur. Örneğin, yazın veya dil 

için imlâ, din için ritüel ve ayin, hukuki ve statüye bağlı ilişkiler için seremoni ve protokol, 

şiir için vezin daima bir teşrifat (etiquette) işlevi görmeleriyle imlemi, içsel arzu ve 

inançları hizaya sokmaya yararlar.171 Ancak bireylerin imlemlerinin kendiliğinden özgür, 

bilinçli ya da iradi olduğunu varsayarak biçimsel kalıpların bunları sürekli bir baskı altında 

tuttuğunu varsaymak yanılgıdır. Taklidin özgür, bilinçli ya da iradi edimleri de dahil, 

imgelemi amaçlar ve fikirlerle dolduran her şey o ya da bu şekilde telkinle zihne yerleşmiş 

durumdadır. Bir başkasının inancına inanmak (alıklık) ve bir başkasının istencini kendi 

istenci olarak kopyalamak (uysallık), toplumsal düzenin temel ve genelleşmiş fakat içkin 

taklit edimidir. Ancak taklit ediminin mantıklar-arası etkisinin izdüşümü olan inançlara 

dair alıklık ve arzulara dair kendiliğinden itaat hiçbir zaman tam anlamıyla kusursuz ve 

tam değildir, çünkü toplumun tüm bir gelenekselci telkin düzeneği, geleneksel 

içselliklerin kendilerini yeni dışsallıklarla, araç ve ifadeler içerisinde tekrar etme tutkusu 

sonucu istikrarsızlaşması ile malûldür.  

 

                                                           
171 A.g.e, s. 190.  



130 
 

Gelenek içinden taklit tam anlamıyla toplumsal bir uyurgezerliktir. Bu anlamda 

büyük oranda bilinçdışı ve gayri iradi taklitlerle işler. Zira bilinçli bir taklidin genelleşmesi 

onun bilinçdışı bir edimselliğe sahip oluşuyla büyük oranda doğru orantılıdır.172 Neyin 

taklit edileceğine dair taklidin içeriden dışarı ve üstten asta yayılımı ise taklitçi bir itaat 

dizgesine denk düşer. İtaat edilen hem üst sınıf ve statülerde belirginleşmiş modellerin 

toplumsal konumlarına hem de buradan bireylere çökelen telkinlere boyun eğme, 

benimseme, kanıksama olarak meydana gelir. Ancak geleneklerin, gelenek-taklidin 

büyük oranda gayri iradi ve bilinçdışı olan örgütlenişi, onların salt birer ifadeler ve araçlar 

şeklinde, diğer deyişle dışsallıklar şeklinde bireylerde tutundukları anlamına gelir. 

Gelenekler, kişilerin onlara bağlılığı, bağımlılığı ya da duygu yoğunluklarından bağımsız 

olarak, bir anlamda amaçları gizlenmiş araçlar ve fikirleri unutulmuş ifadeler olarak, diğer 

deyişle kanılar şeklinde bireylere tutunur ve taklit edilir. Bu anlamda kanılar, her ne 

kadar dışsal biçimler de olsalar, içsel fikirlerin taklidine nazaran daha dayanıklıdır, çünkü 

“etkin durumların karşılıklı emprenyelemesine173 dayanan örfi, dini ve ahlaki kanılar, 

görüşlerden ve hatta ilkelerden dahi çok daha birbirine kenetli haldedir.”174  

 

Gelenekler halinde bireylerde tortullaşmış dışsallıklar, bir yanda yeni içselliklerin 

taklidine karşı bir direnç gösterirken, aynı zamanda onların karşılık geldiği dışsallıkların 

taklidine aynı direnci göstermez ve hatta üstten gelen telkine büyük bir arzu ile boyun 

                                                           
172 A.g.e, s, 193.  

173 Emprenyelenme: Bir maddeyi bir başka madde ile doldurmak, doyurmak, geçirgenliğini yok 

etmek.  

174 A.g.e, s. 197.  



131 
 

eğerler. “Bir kişi bir diğerini kopyaladığında, bir sınıf diğerinin kıyafetlerini, mobilyalarını 

ve eğlencelerini örnek aldığında, onların yaşamlarının dışsal tezahürleri olan ihtiyaç ve 

kanılarına da sahip olmuş olur”. Öyle ki, bu dışsal tezahürlere sahip olmak daima onların 

içsel öncüllerini de beraberinde taşır ve “sonuç olarak, tilmizin iradesi, kendi isteği ile 

istenerek ödünç alınabilir ve ödünç alınmak zorunda kalınmış olur.”175 Dışsallıklar 

aracılığıyla kişiden kişiye ve sınıftan sınıfa bulaşan içsellikler, taklidin içeriden dışarıya 

genişleyen telkin hatlarını takip ederek tilmiz ile model arasındaki irade değiş tokuşunu 

meydana getirir. Kopyalanan bir dışsallık, aynı zamanda tilmizin iradesinin modele teslim 

edilmesi, tilmizin kendi iradesini ödünç vermesi ve model üzerinde o iradeyi ödünç 

alması zorunluluğunu beraberinde getirir. Tarde, kopyalanan dışsallıkların iradeler 

üzerinde gerçekleştirdiği bu alıp verme ve karşılığa zorlama ilişkisinin en yoğun biçimde 

duygu (emotion) ve kanaatlerde (conviction) de karşımıza çıktığını belirtir: “İstem, duygu 

ve kanaatlerle birlikte en bulaşıcı psikolojik durumlardır.”176 Bu noktada Tarde, taklit 

edimini kuşatan bir karşıtlığı tespit eder. İçsellikler, her türden psikolojik durumlar, taklit 

edilmesi en yoğun ve hızlı şeyler olarak karşımıza çıkmaktayken, özellikle yeni fikirlere 

nazaran birbirine çok daha kenetli ve farklılaşmaya kapalı geleneksel dışsallıklar bir 

yanda yeni içselliklere direnç gösterirken, diğer yanda onlara karşılık gelen dışsallıklarla 

kendini yeniden üretmeye yoğun bir arzu duyarlar. Bu karşıtlığın temelinde daha en 

baştan inanç ve arzu arasındaki niteliksel bir toplumsal katmanlaşma farklılığı bulunur: 

İnançlar, büyük oranda dışsallıkların yeniden-üretimine bağlı statik, yersel ve görece 

daha sabit güçlerken; arzular, içselliklerin yeniden-üretimine bağlı dinamik, akışkan ve 

                                                           
175 A.g.e, s. 197, 198.  

176 A.g.e. 



132 
 

görece daha hareketli güçlerdir.177 Tam da bu nedenle, “yeni düşünceler, yeni fikirler bir 

toplumda yeni ihtiyaçlara göre çok daha hızlı bir şekilde yayılırlar. Bu yüzden zihinlerde 

bir devrim geleneklerdeki ve yaşam biçimlerindeki bir devrimden önce gelir hep…”178  

 

Fikirlerin yayılması ile onlara karşılık gelen dışsallıkların yayılması arasındaki 

karşıtlık, bireylerin taklit ediminde genelleşmiş bir geçiş, her bireyin taklitler arası bir eşik 

mahalli olarak belirmesiyle sonuçlanır. Taklitteki geçiş her birey için parça parça, 

düzensiz ve çoğunlukla olumsaldır, fakat olgunun kendisi belirli bir düzeydeki ortaklığı, 

belli belirsiz bir hattı ve dolayısıyla toplumsal bir yarığı oluşturur. Gelenekler, bir yanda, 

farklı ifade araçları ve biçimleri içinde tekrarlanma arzularının sonucu olarak, bu 

dışsallıklara bağlı diğer fikir ve amaçlarla karşılaşma riski altındadır. Diğer yanda ise içten 

dışa ve üstten asta yayılan her yeni içsellik, diğer deyişle taklidin yeni bir telkin hattı, 

kendisinin ürünleri olan ifadelere, ihtiyaçlara ve tatmin araçlarına nazaran daha hızlı 

yayılarak, bireylerde veya gruplarda billurlaşan iki karşıt taklit dalgasının bir yarık ve geçiş 

eşiğinin oluşmasıyla sonuçlanır. Taklit ediminin genelleşmiş yarılmasının görünümleri 

olan bu iki yön, aynı toplumsal bölünmenin iki yakasını, iki ayrı perspektifini oluşturur. 

Bu yarılmanın, toplumsaldaki bu ilkesel bölünmenin en yaygın karşılığı, yeni içselliklerin 

eski dışsallıklarla sürdürülmesi, telkinle yayılan yeniliklerle beraber eski dışsallıkların 

yeniden üretilmesidir.179 Böylece farklı modeller aynı bireyde içsel ve dışsal taklitleri bir 

                                                           
177 G. Tarde, 2004b, s. 36.  

178 G. Tarde, 2004a, s. 173.  

179 G. Tarde, 1903, s. 210, 211.  

 



133 
 

karşıtlık oluşturacak, taklit ediminde birinden diğerine bir geçişi söz konusu kılacak 

şekilde yerleşir.  

 

Taklidin telkini ile edimi arasındaki, taklit arzusunun kaynağı ile taklidin konusu 

arasındaki bu farklılık, taklitlerin yayılımını daima belli düzeyde bir çatışma, karşıtlık 

şeklinde oluşturur ve burada bireyin taklit edimini tanımlayan şey daima belirli bir 

düzeydeki “ara”da kalmışlık, farklı modellerin oluşturduğu zıtlıkların bir taklit mahalli 

oluşturmasıdır. Bir taklit ediminin arzusu daima içeriden gelir, fakat bu arzuyu kışkırtan 

telkin dışsallıkların bir çarpışmasının, üst üste binişinin ürünüdür. Bu nedenle her taklit, 

içeriden dışarıya ve üstten asta doğru düzenli bir bütünlük ya da birlik içinde değil, daima 

toplumsal bir bölünmenin yarığından geçerek aktarılır. Bireylerin karşılıklı ilişkisinde ise 

bu bölünme kendini farklı, değişken ve eşitsiz olabilen bağlamlarda karşılıklılığın 

eylemler arası geçişlerinde; duyguların, beklentilerin ve tatminlerin karşılıklı alış-

verişinde gösterir.  

 

Toplumsal bir ilişki daima karşılıklı bir ilişkidir. Ancak karşılıklılık ile eşitliği 

birbirine karıştırmamak gerekir. Eşitlik, karşılıklı ilişkilerin koşullanımlarından yalnızca 

biridir. Diğer deyişle toplumsal düzlemde karşılıklılık, hiyerarşik ilişkilerin de karşılıklı 

olarak karşılanabileceği varsayımını beraberinde getirir. Bu anlamda karşılıklı bir ilişki, 

tarafları hiyerarşik bir düzen içinde dahi olsa, daima yatay bir ilişkidir; ancak karşılıklılığın 

söz konusu olduğu alıp vermelerin karşılığı eşitsiz ve buna rağmen karşılıklı olabilir. 

Karşılıklılık ancak karşılıklı edimler içinde, bu edimlerin birbirlerini karşılamaları 

ölçüsünde söz konusu olur ve temel öğeleri duygulardır. Diğer deyişle, karşılıklı bir 



134 
 

ilişkide alınıp verilen karşılıkların karşılıklılık konusu daima duygulardır. Duyguların 

karşılıklılığın konusu olarak karşılıklı edimlerin toplumsal mahiyetini belirlemeleri ise 

onların toplumsal bir değer dizgesine ve hatta değerler hiyerarşisine tabi kılınmasına 

bağlıdır. Toplumsal düzen insanların, zümrelerin ve sınıfların hiyerarşiye tabi 

kılınmasından evvel, hislerin, duyguların ve hatta algıların bir hiyerarşiye yerleştirilişini 

öngörür. Bundan ötürü Tarde, bulaşma derecesi daha fazla olan duygulardan, taklide 

daha meyyal olan hislerden bahsederken bunların üst sınıflar ve “erdemli eylemler” ile 

kurulan karşılıklı bağıntısını öne sürer.180 Duygular bir yandan taklitle taşınan toplumsal 

bağlara bireylerin aidiyet yoğunluklarını ifade eden ve bu anlamda ortaklaşılan belirli 

türden bir toplumsal olguya işaret ederken, diğer yandan tüm bu nitelikleri ile verili 

toplumsal katman ve hiyerarşilerin belirli bir değerler dizgesine sokarak manipüle 

ettikleri, kışkırttıkları, teşvik ettikleri ya da baskıladıkları bireyselleşme kiplikleridir. Bu 

anlamda bir duygu, failinin hissiyatından evvel belirli karşılıklılık düzenekleri içerisinde 

düzenlenerek, ifadeleri ve araçları kurgulanarak ve değerleri belirlenerek 

toplumsallaştırılmıştır.181 Ancak duyguların değerlerinin hiyerarşisi, toplumun daha en 

baştan içsellikler ile dışsallıklar arasında, amaç ve fikirler ile onların araç ve ifadelenişleri 

arasında her bireyde farklı bir yoğunlukta olan, fakat taklit ediminin kendisine içkin 

olması bakımından kaçınılmaz bir toplumsal olgu olan bir yarığı, bölünmeyi beraberinde 

getirir. Zira eylemlerin karşılıklılığı, bu bölünme içerisinde kurulur ve onu yeniden üretir.  

 

 

                                                           
180 A.g.e, s. 195. 

181 A.g.e, s. 196.  



135 
 

2. Toplumsal Mesafe ve Geçiş 

 

Zihinler-arası bir etki ancak zihinler arasında bir mesafenin varlığı koşulunda söz 

konusu olabilir. Bu mesafeyi kat eden arzu ve inançlardır, fakat mesafeyi sosyolojik 

anlamı ile kuran ise duygulardır. Bir önceki kısımda bahsettiğimiz üzere, toplumun 

varlığına içkin olan bölünme, amaç ve fikirlerin taklidinin araç ve ifadelerin taklidine 

öncel oluşundan başlayarak her bireyde olası bir taklitler (modeller) çekişmesini ve en 

genel düzlemde, sınıflar ve zümreler arası eşitsizlikler içerisinde billurlaşan, ilişkilerin 

karşılıklılık hiyerarşilerini duygular, anlamlar, kanılar ve iradeler üzerindeki eşitsizlikler 

ile kuran toplumsal düzeni ortaya çıkarır. Bir toplum, sınıflar, kastlar, zümreler gibi 

kurumsallaşmış eşitsizlikçi dizgelere bölünmezden evvel, daha en baştan inancın statik 

karakteri ile arzunun dinamik karakterinin yarattığı karşıt edimler nedeniyle içselliklerin 

taklidi ile dışsallıkların taklidi arasında spesifik bir duygular hiyerarşisi yaratacak şekilde 

bölünmüş durumdadır.182 Bu bölünme, toplumsal birliğin söz konusu edilebildiği en 

temel ortaklaşılan olguyu, paylaşılan inancı oluşturur: “Toplumlar, bir başka inancı 

desteklemek ya da engellemek üzere uzlaşarak ya da zıtlaşarak organize olurlar.”183 

Demek oluyor ki, bir inanç üzerine uzlaşı kadar bir inanç karşısındaki zıtlık da ifade ettiği 

                                                           
182 Toplumsal birliğin siyasal mekanizmasının topluluğa içkin olan bir tür bölünmüşlük ile koşullu 

oluşuna dair bir analiz için, bkz. M. Gouchet, “Anlam Borcu ve Devletin Kökenleri: İlkellerde Din 

ve Siyaset”, çev. Ozan Erözden, (der) Cemal Bâli Akal, Devlet Kuramı, Ankara, Dost Yayınevi, 

2011, ss. 33-71.  

183 G. Tarde, 1903, s. 146 



136 
 

uyum ve mesafelenme biçimi bakımından bir toplumu niteleyebilecek başlıca etken 

olarak karşımıza çıkar.  

 

Her mesafe, ilişkinin gerçekleşeceği mahalli oluşturur ve Tarde, toplumsal bir 

ilişkinin daima bireyler ve sınıflar arasındaki mesafenin azalması anlamına geleceğini 

iddia eder. Bu anlamda mesafenin azalması, aynı zamanda farklılığın da azalması, 

tarafların birbirine benzeşmesi anlamına da gelir. Tarde, “demokratik” olarak 

adlandırılan periyodlarda sınıflar arası mesafenin en düşük ve etkiler bakımından en 

benzeştirici (yakınlaştırıcı) olduğunun altını çizer.184 Toplumsal bölünmenin bir ifadesi ve 

çeşitli biçimler altındaki hiyerarşilerin birbirleri arasındaki ilişkileri düzenleyen ayraç 

olarak mesafe, verili bütünsel varlığı ile değil, organize ettiği yakınlıklar ve uzaklıklar ile 

edimselleşir. Tarde, toplumsal anlamıyla mesafenin, taklidi yakınlıklar ve uzaklıklar 

kurarak gerçekleştirmesine “modelin koşulluluğu” adını verir:  

Model koşulsuz olsaydı, en üst olan daima en çok taklit edilen olurdu. Ancak 

gerçekte, en çok taklit edilen en yakındaki en üsttür. Gerçekten de, bir modelin örneklik 

etkisindeki mesafesi, üstlüğü ile ters orantılıdır. Burada bahsettiğimiz mesafe, sosyolojik 

anlamıyla anlaşılmalıdır. Fiziksel olarak mesafe ne kadar açık olsa da, biriyle çok sayıda 

ve gündelik ilişkilerimiz varsa ve onu taklit etme arzumuzu tatmin edecek olanaklara 

sahipsek, bu bakış açısıyla mesafe az demektir. En az mesafedeki en yakındakinin taklidi 

yasası, en üst toplumsal tabakalarca oluşturulmuş örneğin kademeli ve ardışık 

                                                           
184 A.g.e, s. 225.  



137 
 

karakterini açıklar. Sonuç olarak diyebiliriz ki, daha düşük bir sınıf daha üst bir sınıfı taklit 

etmek üzere kendini konumlandırdığında, bu ikisi arasındaki mesafe azalmış olur.185   

 

Tarihsel dönemler içinde toplumların hiyerarşik düzenini, sınıfların birbirleri ile 

ilişkilerini, mesleklerin statü farklılıklarını ve başka her türden kurumsallaşmış farklılığın 

birbirlerine göre konumlarını düzenleyen şey, en nihayetinde zihinler-arasındaki 

ilişkilerin gerçekleşeceği ve bu ilişkilerin taraflar nezdindeki duygusal karşılıklarını 

belirleyen bölünmenin mesafeleri örgütleme rejimidir. Aristokratik, demokratik, kast 

sistemine dayalı vs. her toplumun hem yatay hem de dikey ilişkileri düzenleyen belirli bir 

mesafeler örgütlenişi vardır ve toplumsal ilişkilerdeki karşılıklılık, bu mesafenin uçlarının 

birbirlerine göre konumlanışlarına bakışımlıdır. İster bireysel isterse de grup ilişkileri 

açısından olsun, sosyolojik anlamı ile hiçbir mesafe boşluktan oluşmaz ve eylem 

aralıkları, kalıpları, sıralamaları ve kodları ile doludur. Dahası, toplumsal hiyerarşilerin 

ilişkilerin bağlamına koşullu olan kademelenişi, birbiri ardına belirli bir düzende dizilişi 

de Tarde’ın bahsettiği “en yakındaki üstün taklidi” ilkesinin sonucu ve aynı zamanda 

onun yeniden-üretilişidir.  

 

 Ancak toplumsal mesafenin en yakındaki üstün taklidi ile edimselleşmesinin tek 

anlamı toplumsal hiyerarşilerin bağlamsal kademelenişi değildir. Bu ilke, hiyerarşik 

ilişkilerin toplumsal eğilimini gösterdiği kadar, eşitler arası ilişkilerin, sınıflar ya da diğer 

gruplar arası ilişkilerin düzlemine dair karakteristik bir unsuru da açığa vurur. Bir mesafe, 

iki toplumsal entite arasındaki ilişkinin karşılıklılık bağlamı, taraflar dikey ya da yatay 

                                                           
185 A.g.e, s. 224.  



138 
 

kademelerde de konumlanmış olursa olsun daima dikeydir. Bir toplumsal ilişki, 

toplumsal bölünmüşlüğün karşılığı olan eşitsizlikçi iktidar ilişkilerinden bir karşılaşmanın 

en küçük, sıradan ve rutin öğesine kadar daima belirli ölçüde eşitsiz olan iki ayrı 

toplumsal konumlanışın, değerler hiyerarşisinin yerleştiği özgül bir kademelenişin 

mesafesinde, üstün ve astın göreli, değişken ve bağlamsal, fakat daima bir biçimde 

yerleşmiş olduğu ve tam da bu konumların karşılıklılığın konusunu oluşturduğu edimdir. 

Toplumsal mesafe, en yakınlar için bile olsa, her halükârda karşılıklı ilişkinin kimin 

tarafından başlatılacağına dair bir dikeyliği, ast/üst ilişkisini varsayar.  

 

Tarde için demokratik bir toplumda taklidin mesafesi, model ile tilmizin yer 

değiştirebilirliği ya da modelin üst statüsünün soy bağı ile belirlenmiyor oluşuyla 

tanımlanır.186 Aynı zamanda demokratik toplumlarda karşılıklılığın derecesini de 

belirleyen tarafların konumlarının eşdeğerliğidir, fakat karşılıklı eşdeğer karşılıklar dahi 

toplumsal mesafelerin dikey karakterinden azade değildir. Karşılıklı taklit, diğer deyişle 

zihinler-arası etkilerin çift taraflı boyutu, özellikle modern demokrasilerde çeşitli 

uzmanlaşma ve profesyonelleşme alanlarındaki telkin gücünün eşitsizliğine bağlı olarak 

karşılıklılık derecesinde sürekli orantısızlıklar oluşturur. Diğer taraftan toplumsal rollerin 

ve mekânsal örgütlenişin gerek verili değerler dizgesi gerekse de bireylerin buralarda 

yerleştiği konumlara bağlı olarak kanıksanmış farklılıklar ve eşitsizlikler üretmediği bir 

ilişkiden modern demokratik toplumlar için dahi bahsedilemez.  

 

                                                           
186 A.g.e, s. 367.  



139 
 

Toplumsal mesafe, aynı zamanda taklitler arası geçişlere, bir kişinin bir taklitten 

diğerine (bir benlik taklidinden diğerine) geçişine karşılık gelen çeşitli bireyler-arası 

mesafelerin duygu durumlarına da denk düşer. Çünkü üstün taklidi mutlak olmayıp “en 

yakın üstün taklidi anlamına geldiği gibi, en yakın üst de mutlak değil daima bağlamsaldır. 

Toplumsal bölünmüşlük mesafenin nesnel düzleminin düzenini koyutlamaktayken, 

karşılıklı (yüz yüze, birebir) bir ilişki bireylerin birbirlerinin konumlarını yanlış ya da doğru, 

bilinçli ya da bilinçsiz olarak yerleştirmesine, diğer deyişle mesafenin öznel koyutlanışına 

bağlıdır. Mesafenin öznel gerçekleşmesini toplumsal bir edim haline getiren şey, 

koyutlanan mesafelerdeki uyum, karşılıklı karşılıklılık, Tarde’ın kullandığı anlamıyla 

bireyler arasındaki (saf) hukukun karşılıklı teslimidir.187 Bir ilişki anı, mesafenin öznel 

koyutlanışına ve taraflar nezdinde bu mesafeye izdüşen, uyumlu olan ya da olmayan 

spesifik duygu durumlarına ve ilişkiler arası her geçiş de duygu durumlarındaki geçişlere 

denk düşer.188 

 

                                                           
187 A.g.e, s. 58.   

188 Tarde için duygular arası geçişlerin toplumsal birliğe denk düşen iki ana damarı bulunur: Umut 

ve korku. “Toplumsal yaşam, yeni arzular uyandıracak yeni fikirler tarafından kesik kesik uyarılan 

belli belirsiz umutların ve korkuların süregiden hengamesinden başka nedir ki? Arzuların çekişme 

ve rekabetlerine odaklandığımızda toplumsal teleolojiye, umutların çekişme ve rekabetlerine 

odaklandığımızda toplumsal mantığa varırız” (G. Tarde, 1903, s. 160). Her türlü fikirler üzerindeki 

mücadele, karşıtlık ya da rekabet, Tarde için duygu durumlar arasındaki geçişliliğin belirli ve 

genel bir ritmini; farklı amaçlara yönelen arzuların birbirleri arasındaki rekabette ve hatta 

zıtlıktaki kolektif bir uyumunu oluşturur.  



140 
 

3. Toplumsal Birlik ve Kararsızlık 

 

Nasıl ki herhangi bir ilişki tarafların birbirlerini etkileyeceği mahal olarak ve arzu 

ve inançların kat etmesi gereken bir karşılıklılık düzlemi olarak mesafeyi varsayıyorsa, 

her bireyin kendi taklit edimi ile girdiği benlik taklidi ilişkisinde de bir mesafe bulunur. 

Ancak bireyin kendi taklit edimi ile arasındaki mesafe salt zamansaldır; Tarde bunu her 

taklit edimini önceleyen bir gecikme, tereddüt olarak adlandırır.189 Bir taklit eyleminin 

öncesine yerleşen tereddüt, bir taklit halkasındaki özgün bireyleşme, taklitteki 

farklılaşmanın ortaya çıktığı direnç anıdır. Bu anlamda tam anlamıyla taklitteki gecikme 

bireysel bir olgudur ve aynı zamanda taklitteki bireyliğin parıldadığı duraklama-geçiş 

mahallinin de anlık olarak belirişidir.  Fakat diğer yandan ise taklitteki gecikmenin nedeni 

tamamen toplumsaldır ve önceki taklit eylemlerinin deneyimleri, diğer başarılı taklitlerin 

etkileri sonucu ortaya çıkar; 

Bir taklit eyleminin önüne yerleşen tereddüt yalnızca bireysel bir olgu da olsa, 

bunun toplumsal olgulardan, diğer başarılı taklit eylemlerinden kaynaklandığını eklemek 

isterim. Bir kişinin, kopyalamak üzere olduğu bir diğerinin rasyonel ya da prestije dayalı 

etkisine karşı koyduğu direnç, daima önceden deneyimlediği bazı etkilerin sonucudur. 

Taklitteki gecikme, şimdiki taklit ile farklı taklit eğilimlerinin zihinsel bir kesişim 

oluşturması sonucu oluşur. Taklidin yayılmasının bile başka bir taklitle karşılaşma ve 

mücadele ile gerçekleşebildiğine dikkat çekmek gerekir.190 

                                                           
189 A.g.e, s. 166.  

190 A.g.e, s. 166, 167.  



141 
 

Bir taklit dalgasının yayılımı başka taklit dalgaları ile karşılaşmalar ve mücadeleler 

içerisinde gerçekleştiği gibi, bir kişinin bir taklit eylemini gerçekleştirmesi daima belirli 

oranlarda karşıtlığı, zıtlığı ya da uyumu ifade eden fakat her halükârda taklit edimleri 

arasında bir geçişi ve bu geçiş aralığında ortaya çıkan bir gecikmeyi, tereddüdü veya 

kararsızlığı beraberinde getirir. Her tereddüt, taklitteki her geçiş, benlik taklidindeki 

bağlamsal her kayma, toplumsal bölünmüşlüğün ve bireyin tekil taklit edimi ile 

mesafesinin bir ifadesidir, çünkü bunlara neden olan her başarılı taklit deneyimi, en 

nihayetinden bunları kat ederek bireye yerleşmiştir. Ancak bireysel kararsızlığın, 

taklitteki tereddüdün, toplumsal birliğin ikiye bölünmüş yapısı ile çok daha içsel ve 

bütünsel bir bağı da vardır.  

 

Bireysel kararsızlığı ve taklitteki tereddüdü genel bir toplumsal olgu ve paylaşılan 

bir ortaklık haline getiren dizge, daha en baştan taklit ile icat (toplumsal olan ile toplum-

dışı olan) arasındaki burgulanmış ilişkiden kaynaklanır. Bir icat buluş ya da keşif, çeşitli 

taklit dalgaları ile aktarılmış birden çok icadın arzu ve inanç ürünlerinin bir beyinde yeni 

bir bağlantı, taklit edilecek arzu ve inanç bileşkesi oluşturmasıyla meydana gelir. Binlerce 

farklı ve dağınık “küçük anonim işçinin” bir dehanın beyninde kendi olağan ritimlerinden 

başka bir titreşim ritmi meydana getirmesi ile bilimsel bir teori, sanatta yeni bir biçim, 

yeni bir endüstri, insanlar arasında eskisine oranla daha bütünsel bir ilişki tarzı vs. ortaya 

çıkar.191 Ancak bir icat, iki ayrı taklit dalgası arasında sıkıştırdığı binlerce taklit etkisini 

birleştirdiği ölçüde düşüncedeki ve taklit edilmesi halinde çeşitli arzu ve inançlardaki bir 

birleşmeyi kurduğu kadar, yeni bir toplumsal kutuplaşmayı ve ikiliği de oluşturarak, 

                                                           
191 G. Tarde, 2004b, s. 56, 57.  



142 
 

toplumsal bölünmüşlüğe yeni bir veçhe ve yoğunluk tarzı kazandırır. Tarde, her icadın 

ardına yerleşen ve onun sonucu olan yeni ikiliği mantıksal düello olarak adlandırır.192 Bu 

kavram aracılığıyla bir icatla ortaya çıkan çeşitli taklit dalgalarının birleşmesi süreci ile bu 

sürece eşlik eden kararsızlıktaki yoğunlaşmayı işaret eder. Her icat, öncülü olan bir dizi 

farklı taklit dalgasını birleştirirken, icadın toplumsal olarak taklit yoluyla yayılıp 

yayılamayacağına dair o ya da bu şekilde sonuçlanacak daha yoğun bir taklit ikiliği 

oluşturur. Tarde, icatların taklit dalgaları arasındaki hem çokluğu birleştirme hem de aynı 

zamanda yeni ikilikler kurma sürecinin, zihinler üzerindeki benzeştirici ve tekleştirici 

mahiyetinden şu şekilde bahseder: 

 Başka bir ifadeyle, düşüncenin alanı tekleşerek ve genişleyerek ilerliyor ve kendi 

alanıyla birlikte, kendisinin ruhu olduğu her türden sosyal değerlerin alanı tekleşerek ve 

genişleyerek gider. Değerin yüzey olarak bu yayılımı üstelik karşılıksız değildir; ve kendisi 

gerçekleşmeye devam ederken, tekbiçimliliği daha yaygın oldukça değişimleri daha hızlı 

olan, değer olarak daha büyük bir değişkenlik, bir kararsızlık ona eşlik eder.193 

 

Topluma içkin olan toplumsal bölünmüşlüğün düşüncelerdeki ve dolayısıyla 

taklidin konusundaki birleşmenin karşılığı, taklit edimini önceleyen kararsızlığın artan 

yoğunluğudur. Keza değerin, arzu nesneleri üzerindeki tatmin beklentisine dair inanç 

yoğunluğunun, tekleşmesine ise değerdeki bir değişkenlik artışı karşılık gelir. Tarde, 

düşüncedeki ve onun toplumsal izdüşümü olan değerdeki tekleşmeye karşılık gelen 

artan orandaki kararsızlığı daha en baştan tekrar’ın evrensel işleyişine koyutlar: 

                                                           
192 G. Tarde, 1903, s. 155. 

193 G. Tarde, 2004a, s. 72.  



143 
 

“(T)ekrarın ideası tüm evrene hâkim olsa da onu kuramaz (…although the idea of 

Repetition dominates the whole universe, it does not constitute it).”194 Tekrar, 

düzenliliğin sürekliliğini, onun yeniden üretimini garantileyen şeydir; düzenliliği ve 

herhangi bir sürekliliği kuran çekirdek ise daima bir tür düzensizliktir. Her düzenliliğin 

merkezinde kurucu bir düzensizlik olmak durumundadır. Tarde, bu kurucu düzensizliğin, 

tekrarın sonucu olan benzerlikleri içerdiğini ve bu anlamda daima “aynı miktarda” bir 

düzensizlik olduğunu fakat kapsadığı öğeler ve onların birbirleriyle ilişkisi bakımından 

“tanımlanamaz” olduğunu belirtir: 

Öyleyse, dünyada farklı biçimler altında ortaya çıkan aynı miktarda 

düzensizlikten başka bir şey yoktur. Her şeyin yanı sıra, bu değişken formların belirli bir 

tanımlanamaz benzerliği olması gerekir. Orijinal düzensizlik genişleyen kopyalarında, 

türeyen düzensizliklerde yansıtılır. Bundan, Tekrar ideasının tüm evrene hâkim olduğu 

fakat onu kurmadığı sonucu çıkarıyorum. En derinde, bence dünya, engin olduğu kadar 

tekdüze olmayan, içkin, sonsuz ve sonu gelmez çeşitliliğin belirli bir toplamıdır.195  

 

 İcatların taklit dalgaları üzerindeki birleştirici etkisi ile toplumsal bölünmüşlüğün 

icat üzerinde ürettiği ikili taklit dalgaları sonucunda meydana gelen “düşüncedeki 

tekleşme” süreci, aynı zamanda her taklit edimini önceleyen kararsızlığın belirli bir hat 

üzerinde yoğunlaşmasına, toplanmasına karşılık gelir. Bir toplumda taklidi önceleyen 

bireysel tereddütler, taklit edimini kuran taklitteki düzensizlikler olarak daima aynı 

miktardadır, fakat taklidin düzlemi tekleştikçe ve topluma içkin bölünmüşlük ile 

                                                           
194 G. Tarde, 1903, s. 383. 

195 Tarde, a.g.e, s. 383.  



144 
 

düşüncedeki tekleşme üst üste bindikçe, taklitteki kararsızlıklar da ortaklaşmaya, 

yakınlaşmaya ve aynı miktarda olan düzensizlik unsuru belirli bir yerde yoğunlaşmaya 

başlar. Diğer deyişle, toplumsal birliğin yoğunlaşması aynı zamanda kurucu düzensizliğin 

de yoğunlaşmasıdır ve bu yoğunlaşma, taklitteki gecikmenin, tereddüdün ya da 

kararsızlığın -icadı da içine alan- “birel mantığı”ndan paylaşılan, benzeşilen ve 

ortaklaşılan düzensizliğin “toplumsal mantığı”na geçişi oluşturur.196 

 

Taklitler arası bir çekişmeyi, bireysel bir kararsızlığı toplumsal bir kararsızlığa 

aktaran şey, Tarde için bireyin kararından ibarettir: “…bireysel kararsızlık (irresolution) 

sonlandırıldığında, toplumsalınki başlar.”197 Benimsenecek ve uygulanacak her taklitte, 

önceki taklit deneyimlerinden kaynaklanan bir engel öncel olarak bulunur ve her taklit 

ile; “(…) insanın yüreğine ve aklına bazı birtakım çekişmeler yerleşir. (…) Bir kişi, 

seçiminde tereddüt ettiğinde, taklidinden sakınmış olur. Ancak yalnızca taklit eden kişi 

toplumun bir parçasıdır. Nihayetinde taklit ettiğinde, bir karara varmış olduğu 

anlaşılır.”198  

 

Bireyin bir taklitte karar kılmasıyla taklitteki ikilem ve kararsızlık yok olmaz. Birey, 

karara vardığı taklit eylemiyle toplumsal olguya ortak olduğu ölçüde, kararsızlık da 

bireysel tereddütten çıkıp toplumsal bir veçheye bürünür. Böylece kararın konusu olan 

taklitteki çekişme, bir “mantıksal düello” olmaktan çıkarak toplumsal bir kutuplaşmanın 

                                                           
196 A.g.e, s. 382. 

197 A.g.e, s. 166.  

198 A.g.e, s. 165. 



145 
 

ve yoğunluğu giderek artan bir kararsızlık ortaklığına geçiş yapar. Tarde kurumsallaşmış, 

gelenekselleşmiş ve çeşitli dönemler boyunca birbirini takip eden her taklit katmanında 

ve en doğal görünen kalıplaşmış ilişki biçimlerinin kaynağında, birbirleriyle çatışık iki ayrı 

taklit dalgası arasında genelleşmiş toplumsal düzensizliği, kararsızlık hatlarını bulur:  

Bugünkü inanç ve geleneklerimizde demirlemiş ya da kök salmış her şey ateşli bir 

tartışmanın konusu olarak başlamıştır. Analığını bir ihtilafın yapmadığı herhangi bir 

barışın tesisinden bahsedilemez. Gramerler, kodlar, ilmihaller, yazılı ya da yazısız 

anayasalar, hâkim endüstriler, nazmın egemen sistemleri, bunların hepsi toplumsal 

çatışkıların yavaş ve kademeli olarak oluşturdukları, toplumun kategorik temelleridir. Her 

gramer kuralı, kendisine kısmen karşıt olan konuşma alışkanlıklarının genişlemesine karşı 

diğer konuşma alışkanlığının yayılmasının zaferinin ifadesidir. Fransız yasasındaki her 

madde, sokaklardaki kanlı kargaşaların, habercilerin ateşli tartışmalarının, meclislerdeki 

fırtınalı hitapların sonrasındaki bir pazarlık ya da anlaşmadır. Her anayasal prensip 

devrimlerin izinde kabul edile gelmiştir, vs.199 

 

Her bireyin taklit edimini önceleyen gecikme, neyin taklit edileceğine dair 

tereddüt ve kararsızlık, toplumsal düzene içkin olan kurucu düzensizliğin en küçük ve 

dağılmış haldeki bir parçasıdır. Bir bireyin tereddüdü, toplumsal düzen içerisinde belki 

de onun en öznel çekirdeğidir, fakat aynı zamanda, bu tereddüdün nedeni başka taklit 

edimlerinin etkisi sonucu olduğu ve taklidin gerçekleştirilmesi ile birlikte taklit dalgaları 

içerisinde diğer bireylere aktarılacağı için ziyadesiyle toplumsaldır. Her taklit, bir yanda 

toplumsal birliğin yoğunlaşması, yayılması yolunda insanlar arası mesafenin azalması ve 

                                                           
199 A.g.e, s. 168.  



146 
 

toplumsal bölünmüşlüğün aralığının kapanması anlamına gelirken, diğer yanda bireysel 

tereddüdü toplumsal olana aktaran, belirli yerlerde yoğunlaştıran bir edim olma 

özelliğini gösterir. Tarde’ın deyişini tekrar aktarmak gerekirse, “bireysel kararsızlık 

sonlandırıldığında, toplumsalınki başlar.”200 Hem bir icadın taklit edilmesi hem de evvelki 

bir taklit hattının yayılması, toplumsal bölünmenin ifadesi olan bir taklitler çatışkısını, 

taklitteki kutuplaşmayı beraberinde getirir.201 Diğer deyişle, her taklit edimi taklit 

dalgaları arasında belli belirsiz bir seçim olması nedeniyle taklitteki bir tekleşme iken, 

belirli bir seçim olması hasebiyle karşı taklidini yoğunlaştıran ve çeşitli biçimlerde 

ifadesini bulan toplumsal bölünmüşlüğün ‘öte yakasına’ karşı-taklidini telkin eden çift-

taraflı bir etki doğurur. Böylece her taklit edimiyle bir taraftan taklitler arasındaki çatışkı 

ve ikilik tek bir hat doğrultusunda yoğunlaşmaya başlarken, buna bireysel tereddütlerin 

toplumsal kararsızlıklar olarak yoğunlaşması eşlik eder.    

  

                                                           
200 A.g.e, s. 166. 

201 Hiçbir koşulda, ister tek bir toplumu isterse de tüm yeryüzünü düşündüğümüzde, geriye taklit 

edilecek tek bir taklit hattının kalması gibi bir olasılık Tarde için mümkün değildir. Taklit daima 

karşı-taklidi ile beraber var olacaktır. Her ne kadar bir taklit dalgasının ereği sonsuzca yayılmak 

ve olabildiğince çok kişi tarafından taklit edilmek olsa da, bir taklit ya moda-taklit/gelenek-taklit 

ayrımına çarpacak ya öngörülemez ve hesap edilemez bir icat tarafından kırılacak ya da kendi 

içsel farklılaşması o ya da bu şekilde kendi dalgasına çarpacaktır. Tarde, taklidin daima en az iki 

taklit dalgasını varsayışını daha en baştan dünyanın küre biçimindeki şeklinin zorunlu sonucu 

olarak gösterir ve bu husus üzerinden tek bir dünya devletinin varlık koşullarını sorunsallaştırır. 

Krş. Tarde, 2004a, s. 29-30. 



 
 

İKİNCİ BÖLÜM: ŞİDDET ÜZERİNE 

 

 

I. ŞİDDET OLGUSU 

 

Bu bölümde toplumsal ilişkilerin topografyasında oluşturmaya çalıştığımız 

toplumsal edimlerin kavramsal kesişim noktalarını şiddet kavramı ile test etmezden 

evvel, şiddet edimine özgü olan tartışma hatlarını tespit ederek, bir sonraki bölümde 

gerçekleştireceğimiz şiddetin toplumsal eleştirisi için ihtiyacımız olacak ‘ek’ kavramsal 

dizgeye sahip olacağız. Bu amaçla ilk olarak şiddet üzerine gerçekleştirilmiş çeşitli analiz 

hatlarına değinerek ve ardından kendi hattımızı oluşturarak, bir edim olarak şiddetin 

özgül kavramsal süreçlerine ulaşacağız. Bu sayede bir sonraki bölümde toplumsal 

karşılıklılık dizgelerine kendini bir yönüyle gizlemek suretiyle yerleştiren şiddet 

olgusunun, toplumsal edimlerin sınırları dışında kalan mekanizmalarını çözümlemek 

üzere ihtiyacımız olan bütünsel bir şiddet kavrayışına sahip olmuş olacağız.   

 

Türk Dil Kurumu'na göre şiddet sözcüğünün birbirine benzer altı tanımı vardır: Bir 

isim olarak bir hareketin, gücün derecesi, yeğinlik, sertlik; hız; "rüzgarın şiddeti" 

örneğinde olduğu gibi bir hareketten doğan güç; kaba güç; duygu ve davranışta aşırılık; 



148 
 

ve son olarak “karşıt görüşte olanlara kaba kuvvet kullanma.”202 Ayrıca şiddet kavramının 

İngilizce'de violence'in karşılığı olarak kullanımı Cumhuriyet döneminin sonrasına denk 

düştüğü belirtilir.203 Bu dönemle birlikte şiddet kavramının kullanılışı büyük oranda 

"yasadışı saldırı"yı nitelemeye başlar. Bundan önce ise büyük oranda bir eylemin gücünü, 

sertliğini nitelemek üzere kullanılır. Aynı zamanda kavramın içsel bir sıkıntıyı nitelemek 

üzere kullanılışı da bulunur. Arapça bir kelime olan şiddet ile aynı köke sahip olan şedde, 

Arap alfabesinde bir sessiz harfin çift telaffuz edileceğini gösteren işaret anlamına 

sahiptir. Bir diğer Arapça kelime olan şedit ise sert, katı, pek anlamına gelir. Öyle 

görünüyor ki şiddet kavramı geleneksel olarak, büyük oranda bir nesnenin, hissin ya da 

durumun gücünü, sertliğini, pekinliğini niteleyen bir sözcük olarak karşımıza çıkar. 

Kısacası bir duruma dair, onun gücünü ya da sertlik derecesini işaret eder. Cumhuriyet 

dönemi ile birlikte kelime, şu an için de oldukça yaygın kullanılan, yasal/hukuki anlamını 

kazanır. Bir eylemin, kaba güç eyleminin yasa/hukuk karşısındaki durumunu nitelemek 

üzere -genellikle yasa/hukuk dışı oluşuna dair göndermeyi aynı anda gerçekleştirecek 

şekilde- şiddet kavramı kullanılmaya başlanır. Böylece Türkçe'de şiddet, zorbalık, ırza 

tecavüz, zorlama ve tecavüz gibi anlamları da içermeye başlar. İngilizce'deki violence 

sözcüğü ise Latince'den Eski Fransızca dolayımı ile geçmiştir. Kelimenin violent ve 

vehement olan Latince kökleri, güçlü bir etkiye ya da işarete sahip olma (violent) ve 

yoğun, yüksek derece (vehement) anlamına gelir. Şiddetle oldukça yakın anlamda 

                                                           
202 Türk Dil Kurumu, “şiddet” maddesi, 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5bf5bc8ee63

2f5.89903763 (08.08.2018).  

203 Nisanyansözlük, “şiddet” maddesi, http://www.nisanyansozluk.com/?k=%C5%9Fiddet 

(08.08.2018).  



149 
 

kullanılabilen ve birbirlerinin yerine geçirilebilen zulüm kelimesi ise yine Arapça bir 

kökene sahiptir ve güçlü bir kimsenin yasaya veya vicdana aykırı olarak başkasını 

uğrattığı kötü durum, kıygı, eziyet, cefa anlamlarını taşır. Ancak zulüm kelimesinin daha 

"nötr" addedilebilecek öncel bir anlamı daha bulunur: Bir şeyin kendi yerinden ya da 

olması gereken yerden başka bir yerde olması ya da koyulması. Biz bu çalışmada şiddetin 

özellikle zulme yakın olan anlamını, günümüzde şiddetin yasadışı kuvvet ya da güçle 

bağlantılandığı noktada, yalnızca bu yasadışılık anlamıyla sınırlı kalmayacak şekilde 

çözümleyeceğiz. Şiddetin toplumsal düzlemde "bir şeyin kendi yerinden ya da olması 

gereken yerden başka bir yere konulması" anlamını odağımız olarak alarak, şiddetin 

toplumsal edimler açısından yer değiştirme, yerinden olma ya da bir yere yerleştirme 

süreçleri ile ilişkisinin içsel mekanizmalarını, şiddet olgusunun kendine özgü karşılıklılık 

terimleri aracılığıyla tespit etmeyi amaçlıyoruz.  

 

Esasında insanlar arası ilişkilerde karşımıza çıktığı sonsuz çeşitliliği içinde şiddet, 

hiçbir zaman tam anlamıyla tanımlanamaz çünkü o, kendinde bir şey değildir. Diğer 

deyişle kendi başına ne bir özne ne de bir nesnedir ve varlığı daima ilişkiler içinde tekil 

olarak ortaya çıkar. Şiddetin mahiyeti, neyin şiddet olduğu ya da hangi şiddetin 

toplumsal dizgelerde şedit olanın dışında konumlandırılarak “şiddetsiz” addedildiği, 

bizzat şiddet olgusunun bütüncül kapsamı içine girer. Bu nedenle şiddetin tanınması ve 

tanımlanması süreçleri şiddet olgusunun çift taraflı mekanizmalarından bağımsız değildir 

ve özünde bir tür şiddeti barındırır. Şiddet olgusunun fizik şiddete indirgenemeyecek bu 

çok yönlü yapısı, neyin şiddet olduğu ya da neyin olmadığına dair her türden özcü 

yaklaşımı zan altında bırakır. Demek oluyor ki, ortaya çıktığı halde onu önceden 

tanımlayabilecek, yargılayabilecek ve kavrayabilecek evrensel bir yüklemi olduğu da 



150 
 

iddia edilemez. Toplumsal düzlemde şiddet, daima ilişkisel olarak var edilir ve belirli bir 

şekilde, yalnızca sonuçları ve anlamı ortaya çıkışının ardılı olacak şekilde tespit edilebilir. 

Bir diğer taraftan ise, özellikle olgusal durumlar üzerinde bir hüküm verilmesi 

gözetildiğinde, şiddetin varlığını tanımak, mahiyetini tanımlamak görece basit görünür, 

çünkü çoğu durumda şiddetin gerçekleşmesi ile tanıklarının onu tanıması ve -genellikle 

yasadışılığını/gayrimeşruluğunu- işaret etmesi ziyadesiyle anlık ve tepkisel; varoluşu 

kendi apaçıklığı ve inkâr edilemezliği ile belirgin olan bir şeydir. Öyleyse ilk aşamada 

görülmektedir ki, şiddetin varlığı ve tanımı ile onun toplumsal olarak tanıklar nezdinde 

tanınması arasında bir fark vardır ve bu iki ayrı şiddet kavramının kullanılışının özellikle 

hukuki bağlamda birbirleriyle sık sık örtüştüğü söylenebilse de mutlak bir örtüşmeden 

bahsedilemez. Çünkü şiddet kavramı, çoğu zaman tespitten ziyade, toplumsal bağlam 

içerisindeki kritik konumu sonucunda teşhis amacıyla seferber edilir. Öyle ki, şiddetin 

olgusal bağlamdaki görece belirginliği, onun fiziksel olsun olmasın, büyük çoğunlukla 

zarar ile ilişkilendirilerek tanımlanmasına neden olur.204 Ancak şiddetin kurbanının 

fiziksel olabilen ya da olmayan zararına dayanarak şiddeti tanımlama çabasında daima 

zararın ne olduğuna dair öznel, bağlamsal ve koşullu bir yan vardır. Dahası, zarar kavramı 

daima fiilin etkilerine dayanır ve söz konusu şiddetin kaynağına dair bir şey ya söylemez 

ya da onu gizler.  

 

Şiddetin özgül biçimlerinin tanımlanmak üzere, genellikle, konu edildiği haliyle 

şiddetin aynı anda niteliğinin de belirlenmesine ya da yargılanmasına hizmet edecek olan 

                                                           
204 Y. Micaud, Şiddet, Çev. Cem Muhtaroğlu, İstanbul, İletişim Yayınları, 1991; J. Keane, Şiddetin 

Uzun Yüzyılı, Çev. Bülent Peker, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 1998.  



151 
 

bir ikinci terim eklenir. “Haklı şiddet”, “adil şiddet”, “aile içi şiddet”, “cinsel şiddet” vb. 

gibi kavramsallaştırmalarda söz konusu olan büyük çoğunlukla genel olarak şiddetin 

kendisini niteleyen edimin bir eleştirisini gerçekleştirmek değil, onun hukuki, siyasi ya da 

ahlaki konumunu verili toplumsal ilişkiler nezdinde tespit edebilmektir. Çözümlemeye 

tabi tutulan şiddetin belirli bir formunun amaç/araç bağlamı ve haklı/haksız ayrımı 

çelişkisi daima şiddete dair spesifik bir yaklaşımın içine yerleştirilir. Şiddet üzerine 

gerçekleştirilen bu tipte sorgulamalar şiddet ediminin ne olduğunu soruşturmaktan çok, 

konu olarak belirledikleri alandaki şiddetin belirli bir düzlemdeki süreçlerini, anlamını, 

konumunu ya da normatif içerimlerini açıklamaya çalışırlar. Tüm bunların hiçbiri yanlış 

değildir, ancak tüm bunlarda sorunlu olan taraf, şiddetin toplumsal ilişkiler içerisinde ne 

olduğunun ve nasıl bir işlevi üstlendiğinin düşünülmesinden ziyade, yalnızca esas savın 

ya da çözümlemenin hizmetindeki bir araç, dayanak ya da meşruiyet kaynağı olarak 

ikincilleştirilerek bilimsel nesnenin konusu haline getirilmesidir.  

 

Şiddetin iktidar bağlamındaki savaş, hukuk ve çatışma ile ilişkisi birçok farklı hat 

ve disiplinlerin ortak konusu olmuştur. Şiddetin siyasal niteliğinin araştırılmasında 

anlaşılması güç olmayan “çekici” bir yön vardır, çünkü her iki çözümleme alanı da 

genellikle ortak sınır kavramlarda birleşirler -ve hatta birçok siyaset düşünürü açısından 

birbirlerinin sınırlarını oluştururlar. Şiddeti anlamak üzere öncelikle siyasal olanın ya da 

şiddetin siyasal anlamının kavranması gerektiğine dair kısa fakat bütüncül bir örnek 

olarak, Armağan Öztürk’ün şiddet-siyaset-savaş ilişkisinden bahsettiği bir paragrafı 

alıntılamak, şiddetin siyasal alan içerisindeki analizinin kat ettiği kavramsal uğraklara dair 

tipik bir hattı örneklememize imkân verecektir:  

 



152 
 

Şiddeti ele almaktaki güçlük yalnızca onu fiziki gerçeklikten ayırt etmeyi tam 

olarak başaramıyor olmamızdan kaynaklanmaz. Şiddet eylemi hemen her zaman bir 

meşrulaştırıcı ile birlikte var olur. Şiddet bir şeylerin ardında gizlidir. Doğası gereği ironik 

bir epistemeyle ilişkilidir. Daha derinlerde yatan bir gerçeğin belirtisidir. Şiddet. Bu 

nedenle şiddet tartışmaları bir yerden sonra zorunlu olarak insan doğası üzerine bir takım 

varsayımlar ya da yaşamda takip ettiğimiz amaçların araçlar ile uyumu ve son olarak 

böylesi bir uyuma ulaşma gayretinin ahlâkiliği gibi başka etmenlere değinmemizi 

gerektirecektir. Tabii şiddet kullanımının söz konusu olduğu birçok durum siyasi bir 

etkinlikle var olur. Bu nedenle şiddeti herhangi bir bağlam açısından değil de, özel olarak 

siyaset bakımından ele almamız daha doğru olur.205 

 

Öztürk, ilkin, şiddetin araştırılmasındaki güçlüğün bir tür kavramsal soyutlama 

sorunu olmadığı belirtir. Çünkü şiddet fizik dünya içinde somut olarak etki eder. Etkisinin 

tespit edilmesi için başka bir soyutlamaya ihtiyaç duymaz. Şiddetin kavranmasındaki 

esas sorun, onun “tek başına” gerçekleşememesidir; şiddet, Öztürk’ün “meşrulaştırıcı” 

olarak adlandırdığı, daima bir gerekçe, belirli bir araç/amaç bağlamı içerisinde 

“sunularak” gerçekleşir. Öztürk’ün tutarlı olduğu varsayılarak, “şiddetin bir şeylerin 

ardına gizli” oluş halinin, ona eşlik eden haklılaştırma, meşrulaştırma söyleminin ardına 

gizlendiği çıkarımı yapılabilir. Diğer yandan ise şiddet, pusuya yatmış olma anlamında da 

“gizlidir”. Şiddetin gerisinde daima onu besleyen bir süreç, “daha derinlerde yatan bir 

gerçek” vardır. Bu anlamda şiddet, görünür bir sonuçtur. Ancak “şiddetin artalanında 

yatan gerçekler” ile şiddete eşlik eden “onu meşrulaştırma gerekliliği” arasındaki 

                                                           
205 A. Öztürk, “Bir Haklı Savaş Tartışması: Şiddet Meşru Olabilir mi?”, Doğu Batı, Sayı: 43, Kasım, 

Aralık, Ocak, 2007-2008, s.116.  



153 
 

olumsallık ya da keyfiyet, şiddetin analizini çetrefil ve kaynağının kavranmasını güç kılan 

temel ikilem olarak karşımıza çıkar. Siyaset tam da bu olumsallığın, keyfiyetin toplumsal 

görünümü ve sonucu olduğundan, şiddet ile siyasetin içsel bağıntısı, karşımıza kaçınılmaz 

bir sorun olarak çıkar.  

 

Esasında şiddetin fail nezdindeki koşulu olarak “artalanında yatan gerçekler” ile 

onu “meşrulaştırma gerekliliği” arasındaki bağıntı, modern siyaset bilimi literatüründe 

çokça yer eden şiddet-siyasal iktidar-meşruiyet çözümlemelerinin bir çeşitlemesinden 

ibarettir ve en nihayetinde hukuksal araç/amaç ilişkisi tartışmasına dayanır.206 Şiddetin 

siyasal meşruiyete muhtaç oluşu ve diğer taraftan, siyasal iktidarın meşru şiddete ihtiyaç 

duyuşuna dair tartışma hatları, şiddet ile hukukun içsel bağını siyasal iktidar kavramı 

üzerinden incelerler. Çelebi de şiddetin, araç/amaç sarmalına göndermede bulunan 

hukuksal bir norma dayandırılmaksızın tarif edilemeyeceği görüşünü paylaşır.207 Ancak 

hukuk ile siyasetin sınırlarının iyiden iyiye birbirine bulaştığı şiddet konusunda sorun, 

yalnızca şiddeti tarif edebilmek değil, aynı zamanda tarif aracılığıyla hukuki/siyasi 

mücadelenin ihtilaflarını sürdürmek anlamını taşımaktan kaçınamaz. Bir başka deyişe 

hukuki normun araç/amaç sarmalı içerisinden kavranması gereken şiddetin bir diğer 

büyük sorunu da, bizzat bu araç/amaç sarmalının araçsallaştırıldığı ihtilafın söylemsel 

(siyasal) düzenini tespit edebilmektir. Genel anlamıyla hukuk, tam da bu birbiri içinde 

                                                           
206 Krş. M. Foucault, Toplumu Savunmak Gerekir, çev. Şehsuvar Aktaş, 5. baskı, İstanbul, Yapı 

Kredi Yayınları, 2011.  

207 A. Çelebi, “Sunuş: Bir Pırıltı… Sonra Gece”, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, İstanbul, 

Metis Yayınları, 2010, s. 11.  



154 
 

çeşitlenen araç/amaç sarmalının sezgisi nedeniyle şiddetin belirli bir tanımını yapamaz, 

zira hukuksal sürecin kendisi tam da bu tanıma gelmezliğin söylemsel ihtilafına 

dayalıdır.208 Bu anlamda hukukun konusu olarak şiddet daima onu tanımlamanın aynı 

zamanda bir mücadelenin konusu olduğu ihtilaf alanıdır. Siyaset içinden ise şiddet ile 

meşruiyet sorunsalı, olgusal bir şiddetin hukuki olup olmadığına dair bizatihi bir 

egemenlik ihtilafına kaçınılmaz olarak gönderme yapmaya başlar. Burada şiddetin tarifi 

bir başkası üzerinde ifa edilen fiziksel zor ile ilişkilendirilir ve cürüm başlığı altında 

toplanır. Ancak, şiddet sorununun siyaset ve hukuk alanları içerisinde meşruiyet, yasa ve 

egemenlik gibi bu ikisinin birbirine kaçınılmazca bulaştığı kavramlar aracılığıyla 

çözümlenişi -her ne kadar şiddetin toplumsal ilişkiler içerisindeki özgül mevcudiyetinin, 

olağan işleyişinin mekanizmalarını merkezine almasa da- şiddet kavramını kuşatan 

anlam örüntülerini ve ilişkili kavramlarını bize sağlayabilir.  

 

Şiddetin belki de en fazla göze görünür ve belirgin olduğu alan siyaset olduğu için 

-çünkü eşitsizliklerin meşrulaştırılışı en nihayetinde söylemsel bir sınıra dayanmaktan 

kaçamayacağı için- özellikle modern dönem siyasal düşüncesinde şiddet ve onun siyasal 

biçimleri çokça incelene gelmiştir. Özellikle ekonomi-politik bilimi, şiddeti siyasal zor 

kavramı altında sosyo-politik bir bağlamda çözümleme nesnesi haline getirir. Şiddetin 

soyut tanımı ile olgusal karşılığı arasındaki farkı somutlamak üzere ilkin Engels’in siyasal 

zor kavramsallaştırmasını örnek verebiliriz. Engels’in şiddet üzerine düşüncelerini, 

şiddetin siyasal zor bağlamında incelenişinin tipik bir örneği olarak kabul edilebilir. 

Engels siyasal zor’u üretici güçlerin tarihsel evrimi içindeki konumlanışına göre 

                                                           
208 Krş. A. Ünsal, “Genişletilmiş Bir Şiddet Tipolojisi”, Cogito, Sayı: 6-7, Kış-Bahar, 1996, ss. 29-36. 



155 
 

anlamlandırır. Bu tarihsel evrimin siyasal zoru toplumsal olarak biçimlendirdiği iki temel 

moment vardır. Birincisi üretici güçlerin ilkel komünal düzenin atıllığından çıkma 

evresinde topluluğun içinde git gide belirginleşen siyasal zordur. “İlkel toplulukların 

dağılmasının toplum üyelerini özel üreticiler durumuna dönüştürdüğü, yani onları ortak 

toplumsal görevlerin yöneticilerine daha da yabancı kıldığı ölçüde” topluluk içinde 

belirginleşen yöneticiler ile üreticiler arasındaki siyasal zor git gide artar.209 İkinci olarak 

ise, sınıflı toplum evresinde siyasal zorun iki ayrı biçimi ortaya çıkar. Sınıflı toplumun 

belirmesiyle iktisadi evrim tarihsel bir ivme kazanır ve siyasal zorun niteliği ya da 

“başarısı” da bu tarihsel evrimin ivmesine göre konumlanışına koşuttur. Birincisi tarihsel 

evrime uygun olan siyasal zordur ve bu durumda üretici güçlerin evrimi ile siyasal zor 

arasında bir çelişki bulunmaz; dahası, iktisadi evrim hızlanmış olur. Diğeri ise iktisadi 

evrime karşı olan siyasal zordur “ve bu durumda, birkaç istisna dışında, iktisadi evrimin 

tarihsel gücü karşısında her zaman yenik düşer.”210 Demek ki siyasal zor bir şiddet biçimi 

olarak üretici güçlerin evrimi içerisinde belirli bir konum teşkil eder ve niteliğini tam da 

                                                           
209 K. Marx, F. Engels, Kapitalizm-Öncesi Ekonomi Biçimleri, çev. Mihri Belli, 3. basım, Ankara, 

Sol Yayınları,1992, s. 243.  

210 F. Engels, a.g.e. Engels’in birkaç istisna olarak bahsettiği iktisadi güçlerin evrimine karşı gelişen 

siyasal zorun örnekleri temelde iktisadi evrimin önceki momenti içinde bulunan toplulukların, 

kendilerinden sonraki iktisadi evrim momentinde bulunan topluluklara akını, istilasıdır. Göçebe 

toplulukların yerleşik toplulukları fethi gibi örneklerde Engels, genellikle fethedilen toplulukların 

üretici güçlerinin bütünüyle yok edildiğinden bahseder: “Daha kaba bir halk tarafından fetih, 

açıkça iktisadi gelişmeyi sarsar ve birçok üretici gücü ortadan kaldırır”. Ancak fethedilen halk, 

üretici güçlerin daha üst bir aşamasında olması hasebiyle, fetheden halkı daima diliyle, 

kültürüyle, toplumsal organizasyonuyla etkisi altına alır ve eninde sonunda fetheden halk 

“iktisadi duruma uymaya zorlanır” Krş. a.g.e, “Anti-Dühring”, s. 227-246.  



156 
 

bu konum belirler. Örneğin devletin iç zoru, üretici güçlerin evrimi ile çatışma durumuna 

girdiğinde, devlet aygıtını elinde bulunduran siyasal iktidarın eninde sonunda tarihsel 

evrim ile savaşımda mağlup olarak yıkılacağı da öngörülebilir. Engels bu durumun en açık 

örneğinin Fransız Devrimi olduğunu söyler.211  

 

Engels’in siyasal zor çözümlemesinden iki çıkarımda bulunmak mümkündür. 

Birincisi, siyasal zorun üretici güçlerin tarihsel evrimine uyumlu olduğu hallerde, 

esasında üretici güçlerin gelişiminde dolaysız bir katkısı olduğu, dahası üretici güçlerin 

gelişmesinin ancak siyasal zor olarak biçimlenen bir şiddet ile mümkün olduğudur. İkinci 

çıkarım ise daha kritiktir: Üretici güçlerin evrimi denilen tarihsel sürecin kendisi esasında 

bizzat bir tür şiddet, iktisadi evrimin tarihsel ilerleme üzerindeki belirleyici niteliğinin bir 

şiddet olduğudur. Öyle ki, siyasal zor ile iktisadi evrimin koşulları arasındaki çelişkide 

galip gelmesi kaçınılmaz olan taraf daima iktisadi evrimin kendisidir. İktisadi evrim, her 

türlü siyasal zorun son kertede üzerinde bulunan ve onu hem yargılayıp hem de çelişkili 

olduğu hallerde mağlup eden bir tür tarihsel evrim yasasının şiddetidir. Bu anlamda 

Engels, şiddetin hem üretici güçlerin evriminin ivmesini belirleyen toplumsal bir güç hem 

de üretici güçlerin gelişim yasasının kendini istisnai durumlarda gerçekleştirme şekli 

olduğunu savunur. Ancak bir şiddet biçimi olarak hem siyasal zor hem de iktisadi evrimin 

bizatihi kendisi, şiddetin ancak karşı-şiddet ile yok edilebileceği varsayımından başka 

şiddet üzerine pek bir şey söylemez. Çünkü üretici güçlerin evrimine uygun düştüğü 

durumlarda niçin siyasal zora ihtiyaç duyulduğunu açıklamaz ve aşkın bir şiddet biçimi 

olarak iktisadi evrimin siyasal iktidar üzerindeki zorunu analizin dışında tutar.   

                                                           
211 F. Engels, a.g.e, s. 244.  



157 
 

Yine de Engels’in şiddeti siyasal zor süreçleri içerisinde çözümleyişi, bu çalışma 

açısından takip edilecek temel bir şiddet olgusu kavrayışının düzlemini kazandırır: 

Görünür ve kolaylıkla tanınabilir bir şiddetin (Engels için bu siyasal zor’un kendisidir) 

dışında ve hatta ötesinde, bu şiddet ile bir biçimde ilişkili ve onun kadar görünür ve 

kolaylıkla kavranabilir olmayan bir başka şiddet, karşı-şiddetin belirli bir formu, daima 

bulunur. Diğer deyişle, Engels’in iktisadi evrimin süreçleri ile siyasal zor arasında kurduğu 

bağlantı, şiddet olgusunun daima bir tür şiddet ile onun karşı-şiddeti arasındaki özel bir 

ilişki ile kavranabileceği hususunu önümüze serer. Bu bölümün ikinci kısmına kadar 

şiddet ile karşı-şiddet arasında kurulan çeşitli çözümleme hatlarından belli başlı birkaçını 

takip ederek, şiddet olgusunu çevreleyen farklı düzlemlerin kavramsal öğelerine 

ulaşmayı amaçlıyoruz.  

 

 

A. Bireysel Saldırganlık Olarak Şiddet 

 

Şiddetin ‘insan doğası’na içkin olduğuna ilişkin varsayım, şayet insanın maymun 

atalarından kalan hayvansal güdülerine yapılacak çarpıcı göndermelerle 

temellendirilmeyecekse, genellikle insan topluluklarının ilkel (devletsiz) ve uygar 

(devletli) durumları arasındaki şiddet nezdindeki nispeten farka gönderme yaparak 

temellendirilir. İlkel ve uygar topluluk içindeki insan ayrımında şiddetin mevcudiyeti bir 

kesinti yaşamaz, fakat genellikle niteliksel bir başkalaşma tespit edilir. İnsanlığın 

devletsiz ve devletli durumlarından hareketle şiddetin farklı biçimlerini tespit etmeye 



158 
 

yönelik bir ayrım, rasyonel şiddet ve rasyonel olmayan şiddet ayrımıdır.212 Bu ayrıma 

göre ilkel topluluklarda şiddetin kesinlikle topluluk içinde ortaya çıkmasına izin verilmez 

ve şiddet tekelini üstlenecek ordu, polis gibi özelleşmiş şiddet kurumlarının yokluğunda 

şiddet, tüm topluluğun denetimine tâbidir. Şiddetin tüm toplumun denetiminde oluşu, 

denetim kuran toplumun arkaikliği de göz önünde bulundurulduğunda, ilkel toplumlarda 

şiddetin gayri-rasyonel olduğu çıkarımına götürür. Devletli toplumlarda şiddeti rasyonel 

yapan ise şiddetin daima özelleşmiş şiddet kurumlarının meşru tekelinde bulunan bir 

amaç/araç bağlamı içerisinde gerçekleştirilmesidir. Ancak bu ayrım, ne ilkel 

topluluklarda şiddetin niçin rasyonel olmayan biçimde tüm topluluğun denetiminde 

olduğunu ne de devletli toplumların belirli bir amacı gözeten rasyonel şiddetinin niçin 

bir devlete ihtiyaç duyduğunu açıklayabilir.  

 

Devletsiz/devletli toplum ayrımına eşlik edecek şekilde, ilkel/uygar insan ya da 

toplum ayrımı da şiddetin toplumsal konumunu kapsayabilmek amacında büyük ölçüde 

yetersiz kalır. Çünkü insanlığın, evrensel bir kültürün ya da uygarlığın tarihsel olarak 

geliştiğini ve bu ilerleme içinde şiddetin insani ilişkilerde en nihayetinde 

“gereksizleştiğini” varsayan tarihsel ilerlemeci şema, şiddeti basitçe bir davranış biçimine 

indirgeyerek, şiddetin mevcut varlığını insan doğasının bir arazı, arkaik bir kalıntısı olarak 

görme eğilimindedir. Özellikle Comte gibi aydınlanma düşünürleri ile doruk noktasına 

ulaşan, insanlığın uygarlaşma süreci ile şiddetin kendiliğinden yok olacağını ya da en 

azından “asgari” düzeye ineceğini varsayan düşüncenin kökenleri Hobbes’a değin 

                                                           
212 H. Güleç, M. Topaloğlu, D. Ünsal, M. Altıntaş, "Bir Kısır Döngü Olarak Şiddet", Psikiyatride 

Güncel Yaklaşımlar, Cilt: 1, Sayı: 4, 2012, ss. 112-137. 



159 
 

izlemek mümkündür.213 Toplumsallaşmanın ilkel, vahşi ya da doğanın güdümü altındaki 

insan varoluşunun yerine geçerek barış ve huzur düzenini aşama aşama 

gerçekleştireceğini öngören düşünce hattı için şiddet, benliğin bencil varoluşunun, ilksel 

arzularının güdümündeki doğal çıkarlarının karşılıklı rekabeti kendiliğinden körüklediği 

savaş durumunun doğal bir sonucu olarak düşünülür. Ancak uygar insanın ve uygarlığın 

kendisinin şiddetsizlik ve “toplumsal barış” beklentisinin tarih içinde karşılanmaması ve 

hatta şiddetin her biçiminin katbekat artması olgusu karşısında, şiddetin varlığını 

açıklamaya yönelik bireysel koşullanmalara odaklanan ve şiddetin bu artan varlığının 

suçunu insanın doğasında arayan bir dizi yaklaşım da ortaya çıkar. 

 

Son dönem bilimsel çalışmalar şiddeti özellikle spesifik bir alana ya da psikanalitik 

kaymaya meyleden, bu meyil içinde edimleşen bireysel bir enerji potansiyeli olarak 

analiz etmeye yönelir. Bu eğilim daha ziyade antropoloji, psikoloji ve pedagoji gibi insan 

bilimlerinin bedensel güçleri şiddetle ilişkilendirmeleri ile kültür bilimi gibi daha toplum 

bilimlerinin aydınlanmacı tavrı arasında salınan bir söylemi ifade eder.214 Şiddeti insan 

davranışlarında ve davranışların motivasyonlarında çözümleyerek tanımlamaya girişen 

davranışsalcı, psikodinamik ve psikanalitik yaklaşımlar, büyük oranda şiddetin gerisinde 

yatan güdülenmeye, çevresel faktörlerin de etkili ve hatta belirleyici olabildiği bireysel 

koşullanmalara odaklanır. “Şiddetin genetik bir temeli bulunduğu görüşünü sunan 

                                                           
213 A. Akay, “Sunuş”, (der) F. Gümüşoğlu, Terör, Şiddet ve Toplum, Ankara, Bağlam Yayıncılık, 

2006, s. 8. 

214 J. Assmann, Tektanrıcılık ve Şiddetin Dili, çev. Mesut Keskin, İstanbul, Avesta, 2011, s. 16 

(Hubert Christian Ehalt’ın önsözünden).  



160 
 

araştırmacılar bunu normalde daha geniş bir nosyon başlığı altında tartışır: Saldırganlık. 

İnsan ve hayvan davranışları arasındaki kıyaslamalar bu tür araştırmalarda hayli güçlü bir 

şekilde yer alır.”215  

 

             Şiddetin saldırganlık terimleri ile bireysel güdüler, eğilimler ve psikolojik 

durumlar nezdinde çözümlenişi, genellikle insanın hayvani doğasını, hormonların ve 

beynin biyo-kimyasal süreçlerini, saldırganlık davranışlarının genetik kökenlerini ve 

korku, kaygı, tedirginlik benzeri duyguların sistemik öğelerinin birincil sorunsal olarak 

koyutlanışına dayanır. Aynı zamanda tüm bu sayılanlar vasıtasıyla çoğunlukla failin 

saldırgan eylemi neticesinde hem çevresindeki nesne ve öteki insanlara hem de aynı 

zamanda kendine zarar verdiği, öz bilincini organize etme yetisini ve duygusal özerkliğini 

yok etmesi hususunda ortaklaşılarak, saldırganlığın semptomatik yönüne vurgu 

yapılır.216 “Böylece şiddetin kavranması, bireylerin psikolojik durumlarının ve kendilerine 

özgü motivasyonlarının sebep ve sonuçlarının açıklanmasına bağlı hale gelir.”217 

 

Saldırganlık olarak şiddetin -hangi saikle olursa olsun- yalnızca kendisi değil, 

seyirlik niteliği de şiddet incelemesinin kritik bir konusudur. Şiddetin seyirlik niteliğinin, 

                                                           
215 D. Riches, “Şiddet Olgusu”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek 

Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s. 34.  

216 A. Çelebi, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2010, s. 257.  

217 G. Marvin, “İspanyol Boğa Güreşinde Şeref, Haysiyet ve Şiddet Sorunu, (der) David Riches, 

Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s. 153.  



161 
 

şiddet imgesinin şiddetin kendisi ile ilişkisinde iki bağlam tespit edilebilir. Birincisi 

şiddetin imgesinin bir başka şiddeti yaratma kapasitesiyle ilgilidir. Televizyon kanalları, 

internet videoları ve bilgisayar oyunları gibi şiddetin sıkça imgesel olarak üretildiği 

medya araçlarında şiddetin izleyici ya da oyuncu üzerindeki şedit etkisi, içinde 

bulunduğumuz dönemde yoğun bir merakın ve araştırmanın konusudur. Burada virtüel 

ya da görsel olan şiddetin varlığı gerçek şiddetin üretilmesine neden olacak model olma, 

taklit etme vb. psikolojik ya da pedagojik etkilere neden olup olamayacağı sorusu söz 

konusudur. Virtüel şiddetin televizyon, bilgisayar monitörü gibi ekranlar üzerinde 

defaten üretilmesine dair bir diğer yaklaşım da esasında bu imgelerin tam da bir ihtiyacın 

sonucu olduğu varsayımından yola çıkar. Baudrillard’a göre gündelik hayatın dinginliği 

ve tekdüzeliği, ancak imgesel bir baş döndürücülük ve gerçekliğin şiddetine dair bir 

büyülenme ile katlanılabilir niteliktedir.218 Şiddetin imgesel olarak her türlü ekran 

üzerinde sonsuzca sunumu, tüketilen bir şiddet yaratarak, gündelik hayatın dinginliğini 

yüceltmeyi amaçlar. Örneğin, burada “[s]öz konusu olan Vietnam Savaşı’nın imgeleri 

karşısında gevşeyen televizyon izleyicisidir. Ters yöne açılan bir pencere olarak TV’nin 

resimleri bir odaya bakar ve dış dünyanın zalimliği samimi ve sıcak hale gelir…”219 Dış 

dünyanın bir şiddet evreni olarak ekran karşısındaki izleyiciye sunuluşu aynı zamanda 

güvenlik ideolojisinin de doğrulanmasına hizmet eder.  

 

                                                           
218 J. Baudrillard, Tüketim Toplumu: Söylenceleri, Yapıları, çev. N. Tutal, F. Keskin, 10. basım, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2017.  

219 J. Baudrillard, 2017, s. 29. 



162 
 

Baudrillard günümüzün tüketim toplumlarında serbestliğin ile baskının, barışçıllık 

ile şiddetin, özgürlük ile denetim ve kontrolün aynı tüketme süreçlerinin farklı ve eşdeğer 

ifadeleri olduğunu iddia eder.220 Her yanı saran reklamların, televizyon programlarının 

ve hatta birebir ilişkilerde hüküm süren ve karşılıklı olarak beklenen nezaket, saygı gibi 

“uygar” davranış modellerinin en nihayetinde imalı bir şiddetten beslenerek “tüketilen 

bir şiddete” hizmet ettiğini belirtir. Şiddetin cinayet, toplumsal olaylar, trafik kazaları, 

savaş, fakirlik, kıtlık, terör, holiganlık, cinsel istismar vs. tüm seçilebilir ve açık 

biçimlerinin yanı sıra, tüm toplumsal düzeni kat eden çok daha incelikli ve kendini 

tamamen şiddetsizlik olarak sunan bir şiddet olarak tüketilen şiddet, en açık biçimde kitle 

iletişim araçlarında şiddetin en uç hallerini sunan sunucuda karşımıza çıkar. Televizyon 

ya da başka bir ekrandaki haber sunucusu, şiddetin her türlüsünü, doğal felaketleri, 

savaş suçlarını, katliamları, terör eylemlerini ya da kazaları aynı dingin ton ve ritimle 

duyarsızlaşma ekonomileri içine yerleştirerek, gerçek hayatı salt kurgusal bir tüketilebilir 

şiddetin konusu haline getirir.  

 

Şiddetin incelenmesinde bir diğer kritik husus da onun simgesel yönü ya da 

simgesel biçimlenişidir. Ancak bu şiddet eyleminin simgesel bir yönü olup olamayacağı 

sorusu, bu hususu önceler. Bourdieu’ya referansla şiddetin simgesel bir formunun da 

mümkün, hatta genelliği ölçüsünde direkt kuvvet uygulama olarak şiddetten çok daha 

yaygın olduğunu kabul edecek olursak, şiddet ile simgesel şiddet arasındaki farka dair 

bazı soruları da yanıtlamak gerekecektir. Şiddetin simgesel mevcudiyetine dair ilk sorun 

“simgesel” olanla “gerçek” olan arasındaki bağıntı ya da varsayılabilecek bir zıtlıktır. 

                                                           
220 A.g.e.  



163 
 

Simgesel olanla gerçek olan arasına özellikle ‘zarar’ nosyonu aracılığıyla bir zıtlık ya da 

bağlantısızlık kuran şiddeti tanımlamaya yönelen yaklaşımlar genellikle şiddetin patolojik 

veya semptomatik ve en nihayetinde bireysel yoksunluğun sonucu olarak ortaya çıktığı 

noktasında birleşir. Ancak şiddet bireysel saldırganlık durumu olarak değil, ilişkisel olarak 

ve özellikle iktidar ilişkileri bağlamında düşünüldüğünde, karşımıza çıkan tablonun 

bireysel niyetlerden ya da saldırganlığa neden olabilecek biyolojik güdülerden çok daha 

fazlası olduğu görülür.  

 

 

B. Simgesel Şiddet  

 

Bourdieu ve Passeron, görünür, fizik olan şiddetin yanı sıra, hatta ondan çok daha 

yaygın ve etkili olabilen simgesel şiddeti iktidar ilişkileri bağlamında inceler.221 İktidarın 

simgesel şiddeti seferber edişinin işlevi ve amacı, temelindeki güç ilişkilerini gizleyerek 

dayatmak ve simgesel gücünü güç ilişkileri içine eklemektir. Simgesel ilişkiler, güç 

ilişkilerinin beden üzerinde açık etkilerinin hem ortağı hem de onlardan ayrı olarak farkı 

iktidar ilişkileri örgütleyebilen ilişkilerdir. Simgesel ilişkilerin güç ilişkileri içindeki belli bir 

orandaki özerkliği simgesel şiddetin de ‘gerçek’ (fizik) şiddetten farklı bir yapılanışı 

olduğu anlamına gelir. Bu nedenle Bourdieu için simgesel ilişkileri ve simgesel şiddeti 

                                                           
221 P. Bourdieu, J. Passeron, Yeniden Üretim: Eğitim Sistemine İlişkin Bir Teorinin İlkeleri, çev. 

A. Sümer, L. Ünsaldı, Ö. Akkaya, Ankara, Heretik Yayınları, 2015. Yazarlar bundan sonra metin 

içinde yalnızca Bourdieu olarak anılacak.  



164 
 

sosyolojik analizin merkezi öğelerinden biri haline getirmeyen çözümleme, sosyolojinin 

var oluş imkânını da yok saymış olur.222 Bourdieu için güç ilişkileri, belirli bir grup ya da 

sınıfın güç ilişkilerindeki hâkim konumunu yeniden üretecek şekilde bir düzen oluşturur 

ve bu düzen, güç ilişkilerinin olumsal karakteri anlamında keyfidir. Simgesel şiddetin de 

bu keyfiyete dair ikili bir gizleme işlevi vardır. Birincisi, keyfi olması hasebiyle sürekli 

olarak sağlanması gereken bir meşruluğun, güç ilişkileri düzeninin ihtiyaç duyduğu zor 

öğesine simgesel iktidarın kültürel düzeni içinde cevap vermesidir. Bu anlamıyla simgesel 

şiddet güç ilişkileri dayatmalarını gizleyerek işlev görür. Güce dayalı ilişkilerin simgesel 

şiddet yoluyla gizlenişinin ikinci yönü, bizzat bu dayatmalara ilişkindir. Güç ilişkilerinin 

simgesel dayatması olarak simgesel şiddetin araçları kendi şeditliğini ve dayattığı 

simgeselliği de gizlemek durumdadır.223  

 

Kültürel bir keyfiyet ya da başka bir ifadeyle kültürel olumsallığa bağlı olan tekil 

bir kültürel edim daima simgesel bir şiddeti barındırır. Çünkü her halükârda keyfi olan 

bir iktidarın dayatması sonucu meydana gelir. Keyfi olandan kasıt tüm bir nesnel güç 

ilişkileri düzeninin kültürel kodları ve tam da bu nesnel güç ilişkileri düzeninin kendisidir. 

Özellikle pedagojik eğitim ile "bir toplumsal formasyonu oluşturan sınıf ve gruplar 

arasındaki güç ilişkileri", özünde kültürel bir keyfiyet olsa da, iktidarın temelini oluşturan 

ilişkilerin yeniden üretimi için simgesel şiddet ile dayatılarak zihinlere kazınır.224 Simgesel 

olsun olmasın, iktidar ilişkilerinin simgesel şiddet ile yeniden-üretilmesi ancak iletişim 

                                                           
222 P. Bourdieu, 2015, s. 34.  

223 A.g.e, s. 45.  

224 A.g.e, s. 36.  



165 
 

ilişkisi çerçevesinde mümkündür. Fakat burada iletişimin kendisi nötr bir değer taşımaz; 

hali hazırda iletişim, güç ilişkilerinin bir ürünü olarak çerçevelenmiştir. Bu nedenle 

iletişim ortamının kendisi her zaman "dolaylı yollarla olsa da eksiksiz biçimde hâkim grup 

ve sınıfların nesnel çıkarlarına uygun düşer".225 Hâkim sınıf ve grupların çıkarlarına uygun 

düşen güç ilişkilerinin yeniden-üretilmesine hizmet eden kültür düzeni anlamları 

bakımından tamamen keyfidir fakat simgesel şiddetin tatbik edildiği "sosyo-mantıksal" 

seçimlerin kendisi, bu keyfiyetin zorunlu sonuçlarıdır.  

 

Bourdieu için bir güç ilişkisi ya da özel olarak bir şiddet eylemi, ne kadar mekanik 

ya da hoyratça olursa olsun, ek olarak daima sembolik bir tesir de tatbik eder.226 

Simgesel şiddetin iktidarın simgesel düzeni içerisine yerleşmesi, simgesel iktidarın 

dayattığı anlamların olabildiğince kendiliğinden kabul edilmesine bağlıdır, fakat bunun 

gerçekleştirilemediği ölçüde doğrudan zorlama araçlarına başvurulur. Doğrudan zorlama 

araçları ise ilk bakışta güç ilişkilerinin doğrudan bir ifadesiymiş gibi görünse de etkisi 

bakımından daima simgesel bir etki de üretir. Ancak simgesel şiddetin başlıca karakteri, 

kendini bir şiddet olarak göstermemesi, şeditliğini gizlemesidir. Bu da ancak söz konusu 

simgesel şiddet eyleminin bağlı olduğu spesifik kültürel ve simgesel iktidar ile belirli bir 

yatkınlık ilişkisi içinde mümkün olur. Diğer deyişle simgesel şiddet eylemi, bir şiddet 

eylemi olarak tanınmayacak şekilde şiddetin kültürel/hukuki tanımının dışında fakat aynı 

zamanda verili toplumsallık içinde "gerekli", "önemli", "yerinde" vb. konumlandırmalara 

                                                           
225 A.g.e, s. 37. 

226 A.g.e, s. 40. 



166 
 

ihtiyaç duyacak şekilde önyatkınlıklara227 gereksinim duyar ve aynı zamanda onları 

güçlendirir. Bir gazetenin nasıl belirli bir okuyucu kitlesi varsa ve gazetenin mesajı ile 

okuyucunun okumayı beklediği şey belirli düzeylerde nasıl karşılıklı olarak birbirini 

gözetmeyi gerektiriyorsa, simgesel bir şiddet de benzer biçimde belirli toplumsal 

formasyon tarafından yatkınlığa ihtiyaç duyar ve bu meyil üzerinde onlar(l)a oynar. 

 

Fizik zorlamanın iktidar bakımından başarılı olabilmesi ve amacına uygun etkiyi 

sağlaması ancak şiddetine eklenmiş simgesel etkiyle mümkün olur.228 Ancak bu, simgesel 

şiddetin gerektirdiği "yanlış tanıma" olgusuna karşıt değildir. İktidarın güç ilişkilerini 

gizleyerek kendini yeniden üretme mecburiyetinde olduğu gibi, simgesel şiddetin fizik 

şiddetten farkı, etkisinin ve kuvvetinin şiddet olarak tanımlanmaması, kabul edilen 

şiddet kategorileri içerisine yerleştirilmemesidir. Simgesel şiddetin dayatma gücü, tam 

da bu yanlış tanıma, "tatbik edilen sembolik şiddetin grup veya sınıflar arasındaki mevcut 

güç ilişkileriyle hiçbir ilişkisi olmadığı yanılsaması" ile mümkündür.229 Bu yanılsama bazı 

durumlarda, özellikle iktidar ilişkilerinin simgesel bağlamlarında özgül biçimde manipüle 

edilir. Örneğin, güç ilişkilerinin paranteze alındığı veya "şiddetin bir tür simgesel 

saldırmazlık anlaşmasıyla askıya alındığı" aile içindeki sevecen, farklı toplumsal grup ve 

statüye yönelik anlayışlı ve hatta ötekinin acısına karşı duyarlı oluşların kendisinde dahi 

en nihayetinde dilin temeline yerleştiği güç ilişkilerinin bulunması kaçınılmazdır. Dahası, 

ister kişiler arasındaki birebir ilişkilerde isterse de özellikle sömürgecilik sonrası halklar 

                                                           
227 A.g.e, s. 56.  

228 A.g.e, s. 67.  

229 A.g.e, s. 98.  



167 
 

arasındaki ilişkilerde olsun, tahakküm kurmamanın kendisi "küçümseme stratejisinin bir 

boyutu olabilir, ya da şiddeti daha üst bir inkâr ve gizleme derecesine taşıma, yok sayma 

etkisini pekiştirme şekli, dolayısıyla simgesel şiddet aracı olabilir."230 Simgesel şiddet, 

kuvvetin direkt icrasından ayrı olarak, şeylerin düzeni aracılığıyla, tüm bir toplumsal güç 

ilişkilerinin ürünü olan dilsel, nesnel ve kültürel pozisyonların manipülasyonu aracılığıyla, 

onları kendi konumuna göre işleyerek ve aynı zamanda bu konumları yeniden üreterek, 

yani onlara tâbi olarak, gerçekleştirilen dayatmalardır.  

 

İlişkilerin simge ve onun karşısına koyutlanan "gerçek" ile bağlantılarının tutarlı, 

kapsayıcı ve olabildiğince tüketici bir sınıflandırmasını yapmak güçtür. Güçtür, çünkü 

simgesel bağlamların askıya alındığı salt tahakküm ilişkilerinde dahi öngörülemeyen ve 

hesaplanamayan simgesel bağlamlar daima ortaya çıkar. Diğer deyişle simgesel 

karşılıklılığın zorla tahakküme kurban edildiği durumlarda bile simgesel bir bağ daima bir 

biçimde geri döner. Diğer taraftan ise simgesel olan ile gerçek olanın keyfi ayrılığı, sınıf 

ve kategorilerin koyutlanışı hali hazırda güç ilişkilerindeki belirli bir tahakküm biçiminin 

konumuna -tersine döndürülebilir biçimde- kayıtlıdır. Simgesel şiddet, simgesel ilişkinin 

paranteze alındığı "salt tahakküm" ilişkilerinde simgesel ilişkiyi başka bir konumdan geri 

çağıracak şekilde devam edebilir. Hayvanlar ile insanlar arasındaki bağlamsal ilişki bunun 

en açık örneklerini sunar.  

 

                                                           
230 P. Bourdieu, L. Wacquant, Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, çev. Nazlı Ökten, 7. 

basım, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016, s. 140.  



168 
 

Baudrillard günümüzde hayvanlarla kurulan ilişkinin kurban etme ve onunla aynı 

düzleme oturacak şekilde "içli dışlı" olmanın şiddetinden, keskin bir mesafeleniş ile 

biçimlenen deneysel ve aynı düzleme oturacak şekilde duygusal bir şiddete evrildiğini 

belirtir.231 İnsan topluluklarının tarihsel olarak ilksel biçimde hayvanlarla kurduğu 

evrensel ilişki tipi onlara tanrısal ve kutsal bir soydan gelme ayrıcalığını tanımaktır. 

Kurban etmenin yanı sıra avlanma da simgesel bir ilişki olarak kurularak topluluk ile 

hayvan arasında bir tür alıp verme bağlamına dahil edilmektedir. Bugünün ‘et’ endüstrisi 

ve hayvanlar üzerinde geçekleştirilen deneyler göz önüne alındığında, ilkel topluluklarda 

hayvanların tüketim amaçlı kullanılması, nesnel parçalamanın ve maddi bileşenlerine 

ayırmanın meta-şiddetinden ziyade topluluğun sınırında meydana gelen bir değiş 

tokuşun simgesel şiddet süreçlerini taşır. Dahası, binek ve besi hayvanlarının 

evcilleştirilmesi (domestication) de hayvanlarla kurulan simgesel ilişkinin devamı 

niteliğindedir. Binek ve besi hayvanlarının endüstriyel kullanım öncesindeki 

evcilleştirilmesi, topluluk içine hayvanın belirli bir oranda içeri dahil edilmesi, tam da bu 

nedenle topluluğun kendi yasalarına yine belirli biçimlerde tâbi olması sonucunu her 

zaman beraberinde getirmiştir. Özellikle temel geçim kaynağının hayvancılık olduğu bazı 

topluluklarda genel akrabalık sistemine hayvanlar da dahil edilir. Hayvanların, mitsel, 

tanrısal, kutsal ve aynı anlama gelecek şekilde "kurban edilmeye değer" görüldüğü 

simgesel ilişkilenme tarzında hayvan, bugün anladığımız anlamda doğanın “doğal” bir 

parçası olarak görülmemekteydi. Baudrillard, "hayvanları biçimsel olarak mahkûm eden 

ve cezalandıran şu bizim tiksintiyle karşıladığımız Ortaçağ"da bile hayvanlarla girilen 

                                                           
231 J. Baudrillard, Simulakrlar ve Simülasyon, çev. Oğuz Adanır, 10. basım, Ankara, Doğu Batı 

Yayınları, 2016, s. 179.  



169 
 

simgesel ilişkinin, bizzat suçlama yolu ile sürdürüldüğünü belirtir.232 Çünkü törensel olan 

her cezalandırma aynı zamanda suçlunun belirli bir düzeyde onurlandırılışı, -son derece 

kanlı olabilen- tören sahnesinin bir kurucusu oluşu niteliğiyle onurlandırılması anlamını 

muhafaza etmeyi sürdürmekte ve belirli bir biçimde hayvanlara addedilen tanrısal/mitik 

varoluşu gözetmeye devam etmektedir.  

 

 Bugün için ise toplumlar endüstrileşmeleri ölçüsünde hayvanları ne kurban 

etmeye ne de cezalandırmaya ve hatta binek ya da besi hayvanı olarak evcilleştirmeye 

(topluluğun zorunlu ve vazgeçilmez bir parçası olarak hayvanın içeride 

konumlandırılışına) değer görür. Hayvanlarla kurulan "saf tahakküm" ilişkisi güçlendikçe 

onları yalnızca sınai üretimin konusu olan protein kaynakları, bilimsel bilginin ve 

insanlığın ilerlemesinin konusu olarak deney nesnesi ve duyarlılık kültürünün konusu 

olan bakıma, korunmaya muhtaç ev hayvanları olarak, ekonomik, bilimsel ve duygusal 

sömürünün nesneleri biçiminde konumlandırıyoruz. Tüm bu farklı sömürü biçimleri, 

hayvanlar üzerinde kurduğumuz mutlak tahakküm ve türsel aşağılıklığa eşlik eden acıma 

ve şefkat duygusunda, kendini duygusal bir şiddet biçiminde gösterir: 

  Günümüzde ise onları (hayvanları) adam yerine koymayarak birer hiç muamelesi 

yapıyor ve bu düşünceye dayanarak kendileriyle “insanca” ilişkiler kurmaya kalkıyoruz! 

Artık onları kurban etmeyip cezalandırmadığımız gibi, bir de bununla gurur duyuyoruz. 

Oysa bunun nedeni onları evcilleştirmemizdir. Daha da kötüsü onları adalet sistemimiz 

tarafından yargılanmaya değer bulmadığımız, bizimkinden kesinlikle farklı daha alt 

düzeyde yer alan bir dünyaya ait varlıklar olarak görüp şefkat ve toplumsal merhamet 

                                                           
232 A.g.e.   



170 
 

gösteriyor, cezalandırma ve ölümden çok deney hayvanı ve kasaplık et muamelesi 

görmeye layık olduklarını düşünüyoruz.233  

  

 Bugün hayvanların endüstriyel ilişkiler çerçevesinde evcilleştirilme sömürüsünün 

gerçekleştirildiği üç temel biçim olduğu iddia edilebilir. Birincisi hayvan ürünleri 

endüstrisinin devasa çiftlikleri, ikincisi bilimsel ya da meta üretimine yönelik deney 

endüstrisinin kafesleri ve son olarak da duygusal sömürünün konusu olarak hayvanların 

ev içine kapatılması. Bunların tümü üretim ve tüketim ilişkilerinin biçimi bakımından 

benzer süreçleri paylaşırlar. Bu benzerliği onlar için beslenen acıma şefkat duygusunda 

ortaklaştırmak mümkündür, çünkü özellikle sınaî ve bilimsel pazarın sömürü nesnesi 

olan hayvanlar "insanlık dışı" yaşama koşullarına mahkûm edilerek aşağılandıkları ölçüde 

her canlıya beslenmesi gereken (esasında insana ve onun sömürülüşüne benzediği 

ölçüde demektir bu) ilgi ve şefkatin konusu olabilmektedir. Bu anlamda ev hayvanı için 

takınılan tavırla endüstriyel sömürünün konusu olan hayvanların "doğal hakları"nı öne 

sürerek gerçekleştirilen özgürleştirici karşı çıkış dahi aynı duygusal şiddetten beslenen 

türsel aşağılamanın dinamiklerinden beslenir. Hayvanların sınaî ya da deney endüstrisine 

yönelik sömürüsündeki katıksız türcülükte korkunç derecedeki şiddetin varlığına dair bir 

beis yoktur, fakat bu katıksız şiddet içerisinde koparılmış olan hayvanlarla kura geldiğimiz 

simgesel ilişki, bir başka simgesel şiddet, hayvanlara beslediğimiz salt şefkat, acıma gibi 

özünde alçaltıcı olan duygusal şiddet biçimleri ile geri döner. Bu anlamda hayvan 

                                                           
233 A.g.e, s. 178, 179.  



171 
 

sevgimiz, "masumluk ve çocukluk konumuna mahkûm edilerek kendilerine sevgi ve 

şefkat gösterilen çocuklar"la benzer bir aşağılayıcı simgesel şiddette ortaklaşır.234 

 

Sonuç olarak şiddetin, simgesel biçimler altında çok farklı biçim ve düzeylerde 

eşitsizlikçi ilişkilerinin hizmetinde ve fizik şiddetin açık tahakküm biçimlerinin ötesinde 

çok daha incelikli yordamlarla genelleşmiş iktidar örüntüleri içinde işlerken aynı 

zamanda mevcut şiddet kategorileri nezdinde “şiddet” olarak tanınmayan formları da 

bulunur. Bir diğer deyişle, simgesel şiddet çoğu zaman haklara yönelik bir ihlal olarak 

belirmezken, aynı zamanda hakların konusu olan varlıkları en az çıplak bir tahakküm 

kadar etkileme kudretine sahiptir. Bu nedenle kapsamlı bir şiddet eleştirisi, şiddetin 

toplumsal mekanizmasını anlamak üzere yalnızca ihlal nosyonu üzerinden hareket 

edemez. Ancak simgesel şiddet nosyonu da tek başına kapsamlı bir şiddet eleştirisi için 

yeterli değildir, çünkü şiddetin iktidar ilişkileri düzlemindeki fail ve kurban arasındaki 

şebekesine odaklanmakla yetinir. Ancak kurbanı tespit edilebilir olsa da faili belirli bir 

özne olmayan şiddet biçimlerinden de bahsetmek mümkündür ve bu nedenle şiddetin 

karşılıklı güç ilişkilerini belirli bir anlamda aşan total yıldırma ve caydırma biçimlerine de 

odaklanılması gereklidir.  

 

                                                           
234 A.g.e. Çocukluğun burjuva üretim ilişkileri içerisinde korumanın, şefkatin, acımanın ve 

masumluğun göstergeleri altında bir tür kontrol ve simgesel sömürü düzeneğine tâbi olan 

tarihsel kuruluşu için, bkz. N. Elias, Uygarlık Süreci Cilt I: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-Oluşumsal 

İncelemeler, çev. Ender Ateşman, 10. basım, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017.  



172 
 

C. İçin İçin Kaynayan/Patlayan Şiddet 

 

Baudrillard da Bourdieu gibi simgesel şiddet ile "gerçek" bir şiddetin, karşı-

şiddetin, fizik, çıplak ya da kaba şiddetin birbirlerinden farklı düzlemlere sahip olduğunu 

düşünür. Fakat Bourdieu'ya ek olarak Baudrillard, şiddetin yine ancak başka bir şiddet 

vasıtasıyla bastırılabileceği düşüncesinin, simgesel şiddet ile fizik şiddet arasındaki 

ayrımda kesinlikle işlemeyeceğini ileri sürer.235 Bu ikisi başka mekanizmaları seferber 

edip, birbirlerinden tamamen ayrı düzlemler içinde işler. 

 

 Simgesel şiddet ile kaba güç ya da fizik şiddet arasındaki ayrım toplumsal güç 

ilişkilerinin kaçınılmaz etkisi ve çeşitli biçimlerdeki belirleyiciliğini, şiddetin yalnızca 

beden üzerindeki görünür zarar ya da yasadışı eylem olarak gerçekleşmediğini, hatta bu 

anlamda simgesel şiddet biçimlerinin fizik şiddetten çok daha yaygın, etkili ve aynı 

zamanda kabul edilebilir olarak görülerek nasıl bir tür toplumsal yatkınlık mekanizması 

içerisinde hissedilmeksizin işleyebildiğini göstermesi bakımından son derece önemlidir. 

Ancak iktidar ilişkileri bağlamında şiddetin simgesel formunun, fizik şiddet dışındaki tüm 

şiddet biçimlerini kapsayabildiği de kuşkuludur. Çünkü simgesel şiddet nosyonu en 

nihayetinde şiddetin öznesi ve nesnesi arasında yapılan ayrım ölçüsünde -Bourdieu için 

bu ayrım her ne kadar birbiri içine geçebilen ve yer değiştirebilen bir ayrım olsa da- 

şiddet eyleminin bir dayatanı, dayatılanı ve dayatılan belirli bir şeyin olduğu, diğer 

                                                           
235 J. Baudrillard, Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, çev. Oğuz Adanır, 3. basım, İstanbul, Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi, 2011, s. 72.  



173 
 

deyişle spesifik konumunun belirlenebildiği bir gösterge rejimi içerisinde işleyen bir 

şiddet biçimini konusu olarak alır. Simgesel şiddetin tüm gizleme ve yanılsama 

mekanizmaları içerisinde de olsa bir faili, kurbanı ve adına işlediği bir iktidar düzeni 

vardır. Ancak şiddetin ilk bakışta kolaylıkla seçilemeyen ve bu anlamda kendini açık bir 

şiddet olarak sunmayan fakat özellikle günümüz için sonucu ve dolaylı etkisi itibariyle 

total bir dayatma ve sistemin tümüne dağılan bir tür baskısı bulunan -ve aynı zamanda 

bu baskıya karşı kendi özgül şiddet biçimlerini de yaratan- şiddet türleri de vardır. 

Baudrillard'ın "için için kaynayan/patlayan şiddet" olarak adlandırdığı ve belirli bir 

öznesi, rakibi ya da stratejisi olmayan, bir anlamda "nötralize olmuş" şiddet biçimleri 

bunlara örnek olarak gösterilebilir. 236 

 

 Baudrillard'a göre için için kaynayan/patlayan şiddetin temelinde stoklama 

(istifleme) vardır. Her türlü stoklama, stoklanan şeyin çekim gücü ve aynı zamanda 

atıllığının giderek yoğunlaşmasına bağlı olarak özgün bir şiddetle yüklü hale gelir. 

Baudrillard stokun kendisinin bu kendiliğinden şiddetine örnek olarak kitleyi gösterir: 

"Bir atalet odağı olan kitle aynı zamanda yepyeni, açıklanması olanaksız ve dışa dönük 

şiddetten farklı bir şiddet biçiminin de kaynağıdır."237 Ancak kitle, stok şiddetinin tek 

örneği değildir; genelleşmiş bir için için kaynayan şiddet yükünün görünümlerinden 

yalnızca biridir. Bir diğer dışa dönük ol(a)mayan, stoklamanın için için 

kaynama/patlama'nın nedenini oluşturduğu şiddet türü caydırma şiddeti, özellikle 

nükleer silahların caydırıcılığı ile kurulan bütünsel bir eylemsizliğin ve aynı zamanda bu 

                                                           
236 J. Baudrillard, 2016, s. 58.  

237 J. Baudrillard, 2016, s. 101 (vurgu aslında).  



174 
 

eylemsizliğin stoklanışının simgesel karşılığı olan eylem patlamalarının şiddetidir. 

Uluslararası İlişkiler literatüründe Dehşet Dengesi238 olarak adlandırılan nükleer 

silahların az sayıda da olsa çeşitli devletlerde var olması ve özellikle Soğuk Savaş sırasınca 

A.B.D. ve S.S.C.B. tarafından istiflenircesine üretimi, tek bir mantıksal ve aynı zamanda 

olgusal sonuca yol açmıştır denilebilir: İstiflenen tek bir nükleer silahın dahi hiçbir 

koşulda savaş için kullanılamaması. Bir yönüyle, devletler arasındaki nükleer bir savaşın 

olasılığı olgusal olarak dahi mümkün değildir, çünkü nükleer savaşın olası tek bir sonucu 

vardır: Yeryüzündeki bildiğimiz yaşamın tümüyle sonu. Tam da bu son nedeniyle nükleer 

bir savaşın varlığından bahsedilememektedir, çünkü nükleer bir savaşın sonucunu 

ölçebilecek yaşamsal ya da toplumsal bir dayanak yoktur. Diğer deyişle nükleer silahların 

istiflenişi, görünürde nükleer silahların kullanılamayacak oluşuna dair kuralın etkisini 

güçlendirmekten başka bir şeye yaramaz. Uluslararası ilişkiler literatüründe bu durumun 

olgusal anlamsızlığı çift-kutuplu dünyada karşılıklı nükleer caydırıcılık olarak reel-politik 

düzlemde açıklanmaya çalışılsa da, belirleyici aktörler olarak devletlerin tanımlandığı 

ölçüde caydırıcılığın genelleşmiş mekanizmasını kavrama çabaları genellikle başarısızlıkla 

sonuçlanır. Çünkü nükleer silahların karşılıklı istiflenişi ile beraber caydırıcılık artık 

yalnızca devletlerin yürüttüğü jeo-stratejik bir politika olarak nükleer üstünlükle 

açıklanamaz duruma gelir; nükleer silahların istiflenişi, devletlerin de dahil olduğu 

küresel bir caydırma oyununun içine düşme, onun kurallarına tâbi olma ile ancak 

açıklanabilir.239 Ancak nükleer silahların devletler açısından savaşta kullanılmasının 

                                                           
238 Krş. M. Gönlübol, Uluslararası Politika: İlkeler, Kavramlar, Kurumlar, 5. basım, Ankara, 

Siyasal Kitabevi, 2000, s. 444- 447.  

239 Burada Baudrillard'ın yasa ile kural arasında koyduğu ayrıma kısaca değinmek faydalı olabilir. 

Baudrillard için yasa, gerçeğin bir yanılsaması olarak gerçekliğe inanılmasını şart koşar. Oyunun 



175 
 

imkânsızlığı, nükleer silah istifçiliğinin herhangi bir sonuç doğurmayacağı anlamına 

gelmediği açıktır. Nükleer istifçiliğin sonucu, nükleer tehlikenin askıya alınması, 

paranteze alınarak bir caydırma şiddetinin daimî bir yörüngeye oturmasıdır. Böylece 

nükleer caydırma unsuru, oyunun kuralı haline gelerek yörüngesel bir sürekli tehdit 

unsuruna, medyanın pompaladığı ve nükleer tehlikenin sürekli olarak için için kaynadığı, 

aktörsüz, öznesiz ve nesnesiz bir şiddet haline gelmiş olur.240 Caydırmayı için için 

                                                           
bir unsuru olarak kural ise yanılsamasını bizzat oyun olarak sunar. Gerçek'ten farklı olarak oyun, 

oyunun kendisine inanılmasını talep etmez. Oyuncular tam da "yaptıklarına inanmadıkları için, 

oyunun kuralları ile ilişkileri daha da zorunlu bir nitelik alır. Bu, yasalarla olan bağlantıya kesinlikle 

benzemeyen simgesel bir sözleşme bağıntısıdır. Yasa gerekli, kural kaçınılmazdır. Kuralda 

anlaşılması gereken bir şey yoktur. Tarafların birbirlerini anlamaları gerekmez. Birbirleri için 

gerçek değillerdir, yalnızca paylaşılabilen, bu bakımdan da, tek başlarına egemen olduklarını öne 

süren gerçek ve yasadan daha üstün olan aynı yanılsamanın işbirlikçisidirler" (J. Baudrillard, 

Kusursuz Cinayet, çev. Necmettin Sevil, 3. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2012, s. 116). Demek 

oluyor ki kuralın bağlayıcılığı ve tâbiiyet etkisi, yasanın hükmünden çok daha bağlayıcıdır, çünkü 

yasa, dışsal olarak kurgulanan gerçekliği dayatmaya çalışırken, kural belirli bir gerçeklik 

kurgusuna karşılıklı olarak tâbi olma iradesine, simgesel bir tâbi olma jestine dayanır. Ancak tam 

da bu nedenle yasa, dayattığı gerçekliğin inandırıcılığı ölçüsünde katı ve sürekli olabilirken, oyun 

simgesel karşılıklılığın iradi bağlaşıklığı ölçüsünde kırılgandır. 

240 Rusya Federasyonu'nun gerçekleştirdiğini ilan ettiği, neredeyse sınırsız menzile sahip balistik 

füze, yörüngesel bir caydırma şiddetinin hem teknik olarak en uç hem de mantıksal olarak tipik 

bir geliştirilmesi olarak görülebilir. Sınırsız menzile sahip olan bu balistik füze, bir kez 

havalanması ile birlikte istenildiği müddetçe herhangi bir hedefe yönelmeksizin havada hareket 

edebilmekte, radar ve füze savunma sistemlerinin çevresinden dolaşabilmekte ve istenildiği 

anda belirlenen hedefi vurabilmektedir. Nükleer enerji ile çalışan sınırsız menzile sahip bir 



176 
 

kaynayan bir şiddet haline getiren şey onun devletler arasındaki nükleer savaş ihtimalini 

ortadan kaldırması, bunun yerine yörüngeye oturmuş bir tehdidi yerleştirerek "gerçek" 

şiddeti belirli bir anlamda devre dışı bırakmasıdır. Bu nötralize olmuş fakat 

etkisizleşmemiş aksine, vurucu etkisini sürekli hatırlatarak diğer her şeyi 

etkisizleştirmeye yönelen bir şiddettir.  

 

Ancak için için kaynayan şiddet yalnızca nükleer caydırmanın devletler nezdindeki 

yörüngesel ve daimî olan şiddet rejimi ile sınırlı kalmaz. Diğer tabirle bu, şiddet rejimine 

bağlı olarak birçok başka görünümlerini de üretir. Nükleer istifçiliğin devletler arasındaki 

yörüngesel şiddetinin görünümü nükleer caydırma şiddeti iken, devletlerin kendi 

                                                           
nükleer füzenin icat edilmesinde şaşılacak pek bir şey olduğu söylenemez, ancak bu teknolojinin 

olası  sonuçları veya ‘simgesel geri dönüşü’ gerçekten de şok edici olabilir. İlkin, artık belirli bir 

hedefi olmayan, daha doğrusu ateşlenmesi belirli bir hedefin belirlenmesine bağlı olmayan 

balistik füzelerin varlığı, yeryüzünü nereden geldiği belirsiz patlamaların mekânı haline 

getirmekten çok -bu zaten bir süredir yapılabiliyordu-, gökyüzünü uçuşan balistik füzelerin 

korkunç şenliği haline getirmesi daha muhtemeldir. Bu füzelerin caydırıcılığı belirli bir hedef 

üzerindeki korkunç etkisinden ziyade, hedefe gereksinim duymaksızın yolculuğuna başlaması, 

kendisiyle beraber tüm yeryüzünü de hedef olabilirliğin yörüngesine oturtmasıdır. Demek oluyor 

ki artık bizi vuracak olan füze ansızın ve görünmeksizin gelmekle sınırlı kalmaksızın, bir tur 

öncesinde kendini gökyüzünde gösterebilecek, daha önce hiç yaşatmadığı şekilde, bir füze 

teknolojisi hedeflerine, hedef olabilmenin hissini canlı bir şekilde yaşatabilecektir. Haber için bkz. 

https://www.dw.com/tr/putin-s%C4%B1n%C4%B1rs%C4%B1z-menzile-sahip-f%C3%BCze-

geli%C5%9Ftirdik/a-42788584 (10.10.2018).  



177 
 

içindeki karşılığı güvenliktir. Baudrillard, Foucault'nun Hapishane'nin Doğuşu241 eserinde 

tespit ettiği cezalandırma rejimindeki liberal dönüşümün disiplinci etkisine benzer bir 

saptamada bulunarak, 1830'lar İngiltere’sinde, devletin güvenlik şiddetinin ilk 

dönemecini yakalar. Bu dönemle birlikte cezai hükmün genellikle kanlı ve törensel bir 

uygulayıcısı olan cellattan, suç kodunun kendisini ve hükmünü aynı idari işlem ile 

belirleyebilen -Benjamin'in devletin hayaleti olarak adlandırdığı242- kolluk gücüne doğru 

siyasal bir kayma gerçekleşmektedir.  Bu dönüşümle beraber celladın kanlı ve törensel 

niteliğiyle simgelenen "açık ve hedefi belli olan" şiddeti "genel bir önleme benzeyen 

şiddete dönüşmüştür."243 Baudrillard bu genelleşen ve niteliği suç edimini önceleyen 

önleme düzenekleri ile belirsizleşerek hayatın her alanına yayılabilen şiddet türüne karşı, 

halkın, celladı düzenli polise yeğlediğini belirtir. Çünkü bir hayalet gibi hem idari hem de 

cezai alanın tümüne sirayet eden kolluk kuvvetinin "vatandaşa karşı girişilen şiddete 

dayalı, suç işleme nöbetini devralmaktan başka bir şey yapmadığı görülmektedir.” Öyle 

ki, “zaman içinde polis, vatandaş açısından suçtan çok daha baskıcı ve tehlikeli bir şeye 

dönüşmüştür."244 Zamanla güvenlik rejimi, tüm toplumsal uzamı kuşatan siyasal-dışı bir 

alana tahvil edilerek iyiden iyiye görünmez hale gelmiş ve Baudrillard için terörist bir 

düzene dönüşür.245 Dahası, devlet içinde siyasal uzamı tümden kuşatan bu görünmez 

                                                           
241 M. Foucault, Hapishanenin Doğuşu: Gözetim Altında Bulunmak ve Cezalandırılmak, çev. M. 

A. Kılıçbay, 4. basım, Ankara, İmge Kitabevi, 2013.  

242 W. Benjamin, “Şiddetin Eleştirisi Üzerine”, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2010, s. 28.  

243 J. Baudrillard, 2011, 305.  

244 J. Baudrillard, a.g.e.  

245 J. Baudrillard, 2016, s. 86.  



178 
 

güvenlik şiddetine karşı cevap olarak "gerçek, elle tutulabilen somut bir şiddetle karşılık" 

veren terör eylemlerinin ortaya çıkması kaçınılmaz olur. Diğer deyişle, insanların içine 

kapatıldıkları ve bir anlamda için için kaynatıldıkları güvenlik terörü düzenine karşıt ve 

aynı zamanda mantıksal uzantısı olarak düzensiz, öngörülemez ve anlamlandırılamaz 

‘terörist terör’ün somut, elle tutulabilen ve "patlayan" şiddeti bir tür simgesel karşılık 

olarak belirir. Güvenlik terörünün görünmez şiddetine karşılık olarak terörist şiddet 

patlamaları, sayısız biçim altında her an ve hiçbir belirti göstermeden ortaya 

çıkabilmektedir. Seri katillerden savaş dışı toplu kıyımlara, holiganlıktan radikal terör 

örgütlerine değin birçok biçim altında karşımıza çıkabilen bu radikal şiddet ve kıyım 

eylemleri, için için kaynayan güvenlik şiddetinin için için patlayan tersine çevrilmiş biçimi 

olarak, şiddetinin nedenini soruşturan her türlü hukuksal, psikanalitik ve kriminal 

açıklamayı da boşa çıkaracak şekilde temelsiz ve anlaşılamaz bir şiddet olarak belirirler.  

 

 

D. Ayrımsızlık ve Aşırılığın Şiddeti 

 

Byung-Chul Han Şiddetin Topolojisi246 adlı eserinde post-modern dönemin esas 

karakteri olarak kabul ettiği sınırsızlaşma olgusunun, bedenin tensel, duygusal ya da 

algısal sınırları üzerindeki aşındırıcı sonuçlarını, bedenin sınırsızlaştırılması süreçlerini 

incelemeye odaklanır. Şiddet sorunu Han için kritik önem arz eder, çünkü sınır ve ayrım 

mefhumları, şeyler arasında varoluşsal bir fark koyutlayarak onların birbirlerine aşırı 

                                                           
246 Byung-Chul Han, 2016.   



179 
 

temaslarını, benliklerin ya da kendiliklerin birbirlerini bir diğerine total biçimde 

dayatmalarını engelleyen hatlar olarak karşımıza çıkar. Sınır ve şiddet, birbirlerine 

ziyadesiyle ilişkili mefhumlardır ve Han, sınırsızlaşma ve aşırı temas/bulaşma süreçlerinin 

şiddet bakımından ne tür anlamlar ve sonuçlar ürettiğini kavramaya girişir. 

Sınırsızlaşmanın ve ayrımsızlığın süreçleri Han için benlikler üzerinde kendiliğinden bir 

şiddet, dışsal olan her şeyin aşırılığı ölçüsünde dolaysızca kendini dayatması anlamına 

gelir. Han’ın aşırılığı ve ayrımsızlığı özgül ve kendiliğinden bir şiddet olarak 

çözümleyişinde belli başlı düşünce hatları tespit etmek konunun açıklanmasında 

yardımcı olacaktır.  

 

Baudrillard henüz 70'li yılların ortalarında, içinde bulunduğumuz dönemde temel 

sorunun kıtlık varsayımı içinden meta üretiminin koşullarının sağlanmasının değil, bizzat 

aşırı üretim olgusu ile belirginleşen ve kodun hakimiyetindeki bir hipergerçeklik 

çağındaki bir tür gerçeklik krizi olduğunu ileri sürmekteydi.247 Diğer yandan, 1990'da 

Deleuze, Foucault'nun analiz ettiği haliyle disiplin toplumlarından çıkıp, başka bir 

genelleşmiş tertibatın içine, denetim toplumları çağına girmiş olduğumuzu 

belirtmekteydi.248 Amacının, kısaca, üretimleri örgütlemek ve yaşamları yönetmek 

olarak özetlenebileceği disiplin toplumları, Deleuze açısından artık "olmayı bıraktığımız 

şey"di.249 Deleuze için 18. ve 19. yüzyıldan 20. yüzyıla kadar süren hakimiyetiyle disiplin 

                                                           
247 Krş. Baudrillard, 2011.  

248 G. Deleuze, Müzakereler, çev. İnci Uysal, 2. basım, İstanbul, Norgunk Yayıncılık, 2013, s. 187-

193.  

249 G. Deleuze, a.g.e, s. 187.  



180 
 

toplumları kalıplarla, bir kalıptan diğerine kapatıp-kuşatmalar'la karakterize olur. 

Tarihsel olarak, özellikle 1960’lı yıllar ile birlikte, bunun üzerine binen ve ona eklemlenen 

denetimler ise modülasyonlardan oluşur ve sürekli biçimde fakat spesifik bir güzergahı 

takip etmeksizin uyarlama/ayarlamalar vasıtasıyla benliğin kalıplara dökülmesinden 

ziyade, çevrimlere dahil edilmesini gözetir.250 Byung-Chul Han'ın Şiddetin Topolojisi eseri 

de bu iki düşünce arasında konumlanarak, öznenin başarıya mahkûm olduğu ve dahası 

öznenin başarı arzusuyla kendini ona mahkûm ettiği; hipergerçeklikler arasında kendi 

modülasyonlarını örgütlediği süreç boyunca şiddetin mahiyetindeki özgül kaymayı izah 

etmeye girişir. Öyle ki, bir yanda hipergerçeklik içindeki bireyi çevreleyen her türlü 

"aşırılık", aşırı enformasyon, aşırı kod, aşırı üretim ve tüketim ve diğer yanda, denetim 

şemalarında her yana yayılmış modülasyonlara uyarlanma gerekliliği özneyi bu aşırı 

bolluk dizgesinde kendini en verimli çevrimlerin akışlarında ‘başarılı olma’ zorunluluğuna 

itmektedir.  

 

 Han için "günümüzde toplum, gerçekte genel bir toplumsallığın, ortaklığın ve 

ortaklıkların çöküşü tarafından kuşatılmış" ve giderek her alanda atomize olarak 

özelleşme süreçleri içinde dağılmaktadır.251 Denetim toplumlarının başarıya endeksli 

öznesi için şiddetin ve sömürünün mekânı dışardaki bir yer ya da öteki değil, bizzat 

öznenin kendisidir. Han, tarihsel olarak toplumların şiddet rejimlerinde, post modern 

dönemi niteleyen esaslı bir kırılma olduğu iddiasındadır. Öyle ki bu toplumlarda "herkes 

kendi kendini sömürmektedir. Fail aynı zamanda kurbandır. Yabancı sömürü yerini 

                                                           
250 G. Deleuze, a.g.e, s. 188.  

251 B. Han, 2016, s. 125. 



181 
 

kendini sömürmeye bırakmaktadır,"252 diye yazar Han. Günümüzdeki bu dönüşüm, 

ötekiliğin olumluluğa, farkın aşırılığa evrildiği, benliğin ve kendiliklerin sınırlarının 

aşınarak bir dışarısından bahsetmenin imkânsızlaştığı süreci belirtir: 

Günümüzde hem politik hem de ekonomik örgütlenmeler giderek hiyerarşik 

yapılarından arınıyorlar. İktidar, politikaya damga vuran bir olgu olmaktan çıkıyor. Politik 

icraat kendini gitgide kahramanlıktan, dramdan ve ideolojiden arındırarak, uzmanların 

ve komisyonların üstlendiği çoğul bir ev idareciliğine dönüşüyor. Toplumun giderek 

olumlulaşması, her türlü şiddet biçimini, gerek fiziksel gerekse psikolojik şiddeti kabul 

edilemez hale getiriyor, böyle bir görüntü yaratıyor. Ama şiddetin sona erdiği anlamına 

gelmiyor bu. Çünkü şiddetin çıkış noktası yalnız Öteki'nin olumsuzluğunda değil, aşırı 

ölçüde bir olumlulukta da yatıyor. Olumlunun şiddeti kendini yoksunlukta değil, 

doymuşlukta, icraatla değil bitkinlikle gösterir. Dışlamakla kalmaz, şehir dışına atar. 

Baskı değil depresyon şeklinde gösterir kendini.253  

 

Olumluluk, olumlulaşma ve olumluluğun şiddeti nosyonları Han'ın sorunsalının 

tam göbeğine oturur. Han şiddetin tarihsel olarak dönüşümünü ve baskın olan 

görünümlerini üçe ayırır: Şiddetin topolojik dönüşümlerinin aşamaları "(e)gemenlik 

toplumundaki kelle alıcı güç, yani dekapitalizasyon; disiplin toplumundaki deformasyon; 

başarı ve performans toplumundaki depresyon" olarak belirir.254 Hükümranlık 

toplumundaki el koymaya, ilhak etmeye, canı ya da malı malikinden kesip alarak 

                                                           
252 A.g.e, s. 126.  

253 A.g.e, s. 78.  

254 A.g.e, s. 11. 



182 
 

koparmaya dayanan sermayesizleştirmenin (dekapitalizasyon) şiddeti, tarihsel olarak 

kapitalizmin yayılışına kadar gelen döneme denk gelir. Ardından kapitalist dönem ile 

birlikte, Foucault'nun disiplin çağı adını verdiği 18., 19., ve 20. yüzyılın başlarına kadar 

uzanan sürece denk gelen formsuzlaşma (deformasyon) şiddeti öne çıkar: Verimi 

dışardan arttırmaya ve yaşamı bizzat ve bire bir yönlendirmeye yönelik, özne üzerindeki 

bir dizi boyun eğdirme ve itaat ettirme düzeneği ile somutlanan, şiddetin dışsal, benliğe 

rağmen ve benliğe karşı yöneldiği dönem. Son olarak da Han, Deleuze'un Denetim 

Toplumları kavramsallaştırmasından yola çıkarak, yeniden kavramsallaştırdığı 

Performans Toplumlarındaki baskısızlaştırmadan (depresyon) bahseder. İçinde 

bulunduğumuz dönemin şiddet biçimi olarak baskısızlaştırma, aşırı serbestinin, aşırı 

kodun, aşırı özgürlüğün, dışsallığın ve Öteki'nin yokluğuna bağlı olarak benlikler 

aşırılaşmasının tekil benlik üzerindeki deformatif ve aynı zamanda içe dönük şiddeti ile 

tanımlanır.  

 

Şiddetin görünümlerinin tarihsel bu üç momentinin sonuncusunda, yani olumsuz 

kategorilerin mas edilerek her türden sınırsızlaşmanın olumluluğunda şiddet, artık 

kavranması ve tanınması zor, olumsuzluk kategorilerince şiddet dışı olarak tanınan 

görünümler altında cereyan eder. Şiddetin bu kılcal ve esasında benliğin bizzat kendine 

uyguladığı biçimini Han mikrofizik şiddet olarak adlandırır. Performans toplumlarının 

öncesinde karşılaşılan makrofizik şiddet ise "kendini dışa vururken patlayıcı, açık seçik, 

fevri ve işgalci ifade ederken, mikrofiziksel şiddet örtük ve içe dönük çalışır, (…) her türlü 

eylem ve aktivite imkânını ortadan kaldırır" ve "kurbanı radikal bir edilgenliğe mahkûm 



183 
 

eder."255 Şiddetin makrofizik boyutu, özne üzerindeki bir tahakkümü, ben ile öteki 

arasındaki ancak şiddetle düzlenebilir bir farklılık düzlemini ve şiddetin kat edeceği bir 

iç/dış ayrımını gözettiği için Han, makrofizik şiddetin daima olumsuzluk kategorileri 

altında çalıştığını iddia eder. Bu hat üzerinden Freudcu bilinçdışı kavrayışını, Benjaminci 

mitik/ilahi şiddet ayırımını, Agamben'in olağanüstü hâl kuramını ve Schmittçi 

dost/düşman ayrımını makrofiziksel şiddetin olumsuzlamacı karakterini verili sayarak, 

gündelik yaşamlara hâkim olmaya başlayan şiddetin mikrofiziksel boyutunu ihmal 

etmeleri nedeniyle eleştirir. Buna göre Freud'un bilinçdışı nosyonu yasaklarla ve 

bastırmayla belirginleşen bir olumsuzluk şiddetinin ve disiplin toplumunun teorisini 

geliştirmektedir.256 Keza Benjamin de mitik ve ilahi şiddet ayırımını, hukuk-yaratan ve 

hukuk-yıkan ayrımı üzerinden bir tür iç ve dış ayrımı üzerinden kurmakta; Schmitt de 

şiddeti dost ile düşmanın varoluşsal bir derecelenişi nezdinde analiz ederek iç ve dışın 

temelde olumsuz olan kategorilerini siyasal olan içerisinden yeniden yorumlamaktaydı. 

Han için, Agamben ise mikrofiziksel şiddetin yayılımındaki tarihsel bir geçiş anında hâlâ 

olumsuzluk kategorileri ile düşünmekte, olağanüstü halin olağan duruma göre 

konumunu tespit etmeye çalışmaktadır. Kısaca tüm bu düşünürler, şiddetin bir biçimde 

                                                           
255 A.g.e, s. 78, 79. Han’ın mikrofizik şiddet olarak adlandırdığı, kurbanın kendi kendini 

edilginleştirerek bizzat kendisine uyguladığı şiddet, bir üst bölümde bahsettiğimiz, Baudrillard’ın 

için için kaynayan şiddet kavramsallaştırmasına büyük oranda benzer. Fakat Han, mikrofizik 

şiddeti genel olarak depresyon ile karakterize edip benliğin kendi kendine uyguladığı şiddet ile 

belirginleştirmekteyken, Baudrillard, için için kaynama süreçlerinin bitimsizliğinden 

(sınırsızlığından) yola çıkarak, benlik dışı ve aynı zamanda “anlamdan yoksun” olan patlamalarını 

da bu şiddet türüne dahil eder.  

256 A.g.e, s. 35.  



184 
 

içeriden dışarıya yöneldiği, şiddetin kategorik konusu olarak daima bir ötekinin ya da 

düşmanın var olması gerektiği ve şiddetin benliğe göre bir tür dışsallık kategorisi olduğu 

varsayımlarından hareket etmektelerdi. Ancak Han için özellikle günümüzde şiddet, 

yalnızca yok etmenin ya da dışlamanın olumsuzluğu olarak nitelenemez; o aynı zamanda 

"ifradın ve aşırılığın olumluluğudur."257 Makrofizik şiddetin "katı, baskıcı düzeniyle her 

türlü özgürlük alanını kaldıran aşırı kodlaması"nın yanı sıra, şiddetin, "dünyayı kontrol 

edilemez olayların, dürtülerin ve yoğunlukların içinde çözen sınırsız bir kodsuzlaşma ve 

sınırsızlaşmadan"258 doğan mikrofizik bir boyutu da bulunur:  

Olumluluk şiddeti olarak sisteme içkin şiddette engel, red, yasak, dışlama veya 

yoksun bırakma gibi olumsuzluklar bulunmaz. Kendini aşırılık ve kitleselleşme, ifrat, aşırı 

bolluk ve tüketim, aşırı üretim, aşırı birikim, aşırı iletişim ve aşırı haber kılığında gösterir. 

Olumluluğu nedeniyle bizzat şiddet olarak da algılanmaz. Şiddete yalnız çok az değil, çok 

fazla da götürür, yalnız yapmaya-izin-olmayışın olumsuzluğu değil, her-şeyi-yapabilme 

olumluluğu da şiddettir.259  

  

 Han için olumluluğun şiddeti, birincil olarak anlaşmazlığın antagonizminden 

ziyade uyuşmanın konformizminden temellenmektedir.260 Ego ve Alter, İç ve Dış, Dost 

ve Düşman gibi antagonistik gerilim hatları boyunca ilerleyen makrofizik şiddet 

"genellikle dışa dönüktür, patlayıcı güçtedir, masif ve kanlı" şekilde ifadesini bulur. Tarih 

                                                           
257 A.g.e, s. 120.  

258 A.g.e, s. 117. 

259 A.g.e, s. 88. 

260 A.g.e, s. 69.  



185 
 

boyunca performans toplumlarına değin toplumların biçimlenişi olumsuzluk şiddetinin 

damgalarıyla doludur: Kurban ayinleri, mitik ve tanrısal azaplar, hükümdarların kıyımları, 

gaz odalarının kansız şiddeti ya da terörizmin viral şiddeti. Dil dahi kendi başına 

makrofizik şiddetten azade değildir; keskin bir dilin iftiraları, itibarsızlaştırıcı hamleleri, 

aşağılama ve hakaretleri daima olumsuzluğun kategorileri altında işler.261 Diğer yandan, 

olumluluğun dilsel şiddeti ise bir öteki aleyhine işlemek yerine, ötekinin biçimsel 

formunun tespit edilemediği başka formlara bürünür: "Dilin spamlaşması, aşırı iletişim, 

aşırı haber ve bilgi, azmanlaşmış bir dil, iletişim ve haber kütlesi, olumluluğun şiddetinin 

görüntüleridir."262  

 

 Mikrofizik şiddet, makrofizik şiddetin aksine, sınırların, yasakların ve Öteki’den 

kaynaklanan dışsal baskının özneye yönelik bir olumsuzlaması biçiminde işlemezken, 

mutlak olumlamanın, sınırsızlığın ve aşırılığın özne üzerindeki kendiliğinden şiddeti 

olarak belirir. Öznenin kendisi dahi bu düzlemde kendi şiddetinin nesnesi, içsel bir 

baskının (depresyon) konusu haline gelir. Makrofizik şiddetin disiplinci düzleminde 

şiddet, özneye olan dışsallığı ile özne üzerinde bağlamsal dışsallaştırma pratiklerinin 

aracı olarak işlev görür; okul, hastane, askeriye gibi bir kurumdan diğerine geçişte ve aynı 

zamanda kurum içindeki özgül şiddet tipleri ile gerekli olan zoru uygulamasına hizmet 

eder. Öznenin özerkliğinin ve özgürlüklerinin -yine özneye dışsal olan- hukuki alanı ise, 

makrofizik şiddetin sınırlarını çizen bir başka olumsuzlama mecrası olarak belirir. Diğer 

değişle olumsuzlamanın düzeninde hukuki ihlal, makrofizik şiddetin mahiyetinin temel 

                                                           
261 A.g.e, s. 9.  

262 A.g.e, s. 10.  



186 
 

belirleyeni olarak karşımıza çıkar. Mikrofizik boyutta ise şiddetin biçimlenişi ve nitelenişi 

ihlal prensibi üzerinden gerçekleşmez. Dahası, mikrofizik şiddetin hukuki düzende 

tanımlanabileceği ya da hükme tâbi tutulabileceği bir kıstas da bulunmaz, çünkü aşırılığın 

şiddeti olarak mikrofizik boyuttaki şiddet, ben ve öteki arasındaki kodifiye edilebilir 

ayrımda değil, şeyler ve benlikler arasında kurala gelmez ayrımsızlıkta gerçekleşir. Bu 

nedenle aşırılık (aşırı enformasyon, aşırı iletişim, aşırı özgürleşme, aşırı iktidar, her 

düzeydeki sınırsızlaşma, globalleşme, kültürel farksızlaşma vb.) benlik üzerinde ötekinin 

bir ihlali, ya da tersi olarak değil; ötekinin, ayrımın ve sınırın kalmadığı bir düzende 

öznenin kendisine uyguladığı şiddet olarak belirir. Benliğin öteki ile belirli sınırlara sahip 

bir iç/dış ayrımının bulunmadığı düzlemde şiddet sorunu bir benlik ya da hak ihlali olarak 

değil, ilişkilerin sınırsızlığına dayalı aşırılığının içsel bir sonucu olarak ortaya çıkar. 

Makrofizik şiddetin tanınması yine bir başka makrofizik şiddet kurumu olarak hukuka 

gönderme yaparken, başka deyişle makrofizik şiddet bir dışsallıktan diğer dışsallığa 

karşılıklı göndermeler yoluyla öznenin dışında tanımlanıp kavranabilirken, mikrofizik 

boyutta bu dışsallık göndermelerinden bahsedilemediği için şiddetin dışsal bir kavranışı 

da mümkün olamamaktadır. Diğer deyişle mikrofizik şiddet dışsal bir dolayımla kendine 

gönderme yapmaktan ziyade, dolaysızca ve yalnızca kendine göndermede bulunarak, 

benliğin benlik üzerindeki, aynılığın aynı olan üzerindeki kendiliğinden şiddetini ifade 

eder. Ayrımsızlıktan kaynaklanan bu dolayımsızlık hali, mikrofizik şiddete kaynaklık eden 

aşırılığın kendiliğinden şiddetine tekabül eder. Han, şiddet ile iktidar arasında koyduğu 

ayrımı, iktidarın biçimsel bir ilke olarak fark ve sınırları yaratmak suretiyle belirli bir 

düzen yaratmasına karşılık şiddetin, özü itibariyle sınırları ortadan kaldıran niteliği ile 

gerekçelendirir: “İktidar ölçü koyar. Şiddet ölçü koyucu gücün tam zıddıdır. Ölçüsüzdür. 



187 
 

Verili ölçüyü aşan şeyler, bu nedenle şiddetlidir."263 Han için makrofizik ya da mikrofizik, 

her türlü şiddet aşırıdır çünkü ölçüyü aşar. Bunun matıksal bir uzantısı olarak aşırı olan, 

ayrım gözetmeyen ve farkı ortadan kaldıran her şey böylelikle, Han’ın analizinde 

dolaysızca şiddet olarak tanımlanır olur.  

 

Han’ın makrofizik şiddet ve mikrofizik şiddet arasında yaptığı ayrım, şiddetin 

olumsuzlamacı biçimler altındaki dışa dönük, görece daha kolay tanınabilen, bir ötekine 

yönelmesi nispetinde hukuk içinde tanımlanabilir sınırlar içerisinde bulunan ve 

‘geleneksel’ olarak adlandırabileceğimiz şiddet formlarının yanı sıra, bu düzlemler 

içerisine yerleşmeyen ve mekanizması aşırılığın içsel süreçlerine bağlı ve kavranması 

görece daha çetrefil olan şiddet formlarının işleyişini göz önüne serer. Ancak Han’ın bir 

şiddet topolojisi çıkarma girişimi, şiddet olgusunun karşılıklılık dizgelerini ya da şiddet ile 

karşı-şiddetin döngülerini çözümlemeyi hedeflemez. Diğer deyişle ne makrofizik şiddet 

ne de mikrofizik şiddet şiddet olgusunu meydana getiren karşı-şiddetler olarak belirmez. 

Han’ın gerçekleştirmeye çalıştığı, şiddetin geleneksel olarak (hukuksal düzlemde) 

kavranabilir biçimleri ile olumsuzluğun terimleri aracılığıyla kavranamayan biçimleri 

arasındaki işleyiş farkını tespit edebilmektir. Ancak Han’ın, olumsuzluğun dışlayıcı ve 

olumluluğun ayrımsızlaştırıcı şiddet tipleri üzerine gerçekleştirdiği ayrım, şiddet 

olgusunun yerleştiği karşılıklılık dizgelerinin tespit edilmesi hususunda eksik kalır. Çünkü 

Han için, hangi biçimlenişi olursa olsun, şiddetin, bir ilişkinin süreklilik öğesine denk 

gelecek bir niteliği bulunmaz. Hatta tüm şiddet biçimleri tam da ilişkisel ağların 

sürekliliğini kırıcı özelliği ile herhangi bir toplumsal ilişkiye denk gelmez. Her şiddet, 

                                                           
263 A.g.e, s. 77 (vurgu aslında). 



188 
 

eylem olanağını kapatır ve kurbanı ister öteki ister failin bizzat kendisi olsun, tahrip 

edicilikten başka bir niteliği yoktur; “bu yönüyle de, eyleme hâlâ alan bırakan iktidardan 

ayrılır.”264 İktidarın farklılıkları kurumsallaştırdığı ilişkiler ağı içerisinde şiddet tam da bu 

tanımlı farklılıklar düzenine farksızlaştırıcı etkisini vuran, farkı tanımayan eylem olma 

niteliğini taşır. "İktidarın zıddı olarak şiddet, bir ilişki sözcüğü değildir. Öteki'ni yok 

eder."265 Şiddetin bir ilişki kurma ya da onu ifade etme potansiyelinden yoksun olduğuna 

dair Han’ın iddiası, şiddetin her koşulda simgesellikten mahrum olduğu önkabulüne 

dayanır.266 Biz ise bu çalışmanın, şiddet olgusu ile toplumsal karşılıklılık bağlamının içsel 

ilişkilerini çözümleme amacına bağlı kalarak, şiddet mefhumunun kendine özgü ilişkisel 

düzlemini tespit etmek üzere bir edim olarak şiddetin ilişkisel boyutunu ortaya 

çıkaracağız.  

 

 

II.  ŞİDDET OLGUSUNUN İLİŞKİSEL BOYUTU 

 

Bu kısma kadar incelediğimiz, şiddet üzerine gerçekleştirilen çeşitli biçimlerdeki 

ayrımlar, şiddet olgusunun önemli bir kısmının bizzat şiddetin bir türü ile (fiziksel şiddet, 

gerçek şiddet, makrofizik şiddet vb.) gizlenebileceği hususunu önümüze serer. Örneğin 

simgesel şiddet, fizik şiddetten çok daha ‘sinsi’ ve toplumsal yatkınlıklar tarafından kabul 

edilebilir türden şiddet biçimlerini ifade eder. İçin İçin kaynayan şiddet ise, şiddetin belirli 

                                                           
264 A.g.e, s. 73.  

265 A.g.e.  

266 A.g.e, s. 76.  



189 
 

bir amacı olduğu özelleşmiş baskı koşullarının tanınabilir ve ayırt edilebilir 

görünümlerinden ziyade, yalnızca tek bir amaca hizmet etmeyen genelleşmiş bir baskı 

düzleminin, sınırları ayırt edilemeyen bir şiddetine denk düşer. En nihayetinde ise Han’ın 

mikrofizik şiddet olarak adlandırdığı şiddet türü, şiddetin bir öteki dolayımıyla 

tanımlandığı dışarıdan gelen ya da dışarıya yönelen bir şiddet yerine, ‘iç’in bizzat kendine 

uyguladığı bir şiddet, iç ile dış arasındaki ayrımın muğlaklaştığı düzlemde her türden 

aşırılığın dolaysızca bir şiddet haline geldiği düzen olarak ortaya çıkar. Burada 

örneklendirmeye çalıştığımız ve şiddet olgusunun bütünsel olarak kavranmasına engel 

olan çeşitli şiddet türleri, görünür olan ve olmayan şiddet biçimleri arasında daha 

‘ilişkisel’ ve en azından üç taraflı bir karşılıklılık bağlamının gözetildiği bir çözümlemenin 

gerekliliğini gösterir.  

 

Elizabeth Copet-Rouger şiddet kelimesinin İngilizce ve Fransızcadaki ayrı 

anlamlarından yola çıkarak şiddetin her biri iki ayrı ikiliğe bölünmüş iki farklı biçimlenişi 

olduğundan söz eder: İngilizcedeki violence kelimesi yasadışı ya da gayrimeşru bir 

saldırganlığı ve aynı biçimde haksızlığı ifade ederken, kelimenin Fransızcadaki anlamı 

hem İngilizcedeki anlamını hem rıza gösterilmesini ya da itaat edilmesini sağlamak üzere 

baskı uygulamayı da kapsar.267 Bu anlamda yazara göre şiddet iki farklı düzlemde 

birbirlerini ayrı ayrı kesebilecek şekilde yasal ya da yasadışı ve diğer yandan fiziksel ya da 

dolaylı olabilir. Copet-Rouger’nin şiddet kavramının önüne yerleşecek bu nitelemeleri 

                                                           
267 E. Copet-Rouger, “‘Le Mal Court’: Başsız Bir Toplumda Görünen ve Görünmeyen Şiddet–

Kamerun’daki Mkakoklar”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s. 69.  



190 
 

saptama çabasındaki esas amacı, şiddeti sınıflandırarak tanındığı anda yargılamak yerine 

tekil bir şiddetin sosyal olan ile ilişkisini ve ona göre konumlanışını tespit edebilmektir. 

Yazarın da belirttiği üzere “şiddet kendi başına bir şey ifade etmez, çünkü saf bir kavram 

değildir. Şiddeti anlamak için … sosyal düzeni destekleyen şiddetle, sosyal düzeni ihlal 

eden ve sosyal düzene karşı harekete geçen şiddet arasındaki karşıtlığı anlamak 

zorundayız.”268 Fakat aynı zamanda “şiddetin hangi safta yer aldığına karar vermenin 

imkânsızlığı” der Copet-Rouger, “onun kullanışlı bir kavram olarak ele alınmasını 

önler.”269 Şiddetin kavramadaki analitik zorluğu aşmak üzere Copet-Rouger şiddetin 

kesinlikle ayrılması gereken iki ayrı düzeyi olduğunu belirtir: Şiddet ediminin kendisi ve 

şiddet tehdidi. İkinci düzey yazar için bizzat ideolojinin gücünü gösterir niteliktedir,270 

fakat biz, daha ziyade şiddet ediminin kendisi ile ilgilendiğimiz için birinci düzeyle sınırlı 

kalacağız. Şiddet edimi de yazar açısından “dış fiziksel şiddet” ile “iç görünmez şiddet” 

olarak ikiye ayrılır.271 Dış fiziksel şiddet bedene yönelen aracısız edimken, iç görünmez 

şiddet yine bedene yönelen fakat bunu belirli dolayım mekanizmaları aracılığıyla büyü, 

cadılık vb. metafizik vasıtalarla gerçekleştiren edimi ifade eder. Dış fiziksel şiddet ile iç 

görünmez şiddet farkının en açık olduğu mecra savaş ile büyü edimidir. Topluluklar 

düzeyinde savaş daima bir başka -dış- toplulukla yapılabileceği ve bu dışsallık belirli 

kandaşlık kurum ve kuralları ile keskin biçimde belirlendiği için fiziksel şiddet dışsal olanla 

                                                           
268 A.g.e, s. 73.   

269 A.g.e, s. 91.  

270 A.g.e., s. 72-73.  

271 Benzer bir ayrıma “metafizik kirletme” kavramı ile D. Parkin de başvurur. Bkz. D. Parkin, 

“Şiddet ve İrade”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınevi, 1989, ss. 249-271.  



191 
 

bağdaştırılır, ona havale edilir ve içsel işleyişten dışsallaştırılır. İçerdeki şiddet ise 

tamamen görünmez formlar şekline bürünür ve aynı zamanda görünmez şiddetin aracısı 

olan büyücülük, cadılık gibi icraatlar içeri çekmenin, içe dahil etmenin ve dışarı ile 

mesafeyi kat edip içselleştirmenin yolu olarak karşımıza çıkar. İlkel topluluklar özelinde 

kalmaksızın toplumların iç ve dış sınırlarının şiddetin bu dış fiziksel şiddet ile iç görünmez 

şiddet arasındaki seçim ve uygulamalarla tespit edilebilir olduğunu söylemek 

mümkündür. Copet-Rouger bu iki şiddet tipi arasında “gerçeklikleri” bakımından 

temelden bir farklılık aramaz; o daha çok etkilere ve işlevlere yönelir ve her iki tip 

şiddetin de “aynı kültürel kategori tarafından desteklenen ortak bir doğayı paylaştığını” 

ve “sıklıkla intikam alma yükümlülüğünden ortaya çıktıklarını veya bir şekilde savaşın ve 

tehlikeli sosyal karşılaşmaların yerine geçtiklerini” savunur.272 Bu bakımdan büyü, cadılık 

gibi “görünmez” şiddet biçimleri ile savaş gibi görünür şiddet biçimleri arasında neden, 

sonuç veya etkileri bakımından olgusal bir gerçeklik farkı yoktur. Bundan ziyade, bu iki 

şiddet biçimi kimlere uygulanabileceği ve nereye yönelebileceği bakımından farklılaşır. 

Topluluğun sınırları dahlinde kime ne tür şiddet uygulanabileceği ve hangi şiddetin hangi 

duruma uygun olabileceği, onu yıkmak ya da korumak üzere olsun, daima düzen ile 

temas halinde, düzen ile kurduğu ilişki ve konumlanış neticesinde gerçekleşir. Demek 

oluyor ki bir anlamda, fiziksel şiddet ile gayri-fiziksel şiddetin topluluğun sınırlarındaki 

geçiş ve dolaşımı tam da topluluğun içinin ve dışının neresi olduğuna dair düzen ilkesinin 

işletilmesiyle alakalı olmak durumundadır. Ancak tıpkı akrabalık bağlarının ve belirli yer 

ve zamandaki akrabalık ilişkilerinin karmaşık yapısına bağlı olarak, toplumsal mesafenin 

ve iç ile dışın oluşumu çizgisel bir hat üzerine yerleşmekten ziyade, iç ve dışın birbirlerinin 

içine geçirildiği bir sarmal gibidir: En dışsal olarak kabul edilebilecek olan merkeze daima 

                                                           
272 E. Copet-Rouger, 1989, s.75.  



192 
 

daha kolay angaje edilebilir.273 Şiddetin de izleği yine bu karmaşıklık içinde ve zaman 

zaman ona karşı gelişir. Bu sayede şiddetin toplumsal olarak daima bir sınır kaydırma ve 

ilişki başkalaştırma işlevi üstlenebildiğini söylemek mümkün hale gelir.  

 

Şiddet edimini analiz etmekteki ve bütüncül bir şiddet eleştirisini 

gerçekleştirmedeki en temel sorun, şiddet kavramının ardına gizlenmiş ve normlardan, 

kültürel değerlerden ve öznel tutumlardan oluşmuş bir dizi arka planı beraberinde 

getiriyor oluşudur. Bir şeyin ya da durumun şiddet olduğu iddia edildiğinde, bunun 

arkasında genellikle o şeyin ya da durumun şeditliğinin mahiyetine dair bir yargıyı, itirazı 

ya da savunuyu da bir biçimde belirtir. “Bir tanık ya da kurban şiddet nosyonunu ortaya 

attıysa, bununla sadece eylemin fiziksel zarar verdiğini değil, aynı zamanda da gayri 

meşru olduğunu ifade eden bir hüküm bildirir.”274 Bu anlamda şiddet nosyonu, bir tür 

hukuki iddia, şiddet mağdurunun gördüğü zararın gayri meşru olduğuna dair bir atıf 

olarak işlev görür. Bu noktadan bir adım daha atacak olursak da fark ederiz ki ancak belirli 

türden zarar verici eylemler “şiddet” olarak kabul edilip tanımlanır hale gelir. Şiddetin 

hem kurbanın gördüğü zararın derecesi hem ilgili zararın belirli bir sosyal bağlamdaki 

“gerekliliği” hem de şiddeti uygulayanın bu bağlamdaki hukuksal konumuna göre bir 

hüküm vasfındaki adlandırılışında “nirengi noktası devlettir.”275 Burada neyin şiddet 

                                                           
273 Antropolojik saha araştırmalarının birçoğunda bunu görmek mümkündür. Savaş veya düzenli 

çatışma ilişkisi içinde olan komşu topluluklar arasında fiziksel dışsallaştırma en üst düzeydeyken, 

olabilecek belki de en dış yerden gelen araştırmacı bu ötekilikler dizge ve hiyerarşisine farklı bir 

biçimde sokularak topluluğun içine dahil edilir ve hatta diğer topluluklara karşı kollanır.  

274 D. Riches, 1989, s. 13.  

275 A.g.e, s. 13.  



193 
 

olduğu yargısı fiziksel zordan ayrılarak yasanın ve siyasal meşruluğun ihtilaf nesnesi 

haline gelir.  

 

Bu hat üzerinde Riches, şiddet ediminin kendisini açıklamak üzere üçlü bir analiz 

perspektifi önerir: Aktör, kurban ve tanık ilişkisi.276 Riches'in şeması şiddetin verili 

toplumlarda daima bir biçimde kurala bağlandığı ve şiddet araçlarının ya da kapsamının 

sınırlandırılarak belirli bir düzene tâbi tutulduğu varsayımından hareket eder. Riches tam 

da bu verili, fakat elbette ki esnek çerçevenin içerisindeki şiddetin, şiddeti uygulayan 

aktör, ona maruz kalan kurban ve şiddetin direkt etkisinin dışında yer alan aktörün şiddet 

eylemi üzerindeki stratejik konumlanışlarını hesaba katarak "şiddet edimi" olarak 

adlandırdığı şeyi çözümlemeye girişir.  

 

Riches’e göre bir şiddet edimini kuşatan aktör, kurban ve tanık üçgeninde, 

şiddetin işlevine dayanan temel bir gerilim bulunur: "Aktör, kurban ve tanık ilişkisindeki 

gerilim iki öğeden oluşur: Bir siyasi rekabet öğesi ve bir de şiddet ediminin doğasına 

ilişkin bir uzlaşma öğesi."277 Şiddet ediminde hiçbir zaman eksik olmayan bir meşruluk 

mücadelesi olduğu için edimin unsurları arasında daima siyasi bir rekabet söz konusu 

olur. Meşruluk bir mücadelenin ve dahası ihtilafın konusudur, çünkü şiddet ediminin 

meşruluğu aktörlerin, tanıkların ve hatta kurbanların edim üzerindeki fikirlerini 

değiştirmeyi ya da etkilemeyi amaçlar. Uzlaşma öğesi ise neyin şiddet olarak 

                                                           
276 A.g.e, s. 19.  

277 A.g.e. 



194 
 

tanımlanacağı üzerinedir.278 Tanımlama ile yargı arasındaki koşutluk, meşruluk öğesi ile 

birlikte şiddetin sınırlarını fiziksel zordan çok daha kapsamlı ve zarar merkezli bir hatta 

çeker ve şiddetin "görünmeyen yüzleri"ni de tanıma dahil eder. Büyü, hastalık ve hatta 

bugün "sistem şiddeti" olarak adlandırdığımız zarar durumları bu biçimde hem zararın 

mesuliyetinin hem de tazminatının konuları dahası, pazarlık unsurları haline gelebilirler.  

 

Diğer taraftan ise şiddet eyleminin özgül birtakım niteliklerini belirtir Riches. 

Birinci olarak şiddet daima ya eylemin öncesinde ya da sonrasında meşruluk sorunu 

mücadelesine angaje olur. İkinci olarak ise şiddet eyleminin imgesi daima bir mesaj 

olarak işlev üstlenir veya tam da bunun için seferber edilebilir. Üçüncü nokta ise şiddetin 

duyumlar düzeyinde genellikle reddedilemeyecek etkiler uyandırmasıdır. Son olarak ise 

şiddetin bedenselliğine koşut olarak, şiddet eyleminin son derece basit araçlarla ve hatta 

beden dışında bir araç olmaksızın kolaylıkla gerçekleştirilebilmesidir. Esasında şiddet 

eyleminin tüm bu özgül nitelikleri, yukarıda belirttiğimiz şiddet ediminin iki öğesinin 

gerçekleşme izleklerini çizer. Riches şiddet eylemini tüm bu nedenlerle yalnızca şiddet 

ya da fiili güç eylemine indirgemez, onun simgesel formlarını ve etkilerini de analize dahil 

eder ve hatta "fiili şiddeti" durdurmayı amaçlayan bir şiddet tehdidini ya da herhangi bir 

mimiği de şiddet edimi olarak kabul eder. Bunun gerisinde yatan neden ise Riches'in 

topluluklarda şiddetin potansiyel denetlenemezliğine karşı bir bilgi ve tutum geliştirmiş 

olduklarını kabul edişidir.279 Şiddet edimi taraflar arasında ve edimin öğeleri nezdinde 

şiddetin özgül nitelikleri üzerinden cereyan eden söylemsel mücadeleler, ihtilaflar, 

                                                           
278 A.g.e, s. 21.  

279 A.g.e, s. 35.  



195 
 

pazarlıklar ve belirli amaçlılıklarla karakterize olur, fakat yine de her halükarda tüm bu 

toplumsal mübadele çerçevesinin dışında kalan ve dahası bu çerçeveyi tümden 

yarabilecek bir özellik olarak şiddetin olası denetlenemezliği, toplumsal bellek ve 

deneyimlerin şiddet hakkındaki temel bilgisinin kritik bir konusudur. Şiddet manipüle 

edilebilir, stratejik bir konum ya da statü adına seferber edilebilir ve imgesi toplumsal 

alanda oyuna sürülebilir bir şey olarak daima sınırlar ve düzenliliklerle çerçevelenmiştir, 

fakat aynı zamanda tüm bu yapıyı yıkabilecek bir dizginlenemezliği de topluluğa karşı bir 

tehdit olarak daima ‘orada’ durur.  

 

 

A. Şiddetin Edimsel Mekanizmaları 

 

Bir edim olarak şiddeti çözümlemenin zorluğu, şiddet olgusunu oluşturan ve 

şiddeti toplumsal karşılıklılık dizgelerinde spesifik bir konuma yerleştiren şiddet ve karşı-

şiddet eylemlerinin çift-taraflılığından kaynaklanır. Fakat şiddet olgusunun ilişkiselliği, 

yalnızca şiddetin çift-taraflı süreçlerine indirgenemez. Sorun, bir şiddet edimini kuşatan 

ve karşı-şiddetin niteliği ile toplumsal konumunu belirleyen kavranabilirlik dizgelerinin 

hangi şiddeti gizleyip, “şiddetsiz” olarak addettiğine dairdir.  Biz, şiddet olgusunu 

oluşturan şiddet/karşı-şiddet edimleri arasına yerleşen ve şiddet ediminin ilişkisel 

boyutunu gizlemek üzere şiddet yönlerinden birini şiddetsiz olarak gösteren 

mekanizmanın, şiddetin tanımlanması ile tanınması arasındaki farka denk gelen 

toplumsal kavranabilirlik dizgelerindeki bir tür şiddete bağlı olduğunu iddia ediyoruz. 

Şiddetin tanımlanması ve tanınması arasındaki farkı işleten toplumsal karşılıklılık 



196 
 

mekanizmaları, şiddet olgusuna belirli türden bir şiddet edimini yine şedit biçimde 

gizleyerek dahil olur ve neyin şiddet olarak kabul edilip neyin kabul edilmediğini ya da 

hangi şiddetin “zorunlu” olup hangi şiddetin haksız ya da gayri-meşru olduğuna dair 

normatif kavranabilirlik dizgelerinin düzlemini oluşturur. Bu anlamda şiddetin edimsel 

süreçlerini çözümlemek, şiddet ve karşı şiddet formlarının tanımlanma ve tanınma 

düzeylerine denk gelen norm, hukuk, kültür gibi kurumlar içinde kavranabilen ya da 

kavranamayan biçimlerinin oluşturduğu şiddetin karşılıklılık mekanizmalarını tespit 

etmeyi gerektirir.  

 

 Şiddetin bedenler üzerindeki kolaylıkla tanınabilen ya da tanınamayan 

biçimlerinin şiddet ediminin ilişkisel boyutuna ait olduğunu öne sürmek ve büyük ölçüde 

normatif olan bu farkı toplumsal karşılıklılığın şedit işleyişine yerleştirmek, şiddet 

ediminin teorisi ile pratiği arasında bir fark gözetmekten ziyade, şiddet ediminin çok 

boyutlu olan toplumsal işleyişinin bir sonucudur. Şiddet olgusunun bütünsel karakteri 

bakımından neyin (öncel) şiddet neyin (ardıl) karşı-şiddet olduğunun bir önemi yoktur. 

Normatif düzeneklerde büyük ölçüde hükmüyle beraber gelen bu fark, şiddet ediminin 

ilişkisel boyutuna ait olan, şiddetin tanımlanma ve tanınma dizgeleri içerisinde ortaya 

çıkar. Şiddetin tanımlanışı, hukuk gibi kendini oluşturan taraflara belirli bir ölçüde dışsal 

ve özerkleşmiş ilişkiler kurumsallaşmasının, şiddet olan ve olmayana dair hükmünün 

çerçevesidir. Şiddetin tanınması ise şiddetin tanımı ile eylemin kendisi arasında kurulan 

ilişkiye dayanır ve şiddet olgusunu oluşturan şiddet/karşı-şiddet dizgelerinin kurala 

gelmez çok biçimliliği sonucunda, şiddetin tanımlanması ve tanınması arasındaki fark 

daimî bir gerilimi oluşturur. Bu gerilim, şiddet olgusunun bir anlamda kendine uyguladığı 

şiddet olarak, şiddet ediminin ilişkisel boyutunun bir parçası olan şiddet-olarak-



197 
 

tanınmayan şiddete denk düşer. Sonuç olarak bir şiddet ediminin ilişkisel boyutu her 

koşulda tanınma sorununun bulunduğu bir şiddet biçimi ile bağlantılıdır.  

 

Hukuk Felsefesinin Prensipleri’nde Hegel, şiddet ediminin bir başka şiddete 

gönderme yapan yapısına örnek olarak, şiddetin ancak bir başka şiddetle yok 

edilebileceği varsayımını şu şekilde formüle eder: “Şiddetin kendi kendisini yok etmesi, 

bu kavramsal prensip, realite âleminde bir şiddetin başka bir şiddet tarafından yok 

edilmesinde kendisini gösterir. Bu durumda şiddet, şu ya da bu şartlar içinde yalnız haklı 

olmakla kalmaz, aynı zamanda zorunlu olur (birinci şiddeti ortadan kaldıran bir ikinci 

şiddet olarak).”280 Hegel’in “birinci şiddeti ortadan kaldıran bir ikinci şiddet” olarak karşı-

şiddeti hakkın ve zorunluluğun alanına yerleştirmesi, “realite âlemi”nde şiddet 

olgusunun karşılık geldiği kavramsal prensip olarak şiddet ediminin kendiyle kurduğu 

karşılıklılık ilişkisin bir ifadesi olarak karşımıza çıkar. Bu örnek üzerinde şiddetin 

tanımlanması ve tanınması bir ve aynı şeydir, fakat bu aynılık, şiddet ediminin yalnızca 

tek yönünün (ikinci şiddet) konu alınmasıyla mümkündür. Şiddet ediminin çift-taraflı ve 

bir yönünü bir biçimde daima gizleyen ilişkisel boyutunu çözümlemek, herhangi bir 

şiddetin haklı, kaçınılmaz ya da zorunlu olacağına dair bir yargıyı ilk elden vermez. Tüm 

bu yargılar, şiddetin tanımlanma ve tanınma dizgelerine bağlı ve şiddet ediminin ilişkisel 

boyutuna dahil olan bir başka gizil şiddetin ifadelenişinden bağımsız değildir.  

 

                                                           
280 G. W. F. Hegel, Hukuk Felsefesinin Prensipleri, çev. Cenap Karakaya, İstanbul, Sümer 

Yayıncılık, 2015, s. 113.  



198 
 

Şiddet edimini şiddet olgusunun özgül karşılıklılık mekanizması dışında, onu tek 

bir şiddet eylemine ya da edimin tek bir yönüne indirgeyerek çözümlemeye girişen her 

yaklaşım, şiddet ediminin ilişkisel boyutunda kritik bir konumu üslenen tanımlama ve 

tanınma dizgelerinin şiddeti bir yönüyle gizleyen tuzağını ihmal eder. Şiddetin karşılığının 

zorunlu olarak bir başka şiddet olması, bir şiddetin yalnızca başka bir şiddet ile yok 

edilebilecek olması ve şiddetin toplumsal karşılıklılık süreçleri içerisindeki spesifik 

işlevinin şiddet olgusu nezdindeki görünümleri, şiddet ediminin farklı düzeylerine denk 

düşer. Bu sorunun kaynağında, şiddet edimini oluşturan karşılıklı şiddetlerin tanımlanma 

ve tanınma öğelerinin bir ve aynı düzlemde gerçekleşmek zorunda olmaması yatar ve 

şiddet ediminin çift-yönlü biçimlenişinin şiddetin tanımlanma dizileri tarafından 

tanınamaz hale getirmesi, bu sorunu daha çetrefil kılar. Kısaca, bir şiddetin karşı-şiddeti 

ile ilişkisi, birbirleri üzerindeki etkisi ya da birbirlerine karşıt konumlarının edimsel 

mahiyeti hiçbir koşulda verili değildir. Şiddet ediminin karşılık dizgelerinin mahiyetini, 

içsel olduğu toplumsal karşılıklılık edimlerinde ve dahası, siyasal, ahlaki ya da etik 

düzlemlerde olumsal bağlamlara yerleştiren tam da bu açıklıktır.  

 

 Bu nedenle şiddet mefhumunu şiddetin tek yönlü formuna indirgeyerek 

çözümlemeye girişen herhangi bir hat, şiddet ediminin ilişkisel doğasının dayattığı 

sorunsallar ile yüzleşmek durumunda kalır. Bu durumu en açık biçimde toplumsal olanın 

kökeni ile şiddet problemini bir arada çözümlemeye çalışan antropoloji, psikanaliz gibi 

disiplinlerde görmek mümkünüdür. Toplumun kuruluşunu ya da toplumsal ilişkilerin 

kökenini şedit bir kurucu olaya bağlayarak, bu şiddetin toplumsal dizgelere yayılan her 

türlü şedit bağıntının koşullarını oluşturduğunu varsayan her türlü yaklaşımda kurucu 

olay ile belirli bir türden şiddetin özdeşleştirilmesi, esasında şiddetin karşılıklılık 



199 
 

dizgelerinin tek yönlü bir şiddetin kurucu istisnailiğine aktarılarak, şiddet olgusunu 

meydana getiren tüm karşı-şiddet ve şiddeti gizleme bağlamlarının tek bir momentte 

toplanması anlamına gelir. Şiddet ediminin tek yönlü çözümlenme girişimine eşlik eden, 

şiddetin gizil formlarla bizzat çözümlemenin kendisine geri dönüşüne bir örnek olarak 

Ezici’nin, şiddetin arkaik kökenleri ile kültürel görünüşleri arasında kurduğu bağa dair bir 

bölümü aktarmak yerinde olacaktır: 

Şiddet yıkıcı bir eylemdir. Eylem halindeki şiddet yıkıcılığının tüm potansiyelini 

her zaman bir hedefe, bir nesneye yöneltir. Her durumda karşıtını yaratır, bu özelliği ile 

yayılgandır; zaman ve mekânda somutlaşır, tarihsellik kazanır. Ama her zaman evrenin 

oluşumunda reel bakımdan başlangıcı bilinmeyen, çözümlenemeyen bir ilk nedene bağlı 

olduğu (kaos) hesap edildiğinden kolektif bilinçdışının karanlık bölümünde arketip 

özelliği ile varlığını sürdürür. Mitlerde, kozmolojilerde sembolleşmesi kökeni bilinmeyen, 

ama varlığı ampirik gözlemle tespit edilen bu olgunun soyutlamasına dayanır. Hukukun 

ya da tözün alanında kendini meşrulaştırır; yoğunluğunu verili koşullara göre azaltarak 

ya da keskinleştirerek, ayarlar.281  

 

Ezici ilkin şiddetin yıkıcı, toplumsal olan nezdinde ayrıştırıcı ve parçalayıcı 

niteliğini belirterek başlar. Şiddet hedefin yok edilmesine, onu nesneleştirmek vasıtasıyla 

yönelir. Şiddetin toplumsal olan üzerindeki yıkıcı etkisi yalnızca hedefi üzerinde 

uyguladığı nesneleştirici etki değildir; aynı zamanda kendini de kopyalar, karşı-şiddetini 

üretir ve yayılır. Ne denli zarar verici ve yok edici olursa olsun, gerçekliği ve bağlamsallığı 

                                                           
281 T. Ezici, Şiddetin Metafiziği ve Dramaturjik Görüntüsü: Kanlı Düğün, Arınış, Taziye, İstanbul, 

Mitos-Boyut Yayınları, 2010, s. 32.  



200 
 

dolayısıyla tarihseldir, fakat aynı zamanda, insanın karanlık doğasından kaynaklandığı 

ölçüde tarih-dışı bir evrenselliği de bulunur. Şiddeti kolektif hafızanın bir konusu yapan 

ise çözümlenemez bir ilk neden ile kurulan toplumsal bağıdır. Çünkü şiddet, belki de 

tanrısal denebilecek tanımlanamazlıkla, sonsuz bir görünüme ve hesaplanamaz etki 

gücüne sahiptir. Topluluk üyelerinin her birinde somutlaştığı şekliyle kolektif bilinçaltı, 

gelişmenin ya da uygarlığın bastırabileceği bir şey değildir, çünkü kendini kendi 

kökeninin gizilliği ile açığa vurur. Şiddetin sembolik mevcudiyeti ya da şiddet ile sembol 

arasındaki içkin bağ, kolektif bilincin şiddet ile kurduğu bu mahrem ilişkinin sonucu 

olarak belirir. Bizce toplumsal olanın kökeninin karşılıklılık ediminin dışında konumlanan 

tek yönlü bir kurucu şiddetle özdeşleştirilmesi, toplumsal düzenin varlığının ilksel bir 

tahakküme bağlı ve aynı zamanda ona borçlu olduğu varsayımının şedit biçimde 

çözümlemenin kendisine dönmesinden ibarettir. Toplumsal düzenin spesifik bir 

kökeninin ve hatta bu kökenin şedit bir mahiyetinin bulunduğunu kabul etmek 

meşrudur, fakat sorunlu olan, kökensel bir şiddetin asli konumunu özerk bir bağlama 

yerleştirerek geri kalan tüm şiddet edimlerinin bu asli şiddetin bir tür tekrarı olarak karşı-

şiddet tarafında konumlandırılmasıdır.  

 

 Şiddetin bir biçimde toplumsal olana içkin, toplumsal ilişkilerin doğasında 

kaçınılmaz bir olgu olduğunu kabul etmek, kendi başına şiddet ediminin ilişkisel 

doğasının tanındığı anlamına gelmez. Özellikle antropoloji ve psikanaliz literatüründe 

baskın biçimde karşımıza çıktığı haliyle282 şiddetin, insan doğasının kaçınamayacağı ve 

                                                           
282 Antropoloji ile psikanalizi bir tür ‘İnsanlığın bilinçaltı’nı formüle etmek üzere birleştirerek, 

insan topluluklarının uygarlaşma sürecinde beliren şiddetin, bastırma ve bastırılanın geri dönüşü 



201 
 

görünümleri uygar ya da modern insanın kurumlarını da şekillendiren arkaik bir kalıntı 

olarak kabul edilmesi, şiddet olgusunun toplumsal değerleri ve kurumları arkasına alarak 

hangi türden karşılıklılık süreçlerini ifade edebileceğini görmek bakımından etkili 

sonuçlar verebilir. Uygarın içindeki arkaik olanı tespit etmek ve hatta, uygar kurumların 

özünde arkaik bir şiddetin gücünü ve işlevini işlettiklerini öne sürmek,283 şiddet 

olgusunun tarihsel sürekliliğini ve bu sürekliliği oluşturan ters yüz oluşları işaret etmesi 

bakımından önemlidir, fakat şiddet ediminin yalnızca şiddet ile karşı-şiddetin birbirleri 

arasındaki dönüşümüne indirgemenin sorunlarını içinde barındırır. Bu hat üzerinde 

şiddetin analizin ve eleştirisinin merkezinde şiddetin kötücül yönüne karşılık gelen yıkım, 

ihlal, suç ve kötü(lük) kategorileri ile iyicil yönüne karşılık gelen Yasa, Düzen ve İyi(lik) 

kategorileri bulunur. Sorun, bireysel düzlemde kötü olan şeyin, yani şiddetin öç alıcı, 

kindar ve misillemeci karakterinin bir dolayım mekanizması aracılığıyla nasıl düzen 

getirici veya “iyicil” olabildiği ya da olabileceğine dair olarak belirir. Bizim açımızdan bu 

hattı sorunlu kılan, neyin şiddet olduğunun tanımlanışında belirli bir toplumsal 

kavranabilirliğin ölçüm araçlarını verili kabul edilmesi ve şiddetin görünür formlarının 

dışında kalan, ancak tam da şiddet ediminin ilişkisel boyutu tarafından gizlenmiş olan 

şedit biçimlerin (iyilik, kötülük, norm, vb.) şiddet olgusuna dahil edilmemesidir. 

Birbirlerinden son derece farklı düzey ve düzlemlerde ortaya çıkabilen şiddet ile onun 

karşı-şiddeti, toplumsal düzenin karşılıklılık mekanizmaları dışında herhangi bir 

                                                           
kategorileri içinde tarihsel bir okunuşuna tipik bir örnek olarak, bkz. Eugéne Enriquez, Sürüden 

Devlete: Toplumsal Bağ Üzerine Psikanalitik Bir Deneme, çev. Nilgün Tutal, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2004.  

283 Krş. H. Bozarslan, Lüks ve Şiddet: İbn Haldun’da Tahakküm ve Direniş, çev. Melike Işık 

Durmaz, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016.  



202 
 

belirlenime sahip değildir. Bu belirlenimsizlik, onun karşılıklılık dizgelerini toplumsal 

ilişkiler içerisinde tanınamaz duruma getirerek, ona aşkınsal görünümünü kazandırır.  

 

 Şiddet ediminin bütünsel doğasını kavramak üzere şiddetin ilişkisel doğasında 

şiddet olarak tanınmayan biçimlerin nasıl tanımlanacağı kritik bir önem taşır. Çoğunlukla 

şiddetin toplumsal bir mesele, sorun ya da olgu olarak tanınması, etkilerinin ve 

görünürlüğünün belirli bir kavranabilirlik eşiğine teması ile söz konusu olur. Hangi 

şiddetin sorunsallaştırıldığı, analiz konusu haline geldiği ve toplumsal bir sorun olarak 

dikkate alındığı, toplumsal aidiyetlerin konumlanışından ve dolayısıyla iktidar 

ilişkilerinden bağımsız değildir.284 Diğer deyişle bir şiddetin ‘şiddet olgusu’ olarak 

saptanması, olguyu ilan eden tanıklığın şiddet tanımına, normatif değerlerine ve şiddetin 

mahalli ile toplumsal anlamıyla mesafesine bağlıdır. Tüm bu koşullar, burada düzlemini 

tespit etmeyi amaçladığımız şiddet ediminin ilişkisel bağlamından ve dolayısıyla, onun 

şedit mekanizmalarından bağımsız olmadıkları ölçüde, şiddet ediminin yalnızca belirli bir 

yöneliminin konu alınması sonucunu doğurur.  

 

 Şiddetin tanımlanması ile tanınması arasındaki fark olarak işaret ettiğimiz ve 

şiddet edimi içerisinde özel bir işlevi olan şiddet türü, daha en baştan dilsel bir düzeyden 

temellenir. Ötekinin başkalığını tanımayan, onu kendindelikle özdeşleştiren, belirli 

bağlamlarla sınırlayarak başka’lığını indirgeyen, farklarını aynılık prensipleri ile kuşatan 

                                                           
284 G. McFarlane, “Kuzey İrlanda’nın Kırsal Kesiminde Şiddet: Sosyal Bilim Modelleri, Avam  

Yorumları ve Yerel Değişimler”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek 

Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s.226. 



203 
 

her edimin ilk elde kavramsal bir şiddet olduğu öne sürülebilir.285 Fakat dildeki şiddet ya 

da kavramın şiddeti, yalnızca dilin faili ve kurbanı ile sınırlı değildir. Dilin şedit yapısı, çok 

daha temelden gelen bir şiddettir. Dilin başlıca şedit yönü adlandırma kapasitesidir. Her 

adlandırma, dilin kendini gerçekleştirdiği nesne üzerindeki her adlandırma girişimi, şeyi 

diğer şeylerden ayıran ve onu adı aracılığıyla kendi düzenine bağlayan bir ayırma ve 

kapsama şiddetidir.286 Dil, daha en başta aynılık ile başkalığı ayırarak şiddetini uygular, 

fakat bu şiddet çift yönlüdür. Dilin kendisi de ayrıma sadık kalmak durumundadır; 

adlandırmaları dilediğince değiştiremez, onlar üzerinde sınırsızca oynayamaz ve diğer 

adlandırmalar arasındaki az çok belirli konumunu yok sayamaz. Diğer yandan ise nesne, 

kendi adına sahip çıkar ve dilden bunu yeniden üretmesini bekler. Dilin şiddetinin 

edimsel bağlamı, kavramsız nesnelerin ayrımsızlığının ifade ettiği bir aynılık şiddetine 

karşı, ayırmanın ve farklılaştırmanın şiddeti arasında, nesne ile kavramı özdeşleştirme 

şiddetine dayanır. Bu anlamda dilin şiddeti, kendindeki şiddete yine kendi şiddeti ile 

karşılık vermesi ile oluşur.  

 

Şiddetin tanımı ile tanınması arasındaki fark, her toplumda birbirinden ayrı 

karşılıklılık rejimleri oluşturacak şekilde belli bir ölçüde düzenlenir. En nihayetinde 

ayrımları ve irtibatları (farklar, ötekilikler, başkalıklar, aynılıklar, benzerlikler, 

                                                           
285 Ö. F. Anlı, “Metafiziğin Dili: Dilin Şiddeti –Derrida’nın ‘Şiddet ve Metafizik’ Metni Bağlamında 

Şiddetsiz’liğin Olanağının İncelenmesi”, Kaygı, U.Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, Sayı 

15 (Güz 2010), Bursa, s. 129-143. 

286 Z. Direk, “Yasa, Adalet ve Siyaset”, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2010, s. 253.  



204 
 

eşdeğerlikler vb.) kendine has biçimde oluşturan toplumsallık, kendi başına bir 

şiddetsizlik alanını asla ifade edemez. Bir biçimde her topluluk şiddetin ve saldırganlığın 

doğru ya da yanlış biçimlerini kültürel olarak kodlar ve mensuplarına aktarır.287 Bu durum 

farklı kültürler açısından neyin şiddet olarak tanımlandığına ya da hangi şiddetin iyi ya 

da kötü olarak belirlendiğine dair ihtilafın ya da çatışmanın olmadığı anlamına gelmez; 

yalnızca toplumsal olanın şiddet edimlerini belirli bir düzeni ifade edecek biçimde sıralı 

ve toplumsal yatkınlıklara uygun biçimde organize etme çabasını gösterir.288 Oyunsal ve 

ayinsel biçimler altında örgütlenen şiddetin karşılıklılık biçiminin, hem bu alanlardaki 

şiddeti normal sınırların üzerinde olacak şekilde şiddetsiz olarak tanımlamasıyla hem de 

bu tanımın sınırlarını özellikle zorlayacak şekilde şiddeti kışkırtması ile, istisnai bir 

toplumsal formu ifade etmekten ziyade, şiddet ediminin ilişkisel boyutunun 

törenselleştirilmiş ve seyirlik bir nesne haline getirilmiş bir performansı olması daha 

muhtemeldir.  

 

Şiddet ediminin karşılıklılığının şiddet olgusunda kaçınılmaz bir bağlantıyı ifade 

edişi, belki de en açık biçimde doğal afetler, kıtlık, salgın hastalıklar, kazalar gibi ilk 

bakışta tek yönlü olarak tanımlanabilecek şiddet olaylarının, toplumsal kavranabilirlik 

dizgelerince olabilecek en hızlı şekilde karşılıklılık dizgelerine yerleştirilmesi olgusunda 

karşımıza çıkar. Tüm sosyo-ekonomik neden ve koşullarının ötesinde bu gibi şedit 

                                                           
287 J. Overing, “’Şiddetsiz’ Bir Toplumda Yamyamlık, Ölüm ve Egemenlik Görüntüleri, (der) David 

Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s. 115.  

288 G. Marvin, “İspanyol Boğa Güreşinde Şeref, Haysiyet ve Şiddet Sorunu”, (der) David Riches, 

Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, s. 153. 



205 
 

olaylar, şiddet edimlerinin verili karşılıklılık mekanizmalarına yerleştirilerek 

kurbansallaştırılır (trafik kazaları), kutsanır (şehit ilan edilme), lanetlenir ya da lanetin 

hanesine yazılır (doğal afetler) vb.289 Şiddet ediminin karşılıklılık mekanizmasın 

toplumsal karşılıklılık dizgeleriyle o denli içsel ve özgül bir mantığı vardır ki, tekil bir 

şiddetin çevresine konuşlanmış niyet, güdü, hedef, amaç ve araç gibi analitik ayrımlar 

şiddet olgusunun ilişkisel boyutunu ve onun kültürel kapsayıcılığını açıklamada eksik 

kalır.  

 

Yeni bir şiddet biçiminin tanınması, bir edimin şiddet olarak tanımlanmaya 

başlaması, şiddet olgusunun toplumsal dizgeler içerisinde sabitleşmiş gizil formlarının 

kavranabilirlik eşiğine geçmesinden ve dolayısıyla toplumsal ilişkilerdeki şiddet tanımına 

dair bir dönüşümden bağımsız değildir. “Her ne kadar fiziksel şiddet, şiddetin en önemli 

dile gelme biçimlerinden biri olsa da, modern hayatta fiziksel şiddetin yanı sıra fiziksel 

olmayan, belirli zaman ve mekânlara özgü şiddet biçimlerinden, şiddet pratiklerinden 

söz etmek yanlış olmayacaktır. Özellikle işyerlerinde gözlemlenen mobbing olgusu, belli 

mimik ve jestlerle karşıdakini aşağılamaya ya da yok saymaya yönelik, orta sınıflara, 

özellikle de orta sınıf erkeklere özgü, hiyerarşi gözeten simgesel şiddet, modern hayatla 

birlikte ortaya çıkan şiddet biçimlerini oluşturur.”290 Yeni bir şiddet biçimi olarak 

mobbing’in ortaya çıkışı, şiddeti fizik şiddet terimleri ile tanımlayan toplumsal kodun gizil 

                                                           
289 J. Baudrillard, Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, çev. Oğuz Adanır, 3. basım, İstanbul, Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi, 2011, s. 321-327.  

290 Aykut Çelebi, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2010, s. 257.  



206 
 

şiddetine ve dahası, eril şiddet ile uygar nezaketin şiddetinin, esasta farklı ilişkisel 

boyutlara denk gelen edimsel süreçlerinin karşılaşması sonucu tanınması zor ve çok daha 

incelikli bir şiddet biçimini üretmesine örnek gösterilebilir.  

 

Şiddet ediminin tanımlanma ve tanınma düzlemleri her bir ilişki düzeyi için 

birbirinden farklı ve birbirine karşıt rejimlere denk gelen gizli şiddet ya da ayrı ‘şiddeti 

gizleme’ biçimleri oluşturabilir. Diğer deyişle, şiddetin tanınabilirlik ve tanımlanabilirlik 

düzlemleri her bir ilişki alanı için birbirinden farklı ve birbiri ile çelişik olabilen rejimler 

altında gerçekleşir. Fakat şiddet ediminin ilişkisel boyutunu çok yönlü ve çok biçimli 

olarak karşımıza çıkabilmesini sağlayan bu olgu, toplumsal edimlerin kapsamını 

belirlediğimiz uyum mefhumuyla zorunlu olarak karşıt değildir. Hatta toplumsal 

edimlerin karşılıklılık prensibi olarak uyumun, birbirlerinden farklı türdeki şiddet 

edimlerinin ilişkisel boyutunu birbirlerine bağlayan ve şiddet ediminde yeni karşılıklılık 

dizgeleri yaratabilen dönüşümün kaynağı olduğu ileri sürülebilir. Kısaca, uyum olgusu ile 

şiddet edimi ve toplumsal çatışmaların birbirine karşıt düzlemler olduğunu öne sürmenin 

bir doğruluk değeri yoktur ve birçok düzlemde şiddetin ve çatışmaların karşılıklılık 

dizgeleri içerisindeki düzenli konumu, bu olguyu kanıtlar niteliktedir.291 Şiddetin zorunlu 

bir çatışma öğesini içinde barındırması şiddet ediminin çift taraflı bağlamını oluşturduğu 

                                                           
291 Evans-Pritchard’ın Nuer toplulukları üzerine gerçekleştirdiği çalışmalar bu durumun en açık 

örneklerini gösterir niteliktedir. Toplulukların birbirleri ile bağının ve siyasal düzenin bir nevi 

kurala bağlanmış, karşılıklı ve “uyumlu” çatışmalar halinde örgütleyişine bir örnek için bkz. E.E. 

Evans-Pritchard, The Nuer: A Description of the Modes Of Livelihood and Political İnstitutions 

of a Nilotic People, Claredon Press, 1940, Oxford. 



207 
 

ölçüde, şiddetin ediminin ilişkisel boyutunun kültür dizgelerine yerleşmiş uyarlama 

süreçlerinden bağımsız değildir.292  

 

 Tüm bu uyarı ve olgular bağlamında şiddet ediminin ilişkisel boyutunun çok yönlü 

ve birbirine karşıt biçimlenişlerini en temel ve genelleşmiş düzlemde çözümlemek üzere, 

şiddet ediminin karşılıklılık süreçlerini hareketin ve yerselliğin düzeyinde 

kavramsallaştırmak mantıklı görünüyor. Şiddetin tanımlanışının normatif düzeneklerine 

bağlı kalmaksızın, şiddet ediminin toplumsal karşılıklılık mekanizmaları içerisinde kat 

ettiği güzergahların çözümlenmesi ile şiddet olgusunun farklılaşma süreçlerini işaret 

eden tanınabilirlik hatlarının kavramsal düzlemi elde edilebilecektir. Böylece toplumsal 

ilişkilerin topografik düzlemindeki edimsel konumunu tespit etmeye çalıştığımız şiddet 

olgusunun özgül kavramlarına ve ayırt edici mekanizmalarına sahip olmuş olacağız. Bu 

noktada bizim için kritik olan husus, şiddet ediminin ilişkisel bağlamını oluşturan şiddet 

biçimlerinin birbirleri arasındaki hareketlerinin, yer değiştirmelerinin ve şiddet olarak 

tanınmalarını gerçekleştiren yersel düzeneklerin hangi karşılıklılık mekanizmalarını 

oluşturduğunu tespit ederek, şiddetin kavranabilirlik eşiğinin altında kalan biçimlerinin 

işleyişini ortaya çıkarabilmektir. Şiddet olarak tanımlanacak edimin, toplumsal 

kavranabilirlik eşiğinin altında işleyen gizil biçimlerini, şiddet ediminin ilişkisel boyutuna 

dahil etmek, toplumsal olanın bir tür metafiziğini gerektirir. 

 

 

                                                           
292 M. Sahlins, Tarih Adaları, çev. C. Hakan Arslan, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 1998.  



208 
 

B. Şiddet Ediminin Ontolojik Kavramları 

 

Heidegger’in de belirttiği gibi, “ister cansız varlık, ister insan, isterse bir tanrı 

olsun bir şeyle tecrübeye sahip olmak, onun bize çarpması, vurması, değmesi, bizi 

şaşırtması ve dönüştürmesi demektir.”293 Bir tecrübe, deneyim, daima ilişkisel bir 

düzleme denk geldiği ölçüde, ötekinin belirli bir orandaki şiddetine maruz kalmak ve 

onunla şedit bir ilişki kurmak anlamına gelir.  Diğer deyişle, her eylem belirli bir ölçüde 

şedittir ve şedit olduğu ölçüde varlıklardaki başkalaşmayı gerçekleştirir. Bu anlamda bir 

şiddet, en basit tanımla, dışlama eylemidir ve bir varlığın Varlık içindeki konumlanışına 

içkindir. Varlıkların birbirleriyle ilişkisinde şiddet, güçle irtibatlıdır ve onunla belirli bir 

biçimde karşılıklı gerçekleşme ilişkisi kurar.  

 

Şiddet ediminin eylemsel kaynaklarının temellendiği, ilişkilerin şeditliğinin 

ontolojik düzleminde dahi iki ayrı düzleme ait olan iki farklı şiddet türüne ulaşmak 

mümkündür. Bu anlamda varlıkların birbirleriyle ve Varlığın tümüyle ilişkisi, iki ayrı 

düzeyin saptanabileceği şedit ilişkiselliklere denk düşer. Birincisi, varlığın var olanların 

tümü ile girdiği ve kendi sınırlarını oluşturduğu, oluşun kendiliğinden şiddetidir ve 

dolaysızca dışlama edimine göndermede bulunur. Varlıklar, bireyliklerinin sınırları 

boyunca yine bir güç kudreti olan Varlığa, belirli bir güçle karşılık verdikleri oranda var 

olurlar. Diğer deyişle varlıkların belirli bir zaman ve mekâna ait oluşları, dışarısı ile 

                                                           
293 (M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen, 1959, s.159)’dan aktaran; Byung-Chul 

Han, Şiddetin Topolojisi, çev. Dilek Zaptçıoğlu, İstanbul, Metis Yayınları, 2016, s. 104.   



209 
 

ilişkilerini sınır rejimleri dahlinde dışarda tutmak ve aynı zamanda hareketleri ölçüsünde 

diğerlerine güç uygulamak anlamına gelir. Dışlama ve dışta tutma dirayeti, var olanların 

Varlık içindeki kendiliğinden şedit olan oluş kipliğidir. Varolanların bütünsel düzeyi 

içerisinden varlıkların ilişkisini niteleyen hareket, sınır yüzeylerindeki temaslar, tesir ve 

bulaşmalardan oluşur ve tüm bu hareketlerde ilişkiyi oluşturan kendilik sınırları arasında 

ortaya çıkmak zorunda olan bir güçler çarpışmasının doğurduğu bir tür şiddet bulunur.294 

 

İkinci düzlem ise varlıkların tek tek ilişkiye girmesiyle alakalıdır ve varolanların 

bütünsel düzleminin temas yüzeyleriyle oluşmuş doluluğundan ziyade, varlıklar 

arasındaki mesafenin295 aşılma yordamına denk gelir. Bu iki düzey birbirinden bağımsız 

                                                           
294 İlişkilerin temas yüzeylerindeki edimselliklerinin, duygular üzerindeki üretici ve çift taraflı olan 

karşılıklı bağıntısını inceleyen bir çalışma için, bkz.  S. Ahmed, Duyguların Kültürel Politikası, çev. 

Sultan Komut, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2015.  

295 Baudrillard, varlıklar arasındaki mesafenin kaçınılmaz bir sonucu olarak ortaya çıkan ve nesnel 

yanılsama adını verdiği ilişkisel düzlemi, bir tür gerçeklik oyunu ile özdeşleştirir: “Nesnel 

yanılsama, bu evrende hiçbir şeyin, ne cisimlerin ne yıldızların, ne bu bardağın, ne şu masanın, 

ne kendimin, ne de beni çevreleyen şeylerin gerçek zamanda bir arada var olmaması olgusudur. 

Işığın dağılması ve görece hızı nedeniyle, her şey, birbirinden kaçınılmaz bir biçimde uzak bulunan 

zaman dilimlerinin sözle anlatılmaz düzensizliği içinde ancak banttan yayındaymış gibi sonradan 

var olur. Demek ki bunlar, gerçekte hiçbir zaman aynı anda bir arada olmadıkları gibi, birbirleri 

için <<gerçek>> de değillerdir. Bu kapatılması olanaksız mesafe ve bu olanaksız eşzamanlılık 

olgusu nedeniyle, bir yıldızı algıladığımda, onun daha önceden yok olmuş bulunması -bu bağıntı, 

bütün farklılıklar göz önünde bulundurularak herhangi bir fizik nesneye ya da canlı varlığa değin 

yayılabilir-, yanılsamanın bu aşılması olanaksız temeli, deyim yerindeyse onun maddi tanımıdır. 



210 
 

değildir, fakat farklı karşılıklılık yönlerini ifade etmeleri ölçüsünde farklı ilişkilenme 

biçimlerini ve dolayısıyla, farklı şiddet düzlemini oluştururlar. Varlıkların tek tek ilişkiye 

girme düzlemi, varlıklar arasındaki mesafenin varlığını ve bu mesafenin bir biçimde kat 

edilerek edimsel bir ilişki mahallinin kurulmasını gerektirir. Çünkü tek tek varlıklar, temas 

için bir mesafenin kat edilmesi gerektiği bir seyreklik içerisindedir. Bu düzlemde şiddet, 

varlığın bütün içindeki mevcudiyetinin kendiliğinde değil, mesafenin eylem ve hareket 

ile edimselleşeceği araçsal dolayım ile ortaya çıkar.  Şiddet ediminin ontolojik düzlemini 

toplumsal kavranabilirlik dizgeleri içerisinde işleten dolayım, tam da bu şiddetin araçsal 

mahiyetinin biçimlendirdiği toplumsal ilişkilerin hareket, yer değiştirme ve tersine 

çevirme süreçleri ile bağını oluşturur. Diğer deyişle, tek tek varlıkların birbirleriyle 

ilişkisinde şiddetin mesafe ve araç mefhumları ile bağıntısı, şiddet ediminin toplumsal 

karşılıklılık düzleminde güç olgusu ile ilişkisini meydana getirir. Bu kısmın alt başlıklarında 

ilişkiselliğin ve eylemselliğin karşılıklı şiddet dizilerini siyasal ontolojilerinin bir konusu 

olarak farklı bağlamlarda inceleyen H. Arendt, G. Sorel ve F. Fanon’un şiddet üzerine 

düşüncelerini izleyerek ve bu izlek üzerinde şiddetin toplumsal kavranabilirlik dizgelerini 

kat eden ve güç ilişkileri ile biçimlenen hatlarını çözümleyerek, bir bütün olarak şiddet 

olgusunu oluşturan şiddet edimlerinin karşılıklılık güzergahlarına ulaşacağız. 

                                                           
(…) Bu mesafe yaşamsaldır; çünkü bu mesafe olmaksızın hiçbir şeyi algılayamayız; yoksa bu, 

dünyanın ilk durumu olduğu tartışma götürmeyen mutlak bir iç içelik olurdu -tüm madde burada 

kendi kendisiyle birlikte varolduğuna, tek bir noktada ve tek bir anda kendi kendisine karşı 

varolduğuna göre, bu, ilk (ve tümüyle varsayımsal) durum son bulduğunda, dünyanın yanılsaması 

başlar. Bundan sonra da, artık öğeler asla birbirleri için varolamayacaklardır. Her şey varolmaya, 

ama birbiri için görece ancak kalıcı bir yokluk temeli üstünde, dolayısıyla değiştirilmesi olanaksız 

bir yanılsama temeli üzerinde varolmaya başlayacaktır” (J. Baudrillard, 2012, s. 71, 72).  



211 
 

1. Şiddet, Durum ve Hareket 

 

Arendt’in şiddet sorunu üzerine ilk soyutlaması, şiddetin olay ile bağı, şiddetin 

kesintililik ya da süreklilik nosyonları ile kurduğu amaç/araç ilişkisinin sorgulamaktır.296 

20. yüzyılın özellikle ikinci yarısı itibariyle şiddetin potansiyel bir tehdit olarak total yok 

edicilik mertebesine ulaşmış oluşu, Arendt’i siyasal olan ile şiddetin ilişkisine dair zorunlu 

bir yeniden okumaya yönlendirir. Bu amaç doğrultusunda Arendt, şiddet ile iktidarın 

farkı üzerine şiddet eleştirisini kurar ve şiddetin, "iktidardan (power), zor (force) ve 

kuvvetten (strength) farklı olarak” 297 daima araçlara muhtaç olduğunu belirtir. Şiddetin 

araçlara olan bu bağımlılığı, onun iktidar, zor ve kuvvetten niteliksel farklılığını oluşturur.  

Diğer deyişle şiddetin araçsal niteliği, iktidar ile şiddetin birbirlerini karşılıklı olarak 

dışlamalarına denk düşer.298 

 

Arendt’in şiddet çözümlemesi temel olarak siyasal meşruiyet sorunsalı odağında 

hareket eder ve eleştirisini, şiddet eyleminin bir biçimde dayanmak zorunda olduğu 

araç/amaç kategorisinin eleştirisi üzerine kurar. Arendt’in şiddet eleştirisindeki temel 

gayesi “siyasal şiddet”in anlamlı ve tutarlı bir kategori olamayacağını göstermektir, keza 

şiddet ile iktidar yalnızca farklı şeyler değil, aynı zamanda birbirinin karşıtıdır.299 Siyasal 

                                                           
296 H. Arendt, 2016, s. 10. 

297 H. Arendt, a.g.e.   

298 G. Altunok, “Şiddetin Eleştirisi Olarak İktidar: Arendt ve Foucault”, Doğu Batı, Sayı 43, Kasım, 

Aralık, Ocak, 2007-2008, s.61.  

299 H. Arendt, 2016, s. 67.  



212 
 

alanda şiddet tam da iktidarın kesintiye uğradığı yerde, iktidarın ilişkisel sürekliliğinin 

çıplak güç ile kırıldığı anda ortaya çıkar. İktidar ilişkileri belirli bir sürekliliğin, kurumsal 

bir ilişkilenmenin yeniden üretim biçimine dairdir. Şiddet ise, aksine, üzerinde sürekli bir 

ilişkinin kurulamayacağı, iktidarın ilişkisel boyutunun askıya alındığı, güç, kuvvet ya da 

zor gibi iktidar biçimlerinin cevapsız kaldığı anda söz konusu olur. Şiddetin araçlara 

muhtaç oluşunun anlamı da tam olarak burada yatar. Şiddetin gerçekleştirildiği araç, 

şiddetin iktidar ilişkileri nezdindeki temelsizliğinden, bir aracı dışında mevcudiyetinin 

bulunamayışından kaynaklanır. Bu nedenle şiddet, iktidarın dolayımlı ilişkiselliğinde 

değil, araç vasıtasıyla edinebildiği direktlik ve süreksizlik ile nitelenir. İktidarın olduğu 

yerde şiddet, şiddetin olduğu anda iktidar bulunmaz. Bir diğer deyişle iktidar, sürekliliği 

imleyen ve meşruiyete göndermede bulunmak zorunda olan siyasal bir kurum iken, 

şiddet tam da bu sürekliliği kesen bir siyasal-dışılıktır. Şiddetin bu dışsallığı, onun araçsal 

niteliğine denk düşer çünkü uygulanışı ancak iktidara dair olanla fiili bir yer değiştirmeye 

dayanır.  

 

Arendt siyasal olanın ilişkisel mahiyeti ile şiddetin ilişki kurmaya muktedir 

olmayan araçsallığı arasında kesin bir başkalık, birbirinin yerine geçirilemezlik 

koyutlayarak siyasal ile şiddeti birbirinden ayırmaktaydı. Arendt’in şiddet üzerine, onun 

siyasal olan ile alakasına dair yaklaşımı, bize şiddetin edimselleşmesine dair ilk kavramsal 

hattı kazandırır: Şiddetin araçsal mevcudiyeti. Ancak bunun dışında Arendt’in şiddet 

ediminin karşılıklılık düzlemi üzerine söyleyebileceği pek bir şey yoktur. Şiddet ile iktidarı 

kesin biçimde ayırmak ne ‘siyasal şiddet’ nosyonunun tutarlı bir yadsınmasını ne de 

kendi başına şiddet edimi üzerinde kapsamlı bir soruşturmanın imkânını verir.  

 



213 
 

Sorel de 20. yy’ın henüz başlarında, Arendt’i önceler biçimde şiddet ile gücü ya 

da iktidarı (power) birbirinden ayırır.300 Ancak Sorel’in ayrımı, Arendt’in şiddeti zorunlu 

olarak araca bağımlı kılarak siyasal alanın özgüllüğünün dışına atan yaklaşımından 

ziyade, şiddeti belirli bir tür siyasal oluşun varlık sürecine dahil eder. Sorel şiddet ile gücü 

birbirlerinden ayırırken karşımıza çıkan sorun şiddetin siyasal olana karşıtlığı değil, 

şiddetin siyasala göre konumlanışı, dahası onun kendi etkilerinin ardından kendine göre 

nerede konumlanacağı olarak belirir.301 Bu bakımdan Sorel, şiddeti belki ilk defa kendi 

terimleri ile düşünmeye çalışan bir yaklaşımı oluşturur. Şiddetin yanına ne onun sıfatını 

ne de niteliğini belirten fakat yalnızca özünü ifade etmeyi amaçlayan ve bu anlamda bir 

biçimde onunla özdeş olan başka bir kavramsal set yerleştirilir: Proleter genel grev. Bir 

başka deyişle Sorel’in Şiddet Üzerine Düşünceler’de gerçekleştirmek istediği ne şiddeti 

oluşumundan önce konumlandırmak ne de oluşumundan sonra yargılamaktır; ilk elde 

onu betimlemektir. Şiddetin özgül bir kimliği ve göndermede bulunmak durumunda 

olduğu bir aidiyeti olduğu fikri ve dahası, kavramın kendisi olarak bir olay ile irtibat 

halinde olduğu düşüncesi bu biçimde karşımıza çıkar. 

 

Sorel’in Şiddet üzerine Düşünceler’de gerçekleştirmeye çalıştığı, şiddetin 

toplumsal/tarihsel durum üzerindeki etkisine göre niteliğini ayırarak, iki ayrı özle 

belirtilen iki tip şiddetin ayrımını çizebilmektir. Sorel’in şiddet biçimlerini ayırma tarzında 

bu çalışma bakımından kritik olan, bir şiddet türünün diğerine göre eyleme tarzına bağlı 

                                                           
300 G. Sorel, Şiddet Üzerine Düşünceler, çev. Anahid Hazaryan, 3. basım, Ankara, Epos Yayınları, 

2013.  

301 A.g.e, s. 31.  



214 
 

olarak, farklı toplumsal haller ile şiddet biçimlerinin hangi ilişkilenme biçimlerine denk 

geldiğini saptama olanağını sağlamasıdır. Sorel, siyasal şiddetin toplumsal durum 

içindeki belirli koşullanışlarını hareket ve durağanlığın (durumun) şiddeti olarak tarif 

eder. Şiddet, sabit bir toplumsal durumun ilişkileri ile bu sabitliğin dışında bir hareketin 

ilişkileri içinde ziyadesiyle farklı bir işlev üstlenir ve bu iki farklı türden şiddet, kaçınılmaz 

olarak birbirine karşıt bünyeler olarak belirir. Sorel’in farklı toplumsal hallere denk gelen, 

şiddetin biçimleri arasındaki farkı somutlayışı, proletaryanın devlete karşı 

gerçekleştirdiği genel grevdir: “Grevler, proletaryanın sahip olduğu en soylu, en derin ve 

en harekete geçirici duyguları ortaya çıkardılar; genel grev, bunları bir bütün halinde 

gruplaştırır ve birbirlerine yakınlaştırarak da her birine azamî şiddetini verir; özel 

kargaşaların çok yakıcı anlarını çağrıştırarak, bilince sunulan kompozisyonun tüm 

ayrıntılarını yoğun bir canlılıkla boyar.”302 

 

Fizik alemde hareketin zorunlu olarak bir şiddeti ifade etmesine benzer biçimde, 

toplumsal ilişkilerin tarzı bakımından proletere genel grevin şiddeti, hareket ile oluşmuş 

bir bir’liğin özgül şiddetidir. Bu nokta ile şiddetin biçimlenişinin toplumsal eyleme tarzına 

göre iki ayrı formunun adı konulabilir: Durumun şiddeti ile hareketin şiddeti. Hareket tek 

parçadır; durağan, durumsal olan ise çok parçalıdır. Bu iki ilişki düzlemi, şiddet ediminin 

birbirine karşı farklı biçimlenişini örgütler. Proleter genel grev ile politik genel grev 

arasındaki ya da devrim ile devlet arasındaki, harekete ya da duruma gönderme yapan 

                                                           
302 A.g.e, s. 132.  



215 
 

ayrım da burada belirginleşir.303 Bu noktada Sorel iki hareket (hareketin hareketi ile 

durumun hareketi) arasında bir ayrım koyutlamış olur. Proleter genel grev, bölünmez bir 

bütündür; hiçbir unsurunun ayrı ayrı incelenmesine gerek olmaz. Politik genel grev ise 

tam da “heterojen ayrıntıların bir araya gelebilme sanatına bağlı”dır.304 Bu iki “toplumsal 

hareket” kipi arasında çelişkili gibi görünebilecek bu ayrım esasında direkt olarak 

proleter önadına karşı politik sıfatının karşı karşıya getirilmesinden ibarettir. Zira politik 

genel grevi tanımlayan “heterojen ayrıntıların bir araya gelebilme sanatı” tam da düzen 

siyasetini işaret eder. Düzen ise en nihayetinde durum içinde belirlenmiş çok parçalılığın 

spesifik bir dengesi; ritmik bir titreşimidir. Proleter genel grev kendi amacı için kendi 

amacı dışındaki bir alana göndermede bulunmazken, ekonomik bir isyan olan politik 

genel grev, ekonomi dışındaki alanlarla koşulludur. Sorel için grev kavramını dolaysızca 

bir şiddet biçimiyle nitelemenin kendiliğinden bir anlamı yoktur; grev kavramı tek başına 

ne hareketi ne de şiddeti nitelemeye yeterdir. Şiddeti ortaya çıkaran ancak proleter 

genel grevdir. Çünkü proleter genel grev, düzen içinde belirlenmiş, sayılmış olan çoğulluk 

                                                           
303 Devlet kavramının günümüzdeki İngilizce karşılığı olan ‘state’, aynı zamanda durum anlamına 

da gelir ve bu anlamı tarihsel olarak devlet anlamını önceler (Krş. J. P. Brancourt, “Estat’lardan 

Devletlere. Bir Sözcüğün Evrimi”, çev. B. Haleva, P. Güzelyürek, (der) C. B. Akal, Devlet Kuramı, 

Ankara, Dost Yayınevi, 2011, Ankara, ss. 177- 192). Sorelci düşünce içerisinden belirtecek 

olursak, devletin öğeleri çeşitli amaçlar nezdinde çoklu yönelimlerin bir düzenini oluşturarak 

görece sabit bir durumu oluştururlar. Diğer deyişle devlet, farklı güçlerin bir düzen içinde kendi 

amaçlarını birbirlerine karşı ve birbirlerine rağmen gerçekleştirebildiği bir durumun spesifik bir 

siyasal formudur. Siyasal durumun bir formu oluşu neticesinde devlet, gücün sabit, yersel, 

durağan ve statik bir halinin izdüşümü iken, aynı zamanda kendisini oluşturan parçaların 

birbirlerine göre konumlanışlarının belirli sınırlar ve kategoriler altındaki hareketlerini de kapsar.  

304 A.g.e, s. 162.  



216 
 

içinde spesifik bir amaç için değil, düzenin öğelerini birbirlerine yakınlaştırmak suretiyle 

yeni bir birlik olma halinin harekete dayalı şiddetini ortaya çıkarır. Hareketteki birlik 

özgül olarak yalnızca proleter genel grevde mevcuttur Sorel için. Bu anlamda politik 

genel grev, şedit bir hareket olarak şiddet kategorisinden ziyade, güç kategorisine 

yerleşecektir. Güç ise sosyal düzenin bir azınlık tarafından yönetilişini sağlayan devletli 

bir yapıyı ifade ederken, şiddet tam da bu düzeni yok etmeye yeltenen harekettir.305 Güç, 

eşitsiz ve sabit bir yapının, devletin veya durumun ifadesiyken şiddet, hareketin ve bir 

arada oluşun, yıkımın ve devrimin ifadesidir. En kısa tabirle şiddet, güce çarpan şeydir.  

 

 

2. Yer Değiştirme 

 

Sorel’in Şiddet Üzerine Düşünceler’inden yararlanarak şiddetin iki ayrı temel 

kipliği, şiddet ve güç olarak iki ayrı konumlanışı, hareket ve sabitlik olarak iki ayrı 

örgütlenişi ve devrim ve devlet olarak iki ayrı güdüsü olduğunu ileri sürebiliriz.306 Fakat 

                                                           
305 A.g.e, s. 177.  

306 A. Çelebi, proleter genel grevin siyasal genel greve göre farkından ve mevcut duruma karşı 

konumlanış tarzından şu şekilde bahseder: “Sorel’de Şiddet, iki temel biçimde kitlesellik kazanır. 

Siyasal genel grev, güçler arası dengede iktidar pozisyonunu yeniden üretmek ve güçlendirmek 

adına tarafları uzlaşmaya davet eden siyasal bir biçimdir. Bu haliyle de hayatı değiştiren ve 

dönüştüren değil, kritik anları ve krizi çözmenin araçlarından biridir. Sorel’e göre şiddetin esas 

kitlesel ve siyasal biçimi, kısa vadeli olan ve iktidar pozisyonlarını yeniden üreten “çıkarlar 

üzerinden müzakere” değil, hayatı ve iktidar ilişkilerini yerine yenisini koymadan iptal edebilme 



217 
 

en nihayetinde şiddetin yine bir başka bir tür şiddet olarak güce çarptığında ya da 

bunların birbirlerine evrilerek birbirlerinin yerlerine geçme mekanizmalarını düşünmeye 

çalıştığımızda hem hareket hem de sabitlik yine belirli türden hareket mevzileri olarak 

birbirlerine göndermede bulunan şeyler olarak karşımıza çıkar. Bir yönüyle bu durumun 

kendisi tam da gerçekleştirmek istediğimiz çözümlemenin bir parçasıdır. Şiddeti kendi 

kavramlarıyla düşünmeye çalışmak ve özgül bir süreç olarak izah edebilmek adına bu 

dönüşlülüğü, burgacı düşünmek gereklidir. 

 

Durumun çok parçalı düzeni ile hareketin birliğinin karşıt şiddetler olarak 

belirmesi, şiddet ediminin ilişkisel boyutunu oluşturan karşılıklılık mekanizmalarının 

taraflarını ve birbirine karşılık gelen şiddetlerin birbirine gören konumlarını verir, fakat 

bu şiddetlerin ‘topolojisini’, birbirlerinin yerine geçme ve birbirlerine bulaşma süreçlerini 

muğlak bırakır. Esasında bu muğlaklık, Sorel’in durumun şiddeti ile hareketin şiddeti 

arasındaki birbirlerine geçişli ve iç içe olan ilişkilerini formüle edişinden kaynaklanmaz. 

Çünkü Sorel, Proleter genel grevin verili durum içinde ortaya çıkan, fakat bu durum 

içinde bir konum talep etmeyen şiddetinin, kendini verili durumun ve güç ilişkilerinin 

öncesine yerleştirme mekanizmasını, proleter şiddetin mitik kuruluşu bağlamında 

çözümlemiştir. Diğer deyişle Sorel, şiddet edimleri arasındaki geçişliliği ve birbirinin 

yerine geçme mekanizmalarını ifade eden gizil şiddeti, duruma karşı beliren bir karşı-

                                                           
kudretidir. Bunu gerçekleştirebilecek yegâne araç ise proleter genel grevi’dir. Bu genel grevde 

talep edilen hiçbir özel husus yoktur. Tek talep, mevcut haliyle hayatın ve iktidarın kılcal 

damarlarını kesmektir. O bir şeye karşı değil, mevcut haliyle şeylerin ve iktidarın düzenine 

karşıdır” (A. Çelebi, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, 2010, s. 264).  



218 
 

şiddet olarak proleter şiddetin, kendini (ilksel şiddet olarak) devletin gücünün önceline 

mit aracılığıyla yerleştirilmesinin zamansal tersine çevirme süreçlerini incelemiştir. Biz 

ise toplumsal edimlerin topografik düzlemine kavramsal olarak uygunluğu bakımından, 

şiddet ediminin ilişkisel doğasını oluşturan şiddet ile karşı-şiddet arasındaki tersine 

çevrilme süreçlerinin yersel bağıntısını, Fanon’un sömürgeci şiddet ile 

sömürgesizleştirmenin şiddeti arasında koyutladığı farka dayanarak çözümleyeceğiz.  

 

Fanon’un Yeryüzünün Lanetlileri’nde sömürge dünyasının sömürgeciden 

arındırılmasına dair analizi, şiddetin yersel devinimini ve öznelliğin şedit yer 

değiştirmesini sömürge ve sömürgeci üzerinden tarif eder.307 Sorel’den faydalanarak 

geliştirdiğimiz hareketli olan ile sabit olanın ikiliğini Fanon’cu sömürge ve sömürgeci 

düzlemine yerleştirdiğimizde, sömürgeci gücün kendi ait olduğu yer’in ötesindeki bir 

başka yerde kendini bir sabitlik olarak örgütlediğini, kısaca kendi gücünü sömürge 

toprağı üzerindeki bir durum olarak ihraç ettiği sonucuna varabiliriz. Bir başka deyişle 

sömürgeci devlet bir başka yere kendini taşımakta, ancak bu yer değiştirme bir devletten 

yine kendisi olan bir devletin başka yerde klonlanmasını ifade ettiği için bir hareketten 

ziyade bir kopyalama anlamına gelmektedir.308 Sömürgecinin sabitliği bir tür 

                                                           
307 F. Fanon, Yeryüzünün Lanetlileri, çev. Şen Süer, 2. basım, İstanbul, Versus Kitap, 2013. 

308 Dikkat edilmelidir ki modern dönemin sömürgeciliğini niteleyen şey bir yönüyle daima yer’in 

aşılması, “deniz aşırı” olması, sömürge ile karasal bir sınırın ya da temasın genellikle olmamasıdır. 

Güçten güce hareket ancak denizler aracılığıyla ve onun dolayımında kabul edilebilir gibi 

görünmektedir. Gücün kendinden dolayı ve yine kendine doğru bu hareketliliği, gücün hareketi 

üstlenme tarzına ve hareket zorunluluğuna uyum sağlama metotlarına dair birçok şey anlatabilir. 



219 
 

çöreklenme, kendi yerinden başka bir yerdeki yersiz sabitliğidir. Sömürgecinin bu 

yersizliği bizzat çıplak şiddet ile doldurulur ve sömürgeciye hareketmişçesine eyleyen 

gücünü verir. Kısaca sömürgecinin sömürge üzerindeki varlığı, bir tür hareket taklidi309 

ile gücünü şiddet olarak örgütleyebilmesinde ve bu şekilde yersizliğine zorla bir mahal 

kazandırması ile mümkündür. 

 

Sömürge halkı ise bağımsızlık mücadelesi verecek bir özne olarak gücün kendini 

çıplak şiddet şeklinde gösterdiği bu mahalde ortaya çıkar ve aslında tam anlamıyla 

hesapsızca zuhur eder. Söz konusu olan, yerin sahibinin ortaya çıkarak meşru hakkını 

iddia etmesinden ziyade şiddetin hakiki kimliğine kavuşması, deniz aşırı gücün arkasına 

saklanarak bir yer üzerine çöreklenen şiddetin bu kez bizzat toprağın içinden kendisine 

geri dönüşüdür. Sömürgeci düzen için de kaide hiçbir şekilde bozulmaz: Şiddet şiddeti 

doğurur. Fakat ‘doğan’ şiddet kendi nedenine göre kronolojik olarak ardıl fakat 

varoluşsal olarak önceldir. Sömürgesizleştirme şiddetinin kaynağı, sömürgecinin 

şiddetine dolaysız bir karşı-şiddet olmazdan önce, sömürgecinin şiddetiyle kurulmuş bir 

mahallin yerinden yurdundan olanı şiddete özdeş kılmasıdır. Sömürgecinin zor ile 

kurduğu sömürge mekânı, sömürge halkının gücünü zapt eden ilksel bir karşı-şiddetin 

karşılığı olarak onun geri dönüşünün şiddet ile özdeşleşmesi sonucunu doğurur. 

                                                           
Dahası başka bir yönden, her gücün ve sabitenin kendini nasıl bir hareketmişçesine göstermek 

durumunda oluşuna dair bir dizi gösterge sunabilir.  

309 Hareketi taklit etme olgusunun, sömürgeci devletlere sınırlamaksızın, devleti niteleyen 

şeylerden biri olduğu da ileri sürmek bizce mümkündür. İbn-i Haldun’un eserlerinin bu gözle bir 

okumasını yapmak da mümkündür.  



220 
 

Sömürgeci ile sömürge halkı arasındaki “tür” farkı burada ortaya çıkar: Biri şiddeti 

dışarıdan içeriye bir araç olarak kullanmayken, diğeri hapsedilerek dışsallaştırılmış bir 

içeridenliğin kendinde şiddetidir. “Sömürgesizleştirme en basit tanımıyla insanlığın bir 

‘tür’ünün yerini bir başkasının almasıdır. Geçiş yoktur; bütünüyle, eksiksiz ve mutlak bir 

ikâme vardır.”310 

 

Fanon için sömürgesizleştirmenin şeditliği sömürgecinin şiddetinin bir tür sıfır 

toplamlı oyunu ya da basitçe onun sonucu değildir. Tüm bu çözümlemeler yine 

sömürgeciyi merkeze alarak onu belirleyici kılar. Elbette sömürge dünyasının şiddeti 

sömürgesizleştirme hareketinin şeditliğine mahal hazırlayan şeydir, fakat burada bir güç 

mücadelesinden ziyade bir tür yer değiştirme hareketi olduğunu görmek gerekir. 

Sömürgeci güce karşı sömürge şiddeti ortaya çıktığında sömürge dünyasında artık 

sömürgeci fazlalık durumuna düşer, sömürgesizleştirme bu fazlalığın yok edilmesi 

hareketidir. Bir diğer deyişle sömürgesizleştirme, şiddet, varoluş ve kurtuluş ancak eş 

zamanlı olarak ortaya çıkabilecek özdeşlikler olarak karşımıza çıkar.311  

 

Sömürgesizleştirme gayesi ve ondaki şiddetin yerselliği sömürge halkının 

şiddetinin birincil karakteridir ve Fanon da bunu değişik konular içinde ayrı ayrı analiz 

eder. Sömürge dünyasının coğrafyası sömürgeci tarafından çoktan parçalara ayrılmış bir 

coğrafyadır.312 Yukarıda bahsettiğimiz, gücün kendini şiddetmişçesine örgütlemesi 

                                                           
310 Fanon, 2013, s. 41.  

311 A.g.e, s. 43. 

312 A.g.e.  



221 
 

olgusu -kısaca zor olarak adlandıralım-, kendini sömürge coğrafyalarında tertip ettiği 

ayrımlar vasıtasıyla işletir. Sömürgede zorun karakteri ayrım çizgileri, hudutlardır: 

Sömürge dünyası ikiye bölünmüş bir dünyadır. Ayrım çizgisi, hudut, kışla ve 

karakolla temsil edilir. Sömürgelerde, sömürgeleştirenin resmi ve kurumsal muhatabı, 

sömürgecinin ve baskı rejiminin sözcüsü, polis ve ordudur. (…) Kapitalist ülkelerde, 

sömürülenler ile iktidar arasına çok sayıda ahlâk hocası, danışman ve "kafa karıştırıcı" 

girer. Sömürge bölgelerde ise, tam tersine, sömürge halkıyla teması polis ve ordunun 

sürekli varlığı, sık sık ve dolaysız müdahaleleri sağlar ve dipçik darbeleri ve napalmlarla 

ona yerinden kıpırdamamasını öğütler. İktidar aracısının saf şiddet dilini kullandığını 

gördük. Aracı, baskıyı hafifletmez, tahakkümü gizlemeye de çalışmaz. Bunları yasa 

uygulayıcısının temiz vicdanıyla sergiler ve uygular. Aracı, şiddeti sömürge tebaanın 

evlerine ve zihinlerine taşır.313 

 

Zorun nesnesi ve yeniden ürettiği şey ise bizzat anonimliklerdir. Sömürge 

dünyasında da olduğu gibi her ayrım ayırdıklarının sınıfında eşdeğerlikler ve aynılıklar 

üretir. Sömürge halkının şiddeti ise tam bu anonimliğe ve ayrım hududunun ötesine 

itilmiş eşdeğerliliğe karşı "mutlak olarak dile getirilen bir özgünlüğün dizginsizce ortaya 

konması, olumlanmasıdır."314 Ancak özgünlüğün öne sürülüşü ile karşımıza çıkan 

sömürgesizleştirme hareketi ve sömürge halkının varoluşu ilk aşamada şiddetten ziyade 

saldırganlıkla nitelenir durumdadır: "Sömürge halkı kaslarında biriken bu saldırganlığı 

                                                           
313 A.g.e, s. 44.  

314 A.g.e, s. 47. 



222 
 

önce kendi halkına yöneltir."315 Öyle ki, sömürge halkının saldırganlık hali, 

sömürgesizleştirme hareketinin birliğinden evvel icra edilen bir tür yadsıyarak 

kabullenme haline benzer; kabileler arası çatışmalar ve kabile kimliğinin bir diğerine karşı 

korunması hırsı, sanki sömürgeci yokmuşçasına eyleyen bu saldırganlık halinin temel 

karakteridir.316 Fanon ne zaman kabileler arası çatışmalardan ya da sömürge halkının 

kendi içindeki saldırganlıklardan bahsetse daima özgül olarak bireysel bir tavırlanıştan, 

fakat aynı zamanda tüm bir sömürge halkının bedenini nitelercesine "kas ve 

ruhlarındaki" gerilmelerden bahseder. Sömürge halkı içindeki çatışma olgusu, elektrik 

yüklü bir gerilimin şiddet öncesi patlamalarıdır. Fakat aynı zamanda bu çatışmalar tam 

olarak sömürgecinin çizdiği ayrım hatları boyunca, tam da o sınırlar içerisinde cereyan 

eder. Ancak bu hudut çizgisi artık kontrolün değil, sömürgecinin şaşkınlığının konusudur: 

Sömürgeci gücün sömürge halkının belleğine kazıdığı şiddet tam da bu ayrımları varlık 

çatlakları haline getirerek çatışma mahalleri haline gelir. Çatışmacı kabile kimliği 

sömürgeciyle aynı anda var olmanın kipliği ve göstergesidir: Şiddet güce çarpmadan 

evvel sömürge halkının iç çatışmaları ile güç beraber var olurlar. Kısacası çatışma, çelişkili 

varoluşun, tutarsız olmayan fakat bir koltukta iki karpuzun var olduğu durumun sömürge 

halkı nezdindeki dışavurumudur. Ancak aşağıda bir kez daha üstüne duracağımız üzere, 

sömürgesizleştirme hareketinin yöneldiği ilk yer değiştirme hamlesi de yine bu ‘iç’te 

kılcal biçimler altında gerçekleşir.  

Kurtuluş mücadelesinde, bir zamanlar hayal dünyasına kapılmış, dile gelmez 

dehşetlerin tutsağı olmuş, gene de kendini düşçül kargaşaya bırakmaktan mutlu olan bu 

halk parçalanır, yeniden biçimlenir, çok gerçek ve acil çatışmaların kan ve gözyaşları 

                                                           
315 A.g.e, s. 58. 

316 A.g.e, s. 60.  



223 
 

içinde döllenir. Mücahitleri beslemek, nöbetçileri yerleştirmek, en temel 

gereksinimlerden yoksun ailelerin yardımına koşmak, öldürülen ya da cezaevine giren bir 

kocanın yerini almak -bütün bunlar kurtuluş mücadelesinde halktan üstlenmesi talep 

edilen somut görevlerdir.317  

 

Sömürge halkının kas ve ruhlarında sömürgecinin zoruyla birikmiş şiddetin yine 

sömürge halkının kendi içindeki çatışmalardan sömürgeci güce doğru şiddet hareketine 

dönüşmesi, daha doğru bir tabirle yön değiştirmesi ve bu yön değiştirme ile nitelik 

değiştirmesi ise yine bir kopuş olgusuna, süreçle tanımlanan bir olaya bağlıdır.  Biz bu 

çalışmada bu yön değiştirmenin ve şeditliğin biçimleri arasına yerleşen kopuşun 

mahiyetini sorgulamaya şu aşamada ve özellikle Fanon'un eserleri üzerinden 

girişmeyeceğiz. Şu anda bizi ilgilendiren şey daha çok sömürge halkının kaslarında biriken 

kuvvetin sömürgeciye doğru yön değiştirmesi ile sömürge insanının sömürgeci ile yer 

değiştirme arzusu arasındaki bağıntı olacak. Fanon şöyle yazmaktadır:   

Sömürge halkı sömürge düzeni karşısında sürekli gerilim içindedir. Sömürgecinin 

dünyası düşman bir dünyadır; dışlayan ama aynı zamanda imrenme yaratan bir dünya. 

Sömürge halkının sömürgecinin yerini alma hayalinden hiç vazgeçmediğini belirtmiştik. 

Sömürgeci olma değil, onun yerine geçme arzusu. Sömürge yığınlarını buldozer gibi ezip 

geçen düşman, baskıcı ve saldırgan dünya, yalnızca olabildiğince çabuk kaçmak 

istedikleri bir cehennemi değil, korkunç bekçi köpekleriyle korunan çok yakındaki bir 

cenneti de temsil eder.318 

                                                           
317 A.g.e, s. 62.  

318 A.g.e, s. 58.  



224 
 

Fanon'un belirttiği üzere, sömürge insanın sömürgeci ile yer değiştirme arzusu, 

onun yerine geçme arzusu değildir. Sömürge insanı sömürgeciye imrenir, ona öykünür, 

hatta şiddetini dahi biçimsel olarak taklit edecektir. Sömürge halkında daima bulunan 

"sömürgecinin yerini almaya yönelik bu itki" şiddetin yön değiştirmesiyle bir arada 

sömürgesizleştirme hareketini oluşturan iki ana unsuru oluşturmakla beraber 

"sömürgeci olma"yı dışlar. Yer değiştirme arzusunun öykünmeci kaynağı sömürgecinin 

yersel tertibatlarının arasından ve onun yersizliğine ancak bir isim takarak sömürgeciye 

karşı şiddete dönüşebilmektedir. Böyle bir kopuşu tanımlayan şey besbelli ki bir 

adlandırmadır: "Şiddet gelişirken çeşitli mekanizmaların şiddeti nasıl bir çıkış noktası 

olarak kullandığını görmüştük. Sömürge rejiminin kabileler arası ya da bölgesel 

çatışmalarda şiddete dayattığı başkalaşmaya karşın, şiddet ilerlemeye devam eder, 

sömürge insanı düşmanını tanır, çektiği bütün acılara bir isim verir ve tüm öfke ve 

nefretini bütün şiddetiyle bu yeni yöne akıtır.”319 

 

Sömürge halkının bir varlık/özne olarak belirmesi, sömürgecinin yerine geçme 

arzusu ile sömürgeci olmama istencini ve sömürgeci şiddet ya da zor karşısında kendi 

şeditliğini adlandırmasıyla eşzamanlı olarak gerçekleşir. Şiddetlerin mahiyetinin tersine 

çevrilmesi ve sömürgeci ile sömürgenin konumunun yer değiştirerek ‘esas’ konumlarına 

yerleşmesi, yerinden edilmiş olanın kendi şeditliğini adlandırması ile aynı zamanda 

meydana gelir. Sömürge halkı, sömürgecinin şiddetini tersine çevirmesine koşut 

biçimde, sömürgecinin söylemini de tersine çevirip kendi yerine yerleştirir: “Bütün 

yerliler aynıdır” ya da “yerliler mutlaka kötüdür” yerine “bütün sömürgeciler aynıdır” ya 

                                                           
319 A.g.e, s. 75 (vurgular bize ait).   



225 
 

da “sömürgeci mutlaka kötüdür” gibi. Bu tersine çevrilmiş haliyle aynılıkların ya da 

birbirlerinin yerine ikame edilebilen mutlak farklılıkların bir ve aynı düzlemde bulunuşları 

genel şiddet tanımının ya da genelleşmiş şiddetin göstergesidir. Ancak Sorel'den Fanon'a 

şiddetin özgül kimliğinden bahsedecek olursak, araçlar düzleminden ziyade, hatta 

araçlar düzleminde herhangi bir fark asla bulunmamacasına daima amaçlar 

düzlemindeki ayrılığı fark etmek mümkündür: Sömürgecinin şiddeti sömürüye hizmet 

eder; sömürge halkının şiddeti ise kendinden önceki bir öznelliğe hizmet etmeksizin 

direkt olarak sömürgecinin yıkımına, yok edilmesine yönelir.320 Diğer deyişle, şiddet ve o 

şiddetin karşılığına oturan şiddet arasında şiddetin durumsal ya da harekete bağlı olması 

arasında esastan bir fark vardır, ancak tüm bu farklar, birbiri içine geçmiş ve birbirine 

bulaşmış yersel bağlamlar aracılığıyla edimselleşir. Şiddetin yön değiştirmesi, hareketin 

ve durumsal (sabit) olanın iç içe geçmiş sınırlarında meydana gelir.  

                                                           
320 A.g.e, s. 96. G. Tarde, henüz 1903’te Ekonomik Psikoloji’de şöyle yazmaktaydı: “Şimdiye kadar 

-en azından üç asırdan beri ya da tüm tarih boyunca, çünkü Amerika’nın ve Okyanusya’nın 

keşfinden önce, azar azar keşfedilecek olan yerler hemen hemen anakaranın bütünüydü- 

sömürgeler, yeni topraklar, kötü mizaçlarımız için yatıştırıcı hizmeti görmüştür, bağımsızlığımız 

için korunak ya da gerçekleşmeyecek düşlerimizin boş kuruntusu ve tutkularımızın kurbanı 

oldukları gibi. Afrika’ya, Uzak Doğu’ya, Güney Amerika’ya taşıdığımız tüm acımasızlığımız, tüm 

açgözlülüğümüz, tüm düzensizliğimiz ve aynı şekilde tüm fetihçi eylemimiz, tüm o cömertliğimiz 

bize geri döndüğünde, kendi göğsümüzde ortaya çıktığında ne olacağız, bize ne olacak? Bunlar 

çoktan sorulmuş olması gereken büyük sorular” (G. Tarde, 2004a, s. 49-50). Sömürgeci şiddetin 

bir tersine çevrilme ile sömürgeciye geri döneceği öngörüsü, burada Tarde tarafında ‘içeriden’ 

gelir. Olağanüstü bir analiz ile Tarde, dışarı (sömürgeye) aktarılan şiddetin kaynağının içerideki 

bir dışsallık (gerçekleşmeyecek düşlerin boş kuruntusu ve tutkuların kurbanı) olduğunu belirtir.  



226 
 

Bu bağlamda şiddet mefhumunun toplumsal ilişkilerin topografyası içerisinde 

kavranması ve aynı zamanda oluşturduğumuz bu topografik düzlemin şiddet olgusu ile 

sınanması girişimi, belirgin bir ortak mefhuma sahiptir: Hem toplumsal ilişkilerin edimsel 

süreçleri hem de şiddet olgusu, karşılıklılık ediminin göbeğine oturan bir tersine çevrilme 

şiddetinde ortaklaşır. Bir sonraki bölümde şiddetin toplumsal ilişkiler içerisindeki 

konumunu, niteliğini ve kapsamlı bir şiddet eleştirisinin toplumsal bağlamını tartışmak 

üzere bu bölümde tespit ettiğimiz ve şiddet mefhumunu kuşatan özgül kavramsal 

şemayı, toplumsal olan ile şiddet olgusunu bir arada düşünmüş belli başlı isimler 

aracılığıyla çözümleyerek, toplumsal karşılıklılığın taklitçi bağlamı ile şiddet olgusu 

arasındaki süreçler hakkında bir sonuca varmayı amaçlıyoruz.   

 

Bu amaçla ilk olarak P. Clastrés’ın ilkel topluluklar üzerine gerçekleştirdiği şiddet 

analizleri aracılığıyla toplumsal olanın sınırlarını belirleyen iç ve dış mefhumlarının şiddet 

olgusu ile ilişkisini tartışacağız. Ardından, R. Girard’ın şiddetin toplumsal işlevleri üzerine 

düşüncelerini çözümleyerek, şiddetin toplumsal mesafe ve farklılıkları örgütleme 

kapasitesine değineceğiz. Bu kısmı takiben, toplumsal ilişkilerin topografik düzleminde 

tersine çevrilme süreçlerini işaret eden birlik ve kararsızlık bağlamlarının şedit 

karakterini çözümlemek üzere, karar nosyonunu hukuk ve şiddet ilişkisi üzerinden 

düşünmeye girişen C. Schmitt, W, Benjamin ve J. Derrida’nın ilgili metinlerini tek bir hat 

doğrultusunda inceleyeceğiz. Nihayetinde ise şiddet olgusunun şiddet ve karşı-şiddet 

izleği dışında başka bir toplumsal bağlama sahip olup olamayacağı hususunu tartışmak 

ve şiddetin (kendi üzerine) tersine çevrilebilirliğini bu bağlama yerleştirmek üzere G. 

Bataille ve J. Baudrillard’nın simgesel değiş tokuş düzenekleri üzerine analizlerinden 

faydalanacağız.  



 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ŞİDDETİN TOPLUMSAL EDİMLER İÇİNDEKİ KONUMU 

 

 

I. SINIR ve GEÇİŞ: ŞİDDETİN FARKLILIK MEKANİZMASI 

 

“’Myhtos’, aslında içsel olan bir şeyin dışşallaştırılmasını sağlar.”321 

 

Bir topluluğun içerisi nasıl tespit edilebilir? Clastrés’ı dinleyecek olursak bir ilkel 

toplum için fırtınalar, yakınlık derecesine göre hayvanlar, hastalıklar, ölmüş olanlar ve iyi 

ya da kötü ruhlar da topluluğa dahildir, çünkü toplulukça insanlar arasında kullanılan 

eylem biçimleri aynı şekilde onlar için de kullanılmaktadır.322 Ancak bir topluluğunun 

içinde yer alan öğeleri tek tek sayarak tüketmek mümkün görünmüyor, çünkü bir 

topluluk, öğeleri ve unsurları belirli bir küme formu olmaktan ziyade bunları değer 

oyunları ile içerileyen ve dışarılayan bir sınır hattı -kendi içine dolanan, kesintiler 

barındıran, kendini dışarıya doğru kesen bir sınır hattı- boyunca sürekli olarak yeniden 

düzenliyor gibi görünüyor. Bu durumda içerinin ve dışarının neresi olduğu, bir başka 

                                                           
321 S. Kierkegaard, Kaygı Kavramı: Mevrus Günah’ı Konu Edinen Dogmatik Problem Üzerine 

Psikoloji Açısından Yalın Bir Tefekkür, çev. Türker Armaner, 9. basım, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2016, s. 40. ‘Dışsallaştırılan şey’in toplumsalın içerisi bakımından anlamına ve 

hangi biçiminde geri döndüğüne dair tartışmayı, bu bölümün sonunda bir sonuca bağlayacağız.  

322 P. Clastrés, Vahşi Savaşçının Mutsuzluğu: Siyasal Antropoloji Araştırmaları, çev. Alev Türker, 

Mehmet Sert, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1992, s. 23.  



228 
 

deyişle topluluğun toposunun nerede olduğunu sormaktan ziyade, ondaki edimin ne 

olduğu, belirli bir öğeyi dışarda bırakan ya da içeri alan edimin ne olduğu sorusunu 

yanıtlamak daha doğru bir yaklaşım olarak karşımıza çıkıyor. Bunu örneklemek ve 

mekanizmalarını somutlayabilmek adına bu bölümde, ilk olarak, Clastrés’ın aktardığı “E. 

Valero’nun hikâyesi” üzerinde duracağız.323 Öyle ki bu hikâye, içeriden dışarıya veya tersi 

biçimde oluşan kıvrılmanın bize açık ve somut bir örneğini göstermesi sayesinde, 

ihtiyacımız olan hattı bize sağlayacaktır.  

 

Clastrés’ın aktardığına göre E. Valero 1939 yılında Yanoamalar tarafından ailesine 

düzenlenen bir saldırı sonucu yerlilere esir düşer. Valero’yu Yanoamaların kaçırdığı diğer 

kadınlardan ayıran temel fark, onun beyaz bir Brezilyalı olmasıdır. Valero yirmi iki yıl 

boyunca Yanoama’lar içinde tam bir Yanoama olarak yaşar ve iki kere evlenip dört 

çocuğa sahip olur. Ardından, bir zaman sonra, topluluk tarafından dışlanmaya başlar ve 

Clastrés’ın sözleriyle; “Valero bir gün bu büyük yolculuğunu sona erdirmeye karar 

ver(ir)”324. Brezilyalı beyazların arasında yaşamak üzere göç eder. Yazma bilen küçük bir 

Hristiyan/beyaz kız çocuğu ve aynı zamanda yetişkin bir Yanoama kadını olarak kendi 

hikâyesini yazar. Clastrés bu noktada o son derece can alıcı soruyu sorar: “E. Valero nasıl 

tam bir yerli haline gelebilmiş ve yine de yerli olabilmekten çıkabilmişti?”325 Clastrés 

açısından Valero vakası son derece istisnai ve özgün bir olaydır. Valero’nun; 

                                                           
323 P. Clastrés, 1992, s. 31-42.  

324 A.g.e, s. 33. 

325 A.g.e. 



229 
 

(…) yerliler toplumuna girişi, şiddete dayalı bir kaçırma olayıyla olmuştur. Fakat 

bize göre, hem bu sarsıntıyı atlatmak ve sonuçta yeni yaşamına uyum sağlamak için ve 

hem de bu yaşam ile arasında, onun tamamen yerli haline gelmesini önleyen ve onu bir 

gün, hiçbir zaman tam olarak unutamadığı ilk toplumuna geri dönme kararı almaya iten 

bir mesafe (ne kadar küçük olursa olsun), az da olsa bir uzaklık bırakmak için ideal bir 

yaşta bulunuyordu.326  

 

Valero, yirmi iki yılın sonunda Portekizceyi hâlâ iyi anlayabilmekte ve 

konuşabilmektedir. Bazı Hristiyan duaları dahi okuyabilmektedir. Sonuçta, der Clastrés;  

(…) bu Eurydike’nin, yani Elena Valero’nun, öteki dünyadan yeniden gelmesi 

anlamında efsanedir: Buna iki nedenden dolayı öteki dünya diyoruz, bir yandan Yanoma 

yerlileri gibi ilkel toplumlar bizim uygarlıklarımızın sınırı, öteki dünyasını oluşturur ve 

bizim uygarlığımızın hakikatini yansıtan bir ayna yerine geçebilirler; öte yandan yerli 

kültürleri daha şimdiden ölmüştür ya da can çekişmektedir. Şu halde Napagnouma327 bu 

iki durumu birden yaşamıştır.328 

 

                                                           
326 A.g.e. (vurgu aslında). 

327 Napagnouma, yerlilerin Valero’ya verdikleri takma isimdir ve ‘beyazların kızı’ anlamına 

gelmektedir. 

328 A.g.e, s. 36. Grek mitolojisinde Eurydike, ölüler alemi yer altından Tanrıların yardımıyla 

sevgilisi Orpheus’un ardından çıkmak üzereyken, Orpheus’un son anda geri dönüp Eurydike’ye 

bakmasıyla yer altına geri gömülen karakterdir.  



230 
 

İki durumu birden yaşamak, muallakta var olmak, tam olarak ne oraya ne de 

buraya ait olan Valero’nun hikayesidir. Aslında bir hikâyeye sahip olmanın kendisinin de 

tam da bu başkalık ve başkalaşma üzerinden; bir tarihe sahip olmaktan ziyade tarihi dile 

getirebilmenin koşulunun yalnızca bu arada olmak haliyle mümkün olabildiği öne 

sürülebilir. Bir hikâye, yaşamlar arasındaki bir geçişin, bir yaşamın dili ile bir diğer 

yaşamın hayatının birbirine geçişi ile söz konusu olabilir. Başkalık, başkalaşma, gerçekten 

de bir hikâyeye sahip olabilmenin zorunlu koşuludur ve Tarde’ın kavramları ile 

açıklayacak olursak, normalde birbirleri ile ilişkili olmayan içselliklerin ve dışsallıkların 

hesaplanmamış bir karşılaşması ile ortaya çıkar.329 Valero, en basitinden, sözlü kültür 

içinde yazmayı bilen kişidir. Dahası, bambaşka zamanların ve hatta çoktan birbirleri 

üzerine binmiş zamanların ayrı ayrı her ikisine de geçiş yapabilmiş, daha da kritiği, geri 

dönebilmiş330 biridir. Bir başka deyişle E. Valero, iki ayrı topluluğu, toplumsallığı ve 

uzamını da yaşamış fakat bunların herhangi birinin ne tam olarak içinde ne de tam olarak 

dışında var olabilmişti. Ancak konumuz açısından önemli olan, bu iki başkalığın arasında 

geçiş yapabilmesi ve ‘hikayesi’nin tam da bu aralığın somutlanışına denk düşüyor 

olmasıdır.  

 

                                                           
329 G. Tarde, The Laws of Imitation, çev. Elsie Clews Parsons, New York, Henry Holt and Company, 

1903, s 194-213; Bkz. Bu çalışmada, I. Bölüm, II. Kısım.  

330 Bir hikâyeye sahip/ait olmakla ‘geri dönmek’ arasındaki bağ, belki de en açık biçimde L 

Guin’nin Mülksüzler romanında işlenmiştir. U. K. Le Guin, Mülksüzler, çev. L. Mollamustafaoğlu, 

17. basım, İstanbul, Metis Yayıncılık, 2017.  



231 
 

İlk aşamada, demek oluyor ki, içerisi ve dışarısı arasında dolanan ve bu ikisi 

arasında öğeleri değiş tokuş eden ve edilen şey nihayetinde kültür gibi görünüyor. 

Yalnızca kimliği göz önüne aldığımızda dahi Valero’nun hikâyesi tek bir zihinde 

gerçekleşen bir kültürler-arasılık, bir kültür-şizofrenisi örneği sergiler. Ancak kültür 

olarak adlandırdığımız şey, çeşitli kültürlerin arasına yerleşen kimlikleri bir ihtilaf, 

mücadele ve çekişme alanı olarak düzenlemekle birlikte, onu bir uyarlama, uzlaştırma ve 

birbirlerine eklemleme tarzı üretme olarak da belirir.331 Öyleyse Valero’nun durumunda 

örneklediğimiz, iç ve dışın sınırlarını edimleştirme hattı, salt bir kültürel süreci işaret 

etmekle beraber, başka bir mekanizmadan da destek almaktadır.  

 

İçerisi ve dışarısı arasında bulmaya çalıştığımız ayrım, eğer öyle bir ayrımı 

gerçekten kestirebiliyorsak, en geniş düzeyde, edimi kuşatan bağlama odaklanmalıdır. 

Bu bağlamın kavramsal olarak en yetkin karşılığı ise elbette ki geçiş, eşik nosyonu 

olacaktır. Olgusal düzlemde tüm ayinler ve dinsel törenler o ya da bu şekilde bu eşik 

olgusunun332 işletilişine dayanır ve onu yeniden üretir.333 Ayinlerin bir durumdan 

                                                           
331 Farklı kültürlerin eşitsiz siyasal ilişkiler içerisinde birbirleri ile ihtilaf ve mücadelelerini nasıl 

kültürel uyarlama ve uzlaştırma mekanizmaları ile gerçekleştirebildiğine dair Roma 

İmparatorluğu ile Yunan Polisleri arasındaki hakimiyet ilişkilerini inceleyen bir çalışma için bkz. S. 

R. Price, Ritüel ve İktidar: Küçük Asya’da Roma İmparatorluk Kültü, çev. Taylan Esin, Ankara, 

İmge Yayınevi, 2004.  

332 Krş. V. Turner, Ritüeller: Yapı ve Anti-Yapı, çev. Nur Küçük, İstanbul, İthaki Yayınları, 2018.   

333 Burada günümüz Türkçesinde işletme kelimesinin kullanımı dolayısıyla şerh konulabileceği 

yer, belki de aynı zamanda en hoş nüktelerden birinin de bir örneği olabilir aynı zamanda: 

İşletme, işletim olarak bir process’tir; günümüz bilgisayar teknolojisinin mekanik donanımı 



232 
 

diğerine geçişi ya da bu geçişin eşiğini kurma biçimleri ya da herhangi bir geçiş ve eşiğin 

kendisinin bizzat ayinsel doğasını incelemek bu çalışmanın kapsamını aşıyor olsa da, 

ayinlerin genel yapısı gözetildiğinde herhangi bir geçişe (erginlenme törenleri, kurban 

ayinleri, şölen ve yağmalar vb.) eşlik eden olgusal -ister salt simgesel ister fiziksel- bir 

şiddetin varlığı, şiddet ile iç/dış ayrımının ilişkisinde kritiktir. Gerçekten de her geçiş 

ayininde, arkaik örneklerinde apaçık olan, fakat çağdaş formlarında da tespit 

edebileceğimiz, bir eşiğin uzamı belirli biçimde ayırıp bölerek bedenleri 

farklılaştırmasında somutlaşan bir şiddet bulunur. Ancak bu konuda birkaç hususu 

netleştirmek yerinde olacaktır. Ayine eşlik eden şiddeti simgesel şiddet ve fiziksel 

(gerçek) şiddet ayrımına girmeksizin, her halükârda failine acı veren şey olarak 

tanımlıyoruz. Bu anlamıyla şiddet, yani acı ve azap çekme anlamıyla şiddete maruz kalma 

                                                           
üzerine kodlanan yazılımın veriyi üretme sürecidir. İkinci olarak da işletme düpedüz 

establishment ya da coorporation’dır; dükkân, mekân, para kazanılan yer işletmektir. Üçüncü 

olarak işletmek, işlemenin ettirgen/oldurgan kipinde örneğin bir şeyi nakşettirmek gibi bir 

kumaşı ya da nakışı işletmek olarak kullanılır. Son olarak da sırf eğlence amaçlı –tabii güdüsü öç 

almak gibi bir duygu da olabilir- şaka yollu bir insanı kandırmak, hile yoluyla bir yer değiştirme 

ile birini oyuna getirmek, aldatmak anlamını taşır. Bu son anlam, yani kısaca işletmenin hile 

anlamı, burada en çok ilgilendiğim anlamıdır. Tıpkı bir şamanın bir hastalığı kovmak üzere ayinsel 

bir performansta ruhlarla ilişkiye girerek, onlarla savaşması, taktiksel olarak onları kandırmaya, 

hile yapmaya, nesneleri ve değerleri birbirlerinin yerine geçirerek aldatmaya çalışması gibi, 

dinsel bir tören ya da ayinde daima bir hile, kötü olana verilmek üzere bir yer değiştirme hamlesi 

daima bulunur. İçeride ve dışarıda olanın bir yer değişiminin hile ile mutlak olarak bir ilişkisi 

olmalıdır bu nedenle ve “işletmek” tüm o process’in süregiden ciddiyet ve katiyetine eşlik eden 

daima bir kandırma, -mış gibi yapmak ve oyuna getirmek ile ayrılamaz biçimde el ele gidiyor 

görünmektedir. 



233 
 

gerçekten de her ayinde bulunmaktadır; ister oruç veya başka bir perhiz türü, isterse de 

faillerine uygulanan ya da faillerinin kendilerine uyguladıkları kan akıtma, vücutta iz 

bırakma ya da organın veya uzvun şeklini değiştirme biçiminde olsun. Burada, duygusal 

veya fiziksel acı çekmek merkeze alındığı için şiddet biçimleri arasında özsel bir fark 

gözetilmemektedir. Zaten acının örgütlenişinin sembolik bir ölümü işaret ettiği yerde 

böyle bir farkı gözetmeye de ihtiyaç kalmamaktadır.334 

 

Geçişin ayinsel biçimine bir şekilde ve daima eşlik eden şiddet olgusu, şiddet ile 

eşik mahallinin, başkalaşmanın ve bir durumdan diğerine geçişin şedit niteliğine dair bir 

şey söyler, fakat şiddetin bu geçişte nasıl bir işlev üstlendiği sorusunu yanıtsız bırakır. Bu 

                                                           
334 P. Clastrés, 1992, s. 78. Ancak yine de sembolik olan ile “gerçek” olan arasındaki farkı ortaya 

koymak zorunluluğu daima karşımızdadır. Biz burada, ilgili cümlede de önkabül olarak kendini 

gizleyen, insansal ilişkilenişin, herhangi bir temasın her halükârda sembolik olduğu kabulü 

üzerinde direteceğiz. İlişkisel her şey semboliktir. Başka bir deyişle, gerçeklik daima ve ancak 

semboliktir. Bu anlamda, olan şeyin saf ve salt oluşu anlamında gerçeklik ve onun sürekliliği diye 

bir şey yoktur. Toplumsal yaşam her noktasında sembolik evrende işler ve bu nedenle 

mekanizması da daima oyunsaldır (krş. J. Huizinga, Homo Ludens, çev. M.A. Kılıçbay, 6. basım, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 2017). Yine de gerçeklik diye bir şey vardır ve aslında o tam da sembolik 

evrende o an için öngörülmemiş, gelişine cevap verilemeyecek son derece istisnai bir 

parlamadan ibarettir. Gerçeklik de en nihayetinde başka bir sembolik evrenin oyunundan kopup 

gelir, ancak toplumsal karşılığı kendiliğinden verilemez. En basitinden ölüm, tam anlamıyla bir 

gerçekliktir, fakat bu durum aynı zamanda onun neden bu denli kuşatıcı simgesel prosedürlerle 

kapsanmaya çalışıldığına da açıklık getirir. Gerçeklik, ne başka ne de öteki’dir; o tam anlamıyla 

dışarısıdır. 



234 
 

soruyu yanıtlamak üzere Clastrés’ın ilkel toplulukların siyasal yapısına ve bu siyasal 

yapıda şiddetin üstlendiği role dair gerçekleştirdiği çözümlemeye başvurmak yerinde 

olacaktır. Clastrés, La Boétie’nin Gönüllü kulluk Üzerine Söylev335 eserini arkasına alarak 

oluşturduğu metninde, iktidarın toplumsal ayrılmışlık ya da bölünmüşlük ile ilişkisine ve 

buna bağlı olarak, köleliğin nasıl olup da arzulanabilir bir şey haline gelebildiğine dair 

siyasal bir çözümlemeye girişir. Biz burada siyasal olana olabildiğince asgari düzeyde 

temas ederek, bölünmüşlük ve ayrılmışlık üzerinden şedit olana dair farklı bir bakış 

oluşturmaya çalışacağız. Clastrés ilkel toplumların siyasal yapısı ve eşitlikçiliği hakkında 

şu uyarıda bulunur: 

Antropolojiye özgü ve ilkel toplumları ayırt etmemizi sağlayan bir ölçüt olarak 

devletin yokluğu, ilkel toplumun bölünmemiş olduğunu varsayar. Daha devlet 

kurumsallaşmadan toplumsal bölünmenin var olduğunu söylemiyoruz elbette, daha çok 

bölünmeyi yaratan unsurun, bu bölünmenin itici gücünün ve temelinin devlet olduğunu 

söylüyoruz. Üzerinde pek düşünmeden ilkel toplumların eşitlikçi olduğu söylenir. Bunun 

anlamı, bu toplumlarda kişiler arası ilişkilerin eşit kişiler arasındaki ilişkiler olarak 

görüldüğüdür. Bu toplumlar “eşitlikçidir” çünkü eşitsizliği bilmezler: Orada hiç kimse 

öbüründen daha “değerli” değildir, üstler ve altlar yoktur. Bir başka deyişle, hiç kimse bir 

başkasından daha güçlü değildir, hiç kimse iktidarın sahibi değildir. İlkel toplumlarda 

eşitsizlik, insanları iktidar sahipleri ve iktidara bağımlı olanlar şeklinde ayıran, toplumsal 

bünyeyi, hükmedenler ve hükmedilenler şeklinde bölen bir güç yoktur. Bu nedenle şeflik, 

                                                           
335 E. La Boétie, Gönüllü Kulluk Üzerine Söylev, çev. Mehmet Ali Ağaoğulları, 5. basım, Ankara, 

İmge Kitabevi, 2016.  



235 
 

kabile içinde bir bölünmenin göstergesi olamaz: Şef buyruk vermez, çünkü topluluğun 

herhangi bir üyesinden daha güçlü değildir.336  

 

Clastrés açısından ilkel toplum siyasal olarak bölünmemiş toplum anlamına gelir. 

Bunun birinci anlamı yöneten ile yönetilen arasında eşitsizlikçi bir politik 

kurumsallaşmanın örgütlenmemiş oluşudur. Bu anlamda Clastrés bölünme kavramını 

politik eşitsizlik; daha açık söylemek gerekirse, herhangi bir kültürel farkın, örneğin bir 

statü ya da cinsiyet farkının, eşitsizliği kurumsallaştırıcı bir siyasal meşruluk lehine 

seferber edilemediği ve edilmesine engel olunduğu ilkel toplumlardaki, modern ya da 

devletli toplumlara nispetle bir yokluk olarak kullanır. Kısacası toplumsal bölünmüşlük, 

Clastrés için siyasal eşitsizlik anlamında kullanılır. Ancak ilkel toplumlar, bölünmemiş 

olduğu ölçüde, aynı zamanda parçalanmış toplumlardır. Dahası, eşitsizlikçi bölünmeyi 

engellemek üzere parçalanmışlığı seferber eden ve onu korumayı amaçlayan 

toplumlardır.337 Toplumsal parçalanmışlığın belirli bir düzendeki sürekli denetimi ile 

eşitsizlikçi bölünmenin dinamiklerinin belirli mekanizmalar ile kontrol altına alınması, 

ilkel toplumların eşitlikçi birliğini kuran siyasal yapıyı oluşturur. 

 

Yukarıda alıntıladığımız parçada Clastrés “(…) daha devlet kurumsallaşmadan 

toplumsal bölünmenin var olduğunu söylemiyoruz elbette, daha çok bölünmeyi yaratan 

unsurun, bu bölünmenin itici gücünün ve temelinin devlet olduğunu söylüyoruz,” 

demekteydi. Diğer deyişle, devleti bir meşru şiddet tekeli olarak kabul ettiğimizde -ki 

                                                           
336 P. Clastrés, 1992, s. 115 (vurgular aslında). 

337 P. Clastrés, 1992, s. 196. 



236 
 

Clastrés bu tanıma karşı çıkmayacaktır- devletteki bu şiddet tekelini meşruiyetle 

donatacak ve ona bu hakkı tanıyacak bir siyasal eşitsizliğin, kısacası yöneten/yönetilen 

ayrımının, devlet öncesi bir toplumsal bölünmüşlükten dolayımlanarak kendini var 

etmiyor olduğu sonucuna varırız. Bir adım daha atarsak, Clastrés’ın iktidarı toplum içinde 

uygulanış tarzlarına göre zorlayıcı iktidar ve zorlayıcı olmayan iktidar olarak ikiye 

ayırdığını görürüz.338 Vahşi toplumlar bir toplum olmanın evrensel sonucu olarak 

siyasallığı kendine özgü bir tarzda, zorlayıcı olmayan iktidar görünümleri altında tecrübe 

ederler. “Uygar” toplumlarda ise iktidar zorlayıcı formlarına bürünmüştür ki devlet 

iktidarının kurumsallaşmasına yol açan şey iktidarın bu zorlayıcı tarzda kullanımıdır. Tarih 

içinde kendini çeşitli biçimlerde gösteren yöneten/yönetilen ayrımının temelinde siyasal 

iktidarın toplum karşısında aldığı konum yatmaktadır. Siyasal iktidar bir kez toplumdan 

koparılıp nevi-i şahsına münhasır bir güç veya şiddeti içermeye başladığında ilkel olan ile 

devletli olan arasındaki ayrım belirginleşmiş olur. Devletli toplum, şiddet aygıtının özerk 

bir siyasal kurumsallaşmaya bağlandığı ve toplumu totaliter ya da liberal, demokratik ya 

da monarşik, hangi biçimde olursa olsun yöneten ve yönetilen ayrımının sürekli kılındığı 

eşitsizlikçi bölünmeyi ifade eder.339 Ayrıksı ve daimî bir şiddet örgütlenmesi, bölünmüş 

toplumlarda siyasal işleve denk düşen eşitsizlikçi mekanizmayı oluşturur. Diğer yandan, 

Clastrés, ilkel toplulukların örgütlenme temelinin, iktidarın zoru barındıran özüne denk 

gelen siyasal işlevin (iktidarın şedit aygıtlarının) topluluğun dışına atılmış oluşunda 

yattığını öne sürer. Bu siyasal işlev, eşitsizlikçi bir bölünmüşlüğe oturan şiddet aygıtının 

hükmü yerine, tüm topluluğun örgütlenişinde farklılaşma ve parçalanma dinamikleri ile 

                                                           
338 P. Clastrés, Devlete Karşı Toplum, çev. Mehmet Sert, Nedim Demirtaş, 3. basım, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 2011, s. 20. 

339 A.g.e, s. 124. 



237 
 

yönetilir.340 Clastrés, ilkel toplumun kendini oluşturan parçalar arasındaki dengeyi 

gözetme ve şiddet ile ayrıksı bir siyasal işlevin üst üste binişini engelleme yordamından 

şu şekilde bahseder:  

İlkel toplumun esas (yani özüne ait) özelliği, kendisini oluşturan her şey üzerinde 

mutlak ve eksiksiz bir güce sahip olması, onu meydana getiren alt gruplardan hiçbirine 

özerklik tanımaması, toplumsal yaşamı besleyen her türlü iç, bilinçli ve bilinçsiz hareketi 

toplumun istediği sınırlar içinde ve doğrultuda tutmasıdır. Kabile, gerekirse şiddete 

başvurarak, bireysel, merkezi ve ayrı bir siyasal iktidarın ortaya çıkmasını engelleyerek 

bu ilkel toplumsal düzeni korumaya kararlı olduğunu gösterir.341  

 

İlkel toplumun özgül siyasallığı, şiddet aygıtına iktidar hakkını tanımaması olarak 

belirir ve bu düzen içerisinde ne şefin ne savaşçının ne de başka bir grup ya da statünün 

kendi hükmünü zorlayıcı ve şedit bir iktidar çerçevesinde tüm topluluk üzerinde eşitsizliği 

kurumsallaştıracak biçimde uygulaması mümkündür. Clastrés’ın “ilkel toplumun varlığı” 

olarak adlandırdığı eşitlikçi düzenek o kadar güçlüdür ki, kendi varlığına içkin olan 

parçalılığın marjlarda yoğunlaşarak tüm topluluğa hâkim olacak şekilde geri dönüşüne 

bir biçimde daima engel olur. Bir anlamda yoğunlaşan bir uç topluluğa değil, toplumsalın 

bir ara terim olarak yerleştiği haliyle daima kendisine geri döner, kendi içine kapanır ve 

kendi kendini imha eder: “tikel olan, meydana getirdiği evrensellik uğruna kendini 

tüketir.”342 Herhangi bir güç, bir şekilde marja yerleşerek kendi varlığını sürekli bir kudret 

                                                           
340 A.g.e, s. 36. 

341 A.g.e, s. 120. 

342 H. Bozarslan, 2016, s. 113. 



238 
 

olarak eşitsiz bir konuma yerleştirememekte ve bir parça olmak niteliğini topluluğun 

merkezine dönüştürme olanağına sahip olamamaktadır.343 Diğer deyişle, siyasal düzlem 

içerisinde kalacak olursak, Clastrés’ın betimlediği haliyle ilkel toplum içerisinde zorlayıcı 

olmayan iktidar uygulamasından zorlayıcı iktidar uygulamasına doğru geçişin şiddet 

rejimindeki eşiksel bir dönüşüme işaret ettiğini söyleyemeyiz. Clastrés’ın ilkel topluluklar 

üzerinden oluşturduğu etnografisi, siyasal bir düzlemde gücün bir şeditlik eşiğinden 

geçerek zorlayıcı iktidarı oluşturamayacağı sonucuna varan, en nihayetinde siyasal 

olanın mahiyetine dair bir muhakeme niteliği taşır. Bizim ise bu siyasal alan ile sınırlı 

kalmamak üzere, yine Clastrés’ın etnografik malzemesinden faydalanarak iktidarın zor 

kullanma ve şiddet ile belirlenme düzeneğinden, şiddetin -şu an için ilkelin özelinde- 

topluluk içinde ve topluluklar arasındaki dolaşımına odaklanmamız gerekmekte.344 

Böylece, toplumsal düzlemde son derece özel bir tarzda seferber edilen ve siyasal 

eşitsizleşme süreçlerinin önünü kesmeyi amaçlayan belirli bir şiddetin farklılaştırma 

mekanizmalarının, toplumsal konumlanışlar arasındaki geçişi hangi biçimde örgütlediğini 

ve ne türden bir farklılık eşiği kurduğunu tespit edebileceğiz.  

 

Clastrés, ilkel toplumlar üzerine gerçekleştirilen etnografik çalışmalarda 

mübadele ve savaş nosyonlarının bağlama bağlı olarak birbirlerinin yerine geçen zıt 

                                                           
343 Topluluğun güç dengelerini marjlara doğru çeken toplumsal rol ve belli (savaşçı) bireylere 

karşı geliştirdiği bu dengeleme ve eşitleme mekanizmasına Copet-Rouger da Makalar’da rastlar. 

Bkz. E. Copet-Rouger, 1989, s. 80.  

344 Bu anlamda Hamit Bozarslan’ın, devleti, kuruluştaki bir şiddet ile tanımlama çabası da aslında 

devlet adına hiçbir ayırıcı niteliği açıklamaz. Krş. H. Bozarslan, 2016.  



239 
 

kavramlar olarak formüle edilişinin problemlerini göstermeye çalıştığı Şiddetin 

Arkeolojisi: İlkel Toplumlarda Savaş metninde özellikle Levi-Strauss’u ve onun 

mübadeleyi çatışmaya öncülleyen sosyolojik yaklaşımını karşısına alır. Clastrés’a göre 

Levi-Strauss mübadeleyi savaşa önceleyerek, ilkel toplumlarda savaşı bir tür mübadele 

hatası, gerçekleştiremeyen bir mübadelenin sonucu olarak kabul eder ve bu anlamda 

Hobbescu sivil toplum düşüncesi hattı içinden, fakat onun ters simetriğini üreterek aynı 

düzlemi paylaşmış olur; “Hobbes’da mübadele eksikti, Lévi-Strauss’ta savaş eksik,” der 

Clastrés.345 İlkel topluluklarda şiddet genelliğinin bir sosyo-politiğini gerçekleştirebilmek 

üzere mübadelenin ve savaşın birbirinden ayrı gerçeklikler olduğunu ve bu ikisinin 

ilişkisinin o ya da bu şekilde birbirlerinin yerine geçen zıtlıklar olarak görülmemesi 

gerektiğini belirtir. Ona göre ilkel toplumlarda “mübadele ve savaş, birinden birine adım 

adım geçmeye izin verecek bir sürekliliğe göre değil, ilkel toplumun gerçekliğini ortaya 

koyan radikal bir kopuşa göre düşünülmelidir.”346 Yukarıda değindiğimiz üzere, 

Clastrés’ın ilkel toplumların gerçekliği olarak adlandırdığı radikal kopuş hali dolaysız 

olarak ilkel toplumun parçalılığını, onun politik varoluşunda grupların ve erklerin 

ayrıştırılarak bir bütün içerisinde eritme stratejisini işaret eder. Bu anlamda hem 

topluluk içi görevlerde hem de topluluklar arası ilişkilerde ayırma ve ayrılma edimi 

yaşamsal bir mahiyeti üstlenir. Dahası bu ayırmanın ve ayrılmanın derecesi kişisel bir 

ayrıcalığın yüklenmesine mahal vermeyecek şekilde kaygan ve geçişken olmak 

durumundadır. Clastrés, savaşı mübadeleye önceleyen Hobbesçu yaklaşım ile 

                                                           
345 P. Clastrés, 1992, s. 188.  

346 A.g.e. 



240 
 

mübadeleyi savaşa önceleyen Levi-Strausscu yaklaşımın birbirlerinin yerine geçebilen 

yapısına karşı ilkel savaşın nasıl anlaşılması gerektiğini şu sözlerle anlatır: 

İlkel toplumun sürekliliği savaş durumunun sürekliliğine bağlıdır, iç politikanın 

uygulanabilmesi (bölünmemiş ve özerk Biz’i muhafaza etmek) dış politikanın (savaş 

yapmak için ittifaklar oluşturmak) uygulanabilmesine bağlıdır: Savaş ilkel toplumsal 

varlığın merkezindedir; toplumsal yaşamın gerçek itici gücü odur. Kendini Biz olarak 

düşünebilmek için topluluğun hem bölünmemiş (yekpare) hem de bağımsız (bütün) 

olması gerekir: İçeride bölünmemiş olmak ve dışarıya karşı tavır almak birbirini tamamlar 

ve biri diğerinin koşuludur. Savaş durursa, ilkel toplumun kalbi de çarpmaz. Savaş onun 

temeli, varlık koşulu, amacıdır; İlkel toplum savaş için toplumdur, o özü gereği 

savaşçıdır…347  

 

İlkel toplumların şiddeti dışarıya karşı bir savaş biçiminde örgütleyerek kendi 

bütünlüğünü ve içsel bölünmemişliğini korumak üzere “özü gereği” seferber edişi, 

Girard’ın da bahsettiği bir olgudur. Girard, topluluklar arasındaki bu şiddetin ayinsel 

niteliğinden de söz ederek, ilkel toplumların “savaş için toplum” oluşlarından şu şekilde 

bahseder: “İster kadınlar söz konusu olsun ister tutsaklar, çatışma biçiminde ayinleşen 

değiş tokuş ile değiş tokuş biçiminde ayinleşen çatışma hep içeriden dışarıya doğru olan 

aynı kurbansal kaymanın çeşitlemelerinden ibarettir. Bu kayma, şiddetin asla patlak 

vermemesi gereken yerde, asal grupların içinde patlak vermesini önlediğinden, iki tarafa 

da yarar getirmektedir.”348 Girard’ın “kurbansal” olarak adlandırdığı, şiddetin içeriden 

                                                           
347 Clastrés, 2011, s. 203 (vurgu aslında).  

348 R. Girard, Şiddet ve Kutsal, çev. Necmiye Alpay, İstanbul, Kanat Kitap, 2003, s. 403.  



241 
 

dışarıya aktarılma süreçlerinin ifadesi olan toplumsal bağlamlara bir sonraki kısımda 

ayrıntılı biçimde değineceğiz. Bu aşamada bizi ilgilendiren, daima bir şiddeti seferber 

eden ayinsel düzenekler ile topluluklar arasındaki şiddet ilişkisini ayinsel bir mahiyete 

büründüren savaşın, topluluğun sınırlarını belirlemede iç ve dış olanı belirleme ve ayırma 

tarzıyla alakalıdır. İlk bakışta ayin, çatışma ve değiş tokuş mefhumlarının tek bir 

toplumsal süreç içerisinde bir arada ve aynı zamanda birbirleri lehine var olabildiğini 

kavramak zor görünür, fakat Clastrés açısından tüm bu süreç, bir “savaş için toplum” olan 

ilkel toplumsallığın özgül ve eşitlikçi var oluşunu diğer topluluklarla karşılıklı biçimde 

örgütlediği bir düzlemdir. Ayinselleşen ya da bir değiş tokuş haline gelen savaş ile ilkel 

toplum, kendini hem içerideki eşitsizlikçi sivrilmelere (savaşçının iktidarı) karşı -tam da 

şiddeti kışkırtmak349 suretiyle- korumaktayken, diğer yanda ötekine karşı başkalığını 

iddia ederek, bir anlamda oyunsal olan bir ‘karşılıklı çatışma düzenini’ oluşturur. Bu 

anlamda şiddetin, ilkel topluluk açısından ayinin içinde yer alarak geçişi ve başkalaşmayı 

işaretlemesinden çok daha genel ve kritik bir konumu vardır. Öyle ki bazı durumlarda 

şedit olan ile ayinsel olan, savaş ilişkisi ile değiş tokuş ilişkisi birbirinin içine geçer ve ayırt 

edilmez gibi görünür.  

 

Clastrés ilkel toplumun sosyolojisinin, savaşı mübadeleye önceleyen varoluş 

biçimi ile karakterize olduğunu belirtir. Şiddetin Arkeolojisi metni özel olarak, Clastrés’ın 

vahşi siyasallığı kavramak üzere seferber ettiği savaş, bağımsızlık ve toplumun birliği ve 

                                                           
349 İlkel toplumun sonu gelmez ya da sonu ancak savaşçının ölümü ile gelebilen bir prestij 

kışkırtması sürecini yöneterek eşitlikçi varlığını koruması üzerine, bkz. P. Clastrés, 1992, ss. 207-

247.  



242 
 

bütünselliği gibi kavramları bu kez de son derece sosyolojik bir analizde bulunmak üzere 

yeniden öne sürdüğü -ve bunu bir yanda Hobbes’u ve diğer yanda Lévi-Strauss’u 

karşısına alarak yaptığı- bir metin olma özelliğindedir. Bir yanda Hobbescu savaşın hem 

mübadeleyi hem de kendinin varlığına engel olan total siyaset ve diğer yanda Lévi-

Strauss’un mübadelenin toplumsal öncelliği savı bulunur ve Clastrés tam olarak bu 

ikisinin arasında, savaşın toplumsal olarak belirleyici olan mahiyeti savı ile kendine bir 

alan açar. Bu alanda Clastres, ilkel toplumlarda sosyolojik mantığın bir ikili gereklilik 

üzerinden, çifte anlamlılık üzerinden işlediğini öne sürer:350  

İlkel toplum nedir? Hepsi merkezkaç bir mantığa göre hareket eden bir 

bölünmemiş topluluklar çokluğudur. Peki bu mantığın sürekliliğini hem dile getiren hem 

de garantileyen kurum hangisidir? Topluluklar arasındaki ilişkilerin hakikati olarak, 

merkezkaç dağılma kuvvetini merkezcil birleşme kuvvetine karşı uygulamanın başlıca 

sosyolojik aracı savaştır.351 

 

Kopuş olgusu, Clastrés’ın ‘ilkel toplumun birliği ve bütünselliği’ olarak 

adlandırdığı352, onun temel ve öncel siyasal varoluşundaki görünüşteki statikliğine 

müdahalede bulunan sosyolojik gerçekliği ifade eder. Clastres çok kritik bir soruyu 

karşımıza koyar: “Sistem ve savaş nasıl bir arada düşünülebilir?”353 Bu soruyu “düzen 

(barış) ve şiddet (çatışma) bir arada nasıl düşünülebilir?” şeklinde yeniden formüle 

                                                           
350 Clastrés, 2011, s. 196, 204.  

351 A.g.e, s. 205. 

352 A.g.e, s. 192. 

353 A.g.e, s. 193. 



243 
 

etmek mümkündür. İlkel toplulukların savaş halini bir tür sistem hatası, mübadele 

eksikliği ya da toplum noksanlığı olarak görmekten ziyade, onun “toplumsal varlığının 

olabilirlik koşulu” olarak gören Clastrés, tam burada bizi bu çalışmada bir adım ileriye 

taşıyacak olan tespitte bulunur: “Gerçekten de, her topluluğun kendi farklılığını 

doğrulama derecesi o kadar yüksektir ki en küçük bir olay, farklı olma isteği çabucak 

gerçek bir farklılığa bürünür.” Bu nedenle “ilkel toplumlar, aralarında hem gerçek hem 

de mecazi anlamda belli bir mesafe bırakırlar.”354 Bu anlamda savaş, ilkel topluluklar için 

siyasal düzenin dışındaki bir düzen boşluğu değil, gerçekleşecek bir olasılık olarak ilkel 

toplumun varlığına içkindir. İlkel toplumun otarşi355 ideali ve topluluğun aynı zamanda 

hem parçalı hem bütünsel hem de birlikçi yapısı, daima çeşitli düzeylerde cereyan eden 

bir fark oyunu ile, öne sürülen veya yüklenilen farklılıklar çatışması dolayımında 

gerçekleştirilir. Bu durumda ilkel topluluğun birliğini ve bütünselliğini sağlayan, onu 

eşitlikçi biçimiyle garanti altına alan şey onun katiyeti değil, onun sürekli olarak bir 

kopuşa, bir halden diğerine, bir tutumdan diğerine geçişidir. İlkel toplumun sosyolojik 

gerçeği, kendini ötekilikle ilişkilendirişinde daima toplumsal bir arafta konumlandırışıdır. 

“Vahşilerde ne herkesin dostu ne de herkesin düşmanı olmak olanaklıdır.”356  

Parçalanmaya, dağılmaya, bölünmeye yönelik merkezkaç bir mantık ilkel 

toplumun yapısında vardır; öyle ki, her topluluk kendini var olduğu gibi (yekpare bir bütün 

olarak) algılayabilmek için karşısında yabancının ya da düşmanın karşıt figürünü görmek 

ister; öyle ki, şiddetin olabilirliği daha baştan ilkel toplumsal bünyede içkindir; ve savaş 

ilkel topluma özgü bir yapı olarak çıkar karşımıza, yoksa eksik kalmış bir mübadelenin 

                                                           
354 A.g.e, s. 194 (vurgu bize ait). 

355 Otarşi: Ekonomik olarak kendi kendine yeterli olmayı amaçlayan yönetim biçimi.  

356 A.g.e, s. 196. 



244 
 

anlık başarısızlığı olarak değil. Şiddetin bu yapısal özelliğinin karşısında savaşın tüm 

Vahşi dünyada var olması yer alır.357 

 

Daimî bir olasılık ve aynı zamanda toplumsal varlığına içkin bir olgu olarak şiddet, 

ilkel toplumda, onun durumlarının bir marazı olarak değil, zaten eşikte konumlanan 

sosyolojik mahiyetinin bir ifadesi olarak ortaya çıkar. Şiddet ve eşiksellik problemi, ancak 

kopuşun edimselliği içerisinde ve anlık olumsallıkta anlamlıdır. Bir başka deyişle 

toplumsal düzeyde şiddet ancak bir geçiş anını, bizzat eşiğin kendisini işaret eder. 

Kopuşun anlık olumsallığı, onda cevabını aradığımız ‘eşiğin mi şiddeti kışkırttığı’ sorusunu 

bertaraf eder, çünkü burada eşiği verili alma hatasına düşeriz; edimselliği ise ‘şiddetin 

mi eşikselleştiği’ sorusunu iptal eder, çünkü tekili soyutlayıp yalıtma hatasına düşeriz. 

Şiddet ile farklılaşma süreçlerinin bağıntısı, kendiliğinden şedit bir mefhum olan geçişin 

eşik üzerindeki başkalaştırıcı etkisine denk düşer. Diğer deyişle, şiddet olgusunun 

karşılıklı taraflar nezdindeki farklılaştırıcı mekanizması daha en baştan şiddetin 

kendisindeki bir tür başkalaşmaya denk düşerek, şiddet ediminin kendi üzerinde 

uyguladığı eşiksel bir farklılaşma sonucunu doğurur.   

 

 İlkel toplumlarda şiddet, ister diğer topluluklar nezdinde farklılığın korunması için 

savaş şeklinde, isterse de topluluk içindeki eşitsiz merkezkaç eğilimlerine karşı 

parçalılığın eşitlikçi dengesini korumaya yönelik ayinsel biçimler altında olsun, 

topluluğun varoluşundaki bir başarısızlığı ya da kazayı değil; bizzat çeşitli 

mesafelenmeler rejimini korumaya, yeniden düzenleyip üretmeye yönelik yaşamsal bir 

                                                           
357 A.g.e, 195 (vurgular aslında). 



245 
 

işlev üstlenir. İlkel toplumların eşitlikçiliği, parçalılığın özerk yapısını şedit biçimler altında 

potansiyel olarak sürekli korunması anlamına gelir. Bu nedenle şiddet, farkların düzene 

sokulmuş mesafelerinin ritmine uygun biçimde ya da o ritmi yeniden yerleştirecek 

şekilde vahşi toplumsallığın eşitlikçi düzeninde içkin bir rol üstlenir.  

 

Fakat belki de daha kritik olan nokta, şiddetin toplumsal dinamiklerini açıklamaya 

çalışırken Clastrés’ın yararlandığı, fark, farksızlık, aynılık ve çifte gereklilik nosyonlarının 

yine karşımıza çıkmakta oluşudur. Örneğin Clastres, özünde bir farklılık mantığı olan ilkel 

mantığın, Lévi-Strausscu mübadele mantığı ile açıklanamayacağını, çünkü herkesin 

herkesle mübadelesinin herkesin birbiriyle özdeşleşmesiyle sonuçlanacağını ve aynılığın, 

ilkel toplumun yıkımı anlamına geleceğini söylemektedir.358 Yukarıda tartıştığımız, 

mübadelenin, savaşın ve ayinin şiddet olgusunu benzer bir biçimde seferber ederek 

topluluğun hem kendi içindeki hem de diğer topluluklar nezdindeki içerilik ve dışarılık 

bağıntısını kurma tarzını göz önünde bulundurarak, toplumsal bağlamda şiddetin aynılık 

ve farklılık mefhumlarıyla son derece kritik bir ilişkisi olduğu iddia edilebilir. Clastrés’ın 

ilkel toplumlar üzerine gerçekleştirdiği araştırmaları ile şiddetin, toplumsal olanın 

sınırlarını edimsel olarak belirleyen içeri dahil etme ve dışarı itme süreçlerini ve bunlar 

arasındaki geçişlerin mahallerini saptayabilmek mümkündür: Toplumsal birliğin 

tescillenmesine, desteklenmesine ve hatta toplumsal birliği tehdit edebilecek fark 

yoğunlaşmalarını daha da kışkırtmak suretiyle dışarıya yönlendirmeye hizmet eden bir 

araç olarak şiddet, farkların belirli bir toplumsal düzendeki örgütlenişinde durumlar 

arasındaki geçişi sağlayan edim olarak belirir. Bu anlamda şiddet, bir yanda değiş tokuş, 

                                                           
358 A.g.e. 



246 
 

ayin ve savaş süreçlerinin birbirlerine geçişliliklerinin düzlemi iken, diğer yanda 

toplumsal mesafelerin hem topluluğun kendi içindeki öğeleri bakımından hem de diğer 

topluluklar ile farklılık düzenekleri bakımından (Clastrés’ın incelediği ilkel toplumlar 

açısından bu düzenek bizzat eşitlikçiliktir) işletildiği geçiş edimidir.  

 

Clastrés’ın ilkel toplumların eşitlikçi siyasal düzeni üzerine gerçekleştirdiği 

çalışmalar aracılığıyla şiddetin toplumsal bir edim olarak mesafe ve geçişleri hangi türden 

farklılaştırma mekanizmaları ile sağladığını görebilmekteyiz. Ancak, tam da Clastrés’ın 

belirttiği üzere, toplumsal varoluşun en az fark kadar kritik bir mefhumu olan aynılığın 

da şiddet olgusu ile içsel bir bağıntısı vardır ve Clastrés, aynılığın topluluk için yok edici 

bir şiddet anlamına geleceğini iddia ederek bu bağıntıya temas etmiş olsa da, şiddetin 

aynılaştırıcı bağlamının toplumsal varoluş açısından görünümlerini araştırma konusu 

dışında tutar. Bu eksikliği gidermek ve şiddet ediminin farklılaştırıcı düzeneklerinin diğer 

yüzü olan aynılık olgusuna toplumsal edimler bakımından yaklaşabilmek adına, bir 

sonraki bölümde R. Girard’ın şiddet ile kutsallığın bağıntısı üzerine kurduğu 

düşüncelerinden faydalanacağız.  

 

 

II. TOPLUMSAL BÖLÜNMÜŞLÜK ve SİMGESEL HİYERARŞİ: ŞİDDETİN AYNILIK DÜZLEMİ 

 

Bir önceki kısımda şiddetin toplumsal organizasyon içerisindeki işlevine ve onun 

siyasal düzlem içerisinde nasıl bir eşiğe oturduğuna dair -özellikle Clastrés’ın ilkel 



247 
 

toplumlar üzerine gerçekleştirdiği şiddetin etnografisini merkeze alarak- bir yaklaşım 

geliştirmeyi denedik. Bu kısımda ise şiddetin toplumsal düzenek içerisinde nasıl farklı 

biçimler ve karşıt işlevler altında toplumsal dağılmaya ya da toplumsal birleşmeye hizmet 

edebileceğine dair -ilkel toplumlarla sınırlı kalmaksızın- bir tartışma yürüteceğiz. Bunun 

için, özellikle R. Girard’ın Şiddet ve Kutsal359  metni başta olmak üzere, diğer belli başlı 

Girard eserlerinin de ortak bir çözümlemesi gerçekleştireceğiz. Böylece taklit ile şiddet 

kavramlarını son derece özgün ve kapsamlı bir tarzda toplumsal hayatın tümünü 

kavramak üzere seferber eden Girard’ın savlarını şiddetin toplumsal mahiyeti üzerine 

geliştirdiğimiz hat içerisinde inceleyerek, şiddetin hem toplum üzerinde hem de şiddet 

mefhumunun farklı belirlenimleri içerisinde hangi anlamda bir kopuş ve başkalaşmayı 

ifade ettiğine dair bir fikre sahip olmuş olacağız. Bu amaçla ilk olarak Girard’ın şiddet ve 

toplumun ilişkisine dair düşüncelerinin bütünsel bir analizini gerçekleştirmeye 

çalışacağız.  

 

A. Köken ve Arzu 

 

Girard’ın ikame kurban kuramı sosyo-kültürel alanda bir anlamda Hegel’in 

tarihsel ontolojisine benzer; kuram nesnesi olarak aldığı toplumsallığın kökeni ile bugünü 

                                                           
359 R. Girard, a.g.e, 2003. Bu kısımda değinilecek diğer Girard eserleri: R. Girard, Günah Keçisi, 

çev. Işık Ergüden, İstanbul, Kanat Kitap, 2005; R. Girard, Kültürün Kökenleri, çev. Mükremin 

Yaman, Ayten Er, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 2010; R. Girard, Romantik Yalan Romansal 

Hakikat: Edebi Yapıda Ben ve Öteki, çev. Arzu Etensel İldem, 2. basım, İstanbul, Metis Yayınları, 

2013.  



248 
 

arasındaki sürecin “birliği”ne dair bütüncül yaklaşımı bakımından o denli kapsamlı, farklı 

düzlemler dahilinde açıklayıcılığı yüksek ve dahası, kuramın kendisini de bizzat bu 

açıklama kudretinin içinde belirli bir konuma oturtarak kuramı kendine-dönüşlü bir 

tarihsel süreç içerisine yerleştirebilme kıvraklığına sahiptir ki, nesnesi aldığı hiçbir olgusal 

çokluk bu kuşatılmanın dışına çıkamaz.360  Girard’ın çalışmaları sanat tarihi, edebiyat 

eleştirisi, teoloji, sosyal ve siyasal antropoloji, felsefe, psikoloji ve psikanaliz gibi birçok 

alana temas eder. Ancak tüm bu bilme çoğulluğu bir biçimde daima tek bir toplumsal 

hakikatin çeşitli ve çeşitlenmiş varyasyonları olarak karşımıza çıkar. Tarih dışı olanın 

kurgusal mitolojisi olarak bilimsel hakikat ile, tarihsel olan içerisine dışarıdan kopup 

gelmiş bilimselliğin mitik mahiyetinin bilgibilimsel sürekliliğini göstermek, belki de 

Girard’ın alâmet-i farikasıdır. Böylece Girard, ilkel ile uygar arasında çizilen tarihsel ve 

söylemsel kopukluğu, bunlar arasındaki toplumsal örgütlenme ilkesi bakımından 

aşılamaz addedilen uçurumu aynı yapının görünümleri olarak tek bir hatta yerleştirme 

olanağını elde etmiş olur. Diğer deyişle, Girard’ın ikame kurban teorisi, sapmaların, 

yanılgıların, ihtirasların ve hataların tarihsel süreç içine yerleştirilemeyen süreksizliğini 

mitik varoluşun toplumsal anlamı içine yerleştirerek bilimsel çözümlemenin tutarlı bir 

nesnesi haline getirirken, diğer yanda bilimin tarihselliğini de mitik bir bilme biçiminin 

tarih-ötesi addedilebilecek sürekliliğine aynı anda yerleştirir. Girard için mit ile bilim 

arasındaki birbirine dönüşlü olan bütünsel, fakat aynı zamanda çift-taraflı bilme biçimi, 

toplumsal olanın kökeni ile onun tüm bir tarihinin tek süreç içindeki çeşitli 

görünümlerinin yanılsama rejimleri ile yönetilmiş epistemolojisini oluşturur. Girard’ın 

                                                           
360 Söyleşilerinin derlendiği Kültürün Kökenleri eserinde Girard, toplumların tarihlerinin 

birbirlerinden farklı olsa da, kuruluş ve işleyiş mantıklarına dair yasalarının aynı olmasına dair 

Hegelci hattan etkilendiğini kabul eder. Bkz. R. Girard, 2010. 



249 
 

Şiddet ve Kutsal’daki formülasyonları salt bir sosyal antropoloji kuramı olarak kabul 

edilebilse de, onun parça parça ayırdığı ve her parçasını bir tür çiftdeğerlilik ile birbirine 

bağladığı tekil nosyonları birçok biçimde siyaset, hukuk, etnoloji, antropoloji, psikanaliz, 

teoloji, edebiyat ve sanat eleştirisi vb. birçok disiplin için başlangıç noktası olarak 

kullanılmaya elverişlidir. Bu anlamda Girard’ın ikame Kurban teorisinin, özellikle 

sosyoloji alanında, zamanımızın son beşeri sistem kuramı olduğunu öne sürmek 

mümkündür. Tüm bunlar bizimi çalışmamız açısından kritiktir, çünkü Tarde sosyolojisi 

aracılığıyla kurmaya çalıştığımız toplumsal ilişkilerin topografik düzlemine dolaysızca 

temas eder ve dahası Girard, tüm bu toplumsal bağlamı şiddet olgusu üzerinden 

temellendirir.  

 

Peki toplumsal olanın çeşitli düzeylerdeki ve hatta tüm görünümlerine dair genel 

bir açıklayıcılık iddiasının kaynağı, Girard’ın Kutsal ve Şiddet eserinde en yoğunlaşmış 

haliyle, nereden gelmektedir? Bu sorunun cevabı kısaca ‘köken sorunu’ olarak 

yanıtlanabilir: Girard, toplumsal alan olarak adlandırdığımız kültürel, ekonomik, politik, 

dinsel ve benzeri kurumların her birinin kökenine yerleşen o kurucu olayın, tüm 

olanakları içinde barındıran konsantre başlangıç anının tespitini çözümlemesinin 

merkezine oturtur. Toplumsal düzenin köken ile bağıntısı o denli güçlüdür ki, toplumsal 

mahiyet barındıran hiçbir şey onun etkisinden azade değildir. Sanat eserlerinden 

ekonomik düzene, dinden siyasete ve hatta bireyselliği yadsınamaz görünen bilinçdışının 

simgesel düzeni dahi toplumsal tarihin başlangıç anı olmakla sınırlı kalmayan kurucu 

olayın belirli düzeylerdeki kuşatıcı etkisinden ayrı olarak düşünülemez. Girard’ın 

düşüncesini bu denli etkin yapan, tarihi yalnızca bu kurucu olayın kendini yeniden-

üreterek ya da her yöndeki yayınımı olarak daima kendini doğrulayan bir süreç olarak 



250 
 

koyutlayışına ek olarak, kurucu olayın (hakikatin) kendini varlığını gizleme yoluyla, belirli 

bir miktar yıpranma, sapma ve yadsıma ile işleyen bir tür çift taraflılık ile formüle 

edebilmesidir. Buna göre kurucu olayın etkisi yalnızca kendini her düzeydeki yeniden 

üretişi ile değil, kendini toplumsal düzenek içerisindeki gizleme biçimleri ile; gerçekliğinin 

yadsınmasının kendi etkisinin dolaylı bir gerçekleştirilmesi olduğu çarpıtma süreçleri ile 

gerçekleşir. Girard, kurucu olayın kendini gizleyerek, varlığını ancak yanılsama formları 

ile sunmak vasıtasıyla toplumsal düzen üzerindeki belirleyiciliğini sürdürmesinin çift 

taraflı bir hakikat rejiminin mekanizmasını ürettiğini öne sürer.361 Mitik çarpıtmalar, batıl 

inançlar, rasyonel olmayan yasaklar ve eylemler, tüm bir dinsel hakikatin yanılsamacı 

rejimi ve dahası biliminin bizzat kendisi dahi, aynı hakikat rejiminin yanılsama tarihinin 

çeşitli biçimlerini oluştururlar. Tüm bu yanılsama rejimi her düzeyde metinsel katmanlar 

üretir ve Girard, bu metinler arasındaki kurbansal olarak tanımladığı bir tür tarihsel 

ortaklık aracılığıyla, hakikatin kendini gizleyerek açığa vurduğu yanılsamacı biçim içinde 

tespit edilebileceği iddiasındadır.362 Zira mitoslardan tragedyalara ve oradan da şiir, 

felsefe, romansal biçimler ve nihayetinde bilimsel metinlere değin tüm metinler, kurucu 

olayın tek bir hakikatinin çeşitli yanılsama formları içerisinde sunuluşunu ifade ederler.  

 

Girard’ın ikame kurban teorisini bizim açımızdan oldukça kritik yapan diğer husus 

ise bu kuramda taklit ve şiddet kavramlarının kritik ve birincil öneme sahip bir işlev 

üstlenmesidir. Dahası bu iki kavram, taklit ve şiddet, son derece özgün, kapsamlı ve 

etkileyici bir analiz düzeyinde birbirine bağlanmıştır. Taklidin ve şiddetin toplumsal dizge 

                                                           
361 R. Girard, 2003, s. 384-388.  

362 A.g.e, s. 9.  



251 
 

içerisinde farklılaşma, aynılık ve arzu ile inanç bağlamlarında çözümlemesi Girard ile 

Tarde’ın ortak noktalarını oluşturur. Fakat her iki isim de toplumsalı anlamak bakımından 

zorunlu addettikleri bu benzer bağlamları son derece farklı sonuçlara varacak şekilde 

seferber ederler. Girard için insanlar arasındaki taklit nosyonu, arzunun aynılaştırıcı 

yöneliminin ve toplumsal biraradalığı zan altında bırakan şiddet doğurucu düzlemin 

temelindeki kavramdır. Tarde’da insanlar arasındaki taklit, toplumsal olanı mümkün 

kılan benzerlik ve uyum süreçleri ile ilişkilendirilirken, Girard’da aynılaşma ve çatışma 

bağlamında ve aynı zamanda da “mucizevi bir çözüm” ile bağdaştırılır. Girard için 

insanların taklitçi eğilimi toplumsallığın bir nedeni olmak yerine, bireyselleştirici bir 

arzunun toplumsallıkla uyuşmayan doğurucusudur. Kısacası Girard taklit ediminden 

bahsederken yaklaşımı daima aynılık perspektifi içindedir ve iki ayrı düzeyde karşımıza 

çıkacak taklit hattını önümüze koyar. Birinci düzey, arzu düzlemindeki bireyler arası 

taklittir. Girard bunu mimetik arzu teorisiyle açıklayacaktır. Bunun yanında ikinci düzey 

olarak eklenebilecek dikey bir taklit hattı daha bulunur ve kökende ikame kurbanın 

bulunduğu ve bu kökenin ayinsel biçimle taklit edildiği uzamsal bir sürekliliği ifade eder.  

 

Öncüllerle başlayacak olursak; Girard için mevcut olan ya da olmayan tüm insan 

topluluklarının ortaklığını ve aynı zamanda ayrımlarını işaretleyen “[s]orun, (…) şiddetli 

köken sorunudur.”363 Girard için her topluluğun bir topluluk olarak meydana gelebildiği 

tekil bir an vardır ve bu tam da kişiler arasındaki şiddetin bir tür ray değiştirmesine, 

şiddetin makaslanmasına denk düşen andır. Girard en başta bir olguyu karşısına alarak 

işe koyulur: Her topluluğun temel ve birincil olarak çözmesi gereken, ortaya çıkmasından 

                                                           
363 A.g.e, s. 198. 



252 
 

asla tamamen kaçınamayacağı ve bir biçimde yola getirmesi gereken bir “şiddetin 

kaçınılmaz varlığı” olgusu bulunur. Toplumsal ontoloji olarak adlandırılabilecek postulata 

eşlik eden bir diğer saptama da hemen ardına yerleştirilir: Her toplulukta bir biçimiyle 

kurban ayini görünmektedir.  Ontik bir gerçekliğin ilkel toplumlar üzerinden 

tarihselleştirilmesi olarak kurban ayininin bu her yerdeliği, Girard’ı şiddetin toplumsal 

alan içerisinde farklı kipliklerini ve varoluş biçimlerini düşünmeye iter. Öyleyse ilk elden 

bu noktada dahi şiddetin iki ayrı toplumsal mahiyeti olduğu sonucuna varılır. Bir yanda 

toplumsal olana zarar veren, toplumsal varoluşla bağdaşmayan, kötücül, “zararlı” bir 

şiddet vardır ve diğer yanda ayinselleştirilmiş, ayinselleştirildiği ölçüde de toplulukla 

uyumlu bir ilişki içerisinde olduğu kabul edilebilecek, iyicil, “zararsız” bir şiddet vardır. 

Şiddetin toplumsal alan içerisindeki bu iki farklı görünümü, biri toplumsal olana karşı 

diğeri toplumsal edim içerisindeki iki formu Girard’ı şiddetin toplumsal mahiyeti üzerine 

düşünmeye sevk eder. Dahası, ne kadar yıpranmış ya da aşınmaya uğramış olursa olsun, 

her toplumsal düzende ayin, bir biçimde bir şiddet eylemini de içermekte, şiddeti teşvik 

etmekte ve onun düzenli bir halini örgütlemektedir. Keza, tamamen simgesel formlar 

içinde gerçekleştiriyor olsa da kanın ve ölümün olmadığı bir ayin de bulunmaz. Belirli bir 

şiddetin her ayinde görülen varlığı neticesinde Girard, şiddet sorunun topluluğun kurucu 

anı, kökeni ile ilgili bir şey olduğu sonucuna varır.  Dahası, Girard, belirli bir topluluğun 

kurulduğu kurucu olay olarak kökeni zorunlu olarak belirli bir şiddet biçimi ile 

özdeşleştirir. Köken ile şiddetin bu zorunlu bağdaşıklığı, topluluğun yaşamsal varoluşu 

açısından şiddeti, “olası tüm anlamların arkasında” ve “herhangi bir anlamla 



253 
 

maskelendiği sürece anlaşılmaz” kalan ve tüm bir varlık düzlemine sirayet eden şey 

olduğu sonucuna ulaştırır.364  

 

Girard’ın sorunu, her toplulukta bir biçimde karşımıza çıkan kurban olgusunun 

kökensel şiddet ile ilişkisini, kendini gizleyerek her yerde belli eden bu bağıntının 

mekanizmalarını ortaya çıkarmaktır. Özellikle Şiddet ve Kutsal’da amacının “kurban 

sunumu ile teolojisinin aynı anda hem gizleyip hem de yatıştırdığı toplumsal çatışma 

ilişkilerini bulmak” olarak belirtir.365 Ancak biz burada onun ikame kurban merkezli 

teorisini merkezimize taşımak yerine, bu kurban mekanizmasının daha önce işaret ve 

tespit ettiğimiz toplumsal edimleri anlamamızda yardıma çağırabileceğimiz kavramları 

elde etmek adına seferber etmeyi deneyeceğiz. Bir başka deyişle, topluluklarda görülen 

kurban sunma ediminin mahiyetini ve kurbansal mekanizmanın366 cevaz verdiği temel 

bağlamları irdelemekten ziyade, kurban olgusunda da kendini açığa vuran, şiddetin 

belirli bir tür özgül karakter ve konumlanışını açığa çıkarmaya çalışacağız. Bu amaçla, bir 

önceki bölümde eşik nosyonu ile bağdaştırdığımız, toplumsalın içerisi ve dışarısı 

sorunsalı Girard’ın ikame kurban teorisi ile başka bir muhtevaya bürünecek. Yine de her 

halükârda bunu kavrayabilmek adına, Girard’ın özellikle Şiddet ve Kutsal eserinin genel 

bir hattının çıkarılması gerekiyor. Augé’nin de belirttiği gibi, bu eserde teorileştirilen üç 

                                                           
364 A.g.e, s. 200. 

365 A.g.e, s. 10.  

366 Yukarıda belirttiğimiz gibi, bu kurbansal mekanizma yalnızca kurban ayini ya da başka bir 

ayinsel biçim ile sınırlı değildir; tüm bir sanatsal, bilimsel, kültürel, dinsel ve hatta politik düzlemi 

kat eder. Girard, kurbansal düzeneği en açık biçimiyle kutsal kitaplarda ve şiir, roman gibi edebi 

eserlerde yakalar. Ancak çözümlemenin bu kısmı, bu çalışmanın amacını katbekat aşacaktır.  



254 
 

toplumsal moment ya da durum bulunur: “ (a) Çatışmayla topluluğun çözülmesi ve onu 

oluşturan farklılıkların ve hiyerarşilerin ortadan kalkması; (b) günah keçisi kurbana karşı 

kolektif şiddet konusundaki oybirliği; (c) farklılıkları ortadan kaldırmayı amaçlayan taklit 

güçleri engelleyen yasaklar ve topluluğun güçlenmiş olarak çıktığı kurban bunalımını 

yeniden üreterek bu güçleri düzene koyan ritüeller hazırlanması”.367 Sırasıyla bu 

momentleri incelediğimizde, bu bölümde ihtiyacımız olan şiddet ile aynılaşma 

düzleminin simgesel düzen içerisindeki bağıntısına da ulaşmış olacağız.  

 

 

B.  Şiddetin Ontik Kökeni: Mimetik Arzu  

 

Şiddetin her topluluk özelinde ve her topluluk için birincil varoluş sorunu 

olduğunu öne süren Girard, bunun toplumsal kökene kazınmış mekanizmasını 

çözümlemek amacıyla toplumsal bir varlık olarak insan arzusunun özünün bir 

çözümlemesine girişir. Bu amaç doğrultusunda da ilk olarak şiddetin insanlar arasındaki 

kaynağına, metafizik kökenine odaklanarak işe koyulur. Girard’a göre şiddet toplumlar 

için evrenseldir, çünkü bireysel arzunun mekanizması evrenseldir. Diğer deyişle, “insan 

ilişkilerinin doğası” çözümlenerek şiddetin toplumsal mevcudiyetinin bireylere dayanan 

nedeni açıklanmalıdır. Dikkat edilmelidir ki Girard, bir “insan doğası”nın ya da şiddete 

neden olan “doğal bir güdü”nün çözümlenişini amaçlamaz. Söz konusu olan insanların 

ilişkilerine dair bir doğa, başka deyişle her hâlükârda öznenin, nesnenin ve bir üçüncü 

                                                           
367 M. Augé, Paganizmin Dehası, çev. Erkan Ataçay, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 2010, s. 70. 



255 
 

gönderenin bulunduğu bir üçlü yapının doğasının çözümlenişidir. Bu yapının üçüncü 

özne ve nesne dışındaki üçüncü göndereni arzudur. Ancak özne ve nesnenin tespit 

edilebilir sabitliğinin aksine, arzunun sabit bir konumu bulunmaz; o daima ötekindedir. 

Girard bu durumu, insanda topluluk üyesi olmanın gerekliliklerine karşı bir eğilimin 

varlığı ile açıklar: İlk bakışta, insan ilişkilerinin doğası açısından öznenin ve nesnenin 

konumu belirli görünür. Fakat bu doğanın istikrarsızlaştırıcı öğesi olarak arzu ne özneye 

ne de nesneye sabitlenebilir niteliktedir. Öyleyse arzunun doğuşu ve özne ile nesne 

arasındaki ilişkisindeki istikrarsızlaştırıcı etkisini çözümleyebilmek adına “toplumsal 

doğa”daki bir başka zorunlu varlığa odaklanmak gerekir: Öteki.  

 

Toplumsal ilişkilerin doğasında ötekinin konumu ile arzunun konumu aynıdır. Bu 

anlamda mimetik yapının üçüncü göndereni olarak arzu, dolaysızca ötekiye göndermede 

bulunur. Demek oluyor ki Girard için söz konusu olan arzu ise, ortada “doğal” kabul 

edilebilecek, dolaysızca bir içgüdüye ya da nesneye duyulan ihtiyaca bağlı olan yönelim 

ile açıklanabilecek bir şey yoktur. Arzunun toplumsal doğasını oluşturan şey de tam 

olarak onun bu ötekine bağlanmış koşulluluğudur. Doğal olarak nitelendirilebilecek 

yemek, çiftleşmek vb. içgüdüler ve itkilerin ise kendi başlarına arzu kategorisine dahil 

edilebileceği bir toplumsal düzlemi bulunmaz. Arzu, hem etkisi itibariyle bir o kadar kesin 

hem de kaynağı itibariyle bir o kadar belirsizdir. Fakat bu belirsizliğin kaynağı onda saklı 

olan yaşamsal bir giz değil, bizzat arzunun ilişkisel muhtevasının bu gizliliği örgütlüyor 

oluşu yatar. Girard açısından insan arzusu, bir eksikliğe işaret eden ya da ona referans 

veren istem olmaktan evvel, insandaki bir aşırı doluluğun, henüz belirli bir ihtiyaca 

gereksinim duymaksızın orada olan bir fazlalığın ifadesidir. Başka bir ifadeyle arzu, 

tamlığı imleyen bir eksiklikten dolayı nesnesine doğru yönelmekten ziyade, fazlaya göre 



256 
 

konumlanmış bir yoksunluktan dolayımlanarak gerçekleşir. Toplumsal ilişkilerin doğası 

içinde arzunun doğuşu, öznenin nesnel bir yoksunluğundan ötürü ortaya çıkmaz. Çünkü 

insanda daha baştan bir varoluş fazlası, adresi bulunmayan bir tür arzulama arzusu 

bulunur. Arzu ile dolu olan insan henüz tam olarak neyi arzuladığını bilmeksizin varlık-

olmayı arzular ve bu arzunun nereye yönleneceğine dair kararı dışarı aktarır. Girard’ın 

insan tasavvuru, henüz daha neyi arzuladığını bilmeksizin, ilk olarak ne hissettiğini bilen 

insandır; Haset,368 insanın kendini bildiği ilk duygudur ve daha en baştan, henüz 

nesnenin bir arzuyu kendine çekmesine fırsat vermeksizin arzunun kendisi nesnesine 

bizzat bir karar vermek durumunda kalır. Adresi olmayan arzusu dolayısıyla insan 

kendisini varlığından yoksun hisseder ve bir başkasında varmış gibi gelen “olmayı” 

arzular; “bu başkasından, ‘olmak’ için neyi arzulamak gerektiğini söylemesini”; arzusu 

için adres göstermesini arzular.369 Arzuların ve dolayısıyla insansal varoluşun düzlemi, 

modelin, belirli bir şeye arzu duyarak örnek olan kişinin, tilmize arzu nesnesini bizzat arzu 

ederek göstermesidir. Neyin arzulanacağı bizzat arzulanarak gösterilir: “Arzu temelde 

taklit eder (mimetiktir), örnek aldığı bir arzuya göre biçimlenir ve o örneğin seçtiği 

nesneyi seçer.”370 Bir başka deyişle toplumsal ilişkiler nezdinde arzu, dolaysızca 

nesnesini seçen ve ona yönelen değil, arzu edilebilir olanın bir başkası tarafından telkin 

edilmesiyle “uyandırılabilir” niteliktedir. Bir diğer yandan ise, bir fazlalık olarak kişide 

bulunan arzu nesnesine karar vermek zorundadır ve özne bunun çözümünü de kararı 

                                                           
368 Krş. Girard, 2013, s. 31. 

369 Girard, 2003, s. 207. 

370 A.g.e.  



257 
 

dışarıya atmakta bulur.371 Bu dışarısı, bir özne olabilmeyi başardığı kabul edilen, 

arzulayan ötekidir ancak ötekinin konumu arzunun deviniminde istikrarsızlık öğesi olarak 

kalmaya devam eder. Çünkü ne ötekinin belirli bir tanımı ne de taklit edilen arzusunun 

kendiliğinden nesnel bir değeri vardır. Ancak her hâlükârda, “İnsanlarda arzu düzeyinde, 

genellikle dışarının sesleri tarafından yinelenip güçlenen asli bir taklit eğilimi vardır.”372 

Girard arzunun bu üçlü doğasına, toplumsal ilişkilerin doğasının üç terimli olan yapısına, 

arzunun mimetik doğası adını verir.  

 

Arzunun bu mimetik doğası, Girard’ı, aynı nesnede birleşen iki arzunun zorunlu 

olarak birbirlerini engellediği, model ve tilmizin en nihayetinde birbirlerine birer rakip 

olarak ortaya çıktıkları sonucuna götürür. Mimetik arzu bir yandan arzulayıcılar arasında 

nesne üzerinde bir rekabete yol açar ve diğer yandan bu rekabet içerisinde model ile 

tilmizin benzeşen arzuları bu ikisi arasındaki her türden farklılıkları silerek çıplak bir 

karşılaşmaya, kısaca şiddete yol açar. Mimetik arzu kavramı bir üçgen biçimindeki 

arzulama yapısını işaret ettiği kadar, benzeşim, farksızlaşma ve şiddet kavramlarının da 

                                                           
371 Bu fazlalık, karar mecburiyeti ve dışarıya atma bağıntısı Girard’ın tüm düşüncesinde 

izdüşümleri bulunabilecek bir hat olarak karşımıza çıkar. Örneğin toplumsal varoluşa uygun 

düşmeyen şiddet de, belirli pratiklerle (ayin) dışarı atılacak ve bu şekilde kutsal olan inşa 

edilebilmiş olacaktır. Ancak kutsallığın inşası tam da karar zorunluluğunu dışarıya havale eden, 

şiddetten arınmanın yükünü ve sorumluluğunu topluluğun dışına aktararak, iradenin dışarıda 

konumlandırılması sonucunu doğuracaktır. Kişinin neye arzu duyacağına dair vermesi gereken 

kararın dışarıya, ötekine havale edilmesinden başlayarak, kararın toplumsal, siyasal ya da 

tarihsel niteliği Girard’ın analizinde daima “dışarıya atılarak” çözülecektir.  

372 A.g.e, s. 209. 



258 
 

birbirinin yerine geçebildiği üç taraflı ilişkiler düzlemini ifade eder. Arzu nesnesinin 

doğurduğu rekabetin ve oradan da arzunun doğurduğu şiddetin bağıntısına Girard bu 

hat üzerinden ulaşacaktır. En kısa deyişle, “arzuyla ilgili her taklit otomatik olarak 

çatışmaya doğru gider,”373 der Girard. Diğer taraftan ise Girard, arzunun mimetik 

doğasına yalnızca model ile tilmiz arasındaki katî bir astlık üstlük ilişkisi içerisinden 

yaklaşmaz. Öyle olsaydı bu ikisinin farklılıkları ve ayrılıkları belirgin şekilde sabitlenebilir 

ve ortada çatışma halini devamlı bir şiddet rizikosu içerine sokacak süreç ortaya 

çıkmayabilirdi. Bu nedenle arzunun mimetik analizi, durumun daima üçüncü bir taraf 

gözünden çözümlenmesi demektir. Bu üçüncü tarafın nesnel varlığı, aslında bizzat arzu 

nesnesinin kendisidir; onun “nesnel” değerinin kurulumudur: “Bir nesneyi değerli kılan 

şey onun gerçek fiyatı değil, ona önceden yönelmiş arzulardır.”374 Arzu nesnesinin 

kendinden menkul hiçbir değer belirlenimi bulunmaz. Nesnenin değeri bizzat arzunun 

mimetik üçgeninde ortaya çıkar ve arzulayıcılarının uyumu ile değil, çatışma içinde 

atfettikleri değer ile kurulur. Diğer yandan ise üçüncü taraf bu arzu nesnesinin 

belirmesiyle ortaya çıkan koşulsuz ilişkilerin alanıdır. Hem çelişki hem de çözümleme 

buradan dolayımlanarak var olur. Girard arzuda ortak olan şeyin uyum anlamına değil, 

zorunlu olarak çatışma ve rekabet anlamına geldiğini söylerken, rekabetçi arzuların bir 

kez ortaya çıktığında, iki kişi arasındaki ilişkinin birbirleri ile kurdukları direkt ilişki 

içerisinden değil, bu “çatışma”nın içinden ve bizzat çatışmanın nezdinde her ikisinin de 

                                                           
373 Günah Keçisi’nde Girard, mimetik’i şu şekilde tanımlayacaktır: “Mimetizm, insanları 

parçalayan şeyin, arzularının ve düşmanca rekabetlerinin, trajik ve grotesk yanlış anlamalarının 

ilk kaynağıdır” (R. Girard, 2005, s. 227).  

374 R. Girard, 2005, s. 196. 



259 
 

benzeşmesi ve farksızlaşması parantezinde incelenmesi gerektiğini salık verir.375 Tam da 

bu şekilde model ile tilmizin arzu nesnesine ve birbirlerine göre konumları göreceli ve 

değişken halleri ile tespit edilebilir hale gelir. Dahası, analiz yönteminin de ötesinde, 

model ile tilmizin kendilerine ve birbirlerine bakışı dahi bu çatışmanın dolayımında 

oluşmak durumundadır.376 

 

Mimetik, Girard için daimî bir düzenektir ve o ya da bu şekilde bir biçimde kültürel 

evrene etkide bulunup onu belirler. Mimetik düzenek terimi, aşağıda ayırıcı edimlerini 

belirlemeye çalışacağımız üç toplumsal durumu da kapsayan, “mimetik arzuyla başlayan, 

mimetik rekabetle süren, mimetik ya da kurbansal bunalımla şiddetini arttıran ve 

sonunda da günah keçisi çözümüne ulaşan bütün bir süreci gösterir.”377 Mimetik 

arzunun doğuşu olan ilk aşama, iki yakın’ın, birbirleri ile direkt temas edebilecek 

konumda olan ve toplumsal statüleri itibariyle temas içerisinde bulunabilecek iki kişiden 

birinin arzu edilebilecek nesneyi diğerine işaret etmesiyle ortaya çıkar. Model ile tilmizin 

                                                           
375 R. Girard, 2003, s. 256.  

376 Girard’ın Mitos ve Tragedya okumalarında olduğu kadar edebiyat eleştirilerinde de bir metod 

olarak kullandığı ve insanların aynı anda hem “beni taklit et” hem de “beni taklit etme” 

buyruklarınca kurulmuş çelişkilerle örülü alanı ifade eden “çifte açmaz” kavramına burada 

değinmeyeceğiz. Konumuz açısından, bu “çifte açmaz“ nosyonundan başlayarak Girard’ın tüm 

analiz birimlerini bir tür “çift yönlülük”, “çifte gereklilik” ve “çift taraflılık” gibi iki yönlü oluş 

kipliklerinin çelişkili birliği ile analiz ettiğini belirtmekle yetineceğiz. Üçüncü kısımda ise çifte 

açmazın karar nosyonu içerisindeki görünümünden hukuk bağlamında bahsederek, açmaz’ın 

şiddet ediminin niteliği üzerinde gerçekleştirdiği dönüşümden bahsedeceğiz.  

377 R. Girard, 2005, s. 48.  



260 
 

birbirlerine toplumsal yakınlığının sonucu, her ikisinin de arzu nesnesi karşısındaki ilksel 

konumlarının sürekli olarak tersine çevrilmesi ile sonuçlanır: “Özne modeline, modeli de 

özneye öykünür. Sonunda da özne kendi modelinin modeli olur, başka deyişle öykünücü 

kendi öykünücüsünün öykünücüsü durumuna gelir.”378 Model ile tilmiz ya da özne ile 

öykünücü arasındaki bu münasebet, arzu nesnesinin rekabet içerisinde kaybolması, 

aradan çekilmesi ve rekabetin nesnesini gözetmeyen bir çatışmaya dönüşmesi sonucunu 

doğurur. Arzu nesnesi bir kez ortadan çekildikten sonra çatışma bu iki rakibi de birbirinin 

ikizi durumuna getirir. Şiddet rakipleri birbirlerine benzetir. Farksızlık bunalımı bu 

noktada ortaya çıkar ve yayılmaya başlar. Ancak Girard bu yayılmanın nasıl ortaya 

çıktığından tam olarak bahsetmez. İki hısmın birbirleriyle çatışmasının nasıl çokluğa 

bulaştığını belirtmez. Ancak yine de bu noktada çatışma içinde kurulan iki tarafın, her 

bireyi bu iki taraftan birine çektiğini varsaymak mümkündür. Buradan da çatışmanın 

girdabına çekilen her bireyin bu ikiliğin mekanizmasında aynı nesnesiz rekabet 

düzleminde birbirine benzeştiğini ileri sürebiliriz. Yine de rekabetin mutlak olarak 

uyumsuz olmak zorunda olduğu ve bu uyumsuzluğun da taklitçi bir etkiyle yayılacağı 

varsayımlarının sorunlu olduğu söylenebilir. Başka bir deyişle karşılıklılığın, şiddetteki bir 

karşılıklılığın iki rakip arasındaki münasebetten çıkarak nasıl genelleştiğinden evvel, bu 

karşılıklılığın mahiyetinin niçin mutlak olarak artsüremli ve uyumsuz olduğunu 

açıklamakta eksik kalır. Girard mimetik şiddetin bu yayılımını, bir diğer deyişle kurbansal 

bunalımı ortaya çıkaran mimetik bulaşmayı şu şekilde açıklar: 

Mimetik düzenek şiddetli karşılıklılık içinde, yani ikili bir öykünme içinde işlediği 

zaman, kuşkusuz her tarafa yayılma eğiliminde olan çatışmacı bir enerji biriktirir; böylece 

                                                           
378 A.g.e, s. 49. 



261 
 

düzenek yakında bulunan kimseler için giderek daha çekici, mimetik olarak bir şeyler 

söyleyen duruma gelir: iki kişi aynı nesne için dövüşürse, bu rekabeti izleyen üçüncü 

kişinin gözünde nesnenin değeri artar; böylece çevrede bulunan daha çok insanı çekmeye 

başlar.379 

 

 Toplumsal ilişkilerin doğası arzunun mimetik yapısı dolayısıyla arzulayıcılar, 

model ile tilmiz arasındaki arzunun aynılığı neticesinde bir rekabetle sonuçlanır. 

Rekabetin ise şiddet sonucunu doğuracağı kaçınılmazdır, çünkü model ile tilmiz arasında 

arzu nesnesinin konumuna göre belirlenebilecek sabit bir konum bulunmaz. Diğer 

deyişle arzu nesneleri dolayımında birbirlerine benzeşerek aynılaşan model ile tilmiz, 

nesne üzerindeki rekabette eşit ve birbirlerinin yerine geçirilebilir olduğu için nesnenin 

elde edilmesi süreci ile şiddet bir ve aynı şey anlamına gelir. Dahası, model ile tilmiz 

arasındaki rekabetin şiddetlenişi, arzu nesnesinin ‘nesnel’ değerine bağlı olmadığı için -

çünkü arzu nesnesinin nesnel değeri ‘nesne’de değil, arzulayanın arzusunda meydana 

geldiği için- şiddetlenme sürecinde nesne gittikçe ortadan kaybolmaya ve şiddetin 

konusu arzu nesnesinin varlığından kayarak şiddetin bizzat kendisi ile yer değiştirmeye 

başlar. Böylece model ile tilmiz arasındaki şiddetli rekabetin konusu arzu nesnesine olan 

bağımlılığını gitgide kaybederek şiddetin herkesi aynılaştıran kötücül yayılımının önü 

açılmış olur. 

 

 

                                                           
379 A.g.e, s. 58.  



262 
 

1.  Aynılaştırıcı Şiddet ve Şiddet Kısırdöngüsü 

 

İnsan ilişkilerinin doğasına içkin bulunan arzunun mimetik yapısı Girard’ın sosyal 

antropoloji ve dahası tüm düşüncesi için ontik bir öncüldür. Girard’ın kurban bunalımı 

olarak adlandırdığı ve taklitçi arzunun şiddet biçimiyle tüm topluluğa yayılması ise onun 

ontik izdüşümüdür. Kurban bunalımı tarihsel düzlemde hem tarih-öncesi hem de tarih- 

sonrası bir momente denk düşer; tarihsel döngünün hem başı hem de sonudur. Bir diğer 

deyişle, hem şiddetin her yanda hüküm sürdüğü ve karşılıklı misillemenin her an ortaya 

çıkabileceği bir topluluk öncesi durumu hem de var olan her topluluğun geleceğini tehdit 

eden bir risk olarak farklılıklar bunalımı tehdidini belirtir.380  

 

Kurban bunalımının temelinde mimetik arzunun kendiliğinden nedeni olduğu 

şiddet riski vardır: “Taklit eğilimi, arzuyu bir başka arzunun kopyası durumuna 

getirmekte ve kaçınılmaz olarak rekabete yol açmaktadır. Rekabet ise arzuyu başkasına 

yönelik şiddete dönüştürmektedir.”381 Kurban bunalımı durumunda sorun olarak beliren 

şey, bu şiddetin dışarı aktarılacağı, yönünün kaydırılacağı veya şiddetin kandırılacağı bir 

mekanizmanın bulunmayışıdır. Eksik olan mekanizmalar esasında bizatihi toplumsal 

alanı oluşturan ve çevreleyen kurum ve tertibatların tümüdür ve kurban bunalımını 

tanımlayan şey tam da bunların yokluğudur. Arzu nesnelerine dair bir ayraç ya da dağıtıcı 

                                                           
380 R. Girard, 2003, s. 78. 

381 A.g.e, s. 239. 



263 
 

işlevi görecek kültürel düzeneği bulunmayan bu kurban bunalımı durumunda arzu, 

nesnesi ne denli değerli olursa olsun nesneye değil şiddete yönelmeye başlar.382  

 

Kurban bunalımı kavramı Girard için farklılık bunalımı kavramıyla eş anlamlıdır ve 

bir ve aynı durumu ifade eder. Farklılıkların düzenlenişi ise, onun bölümlendirilmesi, 

sınıflandırılması, hiyerarşiye tâbi kılınması ve kategorilerde toplanması bizzat kültürün 

kendisini belirtir. Bu anlamda, kurban bunalımı dolaysızca kültürel bunalımı, kültürel 

düzenin yıkımını ifade eder. Kültür ise en temelde farklılıklar sistemi ya da 

sistemleştirilmiş farklılıklar olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle “kurban bunalımının 

sonucuyla ilgili sorun, insan toplumlarının var olup olamayacağıdır.”383 

 

Arzunun mimetik doğası sonucu aynı nesneyi arzulayan iki kişi arasındaki 

rekabetin dolaysızca rekabete ve oradan da çatışmaya evrilmesinden bahsetmiştik. 

Burada iki düzeyde bir aynılaşma olgusu karşımıza çıkar. Birincisi, söz konusu olan bu iki 

kişinin arzuları itibariyle aynılaşmış olmalarıdır. İkincisi ise bu iki kişinin kendilerini 

ötekinden mutlak olarak farklı görmeleri itibariyle aynılaşmaları olgusudur. Birinci 

aynılaşma olgusu aynılık ya da farksızlaşma üzerinden şiddetin doğuşuna, ikinci olgu ise 

şiddetin misilleme ve karşılıklılık ile artarak şiddetin bir tür kısır döngüye girmesine 

neden olur. Girard şu şekilde belirtir: “Karşılıklı şiddet mekanizması bir kısır döngü olarak 

betimlenebilir; topluluk bu döngüye bir kez girdi mi bir daha kurtulamamaktadır. (…) En 

                                                           
382 A.g.e, s. 204. 

383 A.g.e, s.93.  



264 
 

genel planda şiddetin, topluluk içinde bir kez yerleşti mi kendi başına sönümlenmeyecek 

yoğunlukta bir taklit etkisi yaratma özelliği olduğunu kabul etmek gerekir.”384 

 

Bu karşılıklı şiddet aşamasında arzunun konusu olan nesne artık çatışma 

içerisinde ortadan kaybolmaya, değeri de bu nesnenin imgesel mevcudiyetinden 

bağımsızlaşmaya başlar. Artık söz konusu olan “konu/nesnenin içerdiği değer değil, 

rakiplerinin açgözlülüğünü harekete geçiren, zincirlerinden boşanmak için bahaneler 

bulan şiddetin o konu/nesneye verdiği değerdir.”385 Bu, Girard’ın mimetik kriz olarak 

adlandırdığı şeydir: “Mimetik kriz şiddetlendikçe, arzu ve çatışmaları da daha 

maddesizleşir, çünkü maddelerini yitirmişlerdir.”386 Mimetik kriz içerisinde artık ortaya 

çıkan şiddetten arınma olanağı kalmamış ve şiddet taklitçi düzenek içerisinde tüm 

topluluğa bulaşan ve derecesi karşılıklı misillemelerle artan bir özelliğe sahip olmuştur. 

Şiddet topluluk içerisinde sürekli olarak hep son darbeymişçesine rakipler üzerinde 

devinirken ve salınımı artan bir şekilde sıklaşarak total bir farksızlaşmanın müsebbibi 

haline gelir. Bu salınımın tepe noktasında maddesinden yalıtılmış olan şiddet, hasımların 

birbirlerinin yerine geçebildiği ve farksızlığın tam olarak birbirlerinin yerine konabilen 

özdeşlikler yarattığı toplumsal kimliksizleşmeler üretir. Bu durumda herkes birbirinin 

yerine konabilir nitelikte birer kopya/ikiz olarak belirir.387 

 

                                                           
384 A.g.e, s. 114. 

385 A.g.e, s. 206. 

386 R. Girard, 2005, s. 269. 

387 R. Girard, 2003, s. 225. 



265 
 

Kopya/ikizlerin varlığı ve dahası topluluğun tümünü niteler oluşu bir yandan hem 

şiddet kısırdöngüsünün zirve noktası hem de şiddetin bu karşılıklı salınımının tümünün 

aktarılabileceği bir kurbanın, şiddetin herkes tarafından aktarılacağı bir odağı olarak 

ortaya çıkışındaki zorunlu koşuldur. Bu şekilde taklitçi benzeşim ve nesnesini yitirmiş 

öykünmecilik yayılmaya yüz tutar; çatışma ve şiddet, arzunun belirişinin tek aracısı 

olarak belirir. Şiddet tek dolayım olarak belirince, şiddet nezdinde birbirlerine benzer 

olanların, yani ikizlerin sayısı da artar. Bu noktada Girard için mimetik krizde bir yön 

değiştirmenin tespit edilebilmesi mümkün olur. Kopya ikizlerin her yana yayılmasıyla, 

öykünücüleri bölen nesne arzusundan, öfkeleri mimetik olarak tek bir kurbanda 

birleştiren ve uzlaştıran arzuya geçiş için nesnel koşul oluşur. Toplu linç edimi öncesinde 

mimetik arzunun işleyişi öykünmecileri ikilikler olarak bölüp ikizler olarak çoğaltmakken, 

bir tür doyum noktasında (bunalımın zirvesinde) mimetik, tüm bu çoklu ikilikleri, 

birbirinin aynı olan kopya ikizleri tek bir noktaya karşı birleştirir. “Rekabetçi ve çatışmacı 

mimesis kendiliğinden ve doğrudan doğruya uzlaşma mimesis’ine dönüşür.”388 Çünkü 

şiddet kısırdöngüsü içindeki tüm topluluk, üyelerinin hepsinin şiddetin nesnesi olarak 

birbirlerinin yerine geçirilebildiği tek bir aynılığın birliği haline gelmiş olur. Ancak bu 

birliğin tek konusu yine şiddettir ve bu nedenle bir kişi, şiddet ve tüm topluluk aynı şey 

haline gelmiş olur. Demek oluyor ki, tek gerçek şey olan şiddet ara terim olarak 

alındığında, mimetik krizin zirvesinde ve aynı anlama gelecek şekilde doyum noktasında, 

tüm topluluk ve bir kişi birbirlerinin yerine geçirilebilir şeyler olarak karşımıza çıkar. 

Girard, bu total aynılık düzleminde şiddetin taklitçi düzeneğinde bir dönüşümün 

                                                           
388 R. Girard, 2005, s. 59. 



266 
 

imkânını görür ve tamamen rastlantısal olduğunu iddia ettiği, şiddetin yönüne dair bir 

yer değiştirmeyi bu düzleme yerleştirir.  

 

 

2. Mucizevi Çözüm: Şiddete Dayalı Oybirliği 

 

Girard’ın Kurban bunalımı olarak adlandırdığı şiddet kısırdöngüsünün zirve 

noktasında niteliksel bir sıçrama, şiddet kısırdöngüsünü kıran bir olay ortaya çıkar:389 

Kurban bunalımının doruğunda topluluk, şiddet döngüsü içerisinde tümüyle yok olmanın 

eşiğindedir, fakat topluluğun tümünü kuşatan şiddetin misillemeci ve farkı tümden yok 

edici niteliğinin öngörülemez bir sonucu daha olması ihtimali ortaya çıkar: “Bütün insan 

toplumlarının temeli, şiddetin kendini yine şiddet yoluyla kovmasıdır”390 ve kurban 

bunalımının kritik zirvesinde şiddet kısırdöngüsü ‘yaşamsal’ bir yöne yönelme olanağını 

bulur. Tamamen kopya/ikizlerden oluşmuş bir toplulukta şiddetin tüm o deviniminin 

herkes tarafından tek bir kişiye boşaltılması, nefretin ve hıncın yönünün tek bir kişide 

ikame edilmesi mümkün olur ve şiddet kısırdöngüsünde bir kırılmaya kapı aralanır. 

Girard topluluğun şiddet kısırdöngüsünden yine bir şiddet hamlesi ile çıkma çözümünü 

ikame kurban olarak adlandıracaktır. Şiddet kısırdöngüsü içerisinde herkesin birbiriyle 

                                                           
389 Ancak bu sıçramanın, şiddetteki bu yön değiştirmenin her örnek için zorunlu olduğu sonucunu 

çıkarmak yanlıştır. Kurban bunalımı ve şiddet kısırdöngüsü içerisinde yok olup giden birçok 

topluluğun olduğu kabul edilebilir.  

390 A.g.e, s. 257. 



267 
 

aynılaştığı düzlemde, şiddetin herkes tarafından tek bir yöne aktarılması ve bu şekilde 

tüm şiddetin tek bir kişi üzerinde toplanarak teskin edilmesi olanağı söz konusu olur. 

Çünkü topluluk üyeleri arasında bir fark kalmayışına koşut olarak, nicelikler arasında da 

bir fark kalmamıştır. “İkame kurbana uygulanan şiddet, herkesin katıldığı ama hiç 

kimsenin sorumlu olmadığı bir tür linçtir.”391 Artık ikame kurbana uygulanan bu total linç, 

karşılığında tekrardan şiddet üretmeyecektir, çünkü linçe herkes katılmış ve ortada 

karşılık verecek bir “kanlı” kalmamıştır. Tüm şiddetin tek bir kişiye yönelip total bir linç 

haline gelmesiyle, şiddetin misillemesi, karşı-şiddeti doğurması ihtimali de ortadan 

kalkar. İkame kurbana uygulanan linç, n-1 formülü ile betimlenebilecek, eksiksiz katılım 

ve öç alınmasını imkânsız kılacak sorumsuzluk ile tanımlanır.392 Şiddetin tümünün tek bir 

kişiye, ikame kurbana, tüm topluluk tarafından aktarılması ile misillemesi olmayan 

şiddetin, şiddeti ortadan kaldıran, onu topluluğun dışına atan mucizevi etkisini topluluk 

keşfetmiş olur. Bir başka deyişle, ikame kurbanı topluluk açısından kurucu yapan şey ona 

uyguladıkları lincin, oybirliğine dayalı şiddet’in “mucizevi etki gücünü tanımaları ve 

kötücül ve karşılıklı şiddeti, iyicil ve tek taraflı hale getiren yön değiştirmeyi 

keşfetmeleridir. 

 

Dikkat edilmesi gereken hususlardan birincisi, Girard için ikame kurbanın 

seçiminin tamamen rastlantısal oluşudur. Kolektif şiddetin en temel özelliklerinden ilki 

onun kendiliğindenliğidir; kurban seçimindeki keyfiliğidir.393 İkame kurbanın seçimindeki 

                                                           
391 R. Girard, 2010, s. 38. 

392 Girard, 2003, s. 384.  

393 A.g.e, 188. 



268 
 

keyfilik, bir önceki kısımda bahsettiğimiz olgudan kaynaklanır: Karşılıklı şiddetin 

doruğunda tüm topluluk (n) ve bir kişi (1) birbirinin yerine geçirilebilir şeyler olarak 

belirir. Zaten bu koşul, kurucu olayın olumsallığıyla mantıksal tutarlılık gösterir, fakat 

aynı zamanda, toplumsal olguların farklılaşma momentindeki kurbana uygulanan 

şiddetin kurucu mahiyetinin bir tür belirsizlik hilesiyle gizlendiği çözümleme hattının da 

başlangıç halkasıdır. Girard, oybirliğine dayalı şiddetin, karşılıklı şiddetin hemen üzerine 

eklemlendiğini belirtir,394 fakat aynı zamanda kurban bunalımı dönemiyle kurucu şiddet 

arasında belirli bir kopukluk da olduğunu ekler.395 Süreklilik şiddetin kendisidir; kesinti 

ise şiddetin kurucu şiddet olarak oybirliği içinde mahiyetinin kökünden değişerek 

gösterdiği “mucizevi etki”dir. Bu mucizevi etkinin, karşılığı olmayan şiddetin koşulu ise 

direkt olarak ondaki oybirliği, herkesin bizzat katıldığı ve aynı zamanda kimsenin sorumlu 

olmadığı birleştiriciliktir. 

 

Kurucu şiddet ya da oybirliğine dayanan şiddet, ikame kurbanın ara terim olarak 

yerleştiği ve kötücül olan karşılıklı şiddet döngüsünün iyicil olan tek yanlı şiddeti, yapıcı, 

üretici ve aynı zamanda düzenleyici bir şiddet biçimini kurmasıyla tanımlanabilir. Şiddeti 

kötücül ya da iyicil olarak, aynı biçimde tek taraflı ya da çift taraflı olarak, çift taraflılıktan 

tek taraflılığa tevil eden başkalaşma, basitçe bir yön değişimi değildir; aynı zamanda 

şiddetin yön değiştirmesi, onun dışarı atılması anlamına gelir. Böylece şiddet 

kısırdöngüsünün farksızlaştırıcı ve her şeyi içerleyici halinin dışında bir dışarısı söz konusu 

edilebilmiş olur. Şiddet, kötücüllüğünden kurucu oybirliğiyle iyicilliğe doğru 

                                                           
394 A.g.e, s. 176. 

395 A.g.e, s. 172. 



269 
 

başkalaştırılırken aynı zamanda eksiksiz linç ile dolaysız karşılıklılık dizgelerinden 

çıkarılarak topluluğun dışına atılmaktadır. Girard için kutsalın birincil anlamı işte bu 

başkalaştırılan ve dışarı atılan şiddetten ibarettir.396 Kutsal olarak nitelenen bir 

dışarısının kurulması ile Girard açısından tüm bir toplumsal düzenin ve onun öğe ve 

kurumlarının inşası mümkün olur, iyicil olana evrilebilmiş olan şiddet de buna hizmet 

eder. Aşkınlık tam anlamıyla dışarı atılabilmiş olan şiddet ile ve ondan sonradır ki 

mümkün olabilmiştir: 

 Kutsalın kendisinin ve belirgin özelliği olan aşkınlığın yaratılışı da şiddete dayalı 

oybirliğinden, ikame kurbanın “dışarı atılması”yla sağlanan ya da yeniden sağlanan 

toplumsal birlikten kaynaklanıyorsa, daha temel bir noktayla karşı karşıyayız demektir. 

Eğer böyleyse, sorgulanması gereken yalnızca mitoslar değil, ayinlerin ve dinsel olan her 

şeyin oluşturduğu bütündür.397  

 

“Özel bir topluluk bünyesinde saldırganlığın yön değiştirmesi, bir iç öğeye (ya da 

dışarı atılan bir iç öğeye) karşı, bu topluluk (…) bünyesinde güçlü bir bağ yaratır.”398 Bu 

bağ topluluğun ilksel ikame kurban ile kuracağı kökensel topluluk bağıdır ve topluluğun 

                                                           
396 “Kurban sunumu da hiçbir tanrıya göndermede bulunulmadan, yalnızca kutsallık çerçevesinde 

tanımlanabilir: Kötücül şiddetin kurbanda odaklanması ve kurbanın öldürülmesi yoluyla iyicil 

şiddet biçiminde başkalaştırılması, ya da, aynı anlama gelmek üzere, dışarı atılmasıdır, kurban 

sunumu. Topluluk içinde “kötü” olan kutsal, yeniden dışarıya çıkınca yine ‘iyi’ oluyor” (R. 

Girard,2003, s. 372). 

397 A.g.e, s. 123. 

398 R. Girard, 2005, s. 107.  



270 
 

tüm yaşamı da kurban bunalımının ardından gelen o mucizevi çözümü korumak ve tekrar 

etmek üzerine biçimlenir. Dinsellik, topluluğun dışına atılmış ikame kurbanın çevresinde 

ve o kutsal olan ile irtibatı yeniden ve yeniden seferber etmek, düzenlemek ve dahası 

topluluğun bir daha ‘içerisine’ girmemesi için örgütlenecektir. Bu anlamda dinselliğin ilk 

anlamı ikame kurban ile bulunan çözümü yeniden üretmek, onun kalıcılığını garanti 

altına almak ve diğer yandan da o ilk kurucu şiddeti, herkesin katıldığı linç eylemini 

mistikleştirerek gizlemek olacaktır. Dinsel alan şiddetin kutsal olan ve olmayan tüm 

tezahürlerinin düzenlenişi olarak “şiddeti insani olmaktan çıkarmakta, insanı kendi 

şiddetinden korumak için elinden şiddetini almakta ve bu şiddeti aşkın ve sürekli bir 

tehdit durumuna getirmektedir.”399  

 

İkame kurbanın sağladığı mucizevi etkiyle tanışan topluluk, kurucu oybirliğini 

yeniden üretmek ve topluluk içinde biriken karşılıklı şiddeti dışarı atmak için kurucu olayı 

taklit edecektir. Girard tam da buradan tüm bir ayin düzeneğinin ve aynı zamanda 

kültürel ve simgesel düzenin ortaya çıktığını ileri sürer.400 

 

3. Toplumsal Düzen ve Kurucu Şiddetin Taklidi  

 

İkame kurban ile mimetik arzu mekanizmasının şiddet üreten doğası bitimsiz bir 

çözüm kazanmaz, yalnızca istisnai biçimde ve bir kereliğine tümden biçimde dışarı atılmış 

                                                           
399 A.g.e, s. 192. 

400 A.g.e, s. 177. 



271 
 

olur. Ancak topluluk nezdinde şiddetin nasıl teskin edilebileceği ve dahası nasıl iyicil 

biçim altında üretici bir yöne havale edilebileceği tecrübe edilmiştir: Oybirliği ile topluluk 

içindeki şiddeti bir yöne, topluluğun dışına yönlendirmek. Yukarıda bahsettiğimiz üzere, 

buradan kurban ayini döngüsüne ve dahası tüm sosyal örgütleniş ve kurumsallaşmalara 

giden sürece varılır. Girard şenlikler, festivaller, törenler ve genel olarak kültürler ile 

yasakların kökeninde daima gerçek ve tekil olan ikame kurbanın bulunduğunu çokça kez 

zikreder.401 Kurban ayini döngüsü olarak adlandırılan toplumsal düzen durumunda, 

birbirine denk düzlemde bulunan iki katman soyutlayabiliriz. 

 

Katmanlardan birincisi, şiddetin kötücül biçiminin dışarıya atılarak iyicil biçimiyle 

içeriye alınması; bir başka deyişle kurban ayini mekanizması ile o ilk kurucu oybirliğini 

bozmaksızın onu yeniden üreterek hiçbir ihtilafa yer vermeksizin yeniden üretilmesidir. 

Bunun sağlanması için kurban ayini döngüsünde bir dizi farklılaşma meydana gelmelidir. 

Aslında bu, ikame kurban ile ayinde kurban edilecek kurban arasında bir yer değiştirme 

hamlesi, bir tür “hile” ya da “kandırma” olarak da okunabilir. Kurban ayini ile ikame 

kurbanda bulunan çözümü tekrarlayabilme adına topluluk simgeselliği icat etmek 

durumundadır. İcat edilen bu simgeselliğin kökeninde ikame kurbanın rastlantısallığı 

bulunur. N-1 formülü ile açıklanan ikame kurban, topluluğun tüm şiddetinin rastlantısal 

bir kişiye total bir linç eylemiyle aktarılarak topluluk dışına aktarılması, linç edilen gerçek 

bir insan vasıtasıyla şiddetin dışarıya atılarak esasında bir “dış”ın (kutsal olanın) 

kurulmasıdır. Ancak bu total linç eyleminin açısından rastlantısal bir kişiye yönelişinin 

hem olgusal hem de analitik değeri kritiktir. Olgusal olarak ikame kurbanın keyfi seçimi, 

                                                           
401 A.g.e, s. 131. 



272 
 

ikame kurbanda kurban edilmeye içkin hiçbir göstergenin bulunmayışının ve kurucu anın 

şiddetinin kurban nezdinde tamamen gerekçesiz ve göndergesiz olduğunun iddia 

edilmesi bakımından kritiktir bir husustur. Diğer deyişle, Girard için kurucu şiddetin 

rasyonel bir temeli ve belirlenimi yoktur. Analitik olarak ise ikame kurbanın seçimindeki 

keyfilik, aracısı olduğu simgesel düzenin inşası bakımından esastan bir şey söyler: 

Simgesel düzen, tıpkı ikame kurban çözümünün keyfiliği gibi, tamamen olumsal bir 

düzendir. İcat edilen şey simgesel anlam manzumesinin belirli bir düzeni değil, 

düzenlenecek bir simgesel evrenin olumsallığıdır. İkame kurban ile ayinsel kurbanın 

belirmesi arasındaki simgesel düzen, yer değiştirmenin, hilenin ve kandırmaca 

unsurunun sonsuz olasılıklar içinde belirlenmesi, keyfiyetinin simgesel olumsallık içinde 

bir zorunluluk dizgesi olarak kuruluşuna denk düşer. Karşılıklı, kötücül olan şiddet ne 

denli misillemeci ve dolaysız ise, tek yönlü ve iyicil olan şiddet de amacı itibariyle bir o 

denli kaydırmacalı ve dolaylı olmak durumundadır. Ayinde kurban edilecek kurban artık 

topluluğun içinden biri olamaz, çünkü bu karşı-şiddete mahal verir; topluluğun tamamen 

dışından da olamaz çünkü bu topluluk içinde devinen şiddeti teskin etmeye 

yetmeyecektir. Bu nedenle kurban ayininde ne tam olarak içeriden ne de tam olarak 

dışarıdan, ancak belirli simgesel yordamlarla seferber edilebilecek bir kurban 

seçilmelidir.  

 

İkinci katman ise ikame kurbana uygulanan çıplak şiddetin, linç eylemin 

gizlenmesine yönelik tüm bir dinsel katmanı oluşturur. İlk linç eylemi, toplu katl 

gizlenerek, dışarı atılmış olan şiddet zaten dışardaymış gibi gösterilmelidir. Bu hem 

kurucu oybirliğinin yeniden üretilmesi ve hem de dışsallığın, diğer deyişle kutsallığın bir 

icat, yapıntı olmadığının gösterilmesi için gereklidir. 



273 
 

Kurbanın öldürülmesinde odaklanan şiddet, yatışıyor, sanki dışarı atılıyor. Dışarı 

atılıyor ve kesinlikle ayırt edilemediği tanrı tözüne katılıyor. Çünkü her kurban sunumu, 

kurucu oybirliği sırasında, başka bir deyişle tanırının kendini ilk kez göstermesi sırasında 

ulaşılmış olan büyük oybirliğinin çok küçük boyutlarda yinelenmesidir. İnsan bedeni nasıl 

besinleri ete ve kana dönüştüren bir makineyse, kurucu oybirliği de kötü şiddeti öylece 

istikrara ve üretkenliğe dönüştürmektedir. Öte yandan bu oybirliğinin ortaya çıkması 

bile, aynı işleyişin yatışmış biçimiyle sonsuza değin yinelenmesine yönelik bir 

mekanizmayı, yani kurban sunumunu yerleştirmektedir. Eğer tanrı ilk seferinde kitlesel 

bir biçimde dışarı atılmış olan şiddetten başka bir şey değilse, kurban sunumu ona her 

seferinde kendi özünü, kendi şiddetini getiriyor demektir.402 

 

Demek oluyor ki ikame kurban ile bulunan çözümün kurban ayini döngüsü ile 

sürdürülmesinin birbirlerine göndermede bulunan çift yönlü bir mekanizması vardır. 

Birincisi mimetik şiddetin dışarı atılarak şiddetin kötücül biçiminin teskin edilmesidir: 

“Öngörülmeyen ve sık görülen mimetik şiddet dönemlerine engel olabilmek için, 

kültürler belli tarihlerde kontrollü, önlenebilir ve ritüelleştirilmiş şiddet anları 

düzenlerler.”403 Diğer yandan ise ritüellerde “her zaman, mimetik rekabetlerin tehdit 

ettiği uyumu güçlendirmek ya da sağlamak için, ilk etkiyi, kurbana karşı uzlaşmayı 

yeniden sağlamak söz konusudur.”404 Bu ise hem ilksel kurucu şiddetin hem de taklitçi 

şiddeti kışkırtan arzunun mimetik doğasının kurbansal bir hakikat rejimi ile gizlenmesiyle 

ancak mümkündür. Bu hakikat mitik bir biçimde insani olanın dışına yerleştirilerek 

                                                           
402 R. Girard, 2003, s. 384. 

403 Girard, 2005, s. 63.  

404 Girard, 2005, s. 130. 



274 
 

simgesel evrenin çift yönlülüğünü oluşturur. Kurban bunalımındaki şiddet 

kısırdöngüsünün yerine kurban ayini döngüsü ikame kurbanda bulunan “mucizevi 

çözüm” ara terim olarak geçirilir. Bunun yanı sıra, ikame kurbana uygulanan total linçteki 

n-1 formülünün yerine, oybirliğine dayalı ayinsel şiddet geçirilir.  

 

Sonuç olarak Girard’ın ikame kurban kuramında biri tikel ve istisnai olan 

topluluğun kurucu olayı ve ardından ona eklenen, topluluğun düzen ve selametini 

kollayan olağan ve bir dizi kuralla bağlanmış, toplumsal hayatın kendisi olarak kurban 

ayini döngüsünü iki ayrı moment olarak soyutlayabiliriz. Kurban bunalımının doruk 

noktasında ikame kurbana uygulanan kurucu oybirliğine dayalı lincin ardından kurban 

ayini döngüsü ile kökensel kurban olayı tekrarlanarak kötücül şiddet dışarısı olarak kutsal 

alana havale edilir, mucizevi etkisi taklit edilerek şiddetin iyicil formu düzen lehine 

seferber edilir ve kültüre eklenir ve aynı zamanda dışarıya atılmış olan ile mesafe mit ve 

din yoluyla korumaya alınır.405 Kurban ayini döngüsü ya da kısaca ayin döngüsü, 

mükemmel çözüm olarak kurucu şiddetin eksiksiz tekrarını ve ikame kurbana yönelen 

şiddetin kusursuz bir taklidini sağlayamaz. Bu nedenle ayin döngüsü içerisinde daima 

şiddeti soğurma ve kurucu oybirliğini koruma noktasında bir yıpranma söz konusu olur. 

Olası kurban bunalımının hatları, ayin döngüsünde kaçınılmaz olan bu yıpranma boyunca 

ortaya çıkar. 

 

 

                                                           
405 Girard, 2003, s. 133. 



275 
 

C. Köken, Tekrar ve Taklit 

 

Girard ayinlerdeki kurbanın ne herhangi bir topluluk mensubunun ne de 

toplumun tümünün yerine konduğunu, daima ikame kurbanın yerine konulduğunu 

belirtir.406 İkame kurbanın yerine ve onun çevresine kümelenen tüm bir ayin döngüsüyle 

kültürel düzen içerisinde ayinsel biçimler vasıtasıyla arzuların aynı nesneye yönelmeleri 

engellenir.407 Ayinde icra edilen şiddetin ise tam da bu nedenle hiçbir düşman 

yaratmayacak şekilde ve topluluğun tümünün katılacağı biçimde gerçekleştirilmesi 

gerekir.408 

Kökensel, kurucu şiddet, benzersiz ve kendiliğindendir. Ayin geleneğindeki 

kurbanlar ise tam tersine, çok sayıdadır, fazlasıyla yinelenmektedir. Kurucu şiddette 

insanların egemen olamadığı ne varsa, ayinleşmiş kurban ediminde artık insanlar 

tarafından belirlenebilmektedir: Kurbanın sunulacağı yer ve zaman, kurban seçimi vb. 

Ayin kurala gelmez bir şeyi kurala bağlama girişimdir. Ayin yoluyla, kurucu şiddetten 

gerçek bir arındırıcı yatıştırma tekniği çıkarmaya çalışılır. Ayine, akut bunalım 

dönemlerinin dışında başvurulmaktadır; etkisi tedavi edici değil, önleyicidir. Eğer 

olduğundan daha az etkili olsaydı, başka bir deyişle kurbanlarını -genellikle topluluk 

dışından olan- kurban edilebilir kategorilerden seçmeyip de kurucu şiddet gibi o da 

                                                           
406 A.g.e, s. 142. 

407 A.g.e, s. 211. 

408 A.g.e, s. 177. 



276 
 

topluluk mensuplarından seçseydi, tüm etkisini yitirir, önlemesi gerekeni kendisi 

kışkırtmış, kurban bunalımına yeniden düşülmesinin yolunu açmış olurdu.409 

 

Bu “önleyici etkiyi” sağlayabilmek üzere ayinsel düzenek içerisinde kurban 

ediminde bir farklılaşmaya gidilmek durumundadır. Bu farklılaşma ise ancak belirli 

sınırlar dahlinde işlevsel olacaktır. Kurban ayinine yerleşen ilk ikame bizzat ikame 

kurbanın kendisidir, fakat ikinci ikame, ikame kurbana eklenen ve ancak kurban edilebilir 

olanın simgesel olarak belirlenebilmesiyle gerçekleştirilebilecek bir yer değiştirme 

hilesine ve sunulabilir bir kurbanın icadına ihtiyaç duyar.410 Kurban ayininde şiddetin 

iyicil biçimiyle seferber edilebilmesi kurban edilebilirliğin simgesel oyunu içerisinde, 

topluluğa dair olan içerisinin ve kutsal olana dair dışarısının temsil mekanizmalarındaki 

metastazı ile mümkün olabilmektedir. Öyleyse şiddetin bu iki ayrı ve birbirine taban 

tabana zıt biçiminin birbirlerine evrilişinde, daha doğrusu, kötücül şiddetin ancak 

simgesel bir iç/dış oyunu aracılığıyla iyicile dönüştürülüşünde bir yanda ancak şiddetin 

kendi içindeki bir farklılaşmadan411 ve diğer yanda ancak bu simgesel mekanizma 

içerisindeki temsil işlemlerinden bahsedebiliriz. Öyleyse bizzat bu ayinsel simgeleştirme 

düzeneğine odaklanmak, şiddetin birbirine zıt formları ile toplumsal düzenin kendi içerisi 

ve dışarısı arasında ne türden bir ilişki kurduğuna dair bir fikir verebilecektir.   

 

                                                           
409 A.g.e, s. 143. 

410 A.g.e, s. 388.  

411 A.g.e, s. 162. 



277 
 

1. İç ve Dışın Simgesel Düzeni 

 

Tıpkı kültürün kendisi gibi, Girard’a göre insan düşüncesinin ayırıcı niteliği olarak 

simgeselliğin de kökeninde ikame kurban olgusu bulunur. Dahası, simgesel olan tam da 

ikame kurbanın hem gizlenmesi hem de tekrar edilmesi gerekliliğince “icat edilir”. Ayrıca 

ikame kurbanda bulunan bu aynı anda hem çelişik hem de bütünsel çözüm simgesel 

yineleme ve pekiştirme ile kültüre dahil edilir.412 Simgesel olan hem içeri ile dışarının 

değiş tokuşundaki ara terim, hem de gösterenin keyfiliği ile gösterilenin hakikiliği 

arasındaki olagelmiş düzenliliğin üçüncü tarafıdır.413 Zaten Girard simgeselin tam da bu 

“hakemlik” konumuna dayanarak teorisinin izleğini kuracak ve metodolojik olarak, belirli 

bir kökene göndermede bulunmak zorunda olan tüm çiftdeğerlilikleri birbirlerine göre 

konumlanışları nezdinde değil, birbirleri ile ilişkilenişleri neticesinde ortaya çıkan bir 

üçüncü nezdinde çözümlemektedir. Demek oluyor ki, Girard için, “ikame kurban 

mekanizması ile ilk baştaki simgeselleşme mekanizması aynı şeyse, o zaman bütün bir 

insan kültürleri dizisinde kökleri -hangi türden olursa olsun- şiddete dayalı oybirliğinde 

yatmayan, son çözümlemede ikame kurbana bağlı olmayan hiçbir şey yok demektir.”414 

Kurban bunalımı ve onu takip eden oybirliğine dayalı kurucu şiddet edimi; (1) 

mitolojiye model olur ve mitoloji bunu dinsel bir tecelli (épiphanie) olarak tekrar tekrar 

hatırlar; (2) kurbanın edim ya da deneyimini, yararlı görülen yönüyle, hep yeniden 

                                                           
412 R. Girard, 2010, s. 104. 

413 R. Girard, 2003, s. 335, 336. 

414 A.g.e, s. 431 (numaralandırmalar bize ait). 



278 
 

üretmeye zorlayan ritüel için model olur; ve aynı kurbanın, zararlı olarak yaptığı şeyi asla 

yeniden yapmamak gerektiği ilkesi uyarınca yasaklar için de karşı-model olur.415  

 

Topluluğun simgesel olan ile bağıntısı tam da simgesele içkin olan bu çiftdeğerlilik 

nedeniyle ikirciklidir. Kutsal olan da tabu olan da aynı kökenden kaynak bulur. Zira tüm 

kurbansal biçimlerde bu çiftdeğerlilik tekrardan tek bünye içinde toplanıp açımlanır. 

Yukarıdaki alıntıda (1) ile numaralandırdığımız ikame kurbanın mitleştirilerek topluluğun 

dışına atılması ve gizilleştirilmiş biçimiyle topluluğun dinsel hayatında yeniden 

içerileştirilmesi hattı en belirgin haliyle lincin konusu olan ikame kurbanın ve ondan 

kaynaklanarak tüm bir simgeselleştirme düzeneğinin kurgusal ya da gerçek 

kişileştirmelerinde karşımıza çıkar. Örneğin ayin döngüsü içerisinde ikame kurbanda 

vücut bulan kökensel çözüm, çiftdeğerli örüntüler ile simgesel düzlemde temsil edilir: 

“İkame kurban, canavar kopya olarak görülen varlıktır. Bu varlık, içerisi ile 

dışarısı arasındaki de içinde olmak üzere tüm farklılıkları özümsemiştir; içeriden dışarıya 

serbestçe gidebilecek biri olarak kabul edilmektedir. Dolayısıyla, toplulukla kutsal 

arasında hem birleştirme çizgisi, hem de ayırma çizgisidir o. Bu olağanüstü kurbanı temsil 

edebilecek ideal aday, aynı zamanda hem topluluğa hem de kutsala mensup olandır.416  

 

Dahası, daima bir tür şiddet riskini, şedit bir tehdidi ifade edecek şekilde 

topluluğun dışında yer alması gereken kutsalın simgesel rejimi topluluğun gerçek 

                                                           
415 R. Girard, 2005, s. 76.  

416 R. Girard, 2003, s. 391 (vurgular aslında).  



279 
 

sınırlarının da uzamsal olarak tanımlanıp anlamlandırılışına denk düşer: “Topluluğun dış 

sınırları aşılır aşılmaz, hiçbir sınır tanımayan yaban kutsallığın içine girilmektedir. Bu 

kutsallık diyarına yalnızca tanrılar ve her tür doğaüstü yaratık değil, canavarlar, ölüler, 

ilgili topluluk kültürünün yabancısı olması dolayısıyla doğa, evren, hatta insanlığın o 

topluluk dışında kalan kısmı da dahildir.”417 Mitik düzenekte dışsallaştırılarak kutsal 

olana havale edilen ikame kurbanın tanrılaştırılması ve bunu takip edecek biçimde 

şiddete ve onun riskine dair olan her öğenin mistikleştirilmesi yine de geri dönüşsüz bir 

ilişki koparma sonucuna varmaz; dahası varamaz. Çünkü şiddet bir biçimde daima 

topluluğun içinde var olur ve dahası topluluğun, şiddetin iyicilleştirilmiş farklılaştırma 

kudretine ihtiyacı vardır. Bu nedenle kutsal yalnızca bir dışsallık olarak topluluğun 

ötesinde değil, zorunlu biçimde daima bir mübadele içinde bulunulan hassas bir mesafe 

aralığında işletilir. Girard bu mesafelenme rejimini “yeterli ve tehlikesiz uzaklık” olarak 

adlandıracaktır. “Topluluk kutsala fazla yaklaşmamalıdır, yoksa onu yutar; iyicil tehditten 

de fazla uzaklaşmamalıdır, yoksa onun zenginleştirici varlığının etkilerinden yoksun 

kalır.”418 Bu noktadan itibaren (2) ile numaralandırdığımız sözceye geçebiliriz. Yukarıda 

ikame kurbanda bulunan çözümün ayinsel biçimde tekrarlanışından ve ikame kurban ile 

kurban ayini döngüsünde kurban edilebilirlik kategorisi olarak kurbanın seçimindeki 

olumsal nitelikten bahsetmiştik. “Kurbanın topluluktaki saldırgan eğilimleri kendinde 

odaklayabilmesi, böyle bir ruhsal aktarmanın gerçekleşebilmesi için, kesintisizliğin 

gerçekleşmesi, topluluk mensuplarından, sunulacak kurbana doğru ‘düzdeğişmeceli’ 

(metonimik) kayma olması, başka bir deyişle kurbanın topluluk açısından ne çok yabancı 

                                                           
417 A.g.e, s. 384.  

418 A.g.e, s. 387.  



280 
 

ne de çok içerden biri olması gerekmektedir.”419 Topluluğun kutsallıkla bulunduğu 

mübadeleye paralel biçimde ayin için seçilecek kurban da belirlenimi olmayan bir ara 

terimin icadı ile ancak kurban edilebilir olabilmektedir. Kurban seçimindeki simgesel 

mekanizma tam da bu belirlenemezlik yüzünden şiddetin teskininde mükemmel etkiyi 

sağlayamaz. Kurban ayininin zorunlu olarak bir yıpranmaya, kurucu oybirliğindeki bir 

eksiltiye ve dışarı atılmakta başarısız olmuş bir şiddete mahal vermesi bu sebepledir. 

Girard ayinde kurban edilebilir kılınacak kurbanın, ondan beklenilen niteliklerin biri 

bakımından, ya içeridenlik ya da dışarıdanlık bakımından -fakat hiçbir zaman ikisi birden 

olmayacak şekilde- eksik olacağını belirtir.420 Kurbanı kurban edilebilir kılmak üzere bir 

dizi simgesel tertibat seferber edilirken kurban hazırlığı da birbirinden çok farklı biçimler 

                                                           
419 A.g.e, s. 392. 

420 Girard ayin döngüsündeki kurbanın simgesel çelişkisinden şöyle bahseder: “Kurban hem 

içeriye ait, hem dışarıya. İçerisi ile dışarısı arasında tam anlamıyla bir ara kategori 

bulunmadığından, kurban edilmesi düşünülen her yaratık kendisinden beklenen çelişkili 

niteliklerin biri ya da diğeri açısından, belirli bir noktaya kadar eksik kalacaktır. Her zaman, ya 

dışarıdanlık açısından eksik kalacaktır, ya da içeridenlik; ama hiçbir zaman ikisinden birden 

değil. Hedef her zaman aynıdır: Kurbanı tam olarak kurban edilebilir kılmak. Demek ki geniş 

anlamıyla kurban hazırlığı, birbirinden çok farklı iki biçim alabiliyor: Bunlardan birincisi kurbanı 

daha yabancı kılmaya çalışmak, yani fazla topluluk içi sayılabilecek olan kurbanı kutsallığa 

büründürmektir, ikincisi ise tam tersine, fazla yabancı duran bir kurbanı toplulukla 

bütünleştirmeye çalışmak” (R. Girard, 2003, s. 393, vurgu bize ait). Buradan belli bir zorlama ile, 

kurban hazırlığında kurbanın topluluğa göre konumlanışına özel olarak topluluklar üzerinde ikili 

bir ayrıma varmak da mümkün görünüyor. Örneğin ayinsel düzenekleri açısından toplumların 

gelenekleri, dışta olanın içerilmesi düzenekleri veya içte olanın dışarılaştırılması düzenekleri 

nezdinde kategorik bir ayrıma tâbi tutulabilir.  



281 
 

alabilmektedir, fakat amaç her halükarda ya içeride olanı yabancılaştırmak ya da dışarda 

olanı kutsallaştırabilmektir. Kurban hazırlığında kurban üzerindeki bu simgesel yer 

değiştirme hamlesi ve kurban edilebilir olan üzerinde gerçekleşen bu kopuş, bizlere 

simgesel çiftdeğerlilik üzerinde gerçekleşen nitelik eşiğinin en kristalize mahallini 

sunmaktadır. İşte bu mahal üzerinde, yani kurban edilebilir olanın kurban hazırlığı 

sürecindeki simgesel içselleştirme ya da dışsallaştırma düzeneğinin işletildiği canlı 

bedende şiddetin de metastazı anlamlandırılabilir ve dahası, Girard’ın aynılık 

düzleminde formüle ettiği şiddetin taklitçi mekanizmalarına dair son derece kritik olan 

bir tutarsızlığı tespit edilebilir.  

 

 

2. Şiddetin Kandırılması 

 

En basit haliyle, insanlar arasındaki şiddet, insanda topluluk üyesi olmakla 

uyuşmayan bir eğilimden kaynaklanan ve bizzat yaşamın kendisini, o ya da bu şekilde, 

hedef alan şeydir. Şiddetin amacı yok etmektir; benliğin ayrı varlığının, ötekinin 

başkalığını olumsuzlayarak tescillenmesidir. Toplumsal anonimlik içinde şiddet aynılık 

anında ortaya çıkar ve aynı zamanda aynılığı da üretir.421 En basit tabirle şiddet, aynıların 

karşılaşmasıyla bir ve aynı şeydir. Arzu düzleminde ise şiddet arzu ile aynı mekanizma 

içerisinde, bizzat doyurulma ve tatmin edilme meselesi olarak belirir. Yukarıda mimetik 

arzudan doğan şiddetin arzu nesnesine bakışımını kaybettiğinden ve mimetik yapı 

                                                           
421 R. Girard, 2003, s. 407. 



282 
 

içerisinde ortaya çıkan şiddetin yalnızca bir sonuç değil, aynı zamanda arzunun bizzat 

kendisine dönüştüğünden bahsetmiştik. Şiddet ile arzunun bu aynılaşması, daha doğrusu 

arzunun bizzat şiddeti talep edip çağırması, Girard’ı, şiddetten bahsederken arzunun 

terimleriyle düşünmeye iter. Bu şekilde şiddet de bir tür tatminin ve doyurulmanın hem 

nesnesi hem de öznesi durumuna gelir: "Doyundurulmayan şiddet birikmeye devam 

eder ve bir an gelir ki taşar, çevresine en yıkıcı zararları verir"422 veya "doyurulmamış 

şiddet her zaman bir yedek kurban arıyor, sonunda buluyor da"423 gibi. Şiddet ile arzunun 

belirli koşullar altındaki bu özdeşliği, şiddeti hem toplumsal alanda yaşama dair olanın 

karşı kutbuna koyar hem de şiddeti özerk bir alan olarak kendi çemberinde kapatır. Bir 

başka deyişle şiddet hem toplumsal hayatın düşmanıdır hem de yine yalnızca kendisi ile, 

başka bir şiddet ile dizginlenebilirdir. Bu anlamda Girard, şiddet olgusunu şiddet/karşı-

şiddet dizgesi içinde toplumsal yaşamı mümkün kılan bir simgesellik ve arzuların 

hiyerarşik dağılımı aracılığıyla yineler. İçeride kalan şiddet, topluluk açısından yaşamsal 

bir tehdidi oluşturmaktayken, dışarı atılan ve bu anlamda ‘kutsal olanı’ oluşturan şiddet, 

iyicil bir güç olarak topluluğa düzen olarak geri döner.424 Girard, kötücül şiddetin iyicil bir 

şiddet olarak geri dönüşünü bir tür şiddet biçimi olarak koyutlamak yerine, onu ayin 

döngüsünün yıpranması olarak formüle eder ve kendini gizleyen şiddetin işleyişini 

kurbansal düzenin kendiliğinden gerçekleşen yeniden üretim süreçlerine indirger. 

Burada sorun, şiddetin iyicil ya da kötücül biçimlerinin tek bir hat üzerinde 

konumlandırılarak, şiddet ediminin normatif niteliğini belirleyen yönelimin karşılıklılık 

                                                           
422 A.g.e., s. 13. 

423 A.g.e, s. 3. 

424 Kirlilik normları ile şiddet izleğinin “bulaşma” kavramı altındaki paralelliği için bkz. R. Girard, 

2003, s. 38-41.  



283 
 

mekanizmalarından tamamen bağımsız şekilde düşünülmesidir.425 Bu şekilde Girard, 

şiddetin iyicil ve kötücül formlarını topluluğun dışına ya da içine yönelmesi ile 

koşullayarak, bu formların birbirleri ile kurduğu ve şiddet olgusuna içkin olan ilişkisel 

süreçleri ihmal etmiş olur.  

 

İkame kurbanda gerçekleşen simgesel yer değiştirme düzeneği ile şiddet, 

içerideki aynılaştırma etkisinden saptırılarak dışsal bir farklılaştırma düzenine hizmet 

eder hale gelir. Kurucu olayın taklit edilerek tekrarlanması anlamına gelen ayinsel 

düzenekte bu yön değiştirme hamlesi ise ancak bir hile ile gerçekleştirilebilir: "Ayinin 

işlevi, şiddeti ‘temizlemek’, yani onu ‘aldatarak’, intikamın alınması tehlikesi 

bulunmayan kurbanlara yönelterek basıncını almaktır”.426 Kurban ayininde ve dahası, 

simgesel işlemlere sırtını yasladığı ölçüde her ayinsel (kurbansal) düzenekte karşımıza 

çıkan şey, ikame kurbanda bulunan çözümün taklit edilerek şiddetin yönelebileceği bir 

iç/dış oyununun kuruluşu ve şiddetin kandırılmasıdır.  

 

Kurban bunalımının doruğundaki kolektif şiddet ne kadar açık ve biricikse, kurban 

ediminde şiddetin bir o kadar gizillikle donandığı ve tekrara dayalı olduğundan ve aynı 

zamanda kurban edimindeki görece düşük arınmanın kolektif cinayetin bir türevi 

olduğundan bahsetmiştik. Ayinsel şiddetin amacı oybirliğine dayanan bir şiddeti taklit 

etmektir. Yeniden üretilen bu şiddet, ayini kuşatan bir dizi kurallarla beraber iyicil bir 

forma bürünmekte, ancak tam da ayinin çift-değerli yapısı nedeniyle içsel şiddetin 

                                                           
425 Krş. A.g.e, s. 123 

426 A.g.e, s. 49. 



284 
 

dışsallaştırılmasında mükemmel sonuca ulaşamamaktadır. Şiddetin ayin döngüsü 

içerisinde kötücüllükten iyicilliğe tahvili, kurucu şiddette söz konusu olan oybirliği kadar 

dolaysız değildir. 427 Çünkü ayin içerisinde ya da kültürel düzende şiddetin hem bu meşru 

biçimi ile gayrimeşru biçimi arasında geçiş yaparken bunların belirli simgesel dizileri 

kurulmalıdır. Şiddetin bir durumdan diğerine, özü değişmeksizin niteliğini değiştiren eşik, 

tam da kurban ayini hazırlığında tertiplenen ve kurban üzerindeki simgesel farklılaştırma 

oyununda taklit edilir. 

 

Ayinde şiddetin başkalaşması, ayin içerisindeki iç ve dışın simgesel oyununda, 

kutsal olan ile olmayanın birbirlerinin yerlerine belirli bir sırayla geçirilmesiyle sağlanır. 

Ayinlerdeki iç ve dışın, kutsal olan ile olmayanın yer değiştirmesi yalnızca mitik bir temsil 

değil, aynı zamanda şiddetin tersine çevrilmesi mekanizmasıdır. Kurbanın kurban 

edilebilir kılınması için kurban hazırlığında ondan ya bir şeyler eksiltilmeli ya da 

eklenmelidir. Bir başka deyişle ayinin şiddeti tersine çevirmesi, simgesel bir iç dış oyunun 

tek yönlü olarak yer değiştirmesine bağlıdır.  Karşılıklı ya da çift taraflı olan şiddet, bu tek 

yöndeki yer değiştirme güzergahına sokularak aldatılıp dönüştürülür. İç ve dışın ayindeki 

bu belirli kurala bağlanmış oyunu bir yanda ayinsel döngü içinde sabitlenmeye 

çalışılırken, diğer yanda bu sabitleme işlevi sırtını yasladığı mekanizma nedeniyle kadük 

kalacaktır. İşte bu nedenle Girard, “canlı varlıklarla insanların sınıflandırılma ve 

hiyerarşiye sokulma tarzındaki her tür değişikliğin, ne denli küçük olursa olsun, kurban 

sistemini bozma rizikosu” taşıdığını belirtir ve ekler: “Kurban uygulamasının kesintisizliği, 

her zaman aynı tip kurbanın sunulması olgusu bile bir başına bu tür bir değişiklik 

                                                           
427 R. Girard, 2003, s. 50. 



285 
 

getirmeye yeter.”428 Bir kurban sisteminin bozulması daima kurban üzerindeki şiddetin 

hedefini şaşırarak ya da kurbanın artık şiddeti kendine çeken oybirliğine dayalı niteliğinin 

bozulmasıyla karşılıklı şiddete düşülmesi biçiminde ortaya çıkar. Kurban ile topluluk 

arasındaki simgesel kopukluk belirli bir iç/dış çizgisinin dışında ise artık kurban, şiddeti 

kendi üzerine çekememektedir. Diğer taraftan ise bu mesafe yok olup, kurban ile 

topluluk üyesi arasında bir fark kalmamışsa iyicil olması gereken şiddet bizzat 

kirlenmekte ve karşılıklı şiddete dönüşmektedir. Ancak kurban sisteminin bozulması ya 

                                                           
428 A.g.e, s. 54. Girard’ın kurban sisteminin “yıpranma”sı olarak tanımladığı bu durumun bizzat 

siyasete, siyasal sürece denk düştüğünü söyleyebiliriz, çünkü siyaset gerçekten de tam olarak 

“canlı varlıklarla insanların sınıflandırılma ve hiyerarşiye sokulma tarzındaki” bir değişikliği ifade 

eder ve Girard’ın bir tür kaçınılmazlık olarak karşımıza koyduğu aslında tam da siyasetin 

kaçınılmazlığıdır. Girard'ın bahsettiği bu "değişiklik" ise, insan topluluklarında pratik olarak, 

simgesel düzlemde gerçekleşen, simgesel düzenin unsurları arasında yapılan, birbirleriyle 

ilişkilenişlerini ve birbirlerine göre konumlarını etkileyen değişikliktir. Eğer yorumumuz 

doğruysa, Girard’ın kurban sistemini bozucu ve aynı zamanda sistemin kendi içindeki bir 

melezlikten doğan bu kaçınılmazlık olarak siyasal süreç kavrayışı, burada üzerinde pek 

durmadığımız ve Girard’ın eserlerinde çokça kez üzerinde durduğu, modern eşitlik projesinin 

eleştirisine de başka bir yönden yaklaşmamızı sağlayacaktır. Girard siyasete ve özgül olarak 

modern eşitlik siyasasına bir yandan kurbansal bir tahayyül olduğu ve diğer yandan dinselliği 

önemsizleştirip geri plana attığı eleştirisi üzerinden saldırır. Girard’ın terimleriyle konuşacaksak 

bu iki karşı çıkışın da kaynak bulduğu sav, modern zamanın bizatihi bir kurban bunalımı ile 

tanımlanabileceğidir. Ancak neyse ki devlet vardır ve siyaseti üstüne yüklenerek hukuk rejimi ile 

kurban bunalımını teskin edebilen bir cezalandırabilme kudreti ile donanmıştır! Aslında tüm bu 

dizge kuramsal açıdan oldukça tutarlıdır, fakat bizce dikkat çekici olan nokta Girard’ın bir hile ile 

dinsel olanla siyasal olanı karşı karşıya getirme hamlesidir. 



286 
 

da ayinsel yıpranma olarak karşımıza çıkan bu açıklamada kurban üzerindeki simgesel 

tertibatta meydana gelen ve kopmanın dengesindeki bir bozulmayı niteleyen bu 

tahribatın derecesine yönelik açıklayıcı bir kavrayış Girard tarafından sunulmaz. 

Elimizdeki kavramlar yalnızca “kopukluğun bulunmaması” ya da “kopukluğun çok 

olması”dır. Bu belirsizlik, Girard tarafından daha en baştan “kurban bunalımının doruğu” 

ile “oybirliğine dayalı kurucu şiddet” arasındaki geçişte ortaya çıkar ve Girard’ın tüm 

analizini kat eder.  

“Kurban bunalımının doruğunda şiddet, her türlü arzunun hem aracı, hem 

nesnesi hem de evrensel öznesidir. Bu nedenledir ki ikame kurban olmasa, belirli bir 

doruğun ötesinde şiddet de kültürel düzene dönüştürülmese, her türlü toplumsal varoluş 

olanaksızlaşırdı. Demek ki, bütünüyle yıkıcı olan karşılıklı şiddet kısır döngüsü, yerini 

ayinsel, yaratıcı ve koruyucu bir şiddete bırakmaktadır.”429  

 

Yukarıdaki alıntıda söz konusu olan, kökensel bir hakikate tekabül eden ve 

doğruluk değeri varsayımsal tutarlılığı ile kanıtlanan temel bir belirsizlik eşiğidir. Girard 

bu belirlenemezliği tüm ikame kurban teorisi içerisinde farklı düzeylerde seferber ederek 

şiddetin kökensel ve toplumsal düzlemini formüle etmeye girişir. Tüm bu hat boyunca 

şiddeti dönüştüren ve kurucu oybirliği sıfatı ile taçlanmış eşiği edimleştiren bir öznellik 

bulunmaz ve dahası, şiddetin yöneldiği ‘kurban’ hem kökensel bir rastlantılılıkla hem de 

simgesel düzen içerisindeki bir tür iç/dış hilesi ile işaretlenmiş olur. Kökendeki bu karar 

bulunmayan kurucu olaya karşılık ayin döngüsü ise bizzat olaysız karar döngüsü olarak 

karşımıza çıkar. Diğer deyişle, Girard’ın ikame kurban teorisinde, kurucu olayın 

                                                           
429 A.g.e, s. 205 (Vurgu bize ait). 



287 
 

şiddetinde herhangi bir karar unsuru bulunmamaktayken, toplumsal düzenin ayin 

döngüsü içerisinde ise şiddetin yönlendirileceği simgesel hilede karar unsuru taklide 

(yeniden-üretime) indirgenir. Girard için ayinde ve onun şiddetinde olaysal nitelik 

bulunmayışının amacı, ayinin amacının her şeyin olduğu gibi sürmesini sağlamak 

oluşudur.430 Ayin bir yandan topluluğu kökene bağlarken diğer yandan kökendeki o ilk 

şiddet eylemini özgül bağlamında taklit eder. Köken ile topluluğun kendisi arasındaki bağ 

ayinle yeniden üretilirken, şiddetin başkalaştırılması izleği yine ayin içerisinde farklılaşır 

-ki Girard için bunun tek anlamı çözümdeki bir yıpranmadır. Ayinde şiddetin “bir 

nesneden diğerine geçme yetisinin ‘hileli’ kullanımı,”431  bir yanda kökeni kendi şiddet 

ediminde gizleyerek yeniden üretirken, diğer yanda kurban edilebilir olanın simgesel 

dizgesine karar verirken karar unsurunu dışarda bırakmak hatasına düşer. Girard’ın 

‘ikame kurban’ teorisindeki bu tutarsızlık ya da ‘Girard’ın hilesi’ olarak 

adlandırabileceğimiz bu teorik kaydırma, bizi şiddet ile karar mefhumunun daha tutarlı 

bir hattını kurma gerekliliğine yönlendirir. 

 

 

III. KARAR ve ZORUNLULUK: ŞİDDETİN TRANSFORMASYONU 

 

Birinci bölümde taklit eylemini gerçekleştiren ve gerçekleşmesi ile beraber önüne 

yerleşen kararsızlığı, çekinceyi ve tereddüdü toplumsal dizgeye aktaran bir toplumsal 

                                                           
430 A.g.e, s. 405. 

431 A.g.e, s. 26. 



288 
 

özneleşme edimi olarak karardan bahsetmiştik.432 Karar edimini taklit bağları içerisinde 

özneleştirici bir mahiyetle donatan şey, gecikmenin, tereddüdün ya da kararsızlığın, 

taklitteki farklılaşmayı ve taklit hatları içerisindeki başkalaşmayı gerçekleştiren mesafeyi 

gerçekleştirmesidir. Karar edimini toplumsal bir edim yapan ise taklit eylemi ile beraber 

kararsızlığın yok olmaması, aksine, kararsızlığın taklit hatları içerisine havale ediliyor 

oluşudur. Öznel bir karar edimi ile bireysel kararsızlığı toplumsal düzendeki kararsızlık 

hatlarına aktaran çevrim, taklidin toplumsal birleşme (düşüncedeki tekleşme) eğilimi ile 

gelişen toplumsal kararsızlık derecesindeki artışla beraber gider. Bu anlamda taklit 

edimini önceleyen ve onun öznel koşullarını belirleyen tekil kararsızlıklar, ilk elde 

toplumsal bir olguyu ve genel bir benzerliği işaret etmiyor gibi görünse de düşüncedeki 

ve dolayısıyla taklitteki tekleşme süreçlerinin belirli bir eşiğinden itibaren genelleşmiş bir 

toplumsal kararsızlaşmanın, toplumsal düzendeki için için bir istikrarsızlığın olgusal 

varlığına dönüşür.  

 

Çalışmamızın bu aşamasına değin geldiğimiz noktada her eşiğin çevresinde 

konuşlanan şedit biçimlerin bir tür karar aracılığı ile bir biçimden diğerine dönüştüğünü, 

belirli türden şiddetlerin içeri buyur edilip diğerlerinin dışarı atıldığını saptayabildik. Bir 

başka deyişle, Clastrés’ın geçiş ya da eşik kavrayışının ardına yerleştirdiğimiz Girard’ın 

ikame kurban tezi vasıtasıyla, her karar edimine şiddetin zorunlu olarak eşlik ettiğini ve 

onun ardına yerleştiğini iddia edebiliyoruz. Ancak karar ile şiddetin bağıntısı, kararı takip 

eden şiddetin bu ardıllığından ve eşlikçiliğinden çok daha girift ve karmaşık bir bağıntı 

olarak görünüyor, çünkü bir karar eylemini tanımlayan başlıca şey, onun ardına yerleşen 

                                                           
432 Bu eserde, s. 137-144.  



289 
 

şiddet de dahil herhangi bir ardılı olmaktan çok tam da öncülüne yerleşen tüm öğe ve 

olgulardan kritik ölçüdeki bağımsızlığı, bakışımsızlığı olarak beliriyor. Diğer deyişle her 

karar eylemine, eğer gerçekten karar diyebileceğimiz bir eylem ise, öncüllerince 

tüketilemez ve onlara bağlı neden sonuç ilişkisiyle mutlak biçimde indirgenemeyecek bir 

boşluk yerleşiyor olmalıdır. Çalışmanın bu kısmında bu boşluğun neye dair olduğuna ve 

ilk elden kararın ardılına yerleştiğini görebildiğimiz şiddet olgusunun, karar edimini 

önceleyen boşluk ile ne türden bir bağıntısı olabileceğini tartışacağız. Bu şekilde karar 

edimini çevreleyen kavramsal tertibatı ve onun şiddet ile özgül ilişkisini irdeleyerek, 

karar ile şiddetin kökensel bağıntısını tutarlı ve tatmin edici bir şekilde izah edebilmek 

mümkün görünüyor.  

 

Bu kısımda taklit hatlarında belirli bir genelliğe ulaşmış kararsızlık olgusunda kritik 

bir eşiği ifade eden siyasal karar’ın, toplumsal birliğe içkin olduğunu iddia ettiğimiz 

toplumsal bölünmüşlük üzerindeki siyasal biçimlenişini ve hangi kurumsallaşmalar 

arasında yerleştiğini takip edeceğiz. Taklit hatlarının yayılımını ya da farklı taklitler 

arasındaki geçişi gerçekleştiren toplumsal edim olarak kararın siyasal düzlemdeki formu, 

toplumsal bölünmüşlüğün toplumsal birlik düzleminde kavranabilir bir eşiğe ulaştığı 

momentte toplumsal birlikten neyin eksiltileceğine, neyin dışarı atılıp neyin içeri dahil 

edileceğine dairdir. Bu anlamda siyasal karar edimi, toplumsal birlik ile ona içkin olan 

toplumsal bölünmüşlüğün birbirleri arasındaki çevriminin şiddet düzeneklerini verir. 

Fakat karar ediminin şiddeti, onun yalnızca siyasal bir mahiyeti üstlenen toplumsal taklit 

dizgeleri içerisindeki geçişi sağlamasıyla sınırlı değildir. Her geçişin kendinde bir şiddeti 



290 
 

ifade etmesine ek olarak,433 karar ediminin öznel boyutunu oluşturan ve onu kuşatan 

belirlenemezlik öğesi, karar zorunluluğunu kendine dönüşlü bir şiddetin mahalline 

yerleştirir. Diğer deyişle karar ediminin şiddet olgusu ile ilişkisi, onun yalnızca 

dışsallaştırma ve içeri dahil etme süreçleri ile sınırlı değildir. Kararın kurucu bir edim 

olarak belirmesi, şiddetini kendi üzerinde bir çifte şiddet olarak örgütlemesi aracılığıyla 

şiddet ediminin ilişkisel boyutunu temellük etmesine dayanır.   

 

Bu kısımda izleyeceğimiz hattı kuran ve karar nosyonunun çevresine konuşlanan 

üç ayrı bağıntıyı çözümlenmesiyle kararın toplumsal olarak şiddet ile olan özgül 

bağıntısına ulaşmak mümkün olabilecek. Bunlardan ilki Schmittçi bir perspektifte karar 

ile siyasal olanın içkin bağıntısından bahsederek karar ediminin uzamını, kararı meydana 

getiren boşluğu çevreleyen düzlemi belirlemek olacaktır. Schmitt’in hukuk ile hukuk 

düzeni arasında öne sürdüğü farka değinerek siyasal bir edim olarak kararın 

konumlandığı aralığın düzlemine ulaşacağız. Bu sayede toplumsal bölünmüşlüğün siyasal 

bir görünümü olarak hukuk ile hukuk düzeni arasındaki ayrımı veri alarak siyasal kararın 

toplumsal birliğin formuna dair koşullarına ulaşmış olacağız. Buradan hareketle, 

Benjamin’in hukuk ile şiddet arasındaki ilişkiyi çözümlediği Şiddetin Eleştirisi Üzerine434 

metnini inceleyerek, siyasal bir edim olarak kararın hukuk içinde tanımlanmış toplumsal 

mesafe dizgelerinde ne türden şiddet biçimlerini işlettiğine ulaşacağız. Ancak karar 

                                                           
433 R. Girard, 2003, s. 54; G.W.F. Hegel, Hukuk Felsefesinin Prensipleri, çev. Cenap Karakaya, 

İstanbul, Sümer Yayıncılık, 2015, s. 61. 

434 W. Benjamin, “Şiddetin Eleştirisi Üzerine”, çev. Ece G. Çelebi, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin 

Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 19-42. 



291 
 

edimi, siyasal bir düzlemde kalacak olsak dahi, yalnızca hukukun alanı ile sınırlı değildir 

ve ona indirgenemez. Bu noktada, belirlediğimiz hat üzerinde dolaysızca adalet sorunu 

karşımıza çıkar ve karar edimiyle biçimlenmiş şiddetin salt hukuk-olmayanla, hukuka 

indirgenemeyecek olanla ilişkisi sorunsalının tartışılması gerekir. Benjamin’in bir tür 

karar-verilemezlik ile işaret ettiği bu soruna, Derrida’nın adalet ile kararın aciliyeti 

arasında kurduğu bağıntıya değinerek, karar ediminin şiddet biçimleri arasında ne 

türden bir dönüşümü ya da transformasyonu gerçekleştirdiğine dair bir sonuca ulaşmayı 

amaçlıyoruz. Böylece, bir edim olarak kararı incelediğimiz siyasal düzlemin hukuk ile 

bağıntısında sınırlı kalmayacak biçimde, karar kavramının şiddet olgusu üzerindeki 

işleminin toplumsal bağıntısına geri dönebilmiş olacağız. Sonuç olarak bu kısımda 

sırasıyla C. Schmitt, W. Benjamin ve J. Derrida’nın, karar olgusunun hukuki bağlamını 

siyasal bir düzlemde analiz eden düşünce hattının çözümlenişi ile siyasal olan ile 

hukuksal olanın arasına yerleşen karar'ın şedit mahallinin, toplumsal olana denk gelen 

görünümlerinin bir topolojisini çıkarmayı deneyeceğiz. 

 

 

A. Karar’ın Mahalli 

 

Schmitt için bir siyasal birliğin normal durumunu kodifiye eden hukuk düzeninin 

kökeni herhangi bir şekilde norma değil, onu kuran kararın kendisine dayanır.435 Diğer 

                                                           
435 C. Schmitt, Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört Bölüm, çev. A. Emre Zeybekoğlu, 

5. basım, Ankara, Dost Yayınları, 2016, s. 17.  



292 
 

deyişle bir hukuk düzeninin temelinde ne evrensel bir yasa ne de insanlığa içkin bir norm 

bulunur; hukuku kuran ve hukuk düzenini önceleyen şey bir karardan başka bir şey 

değildir. Bir hukuk düzeninin kökeninde başka bir hukuk düzeni yer alamaz. Yine de bu, 

bir hukuk düzeninin öncesinde başka bir hukuk olmayacağı anlamına gelmez; hukukların 

birbirinin önceli olamayacağı anlamına gelir. Bu anlamda hukuk düzenleri arasında 

hukuksal bir süreklilikten bahsedilemez ve zamansal olarak birbiri ardına dizilen hukuklar 

daima hukuk kurucu karar edimleri ile kesilmiş durumdadır. Hukukun ancak belirli bir 

anlamda -ileride daha açık bir şekilde izah etmeye çalışacağımız belirli bir anlamda- "dışı" 

sayılabilecek, egemenin karar edimine bağlanmış olağanüstü hâl durumlarında, verili 

hukukla sınırlı olmayan bir düzenin hukukundan sürekliliğinden söz edilebilir. Hukuku 

kuran, fakat o hukuk olmayan şey olarak karar edimi, paradoksal biçimde hem hukukun 

kökeninde hem de "o hukuk için" onun sınırında yer almaktadır. Karar ile hukuk 

arasındaki, ilkin birbirlerini dışlayarak gizleyen, fakat aynı zamanda içererek birbirlerini 

yeniden üreten özgül bağıntının taşıyıcısı Schmitt için ‘egemen’dir ve egemen de bu 

işlevini olağanüstü hâle karar vermek suretiyle kendini tam manasıyla gerçekleştirerek 

yerine getirir.436 Olağanüstü hâl durumu bir sınır-durum olarak belirli bir anlamda 

hukukun dışında yer alırken, aynı zamanda bu hukuktan başka bir şey olan belirli bir 

düzenin, kökensel bir kararın ardılı olan bir düzenin devamı söz konusudur.437 Schmitt, 

kendi hukukunun dışına o hukukun içinde yerleşmiş olmaklığıyla çıkabilen özgül süreklilik 

ve kesintililik bağıntısını devlet olarak adlandırır:  

                                                           
436 A.g.e, s. 13.  

437 A.g.e. 



293 
 

Olağanüstü halden bahsedebilmek için prensip olarak sınırsız bir yetkinin söz 

konusu olması, yani mevcut düzenin bütünüyle askıya alınması gereklidir. Böyle bir 

durumda hukuk geri adım atarken devletin baki kalacağı aşikârdır. Olağanüstü hâl, 

anarşi ve kaostan farklı bir şey olduğu için hukuk düzeni değilse de, hukuki anlamda bir 

düzen hâlâ mevcuttur. Burada, devletin varlığı, hukuki normun geçerliliği karşısında 

tartışmasız üstünlüğünü kanıtlar. Karar, kendini tüm normatif bağlardan kurtarır ve 

gerçek anlamda mutlak hale gelir. Olağanüstü halde devlet, hukuku kendini koruma 

hakkına dayanarak askıya alır. "Hukuki düzen" kavramının iki unsuru burada karşı 

karşıya gelir ve kavramsal bağımsızlıklarını ispatlar. Kararın bağımsız unsuru normal 

durumda nasıl asgariye indirgenebiliyorsa, norm da olağanüstü halde yok edilir. Buna 

rağmen olağanüstü hâl, hukuki idrakın erişim alanında kalır çünkü her iki unsur -norm 

gibi karar da- hukuk çerçevesinde varlığını sürdürür.438 

  

Schmitt'in "hukuki düzen kavramının iki unsuru" olarak bahsettiği, kararın 

bağımsız unsuru ve norm ayrımı, hukuk ile karar ediminin yerleştiği siyasal bağlamın 

temel mekanizmasını oluşturur. Karar edimi bir egemenlik performansı olarak sınır-

durumda, olağanüstü halin ilanı olarak gerçekleşmektedir. Hukuki durum olarak 

adlandırılan olağan halin normatif düzlemi ise kelimenin tam manasıyla ‘belirli’ bir 

düzene denk düşer. "Olağanüstü hâl, sınıflandırılamayandır; genel kodifikasyondan uzak 

durur ama aynı zamanda spesifik hukuki form unsurunu -mutlak saflığıyla kararı- açığa 

vurur."439 Olağan durumun, hukuk düzeninin belirliliği onun başlıca karakteridir çünkü, 

                                                           
438 A.g.e, s. 19, 20.  

439 C. Schmitt, 2016, 20 



294 
 

Schmitt'in de belirttiği gibi "her hukuk durumsal hukuktur."440 Bunun ilk anlamı hukukun 

ancak "genel norm"lar vasıtasıyla gelişebilir, uyarlanabilir, kodifiye edilebilecek bir 

düzenliliğin söz konusu olduğu yerde anlamlı olabildiğidir. Bir diğer deyişle hukuk, 

yalnızca belirli bir (siyasal) düzenin kodifiye edilmiş normatif alanı içinde söz konusu 

olabilir ve bu düzlem içinde olağan durumun işleyişine spesifik sınırlar dahilinde hizmet 

eder. Bu sınırlar dahlinde norm herkes içindir. Bu nedenle "norm, homojen bir ortama 

ihtiyaç duyar."441 Demek oluyor ki norm, ancak sayılmış ve tescillenmiş aynılıklar 

düzleminde geçerlidir. Hukukun geçerliliği ortamın homojenliğine bağlıdır. Siyasal birlik 

olarak adlandırılan insanlar topluluğunun olağan durumu, tam olarak bu normatif 

düzenekte tâbi tutuldukları homojenliğe denk düşer  

   

Kavramsal olarak siyasal birlik, normatif homojenlikle nitelenen hukuki anonimlik 

ile siyasal eşitsizlik ile nitelenen egemenin toplamından oluşur. Ancak siyasal birlik 

olağan durumda kendiliğinden iki ayrı parça olarak görünmez, çünkü hukuk düzeninin 

olağan işleyişi içinde belirli olan "homojen ortam" ile siyasal birlik bir ve aynı şey olarak 

görünür. Bu durumda iken siyasal birliğin egemenlik öğesi normatif düzeneğin içinde 

ancak bir belirlenemezlik, hukuki bir karar-verilemezlik olarak gizlidir. Hukuktaki karar 

öğesi bir yandan norm ve olağanüstü hâl arasındaki ilişkinin mutlak olarak 

belirlenemezliği ile, diğer yandan normun durum içinde işletilmesine dair duyulan yoğun 

‘arzu’ ile yer alır. Diğer deyişle, hukuktaki karar öğesinin norm üzerindeki olağan etkisi, 

normun verili durumda uygulanıp uygulanamayacağına dair yoğun bir “karar 

                                                           
440 A.g.e.  

441 A.g.e.  



295 
 

zorunluluğu” olarak kendini gösterir.442 Olağan halde hukuk düzeninden ayrılamayacak 

olan bu karar zorunluluğu normatif düzenlemenin cevapsız kaldığı yerde tek koşul olarak 

karşımıza çıkar. Bu anlamda karar zorunluluğunu paradoksal kılan ve egemenin kritik 

konusu haline getiren, olağan durumda normun geçerli olup olmadığına dair kararın 

kendisidir. Verili normun geçersizliğine dair karar hukuksal belirlenemezlikle 

kuşatılmıştır ve tam da bu nedenle normun geçerli olmadığına dair karar bir tür saf karar 

olarak karşımıza çıkar.  

 

Siyasal birliğin egemenlik edimi olağan durumdaki normatif karar zorunluluğu ile 

olağanüstü halin varlığına dair hukuki belirlenemezlik arasında potansiyel olarak her 

normatif performansta salınır. Egemen, birinci durumda hukuk içinde normun uygulanır 

olup olmadığına dair bir karar öğesi olarak gizil iken ikincisinde, hukuk düzeni içerisindeki 

bu görece atıllığından sıyrılarak siyasal birliğin kurucu bölünmesinin ayraçlarını yeniden 

tanımlama zorunluluğu ile somut bir şekilde belirir. Egemenlik ediminin istisnai anlardaki 

belirleyici ve tayin edici karakteri bu noktada karşımıza çıkar. Olağanüstü hâle karar 

verilen istisnai an hukuksal durumdaki normun uygulanmasına dair karar zorunluluğu ile 

normun geçerliliğine dair belirlenemezliğin üst üste binmesi ile oluşur. Egemenin siyasal 

birliğin hukuki durumuna nazaran ayrıksı konumu da bu çifte karar-verilemezlik içinde 

belirir. Normun işlevsizleşerek belirli bir hukukun geriye çekildiği ve egemenin siyasal 

birlikle baş başa kaldığı olağanüstü halde siyasal birliğin sürekliliğinin (bekasının) söz 

konusu olduğu ‘olağan’ hali ortaya çıkar: Onun hali hazırda bölünmüş oluşu. Bu nedenle 

hukuk ile hukuk düzeni Schmitt için ayrı karar düzeylerini ifade eder ve hukukun geriye 

                                                           
442 A.g.e. 



296 
 

çekildiği anda egemenin kararıyla olağanüstü hale karar verilerek sürekliliğinin 

amaçlandığı şey, toplumsal bölünmüşlüğünün siyasal formu olarak biçimlenmiş hukuk 

düzeninin ta kendisidir. Diğer deyişle siyasal birliği tanımlayan başlıca ayrım, hukuk ile 

hukuk düzeni arasındaki, hangisinin geçerli olduğuna dair kararın yalnızca egemenin 

karar verebildiği ayrımdır. Siyasal birlik dost ve düşman ya da yasa ve egemen olarak 

bölünmesinden evvel durumsal hukuk ve hukuk düzeni olarak bölünmüştür. Toplumsal 

birliğe içkin olan bölünmüşlüğün egemen nezdindeki görünümü olan bu bölünme, 

siyasal birliğin hukuki statüsüne dair kendini bir biçimde dayatan karar zorunluluğunun 

ortaya çıktığı mahal olarak belirir ve karar edimini bir zorunluluk halline getiren, bu 

mahallin bir çifte karar-verilemezlik ile kurulmuş oluşudur. Bu düzlemde karar ediminin 

şiddet ile bağıntısı ise siyasal birliğin Schmitt tarafından formüle edilen daha ‘varoluşsal’ 

bir düzeyine denk düşer. 

 

Schmitt için siyasal kavramı, kendi özgül kategorileri aracılığıyla ayrıksı ve biricik 

bir varoluşsal konumu üstlenir.443 Siyasal kavramının varoluşsal boyutunu açıklamak 

üzere Schmitt'in ilk hamlesi onun devlet kavramı ile farkını ortaya koymaktır: "Siyasal 

kavramı devlet kavramından önce gelir. (…) Devlet, sözcük anlamıyla ve tarihsel varlığı 

itibariyle, bir halkın hakikaten özel nitelik arzeden bir durumudur; hem de tayin edici 

anda, nihai belirleyici olan durumu."444 

  

                                                           
443 D. Türk, Öteki, Düşman Olay: Levinas, Schmitt ve Badiou’da Etik ve Siyaset, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2013, s. 108.  

444 C. Schmitt, Siyasal Kavramı, çev. Ece Göztepe, 3. basım, İstanbul, Metis Yayınları, 2014, s. 49.  



297 
 

Siyasal kavramının devlet kavramından önce gelişi en basit anlamıyla, devlet 

kavramının siyasal kavramı tarafından kapsandığı anlamına gelir. Devlet, tarihteki ne ilk 

siyasal birlik biçimidir ne de sonuncusu olacaktır; yalnızca onun belirli bir 

mekân/zamandaki bir nevi görünümünden ibarettir, denebilir. Ancak bu onun “tayin 

edici anda, nihai belirleyici olan durumu” oluşuna zeval getirmez. Keza devlet 

kavramından farklı olarak siyasal kavramının içeriğinde "özel nitelik arzeden bir durum" 

bulunmaz. Bir diğer deyişle siyasal kavramının varoluşsal sonuçlarını gerçekleştirebilecek 

edimsel kuvvet -bu belirli zaman/mekânda- ancak devlette mevcuttur. Ancak siyasal 

kavramında ilk elde tespit edilebilecek temel bir kategorik ayrım bulunur: Dost ve 

düşman ayrımı. Schmitt, "siyasal eylem ve saikleri açıklamada kullanılabilecek özgül 

siyasal ayrım"ın dost ve düşman ayrımı olduğunu belirtirken, bu ayrımın içeriğe ilişkin 

nihai bir tanım getirmeyişinin özellikle üzerinde durur.445 Kavramsal düzlem ile olgusal 

düzlem arasında Schmitt'in koyutladığı öne sürülebilecek bu başkalık, süreksizlik ve hatta 

bazı durumlarda bakışımsızlık, Schmitt'in düşüncesinin birincil zorlu yanı olmakla 

beraber, düşünce hattını oluşturan sarih ayrımların üretildiği aralık (açıklık, yarık) olarak 

da işlev üstlenir. Çünkü siyasal kavramını özgül durumda varoluş kipliği olarak 

edimleştirebilecek tek entite ancak siyasal birlik'tir. Diğer deyişle, olumsal fakat bir o 

kadar "tayin edici" ve belirleyici varlığıyla siyasal birlik'in varlığı, siyasal kavramının 

varoluşsal öncülüdür. Tıpkı siyaset bilimi açısından siyasal kavramının devlet kavramını 

öncelemesi gibi, varoluşsal açıdan da siyasal birliğin gerçek varlığı siyasal kavramını 

önceler. Türk'ün son derece güzel şekilde belirttiği gibi, Schmitt'in düşüncesinde siyasal 

                                                           
445 A.g.e, s. 58.  



298 
 

birlik hem siyasal olanı anlamak bakımından hem de kavram ile olgu arasına yerleşen 

Schmittçi açıklıkta manivela işlevi gören bir "tutamak noktası"dır.446 

  

Siyasal kavramının kategorik ayrımı olarak dost ve düşman, yalnızca “hukuki” 

konumların bir tasvirini değil, aynı zamanda kritik bir varoluşsal anlamı da üstlenir. 

Siyasal ayrımın ya da karşıtlığın siyasal birliğin varoluşsal sınırlarını kavramsal olarak 

işaretlediği yerde aynı zamanda kavram ile olgu arasındaki ayrım da ortadan kalkar. 

Siyasal kavramının merkezine dost ve düşmanın kim olduğunun ayırt edilmesi 

yerleştirildiğinde, siyasal kararın kendisi siyasal birliğin varoluşsal sınırına konuşlanarak 

kavramı dolaysızca edime geçirmiş olur. Diğer deyişle siyasal kavramı karar aracılığı ile 

siyasal olana dönüşür. En nihayetinde dost ve düşmanın kim olduğuna dair yapılan 

siyasal ayrıma daima siyasal birliğin ötekisi olarak düşmanın varlığının bir tanımı eşlik 

eder ve birlik açısından bu, "somut çatışmada yabancının varlığının, kendi varolma 

hakkının reddi anlamına gelip gelmediğine" dair verilecek bağımsız kararı zorlar.447 

Siyasal kavramına içkin olan ayrımı varoluşsal olarak objektif ve özerk bir konuma getiren 

"kavramsal sınır"da yer alma durumu, böylece gerçek yaşamı da tehdit edebilecek 

çatışma ihtimalini de aynı anda ifade etmiş olur. Bu anlamda düşman, daima "gerçek" 

bir mücadele olasılığının konusudur. Siyasal kavramının siyasal birliğin varoluşsal sınırına 

denk düşmesine koşut biçimde, ölüm ya da ölüm olasılığı siyasal olanın varoluşsal 

belirleyiciliğini tescil etmiş olur.  

                                                           
446 D. Türk, 2013, s. 115.  

447 A.g.e.  



299 
 

Düşman, antipatik duygularla nefret ettiğimiz kişisel hasmımız da değildir. 

Düşman sadece, gerçek bir olasılık olarak, insanlardan oluşan bir bütün karşısında 

mücadele eden benzer bir bütündür. […] Düşman kavramı, gerçek bir mücadele olasılığını 

gerektirir. (…) Dost, düşman ve mücadele kavramları hakiki anlamlarımı, fiziksel 

öldürmeye dair gerçek bir olasılıkla kazanır. Düşmanlık, ötekinin varoluşsal 

olumsuzlanması olduğundan, savaş da düşmanlıktan doğar. Savaş, düşmanlığın en uç 

noktada somutlaşmış halidir. Düşman kavramının bir anlamı olduğu sürece, savaşın 

gerçek bir olasılık olarak varlığını sürdürmesi gerekir.448 

 

Siyasal dost/düşman ayrımının gerçek bir mücadele olasılığıyla varoluşsal bir 

mahiyete büründüğü siyasal karşıtlık, dost ve düşmanın birbirlerini zorunlu olarak 

öldürecekleri, şiddetin kaçınılmaz olduğu anlamına gelmez; ölme ve öldürme olasılığının, 

fiziksel öldürmeyle sonuçlanacak çıplak şiddetin ortaya çıkma olasılığının her daim 

mümkün olduğu anlamına gelir. Schmitt açısından siyasal karşıtlığı "en yoğun ve uç 

karşıtlık" yapan şey gerçekten de onun daima ölme ve öldürme olasılığını, şiddet riskini 

ihtiva etmesidir.  

  

Fiziksel şiddet ve ölme/öldürme olasılığının dost düşman karşıtlığındaki en 

yoğunlaşmış hali savaştır. Schmitt savaşın, siyasetin nihai hedefi, amacı ya da içeriği 

olduğu fikrine karşı çıkar, ancak, "gerçek bir olasılık" olarak siyasal eylem ve davranışlara 

neden olma kapasitesi hasebiyle siyasal olan için bir tür önkoşul olduğunu belirtir.449 

                                                           
448 A.g.e, s. 59, 63.  

449 A.g.e, s. 64.  



300 
 

Savaşın bizzat gerçek hayatlar üzerindeki yaşam ve ölüm arasındaki belirleyici etkisi, 

siyasal karşıtlığın varoluşsal etki kapasitesinin hem nedeni hem de sonucudur. Savaş 

olasılığı ile koşullanan siyasal karşıtlık aynı zamanda bir birliğin de siyasallaşma 

kapasitesinin en uç noktasıdır.450 Schmitt, savaşın kendisinden ziyade siyasal birliğin 

savaşabilme kapasitesiyle, savaşa karar verme kabiliyetiyle daha çok ilgilidir. Zira siyasal 

birliğin mevcudiyetini kuşatan kapasite, onun gerçekten var olup olmadığını belirleyen 

moment, tam da kriz anında savaşa, “tayin edici anda” dost ve düşmanın kim olduğuna 

dair kararı üretebilmesine bağlıdır. Bir kapasite olarak siyasal birliği tam anlamıyla 

gerçekleştiren edim kriz anındaki siyasal karardır: "Siyasal birlik ya dost-düşman ayrımını 

belirleyen ve bu anlamda egemen olan birliktir (mutlakiyetçi anlamda değil) ya da siyasal 

birlik mevcut değildir."451 

 

Kriz anındaki karar, siyasal karşıtlığın var olup olmadığına ya da karşıtlığın siyasal 

olup olmadığına dair karardır. Türk'ün de belirttiği gibi, kriz anı, daima, siyasal birliğin 

varlığının tehdit altında olup olmadığına dair kararının da ifadesidir.452 Diğer deyişle kriz 

anını niteleyen şey, siyasal karşıtlığın ne olduğunun belirlenişine eşlik eden bir varoluşsal 

tehdidin mevcut olup olmadığına dair bir çifte karar-zorunluluğudur. Madalyonun bir 

yüzü siyasal birliğin tehdit altında olup olmadığına, diğeri de siyasal ayrımın nasıl 

yapılacağına dairdir. Siyasal birliğin varoluşu ile birliğin kriz anındaki varoluşsal kararı 

                                                           
450 A.g.e, s. 68.  

451 A.g.e, s. 69.  

452 D. Türk, 2013, s. 118.  



301 
 

arasındaki bu paralellik, kriz anlarının istisnai niteliğini aynı zamanda siyasal birliğin 

mahiyeti üzerinde belirleyici kılar.  

 

 Siyasal birliğin kendi içerisi ve -kriz anlarında- kendine ait olan dışıyla kurduğu 

bağlamsal ilişkide karar, dışarıdan neyin içeriye buyur edileceğine ve dışarıya neyin 

atılacağına dair bir şiddet olarak ortaya çıkar. Kararın mahalli ise kararın gerekliliğine dair 

bir çifte karar-verilemezlik ile krizin mevcudiyetine ilişkin bir çifte karar-zorunluluğu 

arasına yerleşir. Karar olgusunu kuşatan bu çifte açmaz, Schmitt, Benjamin ve 

Derrida’nın burada inceleyeceğimiz metinlerini farklı sorunsallaştırmalar altında 

birleştiren temel hat olarak karşımıza çıkmaktadır. Schmitt’in siyasal birlik, egemen, 

hukuk ve olağanüstü hâl üzerine tezleri bize siyasal kararın bir tür çifte belirlenemezlik 

ile kurulan mahallini tespit etmemize imkân verse de, kriz anına özgülediği şiddet 

olasılığının varoluşsal niteliğine dair çözümlemesi şiddet olgusunun ‘olağan durumda’ 

hukuk içerisine hangi karar mekanizmaları aracılığıyla yerleşmiş olduğu hususunda sessiz 

kalır.  Schmitt’in egemeni hukuk düzenine önceleyen yaklaşımı, hukuktaki şiddeti ve 

şiddetin hukuksal işlevini göz ardı ederek, karar edimi ile şiddet olgusunun bağıntısını 

kriz anları ile sınırlı olarak inceler. Diğer deyişle, Schmittçi düşünce içerisinde egemenin 

belirdiği istisnai hâlin mevcudiyetine karar verme anı dışındaki hukuki durumda şiddetin 

hukuk düzenini kuran karar ile girdiği ilişki yeterince belirgin değildir. W. Benjamin’in 

Şiddetin Eleştirisi Üzerine453 metninin incelenmesiyle, “şiddeti kuran ve onun hukuk 

                                                           
453 W. Benjamin, “Şiddetin Eleştirisi Üzerine”, çev. Ece G. Çelebi, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin 

Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 19-42. 



302 
 

olmasını sağlayan kaynağı ve formu”454 tespit etmek ve hukuk düzeni içine yerleşmiş 

karar ediminin, şiddet edimini kapsadığı sınırı çözümlemek mümkün olabilecektir.  

 

 

1. Hukuk ve Şiddetin Sınırı 

 

Benjamin Şiddetin Eleştirisi Üzerine metninde şiddetin hukuk ve adaletle olan 

ilişkisini ortaya çıkarmak üzere bir şiddet eleştirisi kuramı oluşturur. Bu anlamda 

Benjaminci bir şiddet eleştirisi hukuk ve adalet nezdinde iki ayı katman öne sürerek ve 

şiddetin bu katmanlar nezdindeki ayrı ayrı mahiyetini çözümleyerek ilerler. Keza tüm 

metin, bu iki katmanın birbirine geçip dolaştığı, kurulabilecek mevcut ilişkiselliklerin 

ancak geçiş hatlarındaki muğlaklıklarla belirginleştiği karmaşık bir izleği takip eder. Ancak 

yine de daha en baştan metni kat edecek bir ayrım tespit edilebilir: En nihayetinde tutarlı 

bir şiddet eleştirisinde karşımıza çıkan ilk kabul hukuk ile adaletin ayrılığı, farklılığıdır. Bir 

diğer deyişle şiddetin eleştirisinde hukuk ve adalet, şiddetin biçimlerini belirleyen ve 

doğal olarak tanımını da etkileyen iki ayrı gerçekleşme düzlemi olarak belirir. Hukuk ve 

adalet birbiriyle bağlantılı, fakat farklı ve hatta birbirine karşıt düzlemler olarak şiddetin 

her türünün tüm bağlamlarını kuşatır ve nihayetinde metin, karar-verilemez olanın 

sınırına dayanır. Benjamin’in hakiki bir şiddet eleştirisinde zaruri gördüğü kavramsal hattı 

şu önermesinden çıkarmak mümkündür: "Müessir bir sebebin kelimenin veciz anlamıyla 

herhangi bir biçimde şiddete dönüşmesi, ahlaki ilişkilere nüfuz etmesi sayesinde 

                                                           
454 A. Çelebi, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, a.g.e, s. 261.  



303 
 

gerçekleşir. Şiddet ve ahlak arasındaki ilişkinin çerçevesi, hukuk ve adalet kavramları 

tarafından çizilir."455 

 

Benjamin’in koyutladığı ilk katman şiddet ile ahlaki ilişkilerin şiddetin tanınması 

hususundaki belirleyici bağıntısıdır. Şiddet ancak ahlaki ilişkiler alanında, ona temas 

ederek ve onun aracılığı ile anlamlandırılabilir. Bir diğer deyişle hangi eylemin şiddet olup 

olmadığı ancak ahlaki ilişkiler düzeyinde tanımlanabilir. Şiddet ile ahlakın ilişkisini 

kuşatan bağlam ise hukuk ile adalettir. Öyleyse şu aşamada Benjamin'in Şiddetin 

Eleştirisi Üzerine metnini kat edebilmek için şiddetin hukuk ve adalet kavramlarıyla ayrı 

ayrı kurduğu bağlamların ne anlama geldiğini ve özgül olarak bu bağlamların birbirlerinin 

içine geçerek belirginleştiği noktaları tespit ederek şiddet olgusunun hukuk nezdindeki 

çeşitli biçimlenişlerini birbirinden ayırmak gereklidir.  

  

Benjamin ilkin hukuksal düzlemin içinden şiddetin hukuk ile ilişkisini 

çözümlemeye girişir. Bu öncelikle hukukun düzleminde kalarak, hukukun dizgesi içinden 

şiddetin hangi kavramlarla tanındığına dair bir soruşturmayı ifade eder. Hukuk düzlemi 

içinden şiddetin öncelikli konusu, hukuk ile adaletin araç/amaç bağıntısı içinde şiddetin 

karşılık geleceği konuma ilişkindir. Burada Benjamin, doğal hukuk kavrayışı ile pozitif 

hukuk kavrayışı arasındaki ortaklığı tespit eder. Öyle ki her iki hukuk kavrayışı da hukuk 

ile adalet arasındaki ilişkinin amaç ve araçlar arasında kurulan belirli bir bağıntı olduğu 

noktasında ortaklaşır. Ancak Benjamin, hukukun hukuksal teorileri olarak 

                                                           
455 W. Benjamin, 2010, s. 19.  



304 
 

adlandırabileceğimiz, pozitif ve doğal hukuk doktrinlerinde yer aldığı haliyle araçlar 

nosyonunu kendi şiddet eleştirisine seferber etmek üzere devşirmeyi amaçlamaz; amacı, 

hukukun hukuksal düşüncesinden yola çıkarak, şiddetin hukuk düzleminin dışında kalan 

tanımına ulaşmaktır. Benjamin şiddetin ancak hukuksal araçlar nezdinde kavranabilir 

olduğuna kanidir, fakat hukuksal doktrinlerde hukuku niteleyen belirli amaç-araç 

ilişkisindeki araçlar, şiddetin kendisinden ziyade, yalnızca "şiddetin kullanıldığı 

durumlara dair bir ölçüt"ü içermektedirler.456 “Şiddetin kendisini” anlamak bakımından 

hukukun araçlarını merkeze almak ilk adım olarak doğrudur, fakat hukuksal düzlemde 

kalındığında bu araçlar düzeyi, yalnızca şiddetin ‘gerekliliğini’ tespit etmeye olanak 

vermektedirler.457 Bir diğer deyişle, bir hukuk düzenini niteleyen amaç-araç ilişkisindeki 

araçlar nosyonu bir şiddet eleştirisini en fazla şiddetin kullanıldığı durumlara dair 

ölçütlerin tespit edilmesine vardırabilir. Bu düzeyde bir soru amaçların haklı ya da adil 

olup olmamasıyla ilgilenmez ve/fakat daha da kritik olanı, "adil amaçlara hizmet eden 

bir araç olarak da olsa" şiddetin ahlaki olup olmadığı sorusunu göz ardı eder.458 Benjamin 

ise bu sorunu çözmek üzere "daha incelikli bir ölçüte", "hizmet ettikleri amaçlara 

bakılmaksızın salt araçlar alanında kalan bir ayrım"ı oluşturmaya yönelir. Hukukun 

amaç/araç diyalektiğinin dışında yer alan bu salt araçlar alanı, Benjamin’in hukuksal 

doktrinlerden kopardığı şiddet eleştirisi izleğini oluşturan ilk halka olur. Benjamin salt 

araçlar kavramını öne sürerek, hukukun amaçlarıyla tanımlanmış olan şiddet 

düzeyinden başka bir düzeyde şiddetinin araçsal boyutuna yönelmeyi amaçlar. Çünkü 

Benjamin için "yanıtlanmayı bekleyen soru, şiddetin ilkesel düzeye, adil amaçlara hizmet 

                                                           
456 W. Benjamin, a.g.e.  

457 A.g.e, s. 21. 

458 Bkz. a.g.e, s. 19. 



305 
 

eden bir araç olarak da olsa ahlaki olup olmadığıdır.”459 Ahlak sorununun öne sürülmesi 

ile şiddetin hukuk içindeki belirlenimiyle sınırlı kalınmayacak şekilde, hukuk ile adalet 

arasındaki sınırdan yola çıkılarak şiddetin bütünsel bir tanınma düzeyine adım atılmış 

olunur.  

  

Bu soruyu cevaplamak üzere Benjamin, hukuk düzenine hukukun içerisinden 

değil, salt araçlar kavramı ile dolayımını oluşturduğu hukuk-dışı bir düzeyden yaklaşır. 

Benjamin doğal hukuk ekolü ile pozitif hukuk ekolünün adalet ve amaç/araç ilişkisini 

formüle edişlerindeki farkın, esasında spesifik bir ortaklığı işaret ettiğini460 göstermek 

suretiyle ulaştığı şu sonucu kendine çıkış noktası olarak alır: Bir nedenden dolayı hukuk, 

bireylerin elindeki şiddeti kendine bir tehdit, bir tür tehlike olarak görmektedir ve bu 

şiddete el koymayı amaçlamaktadır. Bunun nedenini Benjamin şöyle açıklar: "Hukukun 

şiddet tekelini bireye karşı ele geçirmekteki menfaati, hukuksal amaçların korunması 

saikiyle değil, hukukun salt kendisini koruma saikiyle açıklanabilir; hukuk dışındaki 

şiddetin, ulaşılmak istenen amaçlar dolayısıyla değil, bu şiddetin salt hukuk dışında 

olması nedeniyle hukuku tehdit ettiği saptamasıyla."461 Hukukun şiddet tekelini ‘kıskanç’ 

sayılabilecek bir biçimde bireye karşı ele geçirmesine dair Benjamin’in formülasyonu 

kritik bir noktaya işaret eder: Hukukun bir menfaati vardır ve bireylerin elindeki şiddet 

bu menfaati şiddetin bireysel amacı dolayısıyla değil, verili hukukun dışında olması 

sebebiyle tehdit etmektedir. Benjamin için hukukun dışındaki şiddetin hukuku tehdit 

                                                           
459 A.g.e, (vurgu bize ait).  

460 Bkz. a.g.e, s. 20-22.  

461 A.g.e, s. 23.  



306 
 

edebilmesinin tek bir anlamı olabilir: Şiddetin hukuk yaratma kapasitesi. Bireysel şiddet, 

kendi özerk amacının ötesinde, daima “yeni hukuk yaratma tehdidiyle” hukukun 

karşısına çıkar.462  Bir diğer deyişle hukukun bireylerin elindeki şiddeti kendine bir tehdit 

olarak görüşü, bu şiddetin bireysel amacının hukukun amacıyla uyuşmazlığından öte, 

şiddetinin özgül etkisinin verili hukukun dışında yer alması nedeniyledir. Bir anlamda 

hukuk, kendi dışında konumlanan bir şiddette kökeninin anısını hatırlar. Bireylerin 

elindeki şiddete karşı şiddet tekelini bir tür kıskançlıkla ele geçirme arzusunun 

temelinde, kendi belleğine kazınan şedit kökeni yatar. Hukukun kendi dışındaki şiddete 

karşı duyduğu kendini koruma içgüdüsü tam da bu gerçeğe dayanır: Bir şiddetin daima 

yeni bir hukuk kurma kapasitesi vardır, zira her hukukun kökenine kayıtlı olan şey bizzat 

bir şiddettir. Benjamin, bireylerin “doğal amaçlara yönelmiş her türlü şiddetini ele 

geçirmeye” yönelik modern hukuksal eğilimi, şiddetin sahip olduğu hukuk kurucu 

kapasiteye bir kanıt olarak gösterir.463  

                                                           
462 A.g.e, s. 25. Benjamin burada “büyük suçlu” imgesinin insanlar üzerinde yarattığı hem korku 

hem de hayranlık uyandırıcı etkisini örnek verir: “Hayranlık, suçlunun eyleminden değil, sadece 

taşıdığı şiddetten kaynaklanabilir. Günümüzde hukukun hayatın tüm alanlarında bireylerin 

elinden almaya çalıştığı şiddet, gerçekten de tehditkâr bir biçimde ortaya çıkıyor; üstelik hukuk 

tarafından alt edilirken de kitlelerin hukuka aykırılığa duyduğu sempatiyi tahrik ediyor. Şiddetin 

nasıl bir işlevle hukuka karşı haklı olarak bu denli tehdit edici bir nitelik arzettiği, bu kadar 

korkutucu olabildiği hususu, şiddetin mevcut hukuk düzeninde bile halen tekâmül edebildiği bir 

alanda aranmalıdır” (A.g.e, s. 23). Hukukun, kendi konusunu oluşturan tarafların menfaatlerinin 

dışında, kendine ait bir menfaate sahip olarak bir tür ‘üçüncü taraf’lığı üstlenmesine dair, bkz. Ö. 

Agtaş, Ceza ve Adalet, İstanbul, Metis Yayınları, 2013, s. 89- 86.  

463 W. Benjamin, 2010, s. 25.  



307 
 

Hukukun şiddetine hukuk dışı şiddetin hukuksal mahiyeti üzerinden, hukukun 

kendi dışındaki şiddete karşı duyduğu kaygı ve onu ele geçirme çabasından yola çıkan 

Benjamin, hukuk koruyucu şiddet ve hukuk kurucu şiddet ayrımına ulaşır: “Şiddetin her 

türlüsü bir araç olarak ya hukuk kurar ya da hukuku korur. Eğer iki nitelikten birisi 

üzerinde hak iddia etmiyorsa, geçerliliğinden kendi rızasıyla vazgeçmiş demektir.”464 

Hukuk kurucu şiddet, kendine ait doğal bir amacı bulunması nedeniyle şiddeti hukuk dışı 

olan ve şiddeti, amacı doğrultusunda zafere ulaştığı ölçüde hukuk kurması söz konusu 

olabilen şiddet türüdür. Bunun karşısında -ya da sonrasında- ise Benjamin'in hukuk 

koruyucu şiddet olarak adlandırdığı, hukukun kendi şiddeti bulunur. Bu şiddetin niteliği, 

hukuk içinde belirlenmiş amaçların sürekliliğini ve korunmasını sağlamaktır. "Hukuk 

kurucu şiddetten beklenen, zafer yoluyla kendisini kanıtlamasıysa, hukuku koruyan 

şiddet de kendisine yeni amaçlar belirleme kısıtı altındadır."465  

 

Şiddetin hukuk kurucu ve hukuku koruyucu nitelikleri arasındaki ayrım, bu şiddet 

biçimleri arasındaki amaç farklılığına dayanır. Hukuk koruyucu bir araç olarak şiddetin 

amacı, hukukun kendi selametini, hukuksal iktidarını korumaktır. Hukuk kurucu şiddet 

                                                           
464 A.g.e, s. 29.  

465 A.g.e, s. 28. Benjamin hukuk kurucu şiddetten bahsederken doğal amacı doğrultusunda zafere 

ulaşan şiddetin nihayetinde bir barış ya da anlaşma töreni ile iktidara evrilme sürecinde çarpıcı 

bir hukuk kurma eşiği görür. Hukukun dışındaki şiddet, yani mevcut hukuktan başka bir amaca 

sahip olan şiddet ya da karşıt amaçlara sahip olan karşılıklı şiddetler ancak başarılarına eşlik eden 

bir tür törensel dolayımdan geçerek hukuksal bir iktidara, daha doğru bir ifadeyle hukukun 

iktidarına dönüşebilmektedir. Diğer deyişle, belirli bir doğal amaca hizmet eden şiddet muzaffer 

olduğunda, ilksel amacından başka bir şeye dönüşerek bir hukuk kurabilmektedir.  



308 
 

ise basitçe yeni bir hukuk kurmayı amaçlar. Hukuk kurucu şiddet verili hukuka kendi 

amaçları doğrultusunda saldırırken, hukuk koruyucu şiddet ise kendi hukuku dışındaki 

her amacın şiddetine, hukuk kurma potansiyeli nedeniyle, hukuksal şiddeti ile karşılık 

verir. Ancak hukuk kurucu şiddet ile hukuk koruyucu şiddet arasındaki fark amaçları 

arasındaki fark iken, birer araç olarak her iki şiddet türünün de bir amacı olması 

doğrultusunda hukuksal iktidara yönelme ortaklığı bulunur. Diğer deyişle amaçlarındaki 

farklılık onları bir araç olma noktasında sabitler ve hukuksal düzen içinde birbirlerinin 

yerine geçebilen, dönüşlü şiddet tipleri içine sokar. Belirli bir hukukun perspektifinden 

birbirine son derece zıt görünen bu iki şiddet tipi, amaçladıkları hukuksal iktidar 

nezdinde aynı düzleme denk düşer. Bu nokta ile beraber Benjamin, Sorel’in proleter 

genel grev ile siyasal genel grev ayrımına dayanarak,466 hukuksal bir iktidarı 

amaçlamayan, başka bir tabirle, hukuk içerisinde tanımlanabilir bir amacı olmayışı 

itibariyle saf araç olarak adlandırdığı yeni bir kategori öne sürer. Derrida, Benjamin’in 

saf araçlar kategorisini seferber etme tarzından şu şekilde bahseder:   

İki şiddet, kurucu şiddet ile koruyucu şiddet arasında bir ayrım yaparak başladığı 

halde, Benjamin bir an gelir, bu şiddetlerden birinin diğerinden o kadar da radikal bir 

biçimde ayrı, heterojen olamayacağını teslim etmek zorunda kalır; çünkü kurucu şiddet 

denen şiddet koruyucu şiddet tarafından bazen ‘temsil edilir’ ve zorunlu bir biçimde, 

kelimenin en kuvvetli anlamıyla, tekrar edilir.467 

 

                                                           
466 Benjamin’in Sorelci proleter genel grev ve siyasal genel grev ayrımı üzerine tartışması için, 

bkz. W. Benjamin, 2010, s. 32-35.  

467 J. Derrida, 2010, s. 81.  



309 
 

Saf araçlar kategorisini öne sürmesiyle Benjamin, Sorel’in proleter genel grev ve 

siyasal genel grev ayrımı üzerinden ilk kez şiddet olan ve şiddet olmayandan bahsetmeye 

başlar: Siyasal genel grev “çalışma koşullarının salt biçimsel bir değişimini amaçlaması 

nedeniyle şiddet içerir.” Proleter genel grev ise “saf bir araç olduğundan şiddet 

içermez.”468 Proleter genel grev, hukuk üzerinde yeniden tesis etmeksizin yıkımı 

barındıran amaçsızlığı ile bir “saf araç”tır ve şiddet olarak kabul edilemez. Hukukun 

yeniden tesis edilmesini sağlayacak zafere kadir değildir, çünkü hukuk kurmaya tahvil 

edilecek biçimsel bir amacı bulunmaz. Benjamin saf araçlardan bahsederken hukuk-dışı 

bir alandan dahi konuşmamaya başlar; artık söz konusu olan hukuktan tamamen 

başkalıktır; hukuka indirgenemez olandır.  

  

Saf araçlar kategorisi başka bir “şiddeti tanıma” sorununu ve şiddet ile hukuk 

bağıntısını önümüze serer. Saf araçların ise kendine ait iki ayrı kategorisi bulunur: Dolaylı 

(sübjektif) saf araçlar ve dolaysız (objektif) saf araçlar. Saf araçlar kategorisi, Benjamin 

tarafından “şiddetsiz” olarak tanımlanan “çözüm” edimlerini ifade eder.469 Saf araçların 

şiddetsiz oluşu, onlarda bizim incelediğimiz anlamda şiddet olgusunun bulunmayışını 

değil, hukuk içerisinde herhangi bir konum talep etmemeleri, hukuksal iktidar amacı 

gütmemeleri ve aynı zamanda kendi karşı-şiddetlerini üretmiyor oluşları ile tanımlanır. 

                                                           
468 Krş. G. Sorel, Şiddet Üzerine Düşünceler, çev. Anahid Hazaryan, 3. basım, Ankara, Epos 

Yayınları, 2013; G. Sorel, Réflexions sur le Violence, 5. basım, Paris, 1919, s. 250’den aktaran, 

W. Benjamin, 2010, s. 33.  

469 W. Benjamin, 2010.  



310 
 

Diğer deyişle saf araçlar, hukuk düzenini yeniden üretmeyecek şekilde hukukun dışında 

ya da ötesinde yer alarak şiddet-olmayan-şiddet’lerini gerçekleştirirler.   

   

Şiddetin Eleştirisi Üzerine metninde Benjamin saf araçlardan ilk kez "çatışmaların 

şiddet dışı çözümü gerçekten mümkün müdür?" sorusunu yanıtlamak üzere bahseder. 

"Kuşkusuz," diye yanıtlar Benjamin; 

"Gerçek kişiler arasındaki ilişkiler bunun örnekleriyle doludur. Şiddet taşımayan 

bir beraberliğe, gönül kültürünün insanlara, onları anlaşmaya götürecek saf araçlar 

verdiği her yerde rastlanabilir. Yumuşak ve özellikle sert, hukuka uygun ve hukuka aykırı 

her türden aracın karşısına, saf olarak şiddet dışı araçlar konabilir. Nezaket, sempati, 

barış sevgisi, güven ve benzeri şeyler, şiddet dışı araçların subjektif koşuludur."470 

  

Benjamin saf araçlardan bahsetmeye başladığında artık hukuktan değil, 

“çözüm”den bahsetmektedir. “Çatışmaların şiddet dışı çözümü” hukuk üzerinde bir etki 

yaratmak ya da hukuksal bir konum talep etmek için değil, bir sorunun, “gerçek kişiler 

arasındaki bir çatışmanın” çözümü içindir.  Saf araçlar kategorisi onu tatbik edenin 

araçsallaştırıp yalnızca kendi amacı doğrultusunda manipüle edemediği, onu seferber 

eden öznenin tek taraflı çıkarına hizmet etmeyen ilişki düzlemi olarak tanımlanabilir. 

Bunun anlamı dolaylı saf araçların insanlar arasındaki çatışmaların şiddet dışı çözümünde 

zorunlu olarak başarısızlıkla malul olacakları değil, "daima dolaylı çözümlerin araçları" 

olarak işlev görecekleridir. "Bu nedenle saf araçlar asla doğrudan insanlar arası 

                                                           
470 A.g.e, s. 31.  



311 
 

çatışmaların sona erdirilmesine yönelmez, bunun şeyler üzerinden gerçekleştirir."471 

Hukukun kendi iktidar pozisyonunu koruyan bir tür üçüncü taraf oluşunun dışında yer 

alan, diğer deyişle, iki taraflı bir ilişkiye yerleşip onu kodifiye edecek, düzenleyecek ve bu 

düzenleme neticesinde kendi pozisyonunu kurumsallaştıracak her türden üçüncü taraf 

ilişkisini dışlayarak karşılıklı güven benzeri bir münasebetle kurulan bu dolayım alanı, 

spesifik bir aracın mutlak olarak şiddetsiz kabul edildiği bir uzlaşımın düzlemidir.  

 

Benjamin mallar üzerindeki çatışmaların çözümünde bir teknik olarak kullanılan 

‘müzakere’nin dolayım mekanizmasını, saf araçların mahiyetini betimlemek üzere örnek 

gösterir. Buna göre, hukukun sirayet etmediği, "arkaik" biçimiyle müzakere, dilin 

koşulsuzca şiddetsiz bir alan olarak kabul edildiği bir çözüm sürecidir. Burada dil alanının 

ilkesel olarak şiddetsiz bir alan oluşu da "anlamlı bir münasebet ile kanıtlanmak 

zorundadır: Yalanın cezalandırılmaması. Müzakere süreçlerinde yalanın cezalandırmanın 

konusu dışına yerleştirilmesiyle “şiddete kapalı olduğu oranda şiddetten arınmış, insani 

bir uzlaşma alanının var olduğu ortaya konur: ‘karşılıklı anlayışın’ asli alanı olan dil."472 

Dolaylı saf araçlar, iki taraflı bir ilişkiye hükmeden olarak hukukun üçüncü taraflılığı 

dışında yer alır. Bu anlamıyla hukuk-dışıdır. Öyleyse hukukun kendini koruyucu şiddeti 

olmaksızın iki tarafı olan bir çatışmanın şiddet dışı çözümünden nasıl 

bahsedilebilecektir? Taraflardan birinin iradesinin kabulü dahi nihayetinde kendinde bir 

şiddet olarak belirir ve bu durumda çözüm uzlaşma değil, zafer anlamına gelecektir. 

Dolaylı saf araçların işlevi, çatışmanın şiddet dışı çözümünde muhtemel çatışmanın 

                                                           
471 A.g.e.  

472 A.g.e. 



312 
 

kandırılması, çatışmasızlığın mümkün bir ‘iç’ yerinin tespit edilerek çatışma riskinin 

dışarıya aktarılmasıdır. Müzakere tekniğinde belirlenen bu içerisi ‘dil’dir: Dil barışçıl 

çözümün tek mümkün yeri olarak kabul görür. Çatışmanın şiddete dönüşmesi ise ancak 

dil dışı alana ait kılınır ya da dil dışı olan hâlihazırda kendiliğinden şiddet olarak kabul 

edilir. Dilin şiddet dışı bir alan olarak belirlenişi ise “anlamlı bir münasebet ile” yalanın 

cezalandırılmaması kuralıyla tescillenir. Bu şekilde dildeki gayri ahlaki olan (yalan) dahi 

şiddet dışı çözümün mahalline yerleşir ve dildeki şiddet tümüyle dışarıya kaydırılmış olur. 

Böylece, müzakere örneği özelinde, dil dışı ile şiddet özdeşleşir ve dil bir saf araç mahalli 

olma işlevi üstlenerek şiddetsizliğin, şiddetin ‘mümkün olmadığı’ çözüm aracı haline 

gelir. Başarılı bir müzakere de dilin bu özgün şiddet dışı konumlanışının karşılıklı 

performansı ile gerçekleştirilir. Dolaylı saf araçlar kategorisi hukuka kayıtsız olan ve bir 

nevi şiddet olasılığını onun imkânsızlığı ile takas eden dolayım mahalleri kurmayı ifade 

eder ve uzlaşmazlığın taraflarına hukuk koruyucu ya da hukuk kurucu olmayan, 

dolayısıyla şiddet-olmayan-şiddet araçları vasıtasıyla çatışmaların şiddet dışı çözümüne 

mahal sağlar.  

  

Saf araçların sübjektif belirleniminin niteliği onların dolaylılığıdır. Dolaylı saf 

araçlar, çatışmaların çözümünde şiddetsizliği, aracın şeditliğini dışarı kaydırmak suretiyle 

temin ederler. Saf araçların objektif belirleniminin niteliği ise dolaysız oluşudur: Sorel’in, 

proleter genel grev kavramı da tam da hukuk düzenine dair yıkıcılığı ölçüsünde dolaysız 



313 
 

saf aracın bir örneğidir.473 Ancak Benjamin, saf araçların objektif belirlenimini adalet ile 

ilişkilendirirken yalnızca proleter genel grev örneği ile kendini sınırlamaz. Adalet 

düzleminden doğru geliştirilen perspektifte önceki ayrımlar bir kez daha ilga edilerek 

yeni bir ilişkilenişe tâbi tutulur. Adalet düzleminden hukuksal iktidara, şiddetin hukuk 

kurucu ya da hukuk koruyucu biçimlerine yeniden dönüp baktığında Benjamin, hukuk 

düzeni içinden son derece karşıt şeyler olarak görünen bu iki şiddet tipinin aynılığına yeni 

bir isim verir: Şiddetin tüm hukuk koruyucu ya da hukuk kurucu türleri aynı hukuksal 

iktidarın hizmetkârları olmaları ölçüsünde mitiktir.474 Benjamin’in bunun karşısına 

yerleştirdiği şey ise saf araçsallık kategorisinin adalet ilkesi olarak ilahi şiddettir. Diğer 

deyişle, saf araçların belirlenimi merkeze alınarak kurulan ilişkide belirlenimi subjektif 

olan saf araçlar, dolaylı bir tür "şiddetsizlik" ile gerçek kişiler arasındaki çatışmaların 

şiddet-dışı çözümüne hukukun dışından bir olanak sağlayabiliyorken; objektif saf araçlar 

ise dolaysız bir adalet ilkesinin genel görünümünü işaret etmektedir. Subjektif saf araçlar 

gerçek kişiler arasındaki çatışmaların çözümünde şiddetsizliği yalnızca şeyler üzerindeki 

dolayım vasıtasıyla gerçekleştirebilirken, objektif saf araçlar ilkesi adalet olan “ilahi 

şiddetin” tezahürüdür.475 Benjamin ilahi şiddeti dolaylı saf araçların karşısına değil, mitik 

şiddetin, ilkesi iktidar olan hukuksal şiddetin karşısına koyar. İlahi şiddet tam anlamıyla 

saf şiddettir. Onu tanımlayan şey hukuk tarafından araçsallaştırılamaması ve dahası, 

hukuk tarafından devşirilebilecek herhangi bir araçsallığa mahal tanımamasıdır. Adalet 

                                                           
473 Benjamin’in dolaysız saf araçlar kategorisinin siyasal şiddete dair diğer örneklemleri üzerine, 

bkz. W. Hamacher, “Afformatif, Grev”, çev. Ferit Burak Aydar, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi 

Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 134-164. 

474 W. Benjamin, 2010, s. 38.  

475 A.g.e, s. 36.  



314 
 

ve iktidarı (dolayısıyla hukuku) karşıt nosyonlar olarak kuran bu düzlemde saf ilahi şiddeti 

tanımlayan, hukuku yeniden tesis etmeksizin yok edişindeki dolaysızlık; mitik şiddeti 

tanımlayan ise şiddeti spesifik bir amaç uğruna araçsallaştırararak hukuk kurucu 

dolayımlılıktır. Mitik şiddet, yani araçsal şiddet, şiddetin dolaylanarak iktidara, hukukun 

iktidarına dönüşmesinin düzlemi iken; ilahi şiddet ise şiddetin saf tezahürü olarak hukuk 

düzeninin yok olmasına neden olan şiddettir.   

İlahi şiddetin asli özelliği, her anlamda mitik şiddetin karşıtı olmasıdır. Mitik 

şiddet hukuk yaratıyorsa, ilahi şiddet hukuku yok eder; ilki sınırlandırır, ikincisi sınırları 

ortadan kaldırır; mitik şiddet hem yükümlülük hem kefaret getirir, ilahi şiddet kefareti 

ortadan kaldırır; mitik şiddet tehditkârdır, ilahi şiddet vurucudur; ilki kanlıdır, ilahi şiddet 

kan dökmeden öldürücüdür.476 

 

Yükümlülük ve kefaret, mitik şiddetin borç ilişkisi yaratan karakterinin 

sonucudur; mitik şiddetin daima “hukuksal soruna” yerleşen bir etkisi vardır ve bu 

nedenle kendi karşı-etkisine neden olur. İlahi şiddet ise ne cevap bekler ne de herhangi 

bir cevaba aralık bırakıp onu mümkün kılar. Mitik şiddet, edimden ziyade tehdidiyle 

tanınır. Çünkü tehdit, iktidar ilişkisinin sürekliliğini sağlamaya yöneliktir. Fakat, Arendt’in 

de sezdiği gibi,477 şiddetin edim haline gelişi spesifik iktidar ilişkisinin sonlanışıyla, çıplak 

                                                           
476 A.g.e, s. 38.  

477 Arendt’in Şiddet Üzerine metninde şiddet ile iktidarı birbirlerine karşıt edimler olarak 

konumlandırması bu şekilde -fakat belki de pek de ‘Arendtçi’ olmayacak bir şekilde- okunabilir. 

Krş. H. Arendt, Şiddet Üzerine, çev. B. Peker, 7. basım, İstanbul, İletişim Yayınları, 2014. 



315 
 

bir tahakküm eylemi haline gelmesiyle sonuçlanır. Tehdit etmeksizin vurmak, ilişkinin 

süreklilik bağını kesmek anlamına gelir; taahhüdü, vaadi ya da beklentisi yoktur.  

 

Hukuk düzlemini kat eden mitik şiddet ile ilkesi adalet olan ilahi şiddet arasındaki 

belirleyici fark, ilkinin dolaylı bir şiddet oluşu iken diğerinin dolaysız oluşudur. 

Hatırlanacak olursa Benjamin bu ayrıma, gerçek kişiler arasındaki çatışmaların şiddetsiz 

çözümünde bir araç olarak beliren dolaylı saf araçlar kategorisini ortaya atarak ulaşmıştı. 

Dolaylı saf araçlar hukuk düzeni nezdinde şiddetsiz oldukları (gayri-şedit tanımlandıkları) 

ölçüde sübjektif ve tikeldir. “Kutsal infazın alameti ve mührü olan, ama asla aracı 

olmayan ilahi şiddet ise” saf şiddet, yani “hükmeden şiddet”tir.478 Mitik şiddet ile ilahi 

şiddet arasındaki temel farkın borç ve karşılıklılık ilişkisi ile bağıntıları noktasında 

belirginleştiğini iddia edebiliriz: Mitik şiddet, karşılığının yine şiddet olduğu şiddettir; 

şiddetin bir tür borç ilişkisi içinde misillemesini üretecek şekilde gerçekleşmesidir. Mitik 

şiddetin misillemesi mümkündür ya da daha doğru bir tabirle, mitik şiddet misillemeye 

imkân veren, karşı-şiddet riskini çağıran, öcü alınabilen şiddettir. Şiddeti borçtan 

kaynaklanmıştır ve karşı-borç üretir. Mitik şiddetin “kan akıtması” bu borç ilişkisinin en 

güçlü simgesel yönüdür. Hem karşı-şiddet doğurur hem de onu talep eder. İlahi şiddet 

ise saf şiddet olarak sadece şiddettir. Hukuku yıkmasının dışında, hukuk düzeni içinden 

ne bir nedeni ne de bir sonucu vardır. Karşılık verilemez, karşılığını talep etmez ya da 

karşılığına imkân tanımaz. Şiddetinin takip edilip misillemesinin yapılabileceği hiçbir iz 

bırakmaz; “kan akıtmaz.” Bu anlamda simgesel iktidar düzeneklerinin de tamamen 

dışındadır. Kurban eden olmaksızın kurban kabul eder. Diğer deyişle sorumluluk 

                                                           
478 W. Benjamin, 2010, s. 42.  



316 
 

yüklemeksizin ya da karşılık beklemeksizin kabul eder. Kısaca, saf şiddetin verdiği ve 

aldığı şey aynıdır: Hiçbir şey talep etmez, fakat her şeyi kabul eder ve hiçbir şey beklemez 

ve her şeyi verir. Mitik şiddetin ise aldığı ve verdiği şey birbirine özdeş değildir; bu 

nedenle takas edilebilen ve takas edilmesi zorunlu olan, karşılığı verilmek zorunda 

olunan şiddettir. Kanın, yasanın, sınırın, cezanın, kefaretin, tehdidin ve talebin daima bir 

karşılığı vardır ve tam da bu nedenle kendilerini bir düzen olarak yeniden üretebilirler. 

Ancak yıkımın, ortadan kaldırmanın, bağışın ve kabulün bir karşılığı yoktur, çünkü eğer 

gerçekten yıkım, bağış ya da kabul iseler karşılığının verilmesi imkânsız olan şeklinde 

ortaya çıkarlar. Saf şiddet, borç üretmeden bağışlar ve talep etmeksizin kabul eder.  

 

 Çelebi’nin de belirttiği gibi, “şiddetin saflığını hukukla ilişkisi belirler.”479 İlahi 

şiddeti ise saf şiddet yapan hukuk kurmaksızın hukuku yok etmesi, onunla taban tabana 

zıt olmasından başka hiçbir ilişkisinin olmamasıdır. Benjamin şiddetin niteliğinin 

araçlarının tâbi olduğu yasaya göre belirlenebileceği varsayımından yola çıkmıştı. Bu 

nedenle hangi türden olursa olsun bir şiddetin niteliği ancak ilişkisel bir düzlemde, 

şiddetin ilişkilendiği, yürürlüğe girme tarzıyla alakalıdır.480 Benjamin için "ilahi şiddet 

kendisini sadece dinsel gelenek aracılığıyla ispatlamakla kalmaz, en azından tek bir 

kutsanmış tezahürde, şimdiki yaşam içinde ifadesini bulur."481 İlahi şiddetin tanrısal 

mucizeler ile alakası yoktur; "kansız, vurucu ve kefaret ödeyici anların icrası yoluyla 

tanımlanır" ve esas niteliği hukuk kurmaktan asude olmasıdır. Peki neyin ilahi şiddet olup 

                                                           
479 A. Çelebi, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, 2010, s. 306.  

480 Krş. G. Agamben, 2017, s. 81- 86.  

481 W. Benjamin, 2010, s. 39 (vurgu bize ait).  



317 
 

olmadığına, ilahi şiddetin tezahür edip etmediğine ve tezahür edenin ilahi olup 

olmadığına nasıl karar verilecektir? Bu kritik bir sorudur, çünkü adaletin ne olduğu, 

mümkün olup olmadığı ya da nasıl sağlanabileceği ve sağlanan şeyin sağlamasının kim 

tarafından yapılabileceğine dair kuşkuya göbekten temas eder. Benjamin bu konuda 

şöyle yazar:  

İnsanlar açısından henüz mümkün olmaması yanında acilen de gerekli olmayan 

şey, saf şiddetin somut bir durumda ne zaman var olduğuna karar vermektir. Çünkü 

benzersiz etkileri olmadığı sürece, ilahi şiddet değil, sadece mitik şiddet kesin olarak 

tanınabilir olacaktır. Zira şiddetin kefaret ödeten gücü insanlar tarafından algılanabilir 

nitelikte değildir.482 

 

Saf şiddetin somut durumda var olup olmadığına dair sorun, Benjamin’in -haklı 

olarak- çekinceli yaklaştığı bir sorundur. Çünkü esasında mitik olan bir şiddetin kendini 

saf şiddet olarak sunma ve kendini bu şekilde meşrulaştırmaya çalışma olasılığı her 

zaman vardır. Diğer yandan da saf şiddetin görünür görünmez tanınması, saflığının 

mutlaklığını ilan etmesi, hizmet ettiği “ilahi adalet”e de tanımı itibariyle ters düşer. 

Benjamin’in saf şiddeti kavramsallaştıması, karar edimine yerleştirmeye çalıştığımız 

şiddet olgusuna bir yanıyla tam olarak oturur: Saf şiddetin nedeni olan ne öncül bir 

şiddet ne de onun ardına yerleşen ve onun neden olduğu bir karşı-şiddet bulunur. Bu 

anlamda saf şiddet, şiddet olgusunun karşılıklılık dizgelerine yerleşmeksizin toplumsal 

karşılıklılığa yerleşir. Benjamin’in saf şiddeti ilahi adaletin tecellisi olarak adlandırarak 

kutsal olanla bağdaştırması tam da bu tek yönlü bağışın istisnai olarak kurduğu 

                                                           
482 A.g.e, s. 41.  



318 
 

karşılıklılığa denk düşer. Ancak diğer yandan, her ne kadar “tek bir kutsanmış tezahür 

olarak şimdiki zaman’a özgülenmiş olsa da saf şiddetin varlığı, bir tür karar-verilemezlik 

sorununu yeniden üreterek karar ediminin çifte-açmazını tam olarak çözümleyemez. 

Zira Derrida, karar zorunluluğuna dair bu ötelemede adaletin özüne uymayan bir 

eskatolojiyi görür. Bu çalışma açısından ise bu ötelemenin anlamı, şiddet olgusunu 

toplumsal bağlamda bir sorun haline getiren şiddet/karşı-şiddet döngüsünün dışında yer 

alan karar ediminin özgün şeditliğine dair ihtiyaç duyduğumuz düzlemi, Benjaminci saf 

şiddet kavramının sağlayamıyor oluşudur.  Diğer deyişle Benjamin, şiddet/karşı-şiddet 

döngüsünün dışında yer alan şiddetin niteliğini işaret eder, ancak onun karar edimi 

içerisindeki çift taraflı ilişkiselliğinin mahiyetini bize vermez. Bu eksikliği gidermek üzere 

bir adım daha atarak, Derrida’nın hukuk ile adalet arasındaki ilişkiyi çözümlediği Yasanın 

Gücü, Otoritenin Mistik Temeli483 metni aracılığıyla, aralarındaki geçişliliğin kendiliğinden 

bir şedit mahiyetini, her türden şiddet edimini kuşatan çift yönlü işleyişi ihmal etmeksizin 

çözümlenebileceği düzleme ulaşmak mümkün görünüyor.  

 

 

2. Şiddet ve Adalet 

 

Derrida Yasanın Gücü, Otoritenin Mistik Temeli metninde adalet, hukuk ve 

şiddetin dekonstrüksiyon ile bağıntısını karar nosyonu üzerinden analiz eder. Bu metinde 

                                                           
483 J. Derrida, “Yasanın Gücü: Otoritenin Mistik Temeli”, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin Eleştirisi 

Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 43-133. 



319 
 

Derrida, bir yandan Benjamin’in Şiddetin Eleştirisi Üzerine metnini direkt karşısına alırken 

aynı zamanda adalet arayışı ile metin katmanları üzerindeki dekonstrüktif ilgiyi -belki de 

ilk defa bu denli- açık biçimde birbirine bağlar. Birden fazla sempozyum ve kolokyum 

sunumlarının üst üste binerek çeşitli katmanları oluşturduğu bu metnin çarpıcılığı, iki ayrı 

hat olarak görünebilecek tekil bir dekonstrüksiyon denemesi ile adalet tartışmasını tek 

bir sorunsal üzerinde yine sorunsalın kendisini sorunsallaştırarak birleştirebilmesidir. Bu 

metnin bir düzeyinde Benjamin’in hukuk, şiddet ve adaletin ilişkisini çözümlediği 

Şiddetin Eleştirisi Üzerine metninin dekonstrüksiyonu gerçekleştirilir. Fakat bu girişime 

eşlik eden temel bir sorunsal, dekonstrüksiyonun imkânı ve anlamı sorunu tüm metni 

kat eder. Böylece, adalet kavramı üzerine çözümlemesini gerçekleştirmiş Benjamin’in 

metninin dekonstrüksiyonu ile dekonstrüksiyon çabasının adalet ile girdiği özgül ilişki 

aynı anda yürütülmüş olur.  

 

Derrida Benjamin'in Şiddetin Eleştirisi Üzerine metnini, metne musallat olan bir 

tür "kök kazıyan şiddet"i barındırmakla eleştirir.484 Benjamin adaletin tecellisini bir 

taraftan bir tür “çifte karar verilemezlik” ile adalet talebinin gerektirdiği aciliyetin ötesine 

itelerken, diğer taraftan fark gözetmeyen bir şiddeti olumlayarak kıyım ve katliam 

mantığının meşrulaştırılmasına kapı aralamıştır. Derrida Benjamin’i Nazi Almanyası 

dönemini kat eden söylemler, kurallar, prosedürler, yönergeler boyunca bir tür dil ve 

mantık ortaklığı ile itham eder. Benjamin’in adaleti kavrayışı ve Nazizmin “nihai çözüm” 

mantığının ardında benzer bir nihai şiddet, “şiddete son verecek şiddet” izleğini yakalar. 

Bu “kök kazıyıcı şiddet” Derrida için kökten bir ötekiliğin yadsınması mantığıdır ve aynı 

                                                           
484 J. Derrida, 2010, s. 80.  



320 
 

zamanda faşist uygulamalar ile ters yönde, fakat dipten bir kavramsal ortaklık içindedir. 

Derrida bu ortaklığın olgusal bağlamını “tanıklığın yok edilmesi” olarak adlandırır;   

Zira mitolojik şiddetin mantığının tamamlanması olarak Nazizmin yapmaya 

kalkışacağı şey, öteki tanığı dışlamak, öteki düzenin, adaleti hukuka indirgenemez olan 

ilahi bir şiddetin, hem hukukun düzenine (isterse insan hakları hukuku olsun) hem de 

temsilin ve mitin düzenine yaderk olan bir adaletin tanığını yok etmek olacaktır. Başka 

bir deyişle, mitik ve temsili şiddetin doruğu olarak ‘nihai çözüm’ gibi bir olayın biricikliği, 

mitik ve temsili şiddetin sistemi içinde düşünülemez. Onu ötekisinden itibaren 

düşünmeye çalışmak, yani dışlamaya ve yok etmeye, radikal bir biçimde kökünü 

kazımaya giriştiği ve kendisine hem içeriden hem de dışardan musallat olan şeyden 

itibaren düşünmeye çalışmak gerekir.485 

  

Derrida Nazizmin "Nihai Çözüm"ünün mantığının musallat olduğu iki ayrı 

Benjaminci "karar verilemezlik" hattı tespit eder. Birincisi hukuk düzeni içindeki karar 

verilemezliktir. Hukuk kurucu ve hukuk koruyucu şiddetin birbirlerine bulaştığı, modern 

devletin polis teşkilatı, grev hakkı gibi hukuki kurumsallaşmalarda hukuki şiddetin ahlaki 

durumuna dair bir karar verilemezlik hattı metni kat eder. İkinci olarak ise mitik iktidarı 

yok edecek olan ilahi adaletin ve onun saf şiddetinin karar verilemezliği, mevcudiyetinin 

insani yargılarla tanıklığının imkânına dair bir karar verilemezlik hattı bulunur. Derrida 

bu iki karar verilemezlik hattının kesişimini Nazizmin "Nihai Çözüm"ünün 

yorumlanmasına ve yargılanmasına dair bir tür karar verilemezliğin mantıksal suç ortağı 

olarak görür. Böylelikle "hiçbir antropoloji, hiçbir hümanizm, insan üzerine, hatta insan 

                                                           
485 A.g.e, s. 130.  



321 
 

hakları üzerine insanın hiçbir söylemi ne mitik olan ile ilahi olan arasındaki kopuş, ne de 

dolayısıyla "Nihai çözüm" gibi bir projenin sınır deneyimini anlatmaya kâfi gelir."486 

Derrida'nın tespit ettiği haliyle Benjaminci karar verilemezlikler, Nazizmin ‘Nihai Çözüm’ 

projesi üzerine bir söz söylemeyi ve tanıklık imkânını olanaksızlaştırır.487  

 

Derrida'nın Benjamin'in Şiddetin Eleştirisi Üzerine metnine ilgisi adalet 

nosyonunun hukuk içindeki dekonstrüktif imkânını gösterebilmek üzere bir tür meydan 

                                                           
486 A.g.e, s. 131.  

487 Dahası Derrida, Benjamin'in ilahi şiddeti betimleyişinde tahammül edilemez olarak gördüğü 

bir "baştan çıkma"nın olanağını da görür: "Holokost'u ilahi şiddetin yorumlanamaz bir tezahürü 

olarak düşünmeye baştan çıkma" (A.g.e, s.132). Derrida ilahi şiddetin, kansız, çarpıcı ve bedel 

ödetici niteliği ile gaz odalarının ve krematoryumların prosedürel, total imha etme metotları 

arasındaki ürpertici anıştırmayı ileri sürerek bu baştan çıkma olasılığını gerekçelendirir. Bize göre 

ise ilahi şiddeti, Derrida'nın yaptığı üzere ‘kefaret ödetici’ olarak değil, ‘kefaret ödeyici’ olarak 

okumak gerekir. İlahi şiddetin tecellisi, arkasında borç bırakmaksızın herkesin kefaretini ödeyen, 

tek yönlü bir bağış gibidir. Bu yönüyle ilahi şiddet, hayatların kansız biçimde total yitimini değil, 

yaşamlar üzerindeki iktidarın kefaret yükünden özgürleşmesi anlamını taşıyor olacaktır. Kanın bu 

tartışmada mümkün olan tek anlamı olan simgesel anlamı özel bir prosedürle hesaplanmış 

ölümü değil, aksine hesaplanmamış, hesaba tâbi tutulmamış ve karşılığında başka bir ölümü 

talep etmeyen bir ölümdür. Benjamin’in saf şiddeti tahayyül edişinde bizce esas sorunlu nokta, 

onun kansızlığı ya da fark gözetmeyişi değil, bu da dahil olmak üzere onun tek yönlü bir bağış 

şeklinde gelmesidir. Benjamin bu bağışın kaynağını dolaysızca kutsallığa havale ederek bir 

yandan bu tehlikeyi bertaraf ederken (ya da ertelerken) diğer yandan, kutsal olanı ‘şimdiki 

zaman’a kaydederek onu içkin bir potansiyel haline getirir.  

 



322 
 

okuma niteliği taşır. Daha genelde ise Derrida, metin üzerindeki dekonstrüktif edimi 

adalet arayışının bizzat kendisi ile ilişkilendirerek Benjamin'in metninde sorunlu bulduğu 

çifte karar verilemezliği bir çözüme bağlamayı amaçlar. Çünkü adaletin adilliği onun 

hemen şimdi ve burada tecelli etmesi gerektiğini işaret eder ve Derrida için bu kararın 

aciliyetini ve kaçınılmaz hemen buradalığını dolaysızca talep eder. Ancak hukukla 

adaletin bağıntısı ve kararın aciliyeti sorunu kolaylıkla bir forma sokulabilir, prosedüre 

bağlanabilir bir yapıyı ifade etmez, çünkü adaletin hukukla kurduğu her gerçek bağlantı 

tekil ve özgül bir olaydır. Bu nedenle Derrida adalet deneyimini bir tür açmaz deneyimle, 

geçit vermeyen bir geçidin ve karar verilemez olanın kararı ile ilişkilendirerek aporetik 

deneyim olarak adlandırır. Bizim için ise adaletle hukuk arasındaki ilişkiyi aporetik 

deneyim ile tanımlanmış bir karar edimine bağlayan Derrida’nın yaklaşımından 

faydalanarak, kararın kendisini kuşatan karar verilemezliğin, açmazın ve geçitsizliğin 

özgül deneyiminin şedit bağıntısını kavramak ve şiddet olgusunun ilişkisel bağlamını 

oluşturan şiddet ile karşı şiddet dizgelerine yerleşmiş üçüncü bir gizil şiddetin yerini 

tespit edebilmek mümkün görünüyor. Bu nedenle direkt olarak Adalet’in kendisinden 

ziyade, adalet deneyimiyle ilişkilendirilen açmazın, geçidin ve karar verilemez olanın 

kararının çözümlemesini odağımız olarak alarak, karar edimi ile şiddet olgusunun üç 

taraflı doğasının ilişkisine dair bir sonuca ulaşmayı umuyoruz.  

 

a. Hukuk ve Adalet 

  

Benjamin için hukuk ve adalet farklı düzlemlerdir. Ne hukuk ne de adalet 

birbirinin içinde bulunabilir ya da birbirini kapsayabilir. Kısacası hukukta adalet, adalette 



323 
 

de hukuk yoktur. Derrida ise tam da bu kökten farklılığa karşı çıkar. Benjamin'den farklı 

olarak Derrida adalet ile hukuku birbirine dışsal ve tamamen farklı şeyler olarak 

soyutlamaz. Derrida için de hukuk ve adalet aynı şey değildir, fakat birbirlerine tamamen 

dışsal şeyler olarak var olmazlar. Çünkü adaletin adil olabilmesi için hukuk içine 

yerleşebilmesi, kayda geçirilebilmesi, hukukta ifadesini bulmuş zor öğesine dayanarak 

yürürlüğe sokulabiliyor olması gerekir. Diğer taraftan ise hukuk da ancak adalet adına 

yürürlüğe sokulduğu iddiasıyla uygulanabilirdir. Hukuk ile adaletin esastan farkı, ilkinin 

"hesabın" öğesi ve ortamı oluşu iken, ikincinin hesaplanamaz, hesaplanmaya imkân 

vermez doğasıdır: "Hukuk adalet değildir. Hukuk hesabın öğesidir (ortamıdır) ve hukuk 

diye bir şey olması adildir, fakat adalet hesap edilemezdir, hesap edilemez olanla hesap 

edilmesini talep eder."488 Hukuk adil olma iddiası ile hesaplanabilirliği 

haklılaştırmaktayken; adalet ise hesaba geçirilmeyi, hesap içinde etkili olmayı talep 

ederek hukuki bir karşılığa ihtiyaç duyar. Derrida’nın hukuk ile adalet arasında kurduğu 

bu karşılıklı gerektirme ilişkisinin çözümlemesini yaparak, bir tür çifte-belirlenemezlik ile 

‘belirlenmiş’ olan kararın şiddet olgusunda nasıl bir transformasyonu, diğer deyişle 

şiddetler arasındaki şedit bir kaydırmayı ifade ettiğini saptayacağız.  

  

Derrida hukuk ile adalet ayrımının "gerçek bir ayrım" olmadığını söylerken, onun 

indirgenebilir, kurala bağlanabilir bir ayrım olmadığını ifade eder. İndirgenebilirlik ve 

kurala bağlanabilirlik hukukun hesaplanabilirlik ortamının öğeleridir. Adaletten ise tam 

da indirgenemeyen ve kurala gelmeyen hesaplanamazlık koşullarında ancak söz 

edilebilir. Yine de hukuk diye bir şeyin var olması “adildir,” çünkü hukuk en nihayetinde 

                                                           
488 A.g.e, s. 62.  



324 
 

adaletin yerleşerek "yürürlüğe sokulabileceği" zemini arz eder. Diğer yandan ise hukuk 

adil olma iddiasıyla hüküm verir. Bu anlamda hukuk ile adalet zorunlu olarak birbirine 

göndermede bulunmakta, dayanmakta ya da birbirinde yer talep etmekteyken; 

aralarındaki bağın indirgenemez ve kurala gelmez doğası, aralarındaki her bir bağıntının 

özerk ve tekil olduğu anlamına gelir. Tam da bu nedenle hukuk ile adaletin özgül bağıntısı 

ancak bir deneyimdir; fakat her seferinde özgül ve tekil bir deneyimdir. Derrida bunu 

aporetik deneyim olarak adlandırmaktadır.  

  

Derrida için Adil bir kararın ortamı olarak aporetik deneyim, esasında hukukun 

kendisine içkin ve her hukuki prosedürde potansiyel olarak gizildir. Schmitt, Derrida'yı 

önceler şekilde bu durumu şu şekilde açıklar:  

Düşünsel olanla eylemsel olanın Aristoteles'e uzanan kadim zıtlığı, iki değişik 

formdan kaynaklanır; düşünsel olana hukuki bir form aracılığıyla erişilebilir, eylemsel 

olana yalnızca teknik bir düzenleme ile… Hukuk fikri ve hukuki bir düşünceyi somut bir 

olaya uygulama gerekliliği, yani hukukun en geniş anlamda hayata geçirilmesi, hukuki 

şekle hükmeder. Hukuk fikri kendi kendini gerçekleştiremeyeceği için gerçeğe 

uyarlanırken her seferinde özel bir teşekküle ve şekillendirmeye ihtiyaç duyar. Bu, hem 

genel bir hukuk düşüncesinin pozitif bir yasada şekillendirilmesi, hem de pozitif bir genel 

hukuk normunun yargı organı veya idare tarafından uygulanması bakımından geçerlidir. 

Hukuki şeklin özgünlüğü üzerine yapılan bir tartışmada buradan yola çıkılmalıdır.489  

 

                                                           
489 C. Schmitt, 2016, s. 36.  



325 
 

Schmitt'in "hukuki şeklin özgünlüğü" olarak belirttiği şey, hukuksal idealin, fikrin 

ya da normun uygulanması, kodifiye edilmesi ya da yürürlüğe sokulup uygulanması için 

gereken karar zorunluluğuna işaret eder. Hukukun herhangi bir öğesi, hukuk fikri, norm 

ya da kural kendi kendini gerçekleştiremez. Hukuki bir fikrin uygulanması daima hukuki 

öğenin bir tür yeniden yazılarak gerçekleştirilmesini ifade eder. Bu nedenle hukukun 

eylemsel olan üzerindeki etkisi, yargısı ya hükmü daima hukuki öğe üzerindeki bir 

transformasyon; dönüşerek biçim değiştirme edimidir ve ancak hukuk üzerinde hukuka 

dair ve hukuku yeniden dönüştürecek bir karar ile -asgari düzeyde olsa bile- mümkündür.  

 

Böyle bir karar, en geniş anlamıyla, her hukuki sezgide bulunur. Çünkü her hukuki 

düşünce, saf haliyle asla var olmayan hukuk idesini farklı bir hale (Aggregatzustland) 

dönüştürür ve buna, ne hukuk idesinden, ne de uygulanması gereken herhangi bir genel 

pozitif hukuk normunun içeriğinden çıkartılabilen bir unsur ekler. Her somut hukuki karar, 

içerik açısından bir kayıtsızlık unsuru içerir, çünkü hukuki sonuç en ince ayrıntısına kadar 

kendi öncüllerinden türetilemez ve karar vermenin zaruri olması olgusu, bağımsız ve 

belirleyici bir unsur olarak kalır.490  

 

Hukuka ve aynı zamanda normun yürürlüğe sokuluşuna içkin olan bu "kayıtsızlık 

unsuru," Derrida'nın hukuk ile adalet arasında koyutladığı özgül bağımlılığın hukuk 

nezdindeki temelini ve aynı zamanda karşılığını oluşturur. Hukuki karardaki hukuk-

olmayan öğe kendiliğinden adaleti işaret etmez, fakat hukuk ile adalet arasındaki 

karşılıklı yer değiştirmenin, kayma ve birbirine karışmanın, yeniden konumlanmanın 

                                                           
490 A.g.e, s. 38.  



326 
 

koşulu olan boşluğu, transformasyon aralığını oluşturur. Bu boşluk her ne kadar hukuk 

içinde de olsa, daha doğru bir tabirle hukuki edim için bu boşluk zorunlu da olsa, boşluğu 

çevreleyen normlar dizisinin bu boşluğun edimleşme tarzı üzerine tüketici bir 

düzenlemesi bulunamaz. Çünkü hukuki transformasyon hukuk ile hukuk-olmayanın, 

kayıt unsuru ile kayıtsızlık unsurunun, yasa ile kararın birbirine bulaştığı, fakat asla 

birbirlerini tam manasıyla kuşatıp hâkim olamadıkları bir alandır. Hukuksal deneyime 

içkin olan hukuki kayıtsızlık unsuru bize adaletin hukuk üzerinde talep ettiği yere ilişkin 

bir fikir verebiliyor olsa da, Derrida’nın adaletin deneyimlenmesi olarak formüle ettiği 

aporetik deneyim hakkında kendi başına bir şey söylemez; onun yalnızca hukuk içindeki 

imkânını verir. Hukuktaki transformasyon öğesinin karar ediminde beliren saf doğası, 

hukuk ile adalet arasındaki özgül ve istisnai anlarda, karar edimi ile şiddet olgusunun 

mekanizmaları birbirine tam olarak üst üste bindiği mahalde söz konusu olur.  

  

 

b. Adalet ve Dekonstrüksiyon 

 

Derrida adalete dair bir soruşturmanın daima "çapraz bir bakış"la olması 

gerektiğini belirtir. Çünkü adalet, tanımı gereği indirgenemez olduğu ve daima bir 

başkalık imkânını imlediği için, adil olanın adilliğini ilan etmesi anında kayıp gidecek bir 

imkânsızlığın deneyimidir. Diğer deyişle adaletin ne olduğuna dair “direkt bir bakış” ya 

da adaletin ne olduğuna dair bir özdeşlik önermesi, adaletin başkalık imkânı ile nitelenen 

mahiyetini bir katiyetle sınırlayacağı için adalet olma vasfını yitirecektir. Fakat Derrida 

çarpıcı ve hatta iddialı bir biçimde adalet deneyimi ile dekonstrüksiyonu birbirleri ile 



327 
 

ilişkilendirir.491 Hatta dekonstrüksiyonun nihai çabasının adaletten başka bir şey 

olamayacağını ileri sürer. Derrida için dekonstrüksiyonu adalet deneyimi ile bu denli 

bağlantılı yapan şey, deneyimlerindeki bir ortaklıktır:492  

Dekonstrüksiyon hiçbir zaman kendisini mümkün bir şey gibi sunmamıştır. 

…imkânsızı itiraf ederek bir şey kaybetmez… Bir dekonstrüksiyon görevi için tehlike daha 

ziyade imkândır ve elde bulundurulan kurallı usullerin, yöntemsel pratiklerin ve erişilebilir 

yolların bütünü haline gelmesinin mümkün olmasıdır. Dekonstrüksiyonun, gücünün ve 

arzusunun ilgi çekici tarafı, tabii gerçekten böyle bir tarafı varsa, imkânsızın belli bir 

deneyimidir: yani …başkanın deneyimi, imkânsızın icadı olarak, tabiri caizse mümkün tek 

icat olarak, başkanın deneyimi.493  

  

Derrida'nın dekonstrüksiyon deneyimini adalet deneyimi ile ilişkilendirişinin 

temelinde, dekonstrüksiyon ile hukuk arasında içsel bir bağıntının bulunduğu varsayımı 

yatar. Derrida için Hukuku kuran karar, hukuksal hiçbir öncülü bulunmayan ve bu 

nedenle kendinden başka hiçbir şeye dayanamayacak olan temelsiz bir şiddetten 

ibarettir.494 Derrida hukukun kuruluş anına kaydolan bu çıplak şiddet anını yasanın 

otoritesinin mistik temeli olarak niteler. Hukukun kuruluş anına kayıtlanan temelsiz 

şiddet ne yasal ne de yasa-dışı, ne meşru ne de gayri-meşru olarak tanımlanabilirdir. 

                                                           
491 A.g.e, s. 60.  

492 A.g.e, s. 73, 74.  

493 J. Derrida, Psyché, Inventions de L’autre, Paris, Galileé, 1987, s. 7-26’dan aktaran, J. Derrida, 

2010, s. 87.  

494 A.g.e, s. 59.  



328 
 

Kuruluş anında bu şiddetin yaslanabileceği hukuki bir norm olmadığı gibi, aynı zamanda 

onun hakkında hüküm verilebilecek bir norm da bulunmadığından; kurduğu düzene 

mantıksal olarak öncel, fakat hukuki bakımdan bağlı olamayacağı için hukuku kuran 

şiddet, hukukun mistik kökenini oluşturur. Ancak hukukun kurucu anına kaydolan bu 

temelsiz şiddet hukukun koyuluşu ile birlikte tamamen yitip gitmez; "Hukuku kurma, 

başlatma, haklılaştırma, yasa yapma işlemi bir güç darbesinden, performatif ve 

dolayısıyla yorumlayıcı bir şiddetten müteşekkil olacaktır."495 Hukuki her karara eşlik 

eden kayıtsızlık unsuru, hukukun kuruluşunu taklit eden, bir tür yeniden üretim özelliği 

taşıması nedeniyle yorumlayıcı bir şiddet olarak temelsiz şiddeti taklit eder.  

 

Hukukun dekonstrüksiyona tâbi tutulabilir yapısını oluşturan, kökenine kayıtlı 

olan temelsiz şiddet ile her hukuki karara eşlik eden yorumlayıcı şiddet arasındaki taklitçi 

süreksizlik, yeniden üretimin ve tekrarın şedit kesintileridir. Bu nedenle hukukun 

dekonstrüksiyonu kurucu şiddet ile yorumlayıcı şiddetler arasındaki çapraşık hatlar 

boyunca ilerler. Bu hatlar hukuktaki tüm bir dönüşümü oluşturan metinsel katmanlar 

boyunca yayılır. Fakat yorumlayıcı şiddet, kurucu şiddetin belirli bir anlamda taklidi olsa 

da onunla kurduğu esas bağ onu gizlemek, hukuk-olmayanı hukuk olarak her kararda 

yeniden yansıtmaktır. Hukukun temeli bir hukuk olarak temellenmediği ve hukuktaki 

değişim, dönüşüm, iyileştirme ancak hukuk-olmayan bir öğenin hukuka 

transformasyonuyla gerçekleştiği için hukukun dekonstrüksiyonu mümkündür.496 

  

                                                           
495 A.g.e, s 58.  

496 A.g.e, s. 59. 



329 
 

Ancak dekonstrüksiyonun imkân dahilinde oluşu ile dekonstrüksiyonun gerekli 

olması farklı şeylerdir ve hukukun dekonstrüksiyonunun gerekli ve hatta zorunlu olması, 

hukukun dekonstrüksiyona tâbi tutulabilir yapısına ek olarak, adaletin hukuk içine 

yerleşme talebi ile beraber anlamlıdır. Adalet ise kendi başına dekonstrüksiyona tâbi 

tutulamaz çünkü ‘kendi başına adalet’ hiçbir tanıma ve biçime indirgenemez. Dahası, 

kendi başına adalet, “eğer öyle bir şey varsa” diyecektir Derrida, hukuksal bir sonuca 

yerleşmediği ölçüde salt imkânsızlıkla sınırlı kalacağı için de dekonstrüksiyona tâbi 

tutulamaz. "Dekonstrüksiyon, adaletin dekonstrüksiyona tabi tutulamazlığı ile hukukun, 

meşrulaştırıcı veya meşrulaştırılmış otoritenin dekonstrüksiyona tâbi tutulabilirliğini 

birbirinden ayıran aralıkta meydana gelir."497 Dekonstrüksiyonun hukuk içindeki koşulu 

hukukun dekonstrüksiyona tâbi tutulabilir yapısından kaynaklanmaktaydı. 

Dekonstrüksiyonun adaletle olan bağı ise deneyimlerindeki bir ortaklığa, hatta aynılığa 

dayanır. Çünkü adalet yalnızca hukuk içinde, fakat hukuk içindeki hukuk-olmayan’ın 

aralığında kendine bir yer bulabilir ve yalnızca buraya yerleşir. Hukuk ile adaletin 

arasındaki, tam anlamıyla bir yer-olmayan yer ortaklığı dolayısıyla dekonstrüksiyonun ve 

adaletin koşulları ortaktır. Aporetik bir deneyim olarak adaletin, karar ediminin 

dekonstrüktif doğası ile ortaklığı, aporetik bir deneyim olarak kararın şedit mahallini 

verir.  

 

 

 

                                                           
497 A.g.e, s. 60. 



330 
 

3. Açmazın Deneyimi ve Şiddetin Transformasyonu 

 

Derrida'nın sözleriyle, "bir deneyim, adının da belirttiği gibi, bir geçiştir (une 

traversée), karşıya geçer ve bir hedefe doğru yol alır, o hedefe giden geçidi bulur. 

Deneyim geçitini bulur, olanaklıdır" fakat "açmaz'ın (aporie), yani geçit-vermeyen'in tam 

manasıyla bir deneyimi olamaz. Bir aporia, bir yol olmayandır."498 Ancak bu, apoterik 

deneyimin deneyimlenişinin imkânsız olduğu anlamına gelmez; aporetik deneyimin 

imkânsızın bir deneyimi, deneyimlenemeyecek olanın deneyimlenmesi olduğu anlamına 

gelir. "Aporetik deneyim, bir çıkmaz deneyimdir -geçitsizliğin deneyimlenmesidir, zira 

adaleti hukuka ve hukuku adalete bağlayan hiçbir zorunlu, kestirme, bilindik, hatta 

mümkün yol yoktur."499 Kendi başına adalet diye bir şey mümkün değildir, çünkü hukuki 

bir etkisi olmadığı müddetçe adilliğinden bahsedilemez. Hukuk içinde ise normun 

adilliğinden ya da adil bir yorumlanışından bahsetmek mümkündür, ancak yalnızca 

söylemsel bir bağlamda. Bunun ötesinde norm adalete kayıtsızdır, çünkü adalet 

hesaplanabilirliğe bakışımsızdır. Öyleyse hukuk düzlemi içinden adaletin bir deneyimi 

imkânsız olarak görünür. Ancak tam da hukukun adalete kayıtsızlığı ve adaletin hukuka 

bağımlılığı ölçüsünde, bu çifte imkânsızlık içinde adalet imkânından ve geçidi olmayan 

bir geçişten söz edilebilmektedir.500 

 

                                                           
498 A.g.e, s. 61 (vurgu aslında).  

499 Ö. Agtaş, 2013, s. 59.  

500 J. Derrida, 2010, s. 72.  



331 
 

 Bir aporetik deneyim olarak adaletin deneyimi -imkânsız olan deneyimi- ancak 

bir karar ile deneyimlenebilir ve hukuk ile adalet arasındaki geçitsizliğin geçilebilmesi söz 

konusu hâle gelebilmiş olur. Bu anlamda karar, birbirleriyle herhangi bir belirlenmiş 

ilişkisi bulunmayan, fakat varlıkları birbirine bağlı olan iki başka şeyin bir kesinti ile yeni 

bir tikel bağıntısını icat etme edimidir. Adil bir kararın;  

 [a]dil olabilmesi için, adil olduğunun söylenebilmesi, adil olarak tanınabilmesi 

için, bir yasayı ya da yönergeyi, bir kuralı izlemek zorundadır. Bu anlamda adil olan, 

bizzat özerkliği içinde, yasayı izleme ve kendisine yasayı verme özgürlüğü içinde 

hesaplanabilir olanın veya programlanabilir olanın düzenine ait olabilmelidir -örneğin bir 

hakkaniyetlilik edimi olarak. Fakat eğer basitçe kuralı uygulamak, bir programı yürütmek 

veya bir hesabı işleme koymaktan oluşuyorsa, evet, onun yasal, hukuka uygun, hatta 

metafor yoluyla adil olduğu söylenebilecektir muhtemelen, ne var ki kararın adil 

olduğunu söylemekte haksız olunacaktır. Bunun sebebi gayet basitçe, bu durumda 

ortada aslında bir kararın olmamasıdır. (…) Kısacası, bir kararın adil ve sorumlu 

olabilmesi için, onun kendi momentinde -eğer böyle bir moment varsa- hem kurallı hem 

de kuralsız olması gerekecektir. Hem yasayı muhafaza edici, koruyucu olmalı, hem de 

onu her durumda yeniden icat etmek, en azından, yasanın ilkesinin yeni ve özgür bir 

biçimde yeniden olumlanması ve onaylanması içinde yeniden icat etmek, yeniden 

haklılaştırma ödeviyle yükümlü olmak için, onu dekonstrüksiyona tabi tutmalı ve askıya 

almalıdır.501  

 

Hukukla adaletin kesişmesi yalnızca hukuki bir transformasyona adaletin 

yerleşmesi ile mümkündür ve ne kendi başına hukukta ne de kendi başına adalette bu 

                                                           
501  A.g.e, s. 70, 71.  



332 
 

olanaklıdır. Bu nedenle adaletten hukuki bir kararın adilliği nezdinde, yorumlayıcı 

şiddetin transformasyon aralığında hukukun kendini dekonstrüksiyona tâbi tutan kararı 

ile bahsedilebilir. Diğer deyişle adil karar, hukuk içinde ortaya çıkan, fakat hukuk-

olmayan, onun dizgelerine uymayan ve ondaki yorumlayıcı şiddeti kendi üzerine çeviren 

bir şiddet edimidir. Benjamin, karar-verilemez olana dair karar zorunluluğunu kararın 

zorunlu öğesi olan hukuktan tamamen dışlayarak karar edimindeki şedit yönü tümüyle 

tek yönlü biçimde kurmaktayken, Derrida ise çifte açmazı hukuk ile adalet arasındaki bir 

transformasyon mahalline yerleştirerek, ‘adil’ karar olarak tanımladığı kararın 

yorumlayıcı şiddetini bizzat kendi üzerine döndürmüş olur.  

  

Derrida’nın formüle ettiği haliyle adil bir karar, hukuki transformasyon öğesine 

yerleşen kayıtsızlık unsuru olarak yorumlayıcı şiddetin, hukukun otoritesinin temeline 

yerleşmiş bulunan "mistik kökenindeki" temelsiz şiddeti taklit etmesine, onun yerine 

geçerek ve kökeni kendi temelsizliğinde yeniden öne sürerek tekrarlamasına dayanır. Bu 

anlamda, siyasal düzlemde incelediğimiz hakiki bir karar edimi iki ayrı şiddet arasındaki 

özgül bir şiddettir: Varlıkları birbirine dışsal fakat gerçekleşmeleri birbirinin ilişkiselliğine 

içkin iki ayrı entiteyi, hukuk ve adaleti, her defasında kurucu şiddetmişçesine birbirinin 

yerine geçiren bir şiddet. Derrida’nın adalet ve hukuk arasındaki aporetik geçidi formüle 

etme tarzı, bize şiddetin çeşitli formları arasındaki yer değiştirmenin karar ediminde 

kavranabilen saklı şiddetini ve dahası, geçişin imkânsız olduğu bir alanda özerk bir şiddet 

ile kurulan geçidin “tutamak noktasını” verir.  

 



333 
 

Hukuk ile adalet arasındaki transformasyonu kendi yorumlayıcı şiddeti ile 

gerçekleştiren adil karar, çifte bir karar-verilemezliği çözüme bağlayan tekil bir edimdir. 

Ondaki adalet, eğer siyasal düzlemden hareket ediyorsak, kendini oluşturan çifte açmaza 

bir geçit kurması, geçişi örgütleyen özgül şiddetini bizzat kendi üzerine döndürerek 

gerçekleştirmesidir.  Karşı-şiddetine mahal verme olasılığı bulunmayan bu şiddet, 

kendini yok etmek suretiyle (yalnızca ne adalet ne de hukuk olmak suretiyle) şiddet-

olmayan-şiddet olma niteliğini taşır. Siyasal bir karar ediminde olağan durumda şiddetin 

karşılıklılık mekanizmalarını gizlemeye hizmet eden ve şiddet olgusunun üç taraflı 

ilişkiselliğine içkin olan gizil bir şiddet, kararın kendisi ile özdeşleşerek hem şiddet 

olgusunun bütünsel ‘kimliğini’ hem de siyasal bir başkalık imkânının koşullarını ele verir.  

 

Karar ediminin şiddet olgusu ile ilişkisini kararın siyasal düzlemi üzerinden 

incelediğimiz bu kısımda, şiddet olgusunun şiddet ve karşı şiddet mekanizması ile 

tanımlanan süreçlerinden başka bir bağlama kavuşmuş olduk: Kendini yok eden şiddetin 

imkânı. Bundan sonraki kısımda bu imkânın toplumsal olgu düzeyinde nasıl 

temellendirilebileceğini ve hangi toplumsal tersine çevrilme süreçlerine 

yerleşebileceğini tartışarak, bir sorun olarak şiddetin toplumsal edimler düzlemdeki 

çözümüne dair bir katkı sağlayabilmeyi umuyoruz.  

 

 

 



334 
 

IV. TERSİNE ÇEVRİLME: KENDİNİ YOK EDEN ŞİDDET İMKÂNI 

  

Şu ana kadar toplumsal edimler nezdinde şiddetin bir dizi işlevine, karşı-şiddet 

dizgeleri içindeki biçimlenişlerine ve bir sınır-edim olarak dinsel, siyasal gibi diğer eylem 

alanları ile ne türden örtüşmelere işaret ettiğine dair bir hat oluşturmaya çalıştık. Yine 

de henüz şiddet üzerine en temel ve basit soru olan, şiddetin nasıl teskin edilebileceğine 

ya da hangi türden şiddet ediminin, şiddet olgusunun kendisine karşı çıkarak onu ‘yok 

edebileceğine’ yaklaşabilmiş değiliz. Şiddet olgusu ile toplumsal edimlerin bir ölçüde 

birbirinden özerkleşmiş, fakat her halükârda birbirlerine göndermede bulunan ve 

birbirlerine dayanan karşılıklılık mekanizmalarını çözümleme çabamızda toplumsal 

edimlere içkin olan tersine çevrime kudreti, bizi şiddet olgusu dışında yer alan bir şiddet 

türünün imkânını ve anlamını soruşturmaya yönlendirmektedir. Bu son kısımda şiddetin 

bir başka şiddet ile yıkılmasından ya da şiddete son veren şiddet izleklerinden farklı 

olarak, şiddet ile yok olmanın toplumsal bağlantısına dayanarak, kendini yok eden bir 

şiddetin olanağına değineceğiz. Toplumsal karşılıklılık mekanizmalarından ayrı 

tutulamayacağını iddia edeceğimiz bu imkânı, karşılıklılığın simgesel mahiyetini 

çözümlemek suretiyle tersine çevrilme edimlerindeki konumunu tespit etmeye 

çalışacağız. Bu sayede, şiddet olgusunun şiddet/karşı-şiddet döngüsünün dışında yer 

alan ve şiddet ediminin toplumsal ilişkiler içerisinde kendini yok eden bir şiddet olarak 

belirebilmesinin bağlamına ulaşmayı umuyoruz. Bu amaçla öncelikle, bir icat (belki de ilk 

toplumsal icat) olarak simgenin Bataillecı bir nosyon olarak ‘yok edilme’ dizgelerinde 

nereye oturduğunu tespit ederek, simgesel ilişkinin varoluşsal koşullarına ulaşacağız. 

Ardından Baudrillard’nın simgesel ilişkilerin mantığını analiz ettiği farklı karşılıklılık 

düzenlerinde şiddetin değiş tokuş edilme süreçlerine değinerek, simgesel bir işlem 



335 
 

olarak kendini yok eden şiddetin karşılık geldiği toplumsal konumu belirleyeceğiz. 

Böylece simgesel ilişki ile şiddetin toplumsal bağıntısını tartışarak, şiddetin simgesel 

değiş tokuş ilişkisi içerisinde bir tür ‘kendini yok etme’ mekanizmasına dahil olup 

olamayacağı sorusunu cevaplandırmaya çalışacağız. 

 

Baudrillard için toplumsal bir düzende simgesel değiş tokuşu ifade eden 

“yükümlülüklerin ve karşılıklılıkların aşılıp geçilmesi” mümkün değildir.502 Simgesel değiş 

tokuşun mantığının kaçınılmaz bir yasası vardır ve hatta, toplumsal olana hâkim olan tek 

gerçek yasa, simgesel değiş tokuş ile gerçekleşen alma ve verme zorunluluğudur: 

"Simgesel düzen değiş tokuşlardan oluşan döngünün ta kendisidir. Vermek ve iade 

etmek üzerine oturtulmuş bir döngü.”503 Ancak alınan ve verileni simgesel işleme dahil 

eden şey, bunların birbirine denk ya da eşit oluşu değildir; keza, alınan ve geri verilen 

şeyin birbirine eşit olma ihtimali bile yoktur. Diğer deyişle simgesel işlemin kendisi, 

verilen ve alınan arasında zorunlu bir fark olmasını gerektirir. Verilen şeyin iade edilmesi 

zorunluluğu, denkliği, aynılığı ve andalığı (aynı anda gerçekleşmeyi) ifade etmez. 

Baudrillard, bu farkın zorunlu olarak bir fazlalık olmak durumunda olduğunu belirtir: 

"Mutlak kural, size verileni geri vermenizdir. Hiçbir zaman daha azı değil, her zaman daha 

çoğu teslim edilir.”504 Bu fazlalık alan ve verenlerin istenç ve iradesine bağlı olmaksızın 

simgesel sürecin içinde meydana gelir. 

 

                                                           
502 J. Baudrillard, 2011, s. 237.  

503 A.g.e, s. 241. 

504 J. Baudrillard, 2012, s. 131.  



336 
 

Genellikle, simgesel olarak adlandırılan şey gerçeğin belirli bir formu, gerçeğin 

nesnel varlığının belirli ölçülerde ‘çarpıtılmış’ ve bilişsel dünyanın kurgularınca şeye öznel 

bir değer yüklenmiş hali olarak kabul edilir. Diğer bir deyişle simge, nesnel gerçekliğin 

imgesel formu hatta bu gerçekliğin belirli bir düzeydeki sapması olarak düşünülür. Fakat, 

genel kabul gören bu tip bir düşünce hattında kuşku doğuran bir tür ‘gerçeklik 

takıntısı’505 olduğu iddia edilebilir. Çünkü bir taraftan insanın bilişsel koşullanışları 

dışında tespit edilebilecek -simgesel olmayan- bir gerçeklik düzeninin olduğunu 

varsayarken, diğer taraftan simgenin ‘gerçekliğin imgesi’ karşısındaki olumsallığını, keyfi 

düzenlenişini çözümlemenin bir aşamasında daima göz ardı etmek durumunda kalır. 

Esasında simgenin gerçek ile, simgesel olanın gerçeklikle ilişkisi bir tür kültürel/bilişsel 

‘çıktı’ olmaktan öte, toplumsal bağa içkin varoluşsal bir ilişkidir; keza gerçeklik olarak 

koyutladığımız olgular dünyası, en nihayetinde simgesel düzenin bir yöneliminden ibaret 

olmalıdır.  

 

 Bu hat üzerinden hareket ederek ilkin simgesel olanın nasıl bir toplumsal 

bağıntıyı ifade ettiği ve ne türden ilişki biçimleri altında, hangi biçimlere karşılık düştüğü 

sorularını cevaplandırmamız gerekiyor. Bunun için ilk olarak Bataille’ın Lanetli Pay 

eserinde gerçekleştirdiği harcama teorisinden faydalanacağız.506 Böylece simgenin, 

toplumsal ilişkileri farklı boyutlarda kuşatan şedit mekanizmasına dair bir alma ve iade 

etme düzlemini hangi biçimde kurduğuna ulaşacağız. Ardından Baudrillard’nın çeşitli 

                                                           
505 M. Abélès’nin “devlet takıntısı” kavramına referansla. Bkz. M. Abélès, Devletin Antropolojisi, 

çev. Nazlı Ökten, Ankara, Dipnot Yayınları, 2012.  

506 G. Bataille, Lanetli Pay, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2017.   



337 
 

eserlerinde değindiği simgesel değiş tokuş düzenekleri üzerinden ‘meydan okuma’ gibi 

simgesel karşılığa zorlama biçimlerinin şiddet olgusunu manipüle eden ve aynı zamanda 

onu, kendi üzerindeki ‘yok edici’ kapasitesini mümkün kılan işleyişi inceleyeceğiz.  

 

 

A. Simgenin Hilesi 

 

Bataille için “bizi yöneten yasalar üzerinde temellenen güçler oyunu düzeyinde 

(…) canlı maddeyi ve insanı temel sorunlarıyla karşı karşıya getiren şey zorunluluk değil, 

onun tersi olan ‘lüks’tür.”507 Bataille, her türlü organizmaya ve dolayısıyla tüm insanlara 

hâkim olan bu yasanın temelini, tüm bu canlı yaşam formlarının özgül amaçlarının 

ötesindeki evrenin değişmez kuralına bağlar: “Bizim dolaysız amaçlarımızın ötesinde, 

insanın eseri, gerçekten de, evrenin yararsız ve sonsuz gerçekleşmesini takip eder.”508 

Evrenin sonsuz gelişmesi ve onu takip eden “insanın eseri” hem belirlenimin kati sınırına 

hem de her türden “atfedilen sona” karşıttır.509 “İnsanı temel sorunlarıyla karşı karşıya 

getiren” lüks olgusunun niteliği tam da evrenin bu sonsuz ve yararsız olan genişlemesine 

                                                           
507 A.g.e, s. 39 (vurgu aslında).  

508 A.g.e, s. 47.  

509 En genelden özele, evrenin varoluşundan insanların varoluşuna kadar herhangi bir düzeyde 

ortaya konulabilecek genel geçer ve değişmez ereğin varlığını daha en baştan yadsıyan bu 

düşünce, şiddet ve ‘şiddete son verecek nihai şiddet’ izleğine karşı da seferber edilebilir. Öyle ki 

şiddet de insanın bir eseri olarak, “sınırlı bir belirlenime” ve “atfedilen sona” indirgenemez 

olması anlamında sonsuzdur (G. Bataille, a.g.e, 12. dipnot, s. 47).    



338 
 

bağlıdır: Türsel bütünlük açısından her canlı organizma gibi insan da yaşamını sürdürmek 

ve büyümek üzere ihtiyacı olandan fazla enerjiye maruz kalır ve gayri-iradi olarak sahip 

olduğu bu enerjiyi hesapsızca (karşılıksız) harcamak zorunluluğu altında bulunur.510 

Bataille, özellikle iktisat biliminin ‘kıt kaynaklar’ varsayımını karşısına alarak insanın 

türsel varlığının temel sorunu olarak koyutladığı lüks ve bunun kaçınılmaz fakat olumsal 

sonucu olan harcama ve israf bağıntısını şu şekilde açıklar:  

İktisat bilimi tek tek durumları genelleştirmekle yetinir; kendi nesnesini sınırlı bir 

amaç için, beşeri ekonomi için yapılmış işlemlerle sınırlar; hiçbir tikel amacın 

sınırlandıramadığı bir enerji etkileşimini dikkate almaz: Etkide bulunduğu ışığın hareketi 

içine kapatılmış, canlı maddenin genel etkileşimi. Dünyanın yüzeyinde genel olarak canlı 

maddenin enerjisi daima fazladır, sorun her zaman ‘lüks’ olarak ortaya konur; tercih, 

zenginliklerin har vurup harman savurulması tarzıyla sınırlıdır. Zorunluluk zorunu, tikel 

canlı varlığa ya da canlı varlıkların sınırlı bütünlerine uygulanabilir. Ama insan kendi 

kaynak payını canlı dünyadan ve diğer insanlardan almaya çalışan tecrit edilmiş bir varlık 

değildir yalnızca. Canlı maddenin genel salgılama hareketi (israfı) insanı harekete geçirir 

ve bu hareketi insan durduramaz; hatta insan zirvedeyken bile, canlı dünyadaki 

egemenliği onu bu hareketle özdeşleştirir; insanı, ayrıcalıklı bir şekilde, muzaffer bir 

işleme, gereksiz tüketime mahkûm eder.511 

 

Bataille için canlı maddenin hareketi, yiyecek arayışı, korunma güdüsü gibi 

“yaşamsal işlemleri” daima aşar ve bunun nedeni her organizmanın “gerekenden daha 

                                                           
510 A.g.e, s. 47.  

511 A.g.e, s. 48.  



339 
 

fazla enerji kaynaklarına sahip olmasıdır.”512 Keza büyüme ve üreme gibi işlevler 

enerjinin bu fazlalığına bağımlıdır ve aynı zamanda onun bir sonucudur.513 Ancak 

                                                           
512 A.g.e, s. 52.  

513 Bataille, “yaşamın aşırı gelişim prensibi” olarak adlandırdığı, organizmanın ihtiyacı olandan 

fazla hareket etmesine neden olan enerji fazlalığının kaynağını güneşin “hiç almadan veren” 

enerjisine bağlar. Bataille için insan topluluklarında ilksel olarak ortaya çıkan güneş kültünün 

kaynağı, güneşin bu almaksızın daima veren niteliğinin anlamlandırılmasından ibarettir: 

“Astrofizik bu bitmek bilmez savurganlığı ölçmeden çok önce insanlar bunu hissetmişti; güneşin 

hasadı olgunlaştırdığını görüyorlar ve görkemini, almadan veriyor olmasına bağlıyorlardı” (a.g.e, 

s. 53). Daima belirli bir prestij ve statü ilişkisine bağlı olan alıp-verme ilişkisinin aynı zamanda 

alan ve veren üzerinden iç ve dış ayrımını kurarak topluluk nezdinde kutsal olan ve olmayan gibi 

en temel kategorik ikiliklere kaynak oluşturması ve alınan ile verilenlerin özgül karşılıklı 

bağıntısını kurması dikkat çekicidir. Gabriel Tarde da Geleceğin Tarihinden Alıntılar adlı 

ütopyasında kendi formüle ettiği “saf sosyoloji” kavrayışını teste tâbi tutmak üzere tüm 

yerküreyi etkisi altına alan bir buzul çağının ardından yerin altında medeniyet kuran bir 

topluluğun hikayesini anlatır (Bkz. G. Tarde, Geleceğin Tarihinden Alıntılar, çev. Özcan Doğan, 

İstanbul, Say Yayınları, 2011). Tarde’ın saf toplumsal ilişkiyi betimlemek üzere mekân olarak 

yerin altını seçmesi kendi sosyoloji düşüncesi açısından tutarlıdır, çünkü saf sosyal olanı tespit 

etmek, insanlar arasındaki ilişkide biyolojik ve fiziksel etkilerin olabildiğince minimum düzeyde 

olduğu, taklidin toplumsal bağları oluşturmada en belirleyici etken olarak karşımıza çıktığı 

düzlemde mümkündür. Bu seçim aynı zamanda ziyadesiyle dikkat çekicidir, çünkü yer yüzeyinin 

altı neredeyse her kültür için geleneksel olarak ölülere tahsis edilmiş ve gün yüzünün 

görülmediği, güneş ışığının ulaşmadığı bir yerdir. Bu anlamda Geleceğin Tarihinden Alıntılar’da 

tasvir edilen ve saf toplumsallık içerisinde yaşayan insanların ilişkilerinde dışsal bir aşkınlık 

tasavvuru bulunmaz ancak ‘aşkınsalları’ ve kutsallık tasavvurları vardır. “Hiç almaksızın veren” 

bir güneşleri yoktur, fakat küresel bir derin dondurucuya dönmüş yer yüzeyinden ihtiyaçları olan 



340 
 

özellikle büyüme işlevinin bir sınırı vardır ve ister bireysel isterse de grup düzeyinde 

olsun, büyümenin sınırlarına ulaşıldığına sahip olunan fazla enerjinin yararsız ve 

hesapsızca israf edilmesi zorunluluğu ortaya çıkar.514 Toplumsal düzende bu fazla, 

zenginliklerin mallar ya da insanlar olarak aşırı birikmesiyle oluşur ve her toplumsal 

düzen o ya da bu şekilde bu fazlalığı yok etme süreçleri tertipler. Bataille, Aztek 

toplumlarındaki kurban törenleri ve savaş organizasyonlarından Kuzeybatı Amerika 

Yerilerinin ‘potlatch’ına,515 İslam’ın fetihçi toplumundan modern sanayileşmiş 

                                                           
besini kolaylıkla yer altına taşıyıp elde edebilmektedirler; fakat bu nedenden dolayı yeryüzüne 

bir kutsallık atfetmezler. Diğer deyişle donmuş haliyle yeryüzü onların mutlak bağışçısıdır ve 

yeraltındakilerin yaşamlarına dışsaldır fakat ‘kutsal’ değildir. Bize göre bu profanlığın başlıca 

nedeni donmuş yeryüzünün hareketsiz, statik, durağan ve faydalanılabilir oluşudur. Diğer deyişle 

hareket ile ve yekparelikten farklı bir şey olan ‘birlik’ ile ilişkilendirilmeyen bir kutsallık mümkün 

değildir ve Tarde, Geleceğin Tarihinden Alıntılar ile bu kutsallığı içsel bir toplumsal şebekeye 

yayarak biçimlendirir.  

514 Bataille için organizmanın büyümesine hizmet etmeyen fazla enerjinin yitimi zorunlu olsa da 

bunun harcama ya da lüks olarak yitmesi zorunlu değil olumsaldır. Fazla enerji her türlü 

yitecektir; ister o enerjiyi kullanmayarak isterse de harcayarak. Yitim prensibini kullanmayarak 

ya da harcayarak gerçekleştirmenin ara terimi hoşluktur. Yararsız yitim her iki tarzda da sabittir 

fakat organizmayı fazla enerjinin harcanarak tüketilmesine yönelten şey, onun hoş oluşundan 

ibarettir. Ancak Bataille, yararsız harcamayı güdüleyen hoşluğun sonuçlarının belirleyici 

olduğunu belirtir (a.g.e, s. 55). 

515 Bataille, potlatch’ı şu şekilde açıklar: “Potlatch da ticaret gibi servet dolaşımının bir aracıdır, 

ama burada pazarlığa yer yoktur. Genellikle, önemli miktarda servetin törenlerle bağışlanması 

anlamına gelir; bir şef tarafından rakibine onu aşağılamak, ona meydan okumak, onu mecbur 

bırakmak için sunulur. Bağışta bulunan kişi aşağılamayı silmeli ve meydan okumaya karşı 



341 
 

toplumlarına kadar birçok farklı coğrafi ve tarihsel düzlem içinde gerçekleştirilen 

genelleşmiş israf ve harcama düzeneklerini analiz eder. Her bir toplum son derece özel 

şekilde belirli birikim ve yararlı üretim biçimlerini teşvik edip toplumsal hiyerarşilerini bu 

ürünlerin toplanacağı odaklar olarak organize ediyor olsa da, Bataille için tüm bu farklı 

sosyal organizasyonlar en nihayetinde fazlanın yararsız ve hesap gözetmeyen 

tüketimine, büyümeye hizmet etmeyen artığın yok edilmesine yönelik işlevlerin 

dağıtılması, “zenginliklerin har vurup harman savurulması tarzı”nın biçimlenişi adına 

gerçekleşir. Bu nedenle Bataille için “yaşadığımız topraklar, ne olursa olsun, çoğalmış 

yıkım alanından başka bir şey değildir.”516  

 

Toplumsal düzlemde ise israfın örgütlenişi daima bir başka toplumsal kurumun 

düzeneklerini gözetir ve har vurup harman savulan şeyin karşılığını dolaylı bir biçimde 

talep eder: Prestij. Kuzey Amerika yerlilerinin potlatch geleneğinden yola çıkarak 

Bataille, insanların sahip olduğu kaynakların hesapsızca tüketiminin, fazlalığın israf 

edilmesinin ya da bir meydan okuma içinde tüketmeksizin yok edişinin ‘kendi başına’ 

gerçekleştirilen bir eylem olmadığını, yalnızca malların yok edilmesi anlamına 

                                                           
koymalıdır, aradaki yükümlülüğü kabul ederek cevap vermelidir. Bir süre sonra, ilkinden daha 

cömert yeni bir potlatch’la cevap verebilir ancak; faiziyle geri vermelidir. (…) Potlatch’ın tek 

biçimi bağış değildir: Serveti törenlerle imha ederek de bir rakibe meydan okunur” (a.g.e, s. 85). 

Potlatch hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Marcel Mauss, Sosyoloji ve Antropoloji, çev. Özcan 

Doğan, Doğu Batı Yayınları, 3. baskı, Mayıs 2011, Ankara. Potlatch’ın ilkel ekonomide çalışma ve 

boş zaman ilişkileri içinde konumlanışına dair, bkz. M. Sahlins, Taş Devri Ekonomisi, çev. Taylan 

Doğan ve Şirin Özgün, İstanbul, bgst Yayınları, 2010.  

516 G. Bataille, 2017, s. 49. 



342 
 

gelmediğini, aynı zamanda bu edimin daima bir ötekine karşı, onu kışkırtacak ve onu 

daha büyük bir israfa zorlayacak şekilde gerçekleştiğini belirtir.517 Bataille’a göre 

potlatch’ın tek başına yapılan tek yönlü bir tüketimden ziyade, öteki üzerindeki etkisi 

aracılığıyla tamamlanan ve toplumsal bir karşılığı (prestij) bulunan bir israf oluşunda, 

toplumsal ilişkilerin tümü açısından belirleyici bir niteliği olan bir tür oyunsallığın 

izdüşümü bulunur. İnsanın;  

Fazlalığı israf etmesi gerekir; ve israf ederken bile elde etme açlığı içinde kalır ve 

israf etmeyi bile bir kazanç konusu yapar; kaynaklar bir kez uçup gittiğinde, geride israf 

edenin edindiği prestij kalır. Savurganlık, bu vesileyle gösterişli bir şekilde har vurup 

harman savulur, bu araçla ötekiler üzerinde kendine bir üstünlük atfetmeyi amaçlar. 

Ama buna karşılık, israf ettiği kaynakların yararını inkâr edişini kullanır. Böylece yalnızca 

kendisini değil, bütün olarak insan varlığını çelişkiye düşürür ve bu muğlaklık içine girip 

orada kalır: Yaşamın değerini, prestij ve hakikatini malların kölece kullanımının inkârı 

içine yerleştirir, ama aynı anda bu inkârı kölece kullanır. (…) Artık kavranılamaz olana, 

kendinin, mallarının gereksiz kullanımına, oyuna çağrı yapar, ama kendisinin 

kavranılmaz olmasını istediği şeyi kavramaya, yararlılığını inkâr ettiği şeyi kullanmaya 

çalışır. Sağ elimizle verdiğimiz şeyi sol elimizin bilmesi yetmez: Dolambaçlı bir şekilde, 

onu geri almaya çalışır.518 

 

Kural olarak enerji israfı, şeylerin değer düzenine, kullanımın ve yararlılığın ayrıksı 

varoluşuna terstir, fakat Bataille, israfın yalnızca bu düzene geri dönmesi ile toplumsal 

bir bağlama oturduğunu, olmayı reddettiği bir şey haline gelince karşılıklılık 

                                                           
517 A.g.e, s. 87.  

518 A.g.e, s. 89, 90 (vurgular aslında). 



343 
 

mekanizmaları içinde bir konum teşkil edebilir olduğunu belirtir: “Enerji israfı her zaman 

için bir şey’in tersidir, ama şeylerin düzeni içine girince, şey haline dönünce dikkate 

alınır.”519 Hesapsızca tüketim, yarar gözetmeyen israf, şeylerin işe yarar ve faydalı 

tüketimini örgütleyen düzenin değer dizgesi açısından kavranılamazdır. Temel karşıtlık, 

şeylerin mahrem olarak bir ve aynı olduğu kutsal dünya ile, şeylerin yararcı bir ilişki içinde 

bulunduğu din dışı dünyadır ve israf, şeylerin düzenine indirgenen nesnenin kutsal 

dünyaya iade edilmesi, şey’e mahrem birliğinin yeniden geri kazandırılmasıdır.520 Ancak 

toplumsal bağ içerisinde nesneyi şeylerin mahrem birliğine iade edilen ve kaynakların 

yararlılığını inkâr eden israfın hali hazırda bir karşılığı vardır ya da daha doğru bir tabirle, 

israfın kendisi bizzat bu karşılığın ‘bilinci’ ile gerçekleştirilir. Prestij, şeylerin yararcı 

manipülasyonu içinde kavranılamaz olan israfın bir kullanım şebekesine tahvil edilerek 

kavranması, karşılıklılık zorunluluğunun oyuncu bir biçimde manipüle edilmesidir. İsrafı 

ve fayda gözetmeyen tüketimi üretiminin ve yararlılığın düzenine dolambaçlı ve oyunsal 

biçimde iade eden bu dönüş zorunluluğu, üretici olan ve olmayan harcama biçimlerinin 

toplumsal düzen içerisindeki belirleyici etkisini oluşturan karşılıklılık prensibini oluşturur 

ve mevcut tüm toplumsal biçimlere kaynaklık eder.  

 

Kutsal dünya (mahrem dünya) ile din dışı (gerçek) dünya arasındaki ayrım mutlak 

ve esasında ‘gerçek’ bir ayrım değildir. Ayrım, şeylerin bir dünyadan diğerine geçiş ve 

geri dönüş hareketlerinin bizzat kendisinden ibarettir. Ancak yine de kutsal dünyanın 

                                                           
519 A.g.e, s. 86. 

520 A.g.e, s. 76, 77.  



344 
 

zamansal olarak öncelliği bulunur, çünkü “bütün insanlar mahrem olarak birdir.”521 Her 

şey, insanlar, nesneler ve kavramlar, mahrem dünyadan ve birbirlerinden ayrılarak 

gerçek dünyadaki dışsallıklar olarak şeylerin düzenine dahil olur. Bu anlamda ayrımın 

kendisi dahi ancak şeyler içindeki düzenin kutsal dünyadan dışsallığı ile söz konusu olur 

ve gerçek ancak bu şekilde ayırt edilebilir olur: “Varlıkların ayrılığı gerçek düzenle 

sınırlıdır. Ayrım, ancak ben şeylerin düzeninde kalırsam gerçektir. Ayrım gerçekten de 

gerçektir, ama gerçek olan şey dışsaldır.”522 Kutsal olan tanımı itibariyle tek yönlü olarak 

verendir ve bu anlamda tektir. Ancak, tıpkı kavranılmaz israfın prestij aracılığıyla dolaylı 

bir kullanıma denk düşmesi gibi, kutsal dünyadan verilen şeylerin iadesi, iade edilenin 

şeylerin düzenine geri dönmesi koşuluyla toplumsal bir imkânı oluşturur.523  

 

Bir şeyin kutsallaştırılması, onun kutsal birliğe geri verilmesi anlamına gelir. Bu 

anlamda yalnızca şeyler arasındaki şey kutsal kılınabilir ve kutsallaştırıldığı ölçüde şeyler 

arasında olmaklığından kurtularak dinsel olana iade edilmiş olur. Bunun açık anlamı, 

kutsallığa bir şeyin verilemeyeceğidir, çünkü verilen nesne, şeyler arasındaki 

konumundan arındırılarak, ayrımından soyutlanarak iade edilir. Üretici olmayan 

tüketimin ya da artık üzerindeki yok edici şiddetin araçsallığı, şeyin şeyliğinden 

arındırılması sürecinde ortaya çıkar. Diğer taraftan ise kutsal olandan ‘geri iade edilen’ 

                                                           
521 A.g.e, s. 78 (33. dipnot).  

522 A.g.e. 

523 Bu anlamda tarihin daima geri dönüşlerle ilerlediği sonucuna ulaşılabilir. Benzer olarak, 

ilişkiler, mallar ve kavramlar gibi toplumsal her türlü birikimin de daima daha fazla artık üreteceği 

sonucuna varılabilir.  



345 
 

şey, yine daima şeyler arasındaki bir şey olarak, fakat bu sefer bir tür gayri-maddi değer 

olarak mertebe şeklinde ‘geri döner’. Geri iade etme ve geri dönme gibi tüm bu 

totolojiler gereklidir, çünkü kutsal olan ile kurulan tek yönlü ilişki, karşılıklılık ilişkisini 

verili olarak içinde barındırır. Kutsallık alanına düz anlamıyla ne bir şey verilebilir ne de 

ondan bir şey alınabilir; yalnızca verilmiş olan iade edilir. Bu anlamda kutsal olana iade 

etmekten başka bir verme biçimi bulunmaz; şey, kutsal olana daima geri iade edilir. 

Buradan şeylerin düzeni arasına geri dönen şey de kutsal olana iade edilip ona hiç 

ulaşmamış olan şeydir. Bu nedenle kutsal olana geri iade edilen ile ondan geri verilen 

şey, aynı şeydir. Fakat bir şey olarak nesne verilmiş ve karşılığından yine bir şey olarak 

mertebe/prestij alınmıştır.524 Şeyin, bir şeyden bir başka şeye dönüşmesinde araya 

oturan olgu şiddetin bir formundan, yok etmenin ya da yararsız tüketimin bir 

düzeneğinden başka bir şey değildir.  Şeyleştirilmeye ve şeylerin değer düzenine hizmet 

eden bu değer, yarar gözetmeksizin tüketilen nesnenin ‘beklenen’ gayri-maddi 

karşılığıdır. Bu anlamda kutsallığın mahalli, şeylerin düzeni içindeki bir dışsallık, şeyler 

arasındaki transformasyonu sağlayan eşiktir. Kutsala iade edilen şey, gerçekte 

verilmesinin imkânsız olması hasebiyle, daima bir başka şey olarak geri döner. Diğer 

deyişle, alıcısı olmaksızın verilen şey ile bunun karşılığında elde edilen şey, bir ve aynı şey 

                                                           
524 Maddeyi mertebeye çeviren bu simgesel işlemin toplumsal inanç dizgelerinde denk düştüğü 

farklı karşılık biçimleri için M. Mauss’un Sosyoloji ve Antropoloji’sine bakılabilir (M. Mauss, 

Sosyoloji ve Antropoloji, çev. Özcan Doğan, 3. basım, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2011). 

Toplulukların kutsal olan ile ilişkisinin çift yönlü olarak kurulduğuna dair bir çalışma için, bkz. H. 

Ç. Gönen, “Dede Korkut Hikâyelerinde Devlet Dışı Siyasallık”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

(Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ayhan Yalçınkaya), Ankara, (Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Kamu Yönetimi ve Siyaset Bilimi Anabilim Dalı, Siyaset Bilimi), 2017.  



346 
 

değildir. Farkı oluşturan düzlem, şeyler düzenin toplumsal bileşenleri olarak değerlerdir. 

Şeylerin düzeni yalnızca nesnelerin değerler düzleminden ibaret değildir ve statü ve 

mertebelerin gayri-maddi şeyler rejiminden ayrılamaz.  

 

Bataille için kölelik, var olanın tümüyle şeylerin düzenine indirgendiği ilk 

toplumsal yaşam veçhesini oluşturur.525 Çalışmanın dünyaya girişi ile şimdiki anın 

hakikatinin yerine “işlemlerin nihai sonucunun önem taşıdığı akılcı zincirlenmeler”526 

geçirilerek, özne, gerçek düzendeki nesnelere tâbi olmuş olur. Şimdiki anın hakikatinden 

ve dolayısıyla kutsal dünyadan kopan özne, çalışma ile değeri gelecek zamandaki 

varlığına özgülenen şeyler arasında bir şey konumuna gelir ve bu noktada özneyi gerçek 

dünyadan mahrem dünyaya geri dönüşünün yordamı olarak kurban karşımıza çıkar. 

Potlatch gibi kurban da şeylerin düzenine ait olanın kutsallığa geri iade etmenin benzer 

bir oyunu527 ile israf edilerek kârsız tüketilmesidir. Diğer deyişle kurban ayini ile 

tüketimin şeditliği taklit edilerek, sakınımlı bir organizasyon içerisinde kontrol edilerek, 

şeylerin düzenine tâbi olan köle kutsal düzene iade edilir. Bu şekilde, kurban eden için 

bir prestij kazanıldığı gibi, kurbanda odaklanan şiddetin sakınımlı salınımı, düzen olarak 

topluma geri döner. Kurban, gerçeğe karşı duran mahrem dünyaya ilksel olarak 

kendisinin sahip olduğu şeyin iade edilmesidir. Köleyi kutsal dünyaya iade etmenin tek 

                                                           
525 A.g.e, s. 77.  

526 A.g.e. (vurgu aslında).  

527 Burada Bataille’ın kurban hazırlığı ve sakınımlı şiddet çözümlemelerine, ilgili tartışmaları bu 

bölümün ikinci kısmında R. Girard vasıtasıyla gerçekleştirdiğimiz için değinmeyeceğiz. Bataille’ın 

varlıkların mahrem birliği, tüketim, kurban hazırlığı ve şiddetin sakınımlı kullanımı hakkındaki 

çözümlemeleri için bkz. G. Bataille, a.g.e, s. 76- 80.   



347 
 

yolu ise hesapsızca tüketmek ve onu yok etmektir. Bu nedenle gerçek dünya içinde 

kutsalın tek karşılığı şiddet ile (tüketerek) yok etmedir ve bu şiddetin gerçek dünyaya 

geri dönüşü düzenin tesisi görünümünde olur. Yıkım, artığın birikiminin toplumsal 

karşılıklılık mekanizmasını sekteye uğratabileceği yerde ortaya çıkar ve “yıkımın özü, işe 

yarar ardışık eserlerden geriye kalan şeyi kârsız tüketmektir. Kurban etme, kutsadığı şeyi 

yok eder.”528 Kutsallık, gerçek dünyaya dair kategoridir, ancak ait olduğu yer 

kullanılabilirliğin ve yararlanabilirliğin düzlemi olan nesneler dünyası değildir. Bu 

nedenle kutsal kılınan şey daima hesapsız ve yararsız bir tüketim ile yok etmenin konusu 

olur. Şeyin israf edilerek dahil olduğu dışsallıklar düzeninden mahrem birliğe iade edilişi, 

dışsallığın yadsınması, gerçeğin tersine çevrilmesi anlamına gelir. Bu anlamda kutsal olan 

ancak maddi düzen içerisinde geçerlidir, fakat ona karşıdır. Bir nesnenin kutsallığı, hali 

hazırda mahrem birlikten dışlanmış olanın gerçeklik düzleminden de dışsallaştırılarak, 

maddi koşullanışlarının yok edilerek yadsınmasına denktir. Ancak iade edilenin karşılığı 

yalnızca gerçek dünyada verilidir; faydasızca tüketilenin kutsallığını sağlayan olgu, 

hiyerarşi düzeni içinde bir etki doğurması, maddi dünyada yarattığı farklılaşma ve veren 

nezdinde sağladığı mertebe ile gerçek dünyanın üretici harcama düzeneklerine 

yerleşmesidir.529 

 

Bataille’ın kutsal olan ile ‘gerçek’ olan, mahrem dünya ile gerçek dünya arasında 

çizdiği ve esasında ancak gerçek dünyadaki şeylerin dışsal düzenine gönderme yapan 

ayrım, bize simgesel olanın işleyişi hakkında bir ipucu sunar. İsraf zorunluluğunun 

                                                           
528 A.g.e, s. 78.  

529 Üretici olan harcama ve üretici olmayan harcama ayrımı için, bkz. G. Bataille, a.g.e, s. 39- 41.  



348 
 

toplumsal karşılığı, alma ve iade etme ilişkilerinin dolaylı bir elde etme ile 

sonuçlanmasıdır. Bataille, üretici olmayan harcamanın dolaylı ve oyunsal bir biçim 

altında yöneldiği maddi düzlemde bir etki doğurmasını ve ‘sağ el ile verilenin sol el 

tarafından geri alınma’ süreçlerini şu şekilde açıklar:  

Bu şekilde ortaya konan sorunun çözümü zıt yönde bir eylemi gerektirir: Bir 

yandan, genellikle içinde bulunduğumuz yakın sınırları aşmalıyız, diğer yandan ise 

aşmayı bazı araçlarla kendi sınırlarımız içine sokmalıyız. Ortaya konan sorun, fazlalığın 

harcanmasıdır. Bir yandan vermeliyiz, yitirmeli ya da yok etmeliyiz. Ama, bağış eğer bir 

kazanım anlamı taşımayacaksa anlamsız olur (sonuç olarak, vermeye asla karar 

vermeyiz). Dolayısıyla vermek, bir yetki edinmek olmalıdır. Bağış, veren öznenin aşılması 

özelliğine sahiptir, ama verilen nesne karşılığında, özne aşmayı sahiplenir: Kendi 

erdemini, gücüne sahip olduğu bir şeyi, bir servet olarak, artık kendisine ait bir yetki 

olarak göz önünde bulundurur. Serveti küçümseyerek zenginleşir ve cimrilik olarak 

görülen şey cömertliğinin sonucudur.530 

 

Şeylerin gerçek düzeni zorunlu olarak içinde kalabileceğimiz tek süreklilik 

düzlemidir. Bir şeyin mahrem dünyaya iadesi, o şeyin toplumsal karşılığının şeyler 

arasından çıkmaksızın geri dönüşü ile anlamlı olur. Nesneyi vermek, nesneler üzerinde 

bir yetki edinmek anlamına geldiği için israf süreçlerinde bir karar boşluğu bulunmaz; 

verilecek ve alınacak olanlar, geri dönüşün oyunsal düzeneğinde zaten verili haldedir. Bir 

şeyin üretime hizmet etmeyecek şekildeki tüketimi, öteki üzerindeki etkisi hesaba 

katılarak tek başına, salt bir tüketim olarak değil, kutsal dünyaya bir iade olarak yok 

                                                           
530 A.g.e, s. 86 (vurgu bize ait).  



349 
 

etmek şeklinde gerçekleşir. Öteki üzerindeki etkisi hesaba katılarak yitirilen nesne, güç, 

statü ve mertebe olarak geri döner. Bağışçısı ya da kurban edeni tarafından nesneler 

düzeni içindeki, yine nesneler düzeninde gerçekleşecek kazanımının hesabına 

dönüşecek olan hesapsız israf -dışsallaşmış olanın içeriyi gözeterek yeniden dışarı 

atılması-, Bataille için “insanın kendi elinden kaçanı kavrama, evrenin sınırsız 

hareketlerini evrene ait bir sınırla birleştirme olanağı” ile biçimlenmiş insanlar arasındaki 

her türden ilişkilenişin düzenini kurar.531 Simgenin mahiyeti tam da bu olanakta, sınırsız 

olan içerisindeki, ona ait olan sınırı sınırsız olan ile birleştirme olanağında belirir. Simge, 

indirgenemez olanı, indirgenemezliğini teslim etme ve tam da bu ‘hakkını verme’ 

sayesinde bir şeye indirgeme ‘hilesi’dir. Simgenin bir hile oluşu gerçekliğine ve etki 

kapasitesine bir zeval getirmez; aksine, verilen ile elde edilen şey arasındaki geçişliliğin, 

geri dönen şeyin ‘gözlenmemiş gibi yapılan’ dolambaçlı yolunu garanti altına alır. 

Vermeye asla karar verilmez, çünkü hesapsıza verilen şeyin karşılığı hali hazırda 

hesaplanmış haldedir. Simge, bu hesap gözetmeksizliğin hesabının toplumsal kodudur 

ve verilen ile alınan şey arasındaki karşılıklılığı kurarak bunun hukukunu işletir.  

 

Bu anlamda gerçek ile kutsal olan, verilen ile alınan, dışsallık ile içsellik arasındaki 

toplumsal ayrıma yerleşen şeyin kendisi simgedir. Ayrımın kendisi gerçek değildir, keza 

gerçek, simgenin işaretlediği yönlerden yalnızca biridir. Simgesel olan, esasta bir ayrım 

olmayan şeyin iki yakasını bağlayarak verme ile alma ilişkisinin geri dönüşlü güzergahını 

oluşturur. Bu nedenle simgesel olanın belirli bir karşılığı yoktur; simgesel olan, karşılıklılık 

kuralının bizatihi oyun alanıdır. Simge, ilişkilerin verilenler ve elde edilenler nezdinde 

                                                           
531 A.g.e, s. 87 (vurgu bize ait). 



350 
 

oyunsal geri dönüşlerini örgütleyen sınırları kuran ve her iki taraftan da geri dönüşün 

yolunu tutan kodu oluşturur. Bu anlamda simgesellik, düşüncenin özünde toplumsal bir 

ortaklığa (kavramlara) bağlı olan çift yönlü işlemselliğinden ayrılamaz532 ve simgesel 

ilişki, simgenin çevresinde konuşlanan alıp verme güzergahlarının tersine dönüşlerini, 

yer değiştirmelerini, değiş tokuşları ve geri dönüşleri edimselleştiren ilişkidir. 

 

O halde simgenin ve simgeselliğin tanımını daha sarih biçimde şöyle ifade 

edebiliriz. Bir şeydeki fazla, simgedir. Simge, nesnesinde içkin olarak bulunmaz ve dahası, 

nesnesiyle zorunlu bir ilişkisi dahi yoktur. Simge, nesneye atanan ve nesne aracılığıyla 

yok edilerek geri dönecek şeyin bağlamıdır. Bu anlamda bir simge, şey yok edildiğinde 

(kutsal dünyaya iade edildiğinde) bağışçısına mertebe olarak dönen şeydir. Simgesel ilişki 

ise yok edilen nesne ile geri dönüşü hesap-edilmeksizin-beklenen mertebe arasındaki 

fazlalığı; iade edilen ile geri dönen arasındaki oyunsal sürekliliği sağlayan ilişki biçimidir. 

Fakat bu sürekliliğin mevut olmadığı durumlarda simgesel olanın yokluğundan 

bahsetmek hatalı olacaktır. Simgesel olan, şey üzerindeki yok edici bir şiddet ve aynı 

zamanda bir başka şeyi bağışlayan bağlantının kendisi olduğu ölçüde, şeylerin 

düzeninden çekilip alınan ile ona iade edileni yalnızca cansız nesneler ve statüler 

üzerinden değil, bu ilişkinin bizzat tarafları üzerinden de bağlamsal olarak gerçekleştirir.   

 

 

 

                                                           
532 Krş. a.g.e, s. 90.  



351 
 

B. Şiddetin Simgesel Değiş Tokuşu 

 

Simgenin özünde şedit olan bir bağıntıya işaret ediyor oluşundan, bu bağıntının 

taraflarını ve geçişlerini örgütleme yordamından bahsettik. Simgesel bir ilişki ise 

simgenin muhtevası olan şiddetin toplumsal düzenekler içerisinde özgül bir tarzda 

işletilişi, ilişki içinde olmanın ve şeylerin düzeni içinde alıp vermenin şiddetini son derece 

özel bir tarzda oyuna sürmenin düzlemidir. Simgesel ilişki, değiş tokuş ilişkisinin 

koşullarını ve güzergahını oluşturur, ancak konusu nesnelerle nesnelerin dolaysız takası 

değil, nesneler ile mertebelerin dolaylı değiş tokuşudur. Bu nedenle simgesel bir değiş 

tokuş, yukarıda açıkladığımız üzere, şiddetin yok edici, kurban verici, tüketici biçimlerini 

hiçbir koşulda dışlamaz ve dahası, bunları seferber eder. Dolayısıyla simgesel değiş 

tokuşta daima bir şiddet vardır. Ancak bu şiddetin konumu simgesel ilişkinin koşullarına 

göre oldukça farklı seyirler izler. Bu son başlıkta şiddetin simgesel değiş tokuş 

süreçlerinde nasıl bir işlev üstlendiğini ve bizzat şiddetin de hangi anlamda simgesel 

değiş tokuşun konusu olabileceğini inceleyeceğiz. Böylece “şiddete son veren şiddet” 

gibi her türden şiddet ve karşı-şiddet dizisinin dışındaki başka bir nosyon olarak kendine 

son veren şiddet imkânının toplumsal edimine dair bir sonuca ulaşmayı deneyeceğiz.  

 

Baudrillard için herhangi bir ilişkide geçerli olan istisnasız kural vermek ve 

almaktır: “Hiçbir şey kendi başına var olamaz. Her şey yalnızca ikili ve ölümcül bir 

mübadele süreci sayesinde var olabilir."533 Bir ilişkinin en azından üç terimi olsa da daima 

                                                           
533 J. Baudrillard, Şeytana Satılan Ruh ya da Kötülüğün Egemenliği, çev. Oğuz Adanır, Doğu Batı 

Yayınları, 3. basım, Şubat 2015, Ankara, s. 185.  



352 
 

ve yalnızca iki tarafı vardır; ne daha fazla ne de daha az. Bu anlamda her şey, diğer şeyler 

ile çeşitli düzeylerdeki belirli sayıdaki ilişki çokluğu içinde süreklilik arz eder. Simgesel bir 

ilişkiyi oluşturan verme ve alma edimi ise “ölümcül bir mübadele süreci”ni ifade eder,534 

çünkü şeyler ile mertebelerin dolaylı değiş tokuşu, tarafların konumlarını ve şeylerin 

değerlerini bir tür yok edici şiddetin karşılıklılık işlemlerine sokar. Bataille, tüketmeyi 

varlıkların “tek tek ilişkiye girme yolu” olarak göstermekteyken535 ve bu anlamda, 

tüketmeye içkin şiddetin var olanların genel ekonomisinde daima bir artık ile 

sonuçlanacağını belirtmekteyken; Baudrillard, simgesel ilişkinin ölümcül niteliğini 

simgesel bir değiş tokuş surecine bağlı olan ve ilişkinin kendisini de yok ederek geride 

hiçbir artık bırakmayan işlemselliğine bağlar. Baudrillard için toplumsal ilişkinin ayırt 

edici niteliği de bu noktada karşımıza çıkar: Toplumsal, ‘artık’ üretip onu yok etmek 

anlamına gelir.536 Artık, tüketimin yararcı bağlamı içerisinde ortaya çıkar ve belirli bir 

aşamadan sonra yararlı bir şekilde tüketilemeyecek, karşılıklı bir ilişki içinde alınıp 

verilemeyecek düzeyde biriktiğinde topluluk açısından ‘ölümcül bir tehlike’ oluşturmaya 

başlar. Artığı topluluğun simgesel düzeninde ölümcül bir tehlike unsuru yapan, simgesel 

karşılıklılık dizgelerine oturması imkânsız olan birikim tehditlerine mahal sağlamasıdır. 

Bu nedenle genelleşmiş değiş tokuş edimi olarak toplumsal olan, alıp verme ilişkisini 

simgesel bir değiş tokuş bağlamına dahil ederek, yararsız bir şekilde tüketilmesi, yok 

edilmesi gereken bu artığın yararlı biçimde yönetilmesi işlevini üstlenir.537  

                                                           
534 A.g.e, s. 178, 179.  

535 G. Bataille, 2017, s. 78.  

536 J. Baudrillard, Sessiz Yığınların Gölgesinde: Toplumsalın Sonu, çev. Oğuz Adanır, 2. basım, 

Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2003, s. 64.  

537 A.g.e, s. 65. 



353 
 

Simgesel değiş tokuş ilişkisini herhangi bir ilişkiden ayıran şey, simgesel ilişki 

sonucunda geride hiçbir kalıntının kalmamasıdır. Basit bir tüketme ilişkisinin aksine 

simgesel ilişki, ilişkinin bizzat kendisinin de yok edilmesiyle hiçbir artık bırakılmamasını 

ifade eder.538 Artık (biriken kalıntılar), değer demektir539 ve Baudrillard için gerçeklik 

olarak beliren değerler düzeni, simgesel ilişki ile ortadan kaldırılamamış artıklar 

toplamından ibarettir. Bu anlamda bir simgesel işlem, değeri veri alarak onu yadsıyan 

işlemdir ve simgesel ilişki, mübadelesi imkânsız hâle gelerek topluluk için bir tehlike 

oluşturacak artığın birikimini önlemek üzere, şeyin fazlalığı ya da aşırılığı sonucu ortaya 

çıkmış değeri kendi ilişkiselliği ile birlikte imha eder. Baudrillard, simgesel işlemin, 

“gerçekliğe eleştirel yaklaşan bir düşünce değil, gerçeklik ilkesinin kendisini yıkmaya 

yönelik bir şey” olduğunu belirtir.540 Bir simgesel ilişki de herhangi bir ilişki gibi vermek 

ve geri almaktan oluşur, ancak bir ilişkiyi simgesel değiş tokuş niteliğine getiren, almayı 

ve iade etmeyi koşullayan ve karşılıklılığı oluşturan şey verme ve almadaki ritmdir: 

"Simgesel değiş tokuş(ta) zorunlu bir tonlama, bir ritm vardır, yani bir şey nasıl alındıysa 

aynı şekilde ve aynı ritmle iade edilmelidir, ki bir karşılıklılıktan söz edilebilsin. Eğer 

karşılıklılık yoksa, iade etmek de yok demektir."541  

Baudrillard’a göre “simgesel değiş tokuşun, yok edilmesi imkânsız bir mantığı 

vardır.”542 Bu mantık tüm toplumsal düzlemi kuşatır ve farklı simgesel değiş tokuş 

                                                           
538 J. Baudrillard, 2011, s. 349, 359.  

539 Krş. a.g.e, s 350.  

540 J. Baudrillard, 2015, s. 33.  

541 J. Baudrillard, 2011, s. 80.  

542 A.g.e, s. 216.  



354 
 

düzenleri içerisinde kendini gösterir. Simgesel değiş tokuş ilişkisi, simgesel mantığın 

kurucu ve esas yönünü oluşturur, fakat simgesel mantığın ve simgesel düzenin tümünü 

ifade etmez; o yalnızca ‘başarılı’ simgesel işlemi ifade eder.543  Baudrillard simgesel 

düzeni, vermek ve iade etmek üzerine oturmuş değiş tokuşlardan oluşan döngünün 

kendisi olarak tanımlar, fakat başarılı bir simgesel değiş tokuş ilişkisi, ilişki içindeki 

tarafların konumlarının ve sahipliklerinin tersine çevrildiği ya da verili değer dizgesi 

içerisinde hesaplanmayan bir tersine çevrilme bağıntısının kurulabildiği anda söz 

konusudur. Bu nedenle bir toplulukta simgesel değiş tokuşun konusu olacak fazla ya da 

simgesel değiş tokuş düzeninin elinden kaçan bir gerçeklik artığı daima bulunur. 

Baudrillard, simgesel değiş tokuş ilişkisinin elinden kaçan artığın ve birikimin takas 

edilemeyecek bir boyuta ulaştığı bir simgesel düzene örnek olarak ekonomiyi gösterir:  

Ekonomi, yani biriktirme ve değerin dolanım düzenine aktarılan şey kutsal 

tüketim düzeninden geriye kalan şeydir. Armağan etme ve kabul etme adlı yok 

edilemeyen döngüsel düzen tarafından tüketilemeyen her şey. Biriktirilen ve bir 

spekülasyon nesnesi haline getirilen şey de zaten bu artıktır. Ekonomi tam da bu noktada 

ortaya çıkmıştır.544 

 

Simgesel değiş tokuşun yok edilmesi imkânsız olan mantığının karşılığı, simgesel 

değiş tokuş ilişkisinin başarısız olduğu yerde bir yokluk değildir: Simgesel mantık, 

simgesel değiş tokuş ilişkisinin öldüğü toplumsal düzlemde simgesel düzenin, bu sefer 

tarafların konumu üzerinden tersine çevirme şiddetini gerçekleştirerek, simgesel işlemi 

                                                           
543 A.g.e, s. 241.  

544 A.g.e, s. 350.  



355 
 

birbirinden özerk bağış ve karşı-bağış dizileri içerisinden devam ettirmesi sonucunu 

doğurur.  Diğer deyişle, simgesel değiş tokuş ilişkisinin dışında kalan kalıntının simgesel 

düzendeki karşılığı bağış ve karşı bağışın tersine çevrilme bağıntısı içinde yerleşerek yok 

edici şiddeti ilişkinin taraflarının üzerine kaydırır. Tersine çevrilebilirlik, her simgesel 

düzenin ve simgesel değiş tokuş ilişkisinin özünde bir şekilde bulunur ve simgesel değiş 

tokuş ilişkisinin nihai edimi olan artık üretmeksizin yok edicilik işleminin her zaman 

imkân dahilinde olmasını sağlayan koşulu oluşturur.545 Değerler, toplumsal konumlar, 

statüler, aidiyet ilişkileri, anlamlar ve şeylerin düzeni her zaman tersine çevrilebilir 

niteliktedir ve toplumsal ilişkilerin her durumda belirli ölçülerde performatif ilişkiler 

oluşu, tam da bu gerçekliklerin tersine çevrilebilirliği ile alakalıdır.  

 

Tersine çevrilebilirlik, herhangi bir simgesel bağlamı kuşatan temel ortaklık da 

olsa, simgesel değiş tokuş düzenleri arasındaki farklar tersine çevrilebilir olanların özgül 

yapısında ifade edilir. Örneğin Baudrillard, uygar toplumlarla ilkel toplumlar arasında 

simgesel süreçlere hâkim olan işleyiş bakımından esaslı bir fark tespit eder. Modern 

toplumların meta-değer temelli ilişkilenişi anlamına gelecek şekilde “toplumsallaşma” 

olarak adlandırılan şey, Baudrillard için “farklılıklar üzerine kurulu simgesel değiş 

tokuştan, eşdeğerlikler üzerine oturan toplumsal bir mantığa geçişten ibarettir.”546 İlkel 

toplumsallığın simgesel süreçlerini niteleyen şey ise meydan okuma ve değiş tokuşların 

karşılıklılığıdır. Diğer deyişle, ilkel simgesel işlemlerde bağışlar daima ‘nedenli’ ve 

esasında karşı-bağış niteliğinde olan, çift yönlü bir karşılıklılık sürecinin parçası olarak 

                                                           
545 A.g.e, s. 241.  

546 A.g.e, s. 304.  



356 
 

ortaya çıkarlar. Baudrillard için “bu sürece tek yönlü bağış (değer stoklaması ve bunun 

tek yönlü transferi) olasılığıyla bir son verildiğinde simgesel ilişki ölmekte ve ortaya 

iktidar denilen şey çıkmaktadır.”547 Ancak simgesel ilişkinin ölmesi, simgesel mantığın 

ortadan kalktığı anlamına gelmemektedir zira iktidar, karşılığı verilemeyecek olan tek 

yönlü bağışın doğurduğu karşılık verilemeyecek olan borçluluk üzerinde temellenir. 

 

Günümüzde değiş tokuş süreci, birbirine özerk iki kutbun ayrılığı üzerine 

oturarak, bağışların tek yönlü transferler olarak gerçekleştiği ve dolayısıyla karşılıklılığın 

karşı-bağış zorunluluğu ile değil, sözleşme ile belirlendiği bir eşdeğerlilikler düzlemi 

içerisinde gerçekleşmektedir. Modern toplumlar, karşılıksız bağış düzeni toplumlarıdır 

ve bu düzendeki bağışların nitelikçe birer karşı-bağış olmayan karşılıkları ancak 

eşdeğerlikler dizisi içindeki sözleşmeler vasıtasıyla yönlenebilmektedir. Oysa Baudrillard 

için ilkellerin karşılıklı bağış süreçleri sözleşmeye dayanan bir karşılıklılığa denk 

düşmez.548 İlkel karşılıklılık süreçleri, bağışın bağışçı nazarında hak doğurması değil, 

bağışı alan üzerinde karşı-bağış zorunluluğunu yüklemesidir. Diğer deyişle, bir bağışın 

karşı-bağışı zorunlu kılması, bağışın bizzat karşılıksız oluşu, nesnel karşılığını talep 

etmeyişi nedeniyledir. Burada bağış ve karşı-bağışın nedenselliği, meydan okuma ve 

değiş tokuşa karşılık vermeye zorunlu kılmasıyla oluşur. Bağış ve karşı-bağış, birbirlerine 

karşılık düşen tek yönlü bağışları değil, her biri her seferinde hem bağış hem de karşı-

bağış niteliğinde olan meydan okumaları ifade eder. Simgesel değiş tokuş ilişkisi içinde 

karşılığın daima daha fazla oluşunun nedeninde de bu olgu yatar. Bir karşı-bağış olan 

                                                           
547 A.g.e, s. 73 (18. dipnot).   

548 A.g.e, s. 241.  



357 
 

bağış, kendi karşılığını zorunlu kılmak ve bağış ile karşı-bağışın başkalığını tescillemek 

üzere daima daha fazlasını vermek durumundadır. Simgesel değiş tokuş içerisinde 

eşdeğerliklerin tek yönlü bağış dizisi bu şekilde yadsınır ve değer, daima daha fazlası 

verilerek imha edilme süreçlerine girer. Eşdeğerliğin ve dolayısıyla değerin tek yönlü 

dolaşımının yadsınması, simgesel değiş tokuşu arzın ve talebin dengesiyle değil, meydan 

okumanın değer üzerindeki istikrarsızlaştırıcı ve artık üzerindeki yok edici 

mekanizmasıyla özdeşleştirir.549  

 

Meydan okuma, simgesel değiş tokuşa içkin olan tüketici/yok edici şiddeti 

törensel/ayinsel biçimler altında karşılıklı olarak arttırır, fakat burada simgesel değiş 

tokuşun amacı şiddetin kendisi değildir. Çeşitli meydan okuma dizgelerine, Potlatch’a, 

kurban ayinlerine, hediye verme ve her türden ritüel biçimlere şiddet daima içkindir, 

çünkü tüm bunlar simgesel değiş tokuş ilişkisinin yararsız tüketme ve fazlayı yok etme 

                                                           
549 Böylece Clastrés’ın bahsettiği, ilkel toplumların eşitlikçi yapısını korumaya hizmet eden 

ölümcül mübadele ve prestij süreçlerinin işleyişi de açığa çıkar. Krş. P. Clastrés, 1992, ss. 173-

207. İlkel toplumun eşitlikçiliği, eşitliğin mutlak varlığı değil, eşitsizliğin güç artığı şeklinde 

birikebileceği yeniden-üretim dizgelerine ve kurumsallaşma biçimlerine mahal tanımaması 

anlamında eşitlikçiliktir. Eşitlikçi toplumun dehası ya da kurnazlığı, eşitsiz birikimleri simgesel 

değiş tokuşun meydan okuma dizgeleri içerisinde daha fazlasını vermeye iterek manipüle etme 

yeteneği, tersine çevrilme süreçleri boyunca kendini yok eden bir ilişki içine itebilme kudretinden 

kaynaklanır. Bu anlamda simgesel değiş tokuş ilişkisi, siyasal eşitsizliğin üzerine inşa edileceği her 

türden birikimi yok etmeye yönelik bir eşitleme hamlesidir, ancak bunu tarafları 

eşdeğerlileştirerek değil, sivrilen eşitsiz ilişkiyi ölümcül mübadele süreçlerinin tuzağına çekerek 

yok etmek suretiyle yapar.  



358 
 

amaçlarına hizmet eder.550 Meydan okumanın karşılıklılık dizilerindeki bir bağıştan 

diğerine şiddetlenişi, sonunda ilişkinin kendisini iptal etmesi, simgesel değiş tokuşun 

konusu olan servetlerin, statülerin, mallar ve olası iktidarın bağlamının tersine çevrilmesi 

ile sonuçlanır. Simgesel değiş tokuş ilişkisinde karşılıklılık dizilerinin simgesel mahiyeti, 

“karşılıksız bağışların” sağladığı mertebelerin her an tersine çevrilebileceği ve tarafların 

sahip oldukları konumların hiçbir garantisi olmadığı anlamına gelir.  

 

Simgesel değiş tokuş düzeninin karşılıklılık düzlemi olarak işlev üstlenen tersine 

çevrilme süreçleri, simgesel mantığa hâkim olan geride hiçbir artık bırakmama işleminin 

bir aracı niteliğindedir. Ancak, simgesel ilişkinin öldüğü, diğer deyişle belirli bir simgesel 

düzen içerisinde bağışa karşı-bağış ile meydan okunamadığı durumlarda şiddet, karşılığın 

ve tersine çevrilme süreçlerinin bizzat tarafı/öznesi haline gelir. Baudrillard bu olguyu, 

günümüz uygar toplumlarındaki şiddetin simgesel değiş tokuş düzeni içerisinde edindiği 

başat ve bir ölçüde özerk konumu ile açıklar. Baudrillard için günümüz uygarlığında 

savaşların kıyıcılığı ve her yöne yayılan bireysel şiddetlerin yaygınlığına dair sorun, kısaca 

günümüzdeki ‘barbarlığın’ nasıl mümkün olabildiği sorusu yanlıştır çünkü;  

Geçmişten gelen bir şiddetin dirilmesi değildir bu. İlkel şiddet hem daha vecd 

halindedir hem de daha çok kurban etmeyle ilgilidir. Bizim şiddetimiz, aşırı-

modernliğimizin ürettiği şiddet, terördür. Simülakr bir şiddettir bu: Tutkudan çok 

                                                           
550 Geri dönüşü beklenmemiş gibi yapılarak ‘arzulanan’ şeyin (prestij, statü vb.) kazanılması saklı 

kalmak kaydıyla.  



359 
 

ekrandan doğar, görüntülerin doğasıyla aynı yapıdadır. Şiddet, ekranın zihinsel evrende 

açtığı oyuk aracılığıyla, kuvve halinde ekranın boşluğundadır.551 

 

Modern toplumlardaki şiddeti simgesel değiş tokuşun oyunsal ve karşı-bağışa 

zorlayıcı, nesneler ve değerler üzerinden gerçekleşen simgesel şiddetinden ayırarak onu 

‘simulakr bir şiddet’ haline getiren şey, Baudrillard’ın “boşlukta hızlanma” olarak 

betimlediği, genelleşmiş bir farksızlaşma ve eşdeğerlilik düzeninin hâkimiyetidir.552 

Birbirlerinin yerine geçirilebilir şeylerden başka bir şey üretmeyen bu düzende şiddet, 

“terör” olarak karşımıza çıkmaktadır, çünkü her şeyin yapısal bir eşdeğerlik düzeninde 

konumlandırıldığı düzlemde iktidarın tek yönlü bağışına karşılık verme olanağı 

kalmamıştır. Diğer tabirle, simgesel değiş tokuşun olanaksız olduğu, iktidar ya da 

sermaye tarafından verilenin geri ödenemez bir borçluluk doğurduğu yerde karşılık 

yalnızca terör biçiminde ortaya çıkabilmektedir.553 Şiddetin “terörist” hali, eşdeğerlik 

düzleminde cevap verilemez olana bir cevap olarak belirdiği ölçüde kıyıcı, ayrım 

gözetmez ve hedefi ya da amacı kavranamaz olduğu için tam anlamıyla cevap verilemez 

bir karşılık-olmayan-karşılık’tır. Bu şiddet kendi patlayıcı ve ayrım gözetmez niteliğini, 

ekranlardaki simülasyonu ile beraber sürekli olarak tekrar eder. “Medya her zaman 

terörist şiddetin ön saflarındadır. Terörist şiddeti özellikle modern bir biçim haline 

getiren budur; bu şiddete yüklenmek istenen politik, sosyolojik, psikolojik "nesnel" 

                                                           
551 J. Baudrillard, Kötülüğün Şeffaflığı: Aşırı Fenomenler Üzerine Bir Deneme, çev. Işık Ergüden, 

3. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2016, s. 80.   

552 A.g.e, s. 81.  

553 J. Baudrillard, 2015, s. 131.  



360 
 

nedenlerden çok daha modern bir biçime dönüştüren de budur.”554 Herhangi bir terörü 

oluşturan ‘neden’lerden hiçbiri, terörün ekran ile bağıntısından daha güçlü değildir. 

Terörün ister televizyon isterse de cep telefonu ya da bilgisayar ekranındaki görüntüsü 

olsun, arkaik törensel/ayinsel şiddetin seyirlik alanının taklitçisi olarak işlev üstlenir. 

Medya, anlamdan yoksun, takas edilemez bir şiddeti ekranlarda çeşitli biçimlerde simüle 

ederek, fail ile kurban arasındaki bağlantısızlığa ekran üzerinde son verir ve ona 

ayinsel/törensel niteliğini kazandırır. Böylece terörün karşılık-verilemezliği tersine 

çevrilerek, ekran aracılığıyla seyirlik bir nesneye dönüştürülerek kurbansallaştırılır. 

Simgesel değiş tokuş ilişkisinin imkânsız kılındığı bu düzlemde simgesel mantık, şiddetin 

terörist belirişinin ayinsel formları simüle ederek geri dönüşüyle sonuçlanır ve şiddet, 

tersine çevrilme süreçlerinin tümünü üstlenerek bağış/karşı-bağış dizilerinin amacı 

haline gelir. 

 

Eşdeğerlikler düzleminde tersine çevrilme süreçlerini şiddetin devinimine 

özdeşleştiren ve bu haliyle toplumsal ilişkilere sirayet eden simgesel mantık, 

düzenlenmiş farkların ve birbirlerinin yerine geçebilen tek yönlü bağışların “boşlukta 

hızlanmış mantığına” göre biçimlenen şiddet döngüsünü kurar. Örneğin, Baudrillard için 

holiganların, “yalnızca farksızlığın öldürücü bir açık seçiklik kazanmasına dayandığı için 

böylesine yankı bulan şiddeti, farksızlığın doruk noktasındaki bir biçimidir. Bu şiddet bir 

olay olmaktan çok, aslında terörizm gibi bir olay yokluğunun aldığı patlayıcı biçimdir.”555 

Burada söz konusu olan, saldırgan bireylerin psikolojik bastırılmışlıkları ya da grupların 

                                                           
554 A.g.e, s. 81.  

555 J. Baudrillard, 2010, s. 81.  



361 
 

hınçlarından ziyade, simgesel bir kurum olarak oyun ile simgesel farksızlaşmanın ters yüz 

olması, rollerin tersine çevrilmesidir.556 Oyun sahası içinde ve dışındaki kitlesel şiddet ile 

oyunun tribündeki seyircileri, ekran karşısındakiler için birer oyuncuya döner. Zira 

stadyum içindeki seyirciler de bu rollerinin büyük ölçüde farkında hareket ederler. 

Oyunun kendisi ile seyirliği arasındaki rol farkını tersine çeviren şiddet eylemi, oyunda 

kurala bağlanmış olan şiddet değil, oyuncu ile seyirci arasındaki farkın ekran içinde 

kaybolacağı garantisini vermiş olan bir eşdeğerlilik düzeninin içkin şiddetidir. Boşlukta 

hızlandığı haliyle şiddetin bir taraftan diğerine, bir rolden öbürüne ters yüz oluşu, bağış 

ve karşı-bağış ilişkisi yerine, tıpkı iktidarın ya da sermayenin tek yönlü bağışında557 

olduğu gibi, karşılıklılığı söz konusu olmayan fakat her seferinde başka bir yön bulan bir 

patlama zincirini oluşturur.  

                                                           
556 A.g.e, s. 82.  

557 A. H. Tanpınar, Saatleri Ayarlama Enstitüsü romanında iktidar bağışları dizisinin üç taraflı bir 

yapı içerisinde haklar ve yetkileri nasıl bölüştürüp yapılandırdığına dair çarpıcı bir şema kurar: 

“Demek usul bu idi. Evvelâ muvaffakiyet denen bir şey kabul edilecek, sonra sahibi aranıp 

bulunacak, o tebrik edilecek, bu sefer o, muvaffakiyetin asıl karşısındakinin olduğunu iddia 

ederek ona aynıyla devredecek, öteki çok mânalı bir kelime ile kendi hissesini ayırdıktan sonra 

yine geriye verecekti. Böylece üzerinde bu kadar devr ü teslim, iade ve tekrar iade muamelesi 

geçtikten sonra bu muvaffakiyetten artık kim şüphe edebilirdi? Enstitümüzün kurulması bir 

muvaffakiyetti. Bu resmen muamelesini görmüş bir vâkıa idi” (A. H. Tanpınar, Saatleri Ayarlama 

Enstitüsü, Dergah Yayınları, 16. basım, İstanbul, 2011, s. 247). Kritik olan husus, kurumun 

anlamının, değerinin (muvaffakiyet), kurumun kendisinden önce gelişidir. Formu olmayan bu 

töz, onu alan ve veren arasında iade edilme süreci içinde bir gerçekliğe kavuşur. Keza, aynı 

biçimde bir iktidar ya da herhangi bir başka değer biçimi de onu bağışlayandan önce gerçek 

değildir; yoktur. Her bağış, gerçekte olmayan bir şeyi gerçekliğe iade eder.  



362 
 

Baudrillard, tek yönlü bağış düzeni içerisinde simgesel mantığın olası tek 

karşılığının ‘tek yönlü bir şiddet bağışı’ olarak belirme nedenini ve toplumsal rolleri 

kuşatan sürekli ters yüz oluşları aşırılık sorunu ile açıklar. "İnsan türünün maruz kaldığı 

tehlikeler, eksiklikten kaynaklanan tehlikeler (doğal kaynakların tüketilmesi, çevrenin 

tahrip olması, vs.) olmaktan çok aşırılıktan kaynaklanan tehlikelerdir.”558 Simgesel 

ilişkinin öldüğü durumda tersine çevirme süreçlerine içkin olan şiddet, kendinde bir 

amaç ve simgesel mantığın zorunlu sonucu olarak geri döner. Modern toplumları sarıp 

sarmalayan ters yüz oluşların şiddeti, simgesel değiş tokuşu olanaksız kılan doruk 

noktasına ulaşmış bir farksızlığın, simgesel mantığın işleminde kaçınılması imkânsız olan 

olgusal karşılığıdır. Böylece günümüzün uygar toplumlarında şiddetin aşırılığı ile aşırılığın 

şiddeti, fazlanın, borcun ve bağışın aşırılığı, eşdeğerliğin ve aynılığın el değiştirdiği tek bir 

durumu ifade etmiş olur. İç ve dış arasındaki farkın kendisine kadar her türden farklılığın 

eşdeğerlik mekanizmaları içinde tek yönlü bağışların konusu haline gelmesiyle şiddetin 

kendisi de dahil her türden aşırı birikimin dışarı atılma olanağı tükenmiş olur. Aşırılık, 

tersine çevrilme süreçlerini aynılıklar düzlemine indirgeyerek, toplumsal rol ve 

konumların yalnızca iade edilemez ‘şiddet bağışları’ ile belirmesi sonucunu doğurur. 

Aynılığın düzleminde her bağış, karşı-bağışı mümkün olmayan tek yönlü bir şiddet olarak 

belirir ve karşılık olarak görünen her karşı-şiddet, öç almanın tek yönlü bağışı olarak 

tersyüz oluşların sırasına kaydolur.  

 

Simgesel işlemin değiş tokuş ilişkisi için ihtiyaç duyduğu ve her halükârda şedit 

biçimde öne sürdüğü şey ise indirgenemez başkalık olarak öteki’dir. Baudrillard, 

                                                           
558 J. Baudrillard, 2010, s. 107 (vurgular aslında). 



363 
 

indirgenemez başkalığı, evrensellik tahayyülünün eşdeğerlik düzlemi olarak farktan 

ayırır ve simgesel değiş tokuşun değeri yok edici etkinliğini buna bağlar.559 Günümüz 

kültürel çoğulculuk tasavvurunun tanımlanmış, kuşatılmış ve belirli formlara tahvil 

edilmiş farklılıklar düzeneğinin aksine öteki, başkalığın herhangi bir eşdeğerliğe 

indirgenemez varlığıdır. İndirgenemezlik, aynılığın yeniden üretilmesine fırsat 

vermeksizin aşırılığın yeniden üretilmesinin ve birikmesinin önünü keserek bağış ve 

karşı-bağış olanağını her zaman açık bırakır. İndirgenemez bir başkalık olarak ötekinin 

varlığı, bağış ile karşı-bağış arasında maddi/nesnel bir illiyet kurulmasına engel olarak, 

simgesel işlemin tek yönlü ve karşılığı verilemeyecek olan bağışlar şeklinde 

gerçekleşmesine mahal vermez. Böylelikle simgesel değiş tokuş işlemi, şeylerin anlam ve 

işlevleri üzerinde, verili değer dizgeleri dışında karşılıklılık işlemini gerçekleştirerek 

bunları tersine çevirebilmekte ve şiddetini, artık bırakmamak üzere kendine 

doğrultabilmektedir. Baudrillard, simgesel ilişkinin kendisinin de dahil olduğu, şiddetin 

bu şedit yok oluş sürecini kolektif bir haz ile özdeşleştirir:  

Simgesel işlem benzerlik üzerine oturtulmamıştır. O parçalayıcı, yok edici ve bir 

değer olarak yok ettiği göstergenin nesnelliğiyle ilgili bir süreçtir. Değerden yoksun 

bırakılan gösterge çok-değerli bir göstergeye dönüşerek bütün anlamlarla değiş tokuş 

edilebilmekte, bütün anlamları tersine çevirebilmektedir. Zaten etkinliğini de buna 

borçludur (…) Kendi kendini yineleyerek ortadan kaybolan gösteren, bu bağış ve karşı-

bağış, vermek ve iade etmek, nesnenin değişim ve kullanım değerinin ortadan 

kaybolmasına yol açan karşılıklılığın ta kendisidir. Bu döngü içinde değer hiçe 

                                                           
559 J. Baudrillard, 2011, s. 356 (6. dipnot). 



364 
 

indirgenmekte ve simgesel toplumsal ilişkinin yoğunluğu ya da şiirin verdiği haz bu hiçlik 

duygusu üzerine oturtulmaktadır.560  

 

Haz duygusu Baudrillard için somutlaşan bir güçle değil, “güncelleştirilen bir değiş 

tokuş biçimiyle”561 alakalıdır ve simgesel ilişki içindeki tarafların nesnel konumlarının bu 

ilişkinin kendisiyle beraber yok olarak şeyler düzleminden başkalaşmasına, bir nevi 

eşdeğer olmayan eşitlenişine bağlıdır. Bu anlamda haz, ancak karşılıklı ve kolektif olarak 

gerçekleşir ve hem aracı hem de amacı olduğu şiddetlenme süreçlerinin zirvesinde 

ortaya çıkıp, artık bırakmaksızın kaybolur. Baudrillard, haz süreçlerini çözümleme 

işlemine denk görür ve onun nesnesini, dolayısıyla da çözümleyici özneyi ve işlemin 

kendisini ortadan kaldıran işlem olduğunu belirtir: "Gerçek çözümleme işlemi nesnesini 

yok eden, onu ortadan kaldırandır. Çözümleme teriminin, "oluşturucu/yapıcı" değil 

gerçek amacı, nesnesi ve sahip olduğu kavramları yok etmektir.”562 Bu şekilde özne ve 

nesnenin karşılıklı konumları geriye dönüşü olmayacak şekilde bozularak değiş tokuşun 

karşılıklılık dizgeleri sağlanabilmektedir.  

 

Bu bağlamda, simgesel değiş tokuşun karşılıklılık ilkesinin sağlandığı, eşdeğerli 

olmayan, fakat eşitlikçi düzlemde simgesel şiddet, şiddet ve karşı-şiddetin güç 

mübadelesini değil, kendini yok eden şiddetin haz ile ifadesini bulan karşılıklı 

çözümlenişini (dağılıp gitmesini) işletir. Diğer deyişle buradaki sorun, şiddete hangi 

                                                           
560 A.g.e, s. 356- 357.  

561 A.g.e, s. 358.  

562 A.g.e, s. 357.  



365 
 

şiddet ile karşılık verilmesi gerektiğine dair hukuksal düzlemin ya da şiddete son verecek 

nihai şiddetin mahiyetine dair politik düzlemin, yine bir başka türden şiddeti geri 

çağırmasıyla sonuçlanan güç döngüsüyle değil, bizzat kendini yok eden şiddetin değiş 

tokuş düzenekleri içerisindeki oyunu ile ilgilidir. Karşılıklılığın sağlandığı bir simgesel 

değiş tokuş ilişkisi, karşı-bağış yoğunluğunu yükselten araçsal şiddetin kendini yok 

etmesiyle sonuçlanmaktadır. Ancak bu mekanizmanın varsaydığı eşitlikçi mübadele 

düzlemi yadsındığında, karşımıza başka bir ‘yok olma’ olgusu çıkmaktadır. Baudrillard, 

Amerika kıtasını istila eden İspanyollar ile yerlilerin simgesel süreçlerinin şedit 

sonuçlarını şu şekilde izah eder:  

Evrensel ötekilik ve farklılık simgelerinin efendisi olan kişi, dünyanın efendisidir. 

Farklılığı düşünen kişi antropolojik olarak üstündür (Elbette; antropolojiyi icat eden odur 

çünkü). İcat eden o olduğuna göre o her hakka sahiptir. Farklılığı düşünmeyen kişi, 

farklılık oyununu oynamayan kişi yok edilmelidir. İspanyollar karaya ayak bastığında 

Amerika kıtasındaki yerliler böyledir. Farktan hiçbir şey anlamazlar, kökten ötekilik 

içindedirler (İspanyollar farklı değildir, onlar tanrıdır, nokta, hepsi bu). Bu durum, 

İspanyollar'ın ne dinsel ne ekonomik ne de herhangi bir açıdan haklı çıkan, yerlileri yok 

etme hırsının nedenidir; bu hırsın tek haklı nedeni şu mutlak cinayettir: Farkın 

anlaşılamaması. Artık kökten değil, evrensellik kavramının gölgesinde, pazarlık edilebilir 

bir ötekiliğe dahil olmaya zorlanan yerliler toplu olarak kendilerini kurban etmeyi 

yeğlerler. İspanyolların yok etme deliliğinin tamamlayıcısı olan kendini ölmeye bırakma 

hırsı buradan gelir. Yerlilerin kendilerinin yok edilişinde bu tuhaf suç ortaklıkları, 

ötekiliğin sırrını korumanın tek yoludur."563  

 

                                                           
563 J. Baudrillard, 2010, s. 136.  



366 
 

Düzenlenmiş ve tahakküm altına alınmış farklılığa karşı yerlilerin kendi 

indirgenemezliklerini koruma yolu, simgesel şiddetin amacı olan ‘yok olma’ olgusunun 

topluluğun kendi üzerine kayması ile biçimlenir. Diğer deyişle yerliler, İspanyol 

fetihçilerinin farklılık düzlemine ve şiddetine karşılık olarak topluluk halinde simgesel (ve 

bir o kadar gerçek ve kanlı biçimde) intihar etme sürecine girerler. Baudrillard için bu 

onların kendi özgünlükleriyle, ayrıksılıklarıyla, ayinlerinin ve değerlerinin 

indirgenemezliğiyle yaşama tercihlerinin ifadesidir.564 Topluluğun sahiplendiği ve 

simgesel değiş tokuş düzenini temellendirdikleri indirgenemezlikleri ile artık bırakmama 

süreçlerindeki şiddet üst üste biner ve topluluğun bu durumdaki varlığı (kendini ölmeye 

bırakma hırsı) özdeşleşir. Söz konusu olan, fetihçinin “farklılıklar oyunu” gerçekliğine 

karşılık ötekiliğin indirgenemezliği ile özdeşleşen ölümün verilmesidir. Burada belirleyici 

olan husus şiddetin salınımı, sakınımı ya da karşılığı değil, belirli bir güç ilişkisinin 

reddedilmesi ve ona meydan okunması olarak karşımıza çıkar.  

 

Simgesel şiddetin simgesel değiş tokuş ilişkisinin amacı olan artık bırakmama 

işlevini gerçekleştirmek üzere taraflardan biri olan yerliler üzerine kayması ve simgesel 

ilişkinin ‘mümkün olmadığı’ yerde, şiddetin yine de yok olma bağıntısının aracı olarak 

kullanılabilmesi, burada örnek verdiğimiz İspanyol fetihçiler karşısındaki yerlilerin 

‘tercihleri’ ile koşulludur. Yerlilerin “kendilerini ölüme bırakma hırsı” ve “kendilerinin yok 

edilişindeki tuhaf suç ortaklıkları,” aynılıklar düzlemini kat eden ve eşdeğerlikleri tersyüz 

eden terörden farklıdır. Çünkü yerlilerin konumu, simgesel değiş tokuş ilişkisinin 

imkânsız olduğu mahalde, bu ilişkinin gerektirdiği indirgenemez ötekiliği tek başlarına 

                                                           
564 A.g.e, s. 135. 



367 
 

üstlenerek, simgesel değiş tokuş düzleminin iradi biçimde sürdürmelerine denk düşer. 

Bunun sonucu olarak, evrensellik ve aynılık rejiminin farklılık dayatmasına karşılık olarak 

indirgenemez ötekilik, esasında son derece incelikli biçimde simgesel şiddetin mahalli 

olarak yerliler tarafından hali hazırda konumlandırılmış olur. İspanyol fetihçilerin yerliler 

tarafından tanrılaştırılması, yerlilerin kendi indirgenemez ötekiliklerini fetihçilerin 

mutlak ötekiliğine kaydırılması anlamına gelir. Mutlak ötekiliğin yerliler tarafından 

fetihçilere atfedilişi olarak kutsal olana ait kılma ya da ona geri iade etme, fetihçilerden 

gelecek ve aynı zamanda onlara iade edilecek her şeyi simgesel değiş tokuş ilişkisinin 

içine sokmuş olur. Bu anlamda İspanyol fetihçiler açısından karar verilecek bir şey yoktur 

ve yerliler ile şiddet de dahil her türden ilişkisinin kutsanmış bir simgesel değiş tokuş 

ilişkisi olmasından başka bir olasılık bulunmaz. Yerlilerin fetihçi (aynılaştırıcı) şiddete “suç 

ortaklığı yapan şiddeti,” fetihçilerin şiddetinin bir karşı-şiddeti değildir, çünkü fetihçinin 

şiddeti daha en baştan karşılık verilemez bir şiddet olarak kutsal olana ait kılınmıştır. 

Diğer deyişle, yerlinin fetihçininkine eşlik eden şiddeti, kendi örgütlediği simgesel ilişkinin 

yok edilmesine hizmet eder ve daima karşı-bağış niteliği ile özerk bir simgesel işlemi 

oluşturur. Demek oluyor ki bu özgül olayda yerlinin, farklılık düzleminde imkânsız olan 

simgesel ilişkiyi örgütleyişi, ötekiliği atfederek ve kendi indirgenemezliğini üstlenmeye 

devam ederek simgesel işlemi kendi üzerinden çift taraflı biçimde mümkün hale 

getirmesine dayanır.  

 

İspanyol fetihçiler karşısındaki yerlilerin simgesel işlemdeki şiddetin araçsal 

konumunu devam ettirerek ve aynılığın terörü karşısında ötekiliğin indirgenemez değiş 

tokuş düzlemini korumaları, fakat aynı zamanda simgesel şiddetin tüm araçsal işlemini 

kendi üzerlerine almaları, simgesel değiş tokuşun imkânsız olduğu durumda simgesel 



368 
 

işlemin artık bırakmayan özerk şiddetinin nasıl gerçekleşebileceğine dair mümkün olan 

tek yol olduğunu öne sürmek anlamsızdır. Fakat eşitsizlikçi bir düzlemde eşitlikçi bir 

simgesel değiş tokuşun hangi mekanizmalar aracılığıyla gerçekleşebileceğine ve dahası, 

simgesel ilişkinin yokluğuna dayanarak toplumsal tersine çevrilme süreçlerinin amacı 

haline gelen şiddet döngülerine karşı nasıl bir kendini yok ederek bağlı olduğu şedit 

ilişkiyi de yok eden bir simgesel şiddetin mümkün olabileceğine dair fikir verir.  

 

 Simgesel değiş tokuş ilişkisinin imkânsız olarak göründüğü eşitsizlikçi 

(aynılaştırıcı) koşullarda, diğer tabirle evrensel aynılığın dayatması olarak beliren 

farklılıklar düzleminin indirgenemez ötekiliği yadsıdığı tahakküm biçimleri altında ya da 

artık bizzat kurumsallaşmış iktidar ilişkilerinin simgesel değiş tokuş ilişkileri yerine 

eşdeğerliklerin tek yönlü bağışlarını düzenlediği düzlemde, özgül bir alan olarak 

toplumsal olanı niteleyen edimlerin spesifik sınırının ötesine geçmeye başlarız. Diğer 

deyişle, toplumsal bir sorun olarak şiddet/karşı-şiddet döngüsünün dışında kalan ve 

dahası bu döngüyü belirli bir bağlamda şiddet-olmayan-şiddet edimi ile yok edebilme 

kapasitesi olduğunu öne sürdüğümüz kendini yok eden şiddet olgusunun mahalli, bu 

çalışmada da birçok kez temas ettiğimiz üzere, dinsel, siyasal ve hukuksal gibi farklı 

düzeydeki edim tiplerinin alanları ile kesişir. Kendi kendini yok etmek suretiyle üzerine 

bindiği toplumsal artıkları yok eden simgesel değiş tokuş ilişkisinde, kendini yok eden bir 

şiddetin nasıl mümkün olabileceğine dair tasavvurun izleri bulunur, fakat bu düzlem her 

halükârda eşitlik, eşitsizlik ve çatışma gibi kavramlarla kuşandığı ölçüde, siyasal bir 

tartışmayı da zorunlu kılar. Bu noktada toplumsal olanın işlevsiz olduğu değil, ilişkiyi ve 

onu kuşatan bütünsel bağı tümüyle kavrayamadığı düzleme varmış oluruz.  

 



369 
 

 Yine de kendini yok eden şiddetin ulaşmayı istediğimiz şiddet olgusu içindeki yok 

edici konumunun simgesel bir şiddet olacağı açıktır. Dahası, bu simgesel şiddetin, 

simgesel mantık içerisinde şiddeti eşdeğerlikler ve aynılıklar düzleminde bir amaç olarak 

kuran yapısının dışında, daima bir araç olarak kurma gerekliliğinden de söz edilebilir. 

Sorun, kendini yok eden bir şiddet olarak simgesel şiddetin kendisiyle, diğer tabirle 

bağışçısıyla olan ilişkisidir ve bu ilişki onun mahiyetini belirler.  

 

Baudrillard, kendi kendini yok etmenin “her türlü meydan okumadan daha büyük 

bir meydan okuma” olduğunu belirtir565 ve eşitsizlikçi iktidar biçimleri altında simgesel 

şiddetin iktidar ilişkisinin kendisini yok eden biçimlenişini, simgesel değiş tokuşun 

meydan okuma mekanizmalarına dayandırır:  

Meydan okuma: Oluşmuş bir yapıdaki iki kutup, iki terim arasındaki karşılıklı 

diyalektik ilişki değildir. O, her terimin yapısal konumunu, her kişiyle onun karşısında yer 

alan herkesi ve özellikle de meydan okuyanı yok eden bir süreçtir. Böylelikle içinde 

yaşadığı zamana ters düştüğünden bir "ilişkiye" neden olması düşünülemez. Mantık artık 

değişim değerinin geçerli olduğu bir mantık değildir. Değer konumlarıyla, anlam 

konumlarının terk edildiği bir mantıktır. Meydan okuyan kişi ise her zaman için intihar 

eden, ancak zafer kazandıran bir intihar biçimini seçmiş olan kişidir. Değer anlamının yok 

edilmesini (kendi anlamının demek istiyoruz) amaçladığından karşısındakini her zaman 

için aynı değerde olamayacak daha abartılı bir yanıt vermeye zorlamaktadır. Meydan 

okumanın hiçbir zaman için bir anlam, bir isim, bir kimlikle eşdeğer olabilecek bir anlamı, 

bir ismi, bir kimliği olmamıştır -meydan okuma, anlama, iktidara, gerçekliğe, içinde 

yaşanılan varoluş biçimine ve bu şekilde yaşamaya karşı bir meydan okumadır. İktidara, 

                                                           
565 J. Baudrillard, a.g.e, s 32.  



370 
 

anlama ve değere yalnızca bu "tersine çevirme" olayı bir son verebilir yoksa ne kadar 

uygun olursa olsun hiçbir güç ilişkisi ona bir son veremez. Çünkü güç ilişkisi kutuplaşmış, 

ikili ve yapısal bir ilişki içine girdiğinden yeni bir anlam ve iktidar uzamı yaratmaktadır.566 

 

Meydan okuma, her şeyden önce ilkin kendine yönelen bir şiddettir. Meydan 

okuma hamlesinde söz konusu olan, eşitsizlikçi güç ilişkilerini bu ilişkilerin dışına çıkarak, 

bu ilişkileri kuşatan gerçekliği iptal ederek tersine çevirmektir. Ölüm ve güç ilişkilerinin 

gerçekliğinin dışına çıkmak bir ve aynı şeydir ve bunun her halükârda simgesel değiş 

tokuş ilişkisinden başka bağıntısı mümkün değildir. Bu anlamda her ölüm, simgesel bir 

şiddettir ve aynı biçimde her simgesel şiddet, gerçeklik içinden bir ölüme denktir.  Kendi 

karşı-şiddetini artık bırakmayacak şekilde kendini yok etmeye zorlayacak olan kendini 

yok eden şiddetin bağıntısı, simgesel şiddetin ölüm ile kurduğu kopmaz bağıntıya 

içkindir. Diğer yandan ise ölüm ile simgesel şiddetin aynılığı, onları gerçeklik içinde 

birbirlerinin yerine geçirilebilir, yerleri değiştirilebilir kılar. Bu anlamda “zafer kazandıran 

intihar” olarak gerçekliği ve onun eşitsiz güçler oyununu karşı-intihara zorlayan ölüm, 

simgenin hilesinden bağımsız değildir ve “gerçek” bir ölüm, yalnızca güç ilişkilerinin ve 

iktidar düzleminin tarafında kalır.   

Simgesel şiddet (gösterge ya da enerjiyle ilgisi olmayan) simgesel mantık ürünü, 

yani karşı-bağışa özgü dur durak tanımayan bir tersine çevirme, tersine çevrilebilirlik ve 

iktidarın da bunun tersi olan karşılığı verilemeyecek tek yönlü bağışla mümkün olduğu 

bir şiddettir. Öyleyse her şey temel ilkenin meydan okuma, tersine çevirme, arttırma 

olduğu simgesel evrene kaydırılmalıdır. Bu evrende örneğin ölüme ancak eşit ya da daha 

                                                           
566 J. Baudrillard, 2003, s. 58.  



371 
 

üstün bir ölümle karşılık verilebilmektedir. Bu evrende söz konusu olan şey şiddet, gerçek 

güçler değil meydan okuma ve simgesel mantıktır.567  

  

Meydan okumanın şiddeti, şiddetin olgusunun şiddet ve karşı-şiddet kısır 

döngüsünü intihara zorlayan bir nitelik taşır, çünkü simgesel şiddetini ilkin kendine, 

meydan okuyanın kendisine yönelerek olgusal gerçekliği karşı-bağışa zorlar. Baudrillard 

bunun açıkça bir tür intihar olduğunu belirtir, fakat simgesel düzlemde bunun ne ‘gerçek’ 

bir intihar olmasına ne de gerçek bir ‘ölüm’ olduğunu iddia etmeye gerek vardır. 

Simgesel değiş tokuş ilişkisinde ölüm, simgesel şiddet ve simgesel ölüm bir ve aynı 

şeylerdir ve hepsi simgesel hilenin geri dönüşlü alıp verme dizilerine dayanır. Kendini yok 

eden bir şiddet toplumsal olguya yerleşen şiddet/karşı-şiddet döngüsünü, kendini iptal 

edecek tek yönlü bir bağışa zorlayan bir simgesel şiddetin icadıdır ve aynılıklar düzlemine 

yerleştirilmiş bir kimliğin ölümünün taklit edilmesi ile mümkün olabilir.   

 

                                                           
567 J. Baudrillard, 2011, s. 72, 73.  



 
 

SONUÇ 

 

Bu çalışmaya bir selamlaşma ediminde gerçekleşen toplumsal edimin ne olduğu 

sorusunu sorarak başlamıştık. Sonunda ise şiddetsizlik varsayımının saklayıp 

gizleyebileceği farklı türden şiddet biçimlerinin, şiddet olgusunu kuşatan şiddet/karşı-

şiddet döngülerine denk düşen tuzaklarından ayrı olarak, şiddet sorununa bizzat şedit 

ilişkinin kendisini yok ederek bağlamsal bir çözüm üretme potansiyeli bulunduğunu iddia 

ettiğimiz kendini yok eden şiddet ediminin kapsamına ulaştık. Çalışmanın başlangıcı ve 

sonu arasında kalan ve bu tezi meydana getiren boşluk, “Taklit ve Şiddet” arasına 

yerleşen “ve” aralığı, nihayetinde, düşüncelerini kat etmeye çalıştığımız çeşitli isimler 

arasındaki kavramsal ortaklıklara dayanmaktadır. Bu ortaklıklar bir yanda toplumsal 

ilişkilerin topografyasında taklitçi özneleşme hatlarının kesişimlerine yerleşen edimlerin 

şedit bağıntısını, diğer yanda ise bu kavramlar aracılığıyla toplumsal karşılıklılık dizgeleri 

içerisindeki konumunu ve işleyişini göstermeye çalıştığımız şiddet olgusunun genel 

mekanizmasını gösterir.  

 

Nasıl selamlaşma ediminin dayandığı ve aynı zamanda ifade ettiği toplumsal bir 

karşılıklılık dizgesi varsa, şiddetin de farklı bir düzlemde ve boyutta, fakat benzer 

mekanizmaları üstlenerek ifade ettiği bir karşılıklılık olgusu bulunur. Bir selamlaşma, çok 

özel bir tarzda, ilişkinin şiddetsiz olacağını ve belirli kurallara dayanacağını işaret eden 

karşılıklı bir uzlaşının alanını, zemindeki bir ortaklığı ifade eder ya da bunu vaat eder. 

Fakat diğer yandan şiddet, toplumsal ilişkiler içerisinde ya da tam da bu ilişkilerin 

oynandığı törensel ve ayinsel biçimler altında karşılıklılığın ve uyumun edimlerinden biri 



373 
 

olarak karşımıza çıkabilmektedir. Herhangi bir oyuna, spor müsabakalarına, şiddetin 

karşılıklı olarak törenselleştirildiği ayinsel biçimlere ya da bizzat cinsel ilişkinin kendisine 

baktığımızda bu olguyu rahatlıkla görebiliriz. Tüm bu toplumsal kurumsallaşma tipleri, 

kurala getirilmiş şiddetin son derece özel biçimlerine dayanır ve ‘barışçıl’ bir ilişki adına 

onlara güvenir. Bir selamlaşma edimi ile törensel bir nitelik gösteren karşılıklı şiddet 

eylemleri “şiddetsizlik” temelinde birbirlerinden ayrılmazlar. Her ikisi de belirli türden 

şiddet biçimlerini, bir tehdit olarak şiddetin bir vaat olarak şiddetsizlik ile belirli bir 

oranda birbirine katılmış biçimlerini bir ilişkinin dayanağı ve hatta kuralı olarak 

performatif biçimde öne sürer.  

  

Toplumsal ilişkiyi belirleyen karşılıklılık kuralı, tıpkı bir selamlaşmada olduğu gibi, 

toplumsal edimlerin uyuma ve belki de barışa dayanan mekanizmasını farklı biçimler 

altında organize eder. Fakat, karşılıklılık kuralı içinde hali hazırda şiddetin var olduğu ve 

karşılıklılığın bizzat bu şiddeti başka bir şiddet ile gizleyip kaydırarak işlettiği söylenemez 

mi? Karşılıklılık dizgelerinin varsayılan barışı içinde bulunan zor öğesinin, ‘selamı almak’ 

zorunda olmanın, ‘verilen sözün’ tutulması gerekliliğinin ve daha nice toplumsal kodun 

altında yatan yönlendiricilik, tehdit, kışkırtma ve teşvik şiddet olgusunun hangi 

düzlemine denk düşer? Görünen o ki toplumsal olarak belirlediğimiz edimler bir yönüyle 

daima bir şiddeti barış ve uyum gibi gösteren son derece özgül bir şiddeti 

işletebilmektedir. Fakat toplumsal olanı karakterize eden karşılıklılık kuralı ile şiddet 

olgusunu kuşatan ve onu toplumsal bir sorun haline getiren şiddetin karşılıklılık 

dizgelerini, toplumsal edimler ile şiddet olgusunun salt birbirleri ile kurduğu karşılıklılık 

ilişkisi içinde çözümlenebileceğini düşünmek bir yönüyle daima eksiktir. Şiddet olgusunu 

şiddet ve karşı-şiddet dizileri içerisinde işleten karşılıklılık mekanizmaları, yalnızca 



374 
 

toplumsal olan ile açıklanamayacak siyasal, dinsel, hukuki ve ekonomik vb. edim 

düzlemleri ile kesişir ve dahası, toplumsal bir alanda ortaya çıktığını tespit edebildiğimiz 

bir şiddetin karşılığı salt siyasal ya da başka bir alanın karakteristik edimi ile biçimlenen 

bir ilişkinin şiddeti olarak gelebilir. Yine de tüm bunlar, toplumsal edimin tamamen yok 

olduğu alanlara değil, onların belirleyici güçlerine dair sınırların diğer edim kipleri ile 

çakıştığı mahallere işaret eder.  

 

İnsanların birbirleriyle ilişkilerinde özgül bir karşılıklılık edimi olarak 

toplumsallığın ne demek olduğunu, eylemler içerisinde nerede başlayıp nerede bittiğini, 

ne türden bir aidiyet ve alış veriş düzlemine denk geldiğini sorgulamaya çalıştığımız bu 

çalışmada, şiddetin yalnızca şiddet olması itibariyle toplumsal olanın dışında kabul 

edilemeyeceğini gördük. İlişkisel bir olgu olarak şiddet ve karşı-şiddetin güzergahları, 

taklit hatları ile kurulmuş karşılıklılık dizgelerinden bağımsız değildir. Ancak toplumsal 

olmayan bir şiddetten bahsedemeyeceğimiz gerçeği, her şiddetin toplumsal karşılıklılık 

dizgelerinde karşı-şiddeti ile eşitlenerek yok edilebileceği, geride eşitsizlikçi iktidar 

artıkları bırakmaksızın tersine çevrilebileceği anlamına gelmez. Toplumsal bir karşılıklılık 

edimi olarak nitelendirilebilecek bir şiddet, tıpkı oyun, ayin gibi kurumsallaşmış ve kurala 

bağlanmış şiddet organizasyonlarında olduğu üzere, şiddet olgusunun çift taraflılığını 

belirli bir alanda ve şeyleştirilebilir bir amaca hizmet etmeyecek şekilde araçsallaştırmak 

suretiyle gerçekleşir.  

 

Toplumsal olan içerisinde, bu çalışmada öne sürdüğümüz toplumsal olguyu 

meydana getiren edimler nezdinde şiddet olgusunun kavranması, toplumsal olana dair 



375 
 

belirlediğimiz analiz düzeyinin son derece kritik bir sınırına dayanır ve bu sınır üzerinde 

toplumsal edim ile şiddet olgusunun daha kapsamlı bir eleştirisi için gereken düzlem 

tespit edilebilir. İnsanlar arasındaki karşılıklılık ilişkisinin taklitçi yapılanışını anlamak 

üzere seferber ettiğimiz Gabriel Tarde’ın sosyolojisi, toplumsal olguyu kurucu bir güç 

olarak karşılıklılık ilişkisinde şiddetin bir rolü olabileceğini ya da şiddetin de bir karşılıklılık 

bağını ifa edebileceğini hesaba katmaz. Bu nokta üzerinden iki ayrı eleştiri hattına 

ulaşılabilir. Birinci hat, saf sosyoloji kavrayışının, arayışının ya da düzleminin tamamen 

bir yanılsama olduğuna dair geliştirilebilecek bir eleştiri hattıdır. İkincisi ise, Tardecı 

sosyoloji içinde kendini gösteren, toplumsal olanın şiddetsiz olduğuna dair varsayımın, 

şiddet olgusunun kurucu bir yönünü oluşturan üçüncü türden bir şiddetin, toplumsal 

ilişkinin karşılıklılık dizgelerindeki şiddetin çift taraflılığını gizleyen mekanizmasının bir 

uzantısı olabileceğine yönelik eleştiridir ve biz, kendimizi bu hatta konumlandırmayı 

tercih etmekteyiz. Diğer deyişle, bu çalışmada Tarde’ın taklit edimine dayanan toplumsal 

ilişkilerin topografyasını oluşturmaya çalıştığımız düzlemde şiddet olgusunun karşılıklılık 

düzeneklerinde belirgin bir yer etmiyor oluşunu, bu denemenin ve bu denemeyi 

temellendiren toplumsal bağlamın kavramlarının başarısızlığından ziyade, bizzat 

toplumsal ilişkileri ve bağları oluşturan süreçlerin farklılıklar ve eşitsizlikler arasında 

kurduğu özgül ilişkinin bir sonucu olarak görmek gerektiğini iddia ediyoruz. Toplumsal 

ilişkilerin topografyasında şiddet olgusunun kendiliğinden bir yeri bulunmaması ya da 

öyle görünmesi, toplumsal ilişkilerin taklit yoluyla yeniden ürettiği toplumsal bağların 

toplumsal eşitsizlikleri düzenlenmiş ve “kültür” haline gelmiş toplumsal farklılıklar 

dizgesi içerisinde büyük çoğunlukla başarılı biçimde işletebilmesi ve ziyadesiyle siyasal 

olan bu eşitsizlikleri son derece uyumlu toplumsal karşılıklılık dizgelerine 

yerleştirebilmesi kabiliyetinden kaynaklanır. Toplumsal olanın işleyişinde uyumun ardına 



376 
 

konuşlanan ve varlığı bir başka karşı-şiddet biçimi ile yadsınan şiddet olgusu, tam da bu 

kabiliyetin bir uzantısı gibi görünüyor.   

 

 Karşılıklılık ilişkisini kuran ve işleten taklit ile şiddet olgusunun çift katmanlı bir 

ilişkisi vardır. İlk olarak şiddet, taklidin toplumsal bağlarında ilksel bir konumu üstlenir. 

İnsanların birbirlerini ve toplumsal rol ve modelleri taklit etmelerindeki farklılaştırıcı 

etkinin bizzat şiddetin kendisidir. Diğer deyişle taklitle kurulmuş bir toplumsal ilişkide 

hem taklit edilen toplumsal bağda hem de karşılıklı olarak birbirlerini ya da ‘uzaktaki’ bir 

modeli taklit eden benliklerdeki farklılaşmada şiddetin belirli bir derecesi benzeşimin 

koşulu olarak verilidir. Birbirlerini bir biçimde taklit eden insanların birbirlerine 

benzemelerine (yakınlaşmalarına) ve hem benlikler hem de taklit ediminin kendisindeki 

farklılaşmaya (ayrışmaya) denk düşen gerilimde şiddet, ilişkinin imkânı ve benlik 

farklarının kurucusu olarak daima içkindir. Fakat bu varoluşsal olgu, toplumsal bir 

ilişkinin aracı olarak ya da toplumsal bir karşılıklılık edimi olarak şiddetin çoklu biçimlerini 

kapsamaz; ona yalnızca dayanak ve şiddetin toplumsal biçimler altında oynanacağı 

zemini verir. Diğer deyişle şiddet, daha en baştan insanlar arasındaki karşılıklılığı 

sağlayan kurucu eğilim olarak taklidin içerisinde, onun toplumsal bir edim olarak mevcut 

bağları tekrarlayışında ve bu bağları tersine çevirici bir güç olarak farklılaştırma 

dinamiklerinde daima öznel bir unsur olarak kayıtlıdır. Diğer deyişle bir gücün bir diğeri 

ile karşılaşmasında ilksel tepki kendiliğinden bir şiddet olarak belirir ve her iki tarafın da 

toplumsal pozisyonlarının ayırt edilmesi bu şekilde mümkün olur. Fakat şiddetin bir ilişki 

tarzı olarak oyuna sürülmesi ya da ilişkinin ifadelenişi tarzının şiddet olarak belirmesi 

karşılaşma anının bu ilksel şiddetine indirgenemez.  

 



377 
 

İkinci olarak ise şiddet, toplumsal bir olgu olarak toplumsal karşılıklılık 

dizgelerinin topografik düzlemini, taklidin üsten asta ve içeriden dışarıya yayınıma bağlı 

olan toplumsal mesafeleri, eşik mahallerini ve kararsızlık hatlarını takip etmekten başka 

bir yol izleyemez. Bu anlamda taklidin içerisindeki şiddet ile bir olgu olarak şiddetin 

toplumsal karakteri arasındaki fark -her ne kadar bu fark şiddet olgusunun ilişkisel 

bütünlüğüne dahil olsa da- taklit dizilerine içkin olan tekrar ve tersine çevrilme 

olasılıklarına dairdir. Şiddet ve karşı-şiddetin toplumsal uyarlama mekanizmalarından 

oluşan şiddet olgusu bir bütün halinde toplumsal karşılıklılık dizgelerini taklit etmekten, 

onun güzergahlarını takip etmekten ve toplumsal bağların taraflar nezdindeki ilişkileri 

tekrarlayıcı gücünü işaretlemekten başka bir izleğe sahip olmasa da karşılıklılık 

süreçlerinde toplumsal roller ve konumlar kural olarak daima tersine çevrilebilir ve 

şiddet edimi her an kendi üzerine katlanabilir niteliktedir. Bu noktada taklide dayalı bir 

edim olarak şiddetin iki farklı konumlanışı ya da oyuna sürülüşü arasında bir ayrıma 

ulaşılabilir. Birincisi şiddetin bir tür mekân örgütlenmesi olarak ortaya çıkmasıdır ve 

toplumsal rollerin hiyerarşik düzeninin tekrarını amaçlar. Burada şiddet kurumsal, 

sürekli ve gündelik hayat içinde büyük ölçüde ayırdına varılman bir tekrar düzeneğinde 

işler. İkincisi ise toplumsal rol ve konumların tersine çevrilmesine ilişkindir ve bu eşikte 

kurulu mekânsal örgütlenişindeki çelişki, bizzat aidiyet biçimlerinin kendisinin görece 

belirgin, kesintili ve düzensiz biçimde şedit bir biçimde belirişine denk düşer. Güç 

ilişkilerinin tersine çevrilmesi ve toplumsal hiyerarşilerin tahakküm şebekelerinin ters 

yüz edilmesi, geçişin daima şedit olduğu ve şiddetin bir tür kimlik gibi araçsallaştığı, 

taklitteki kırılmaları ve karşı-taklitleri söz konusu haline getirir. Sonuç olarak, taklidin 

şiddet ile bağıntısının, toplumsal düzenin, kurulu rollerin ve hiyerarşik konumların tekrar 

edilmesindeki farklılaştırıcı rolünden, tüm bunlar üzerindeki tersine çevirici gücüne 



378 
 

kadar, farklı boyutlardaki karşılıklılık dizgelerinde toplumsal roller ile mekânsal kurgular 

arasındaki ilişkide belirleyici bir rolü olduğu söylenebilir.  

 

Bu çalışmanın yöntemsel olarak izleğini göz önünde bulundurduğumuzda şiddet 

olgusunun toplumsal mahiyetinin soruşturulması süreci, toplumsal edimlerin topografik 

düzleminde tespit ettiğimiz kavramsal şemaya bir tür meydan okuma niteliği gösterdi. 

Başka deyişle, şiddet olgusunu toplumsal ilişkilerin topografik düzlemine yerleştirerek 

toplumsal olguya dair elde ettiğimiz kavramsal kesişim noktalarını test etme girişimimiz, 

ilk bölümdeki bulgularımızı teyit etmekten çok, onların bağlı olduğu özgül bir karşılıklılık 

alanı olarak toplumsal tasavvurunu krize sokma niteliğini üstlendi. Bu anlamda şiddet 

olgusunun toplumsal edimlerin kavramsal hattı aracılığıyla çözümlenişi, dinsel olanın 

kutsallık rejimi aracılığıyla bir ve çok arasındaki bağıntıyı veya siyasal olanın çatışma 

rejimi aracılığıyla farklılıklar ve eşitsizlikler arasındaki bağıntıyı kurma dizgelerinden 

bağımsız bir süreci ifade etmedi. Şiddet olgusunun şiddet/karşı-şiddet süreçlerinin çok 

biçimli ve herhangi bir (siyasal, dinsel, toplumsal, ekonomik, vb.) edim alanına 

özgülenemeyecek ‘evrensel’ niteliğine bağlı olan bu durum, toplumsal olanın uyuma 

dayanan ilişkisel süreçlerinin sınırını gösterdiği kadar, diğer alanlarla sınırlarının kesiştiği 

ve farklı edimsel süreçlerin üst üste binerek birbirine bulaşmış mahalleri de tartışma 

olanağını sağladı.  

 

Bahsettiğimiz meydan okumanın, toplumsal bir edim olarak şiddeti 

çözümlemenin bizzat kendisinin toplumsal ilişkilerin topografik düzlemine karşı bir 

meydan okuma olarak işlev görüşünün, belki de bu çalışmanın öne sürdüğü tek özgün 



379 
 

kavram olarak kendini yok eden şiddetin bir imkânını öne sürebilmemizde kritik bir rolü 

oldu. Toplumsal, siyasal ve dinsel düzlemlerin üst üste bindiği çözümleme mahallinde bu 

kavram, şiddet sorununun karşılıklılık dizgeleri dışında kalarak ve dahası bu ilişkiyi, bir 

başka şiddet biçimini öne sürerek değil, şiddetini bizzat kendisine geri döndürerek 

yerleştiği ilişkideki şiddet olgusunun karşılıklılık dizilerini yok eden simgesel bir işlem 

olarak kendini yok eden şiddet, ‘şiddet sorunu’ dışında yer alan bir şiddetin tahayyülünü 

sağladı. Bu noktadan itibaren düşünülmesi gerekenin, bu çalışmada çok da üzerinde 

durmadığımız, selamın ve selamlaşmanın daha teleolojik olarak tanımlanabilecek başka 

bir anlamına gönderme yaptığı iddia edilebilir: Kurtuluş. Toplumsal edimlerin hedefine 

aldığı ve karşılıklılık mekanizmaları ile örgütlediği, belki de Tarde’ın da bağlamını göz ardı 

ederek toplumsal olan içerisindeki şiddet olgusunu hasır altı etmesine yol açan 

“kurtuluş” mefhumu, neyi veya daha doğru bir şekilde soracak olursak, neyden kurtuluşu 

ifade etmektedir? Her türden teleolojik tasavvurun ötesinde, karşılıklılığın, taklidin ve 

simgesel ilişkinin “şimdideki şimdiki zamanda” verme ve alma, bağış ve karşı-bağış 

dizileri içinde kurtulmaya çalıştığı şey, fazlalık nedir? Bu soruya salt toplumsal olan 

içerisinden cevap verilemez, fakat en azından kendini yok eden şiddet kavramı altında 

belirli bir olgusal durumun, toplumsal olana özgü süreçlerin tamamen kuşatamadığı bir 

eşitsizliğin ve başarı ile farklılaştıramadığı bir aynılığın düzlemine dair olduğu iddia 

edilebilir. Birbirinden oldukça farklı simgesel düzeneklere egemen olan ve toplumsal 

farklılıkları, siyasal eşitsizlikleri ve dinsel aynılıkları son derece farklı karşılıklılık ritimleri 

ile yöneten olağanca düzen içerisinde işleyen oyunsal ve ayinsel biçimlerin çözümlenişi 

bu soruya bir cevap bulabilir ve bu çalışma, bu sorunun yalnızca toplumsal edimler 

düzeyine dair kısmı için en fazla bir giriş niteliği taşır.  

 



 
 

KAYNAKÇA 

 

Abélès, Marc, Devletin Antropolojisi, çev. Nazlı Ökten, Ankara, Dipnot Yayınları, 2012. 

Agamben, Giorgio, Kutsal İnsan: Egemen İktidar ve Çıplak Hayat, çev. İsmail Türkmen, 

3. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Agamben, Giorgio, İstisna Hali, çev. Kemal Atakay, İstanbul, Otonom Yayıncılık, 2006.  

Agtaş, Özkan, Ceza ve Adalet, İstanbul, Metis Yayınları, 2013. 

Ahmed, Sara, Duyguların Kültürel Politikası, çev. Sultan Komut, İstanbul, Sel Yayıncılık, 

2015. 

Akay, Ali. “Sunuş”, (der) F. Gümüşoğlu, Terör, Şiddet ve Toplum, Ankara, Bağlam 

Yayıncılık, 2006, ss. 7-14.  

Akay, Ali, “Ali Akay’la Tarde Üzerine Söyleşi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar 

ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı 3, Yaz 2008, ss. 106-113. 

Aksakal, Dilhan, “Gabriel de Tarde Epistemolojisinde Taklidin Yasaları ve İki Güç Olarak 

Arzu ve İnanç”, Yayınlanmamış Lisans Bitirme Tezi, (Tez Danışmanı: Yrd. 

Doç. Dr. Mehmet Şiray), İstanbul, (Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 

Felsefe Bölümü) 2014. 

Alliez, Éric, “The Difference and Repetiton of Gabriel Tarde”, Distinction: Scandinavian 

Journal of Social Theory, 5:2, 2004, ss. 49-54. 

Altunok, Gülbanu, “Şiddetin Eleştirisi Olarak İktidar: Arendt ve Foucault”, Doğu Batı, 

Sayı: 43, Kasım, Aralık, Ocak 2007-2008, ss. 51-74.   



381 
 

Anlı, Ö. Faik “Metafiziğin Dili: Dilin Şiddeti –Derrida’nın ‘Şiddet ve Metafizik’ Metni 

Bağlamında Şiddetsiz’liğin Olanağının İncelenmesi”, Kaygı, U.Ü. Fen-

Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, Sayı: 15, Güz 2010, Bursa, ss. 129-143. 

Arendt, Hannah, Şiddet Üzerine, çev. Bülent Peker, 8. basım, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2016. 

Assmann, Jan, Tektanrıcılık ve Şiddetin Dili, çev. Mesut Keskin, İstanbul, Avesta, 2011. 

Augé, Marc, Paganizmin Dehası, çev. Erkan Ataçay, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 

2010. 

Aytaç, Ahmet Murat, “Gabriel Tarde’ın Ekonomik Psikolojisi”, Tesmeralsekdiz: 

Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 67-

88.  

Baker, Ulus, “Tarde Sosyolojisi”, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat 

Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 12-20. 

Balcı, M. Emin, “Tarde’ı Neden Tardettik? Türk Sosyolojisine Dair Soy-Kütüksel Bir 

Deneme”, Sosyoloji Dergisi, Dizi: 3, Sayı: 29, 2014, ss.293-325. 

Baudrillard, Jean, Sessiz Yığınların Gölgesinde: Toplumsalın Sonu, çev. Oğuz Adanır, 2. 

basım, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2003. 

Baudrillard, Jean, Kötülüğün Şeffaflığı: Aşırı Fenomenler Üzerine Bir Deneme, çev. Işık 

Ergüden, 3. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2010.   

Baudrillard, Jean, Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, çev. Oğuz Adanır, 3. basım, İstanbul, 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, 2011. 



382 
 

Baudrillard, Jean, Kusursuz Cinayet, çev. Necmettin Sevil, 3. basım, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2012. 

Baudrillard, Jean, Şeytana Satılan Ruh ya da Kötülüğün Egemenliği, çev. Oğuz Adanır, 3. 

basım, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2015.  

Baudrillard, Jean, Simulakrlar ve Simülasyon, çev. Oğuz Adanır, 10. basım, Ankara, Doğu 

Batı Yayınları, 2016. 

Baudrillard, Jean, Tüketim Toplumu: Söylenceleri, Yapıları, çev. N. Tutal, F. Keskin, 10. 

basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Barry, Andrew ve Thrift, Nigel, “Gabriel Tarde: Taklit, İcat ve Ekonomi, çev. Emre 

Koyuncu vd., Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, 

Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 50-66. 

Bataille, Georges, Lanetli Pay, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2017.   

Benjamin, Walter, “Şiddetin Eleştirisi Üzerine”, çev. Ece G. Çelebi, (der) Aykut Çelebi, 

Şiddetin Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 19-42.   

Benjamin, Walter, Pasajlar, çev. Ahmet Cemal, 11. basım, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 

2014. 

Benjamin, Walter, Teknik Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı, çev. 

Gökhan Sarı, Zeplin Kitap, İstanbul, 2015, s. 51. 

Blackmore, Susan, “Imitation and the Definition of a Meme”, Journal of Memetics, 2, 

1998 (url: 

https://www.researchgate.net/publication/252130982_Imitation_and_the

_Definition_of_a_Meme, 26.11.2018). 



383 
 

Blackmore, Susan, Mem Makinesi: Genetik Evrimin Devamı Olarak Kültürel Evrim, çev. 

Nil Şimşek, İstanbul, Alfa Yayınları, 2011. 

Borch, Christian, “Kentsel Taklitler: Tarde Sosyolojisine Yeniden Bakış”, çev. Can Gündüz, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, 

Yaz 2008, ss. 114-133. 

Bourdieu, P., Passeron, J., Yeniden Üretim: Eğitim Sistemine İlişkin Bir Teorinin İlkeleri, 

çev. A. Sümer, L. Ünsaldı, Ö. Akkaya, Ankara, Heretik Yayınları, 2015. 

Bourdieu, P., Wacquant, L., Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, çev. Nazlı Ökten, 

7. baskı, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016.  

Bozarslan, Hamit, Lüks ve Şiddet: İbn Haldun’da Tahakküm ve Direniş, çev. Melike Işık 

Durmaz, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016.  

Brancourt, Jean-Pierre, “Estat’lardan Devletlere. Bir Sözcüğün Evrimi”, çev. B. Haleva, P. 

Güzelyürek, (der) Cemal Bâli Akal, Devlet Kuramı, Ankara, Dost Yayınevi, 

2011, ss. 177-192. 

Clastrés, Pierre, Vahşi Savaşçının Mutsuzluğu: Siyasal Antropoloji Araştırmaları, çev. 

Alev Türker, Mehmet Sert, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1992. 

Clastrés, Pierre, Devlete Karşı Toplum, çev. Mehmet Sert, Nedim Demirtaş, 3. basım, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2011.  

Copet-Rouger, Elisabeth, “‘Le Mal Court’: Başsız Bir Toplumda Görünen ve Görünmeyen 

Şiddet–Kamerun’daki Mkakoklar”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan 

Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, ss. 69-92. 



384 
 

Çebi, Murat Sadullah, “Gabriel Tarde’ın İzinde Medyanın İşlev ve Etkilerini Yeniden 

Gözden Geçirmek”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, Sayı: 36, Bahar 

2013, ss. 1-29. 

Çelebi, Aykut, “Sunuş: Bir Pırıltı… Sonra Gece”, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 9-18.   

Çelebi, Aykut, “Şiddete Karşı Siyaset Hakkı”, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin Eleştirisi 

Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 255-312.   

Çotuksöken, B., Babür, S., Ortaçağda Felsefe, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 1989. 

Deleuze, Gilles ve Guattari. Félix, A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia, 

London, Continuum, 2004. 

Deleuze, Gilles, Müzakereler, çev. İnci Uysal, 2. basım, İstanbul, Norgunk Yayıncılık, 

2013. 

Deleuze, Gilles, ”Bergson’da Farkın Kavranışı”, der. David Lapoujade, Issız Ada ve Diğer 

Metinler: Metinler ve Söyleşiler 1953-1974, çev. Ferhat Taylan ve Hakan 

Yücefer, İstanbul, Bağlam Yayıncılık, 2009, ss. 52-83.  

Derrida, Jacques, “Yasanın Gücü: Otoritenin Mistik Temeli”, (der) Aykut Çelebi, Şiddetin 

Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 43-133. 

Derrida, Jacques, Platon’un Eczanesi, çev. Zeynep Direk, 2. basım, İstanbul, Pinhan 

Yayınları, 2014. 

Direk, Zeynep, “Yasa, Adalet ve Siyaset”, (der) A. Çelebi, Şiddetin Eleştirisi Üzerine, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 214-254.  



385 
 

Duman, Mehmet Akif, Mimesis, İstanbul, Litera Yayıncılık, 2014.  

Durkheim, Émile, Sosyolojik Yöntemin Kuralları, çev. Cenk Saraçoğlu, İstanbul, Bordo 

Siyah Klasik Yayınlar, 2004. 

É. Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri, çev. Özer Ozankaya, İstanbul, Cem Yayınevi, 

2010.  

DW, "Putin: Sınırsız menzile sahip füze geliştirdik" haberi, 

https://www.dw.com/tr/putin-s%C4%B1n%C4%B1rs%C4%B1z-menzile-

sahip-f%C3%BCze-geli%C5%9Ftirdik/a-42788584 (10.10.2018). 

Elias, Norbert, Uygarlık Süreci Cilt I: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-Oluşumsal İncelemeler, 

çev. Ender Ateşman, 10. basım, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017. 

Enriquez, Eugéne, Sürüden Devlete: Toplumsal Bağ Üzerine Psikanalitik Bir Deneme, 

çev. Nilgün Tutal, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2004.  

Evans-Pritchard, Edward, Evan, The Nuer: A Description of the Modes Of Livelihood and 

Political İnstitutions of a Nilotic People, Oxford, Claredon Press, 1940. 

Ezici, Türel, Şiddetin Metafiziği ve Dramaturjik Görüntüsü: Kanlı Düğün, Arınış, Taziye, 

İstanbul, Mitos-Boyut Yayınları, 2010.  

Fanon, Frantz Yeryüzünün Lanetlileri, çev. Şen Süer, 2. basım, İstanbul, Versus Kitap, 

2013. 

Foucault, Michel, Toplumu Savunmak Gerekir, çev. Şehsuvar Aktaş, 5. baskı, İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2011. 



386 
 

Foucault, Michel, “Nietzsche, Soybilim, Tarih”, çev. Işık Ergüden, (der) Işık Ergüden, 

Tuncay Birkan, Seçme Yazılar 5: Felsefe Sahnesi, 2. basım, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2011, ss. 230-253.  

Foucault, Michel, Hapishanenin Doğuşu: Gözetim Altında Bulunmak ve 

Cezalandırılmak, çev. M. A. Kılıçbay, 4. basım, Ankara, İmge Kitabevi, 2013. 

Freud, Sigmund, Totem ve Tabu, çev. Kamuran Şipal, İstanbul, Say Yayınları, 2013.  

Girard, René, Şiddet ve Kutsal, çev. Necmiye Alpay, İstanbul, Kanat Kitap, 2003. 

Girard, René, Günah Keçisi, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Kanat Kitap, 2005. 

Girard, René, Kültürün Kökenleri, çev. Mükremin Yaman, Ayten Er, Ankara, Dost 

Kitabevi Yayınları, 2010. 

Girard, René, Romantik Yalan Romansal Hakikat: Edebi Yapıda Ben ve Öteki, çev. Arzu 

Etensel İldem, 2. basım, İstanbul, Metis Yayınları, 2013. 

Gouchet, Marcel, “Anlam Borcu ve Devletin Kökenleri: İlkellerde Din ve Siyaset”, çev. 

Ozan Erözden, (der) Cemal Bâli Akal, Devlet Kuramı, Ankara, Dost Yayınevi, 

2011, ss. 33-71.  

Gönen, H. Çiğdem, “Dede Korkut Hikâyelerinde Devlet Dışı Siyasallık”, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, (Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ayhan Yalçınkaya), Ankara, 

(Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kamu Yönetimi ve Siyaset 

Bilimi Anabilim Dalı, Siyaset Bilimi), 2017.  

Gönlübol, Mehmet, Uluslararası Politika: İlkeler, Kavramlar, Kurumlar, 5. basım, 

Ankara, Siyasal Kitabevi, 2000, s. 444- 447.  



387 
 

Güleç, H., Topaloğlu, M., Ünsal, D., Altıntaş, M., "Bir Kısır Döngü Olarak Şiddet", 

Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, Cilt: 1, Sayı: 4, 2012, ss. 112-137. 

Hamacher, Werner, “Afformatif, Grev”, çev. Ferit Burak Aydar, (der) A. Çelebi, Şiddetin 

Eleştirisi Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2010, ss. 134-164. 

Han, Byung-Chul, Şiddetin Topolojisi, çev. Dilek Zaptçıoğlu, İstanbul, Metis Yayınları, 

2016. 

Hegel, Friedrich G. W., Hukuk Felsefesinin Prensipleri, çev. Cenap Karakaya, İstanbul, 

Sümer Yayıncılık, 2015, s. 113. 

Heidegger, Martin, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen, 1959.  

Hobbes, Thomas, Leviathan veya Bir Din ve Dünya Devletinin İçeriği, Biçimi ve Kudreti, 

çev. Semih Lim, 14. basım, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2016.  

Huizinga, Johan, Homo Ludens, çev. M.A. Kılıçbay, 6. basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 

2017. 

Keane, John, Şiddetin Uzun Yüzyılı, Çev. Bülent Peker, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 

1998. 

Kızılkaya, Ertuğrul, “Joseph A. Schumpeter’in Girişimcilik Fikrine Dair bir Not”, Akdeniz 

İ.İ.B.F. Dergisi, Sayı: 10, 2005, ss. 26-45.  

Kierkegaard, Søren, Kaygı Kavramı: Mevrus Günah’ı Konu Edinen Dogmatik Problem 

Üzerine Psikoloji Açısından Yalın Bir Tefekkür, çev. Türker Armaner, 9. 

basım, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2016, s. 40. 



388 
 

La Boétie, Etienne de, Gönüllü Kulluk Üzerine Söylev, çev. Mehmet Ali Ağaoğulları, 5. 

basım, Ankara, İmge Kitabevi, 2016.  

Latour, Bruno, “Tarde ve Toplumsalın Sonu”, çev. F. Berksun, E. Koyuncu, P. Burcu Yalım, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, 

Yaz 2008, ss. 34-49.  

Lazzarato, Maurizio, “Ekonomi Politiğe Karşı Ekonomik Psikoloji”, çev. P. Burcu Yalım, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, 

Yaz 2008, s. 21-27. 

Le Breton, David, Bedene Veda, çev. Aziz Ufuk Kılıç, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2016. 

Le Guin, Ursula K., Mülksüzler, çev. L. Mollamustafaoğlu, 17. basım, İstanbul, Metis 

Yayıncılık, 2017.  

Lefebvre, Henri, Mekânın Üretimi, çev. Işık Ergüden, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2014. 

Lefebvre, Henri, Ritimanaliz: Mekân, Zaman ve Gündelik Hayat, çev. Ayşe Lucie Batur, 

İstanbul, Sel Yayıncılık, 2017. 

Levi-Strauss, Claude, Yapısal Antropoloji, çev. Adnan Kahiloğulları, Ankara, İmge 

Kitabevi, 2012.   

Mauss, Marcel, Sosyoloji ve Antropoloji, çev. Özcan Doğan, 3. basım, Ankara, Doğu Batı 

Yayınları, 2011. 

Marsden, Paul, “Forefathers of Memetics: Gabriel Tarde and the Laws of Imitation”, 

Journal of Memetics-Evolutionary Models of Information Transmission, 

Vol. 4, 2000 (url: http://cfpm.org/jom-emit/2000/vol4/marsden_p.html, 

10.08.2016). 



389 
 

Marx, K., Engels, F., Kapitalizm-Öncesi Ekonomi Biçimleri, çev. Mihri Belli, 3. basım, 

Ankara, Sol Yayınları, 1992. 

Marvin, Garry, “İspanyol Boğa Güreşinde Şeref, Haysiyet ve Şiddet Sorunu”, (der) David 

Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınevi, 1989, ss. 148-168. 

McFarlane, Graham, “Kuzey İrlanda’nın Kırsal Kesiminde Şiddet: Sosyal Bilim Modelleri, 

Avam Yorumları ve Yerel Değişimler”, (der) David Riches, Antropolojik 

Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, ss.225-

248.  

Micaud, Yves, Şiddet, Çev. Cem Muhtaroğlu, İstanbul, İletişim Yayınları, 1991.  

Nisanyansözlük, “selamlaşma” maddesi, 

http://www.nisanyansozluk.com/?k=selamla%C5%9Fmak, (21.11.2018). 

Nisanyansözlük, “şiddet” maddesi, http://www.nisanyansozluk.com/?k=%C5%9Fiddet 

(08.08.2018).   

Overing, Joanna, “’Şiddetsiz’ Bir Toplumda Yamyamlık, Ölüm ve Egemenlik Görüntüleri, 

(der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. Dilek Hattatoğlu, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989 

Özgen, Mutlu, “Sivil ve Dini Mimarimizde ‘Selamlaşmanın’ Kültürel Alanları”, Türk & 

İslam Dünyası sosyal Araştırmalar Dergisi, Yıl: 5, Sayı:16, Mart 2018, ss. 115-

141. 

Öztürk, Armağan, “Bir Haklı Savaş Tartışması: Şiddet Meşru Olabilir mi?”, Doğu Batı, Sayı: 

43, Kasım, Aralık, Ocak, 2007-2008, ss. 115-128.  



390 
 

Parkin, David “Şiddet ve İrade”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. 

Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, ss. 249-271.  

Price, Simon R. F., Ritüel ve İktidar: Küçük Asya’da Roma İmparatorluk Kültü, çev. 

Taylan Esin, Ankara, İmge Yayınevi, 2004.  

Riches, David, “Şiddet Olgusu”, (der) David Riches, Antropolojik Açıdan Şiddet, çev. 

Dilek Hattatoğlu, İstanbul, Ayrıntı Yayınevi, 1989, ss. 10-41.  

Sahlins, Marshall, Tarih Adaları, çev. C. Hakan Arslan, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 

1998. 

Sahlins, Marshall, Taş Devri Ekonomisi, çev. Taylan Doğan ve Şirin Özgün, İstanbul, bgst 

Yayınları, 2010.  

Schmitt, Carl, Siyasal Kavramı, çev. Ece Göztepe, 3. basım, İstanbul, Metis Yayınları, 

2014. 

Schmitt, Carl, Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört Bölüm, çev. A. Emre 

Zeybekoğlu, 5. basım, Ankara, Dost Yayınları, 2016.  

Selçuk, Ayhan, “Kültürlerarası İletişim Açısından Gündelik İletişim Davranışları”, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Konya, Sayı: 13, 2005, ss. 1-

17.  

Solomon, C. Robert, Duygulara Sadakat: Hislerimiz Gerçekte Bize Ne Anlatıyor?, çev. 

Funda Çoban, Ankara, Nika Yayınevi, 2016.  

Sorel, Georges, Şiddet Üzerine Düşünceler, çev. Anahid Hazaryan, 3. basım, Ankara, 

Epos Yayınları, 2013. 



391 
 

Tanpınar, Ahmet Hamdi, Saatleri Ayarlama Enstitüsü, Dergah Yayınları, 16. basım, 

İstanbul, 2011. 

Tarde, Gabriel de, The Laws of Imitation, çev. Elsie Clews Parsons, New York, Henry Holt 

and Company, 1903. 

Tarde, Gabriel de, Social Laws: An Outline of Sociology, çev. Howard C. Warren, 

Kitchener, Batoche Books, 2000.  

Tarde, Gabriel de, Ekonomik Psikoloji, cilt I, çev. Özcan Doğan, Ankara, Öteki Yayınevi, 

2004a. 

Tarde, Gabriel de, Monadoloji ve Sosyoloji, çev. Özcan Doğan, Ankara, Öteki Yayınevi, 

2004b. 

Tarde, Gabriel de, Geleceğin Tarihinden Alıntılar, çev. Özcan Doğan, İstanbul, Say 

Yayınları, 2011. 

Toews, David, “‘Fin-de-Siécle’ Bağlamında Tardecı Düşünce”, çev. Emre Koyuncu, 

Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, Yıl: 2, Sayı: 3, 

Yaz 2008, ss. 134- 151.  

Tonkonoff, Sergio, “A New Social Physic: The Sociology of Gabriel Tarde and its Legacy”, 

Current Sociology, Cilt: 61, Sayı: 3, 2013, ss. 267–282. 

Toscano, Alberto, “Uzlaşmanın Güçleri: Gabriel Tarde’da Devlet ve İmparatorluk”, çev. 

P. Burcu Yalım, Tesmeralsekdiz: Toplumsal Araştırmalar ve Sanat Şebekesi, 

Yıl: 2, Sayı: 3, Yaz 2008, ss. 89-105.  

Turner, Victor, Ritüeller: Yapı ve Anti-Yapı, çev. Nur Küçük, İstanbul, İthaki Yayınları, 

2018.   



392 
 

Türk, Duygu, Öteki, Düşman Olay: Levinas, Schmitt ve Badiou’da Etik ve Siyaset, 

İstanbul, Metis Yayınları, 2013.  

Türk Dil Kurumu, “selamlaşma” maddesi, 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TD

K.GTS.5b7d7d8b404b09.64885060 (21.11.2018). 

Türk Dil Kurumu, “şiddet” maddesi, 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TD

K.GTS.5bf5bc8ee632f5.89903763 (08.08.2018). 

Ünsal, Artun, “Genişletilmiş Bir Şiddet Tipolojisi”, Cogito, Sayı: 6-7, Kış-Bahar, 1996, ss. 

29-36. 

Wikipedia, “möbius şeridi” maddesi, 

http://www.wikizero.co/index.php?q=aHR0cHM6Ly90ci53aWtpcGVkaW

Eub3JnL3dpa2kvTcO2Yml1c1_Fn2VyaWRp (25.09.2019). 

Winch, Peter, Sosyal Bilim Düşüncesi ve Felsefe, çev. Ömer Demir, 2. basım, Ankara, 

Vadi Yayınları, 2007. 

Yetişkin, Ebru, “Tarde’ın Toplum Yaklaşımı Açısından Kamuoyu ve Maduniyet”, İletişim 

Kuram ve Araştırma Dergisi, Sayı: 31, 2010, ss. 1-28. 

 

  



393 
 

ÖZET 

 

Bu çalışmada belirli bir karşılıklılık ilişkisi olarak toplumsal olanın şiddet olgusu ile 

ilişkisini, şiddetin toplumsal edimler içerisinde konumunu, ifade ettiği mekanizmaları ve 

toplumsal bir sorun olarak şiddetin eleştirisinin zemin bulabileceği kavramsal hattı 

ortaya çıkarmayı amaçlıyoruz.  Bu amaçla ilk olarak bireyler arasındaki karşılıklı 

eylemlerin uyumuna dayanan edimsel bir düzlem olarak toplumsal olanın kavramsal 

öğelerini belirlemek üzere Gabriel Tarde’ın düşüncelerinden faydalanarak, toplumsal 

ilişkilerin topografyası adını verdiğimiz analiz düzeyinde toplumsal edimleri kuşatan 

temel kavramsal kesişimleri tespit ediyoruz. İkinci bölümde toplumsal edimlerin şiddet 

ile ilişkini çözümlemek üzere ihtiyaç duyduğumuz ve şiddet olgusunu kuşatan özgül 

kavramları tespit ederek, toplumsal olan ile şiddet olgusunun ayrı biçimlerde işlettiği 

karşılıklılık mekanizmalarının farklarına ve ortaklıklarına ulaşıyoruz. Son bölümde ise 

farklı disiplinlerden gelen, fakat bu çalışmada tespit ettiğimiz toplumsal edimler ile 

şiddet olgusunun kavramsal düzeyi ile benzer hatları paylaşan ve şiddet olgusunu bir 

biçimde çalışmalarının odağına almış, Pierre Clastrés, René Girard, Carl Schmitt, Walter 

Benjamin, Jacques Derrida, George Bataille ve Jean Baudrillard gibi düşünürlerin şiddet 

analizlerini topografik düzlemimizin kavramları altında inceleyerek, toplumsal olan ile 

şiddet olgusu arasındaki karşılıklılık ilişkisinin özgül bağıntısına dair bir sonuca varıyoruz.  

 

Anahtar kelimeler: Gabriel Tarde, taklit, toplumsal ilişki, karşılıklılık, simgesel, şiddet 

olgusu, şiddet edimi 



394 
 

ABSTRACT 

 

In this study, we aim to reveal the relationship of the social with the 

phenomenon of violence as a reciprocal relationship, the position of violence in social 

acts, the mechanisms it expresses and the conceptual line where criticism of violence 

can be found as a social issue. For this purpose, we first utilize Gabriel Tarde's thoughts 

to determine the conceptual elements of the social as an actual plane based on the 

consistency of reciprocal actions between individuals and identify the fundamental 

conceptual intersections surrounding the social deeds at the level of the analysis we call 

topography of social relations. In the second part, to analyze the relationship of social 

deeds with violence, we reach to the differences and associations of the reciprocity 

mechanisms that the phenomenon of the social and violence operates in different forms 

by determining the specific concepts we need, which surround the phenomenon of 

violence. In the last part, we come to a conclusion about the specific relationship 

between the social and the phenomenon of violence by examining the violence analysis 

of thinkers such as Pierre Clastrés, René Girard, Carl Schmitt, Walter Benjamin, Jacques 

Derrida, George Bataille and Jean Baudrillard, who came from different disciplines but 

shared similar lines with the conceptual level of the phenomenon of violence and 

focused to the phenomenon of violence in their studies in a sort of way, under the 

concepts of our topographic plane. 

 

Keywords: Gabriel Tarde, imitation, social relationship, reciprocity, symbolic, 

phenomenon of violence, act of violence. 


