
i 

T. C. 

ÇAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

ANADOLU SAHASI TÜRKÜLERİNDE RENKLER 

 

 

 

 

TEZİ YAZAN 

Metin DİZOĞLU 

 

 

 

 

 Danışman:  Prof. Dr. Sevin ARSLAN 

 Jüri Üyesi:  Dr. Öğr. Üyesi Belde AKA 

 Jüri Üyesi:  Doç. Dr. Ayhan KARAKAŞ (Çukurova Üniversitesi) 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

MERSİN / NİSAN 2019  



ii 

ONAY 

 

 



iii 

İTHAF 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sevgili Aileme… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



iv 

ETİK BEYANI 

Çağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde ve ortaya çıkan sonuçlarda herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda 

aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.  

 

 

 11/ 04/ 2019 

 Metin DİZOĞLU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



v 

TEŞEKKÜR 

Tez konusu seçerken isteklerimi dikkate alıp çalışma sürecim boyunca güler 

yüzünü ve desteğini eksik etmeyen saygıdeğer danışmanım Prof. Dr. Sevin 

ARSLAN’a, kısa zamanda tanımama rağmen hoş sohbetini ve tebessümünü hissettiğim 

Çukurova Üniversitesi’nden Doç. Dr. Ayhan KARAKAŞ’a, Lisans ve Yüksek Lisans 

eğitimim boyunca bilgisini ve sevgisini sürekli hissettiren saygıdeğer hocalarım         

Dr. Öğr. Üyesi Belde AKA, Doç. Dr. Şirvan KALSIN ve Doç. Dr. Elmas ŞAHİN’e, 

bu zorlu tez sürecinde yanımdan bir an olsun ayrılmayan kıymetlime, eğitim yaşamım 

boyunca en büyük destekçim olan biricik anneme teşekkür ederim.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



vi 

ÖZET 

ANADOLU SAHASI TÜRKÜLERİNDE RENKLER 

 

Metin DİZOĞLU 

 

Yüksek Lisans Tezi, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Sevin ARSLAN 

Nisan 2019, 183 sayfa 

 

 Renklerin tarihsel süreçteki temel anlamları ile insanlar üzerindeki psikolojik 

etkileri, halk ozanlarının dikkatini çekmiş ve türkülerde sıklıkla bu ifadelere yer 

vermelerine neden olmuştur. Renk kavramı, halk ozanlarının duygu ve düşüncelerini 

ifade etmede birer sembol olurken türkülerde de içerik zenginliğini artırmıştır. 

 “Anadolu Sahası Türkülerinde Renkler” başlığını taşıyan bu tezde, Selami 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında geçen 7232 adet türkü taranmıştır. Taranan 

türkülerden içinde renk ifadesinin geçtiği ve Anadolu sahasında söylenmiş toplamda 

697 adet türkü tespit edilmiştir. Tespit edilen türkülerde geçen renklerin, türkülerde 

hangi anlamlara geldiği ve türkülerdeki kullanım oranlarına ilişkin verileri 

incelenmiştir. 

 Tezde, renklerin doğuşu, yapılan çalışmalar ve dünya tarihindeki yeri, Türk 

kültür ve mitoloji tarihindeki önemi, tek tanrılı dinlerde ve tasavvufta hangi manalara 

geldiği ortaya konulduktan sonra Anadolu türkülerinde hangi anlamlara geldiği 

sorusuna cevap aranmıştır. Söz konusu kitapta renkleri ifade eden kelimeler ve ilgili 

tamlamalar, seçilen türküler yoluyla araştırılmıştır. Bu bağlamda, renklerin birbiriyle 

olan ilgisi, türkülerdeki kullanım sıklığı, türkülerin söz konusu konularına etkisi ile 

hangi anlamlarda kullanıldığı, tezde incelenen konular arasındadır.  

 Böylece bu tezde, Anadolu türkülerinde renk kavramının nasıl yer aldığı metin 

merkezli bir incelemeyle ortaya konmaya çalışılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Anadolu, Halk şiiri, Mitoloji, Renk, Türkü 

 

 

  



vii 

ABSTRACT 

THE COLORS IN ANATOLIAN FOLK SONGS 

 

Metin DİZOĞLU 

 

Master Thesis, Department of Turkish Language and Literature 

Advisor: Prof. Dr. Sevin ARSLAN 

April 2019, 183 pages 

 

 The basic meanings of the colours in the historical process and the psychological 

effects on the people have attracted the attention of the folk poets and they have often 

included these statements in folk songs.  The concept of colour has become a symbol in 

expressing the feelings and thoughts of the folk poets and increased the richness of 

content in folk songs. 

 In this thesis entitled “The colors in Anatolian folk songs”, 7232 folk songs from 

Selami Yücel’s book named Tüm Türküler were scanned. A total of 697 folk songs 

which has sung in Anatolia and contains the expression of colour have detected. The data 

about the usage of the colors in folk songs, the meanings of songs and their rates of 

usage were examined.  

 In the thesis, the birth of colours, the studies and the place in world history, the 

importance of the history of Turkish culture and mythology, the meaning of the 

monotheistic religions and mysticism has been revealed and after that the answer to the 

question of what meanings in Anatolian folk songs was sought. In this book, the words 

expressing the colours and related phrases were searched through selected folk songs. In 

this context, the relation of colours with each other, the frequency of use in folk songs 

and the effects of folk songs on these subjects are among the subjects in the thesis. 

 Thus, in this thesis, the concept of colour in Anatolian folk songs is tried to be 

revealed with a text-centered analysis. 

 

Keywords: Anatolia, Colour, Folk poetry, Folk song, Mythology 

 

 

  



viii 

ÖN SÖZ 

 Bu çalışma, Anadolu sahasını kapsayan “Doğu Anadolu”, “İç Anadolu”, “Güney 

Doğu Anadolu”, “Karadeniz”, “Akdeniz”, “Ege” ve “Marmara” bölgelerinde söylenen 

türküleri ve türkülerde geçen renklerin önemini açıklayabilmek amacıyla ortaya 

konmuştur. Yüksek Lisans tezi olarak hazırlanan bu araştırmanın konusunu, renk 

kavramı ve Anadolu sahasında geçen renklerin anlamları oluşturmaktadır. Bu çalışma, 

Çağ Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı bünyesinde gerçekleştirilmiştir.  

 Çalışma dört bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde bilimsel araştırma 

yöntemlerine başvurularak çalışmaya ilişkin ön bilgiler aktarılmıştır. İkinci bölümde 

renklerin doğuşu, tarihçesi, renkler hakkında yapılan çalışmalar, dünya tarihindeki 

önemi ve Türk tarihindeki yeri hakkında detaylı bilgilere yer verilmiştir. Üçüncü 

bölümde ise Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabındaki 7232 adet türkü taranmış 

ve içinde renk ifadesi geçen, Anadolu sahasında geçmiş toplam 697 türkü tespit 

edilmiştir. Tespit edilen türkülerden 150 adedi incelemeye alınarak renklerin bu 

türkülerdeki yeri ve işlevi analiz edilmiştir. Son bölümde de çalışmanın sonucuna dair 

bilgiler ve öneriler bulunurken, ilgili kaynakçaya ve Anadolu sahası türküleriyle 

renklere ait sayısal verilerin bulunduğu eklere yer verilmiştir.  

Tez süreci boyunca bilgi ve tecrübeleriyle beni aydınlatan tez danışmanım Prof. 

Dr. Sevin Arslan’a, kaynak incelemeleri için gerekli olan katalog taramasında uygun 

ortam ve zemini hazırlayan Çağ Üniversitesi Kütüphane Müdürlüğü ile Mersin 

Üniversitesi Kütüphane ve Dokümantasyon Daire Başkanlığı’na teşekkür ederim.  

 

 

 

 

 

          11/ 04/ 2019 

Metin DİZOĞLU 

 

 

 

 

  



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No: 

KAPAK ............................................................................................................................. i 

ONAY ............................................................................................................................... ii 

İTHAF ............................................................................................................................. iii 

ETİK BEYANI ............................................................................................................... iv 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................... v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................ viii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. ix 

KISALTMALAR ......................................................................................................... xiii 

TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................ xiv 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................... xv 

EKLER LİSTESİ ......................................................................................................... xvi 

 

BÖLÜM I 

 

1. GİRİŞ 

    1.1. Araştırmanın Konusu ............................................................................................. 1 

    1.2. Araştırmanın Amacı ............................................................................................... 1 

    1.3. Araştırmanın Önemi .............................................................................................. 1 

    1.4. Kuramsal Çerçeve .................................................................................................. 2 

          1.4.1. Kavram ve Terimler ...................................................................................... 2 

          1.4.2. Kuramsal Tartışma ........................................................................................ 2 

    1.5. Yöntem ................................................................................................................... 3 

          1.5.1. Sınırlılıklar .................................................................................................... 3 

 

BÖLÜM II 

 

2. RENK KAVRAMI VE TARİHÇESİ 

    2.1. Renk Kavramı ........................................................................................................ 4 

    2.2. Renklerin Doğuşu .................................................................................................. 5 



x 

    2.3. Renk Bilimiyle İlgili Yapılan Çalışmalar .............................................................. 7 

          2.3.1. Ana, Ara ve Göndergesel Renkler ................................................................ 8 

    2.4. Dünya Tarihinde Renkler ....................................................................................... 8 

          2.4.1. Tek Tanrılı Dinlerde Renklerin Anlam Boyutları ......................................... 9 

                   2.4.1.1. Yahudilikte Renkler .......................................................................... 9 

                   2.4.1.2. Hristiyanlıkta Renkler ..................................................................... 10 

                   2.4.1.3. İslamiyet’te Renkler ........................................................................ 11 

                                2.4.1.3.1. Tasavvufta Renkler ......................................................... 15 

    2.5. Renklerin Türk Tarihindeki Yeri ve Önemi ........................................................ 19 

          2.5.1. Türk Tarihinde Geçen Belli Başlı Renklerin Anlamları ............................. 19 

                   2.5.1.1. Kara/ Siyah ..................................................................................... 19 

                   2.5.1.2. Ak/ Ağ/ Beyaz ................................................................................ 21 

                   2.5.1.3. Al/ Kızıl/ Kırmızı ............................................................................ 22 

                   2.5.1.4. Yeşil/ Yaşıl ..................................................................................... 25 

                   2.5.1.5. Gök/ Mavi (Yeşil) ........................................................................... 26 

                   2.5.1.6. Sarı .................................................................................................. 29 

          2.5.2. Türk Kozmoloji ve Mitolojisinde Renklerin Önemi ................................... 32 

          2.5.3. Türklerin Coğrafi Alanda Renkleri Kullanma Biçimleri ............................ 36 

                   2.5.3.1. Kuzey .............................................................................................. 38 

                   2.5.3.2. Güney .............................................................................................. 38 

                   2.5.3.3. Doğu ................................................................................................ 38 

                   2.5.3.4. Batı .................................................................................................. 39 

                   2.5.3.5. Merkez ............................................................................................ 39 

                   2.5.3.6. İlk Türk Dünya Haritası .................................................................. 39 

          2.5.4. Türk Halk İnançlarında Renkler ................................................................. 40 

                   2.5.4.1. Nazar Boncuğu ............................................................................... 40 

                   2.5.4.2. Ak, Kara ve Kırmızı Büyü .............................................................. 41 

                   2.5.4.3. Albastı (Al Basması, Alkarısı) ........................................................ 42 

                   2.5.4.4. Hızır ................................................................................................ 42 

                   2.5.4.5. Kızılelma ......................................................................................... 45 

          2.5.5. Türk Tarihinde Görülen Hayvanlarla Renklerin İlişkileri .......................... 46 

                   2.5.5.1. Kurt ................................................................................................. 46 

                   2.5.5.2. At .................................................................................................... 48 

                   2.5.5.3. Eşek ................................................................................................. 51 



xi 

                   2.5.5.4. Deve ................................................................................................ 51 

                   2.5.5.5. Koç-Koyun ...................................................................................... 51 

                   2.5.5.6. Boğa-İnek/ Öküz ............................................................................. 52 

                   2.5.5.7. Geyik ............................................................................................... 52 

                   2.5.5.8. Domuz ............................................................................................. 54 

                   2.5.5.9. Yılan ................................................................................................ 55 

                   2.5.5.10. Kuşlar ............................................................................................ 55 

          2.5.6. Maddi Türk Halk Kültüründe Geçen Renklerin Kullanımı ........................ 57 

                   2.5.6.1. Çadır/ Otağ ...................................................................................... 57 

                   2.5.6.2. Tuğ/ Sancak .................................................................................... 59 

                   2.5.6.3. Giyim/ Kuşam ................................................................................. 61 

                                2.5.6.3.1. Duvak, Başörtüsü ve Kuşak ............................................ 63 

                                2.5.6.3.2. Yas-Matem Giyimleri ..................................................... 63 

          2.5.7. Deyimlerle Renklerin İlişkisi ...................................................................... 64 

 

BÖLÜM III 

 

3. TÜRKÜ KAVRAMI VE ANADOLU SAHASI TÜRKÜLERİNDE RENKLER 

    3.1. Türk Halk Şiiri ..................................................................................................... 66 

          3.1.1. Türkü ........................................................................................................... 67 

    3.2. Anadolu Sahası Türkülerinde Geçen Renklerin Anlamları ................................. 69 

          3.2.1. Kara/ Siyah ................................................................................................. 69 

                   3.2.1.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ......................................................... 70 

                   3.2.1.2. Çiçek Tasvirleri ............................................................................... 77 

                   3.2.1.3. Hayvan Tasvirleri ........................................................................... 79 

                   3.2.1.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar ............................. 81 

                   3.2.1.5. Olumsuz İfadeler ............................................................................. 83 

                   3.2.1.6. Deyimler ......................................................................................... 88 

                   3.2.1.7. Diğer İfadeler .................................................................................. 92 

          3.2.2. Ak/ Ağ/ Beyaz ............................................................................................ 93 

                   3.2.2.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ......................................................... 94 

                   3.2.2.2. Çiçek Tasvirleri ............................................................................... 97 

                   3.2.2.3. Hayvan Tasvirleri ........................................................................... 99 

                   3.2.2.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar ........................... 102 



xii 

                   3.2.2.5. Olumsuz İfadeler ........................................................................... 105 

                   3.2.2.6. Deyimler ....................................................................................... 105 

                   3.2.2.7. Diğer İfadeler ................................................................................ 106 

          3.2.3. Al/ Kırmızı/ Kızıl ...................................................................................... 107 

                   3.2.3.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ....................................................... 108 

                   3.2.3.2. Çiçek Tasvirleri ............................................................................. 111 

                   3.2.3.3. Hayvan Tasvirleri ......................................................................... 115 

                   3.2.3.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar ........................... 117 

                   3.2.3.5. Deyimler ....................................................................................... 119 

                   3.2.3.6. Diğer İfadeler ................................................................................ 119 

          3.2.4. Sarı ............................................................................................................ 122 

                   3.2.4.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ....................................................... 122 

                   3.2.4.2. Çiçek Tasvirleri ............................................................................. 125 

                   3.2.4.3. Hayvan Tasvirleri ......................................................................... 126 

                   3.2.4.4. Olumsuz İfadeler ........................................................................... 127 

                   3.2.4.5. Deyimler ....................................................................................... 128 

                   3.2.4.6. Diğer İfadeler ................................................................................ 129 

          3.2.5. Yeşil .......................................................................................................... 131 

                   3.2.5.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ....................................................... 131 

                   3.2.5.2. Çiçek Tasvirleri ............................................................................. 132 

                   3.2.5.3. Hayvan Tasvirleri ......................................................................... 132 

                   3.2.5.4. Diğer İfadeler ................................................................................ 134 

          3.2.6. Mavi (Gök) ............................................................................................... 136 

                   3.2.6.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları ....................................................... 136 

                   3.2.6.2. Halk İnançları ............................................................................... 137 

                   3.2.6.3. Diğer İfadeler ................................................................................ 138 

          3.2.7. Diğer Renkler ............................................................................................ 139 

 

BÖLÜM IV 

 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER ........................................................................................ 148 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 154 

EKLER ........................................................................................................................ 160 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 167 



xiii 

KISALTMALAR 

a. : Ad 

Ar. : Arapça 

ed. : Edebiyat 

esk. : Eskimiş 

Far. : Farsça 

Fr. : Fransızca 

haz. : Hazırlayan 

hlk. : Halk ağzında 

Hz. : Hazreti 

mec. : Mecaz 

MÖ : Milattan Önce 

müz. : Müzik 

öz. : Özel 

s. : Sayfa 

sf. : Sıfat 

tar. : Tarih 

vb. : Ve benzerleri 

vd. : Ve diğerleri 

vs. : Vesaire 

yy. : Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xiv 

TABLOLAR LİSTESİ 

Sayfa No: 

Tablo 1. Eski Türklerin coğrafi yön için kullandıkları renkler ...................................... 38 

Tablo 2. Eski Türklerin coğrafi yön için kullandıkları renklerin anlamları ................... 39 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xv 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Sayfa No: 

Şekil 1. Sır Isaac Newton’un prizma aracılığıyla rengi bileşenlerine ayırması ................ 7 

Şekil 2. Da vinci tarafından 15. yy. da yapılmış “Son Akşam Yemeği” adlı fresk ........ 10 

Şekil 3. Dîvânu Lugâti’t-Türk’te bulunan ilk Türk Dünya Haritası ............................... 40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xvi 

EKLER LİSTESİ 

Sayfa No: 

Ek 1: Etik Kurulu Onay Belgesi ................................................................................... 160 

EK 2: Renk ifade eden türkülerin Anadolu bölgelerine göre dağılımı ........................ 161 

EK 3: Renklerin Anadolu sahası türkülerindeki dağılımı ............................................ 162 

EK 4: Anadolu türkülerinde sıkça geçen sevgilinin tasvirine göre renklerin dağılımı 163 

EK 5: Anadolu türkülerinde sıkça geçen çiçek tasvirine göre renklerin dağılımı ....... 164 

EK 6: Anadolu türkülerinde sıkça geçen hayvan tasvirine göre renklerin dağılımı .... 165 

EK 7: İçinde renk geçen deyimlerin Anadolu türkülerindeki kullanımı ...................... 166 

 

 

 

 

 



1 

BÖLÜM I 

1. GİRİŞ 

1.1. Araştırmanın Konusu 

 “Anadolu Sahası Türkülerinde Renkler” adını taşıyan bu tezin konusunu, 

renklerin türkülerdeki yeri, kullanım sıklığı, ifade ettikleri anlamları, söz sanatlarıyla 

kullanımı ve hangi deyimlerle birlikte yer aldığı gibi unsurlar oluşturmuştur.  

 Renklerin tarihsel kökenlerine ilişkin temel anlamlarının tespit edilip, bu 

renklerin Anadolu türkülerinde hangi anlamları ifade ettiğinin belirlenmesi bu 

çalışmanın temel konusunu oluşturmaktadır.  

 

1.2. Araştırmanın Amacı 

 Tez kapsamında yapılan kaynak taramalarında, renklerin türküler üzerindeki 

edebi etkisini inceleyen kapsamlı bir çalışma yapılmadığı saptanmıştır. Bu araştırmanın 

amacı, 

 

- Anadolu türkülerinde geçen renkleri tespit etmek, 

- Renklerin türküler üzerindeki etkilerini anlamak, 

- Bu etkileri çeşitli kategorilerde sınıflandırıp analiz etmek, 

- Türkü incelemelerinin bir yorumunu yapmaktır. 

 

 Böylelikle tezde söz konusu renklerin türkülerdeki yerinin belirlenmesi ve tezin 

türkü tahlilleri çalışmalarına katkı sağlaması amaçlanmıştır. 

 

1.3. Araştırmanın Önemi  

 Işığın yansımasıyla ortaya çıkan renkler, insan gözünün algılaması sonucu varlık 

kazanırken bu algıların zihinde yarattığı etkilerle de anlam kazanır. Renklerin doğadaki 

işlevi her ne kadar yansıma yoluyla cisimleri ayırt etmek olsa da insanlar üzerindeki 

işlevi tamamen psikolojiktir. 

 Renkler, bireyin içinde yaşadığı birtakım soyut duygu ve düşünceleri simge 

yoluyla dışarıya aktarmada birer araç olmuşlardır. Böylelikle renklerin insanoğlu 

üzerinde büyük bir etkiye sahip olduğu görülmüştür. Bu araştırmayla renklerin tarihsel 



2 

arka planına ışık tutulacağı Anadolu türkülerindeki kullanım alanlarının inceleneceği, 

türkülerin yakılma sebepleri ile halk ozanlarının duygu ve düşüncelerine inileceği 

umulmaktadır.  

 

1.4. Kuramsal Çerçeve 

1.4.1. Kavram ve Terimler 

 Çalışmada renk ve türkü üzerinden gidildiği için renk ve türkü kavramları 

üzerinde durulmuştur.  

Renk – Türkçe sözlüğe göre renk kavramı, “cisimler tarafından yansılanan ışığın 

gözde oluşturduğu duyum” demektir (Türk Dil Kurumu, 2011, s.1358). Salim Küçük, 

Türkiye Türkçesinde Renk Adları ve Özellikleri adlı çalışmasında, renklerin cisimlerden 

çeşitli frekanslarda yansıyan ışınların, göz ve sinirlerle alınmış olan algılarla beyne 

aktarılması ve beyin tarafından anlamlandırılması sonucunda oluşmuş fizyolojik bir 

olgu olduğunu belirtir (Küçük, 2010, s.420).  

Türkü – Türkü kavramı, Türkçe sözlükte “hece ölçüsüyle yazılmış ve halk 

ezgileriyle bestelenmiş manzume” demektir (Türkçe Sözlük, 2011, s.2402). Türkü, 

sözcük olarak “Türk” kelimesinden türemiştir. Türk kelimesine Arapça “î” nispet eki 

getirilerek “türkî” kelimesi elde edilmiş, ilerleyen dönemde de Türkçenin ses uyumuyla 

birlikte “türkü” halini almıştır (Dizdaroğlu, 1969, s.102). Türkü, Anonim Türk Halk 

Şiirinde ezgiyle söylenen bir nazım biçimi ve nazım türüdür.  

 

1.4.2. Kuramsal Tartışma 

 Bu başlık altında, renk kavramı üzerine bilimsel birçok tartışmaya yer 

verilmiştir. Bu bağlamda renk üzerine yapılan kuramsal tartışmalar Rönesans Dönemine 

uzanır. Bu dönemde Leonardo da Vinci, kendisinden önce çalışmaları olan renk 

teorisyenlerinden farklı olarak siyah ve beyazı da renk olarak kabul etmiş ve bu renkleri 

“sarı”, “yeşil”, “mavi”, “kırmızı” gibi temel renklerin arasında göstermiştir. Da Vinci, 

her rengin bir karşıt rengi olduğunu ve bu karşıt renginin yanında daha yoğun ve daha 

belirgin göründüğünü, eş zamanlı kontrastlığı gözlemleyerek belirtmiştir (Per, 2012, 

s.18).  

 Renk kuramıyla ilgili ilk modern çalışmalar 17. yy. da yapılmıştır. İngiliz fizikçi 

ve matematikçi Isaac Newton, 1666 yılında yaptığı cam prizma deneylerinde, renklerin 

değişik hızlarda cam prizmadan geçerken farklı dalga uzunluğuna sahip olduğunu 



3 

gözlemlemiştir (Mazlum, 2011, s.128). Özellikle beyaz ışık deneyleriyle Newton, yedi 

temel rengi belirleyip adlandıran ilk kişi olmuştur. Cam prizmaya doğru yansıyan beyaz 

ışık, bileşenlerine ayrılarak kırmızıdan mora uzanan bir tayf oluşturmuştur. Deneyi 

sağlamlaştırmak amacıyla tersine çeviren Newton, bu tayfı ikinci bir cam prizma 

aracılığıyla birleştirerek yeniden beyaz ışığı elde etmiştir (Muradoğlu, 1992, s.9). 

 Yedi temel rengin Isaac Newton tarafından belirlenmesinin ardından 1 asır sonra 

Goethe, 1810 yılında yayımlanan Renklerin Öğretisi adlı kitabında, sarı, mavi ve 

kırmızı yanında bunların karışımlarından oluşan mor, turuncu ve yeşil renkleri tarif 

ederek altı renkten oluşan bir renk çemberi düzenlemiştir (Eminoğlu, 2014, s.4). 

 Türk psikolog Süreyya Coşkuner, 1995 yılında yayımlanan Renkler ve 

Kişiliğimiz adlı kitabında, renklerin tarihsel gelişimine değinerek insan psikolojisi 

üzerine etkileri üzerinde durmuştur. Renklerin insanlık tarihindeki kökenlerine ilişkin 

tartışmalara bir yorum getiren Coşkuner, MÖ 30.000 yıllarında ilkel insanların 

mağaralara birtakım resimler çizdiğini, böylece o dönem insanlarının doğada gördüğü 

renkleri ve cisimleri anlamlandırmaya çalıştıklarını belirtmiştir (Coşkuner, 1995, s.22). 

 

1.5. Yöntem  

 Türkü tahlilleri çalışmalarına katkı sağlamayı amaçlayan bu tezde, Selami 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabından seçilen türküler metin merkezli bir bakış açısıyla 

incelenmiştir. Üzerinde çalıştığımız kaynak eserde yer alan türküler, tarama modeline 

göre analiz edilmiştir. Bu tarama sonucunda çalışmamıza konu olan Anadolu sahasına 

ait türküler belirlenmiş ve veriler toplanarak yazılmıştır. Anadolu sahası türkülerine dair 

unsurların ilk olarak tarihi arka planı açıklanmış sonra da bu bilgiler ışığında türkülere 

nasıl yansıdığına açıklık getirilmiştir. Taranan kitapta tespit edilen renklerin türkülere 

olan etkisi, söz sanatları ve tarihsel anlamları ile birlikte açıklanmıştır.  

 

1.5.1. Sınırlılıklar 

 Tezde Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında bulunan türküler taranmıştır. 

Bu bağlamda çalışmanın merkezinde bu kitap seçilmiş olup coğrafi olarak sadece 

Anadolu sahası incelenmiştir. İncelenen türkülerden, içinde renk unsurlarının geçtiği 

697 türkü tespit edilmiş ve 150 adedi tezde tahlil edilmiştir.   

 

  



4 

BÖLÜM II 

2. RENK KAVRAMI VE TARİHÇESİ 

2.1. Renk Kavramı 

Varlık âleminde ışığın ulaştığı her şeyin bir rengi mevcuttur. Işığın olmadığı 

yerde renkleri görmek mümkün değildir; çünkü cisimlerin kendi renkleri yoktur. Renk 

olarak algıladığımız şey ışık ışınlarının yansımasıdır. Yeryüzünde kaynağını Güneş 

ışınlarından alan renkler, gözlerin algılaması ve zihnin kavraması sonucu doğal 

oluşumunun yanında, kültürel öneminin de ortaya çıktığı birer simge hâline gelmiştir.  

Kavram olarak renk, cisimler tarafından yansılanan ışığın gözde oluşturduğu 

duyum olup köken bakımından Türkçeye Farsçadan girmiştir (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.1973).  

Renkler doğada önemli bir rolü üstlenir. Bazı canlıların yaşadıkları bölgelere 

uyum sağlamak veya avcılara karşı av olmamak amacıyla o civarda bulunan renkleri 

kendi vücutlarında taklit etmesi bilinen bir gerçektir.  

Fiziksel, psikolojik, doğal, dini-mitoloji, siyasi ve askeri gibi birçok etken, 

insanların renkleri algılamalarında birtakım farklılıklara neden olmuştur. Bu farklılıklar 

genel olarak toplumların ayırt edici unsurları hâline gelmiştir. Dünyanın farklı 

bölgelerinde yaşayan insanların ten renkleri, çevre, iklim ve biyolojik sebeplerle ayırt 

edici şekilde farklılaşır. Afrika Kıtası’nda yaşayan insanların vücut renklerinin daha çok 

koyu, Kuzey yarım kürede yaşayan insanların ise sarı ve beyaz ten renklerine sahip 

olması bu duruma örnektir. Bu sebeple Batı dünyasında siyah, yas; beyaz, masumiyet 

rengiyken Afrika’da yaşayan zenciler için siyah, iyilik; beyaz ise kötülük manasını 

taşımaktadır (Eren, 2008, s.32).  

Rengin insan psikolojisi ve fizyolojisi üzerinde de büyük bir etkisi 

bulunmaktadır. Yapılan renk deneylerinde, pembe renge dikkatli bakan kişilerde 

rahatlama; kırmızı, turuncu ve sarı gibi sıcak renklere bakan kişilerin tansiyonlarında 

yükselme; mavi renge bakan kişilerde ise huzur ve rahatlama yaşandığı görülmüştür 

(Yardımcı, 2011, s.108).  

Kültürü oluşturan unsurlar, insan topluluklarının sahip olduğu bilgi, düşünce, 

gelenek, görenek, inanç ve sanattır. Bu nedenle rengin doğrudan sanatla bir ilişkisi 

olduğu anlaşılır. Renge mana veren sanatçıdır. Sanatçı, hayal dünyasındaki birçok 

karmaşıklığı renkler ve bu renklerin tonları üzerinden sanatına aktarmıştır. Günümüzde 



5 

her toplumun ‘kendine özgü kültürü’ dolayısıyla renklerle ilgili sembolleri, inanışları, 

gelenekleri ve görenekleri vardır. Ülke bayrakları, giyim tarzı, ritüeller, mimari yapılar 

ve birçok unsur bu duruma örnek teşkil etmektedir. Ayrıca renklerin, bireyin duygu ve 

düşüncelerini birer simge hâline getirmesinde büyük rol oynadığı da görülmüştür. Birey 

soyut kavramları renk aracılığıyla sembolize ederken çoğu kez doğada olan birçok şeyi 

anlamı pekiştirmesi ve derinleştirmesi amacıyla kullanır. Süt beyazı, altın sarısı, boncuk 

mavisi ve ateş kırmızı gibi birçok ifade bu duruma örnektir. 

 

2.2. Renklerin Doğuşu 

İnsanoğlu, seçim yapabilme, fikir üretebilme ve kendini ifade edebilme gibi 

içgüdüsel özelliklere sahip bir türdür. Doğadaki varlıkları tanıma, tanımlama ve 

sınıflandırmada insanlar sıkça renklerden yararlanmıştır. Renkler, “merak”, “taklit” ve 

“iletişim” şeklinde üç aşamadan geçerek insanlık tarihindeki önemine kavuşmuştur.  

Renklerin anlaşılabilmesi için insanoğlu uzun bir süre renklerin ve tonlarının ne 

olduğunu, nasıl görüldüğünü ve ne işe yaradıklarını merak etmiş ve öğrenme yoluna 

gitmiştir. İlkel toplumlardan bu yana insanoğlu, merak güdüsünden dolayı doğada 

gördükleri cisimleri ve cisimlerin renklerini öğrendikten sonra onları taklit etme yoluna 

gitmiştir. Doğadan taklit ve benzetmeler yoluyla öğrenilen renklerin ilk insanlar 

tarafından bir iletişim aracı olarak kullanıldığı bilinmektedir. Yazının icadından önce 

insanlar, kendini ifade etmek ve örgütlenmek için simgelere ve resimlere ihtiyaç 

duymuşlardır. Yazı, resimlerle anlatımın geliştirilmesinden meydana gelmiştir 

(Coşkuner, 1995, s.22). Bu sebeple yazının tarih öncesi ilk evresinin resim ve çizimlerle 

başladığını, mağaralarda ve kaya yüzeylerinde bulunan boyalı resimler ve çizgilerden 

anlamaktayız. 

“Sümer Çivi Yazısı” olarak bilinen ilk yazıyı MÖ 3200 yıllarında bir 

Mezopotamya uygarlığı olan Sümerler kullanmıştır. Sümerlerin ilk yazıları tamamen 

resimsel şekillerden meydana gelmiştir. Bir nesnenin karşı tarafa bir mesaj şeklinde 

iletilmesi, yani bir işarete bir anlam verilmesi, “ideogram” denilen kavram yazısı 

şeklinde olmuştur (Kılıç, 2009, s.122). Yazının biçimlenip okunabilir ve bir mesaj 

iletebilir hâle gelmesi için MÖ 3000 ile 5000 yıllarına gitmek gerekmektedir. Resimler 

içinse bu tarih MÖ 30.000’li yıllara kadar götürülebilir. Bu duruma kanıt olacak 

birtakım mağara resimleri bilinmektedir. Güney Fransa’daki Chauvet mağarası, 

dünyada bilinen ilk resim örneklerinin yapıldığı mağaradır. İnsanlar bundan yaklaşık 30 



6 

bin yıl önce mağara duvarlarına kırmızı aşı boyası ve kömürle gergedan, mamut, ayı, 

aslan, at, bizon gibi hayvanların resimlerini çizmişlerdir (Eminoğlu, 2014, s.3).  

Eski insanların renklerle ilişkili olarak ilk kullandıkları boya, aşı boyası 

olmuştur. Aşı boyası Türkçe sözlükte, “içine karışan demir hidroksit miktarına göre pas 

sarısı, kızıl veya koyu esmer renk almış gevrek kil” şeklinde geçmiştir (Türkçe Sözlük, 

2011, s.174). Aşı boyasının Mısır resim sanatında ve canlı bedenlerinin 

resmedilmesinde kullanıldığı görülmektedir (Eminoğlu, 2014, s.3). Doğada görülen 

renkler boya hâline getirilmeye başlandıktan sonra insanlar o nesnelerin gücünü ve 

etkisini de renkleriyle birlikte anmaya başlamışlar ve renklerden etkilenmişlerdir. 

Renkler, onu taşıyan nesnelerin gücünü ve etkisini taşımaya başlamıştır. Bu duruma 

renklerin büyüsel gücü örnek gösterilebilir. Renklerin parlaklığı, çarpıcılığı, göz alıcılığı 

ya da sönüklüğü, büyüsel gücün oluşumunda büyük bir rol oynamıştır (Coşkuner, 1995, 

s.25-26).  

İnsanlık tarihinde renkleri adlandırma İlk Çağ’da olmuştur. Antik Mısır 

Dönemi’nde renkler isimleriyle biliniyordu (Coşkuner, 1995, s.25). Tevrat’ın çıkış 

bölümü, bap 25’te ise renkler isimleriyle geçmektedir: “Ve Rab Musa’ya söyleyip dedi: 

(İsrailoğullarına) bana takdimeler getirsinler, diye söyle; ... ve onlardan alacağınız 

takdimeler şudur: Altın ve gümüş ve tunç ve lacivert ve erguvanî ve kırmızı ve ince 

keten ve keçi kılı ve kırmızı boyalı koç derileri ve yunus balığı derileri ve akasya 

ağaçları…” (Tevrat, 2017, s.85). Aynı bölümün 28’inci kısmında ise sarı, kızıl, beyaz, 

mor, gök renkleri ve değerleri, taşlar üzerinden belirtilmiştir: “Ve onun için taş yuvaları, 

dört sıra taş koyacaksın; bir sıra, kırmızı akik, sarı yakut ve zümrüt, birinci sıra ve ikinci 

sıra, kızıl yakut, safir ve beyaz akik ve üçüncü sıra, gök yakut, süleymanî taşı ve mor 

yakut ve dördüncü sıra, gök zümrüt, ve akik, ve yeşim olacak…” (Tevrat, 2017, s.88-

89). 

Rönesans Devri’nde Leonardo da Vinci’ye göre sarı, toprağa; yeşil, suya; mavi, 

havaya; kırmızı, ateşe ve siyah, karanlığa aittir. Da Vinci, kendisinden önceki renk 

teorisyenlerinin farklı olarak siyah ve beyazı da renk olarak kabul etmiş ve bunları sarı, 

yeşil, mavi, kırmızı gibi temel renklerin arasında göstermiştir. Da Vinci ayrıca her 

rengin karşıt renginin yanında daha yoğun ve belirgin göründüğünü açıklayan eşzamanlı 

kontrastlığı da gözlemlemiştir (Per, 2012, s.18).  

 



7 

2.3. Renk Bilimiyle İlgili Yapılan Çalışmalar 

Renkler üzerine yapılan bilimsel çalışmaların öncesinde tarihte birçok filozof, 

renklerin doğasına girerek onları anlamaya çalışmışlardır. Renge dair bilinen ilk 

çalışma, Eski Yunan’da Aristo’nun De Anima “Ruh Üzerine” adlı kitabındadır. Aristo, 

kitabında algı psikolojisinin ilk örneğini vererek rengi de içeren algı çözümlemelerine 

değinmiştir (Eminoğlu, 2014, s.4).  

Renk bilimiyle ilgili ilk modern çalışmalar 17. yy. da yapılmıştır. İngiliz Fizikçi 

Isaac Newton, 1666 yılında cam prizma kullanarak yaptığı renk deneyleriyle, renklerin 

farklı hızlarda cam prizmadan geçerken değişik dalga uzunluğuna sahip olduğunu 

gözlemlemiştir (Mazlum, 2011, s.128). Newton, beyaz ışığı bir cam prizma aracılığıyla 

bileşenlerine ayırarak kırmızıdan mora uzanan bir tayf oluşturmuş ve deneyin 

güvenilirliği açısından bunları ikinci bir cam prizma aracılığıyla birleştirerek yeniden 

beyaz ışığı elde etmiş, böylece yedi temel rengi saptamıştır (Şekil 1’e bakınız). 

 

 

Şekil 1. Sır Isaac Newton’un prizma aracılığıyla rengi bileşenlerine ayırması 

Kaynak: Muradoğlu, 1992, s.10 

 

Newton’un bu çalışmalarından bir asır sonra Goethe, Renklerin Öğretisi adlı 

kitabında, mavi, kırmızı ve sarının yanında, bunların karışımlarından oluşan mor, yeşil 

ve turuncu renkleri tarif ederek altı renkli bir “renk çemberi” düzenlemiştir (Eminoğlu, 

2014, s.4).  

Çağdaş bilime göre renkler, elektromanyetik dalgalardan meydana gelirler. 

Maddelerin renkli görülmesi, gelen ışığın içinde bulunan elektromanyetik dalgalarla 

maddenin yapısına bağlıdır. Çeşitli dalga boylarındaki ışınların tamamını yutan madde 

siyah gözükür. Beyaz renk ise ışınların hiç emilmeden geri dönmesiyle meydana gelir 

(Yeni Rehber Ansiklopedisi, 1994, s.46-47). Yapılan tanımlamalardan yola çıkarak 



8 

rengin farklı tonlara bürünmesinin, ışık ışınlarının yansımasındaki dalga boylarının sabit 

olmayışından kaynaklı olduğu anlaşılmaktadır. 

 

2.3.1. Ana, Ara ve Göndergesel Renkler 

Doğada görülen her şey “ana”, “ara” ve “göndergesel” renklerden oluşur. Siyah 

ve beyaz ise ışığın yansıması veya yansımaması şeklinde meydana gelir. Ana renkler, 

kırmızı, mavi ve sarı; tamamlayıcı renkler, turuncu, yeşil ve mor; ara renkler, pembe, 

gri ve mor; göndergesel renkler, esmer, kestane rengi, kızıl, leylak rengi, kurşuni mor, 

pas kırmızısı vs. şeklindedir (Türkoğlu, 2003, s.279).  

 

2.4. Dünya Tarihinde Renkler 

Renklerin dünya tarihinde birçok toplum tarafından kültürel, askeri, coğrafi, dini 

vb. birçok alanda sembol olarak kullanıldığı görülmüştür. Bu durumun arka planında, 

renklerin birbirlerine olan farklılıkları ve doğal olarak insanların gözünde oluşan ayırt 

edici yönleri yatmaktadır.  

Antik Mısır’da insan için kırmızı, güneş için sarı ile altın, yer için mor, doğanın 

sonsuzluğu için yeşil, kutsal doğruluk ve cennet için de mavi kullanılmıştır. Genellikle 

mabetlerin tavanları, kutsal doğruluğu simgeleyen maviye boyanmış ve takımyıldız 

resimleriyle süslenmiştir. Yerlerde ise Nil çayırları gibi yeşil ve mavi kullanılmıştır 

(Muradoğlu, 1992, s.18).  

Çin’de renk sembolleri astroloji kaynaklı olup ilk renkler beş tanedir; kırmızı, 

sarı, mavi, siyah ve beyaz. Bu renkler beş Çin malzemesinin birbirine olan uyumundan 

meydana gelirler. Bunlar; ateş, toprak, metal, ağaç ve su. Ateşin Pekin’deki duvarlar, 

güneşi, güneyi ve mutluluğu simgeleyen kırmızı renktedir. Çatılar ise sarı renktedir ve 

toprak ile dünyayı simgelemiştir (Muradoğlu, 1992, s.19).  

Yunan tarihinde kültür etkileşimi oldukça yoğundur. İskender’in yaptığı seferler 

ile Rumeli ve Ege adalarından Asya Kıtasına kadar geniş bir coğrafyaya yayılan 

imparatorluk, ekonomisinin güçlenmesi için koloniler kurup ticaretle uğraşmıştır. Bu 

nedenle birçok ülkeyle ilişkileri olmuş ve o ülkelerde kullanılan renklerden 

esinlenmiştir. Yunanlılar, canlı ve parlak renkleri daha çok tercih etmişlerdir (Mazlum, 

2011, s.129). 

Antik Roma’da bazı renkleri üretmek çok zordur. Bu renkler, Musex ve Purpura 

adlı kabuklu deniz hayvanlarından elde ediliyordu. Bir gram mor elde etmek için 8000 



9 

kadar canlıya ihtiyaç duyulması bu zorluğun bir örneğidir. Böylece Antik Roma’da 

renklerin varlıklı ve zengin kimseler tarafından kullanıldığı anlaşılmıştır (Coşkuner, 

1995, s.27). Ayrıca Antik Roma’da tanrı, renklerle kişileştirilmiştir. Mor rengi, 

imparatorluğun bir simgesi hâline gelirken tanrıları ve tanrıçaları gösteren semboller 

beyaz ve koyu mavi bir zemin üzerinde yeşil ve pembemsi kırmızı kullanılarak ifade 

edilmiştir (Mazlum, 2011, s.129).  

Dünyanın çeşitli milletlerce coğrafi yönlere ayrılması ve bu yönlerin renklerle, 

hayvanlarla ve diğer unsurlarla bağdaştırılması tesadüfi değildir. Çinliler Han 

zamanından beri yeryüzü dünyasını dört bölüme ayırarak bu dört bölüme renk, hayvan 

ve çeşitli unsurların adları vermişlerdir. Bunlar sırasıyla doğu, batı, güney, kuzey; mavi 

(yeşil), ak, kızıl, kara; ejderha, pars, kuş, kertenkele; tahta, maden, ateş, su şeklindedir. 

Hindistan’da doğu; ak, güney; sarı, batı; kara, kuzey; kızıl renkleriyle bilinir. Eski 

Ahitte doğu; kızıl, güney; ak, batı; ala, kuzey; karadır. Mayalarda ise doğu; kızıl, güney; 

sarı, batı; kara, kuzey; ak olarak gösterilmektedir (Gabain, 1968, s.108-109). Özellikle 

coğrafi yönlerde kullanılan renklerin milletlere göre farklılık göstermesi, bu 

toplulukların ve kurduğu devletlerinin Kıtalara ve coğrafi konumlara göre değişkenlik 

göstermesinden kaynaklandığını açıkça göstermektedir.  

 

2.4.1. Tek Tanrılı Dinlerde Renklerin Anlam Boyutları 

2.4.1.1. Yahudilikte Renkler 

Yahudilikte tanrısallık vasıfları mavi veya lacivert renkleri ile simgelenmiştir. 

Bu durumun iki temeli bulunmaktadır. İlk olarak diğer toplumlarda da görülen göğün 

renginin mavi olmasından kaynaklı mavi rengine verilen kutsallık, ikinci olarak ise 

Tevrat’ta Tanrı’nın İsrailoğulları’nın kuşamlarının (tallit) köşelerine “tsitsit” denen 

püsküller takmasını ve bu püsküllerin lacivert renkli iplerle burulması gerektiğini 

söylemesinden dolayıdır. Tevrat’ın “sayılar” kısmı bap 15’te konuyla ilgili olarak: “Ve 

RAB Musa’ya söyleyip dedi: İsrailoğulları’na söyle ve onlara de: Nesillerince 

esvaplarının eteklerine saçak yapsınlar ve her eteğin saçağı üzerine lacivert kordon 

koysunlar” ifadeleri geçmektedir (Tevrat, 2017, s.159).  

Türkçe karşılığı “cüppe”, “harmani” veya “örtü” olarak geçen tallit, Yahudilerin 

hayatında önemli bir yer tutan dini objelerin başında gelir. Tallitler genelde beyaz 

renkli, yünlü, pamuklu veya ipekli kumaşlardan elde edilip beyaz kumaşın üstüne mavi 

çizgilerle süslüdür (Atasağun, 2001, s.153). Böylece Musevi erkeklerin giydikleri 

“tallit” adlı kumaşların dört köşesine “tsitsit” adlı mavi (veya lacivert) renkte püsküller 

giydikleri görülmektedir.  



10 

2.4.1.2. Hristiyanlıkta Renkler 

Hristiyanlıkta kırmızı, Hz. İsa’nın kanını simgelerken mavi ise onun göğe 

yükselişini simgelemiştir. Ünlü sanatçı Leonardo da vinci tarafından XV. yy. da yapılan 

“Son Akşam Yemeği” adlı duvar resminde de kırmızı şarap, Hz. İsa’nın kanını; ekmek 

ise bedenini temsil etmektedir. (Şekil 2’ye bakınız). 

 Orta Çağ’ın başlarında başpiskoposların kendi sınıflarına uygun olarak mor 

rengini seçmelerinin ve Katolik kilisesinde bir din adamının hiyerarşideki yükselişine 

göre cüppesindeki mor tonlarının ve benek sayısının artmasının, Roma imparatorlarının 

Suriye’nin anti kenti Tyrus’da üretilen mor (Tir moru) ile boyanmış togalar 

giymesinden kaynaklı olduğu düşünülmektedir. (Özer, 2012, s.279). 

 Eflatun, Katolik inancına göre bir yas rengi olup büyük perhiz sırasında, Noel’de 

tövbe ve pişmanlığı simgelemektedir. Eflatun, daha sonra kadın hareketinin simgesi 

hâline gelmiştir. Kadın hareketinin üyeleri, yapacakları eylemlerinde kilisenin desteğini 

alabilmek için onların ayin günlerinde eflatun bir boyun bağı ya da papazların boyun 

atkılarından takıyorlardı. (Özer, 2012, s.280). 

 Sarı ise Hristiyanlıkta iki manaya gelmektedir; ilk olarak kutsal anlamlara gelen 

sarı, kiliselerde ve mukaddes kişilerin resimlerinde bir ışık çemberi gibi kullanılmış 

(Mazlum, 2011, s.132), ikinci olarak ise kıskançlık ve ihanet anlamlarına gelmiştir. Bu 

durumun temelinde Hz. İsa’ya ihanet eden Yahuda’nın renginin sarı olması 

yatmaktadır.  

 

 

Şekil 2. Da vinci tarafından 15. yy. da yapılmış “Son Akşam Yemeği” adlı fresk 

Kaynak: https://tr.wikipedia.org/wiki/Son_Akşam_Yemeği_(tablo) Erişim tarihi: 19.11.2018 



11 

 Yahuda (Şekil 2’de soldan dördüncü), Hz. İsa’nın 12 havarisinden biridir ve 

düşmanlarına Hz. İsa’yı ispiyonlayarak onun çarmığa gerilmesine neden olmuştur. Bu 

sebeple Leonardo da Vinci, “Son Akşam Yemeği” adlı ünlü eserinde bu durumu 

önemseyerek Yahuda’yı sarı renkle tasvir etmiştir (Soygüder, 2013, s.187). 

 

2.4.1.3. İslamiyet’te Renkler 

Renk kavramı, Kur’an-ı Kerim’de toplamda sekiz ayette geçmiştir.1 Fâtır suresi 

27’nci ayette: “Görmedin mi Allah gökten su indirdi. Onunla renkleri çeşit çeşit 

meyveler çıkardık. Dağlardan (geçen) beyaz, kırmızı, değişik renklerde ve simsiyah 

yollar (yaptık)” şeklinde geçmiştir (Karaman, Özek, Dönmez, Çağrıcı, Gümüş, Turgut, 

2004, s.427). Ayette renkler üzerinden doğa tasviri yapılmıştır. Allah’ın mucizesi, 

ağaçlardan türlü renklerde çıkan meyveler ve birçok renkle söz edilmiş dağlar yoluyla 

ifade edilmiştir. Ayrıca bu ayet, renklerin birçok çeşidini kullanması bakımından 

oldukça önemlidir. Aynı surenin 28’inci ayetinde ise türlü renklerde yaratılan canlı 

çeşitliliğine yer verilerek Allah’ın sonsuz gücüne değinilmiştir: “İnsanlardan, 

hayvanlardan ve davarlardan da yine böyle türlü renkte olanlar var. Kulları içinden 

ancak âlimler, Allah’tan (gereğince) korkar. Şüphesiz Allah, daima üstündür, çok 

bağışlayandır” (haz: Karaman vd., 2004, s.427). Dünya üzerindeki ırkların iklim, 

genetik ve diğer sebeplere bağlı olarak türlü ten renklerinde oluşu ve farklı lisanlarda 

konuşmaları, Rûm suresi 22’nci ayette geçmiş ve bu farklılıklardan ibret alınması 

gerektiği açıklanmıştır: “O’nun delillerinden biri de gökleri ve yeri yaratması, 

lisanlarınızın ve renklerinizin değişik olmasıdır. Şüphesiz bunda bilenler için (alınacak) 

dersler vardır” (haz: Karaman vd., 2004, s.396).  

İslam âleminin temel rengi yeşildir. Hz. Muhammed yaşamı boyunca yeşil ile 

özdeşleştirilmiş olup sancaklarının rengi de yeşil, beyaz ve siyahtır. İslam’ın beş 

şartından biri olan hacca gitmek, Müslüman âlemi için oldukça önemlidir. Hacdan gelen 

Müslümanlar evlerinin kapılarını yeşil ile boyar. Yeşil o evde yaşayan kişi veya 

kişilerin hacca gittiğinin dışarıya olan göstergesidir (Coşkuner, 1995, s.29). Yeşil rengi 

Hz. Muhammed’in ehlibeyti ve evlatlarının alamet simgeleri ile soyundan olan 

seyitlerin şah ve alamet sembolleri olmuştur. Alevi-Bektaşi kültüründe yeşil baş, 

kadının ehlibeyt soyundan geldiğine işarettir (Eminoğlu, 2014, s.8). Dini kimseler yeşil 

kisve, yeşil cübbe ve yeşil sarık giyerek türbeler ise yeşile boyanarak veya yeşil çuha ile 

                                                            
1 Bakara 2/69; Fâtır 35/27,28; Nahl 16/13,68,69; Rûm 30/22; Zümer 39/21. 



12 

örtülerek İslamiyet’te yeşile veren önemi göstermişlerdir. Miralay Ali Bey, üç seri 

makale hâlinde “Bayrağımız ve Ay-Yıldız Nakşı” konulu yazısında, yeşil rengin 

Türkler tarafından “Levn-i Ruhanî” yani ruhani bir renk olarak kabul edildiğini ifade 

etmiştir (Genç, 1996, s.42). 

Hz. Muhammed’in bir diğer sancağının rengi beyazdır. Osmanlı Dönemi’nde, 

yazarlar Osmanlılar ve Selçuklulardaki ak sancakları genellikle İslamiyet ile 

ilişkilendirmişlerdir. Bu konuda ciddi araştırmalar yapan Miralay Ali Bey, Hicri 688 

yılında Anadolu Selçuklu hükümdarı II. Gıyaseddin Mesud’un Osman Gazi’ye 

hükümdarlık fermanı ile birlikte bir de âlem (sancak) gönderdiğini ve bu sancağın beyaz 

renkli kumaştan yapılmış olması sebebiyle Türkler tarafından “ak sancak” olarak 

adlandırıldığını kaydetmektedir (Genç, 1997, s.11).  

Ak rengi, Türklerde hükümranlığın da sembolüdür. Abbasilerin ve yer yer 

Selçuklu ile Harzemşahların hükümdar sancaklarının da kara oluşu, Selçuklu ve 

Osmanlıların ak sancakları, Hz. Muhammed’in üç sancağından ikisi olan siyah ve beyaz 

ile ilişkilidir. Böylece İslamiyet’in Türk devlet geleneğine ve hükümdarlık sembollerine 

doğrudan bir etkisi olduğu anlaşılmaktadır. 

Hz. Muhammed’in bir diğer sancağının rengi ise siyahtır. Siyah rengin İslami 

temelleri Abbasi kaynaklıdır. Hz. Muhammed’in üç sancağından siyah olanını Abbas’a 

vermesinden dolayı bu renk Abbasilerin şiarı olmuştur. Bu nedenle Abbasilerin sancağı 

siyahtır. Anadolu Selçukluları ile Harzemşahların hükümdar sancaklarının da siyah 

oluşu, Abbasilere olan manevi bağlarına işarettir (Genç, 1997, s.42-43).  

İslamiyet’te önemli olan renklerden biride İbrahim Peygamber’in ve Meryem’in 

simgesi olan kırmızıdır (Yardımcı, 2011, s.113). Kırmızı renk, Fâtır suresi 27’nci ayette 

dağlar ve yolların tasvirinde bir kez geçmiştir (haz: Karaman vd., 2004, s.427).  

Kırmızı renkle özdeşlemiş olan çiçek ise güldür. Kırmızı gülün dinsel etkisinin 

arka planın da İranlı mutasavvıf şair Rûzhibân Baklî bulunmaktadır. Rûzbihân Baklî’nin 

“Kırmızı gül Allah’ın mehabetinden bir parçadır” sözü, dünyanın her yerinde şairler 

tarafından sevilen güle dinsel bir mana katmıştır. Allah’ı gül bulutları şeklinde; ilahi zatı 

ise bir kırmızı gül olarak görür. Bu çiçek ilahi cemali ve azameti en mükemmel bir 

biçimde açığa çıkardığı için şevk sahibi ruhun simgesi bülbül, ezelden ebede kadar onu 

sevmeye yazgılıdır. Bu sebeple divan şairleri ve âşıklar, şiirlerinde sevgiliyi, Hz. 

Muhammed’i ve Allah’ı tasvir ederken sembol olarak kırmızı güle başvurmuşlardır 

(Schimmel, 2001, s.293). 



13 

İslamiyet’te arş, göğün en yüksek tabakası dokuzuncu felektir. Türkler İslamiyet 

ile birlikte arş ifadesini kullanmıştır. “Arş” ifadesi, kaynaklarda ise ilk kez Kutadgu 

Bilig’in 24’üncü beytinde şu şekilde geçmiştir (Ögel, 2010-II, s.146); 

 

Ediz arşta altın seraka tegi 

Tözü barça munglug sanga ay idi (Arat, 1991, s.19). 

 “Yüksekteki arştan alttaki toprağa kadar, bütün her şey, hepsi sana muhtaçtır, ey 

rabbim!” (Çakıcıoğlu, 2012, s.33). 

 

Türklerde de gök, önceleri dokuz kattır. Şaman törenlerinde Ulu Tanrı’nın 

bulunduğu göğün katları bazen beşinci kattan bazen de dokuzuncu katın yani göğün en 

yüksek katının üzerinde Tanrı’ya ulaşıyordu (Ögel, 2010-II, s.146). Türklerin 

İslamiyet’i kabul etmeleriyle birlikte bu inanış, Türk halklarında hızlı şekilde değişime 

uğramıştır. Çünkü İslamiyet ile Gök Tanrı, birbirine benzer inanış sistemleridir. 

İslam’da ölü kabre defnedildiği zaman ölüyü sorgulamaya gelen meleklerin göz 

rengi mavidir. Hz. Muhammed, maviyi şeytanın göz rengi olarak betimlemiştir. Bir 

rivayete göre ise Hz. Salih’in devesini öldüren adamın göz rengi mavidir (Akyüz, 2014, 

s.393). 

Gözlerdeki mavilik ise bereket ve uğurluğun bir sembolü olarak kabul edilmiştir. 

Mavi gözlü bir kadın bereket getirir. Hz. Davud’un göz rengi de mavidir. Fakat 

Araplarda mavi renk en kötü renktir. Çünkü onların düşmanları olan Romalılar, mavi 

gözlüdür (Akyüz, 2014, s.393).  

Mavi, gökyüzünün kubbeyi ve kutsallığı ifade etmesi yönüyle birçok dini yapıt 

için ilham kaynağı olmuştur. Camilerin kubbeleri, yerden göğe uzanarak tevhit inancını 

belirtmesi yönüyle oldukça önemlidir. 

Son olarak sarı renk, Kur’an-ı Kerim’de iki ayette geçmiştir. Zümer suresi 

21’inci ayette sarı rengi: “Görmedin mi? Allah gökten bir su indirdi, onu yerdeki 

kaynaklara yerleştirdi, sonra onunla türlü türlü renklerde ekinler yetiştirdi. Sonra onlar 

kurur da sapsarı olduklarını görürsün. Sonra da onu kuru bir kırıntı yapar. Şüphesiz 

bunlarda akıl sahipleri için bir öğüt vardır” şeklinde geçmiştir (haz: Karaman vd., 2004, 

s.452). Doğayı rengarenk, canlı ve parlak şekilde yaratan Allah aynı şekilde sapsarı 

ederek kurutur ve kırıntı yapar. Bu durum Allah’ın gücünü gösterirken sarı renginde 

diğer renklerden farklı olarak solgunluk anlamında kullanıldığı göstermektedir. Bakara 

suresi 69’uncu ayette ise sarı sözcüğü: “Bu defa: Bizim için Rabbine dua et, bize onun 



14 

rengini açıklasın, dediler. ‘O diyor ki: Sarı renkli, parlak tüylü, bakanların içini açan bir 

inektir’ dedi” şeklinde geçerek rengin parlaklığı ve içi ferahlatan yönü söz edilerek 

ineğin tasavvurunda kullanılmıştır (haz: Karaman vd., 2004, s.11). İnek gibi boynuzlu 

büyükbaş hayvanların genel adına “sığır” denir. İslamiyet’te sığır türünden hayvanların 

kurban edilmesi Bakara suresi 67’nci ayette şu şekilde belirtilmiştir: “Musa, kavmine: 

Allah bir sığır kesmenizi emreder, demişti de: Bizimle alay mı ediyorsun? demişlerdi. O 

da: Cahillerden olmaktan Allah’a sığınırım, demişti” (haz: Karaman vd., 2004, s.11). 

Etinden sütünden faydalanılması, renginden dolayı ayette de geçen ferahlatıcı yönü ve 

Allah’a kurban edilmesiyle kutsal bir hayvan olan İnek, Hindu inancında farklı bir 

boyuta uzanmıştır. İnek, Hindistan’da mistik bir kudreti olan hayvandır. Hindu bir 

insanın ineğe rast gelmesiyle o gününün uğurlu olacağı, onu selamlayan Hinduların 

dileklerinin kabul olacağı gibi birçok inanç yaygındır. Ayrıca ineğin yürürken ayakları 

ile çıkardığı toz da kutsaldır. “Goraj” adı verilen bu tozun yeni doğmuş bebeğin 

bedenine sürülmesiyle ona karşı bakılan kem gözlerden sakınılacağına inanılır. Uğursuz 

bir yıldızın altında doğmuş bebek ise ineğin karnı altında yatırılır. Bu âdete ise 

“Goprasav” denir (Çağdaş, 1955, s.53-54). İslamiyet’te yaşanan kanlı kurban 

Hindistan’da yasaklanmıştır. Bu durumun Hint mitiyle bir ilgisi bulunmaktadır. Hint 

mitolojisinde dindar bir kral olan Nahuşa, ineği öldürmesiyle yönettiği ülkesinde 

hastalık çıkmasına ve yayılmasına neden olur. MS 1017 yılında Hindistan’a giden El-

Biruni, yük taşıyan insanlara sütüyle yardım eden ve ihtiyaçlarının çoğunu karşılayan 

ineğe karşı yerel halkın koruyucu bir hisse kapılması ve sıcak Hint ikliminde her çeşit 

etin hazmının güç olmasından dolayı inek etlerinin yenmesinin yasak olduğunu 

anlamıştır (Çağdaş, 1955, s.63-65). İki kadim inanç sistemi arasındaki bu farklılıktan 

oluşan bağlılık, dinler arası geçişin açık ve zengin birer göstergesidir. Hadislerde sarı 

renk, nefse en canlı ve çekici gelen renktir. Hüseyin Akyüz, Hz. Muhammed’in sarı 

elbise ile ilgili hadisiyle ilgili Hattâbî’nin yorumunu şu şekilde nakletmiştir:  

 

“Kocası ölen bir kadının hangi elbiseleri giyip hangilerini giyemeyeceği 

konusunda âlimler ihtilâf etmişlerdir. İmam Şafî’ye göre süslü veya süs 

teşkil eden boyalarla boyanmış kumaşlardan dikilmiş elbiseleri kocası ölen 

bir kadın yas süresi içerisinde giyemez. Bu elbisenin kalın veya ince 

olması bu hükmü değiştirmez” (Akyüz, 2014, s.388). 

 



15 

Hüseyin b. Hasan, hac mevsiminin sona ermesinden sonra Kâbe’ye oturmuş ve 

Abbasileri simgeleyen siyah örtüyü çıkararak üzerinde Ebu’s-Serâyâ’nın isminin yazılı 

olduğu sarı bir örtü örtmüştür. Bu durum onun isyanının bir ifadesidir (Varol, 2004, 

s.125). Böylece, sarı rengin İslamiyet’te siyasi amaçlar için de kullanıldığı anlaşılır. 

Kâbe, günümüzde Müslümanların kıblesidir ve İslamiyet açısından önemi 

oldukça büyüktür. Bilinenin aksine Kâbe’nin örtüsü sadece siyah renkli kumaşla örtülü 

değildi. Hz. Muhammed, Kâbe’yi tavaf ederken üzerinde yeşil bir elbise vardı (Akyüz, 

2014, s.392). Bu durumun dini bir etkisi bulunmamakla birlikte tamamen gelenek 

kaynaklı olup dönem devletlerine göre de değişim göstermiştir. Kâbe’nin dört duvarı 

üzerine dıştan ve içten siyah ve kırmızı iki örtü asılmıştır (Ünal, 2001-24, s.17). İslami 

Dönemde örtü; halife, önemli bir hükümdar veya Mekke Valisi tarafından yaptırılırdı. 

İlk yaptıranlar Hz. Muhammed, Ebû Bekir, Ömer ve Osman’dır. Hz. Ömer’den beri 

Mısır’da yaptırılan beyaz keten örtü diğeri de kendisinin ortaya çıkardığı kırmızı ipek 

örtü idi. Resûl-i Ekrem zamanından itibaren 10 Muharrem aşure gününde kırmızı örtü, 

27 Ramazan’da ise beyaz örtü asılırdı. Kâbe örtüsü, Memluk Dönemi’nde siyah ve mavi 

ipekten, Osmanlı Dönemi’nde ise uzun bir süre yeşil, daha sonrada siyah atlastan 

yapılmıştır (Ünal, 2001-24, s.18). 

579 (1183-84) yılı Abbasiler zamanında, Nâsır-Lidînillâh tarafından gönderilen 

örtülerin rengi yeşil olup üzerindeki yazılar kırmızıdır. Abbasi Devleti’nin sonlarına 

doğru ise Nâsır-Lidînillâh’ın gönderdiği örtü siyah renkli ve sarı yazılı olmuştur. 

Böylece Me’mûn’un getirdiği beyaz ipek örtünün rengi siyaha çevrilmiş ve bu durum 

zamanımıza kadar devam etmiştir (Ünal, 2001-24, s.18). 

Sonuç olarak Kâbe örtüsünün günümüzde siyah oluşunun gelenek temelli olduğu 

anlaşılmıştır. Kâbe örtüsünün yapımı, rengi ve üzerindeki yazılar, halifelik, Mısır, 

Emeviler, Abbasiler vb. dönemlerinde değişiklik göstermiştir. Hz. Muhammed’in üç 

sancağından biri olan siyah sancağı Abbas’a vermesiyle Abbasilerin sancağının siyah 

oluşu, Abbasi hilafetinin sonlarına doğru yeşil renkli örtüyle kaplanan Kâbe’nin 

örtüsünün siyaha, yazılarının ise sarı renkte olması, Me’mûn’un getirdiği beyaz ipek 

örtüsünün ise siyah renge çevrilmesine sebep olmuştur. 

 

2.4.1.3.1. Tasavvufta Renkler 

Tasavvuf, bireyin dünya işlerinden kopup Allah’a yönelmesini ifade eden 

manevi bir inanç yoludur. Mutasavvıfların Allah’a yürüdükleri yol (tarikat), şeriattan 



16 

çıkan bir yol olarak tanımlanır. Çünkü ana yol şeriat, ondan çıkan yol ise tarikattır. 

Tarikat yolu dar ve yürümesi zordur. Yolcunun “Allah birdir” varoluşsal ikrarına, yani 

tam tevhit hedefine ağır ağır ulaşıncaya kadar farklı makamlardan geçerek ilerlediği yol, 

manevi yoldur. Allah’a giden bu yollar üç kapılıdır; şeriat, tarikat ve hakikat 

(Schimmel, 2001, s.107-108). Hz. Muhammed tasavvuf zincirinin ilk halkasıdır. İsra 

suresi 1’inci ayette ifade edilen2 Hz. Muhammed’in miracı, tasavvuf ehli için Allah’ın 

huzuruna manevi yükselişin ilk örneğini teşkil etmektedir (Schimmel, 2001, s.42).  

Mutasavvıf, soyut olan iç dünyasını birtakım semboller ile somutlaştırarak dış 

dünyaya aktarmıştır. Bu aktarım şiir yoluyla olmuştur. Edebiyatın bu noktada tasavvufta 

ayrı bir yeri vardır. Bu durumun en somut örneklerinden biri Ferîdüddin Attâr’ın 

“Mantıku’t Tayr (Kuşların Dili)” adlı eseridir. Eserde Allah’a yolculuk ve bu yolculuk 

sırasında yaşanan zorluklar, sembolik ve alegorik bir biçimde anlatılmıştır. Kuşların 

mitolojide geçen Simurg’u bulmak üzere zahmetli bir yolculuğa girdiğini anlatan 

Ferîdüddin Attâr, eserinde temsili olarak vahdet-i vücut inancını ifade etmektedir. 

Kuşlar hakikat yolunun yolcuları; hüthüt kılavuzları ve Simurg ise Tanrı’nın tecellisidir 

(Arpaguş, 2005, s.128).  

Sembollerin tasavvufta görev üstlendiği bir diğer durum ise renklerdir. 

Tasavvufta renkler, sufilerin manevi yolculuk sırasında karşılaştığı aşamaları sembolize 

eder. 

Tasavvufta renklerin simgesel olarak kullanıldığı ilk fonksiyon nefistir. 

Tasavvufta manevi olgunluğun yedi mertebesi bulunmaktadır. İlk mertebe “nefs-i 

emmare” dir. Bu nefis, insanın hayvani şehvetlerin etkisi altında yaşaması fakat içinde 

bundan kurtulma arzusunu da taşımasıdır, rengi mavidir. İkinci mertebe “nefs-i 

levvame” dir. Bu mertebede insanın idrak seviyesi artar ve ayıp saymak zorunda olduğu 

düşünce ve davranışlardan dolayı pişmanlık duyar, rengi kırmızıdır. Üçüncü mertebe 

“nefs-i mülheme” dir. Bu nefiste hayvani şehvet geride kalır ve kalbin gücü hissedilir, 

rengi sarıdır. Manevi olgunluğun dördüncü mertebesi “nefs-i mutmainne” dir. Mürit, 

artık maneviyatın maddiyata üstün geldiğinden emin olur ve geçici olan hazlardan 

etkilenme durumunu aşmıştır, rengi beyazdır. Beşinci mertebe “nefs-i raziye” dir. 

Burada müridin dünya malına sırt çevirmesi, maddi olan her şeyle kurulan köprülerin 

yıkılması ve Allah’tan gelen her şeye razı olması esastır, rengi yeşildir. Altıncı mertebe 

                                                            
2 İsra suresi 1’inci ayet: “Bir gece, kendisine ayetlerimizden bir kısmını gösterelim diye (Muhammed) 
kulunu Mescid-i Hâramdan, çevresini mübarek kıldığımız Mescid-i Aksaya götüren Allah noksan 
sıfatlardan münezzehtir; O gerçekten işitendir, görendir” (haz: Karaman vd., 2004, s.266).  



17 

“marziye” dir. Mürit, olgunluğun bu aşamasında o kadar ilerlemiştir ki artık Allah da 

ondan razı olmuştur, rengi ise siyahtır. Son olarak yedinci terbiye “safiye” dir. Bu 

mertebe ruhani saflığın, mutlak arınmışlığın en üst seviyede gerçekleştiği bir 

mertebedir. Mürit, Allah ile onun mutlaklığında birleşir ve dünyevi hayatına onun elçisi 

veya halifesi olarak devam eder. İşte bu, “halife” sözcüğünün çıkış noktasıdır. Bu 

mertebede renk yoktur, saf nur vardır (Vett, 2004, s.139-140). 

Ölüm, renklerin tasavvufta sembolik öneminin ikinci fonksiyonudur. Tasavvufta 

ölümün beyaz, siyah, kırmızı ve yeşil olmak üzere dört çeşidi vardır. İmam el Kuşeyrî, 

ölüm ile ilgili Hatimi Tai’den rivayet olunan bilgileri şu şekilde nakletmiştir:  

 

“Kim ki, mezhebimize girerse (tasavvuf yolunu kastediyor), o nefsinde, 

ölümden dört hasleti (çeşidi) yerleştirsin: a) Bembeyaz bir ölüm. Bu ölüm 

acıkmak demektir. b) Simsiyah ölüm. Bu ise, halktan gelen eziyete 

tahammül göstermek demektir. c) Kıpkırmızı bir ölüm. Bu ise, hevai 

nefsin muhalefetinde katıktan arınmış bir amel ve ibadet demektir. ç) 

Yemyeşil bir ölüm. Bu ise yama üzerine yama vurmak demektir. Yani 

yamalı elbise ile gezmektir” (Kuşeyrî, 2006, s.58). 

 

Renklerin tasavvufta önem arz ettiği üçüncü fonksiyon sevgilinin tasviridir. 

Tasavvufta sevgili simgesel bir anlamdadır ve onun güzellik unsurlarını tasvir ederken 

kullanılan birtakım renkler ile ifade ettikleri anlamlar mevcuttur. Sevgili, tasavvufta 

Allah’ı simgelemiştir. Sevgilinin yanağındaki siyah ben, divan şiirinde âşıklarca sıkça 

kullanılmıştır:  

 

Şöyle gird olmuş Firengistan birikmiş bir yana 

Sonra gelmiş gûşe-i ebrûda hâl olmış sana (Karaköse, 2010, s.181). 

“Frengistan, şöyle yuvarlanıp bir yere toplanmış; sonra gelmiş, sana kaşının 

kenarında ben olmuş.”  

 

Ünlü divan şairlerinden Nedim, sevgili yüzündeki beni “kâfiristan” diye 

nitelendirmiştir. Frengistan’a benzetilen benin yeri, ağzın üstü değil; kaşın kenarı olur. 

Yani benin yeri, dünya coğrafyasında Avrupa’nın konumuyla nispet içinde bir 

düşünceyle belirlenmiştir. Hint, Zengi, Habeş gibi siyah beni temsil eden ülkelerin 

halklarının siyahi oluşu, siyah renkte bir koku olan misk ve amber gibi kokuların vatanı 



18 

oluşları ve halklarının felsefesiyle ilgilidir. Burada Frengistan’ın siyahı temsil etmesi, 

dini bir sebebe bağlı olup siyah anlamına gelen “küfr” kelimesiyle alakalıdır (Karaköse, 

2010, s.181). Tasavvufta da sevgilinin beni, “hâl-ı siyah” diye geçmektedir. Nedim’in 

yukarıdaki beytinde de ifade ettiği gibi tasavvufta da ben, siyahlığıyla karanlık olarak 

nitelenen günahı simgeler (Öztürk, 2011, s.24). 

Tasavvufta rengin sembolik olarak önem arz ettiği dördüncü ve son fonksiyon 

ise giyim ve kuşamdır. Tasavvufta dervişlerin giydikleri kıyafetlerde, kullandıkları 

renklerin bir uyumu ve manaları mevcuttur. Dervişler taçlarının üzerine destar sararlar. 

Bu destarın rengi beyaz ise nur-ı bekayı; siyah ise nur-ı fenayı; yeşil ise nur-ı 

memrûhayı temsil etmiştir. Dervişlerin giydiği don ise onun nefsiyle mücadelesi 

sonucunda ulaştığı mertebeleri ifade eder. Nefis ile mücadele de kara don giyerler. Hırsı 

ve hevesi keserse sarı don giyerler. Kötülük yaptığında sahibini kınayan nefse 

bürünürse yeşil don giyerler (Öztürk, 2011, s.26). 

Hz. Muhammed miraca çıkarken Cebrail tarafından sırtına nurdan bir hırka 

giydirilir, beline kızıl yakuttan bir kemer kuşatılır, eline yeşil zümrütten bir asa verilir, 

ayaklarına da yeşil zümrütten bir nalın giydirilir. Daha sonra Hz. Muhammed yeşil bir 

mindere binerek miraca çıkar. Miraç dönüşünde de Hz. Muhammed’in başında taç ve 

yeşil bir destar vardır. Buna bağlı olarak dervişler, kıyafetlerinde yeşil rengi sünnet 

olarak tercih ederler. Ayrıca Hz. Muhammed Medine’ye hicreti, Mekke’yi fethi ve bir 

eğlence zamanında başına siyah destar sarar. Bu nedenle siyah da sünnet olarak 

kullanılır. (Öztürk, 2011, s.26). 

Sufilerin renk analizlerine bakıldığında Necmeddîn-i Kübrâ’ya göre beyaz, 

İslam, iman ve tevhidi sembolize etmektedir. O, insan vücudunun ilk anda karanlık 

olduğunu, daha sonra kırmızılaştığını ve ıslah edildiğinde de saflaşıp beyaz hâle 

geldiğini ileri sürmektedir. Beyaz genelde saflığı, temizliği çağrıştırmaktadır. 

Nakşibendi’de sır latifesinin rengi beyaz, Şeyh Gâlib’e göre ise Allah’ın yaratma 

iradesinin sembolü beyazdır (Özköse, 2014, s.29).  

Tasavvufta renk, evrenin yaratılmasıyla başlayan ve Mâsivâ’ya (Allah’tan başka 

her şey) bağlı olan her şeyin görünümü şeklinde ifade edilmiştir. Tasavvufi anlayışa 

göre Allah evreni cevher-i ebyâz (beyaz cevher)’dan yaratmıştır. Bu cevher, Allah’ın 

taayyününü (tecellisini) ikiye ayırmıştır; birincisi eriyerek su olur, ikincisi ise on 

parçaya bölünerek; arş, kürsî, levh, kalem, cennet, ay, yıldızlar, melekler, huriler ve 

güneş olur. Güneşin nuruyla yeryüzündeki varlıklar renklenir (Öztürk, 2011, s.21-22). 

Bu durum, Güneş ışığının belirmesiyle renklerin ortaya çıkması ve farklılaşması 



19 

izahının tasavvuftaki delili konumundadır. Dervişlerin kıyafetlerinde ise beyaz renk sık 

sık görülmüştür. Hz. Muhammed bir hadisinde: “Elbiselerden beyaz olanları giyin. 

Çünkü onlar en hayırlı giyeceklerinizdir. Ölülerinizi de beyazla kefenleyin” 

buyurmuştur (Canan, 1992, s.71). 

Tasavvufta yeşil rengin önemi büyüktür. Tarikatlarda yeşil renk, seyitlerin 

(Peygamber soyundan gelenlerin) ve cennetin rengi olarak düşünülmüştür. Bunun 

yanında yeşil giyinmenin sünnet olduğu düşüncesi, dervişlerin kıyafet seçiminde yeşili 

tercih etmesinin bir göstergesidir (Öztürk, 2011, s.27). İstihare yapılırken beyaz ve yeşil 

görmek, hayra; siyah ve kırmızı görmek de şerre yorumlanır. Son olarak dünya 

siyasetinde yeşilin İslam’ın rengi olduğu bilinmektedir (Özköse, 2014, s.29-30). 

Necmeddîn-i Kübrâ’ya göre mavi renk, nefsin kuvvetine delalet etmektedir. Zira 

nefis, zuhur ettiği zaman rengi mavidir (Özköse, 2014, s.30). 

Sarı renk, tasavvufi hâlin zaafına ve suretin varlığına işarettir. Bir bitkinin 

sararması gibi seyyarın gidişatındaki zaafı ve zayıflığı da sarı renkle simgelenmiştir 

(Özköse, 2014, s.30). 

Tasavvufi hâlin şiddet ve kuvvetine yönelik delil ise kırmızı renktir. Diğer 

yandan saf ateş rengi olan kırmızı, himmet işaretidir. Mevlevilikte şeyhin postu kızıl 

renktedir. Güneş batarken kızıl rengi bürünür ve Hz. Mevlâna’da güneşin gurup ettiği 

sıralar da Hakk’a vasıl olduğu için bu rengi vuslat rengi olarak benimsemiştir (Özköse, 

2014, s.30). 

 

2.5. Renklerin Türk Tarihindeki Yeri ve Önemi 

2.5.1. Türk Tarihinde Geçen Belli Başlı Renklerin Anlamları 

2.5.1.1. Kara/ Siyah 

Kara, Türk tarihinde çoğunlukla olumsuz nadiren de olumlu anlamlara gelmiştir. 

Farsça “siyāh” kelimesinin Türkçe karşılığı olan “kara” sözcüğü, “a. 1. En koyu renk, 

siyah, ak, beyaz karşıtı. 2. sf. Bu renkte olan: “Kara gözlüm efkârlanma gül gayri/ 

İbibikler öter ötmez ordayım”-B. S. Erdoğan. 3. Esmer. 4. sf. mec. Kötü, uğursuz, 

sıkıntılı. 5. mec. İftira. Kara çalmak birine iftira etmek, kara sürmek” anlamlarıyla 

Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 2011, s.1313). Orhun Abideleri’nin doğu 

yüzünde kara rengi için “yagız” ifadesi kullanılmıştır: “Üze kök teñri asra yağız yer” 

(Tekin, 2014, s.24). Yağız, esmer doru (yağız at) ve yiğit (yağız delikanlı) anlamlarını 

taşımaktadır. Türk kozmogonisinde yeri simgeleyen yağız (kara), Göktürk Kağanlığının 



20 

kuzey yönünü temsil eder. Türk lehçelerinde kara sözcüğü, geniş bir hacme sahiptir. 

Azerbaycan ve Türkmen Türkçesinde “gara” şeklinde geçmiştir. Kara, ortak Türkçe bir 

kelime olarak “karaƞgı, karaƞgu, karaƞku” şeklinde de ifade edilmiştir (Kononov, 2015, 

s.187).  

Kara rengin ilk fonksiyonu “yas” ve “keder” dir. Siyah giyim ve aksesuar, bu 

durumun belirtisidir. Osmanlı Devleti’nde tahta geçen Sultan’ın ölen babası karşısında 

siyah giyinmesi, Azerbaycan’da ölü evine kara bayrağın asılması bu duruma örnek 

teşkil etmiştir. Anadolu’da geçen “kara gün”, “karaları bağlamak”, “karalar giymek” ve 

“kara haber” gibi birçok deyim, kara renginin Anadolu halkındaki olumsuz yönüne 

işarettir.  

Kara rengin ikinci fonksiyonu, “güç”, “kuvvet” ve “yiğitlik” tir. Türk 

hükümdarların tahta çıkma töreninde oturacağı seccade ve halının siyah renkte olması, 

kara renginin “güç”, “kuvvet” manalarına gelmesine açık bir örnek olmuştur. Yağız 

delikanlı manası ise “yiğitlik” anlamına gelir ama bu ifade ten renginden 

kaynaklanmaktadır.   

Kara rengin üçüncü fonksiyonu, alt tabaka insanlarına verilen bir sıfattır. Orhun 

Abideleri’nin doğu yüzünde bu durum, şu şekilde geçmiştir:  

 

Kara bodun kağanım kelti tip ögirip sebinti  

“Avam halkı (ise) Hakanım geldi diye kıvanıp sevindi” (Tekin, 2014, s.64-65).  

 

Kara rengin dördüncü fonksiyonu ise Dede Korkut’ta görülen ve kâfirler için 

kullanılan bir sıfattır. Dede Korkut’ta Hristiyan keşişlere “kâfir” benzetmesi yapılırken 

kara giysili (donlu) deyişi kullanılmıştır: “Kara giyimli azgın dinli kâfirlere bir oğul 

aldırdınsa söyle bana” (Ergin, 2013, s.29). Bir diğer kullanım alanı ise “kara tonguz 

damı (kara domuz ev)” deyişiyle kâfirlerin evleridir: “Kara domuz damında yatıyor de” 

(Ergin, 2013, s.105). 

Son olarak kara rengin beşinci fonksiyonu “kutsallık” ve “bereket” tir. Hacerül 

Esved taşının siyah renkte oluşu, Kabe’nin siyah bir örtüyle örtülmesi, Roma’nın ilk 

kurulduğu yedi tepeden biri olan Palatin Dağı üzerinde siyah renkli bir küp şeklinde taş 

bulunuşu, bu duruma örnektir (Yardımcı, 2011, s.120).  

Kara rengin siyasi sebeplerde de adlandırıldığı görülmüştür. Kara (yağız), 

topraktır ve yeri simgelemiştir. Toprak, vatan demektir ve Türk milleti için en önemli 

olgudur. Hun zamanında, Tung-huların reisi Mete’ye iki devlet arasında kalan boş 



21 

bölgenin kendilerine verilmesini ister. Bunun üzerine kurultayını toplayan Mete Han, 

devletin toprak temelli olduğunu ve asla verilmeyeceğini beyan ederek önce kendisi gibi 

düşünmeyen vezirlerini ve daha sonra da atına binerek akın ettiği Tung-huları 

öldürmüştür (Ögel, 2010-I, s.7-8).  

 

2.5.1.2. Ak/ Ağ/ Beyaz 

Eski Türklerden bu yana ak, ağ ve beyaz isimleriyle ortaya çıkan ak rengi, anlam 

olarak hep olumluluk ifade etmiştir. Arapça “beyāz” kelimesinin Türkçe karşılığı olan 

“ak” sözcüğü, “a. 1. Kar, süt vb. rengi, beyaz, kara ve siyah karşıtı. 2. sf. Bu renkte olan 

3. Beyaz leke: Bir gözünde ak var. 4. sf. mec. Temiz. 5. sf. mec. Dürüst. 6. sf. mec. 

Sıkıntısız, rahat: Ak günler göresin” anlamlarına gelir (Türkçe Sözlük, 2011, s.58). Eski 

Türklerde “ak” sözü daha çok Oğuzlarda kullanılmış olup mitolojik değerlerin 

maneviyata dökülmesinde birer araç hâline gelmiştir. Diğer Türk dillerinde ise “ak” 

yerine daha çok “ürüng” ifadesi yayılmıştır. Ak ve ürüng ifadelerinin mitolojik 

kökenleri bulunmaktadır. Yakut efsanesinde geçen “Ak Ana veya Ak Ene” ise “Ürüng-

Ayığsıt” yani Beyaz Kadın Yaratıcıdır, Ak Oğlan (Er-Sogotoh) ise Tanrı tarafından 

yaratılmış ilk ve kutsal insandır.  

Ak rengin ilk fonksiyonu “temizlik” ve “arılık” tır. “Alnı açık yüzü ak” 

deyiminde yatan manalar doğru ve dürüstlük anlamına gelen “temizlik” ve “arılık” tır.  

Ak renginin kullanıldığı ikinci fonksiyonu “büyüklük” ve “yaşlılık” tır. Batı 

Türklerinde “ak sakal” deyimi yaşlı ve bilge birini akla getirmektedir. Kutadgu Bilig’in 

1103’üncü beytinde “ürüng” ifadesi şu şekilde geçmiştir:  

 

Örüng boldı erse kara saç sakal  

Anungu busugeı ölümke tükel (Arat, 1991, s.127). 

“Kara saç ve sakal ağarınca, pusuda yatan ölüme iyice hazırlanmak gerekir” 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.121).  

 

Kutadgu Bilig’den yola çıkarak ağarmak (ak düşmek, çıkmak) fiilinin, Doğu 

Türklerinde de yaşlılığı yani ölümün yaklaştığını bildirdiği görülmüştür. 

Ak rengin üçüncü fonksiyonu “adalet”, “güç” ve “ululuk” tur. Hunlarda ak renk, 

adalet ve güçlülüğün sembolüdür. Hun devlet büyüklerinin, özellikle savaşlarda 

giyindikleri elbisenin rengi aktır. Çin komutanları beyaz giyinen Hunları arıyorlardı: 



22 

“Beyaz giyinen komutanı öldürürsek, Hunları dağıtmış oluruz” diyorlardı (Ögel, 1984, 

s.377). Günümüzde de kullanılan “yüzü ak (alnı ak)” deyişleri, adil ve temiz kişilere 

denmektedir.  

Ak rengin dördüncü fonksiyonu “şehitlik” makamıdır. Bu fonksiyonun 

temelinde İslamiyet yatmaktadır. Türklerde şehit bayrağı aktır. İslamiyet’te gaza 

yolunda şehit düşmek oldukça kutsal bir mertebedir. Malazgirt Savaşı başlamadan önce 

Sultan Alparslan’ın beyaz elbise giymesi, bir kefen gibi şehitlik mertebesine hazırlık 

olarak yorumlanmıştır (Ögel, 1984, s.145). 

Ak rengin beşinci fonksiyonu “güzellik” tir. Halk edebiyatında âşıklar sevgilinin 

ak gerdan, ak alın, ak bilek vb. fiziki unsurlarından yola çıkarak ak rengini kullanmıştır:  

 

(Ak bilekte sarı hakik 

Zülüf ak gerdana dökük)2 

(Gözün melül dostum 

Neler duydum bugün)2 (Yücel, 2015, s.16-17). 

 

Ak rengin altıncı fonksiyonu ise bir sıfat olarak kullanılmıştır. Kutadgu Bilig’in 

2080’inci beytinde ak ve kara renklerin “halk” ile” bey” sınıfını ayırdığı görülmüştür. 

Ak, beyin; siyah, kulun sembolüdür: 

  

Kara kul karası bolur beg örüng 

Karalı örüngli adırttı körüng (Arat, 1991, s.224).  

“Kara, kul rengidir, bey, ak olur, kara ve ak, böyle ayırt edilmiştir” (Çakıcıoğlu, 

2012, s.198). 

 

2.5.1.3. Al/ Kızıl/ Kırmızı 

Kırmızı, “kırmız” adlı bir böcekten çıkarılarak elde edilen al renkli boyaya 

dayanan Arapçadan Türkçeye geçmiş bir kelimedir (Eren, 2008, s.34). Arapça “ḳirmizī” 

kelimesinin Türkçe karşılığı olan “kızıl” ve “al” renkleri, “(I) a. 1. Kanın rengi, kızıl, 

kırmızı 2. sf. Bu renkte olan: Al bayrak. Al çuha. 3. Dorunun açığı, kızıla çalan at donu 

4. sf. Bu renkte olan (at). 5. Yüze sürülen pembe düzgün, allık. (II) a. esk. Aldatma, 

düzen, tuzak, hile” anlamlarıyla Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 2011, s.79).  



23 

Eski Türklerde renklerin adlandırılması ve bir anlama sokulması doğadan 

hareketle olmuştur. Kırmızı, ateşin ve kanın rengidir. Kırmızının kimi insanlarda 

tansiyonu yükselttiği gözlemlenmiştir. “Kan tutmak” deyiminin temelinde de bu durum 

yatmaktadır. Evrenin oluşumunda önem arz eden dört element; ateş, su, hava ve 

topraktır. Ateş, doğada yakıcı ve kuru bir element olarak bilinmektedir. Bu nedenle 

kırmızı, kudretin ifadesi olmuştur. Ateş’in keşfedilen gücü ve renginin kırmızılığı, eski 

Türklerin yaptığı akınları ifade etmiştir. Kutsallık, kırmızı rengin bir diğer ifadesidir. 

Eski Türklerde “Al ruhu” veya “Al ateş” adları verilen bir Ateş Tanrısının varlığı ve 

koruyucu bir ruh olduğuna inanılması, bu duruma işarettir. Türkmen boylarında başa 

takılan ve “börk” adı verilen başlıkların tepe kısmı ise Tanrı’ya yakın olduğu için al 

rengindedir (Eminoğlu, 2014, s.7). 

Al/ kızıl/ kırmızı rengin ilk fonksiyonu, “kan”, “savaş” ve “bağımsızlık” tır. 

Göktürk yazıtlarından Tonyukuk Yazıtında: “Onun kanını döktü” anlayışı “kızıl kanın 

tökti” sözleriyle karşılanıyordu (Ögel, 1984, s.417). 

Al/ kızıl/ kırmızı rengin ikinci fonksiyonu, kızlarda genel olarak düğün ve 

gerdek; özel olarak ise mutluluk, erginlik ve ağırbaşlılıktır. Uygurlar ve Moğollarda al 

kaftanın ve al damganın, hakanlık sembolleri olarak kullanıldığı görülmüştür. Bu 

kaftana Türkler “ergenlik kaftanı” derlerdi. Buradan giderek bu al kaftan geleneğinin 

halk arasında yayıldığı görülmektedir. Böylece al kaftan artık halkın düğünde özellikle 

güveyiye gerdekte giydirdiği bir elbise hâline gelmiştir (Genç, 1997, s.17). 

Al/ kızıl/ kırmızı rengin üçüncü fonksiyonu, sevgilinin güzellik unsurlarını 

teşbih ve tasvir etmede olan kullanımıdır. Divan şiirinde sevgilinin dudakları ve 

yanakları teşbih edilirken sık sık kırmızı rengi geçmektedir. Kırmızı renginden dolayı 

gül, bu nedenle sevgilinin bu fiziki unsurlarını tasvirde kullanılmıştır. Ayrıca şarap, 

âşığın sevgiliye hasretinden döktüğü kan ve gözyaşı da kırmızı renktedir. Divan şiirinde 

kırmızı renk, çoğu kez kırmızı renkli unsurların birbirine teşbihi ve tenasübü yoluyla ele 

alınan konuların idealize edilmesinde kullanılırken en çok sevgilinin güzelliğinin 

anlatımında estetik bir unsur olarak yer alır. Tabiat tasvirlerinde de bu yönlerde bir 

yaklaşım hâkimdir (Eren, 2008, s.34-35). Necatî’nin “Gül” redifli kasidesinde, gülün 

yapraklarının üst üste yığılmış şekilde olması güzel bir nedene bağlanmıştır. Böylece 

hüsn-i talil sanatına başvurulmuştur:  

 

Cem’ idüb evrâk-ı âl üstine itmiş zer-fişân 

Yazmış ol mecmû’aya vasf-ı ruhun ey yâr gül  



24 

“Ey sevgili! Gül, o kırmızı yapraklarını bir araya getirip üstüne altın saçmıştır. 

O, mecmua gibi olan yapraklarına senin yanağının övgüsünü yazmıştır” (İpek, 2008, 

s.7).   

 

Al/ kızıl/ kırmızı rengin dördüncü fonksiyonu “cesaret” tir. “Gözü kanlı” deyimi, 

Oğuz Han’ın gözlerinin al renginde oluşuyla bağlantılı olduğu görülmektedir. Gözü 

kanlı demek, hiçbir şeyden yılmayan ve cesur bir kimse demektir. 

 Al/ kızıl/ kırmızı rengin beşinci ve diğer fonksiyonları ise olumsuzluk 

üzerinedir. “Al etmek” deyimi, hile yapmak demektir. Kutadgu Bilig’de “kızıl tilki” 

deyişi hileci kimseler için kullanılmıştır. 2312’nci beyitte Ödgülmiş, hükümdara ideal 

komutanın nasıl olması gerektiğini anlatırken “kızıl tilki” ifadesini şu şekilde 

kullanmıştır: 

 

 Yana alçı bolsa kızıl tilkü teg 

 Titir buğrası teg kör öç sürse keg (Arat, 1991, s.245). 

“Aynı zamanda kızıl tilki gibi hileci olmalı; deve aygırı gibi kin ve öç gütmeli” 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.216).  

 

Aynı eserin 964’üncü beytinde ise “kızıl dil” deyişi, olumsuz bir manadadır: 

 

Kızıl til kılur kısga yaşlıg seni 

Esenlik tilese katıg ba anı (Arat, 1991, s.113). 

“Kızıl dil senin ömrünü kısaltır; esenlik dilersen, onu sıkı tut (Çakıcıoğlu, 2012, 

s.109).  

 

“Allaşma” ifadesi, Türklerde “yüzün solması” ifadesine denk gelmiştir. Oğuz 

Türklerinde erdem ve başarı sahibi birinin yüzü ak, Karahanlı Türk kültür çevresinde ise 

kırmızıdır. Al, kırmızı rengin solgun hâlidir (Ögel, 1984, s.405). Kutadgu Bilig’in 

6229’uncu beytinde, İlig Supali’nin Ödgülmiş’e cevabında “allaşma” ifadesi şu şekilde 

geçmiştir: 

 

Nelük al bodudung kızıl mengzingi 

Negü birdi dünya sanga öz öngi (Arat, 1991, s.617). 



25 

“Kırmızı yüzün neden bugün solmuş?/ Dünya başka ne endişeler çıkardı?” 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.526).   

 

2.5.1.4. Yeşil/ Yaşıl 

Yeryüzünde doğanın canlılığı, toprağın ve bitkilerin yeşermesi yoluyla ortaya 

çıkar. Otların yeşermesi ise yağmur suyunun toprakla buluşmasıyla olur. Bu sebeple 

“yaş” ifadesi hem ıslaklık hem de suyun canlandırdığı yeşilliklere verilen bir isimdir 

(Genç, 1997, s.24). Yeşil, doğada ağaçların ve tüm yeşilliklerin sembolü olmuştur. 

Ayrıca “canlılık” ve “dirilik” i sembolize eder. Çünkü bitkilerin en diri ve verimli 

olduğu zaman, yeşilliğinin en parlak ve canlı olduğu zamandır. Kutadgu Bilig’in 67’nci 

beytinde yeşil rengin “canlılık, dirilik” anlamlarına geldiği görülmüştür:  

 

Kurımış yıgaçlar tonandı yaşıl 

Bezendi yipün al sarıg kök kızıl (Arat, 1991, s.24). 

Kurumuş ağaçlar yeşiller donandı, doğa mor, al, yeşil ve kızıla bezendi 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.36). 

 

Yeşil sözünün eski Türkçesi “yaşıl” olup “yaş” kökünden gelmiştir. Eski 

Türklerce “yış” sözü ise Orhon Türkçesinde “orman” anlamına gelmektedir. Orhun 

Abideleri’nin doğu yüzünde şu ifadelere yer verilmiştir: 

 

İlgerü kadırkan yışka tegi kirü temir kapıgka tegi koonturmış 

“İleride Kingan ormanlarına kadar batı da Demir Kapı ya kadar halklarını 

yerleştirmişler” (Tekin, 2014, s.24-25).  

 

Yeşil rengi, “a. 1. Sarı ile mavinin karışmasından ortaya çıkan, bitki 

yapraklarının çoğunda görülen renk: “Memleket isterim/ Gök mavi, dal yeşil/ Tarla sarı 

olsun/ Kuşların, çiçeklerin diyarı olsun”-C. S. Tarancı. 2. sf. Bu renkte olan: ‘Tek başına 

dolaştığın derin, yeşil ormanlarda / Yaprakları kurutacak sonbaharı düşündün mü?’ -E. 

B. Koryürek. 3. sf. Kurumamış, taze (sebze), kuru karşıtı: Yeşil fasulye. 4. sf. Olmamış, 

ham (meyve): Yeşil kayısı” ifadeleriyle açıklanır (Türkçe Sözlük, 2011, s.2582). 

Yeşil, doğada ağaçların ve bitkilerin sembolü olmuştur. Bitkiler ve ağaçlar, en 

yeşil (canlı, parlak veya koyu) oldukları sırada taze ve gençtir. İlkbaharda doğanın 



26 

canlanması, yeşermek; sonbahar da ise doğanın solması, sararmak şeklinde ifade 

edilmiştir. Bu nedenle yeşil rengi sürekli bir yenilenme içine girmiş ve “yeniden doğuş” 

u ifade etmiştir.  

İlk zamanlar göçebe yaşam tarzını sürdüren Türkler için hayvancılık oldukça 

önem arz etmiştir. Canlıların yavrularını beslemesi, güçlenmesi ve beraberinde insanlar 

için verimli bir hâl alması için (süt vermesi vb.) otlamaları gerekmektedir. Otlamaları 

içinse bitkilerin yeşermiş olması gerekmektedir. Bu nedenle eski Türklerde toprağın 

yeşermesi ekonomik ve yaşam şartları açısından oldukça önemlidir. Çin kaynaklarından 

edinilen bilgiler ışığında MÖ VIII. yy. da 9-21 Mart tarihleri Türkler tarafından bahar 

bayramı olarak kutlanmıştır. Günümüzde bu bayrama “Nevruz Bayramı” denmektedir 

(Genç, 1997, s.24). Eski Türklerde yeni yılın başlangıcı iki tabiat olayının görülmesi ile 

olmuştur: “1. Otların yeşermesi. 2. Gök gürlemeleri ile yıldırımların başlaması.” Bu 

nedenle eski Türkler yaşlarını söylerken: “Ben 20 yeşerme gördüm” demişlerdir. 

Bahaeddin Ögel, eski Türklerin demek istediklerinin “Ben 20 yaşındayım” olduğunu 

belirtmiş ve günümüzde de kullanılan “yaş” ifadesinin bu inanışlarla bağlantılığı 

olduğunu düşünmüştür (Ögel, 2010-II, s.272).  

“Yemyeşil” ifadesi, XI. yy. eserlerinde “yapyaşıl” şeklinde geçmektedir. 

Divan’a göre bu en koyu yeşil demektir. “Göğermek” ifadesi ise “yeşermek” anlamında 

kullanılmıştır. Çin kaynaklarından edinilen bilgilere göre bir kişiye yaşı sorulduğunda 

“otuz yeşil gördüm” yani otuz bahar göğerme gördüm demiştir. Diğer Türk ağızlarında 

ise yaş, genç demektir (Ögel, 1984, s.471).  

 

2.5.1.5. Gök/ Mavi (Yeşil) 

Türkçe gök kelimesi, “a. 1. İçinde gök cisimlerinin hareket ettiği sonsuz boşluk, 

uzay, sema, asuman, feza. 2. Yeryüzü üzerine mavi bir kubbe gibi kapanan boşluk, gök 

kubbe, sema: ‘Süngülerini çelikten birer parmak gibi göğe kaldırmışlar.’ -R. E. 

Ünaydın. 3. Gökyüzünün, denizin rengi, mavi veya yeşile çalan mavi. 4. sf. Bu renkte 

olan. 5. sf. hlk. Olgunlaşmamış: “Uzun süren bir kışın karları, soğukları altından 

fışkıran gök ekinler” anlamlarıyla ifade edilir (Türkçe Sözlük, 2011, s.957). Arapça 

mavi kelimesi ise Türkçe sözlükte “a. (ma:vi) Ar. mâ’ī 1. Yeşil ile menekşe rengi 

arasında bir renk, bulutsuz gökyüzünün rengi 2. sf. Bu renkte olan” şeklinde belirtilir 

(Türkçe Sözlük, 2011, s.1636). Ayrıca mavinin bir tonu olarak bilinen Turkuaz rengi, 

“a. Fr. turquoise 1. Yeşile çalan mavi renkte değerli bir taş, turkuaz mavisi, turkuaz 



27 

yeşili, firuze. 2. Bu taşın rengi. 3. sf. Bu renkte olan” şeklinde açıklanır (Türkçe Sözlük, 

2011, s.2387).  

Gök/ mavi rengin ilk fonksiyonu “sonsuzluk”, “özgürlük”, “yücelik”, “huzur” ve 

“su” anlamlarında kullanılmış, kutsal bir ifadeye gelmiştir. Renklerin insanlar tarafından 

kavranması ve anlamlandırılması, doğa olaylarının işlevsel farklılıklarına göre 

belirlenmiştir. Gökyüzü, ilkel toplumlardan bu yana kutsal görülmüştür. Bu durumun 

temel sebebi, insanların anlayamadıkları ve müdahale edemedikleri şeylerin ardında hep 

bir gizem aramaları şeklinde izah edilebilir. Binlerce yıl önce gökyüzü, ulaşılamaz ve 

müdahale edilemez bir kubbe idi. Doğadaki bütün ürünler, yağmurun yağması 

sonucunda büyüyüp gelişir. Bu sebeple yağmur, insanların dilinde bolluk ve berekettir. 

Yağmur, gökyüzünde oluşan bir doğa olayıdır. Bu sebeple insanlarla gökyüzü arasında 

inanç bağı oluşmuştur.  

Bolluk ve bereketin yanı sıra doğal afetleri de (şimşek, hortum vb.) oluşturması, 

insanların istekleri doğrultusunda ellerini hep yukarıya gözlerini ise hep gökyüzüne 

dikerek dua etmelerine sebep olmuştur. Eski Türklerdeki Gök Tanrı inancı, bu 

yücelmenin bir sonucudur. Mavi renk, bu nedenle sonsuzluk ve özgürlük gibi anlamlara 

sahip olup göğün ve suyun alameti olarak bilinmektedir.  

Gökyüzünün tanrısal gücüyle ilgili Orhun Abideleri’nin güney yüzünde şu 

ifadelere yer verilmiştir: 

 

Tengri teg tengride bolmış türük bilge kağan 

“Tanrı gibi Tanrıdan olmuş Türk Bilge Hakan” (Tekin, 2014, s.20-21). 

 

Runik alfabesini çözen Vilhelm Thomsen, yukarıda geçen “Tanrı gibi Tanrıdan 

olmuş” ifadesini, “göğe benzer Tanrı (Tanrı gibi gökte olmuş Türk Bilge Hakan)” 

şeklinde çevirmiştir.  

Dede Korkut’ta âşık, yârine olan sevdasının gerçekliğini ifade etmek için Tanrı 

katı (dokuzuncu kat) olan “arş” ı ve sekizinci katı şahit olarak kullanmıştır. Böylece gök 

kutsal bir manaya gelmiştir:  

 

 Senin o namert anan baban 

 Bir canda ne var ki sana kıyamamışlar 

 Arş şahit olsun sekizinci kat gök şahit olsun 

 Yer şahit olsun gök şahit olsun 



28 

 Kadir Tanrı şahit olsun 

 Benim canım senin canına kurban olsun (Ergin, 2013, s.121).  

 

Kutadgu Bilig’in 22’nci beytinde ise gök, yer ve diğer cisimlerle birlikte Allah 

tarafından yaratılmıştır ve göğün rengi, yeşil olarak ta kullanılmıştır: 

 

Yaşıl kök bezeding tümen yulduzun 

 Kara tün yaruttung yaruk kündüzün (Arat, 1991, s.19). 

“Mavi göğü, sayısız yıldızla bezedin, karanlık geceyi, ışıklı gündüzle 

aydınlattın” (Çakıcıoğlu, 2012, s.32). 

 

Gök/ mavi rengin ikinci fonksiyonu “doğum”, “ölüm” ve “yükseliş” tir. 

Şamanizm’den, İslamiyet’e uzanan inanç yolculuğunda tanrısal ve ruhsal tüm 

varlıkların yaşadığı yer, gökyüzü olmuştur. Yeryüzünde yaşayan insanların ruhları 

gökten, insanların öldükten sonra bedeninden çıkan ruhları da yine göğe doğru uçmak 

şeklinde ifade edilmiştir. Ölümün ve doğumun gökyüzünden olduğuna ilişkin inanca 

açık delillerden biri de Dede Korkut’ta görülür. Dede Korkut’ta ölüm meleği olarak 

bilinen Azrail’in sürekli gökten inmesi şeklinde ifade edilmiştir: 

 

 Ak sakallı aziz izzetli canım baba 

 Biliyor musun neler oldu 

 Küfür söz söyledim 

 Hak Teâlaya hoş gelmedi 

 Gök üzerinde al kanatlı Azrail’ emreyledi 

 Uçup geldi (Ergin, 2013, s.117).  

 

Gök/ mavi rengin üçüncü fonksiyonu “dostluk”, “sadakat” ve “vefa” olmuştur. 

Mavinin stresi azalttığı yapılan çalışmalarda tespit edilmiştir (Yardımcı, 2011, s.108). 

Gök/ mavi rengin dördüncü fonksiyonu koruyucu bir inanışı beraberinde 

getirmiştir. Anadolu’da mavi renginin nazardan yani kem gözlerden koruduğuna dair 

inanç mevcuttur.  

Gök/ mavi rengin beşinci fonksiyonu ise Dede Korkut’ta “karalı mavili” bir 

ifadeyle görülen yastır: “Anam benim için mavi giyip kara sarınsın, kudretli Oğuz ilinde 

yasımı tutsun” (Ergin, 2013, s.106).  



29 

2.5.1.6. Sarı 

Türkçe sarı sözcüğü, “a. 1. Yeşil ile turuncu arasında bir renk, limon kabuğu 

rengi. 2. sf. Bu renkte olan: ‘Ortalık sarı bir toz bulutu içinde.’ – A. Ağaoğlu. 3. sf. 

Soluk, solgun” şeklinde ifade edilir (Türkçe Sözlük, 2011, s.2035). Eski Türkçe de ise 

“sarı” sözcüğü “sarıg” olarak geçmiştir. Sarı sözcüğü, fonetik olarak Orhun Türkçesinde 

“sarıg”, Oğuzlarda “saru”, Türkiye Türkçesinde ise “sarı” olarak günümüze kadar 

gelmiştir. Anlamı kuvvetlendirmek için söylenen “sapsarı” sözcüğü ise “sapsarıg” 

olarak kullanılmıştır (Ögel, 1984, s.484). 

Sarı rengin ilk fonksiyonu “hükümranlık” ve “zenginlik” tir. Düz bir renk olarak 

sarı, Türklerde coğrafi yönlerin merkezi dışında genel tabirle olumsuz anlamlara 

gelmiştir. Sarı rengin Türklerde güçlenmesi, altın rengiyle iç içe kullanılması yoluyla 

meydana gelmiştir. Çünkü sarı rengine kuvvet, kudret, zenginlik ve hâkimiyet manaları 

katan altın madenidir. Böylece sarı rengin merkezi ifade etmesi ve altın sarısının da 

zenginlik, kuvvet anlamlarını katması, bu rengi Türk devlet yapısında oldukça önemli 

bir konuma koymuştur. 

Altın sarısı deyişi, Göktürk Kağanlığı Dönemi’nde Tonyukuk 48’de “sarıg altın” 

şekliyle ifade edilmiştir (Ögel, 1984, s.484). Bu rengin, hükümdar ve devlet 

yönetimindeki bir diğer önemi de Altınordu Devleti’nde görülmüştür. Sarı Ordu, Moğol 

İmparatorluğunun lideri Cengiz Han’ın torunu Batu Han’ın otağı ve başkentiydi. Daha 

sonra “Sarı Ordu” ifadesi, yerini “Altınordu” a bırakarak bu şekliyle anılmaya 

başlanmıştır (Hey’et, 1996, s.60).  

Dede Korkut’ta: “Güzeller sultanı sarı elbiseli Selcen Hatunu alsam (Ergin, 

2013, s.128) ile Hak Teala yol verdi vardım, o üç canavarı öldürdüm, sarı elbiseli 

Selcen Hatun’u aldım geldim” (Ergin, 2013, s.135) ifadeleri, sarı rengin “hükümranlık” 

sembolüyle ilgili olduğunun delillerinden biridir. 

Oğuz Destanı’nda ise Türk hakanlarının, atalarından kalan bir altın otağları 

bulunduğu bilinmektedir (Genç, 1997, s.35). Bu durumun mitolojik kökenlerini 

Şamanizm de hayır ilahı olan Ülgen’de görmekteyiz. Ülgen’in altın kaplı sarayı ve tahtı 

olduğu bilinmektedir. 

Sonuç olarak sarı rengine zenginlik, güç ve liderlik vasıfları veren altın sarısı 

ifadesinin kökenlerini mitolojik kaynaklardan hayır ilahı Ülgen’de görmekteyiz. Bu 

ifade, Orhun Abideleri’nden Altınordu Devleti’nin ismine kadar gelmiş ve 

kullanılmıştır. Sarı rengin Türklerde merkezi ifade etmesi devlet yapısında “merkezi 



30 

hâkimiyet” zihniyetin bu renk ve tonlarında sağlanmasına sebep olmuştur. Fakat sarı, 

“hükümranlık”, “güç kuvvet” gibi anlamlara gelirken düz renkte değil genelde altın 

sarısı şekliyle ifade edilmiştir. Bu tutumun temelinde, sarı renginin Türklerde pek de iyi 

yer tutmayışının ve altın madeninin verdiği “zenginlik” yatmaktadır. Bahaeddin Ögel, 

eski Türklerde sarı ile altın renginin çoğu zaman ayrılmadığını birlikte sık sık 

kullanıldığını ifade etmiştir (Ögel, 1984, s.484). 

Sarı, güneşin rengidir. Bu sebeple bu rengin ikinci fonksiyonu “aydınlık”, 

“parlaklık” ve “ferahlatıcılık” olmuştur. Kiliselerde bulunan mukaddes kişilerin 

tablolarında bir ışık halkası kullanılmıştır (Hey’et, 1996, s.60).  

Sarı rengin üçüncü fonksiyonu “hastalık” tır. Kişide görülen yüz sararması, bir 

hastalık alameti olarak bilinmektedir. Anadolu’da bu durumla ilgili sık sık “benzi 

sararmak (sarı beniz)”, “sararıp soldu” gibi deyişler söylenir. “Sarılıg” sözü, XI. yy. da 

ve öncesinde bir hastalığın adı idi (Ögel, 1984, s.482). Hastalara verilen bu ve buna 

benzer adlandırmalar hastanın ten renginde belirgin şekilde görülen değişimlerin 

benzetimleri yolu oluşmuştur. Sarılık hastası birinde solgun yüz görülmektedir. Yüzün 

sararması Kutadgu Bilig’in 477’nci beytinde şu şekilde görülmüştür: 

 

 Gariplik yirinde kerek bolga neng 

 Bu elgim tarusa sarıg kılga eng (Arat, 1991, s.62). 

“Yaban elde insana mal gerekir; elim daralırsa, bu benim yüzümü sarartır” 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.69). 

 

 Herhangi bir gariplik karşısında, utanma veya mahcup olma durumunda da 

yüzde sararma görülür. Bu durum Kutadgu Bilig’in 4672’nci beytinde şöyle ifade 

edilmiştir: 

 

Öküş yigli yalnguk kör igçil bolur 

Sarıg mengzi kovdak atı il bolur (Arat, 1991, s.468). 

“Çok yiyen insan, her zaman hastalıklı olur; yüzü sarı, kendisi cılız olur ve 

gözden düşer (Çakıcıoğlu, 2012, s.403). 

 

Karahanlı ve Doğu Türk kültür çevresinde utanma veya mahcup olma 

durumunda yüz sararırdı. Kutadgu Bilig de herhangi bir gariplik karşısında da yüzde 



31 

sararma görülürdü. “Solma” deyişi ise daha çok Batı Türklerine göre bir söyleyiştir. 

Sararıp solma ifadesi ise tüm Türk dünyasında yaygındır. (Ögel, 1984, s.483). 

Edebiyatta “sararıp solma” ve “benzi attı (sarardı)” gibi deyişler sık sık 

kullanılmıştır. Sivas yöresine ait bir türküde “sararmak” deyişi şu şekilde kullanılmıştır: 

 

Sarardım ben sarardım 

 (Senin için sarardım)2 

 Baş yastıkta göz yolda 

 (Her geçene sorardım)2 (Yücel, 2015, s.715). 

 

Sarı renginin dördüncü fonksiyonu ise “sonbahar”, “felaket” ve “kötülük” 

olmuştur.  

“Sararmak” ifadesinin Türk edebiyatında kullanımında belli başlı konular şu 

şekildedir: “1. Hastalıkla beraber gelen sararma (benzi sarı olmak), 2. Hazan 

mevsiminin tasvirinde kullanılan sararma (gül gibi sararıp solmak), 3. Pişmanlık veya 

utanma sonucu oluşan sararma, 4. Sevgiliye duyulan özlem veya bir ayrılık sonucu 

sararma.” 

İstanbul’a ait “ada sahillerinde bekliyorum” sözleriyle bilinen bir türküde âşık, 

sevgilinin olmadığı yerde yaprakların sararıp solmak üzere olduğunu şu şekilde 

belirtmiştir:  

 

Nerede o mis gibi leylaklar 

Sararıp solmak üzre yapraklar 

(Bana mesken olunca topraklar 

Beni yad et sevimli başın için)2 (Yücel, 2015, s.5). 

 

Gül, kırmızı ve diri hâliyle başta divan şiiri olmak üzere Türk edebiyatının 

birçok alanında kullanılmış bir çiçektir. Gülün açmış ve canlı hâli ilkbahar mevsimiyle 

oluşur. Sonbahar ise yeryüzündeki tüm yeşilliklerin ve çiçeklerin solduğu, ağaçların ise 

yapraklarını döktüğü bir hazan mevsimidir. Şair ve âşıklar, sonbaharın etkisiyle yas, 

matem, özlem ve ayrılık gibi birtakım duyguları daha sık kalemlerine almışlardır. Gül 

sonbaharla birlikte diri rengini kaybederek sararıp solar.  

Sarı ejderha bir Çin efsanesidir. Çin kültürünün her noktasında ejderha figürü ile 

karşılaşmak mümkündür. Elbette ki bu ejderler, Çin İmparatorluğu’nun kendi rengi olan 



32 

sarı idiler. Altayların kuzeyinden Anadolu’ya kadar uzanan Türk masalları ejderha 

motifleri ile doludurlar. Bu ejderler, Türklere korku ve kötü duygular veren motiflerdir. 

Çin’den ayrı olan bir tarafımızda, Oğuz Destanı’ndan beri yiğitlerin, yiğitliklerini ispat 

edebilmeleri için böyle korkunç bir hayvan veya ejder öldürmeleri zorunluğudur (Ögel, 

1984, s.481). 

 Ucu bucağı olmayan büyük çöller, Türklerde sarı renkle anılmıştır. Bu durumda 

doğanın etkisinden de söz etmek gerekir. Çöllerin rengi, sarı ve tonlarından oluşmuştur. 

Orta Asya’dan kuzeye doğru gidildikçe çöllerin yerini bozkırlar alır ve bunlara “sarıg 

cazı” yani “sarı yazı” denilir. Daha güneydeki hayvancı Kırgızlar ise taşlık ve otsuz 

bozkırlara “sarıgır” yani sarı kır derler (Ögel, 1984, s.481). 

 Sarı rengin Türkmenler tarafından çizme olarak kullanıldığı ve bu kullanımın 

sebepleri olarak mitolojik birtakım olayların olduğu bilinmektedir. Reşat Genç, sarı 

rengin Türkmenler tarafından çizme olarak kullanıldığını şu şekilde yorumlamıştır: 

 

“Kanaatimizce, Ülgen’in altın tahtının sembolü olarak dünyanın 

merkezinin işareti diye kabul edilmiş olan sarı renk, bu sembol anlamını 

Türklerin çizmelerinin (edik) rengi olarak da uzun yıllar sürdürmüştür. 

Zira, bilindiği gibi Türkmenler yüzyıllarca, sarı edik ile kızıl keçeden 

külah giymişlerdir” (Genç, 1997, s.32).  

 

2.5.2. Türk Kozmoloji ve Mitolojisinde Renklerin Önemi 

Türkçe sözlükte kozmoloji, “Fr. Uzay bilimi” demektir (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.1494). Türk kozmolojisinde dünya; yer, yer altı ve yer üstü şeklinde tanımlanmıştır. 

Yerin üstünü yarı daire şeklinde gök sarmıştır. Yerin ortasında kutsal dağ ve bu dağdan 

gökyüzüne uzanan kutsal ağaç vardır. Gökte birtakım tanrısal güçler ve ruhlar vardır. 

Yeryüzünde bir kısım ruhların yanı sıra insanlar da vardır. Yer altında ise kötülüklere 

tesir eden tanrısal güçler ve iyi olmayan ruhlar vardır (Kalafat, 2012, s.12).  

Mitoloji, “a. (l ince okunur) Fr. mythologie 1. Mitleri, doğuşlarını, anlamlarını 

yorumlayan, inceleyen bilim. 2. Bir ulusa, bir dine, özellikle Yunan, Latin uygarlığına 

ait mitlerin, efsanelerin bütünü: Yunan mitolojisi” anlamlarıyla Türkçe sözlükte yerini 

alır (Türkçe Sözlük, 2011, s.1691).  

Türk mitolojisinde renklerin tanrılar, tanrıçalar, ruhlar ve diğer destansı 

özellikler üzerinde büyük bir etkisi olduğu görülür. Bütün Türk destanlarında 



33 

Akdeniz’in ötelerinde oturan Ak Han, insanlıkça saygı duyulan hanlardır olup “meşru 

bir han” demektir. Kara Hanlar ise Karadeniz’de karayellerin sahipleridir ve gayri 

meşru bir han anlamına gelmektedir (Ögel, 1984, s.381-382).  

Ak, Türk mitolojisinde iyilik yapan iye (sahip) olarak bilinmektedir. Şaman 

Türk inançlarında yüceliğin sembolü olarak beliren ak rengidir. Ak Ata (Ak Oğlan, Er-

Sogotoh), Tanrı tarafından yaratılmış ilk ve kutsal insan; Altaylardaki Türk Yaratılış 

destanlarında insanlığın ilk atası; Hz. Âdem’in ise bir karşılığı idi (Ögel, 1984, s.381). 

Bu destana göre hayat ağacı, oğlana süt ve su vererek ona yol göstermiş ve onu 

yeryüzüne göndermiştir. Bunun içinde işine yarasın diye eline su, ateş ve demir 

sıkıştırmıştır (Ögel, 2010-I, s.101).  

Yakutların en büyük Tanrısı “Ürüng Ayıg Toyon” diye geçen Beyaz Yaratıcıdır. 

Efsanede geçen “Ak Ana” veya “Ak Ene” ise “Ürüng-Ayığsıt” diye geçen Beyaz Kadın 

Yaratıcıdır (Ögel, 2010-I, s.444). Ak Ane (Ak Ene), Altay Türkleri tarafından inanılan 

Tanrı Ülgen’e yaratma kudreti ve ilhamı veren bir iyedir (Kalafat, 2006, s.27).  

Şamanizm inancında Ülgen, hayır ilahıdır. Ülgen’in altın kapılı sarayı ve altın 

tahtı vardır. Şaman dualarında ona Beyaz Parlak (Ak Ayas), Parlak Hakan (Ayas Kaan) 

vb. şekilde hitap edilmiştir. Aynı inanca göre Tufan’dan sonra Ülgen adam yaratmağa 

girişti. Kardeşi Erlik de (kötü ruhların ilahı, yer altı ilahı) onun adam yarattığı çiçeğin 

bir parçasını alarak bir insan yarattı. Ülgen, kardeşine darılarak onu şu şekilde telin etti: 

“Senin yarattığın kavim Kara Kavim olsun. Benim yarattığım Ak Kavim şarka, senin 

yarattığın kavim garba gider” diye ilave etti (Genç, 1997, s.8).   

Son olarak Altay Türkçesinde ak sözcüğü “cennet” anlamına gelmektedir ve 

cennette oturan Tanrılara da “Aklılar” denmiştir. Altay Türklerinin Yaratılış 

destanlarında görülen bir diğer tanrı ise Ülgen’dir. Tanrı Ülgen’in kızlarına da “Ak 

kızlar” denmiştir. Bunlar göğün üçüncü katında otururlardı. Aynı katta “Süt-Ak-Göl” 

yani süt rengi gibi ak olan göl de vardı. İnsanların bütün hayatı ve ruhu bu göle 

bağlıydı. Bir çocuk doğacağı zaman yaratıcı, bu ak süt gölünden ruh alır ve doğan 

çocuğa verirdi (Ögel, 2010-I, s.571-573). Dünyaya gözlerini açan bebeğin ilk olarak 

ağzına aldığı nimetin anne sütü olduğuna göre ak rengin, temizlik, arılık, saf 

anlamlarının dışında “ilk” ve “kutsal” olmasından dolayı mitolojide hayat vermesi 

yönüyle de gözükmesi olağandır. 

Kara ise Türk mitolojisinde kötülük yapan iye için kullanılmıştır. Erlik, insanları 

kötü yola sevk eden, fenalık eden, hastalık gönderen, canlılara musallat olan büyük kara 

ruhtur. Yer altında kara çamurdan yapılmış sarayında oturur. Erlik, yağız yer ile 



34 

ilişkilidir. Çünkü “yağız yer” kavramı, Türklerde yeryüzünü değil; yer altını 

göstermektedir. Böylece ak iyenin kişiyi iyi yola, kara iyenin ise kötü yola sürüklediği 

açıktır. Bu nedenle insan öldüğünde ilk önce Erlik önünde yaptıklarının hesabı görülür. 

Burada iyilikler ağır basarsa Erlik ona dokunamaz ve “Yayuçı” denen ak iye onu alıp 

göğe çıkarır (Kalafat, 2006, s.28-29). 

Türk mitolojisinde “kara bulut” ifadesi bir doğuş sembolü olarak görülmüş ve 

inanılmıştır. Büyük bir kahraman veya hükümdarın doğarken evi üstüne bir kara bulut 

da gelir ve bu kutsal çocuğun doğuşunu bekler. Türk mitolojisinde kara bulut inancı iki 

türlü sınıflandırılmıştır (Ögel, 2010-II, s.272): 

 

1. Doğuşun Sembolü Kara Bulut: Bu bulut, büyük ve kutsal Türk kahramanları 

doğarken ya da savaşırken her daim üstlerinde bulunurdu. Bir nevi Tanrı’nın 

elçisi, yiğitlerin ise koruyucusu olurdu. 

2. Felaketin Sembolü Kara Bulut: Tanrı’nın kızması sonucu yeryüzüne felaketler 

yağdırmak istemesinin bir işaretidir. 

 

Oğuz Destanı’nın kahramanı olan Oğuz’un babasının ismi Kara Han’dır. Oğuz 

Destanı’nda İslamiyet’e karşı gelen ve töreyi ayaklar altına alan Oğuz Han’ın babası 

Kara Han, oğlu tarafından öldürülmüştür (Kalafat, 2012, s.25). Kara Han Türk 

mitolojisinde asil soydan gelmeyen hükümdarlara verilen bir addır (Ögel, 2010-I, 

s.104). Sonuç olarak kara renginin insanlar üzerindeki olumsuz manaları ile beyaz 

rengin olumlu manaları, çoğunlukla Türk mitolojisinde de uyumlu bir şekilde olduğu 

görülür.  

Bir diğer renk olan kırmızı, Anadolu Tanrıçası Kibele’nin simgesidir. Al rengi 

ise Türk mitolojisinde iki türlü ortaya çıkmıştır. İlki, Oğuz Destanı’nda Oğuz Kağan’ın 

ağzının ateş kızılı olmasıdır. Bahaeddin Ögel’e göre “ateş kızılı” deyimi, kırmızının 

koyu hâlidir (Ögel, 2010-I, s.136-137). Uygur harfleri ile yazılmış Oğuz Destanı’nda 

gözlerinin al renginde olduğunu görmekteyiz. Bu destanın Almanca ve Türkçe 

tercümelerinde ise Oğuz’un gözlerinin rengi ela olarak belirtilmiştir. Manas Han’ın 

fiziksel tasvirinde ise aynı mitolojik özellikler cereyan etmiştir. Manas’ın gözleri kızıl, 

yüzü de gömgök şeklindedir (Ögel, 2010-I, s.136). Sonuç olarak destanların 

değişmesine rağmen bu tarz renk motiflerinin benzer özelliklerle sürekli ortaya çıktığı 

görülmüştür.  



35 

Al rengin diğer türlü ortaya çıkışı ise Şamanizm kökenlidir. Al ruhu, mitolojide 

ateş ve ocağın koruyucusudur. Türklerin en eski inançlarından olan Şamanizm’e göre 

Al ruhunun sonraları temsil etmeye başladığı Albastı olayının, al renk ile ilgili 

geleneklerinin günümüze kadar gelmiş bazı izleri bilinmektedir (Genç, 1997, s.13-15).  

Türk mitolojisinde hayır ilahı olarak bilinen Ülgen’in yedi oğlundan birisi 

“Yaşıl” adlı koruyucu bir ruhtur. Kaşgarlı Mahmut, Türklerde “yımırtga yaş” denilen 

bir tabir olduğunu ve bu tabirin ıspanak gibi yapraklarında damar bulunmayan düz 

yeşillikler için kullanıldığını belirtmiştir. Bir inanışa göre Tanrı Ülgen’in oğullarından 

biri olan Yaşıl, Tufan hadisesinden sonra insan vücudunu yaratır. Sonra Kuday’ın 

huzuruna Kuzgun adlı kuşu göndererek yarattığı insan için can ister. Kuzgun semaya 

uçar, canı alıp dönerken yerde leşler görür. En sonuncu leşi görünce dayanamaz ve leşi 

yemek ister. Leşi yemek için ağzını açınca da gagasındaki can, çam ormanlarına 

düşerek dağılır. Çam, ardıç gibi ağaçların kış ve yaz yeşilliklerini muhafaza etmeleri, bu 

nedene bağlanmıştır (Genç, 1996, s.41-42). 

Gök rengi ise Tanrı’nın bir sembolüdür ve kutsaldır. Destan kahramanlarına 

gökten yeryüzüne inerek tasavvur edilir. Oğuz Han’ın avlanırken gökten güzel bir kızın 

düşmesi bu duruma örnektir. Gökten düşen kızdan Gün, Ay ve Yıldız isimli çocukları 

dünyaya gelir. Böylece göğün üç unsuru tamamlanmıştır. Oğuz’un ikinci karısı ise ağaç 

kovuğundan çıkmıştır ve birinci karısı gibi kutsal ışıkla inip nur gibi parlayan yüze 

sahip değildir. Fakat gözleri gök rengindedir. Bu karısından ise “Gök”, “Dağ” ve 

“Deniz” isimli çocukları dünyaya gelmiştir (Ögel, 2010-I, s.140). Uygur yazısıyla 

yazılmış Oğuz Han Destanı’nda: “Ufukta gök bir kurt (böri) görünür. Oğuz Hakan’ın 

ordusu kurdu izler, kurt bir yerde kaybolur. Oğuz Hakan, Tanrı bizim buraya gelmemizi 

buyurdu, deyip orada durur” şeklinde bir ibare bulunmaktadır (Hey’et, 1996, s.59). 

Şamanizm’den bu yana göğün yücelmesi, Gök Kurt’un ufukta görülmesi ve birden 

ortadan kaybolması sebebiyle onu bir Tanrı’nın habercisi ve kutsal bir alameti hâline 

getirmiştir. Yine Oğuz Destanı’nda Gök (Kök) Han, ağaç kovuğundan gelen hatundan 

doğmuştur. “Gün Han”, “Yıldız Han” ve “Ay Han” ise gökten inen hatundan 

doğmuştur. Böylece gökyüzü ve yer, birbirini tamamlayan bir bütün olarak görülmüştür. 

Manas Destanı’nda Manas’ın ölümü üzerine mezar için “Ak Saray” ve “Gök 

Saray” deyimleri kullanılmıştır. Ak Saray, genel olarak dünya otağları için kullanılan 

bir deyim iken Gök Saray, kutsal bir rengi ifade etmektedir. Bahaeddin Ögel’e göre Gök 

Saraydaki “saray” ibaresi bilinen bir yapıt değildir (Ögel, 2010-I, s.513).   



36 

 Altay ve Kırgız destanlarında ise önce gök ve sonrasında da yer yaratılıyordu 

(Ögel, 2010-II, s.145). Altay destanlarında gök rengi genişleyerek “Dünya topraklarının 

bittiği yerde, sonsuz bir Mavi Deniz (Kök Tengiz) vardı…” şeklinde ifade edilmiştir. 

Bu destanda adı geçen hakanların adları da “Kök Han” ve “Kök Katay” gibi gök rengi 

ile tanıtılmış kişilerdir (Ögel, 2010-II, s.152). 

Son olarak sarı rengine güç, kuvvet, zenginlik, hükümranlık anlamları katan 

maden, altındır. Altın sarısı deyişi, manayı güçlendirmek için sık sık kullanılmıştır. 

Türk mitolojisinde Ülgen’in sarayının kapıları ile oturduğu tahtı altındadır (Genç, 1996, 

s.42-43). Sarı Oğlan ise Er Töştük Destanı’nda kötü bir ruh olarak görülmüştür. Kökçe, 

Sarı Oğlan ile savaşa gider. Onu bir demir evde bulur ve atı ile ezer (Ögel, 1984, s.480). 

 

2.5.3. Türklerin Coğrafi Alanda Renkleri Kullanma Biçimleri 

Türkler coğrafi olarak en eski zamanlarından bu yana beş renk olarak “kara”, 

“ak”, “kızıl”, “yeşil” ve “sarı” ı temel almışlardır. Renklerin Türkler tarafından coğrafi 

bölgelerde kullanılması, askeri ve siyasi olarak savaş stratejilerinde, devlet 

idareciliğinde, hükümdarlık sıfatlarında, bölge adlandırmalarında ve siyasi mesajlarda 

önemli bir etkiye neden olmuştur.  

Bahaeddin Ögel’in Türk Kültür Tarihine Giriş VI adlı kitabından hareketle 

Hunların coğrafi yönlere göre belirlediği renkleri, Çin’e olan akınların da atların rengini 

çeşitli kategorilere ayırdıklarını ve savaş stratejisi olarak kullandıklarını görmekteyiz: 

“Hun atlı birlikleri, (Çin ordusunun çevresinde, şöyle düzenlenerek, yer) almışlardı: 

Beyaz atların hepsi, batı yönünde yer almışlardı. Mavi (yani kır) atlar ise, doğuda 

sıralanmışlardı. Bütün siyah atlar, kuzeyde; kırmızı, (yani doru?) atlar ise, güneyde yer 

almışlardı” (Ögel, 1984, s.177). 

Renklerin Türk tarihinde coğrafi, siyasi ve askeri alanda önemli bir rol oynadığı 

görülmüştür. Türk mitolojisinde ve ilk Türk devleti olan Hunlarda görülen renk – yön 

ifadeleri, Osmanlılarda ve günümüzde benzer şekilde cereyan etmiştir. Tarihte “Boğdan 

Seferi” olarak bilinen ve Osmanlı Devleti’nin zaferiyle sonuçlanan Boğdan bölgesi, 

Osmanlı haritasının kuzey tarafında yer almaktadır. Bu sebeple o dönemde bölge “Kara 

Boğdan” olarak anılmıştır. Hazar Denizi ise “Gök Deniz” olarak geçmiştir (Kafalı, 

1996, s.50). 

Ziya Gökalp’a göre Akdeniz, Türkiye’nin batısında olduğu için ona Akdeniz 

denmiştir (Ögel, 1984, s.378). Günümüzde “Ege Denizi” olarak bilinen bölge 



37 

Akdeniz’in kendisidir ve tarih boyunca Akdeniz veya Akdeniz’in uzantısı olarak 

“Adalar Denizi” biçiminde ifade edilmiştir. Ege sözü ise Yunanca kökenlidir. Bu 

duruma örnek olarak Kurtuluş Savaşı’nı gösterebiliriz. Atatürk, düşmanın Dumlupınar 

bölgesinden temizlenmesinin ardından askerlerine: “Ordular ilk hedefiniz Akdeniz’dir 

ileri!” emrini vermiştir. Emrini verdiği hedef ise güney illeri değil; İzmir’dir.  

Orhun Abideleri’nin doğu yüzünde ise yer ile gök arasında yaratılan 

insanoğlunun tamamlayıcı etkisi ile Göktürler de gökle yeri işaret eden renkler şu 

şekilde geçmiştir:  

Üze kök tengri asra yagız yer kılıntukda ekin ara kişi oglı kılınmış 

“Üstte mavi gök (yüzü) altta (da) yağız yer yaratıldığında, ikisinin arasında 

insanoğulları yaratılmış” (Tekin, 2014, s.24-25).  

Türklerin ilk yazılı metinleri olarak bilinen Orhun Abideleri’nde geçen bu 

sözlerden yola çıkarak Türklerin eski çağlardan bu yana yer ile göğün kutsallığı 

arasında anlam ilişkisi kurduğunu, insanoğlunun ise yeryüzünde yaratılarak bu iki 

kutsallığa mana verdiğini anlamaktayız. 

Yeryüzü üzerine mavi bir kubbe gibi kapanan boşluk, gök kubbe ve sema olarak 

bilinen kök-gök ifadesi, mavi rengin açık bir tonudur. Bu tezin “Türk Kozmolojisi ve 

Mitolojisinde Renklerin Önemi” başlıklı kısmında, Türk kozmolojisinde dünyayı; yer 

üstü, yer ve yer altı şeklinde belirtmiştik. Orhun Yazıtları’nda geçen bu ifadelerde gök 

(mavi) tanrı; yer üstünü, yağız (kara); yeri simgeler. Göktürklerde kuzey, kara; güney, 

kızıl (al); doğu, gök; batı, ak şeklinde ifade edilmiştir (Genç, 1997, s.5).  

Asya’da geniş topraklara ulaşan Uygur Kağanlığının, coğrafi yön kullanımında 

doğu yönü için gök (mavi-yeşil) ifadesine yer verdiği görülmüştür (Küçük, 2010, 

s.195). 

Sonuç olarak eski Türk devletlerinin coğrafi yönlerde kullandığı renkler kuzey 

için kara ve yağız (konur); güney için al, kırmızı ve doru; doğu için kır (boz), gök 

(mavi) ve yeşil; batı içinse her dönemde ak rengindedir (Tablo 1’e bakınız).  

 

 

 

 

 

 

 



38 

Tablo 1.  

Eski Türklerin coğrafi yön için kullandıkları renkler 

 

2.5.3.1. Kuzey 

Türklerde kuzey yönünü simgeleyen renk “kara” olup Türklerin kuzeyi içinse 

“Karadeniz” ifadesi geçmiştir (Tablo 2’ye bakınız). Çeşitli kavimler ve kültürler, kuzey 

için “karanlıklar ülkesi” ifadesini kullanmışlardır. Müslümanlar da kuzey için “Diyar-ı 

Zulmet” demişlerdir (Genç, 1997, s.41). Bu durumun iki sebebi vardır. Bunlardan ilki 

“karanlığın ürkütücü oluşu” dur. Bu nedenle halk inancında; kara yılan, kara kedi, kara 

sinek, kara domuz, kara köpek uğurlu sayılmaz. Karaağaç, çok dayanıklı olmasına 

karşın ölü mezarına konulmaz. Kara ağaçtan sandık ve beşik yapılmaz (Rayman, 2002, 

s.14). İkinci sebebi ise “doğanın insanlar üzerindeki etkisi” şeklindedir. Bu nedenle 

kuzey rüzgârları oldukça sert ve soğuktur. Bu nedenle “karayel” deyişi; kuzey 

rüzgârına, “kara kış” deyişi; kuzey kışının şiddetine, “kara gece” deyişi ise ışıksız bir 

dünyaya işaret olmuştur. Coğrafi bilgiler ışığında kara rengin olumlu anlamlara gelen 

örnekleri de görülmüştür. Bunlardan biri de “yücelik, büyüklük” tür. Karadağ, göklere 

yükselen büyük bir dağdır (Kafalı, 1996, s.58).  

 

2.5.3.2. Güney 

Kırmızı/ kızıl rengi, Türklerin güney yönüne işarettir ve kozmolojide yer altı 

güney olup sembolü ateştir (Kalafat, 2012, s.12). Coğrafi konumu dolayısıyla 

Kızıldeniz, Türk devletlerinin güney yönünü ifade etmiştir. 

 

2.5.3.3. Doğu 

Gök rengi, Türk mitolojisinde her zaman aynı rengi ifade etmemektedir. Ögel, 

konuyla ilgili “Türkler yeşile bile gök derlerdi” ifadesini kullanmış örnek olarak “Gök 

ESKİ TÜRKLER  KUZEY  GÜNEY DOĞU BATI 

Hunlar  Siyah (Kara)  Al Kır (Boz) Beyaz

Göktürkler  Yağız (Konur)  Doru Kır (Boz) Ak 

Uygurlar  Kara  Kırmızı Gök (Mavi – Yeşil)  Ak 



39 

yeleli kurt” tabirini vermiştir (Ögel, 2010-I, s.135). Bu tabir, mavi yeleli bir kurt 

demekten ziyade saçların aklığını ifade etmek için kullanılmıştır.  

 

2.5.3.4. Batı 

Ak rengi, Türk geleneklerinde Hunlardan beri batının sembolü olup simgesi ise 

madendir (Genç, 1997, s.4-5). Bilinen en eski Türk devleti olan Asya Hun Devleti’nde 

renkler, askeri bir strateji olarak belirlenmiş ve uygulanmıştır.  

 

2.5.3.5. Merkez 

Eski Türklerde coğrafi merkezi simgeleyen renk sarıdır. Sarı rengi, ak (batı), gök 

(doğu), kara (kuzey) ve kızıl (güney) renklerinin merkezinde yer almıştır. Sarı rengine 

kuvvet, kudret, zenginlik ve hâkimiyet manaları katan maden, altındır. Altın sarısı, Türk 

devlet yapısında oldukça önemlidir. Tarihteki birçok hükümdar, altın tahtla birlikte 

tasvir edilmiştir (Kafalı, 1996, s.50).  

 

Tablo 2.  

Eski Türklerin coğrafi yön için kullandıkları renklerin anlamları 

 

2.5.3.6. İlk Türk Dünya Haritası 

Karahanlı Dönemi’nde Kaşgarlı Mahmut tarafından yazılan Dîvânu Lugâti’t-

Türk’ün içinde yer alan ilk Türk dünya haritasında renkler coğrafi yön olarak değil; 

doğa tasvirleri şeklinde belirtilmiştir (Şekil 3’e bakınız). Haritada kullanılan kırmızı, 

dağları; sarı, yerleşim yerlerini, sahilleri ve bozkırları; boz, ırmak ve nehirleri; yeşil, 

denizleri; siyah ve kırmızı ise sınırları ifade etmiştir (Küçük, 2010, s.196).   

YÖNLER  RENK  KONUM İKLİM KÜLTÜR İNANÇ  SİMGE

Kuzey  Kara  Karadeniz Karayel, Kış, Gece Yas  Su

Güney  Kırmızı (Kızıl)  Kızıldeniz Yaz, Öğle ?  Ateş

Doğu  Gök (Mavi, Yeşil)  Yeşilırmak Bahar, Sabah Huzur, Tanrı  Ağaç

Batı  Ak  Akdeniz Güz, Akşam Adalet, Saf  Maden

Merkez  Sarı  Merkez ? Atalar, Hükümdar  Altın



40 

 

Şekil 3. Dîvânu Lugâti’t-Türk’te bulunan ilk Türk Dünya Haritası 

Kaynak: https://www.beyaztarih.com/gunun-resmi/detay/ilk-turk-haritasi Erişim tarihi: 02.09.2018 

 

2.5.4. Türk Halk İnançlarında Renkler 

2.5.4.1. Nazar Boncuğu 

Arapça “nazar” kelimesi, Türkçede kimi insanların bakışlarındaki zararlı güç ve 

bu nitelikleriyle, bir kişiye, bir hayvana ya da bir nesneye bakmaları sonucu hastalık, 

sakatlık, ölüm, nesne üzerinde sakatlanma, kırılma gibi olumsuz bir etkinin meydana 

gelmesi anlamını almıştır. (Artun, 2013, s.357). Türkçe ise nazar, “bakış” anlamına 

gelmiştir. Eskilerin “isabet-i ayn” adını verdikleri nazar için “insana sevdiğinin nazarı 

daha çok değer” ifadesine yoğun biçimde inanılmıştır (Çıblak, 2004, s.105-106).  

Türk halk inançlarında oldukça önemli bir yeri olan nazar boncuğu, Şamanizm 

kökenli inanç sistemlerine dayanmaktadır. Nazarı büyüden ayrı bir yerde tutmak 

gerekmektedir. Büyü, kasıtlı olarak karşıdaki kişi veya kişilere yapılan kısıtlı bir 

faaliyetken nazar, farkında olmadan ortaya çıkan ve gelişen farklı bir eylem olduğu 

bilinmektedir (Gür & Soykan, 2013, s.119). Türkmenistan’da “alaca” diye bilinen yün 

örgü bir kordon bulunmaktadır. Alacanın, nazara, asap bozukluğuna, romatizma türü 

hastalıklara iyi geldiğine inanılmıştır. Anadolu’da özellikle Doğu Karadeniz’de bu 

inanış sürmekteydi ve eskiden alaca siyah ve beyaz yün iplikleriyle, bel kuşağı ve 

çoraba püskülüyle kare biçiminde ağaç nazarlıklar yapılırdı. Böylece nazardan 

korunduğuna inanılırdı (Kalafat, 2012, s.19).  



41 

Günümüzde ise yaygın olarak nazar boncukları, mavi renk üstüne göz şeklinin 

konulmasıyla yapılmaktadır. Bazı insanların bakışlarındaki etki, canlılar üzerinde 

olumsuz birtakım durumlara neden olabilmektedir. Böyle bir zararlı durumda “nazar 

değdi” veya “kem (kötü) göze uğradı” deyişleri sıkça kullanılmıştır. Açık, çiğ mavi, 

yeşil renkli gözlerde nazar gücünün daha yoğun olduğu sanılmıştır. Özellikle mavi rengi 

bu noktada “kötü göz” şeklinde ifade edilmiştir. Böylece püsküllü, kare biçiminde ve 

ağaçtan yapılan nazar boncuklarının yapımında kullanılan nesneler değişerek “iğde 

çekirdeği, kurt âşığı ve şap” kullanılmıştır. Bu nesnelerin kötü gözlerin etkilerini kendi 

üzerlerine çekerek sahiplerini koruduklarına dair inanç yayılmıştır (Artun, 2013, s.358-

359). 

Mavi rengin büyüsel gücü, Türk halklarında büyük bir etkiye sahiptir. Çiğ 

mavisinden korunmak için yine aynı rengin veya tonlarının kullanılması, zehirlenmiş bir 

hastaya yapılan tıbbi müdahalede, hekimin başka bir zehri enjekte ederek panzehir 

yapmasına benzetilebilir. Kem gözden korunmak için nazarlıklara yapılan göz şeklinin 

temel sebebi ise gözden gözle korunma inancıdır. 

 

2.5.4.2. Ak, Kara ve Kırmızı Büyü 

Büyü, iyi veya kötü sonuç almak için tabiat yasalarını etkileyerek bu etkilerin 

olağan düzenlerini değiştirmek için girişilen işlemlerin tamamına verilen addır.  

Şamanizm, büyü-din karışımı olarak bilinen inanç sistemidir (Artun, 2013, s.354-355).  

İnsanların iyiliği amaçlayan, hastalıkları, ölümü ve felaketleri önlemek ve malı-

mülkü, ergenlik çağındaki çocukları ile hamile kadınları dış etkilerden korumak için 

yapılan büyüye “ak büyü” denilmiştir. Ak büyü genellikle din adamları ile yapılan dua 

ve kurban yöntemlerine başvurulan bir uygulamadır. Kara büyü ise ak büyünün yapılma 

amaçlarının tersi olarak insanların hayatına, sağlığına, malına-mülküne zarar vermek 

şeklinde tanımlanmıştır. Ayvalık’ta şifa için yapılan ağ (ak) büyünün suyu kişiye 

içirilmiş, kara büyü için yapılan muska ise denize atılmıştır. Su, halk inançlarında parlak 

geleceğin simgesidir. Rüyada su görmek aydınlıktır. Yolcunun ardı sıra su dökülmesi 

ona “ak yol dilemek” anlamına gelir. Mezara su dökmek ise rahmet olarak algılanmıştır 

(Kalafat, 2012, s.56-58).    

Kırmızı büyünün amacı kara büyü gibi zarar vermektir. Kırmızı büyü kara 

büyüden çok daha tehlikeli sayılmaktadır. Vuduyu (Voodoo) yani kırmızı büyüyü yapan 

büyücülerin amaçları öldürmek ya da sakatlamaktır. İntihara yönlendirme, kişide derin 



42 

ruhsal izler bırakma ve lanetlemek gibi. Şöyle ki ani ölümler yerine işkence ve acıyı 

uzatmaya yönelik ölümcül uygulamalarla birey kontrol altına alınarak bir kukla gibi 

yönlendirmek istenir. Kırmızı büyü, balta girmemiş ormanlarda yaşayan Haiti olarak 

bilinen ilkel Afrika kabilelerinde başlamış buradan dünyaya yayılmıştır. En güçlü vudu 

büyüleri hâlen Afrika'da yapılmaktadır (Şimşek, 2008, s.15-16). 

 

2.5.4.3. Albastı (Al Basması, Alkarısı) 

Renklerin çok eski zamanlardan beri insanlar için büyüsel ve dinsel bir etkisi 

vardır. Mavi rengin etkisinden dolayı nazar boncuklarının aynı renkten yapılması gibi 

alkarısı ruhundan korunmak için de gelinin aynı renkte (al-kırmızı) örtünmesi tesadüfi 

değildir. Ateş tanrısı olan “Al” ve bu tanrının kötü ruhları kovduğu inancı, bu rengin 

mitolojik etkilerine işarettir (Aydemir, 2013, s.638). Türklerde yaygın şekilde inanılan 

ve gebe kadınlara kötülük yapması yönüyle bilinen Albastı’ya “alkarısı” da denmektedir 

(Ögel, 1984, s.405). Kötü ruh olan alkarısı ile eski Türklerin inandığı koruyucu ruh olan 

Al ruhu aynı ise geçen zaman diliminde bu ruhun olumludan olumsuzluğa doğru bir 

geçiş süreci gösterdiği ve böylece kötü bir varlığa dönüştüğü anlaşılmıştır. Anadolu’da 

bazen canlı bir varlık bazense korkunç bir rüya olarak ifade edilen karabasan, üzerine 

ağırlık çöken insanların uyuduğu sırada bağırmak istemeleri ve bağıramamaları, güçlü 

biriyle mücadele etmeleri şeklinde tasavvur edilmiştir (Duvarcı, 2005, s.128). Sonuç 

olarak Türkçeye daha sonra kırmızı olarak geçen al renginin kutsal ve tanrısal anlamları 

ile “alkarısı” adı verilen kötü ruhun, kara rengin olumsuzluğu ile karabasan inancının 

insan üzerindeki etkisi uyumludur. Anadolu’da devam eden bu tarz inançlarda, 

varlıkların adlandırılırken onlara verilen renklerin bir manası olduğunu ve bu anlamın 

binlerce yıllık kökenleri bulunduğu anlaşılmaktadır. 

 

2.5.4.4. Hızır 

Eski Türklerin Gök Tanrı inancında koruyucu birçok iye (sahip) bulunmaktadır. 

“Al ruhu” gibi birçok ruh, insanları kötülüklerden korumuş kıtlık döneminde sık sık 

belirmiştir. Eski Türk boylarında yaygın olarak inanılan bu kişi veya kişilere “Hızır, 

Hıdır, Kıdır ve Kısır” isimleri verilmiştir. Kıdır adlandırılması Kırgız Türklerinde; Kısır 

adlandırılması ise Altınordu ve Özbek Türklerinde görülmüştür. Eski Türk kocaları ad 

değiştirerek Hızır tanıtması ile ortaya çıkmışlardır. Böylece Türk halklarında ve 

İslamiyet’te bu adlandırma ile devam edilmiştir (Ögel, 2010-II, s.89).  



43 

Hızır’ın “gök”, “altın” ve “ak” sakallı şekillerde ortaya çıktığı bilinmektedir. 

Kaşgarlı Mahmut’a göre “ak-sakal” veya “ak-sakallı” deyimi sadece Oğuzlar tarafından 

söylenen bir sözdür. Diğer Türkler ise bu deyime “ürüng sakal” demişlerdir. Gök sakallı 

deyişi ise Kuzey Türk destanlarında birdenbire görünen, kayın ağacından inen ve 

yiğitlere yardım eden, yarı ilahi bir koca ve bir yaşlı olarak ifade edilmiştir (Ögel, 1984, 

s.393).  

Hızır, Türk inançlarında “birdenbire ortaya çıkan, yardıma yetişen, aniden 

kaybolan ve yeni doğan çocuğa ad koyan, tecrübeli ihtiyar” fonksiyonlarında ortaya 

çıkmıştır. Ad koyma geleneği Türk âdetlerinde oldukça önemlidir. Doğumdan bir süre 

sonra bu işlem gerçekleşir. Bu adları “Dede Korkut”, “Ak Sakallı”, “Gök Sakallı”, 

“Altın Sakallı”, “Hızır” gibi kutsal kimseler vermişlerdir. 

Manas Destanı’nda, tecrübeli, görmüş ve geçirmiş ihtiyarlara “Ak Sakallı” 

denirdi. Aynı destanda ad vermek için gelen Hızır ise “Gök Sakallı” olarak bilinirdi. 

Manas Han’ın oğlu doğunca hiç kimse ona uygun bir ad bulamamıştır. Herkesin ona ad 

vermeden ümitlerini yitirdikleri bir sırada, bir ihtiyar çıkagelir. Bu ihtiyar, ak-boz atlı, 

eli asalı ve gök sakallı Hızır olarak bilinmektedir (Ögel, 2010-I, s.42). “Altın sakallı Ay 

Koca” deyişi ise Manas Destanı’nda görülmüştür: “Çocuğa bir ad bulamamışlar. Bu 

sırada gökten inen, Altın sakallı Ay-Koca gelerek oğlana “Seytek” adını vermiş ve 

sonra kaybolmuş” (Ögel, 2010-II, s.90). Gök Tanrı inancına mensup eski Türklerde gök 

sıfatı, kutsal bir mana taşımaktadır. Bu bilgiler ışığında eski Türk inançlarında Hızır’ın 

tarifinde geçen gök sakal ifadesinin gök renginin kutsallığı yanında tecrübeli ve saygın 

anlamlarına da geldiği görülmüştür.  

Anadolu masallarında birdenbire ortaya çıkıp insanlar ile yiğitlere yardım eden, 

ad koyan dervişler ve kocalar görülmektedir (Ögel, 1984, s.394). Dede Korkut’ta ise 

Hızır ile ilgili olarak “Oğlan orada yıkılınca boz atlı Hızır oğlana hazır oldu, üç defa 

yarasını eli ile sıvazladı, sana bu yaradan korkma oğlan ölüm yoktur, dağ çiçeği ananın 

sütü ile senin yarana merhemdir dedi, kayboldu” (Ergin, 2013, s.30) ifadelerine yer 

verilmiştir. Ayrıca Dede Korkut, ak sakallı bir kocadır ve ad koyma yönüyle de 

bilinmektedir: “Dedem Korkut gelsin, bu oğlana ad koysun, beraberine alıp babasına 

varsın, babasından oğlana beylik istesin, taht alı versin dediler” (Ergin, 2013, s.25).  

Halk edebiyatında âşıkları uyutup daha sonra rüyalarına girerek onlara pir ve er 

suyunu içiren ak sakallı ihtiyarlar, Hızır’ın “rüyalara girme ve bade suyundan verme” 

fonksiyonlarını ortaya çıkarmaktadırlar. Halk hikâyelerini anlatan kişilerin hikâyelerini; 



44 

“Ustamızın adı Hıdır, elimizden gelen budur” kalıbıyla bitirmesi de oldukça önemlidir 

(Küçükoğlu, 2015, s.47). 

 Türk mitolojisinde, Anadolu masallarında ve Dede Korkut’ta önemli bir yeri 

olan Hızır, İslamiyet’te de “Hızır, Hıdır” adlandırmalarıyla geçmiş ve kutsal biri olarak 

nitelendirilmiştir. İslamiyet’te Hızır’ın Peygamberlere yön veren özelliği de 

görülmüştür. Hızır, Hz. Musa’nın gördükleri karşısında verdiği acele yargılardan ötürü 

sabrın ne derece önemli olduğunu ona göstermiştir. Hızır, “geleceği görebilme, bilgi 

verme, yol gösterme (kılavuz)” fonksiyonları ile Kehf suresinde birçok ayette 

geçmiştir.3 

 Hızır’ın halk inançları içerisinde Hz. Muhammed ve Hz. Ali’den sonra en çok 

takdis edilen şahsiyet olduğunu söylemek mümkündür. Türk halk inanışları, Hızır’ı 

peygamber olarak kabul etmekle birlikte sürekli yaşayan bir “veli” profili de 

çizmektedir. Halk edebiyatında ve tasavvuf çevresinde Hızır’ın ölümsüzlük şerbeti 

(abıhayat) içerek ölümsüzlüğe kavuştuğu düşünülmüştür (Döğüş, 2015, s.78). Hızır, 

eski Türk inançlarında ak giyinmesiyle bilinmektedir. İslamiyet’te bu giyim, yeşil ve 

gök hâlini almıştır. (Ögel, 2010-II, s.93). İslamiyet ile birlikte yeşil rengin önemi, gök 

rengin Türkler tarafından söylenilen yeşil yorumunu daha da çok belirgin hâle 

getirmiştir.  

Hızır’ın bir diğer fonksiyonu ise savaşlara müdahale etmesidir. Özellikle 

Müslümanlara yardımcı olduğu inancı yaygındır. Kurtuluş Savaşı’nda ve birçok savaşta 

Hızır’ın yardımları günümüzde konuşulmaya devam etmektedir. Müslümanlıkta geçen 

fetih ülküsünün Hızır ile bir bağı vardır. Savaşlara müdahale etmesi ve askerlere yardım 

etmesi yönüyle bilinen Hızır’ın, eski Türk inançlarında Oğuz Kağan’a yol gösteren 

“gök yeleli bozkurt” ile aynı fonksiyonları taşıması, İslamiyet ile eski Türk inançlarının 

arasındaki benzerliklerinden birine işaret olmuştur.  

 Hızır ve İlyas adlarından meydana gelen Hıdrellez, bahar bayramı niteliğinde 

kutlanmaktadır. İslamiyet kültürü, efsaneyi İslami renge bürümüştür. Hızır’ın 

ölümsüzlüğü ve geçtiği yeri yeşillendirmesi gibi birçok ortak motif, İslamiyet’e rağmen 

bozulmamıştır (Artun, 2013, s.323). 

 

                                                            
3 Kehf suresi 74’üncü ayet: “Yine yürüdüler. Nihayet bir erkek çocuğa rastladıklarında (Hızır) hemen onu 
öldürdü. Musa dedi ki: Tertemiz bir canı, bir can karşılığı olmaksızın (kimseyi öldürmediği hâlde) 
katlettin ha! Gerçekten sen fena bir şey yaptın! ifadeleri geçerken, Hızır, cevap olarak Kehf suresi 80’inci 
ayette; “Erkek çocuğa gelince, onun ana babası, mümin kimselerdi. Bunun için (çocuğun) onları azgınlık 
ve nankörlüğe boğmasından korktuk” ifadelerine yer verir” (haz: Karaman vd., 2004, s.286-287). 



45 

2.5.4.5. Kızılelma 

Kızılelma deyişinin temelinde Türkçe kökenli “kızıl” rengin mitolojik anlamları 

yatmaktadır. Oğuz Destanı’nda Oğuz Kağan’ın ağzı, ateş kızılıdır. Bahaeedin Ögel’e 

göre “ateş kızılı” deyimi, kırmızının koyu hâlidir (Ögel, 2010-I, s.136-137). Orhun 

Abideleri’nin Tonyukuk kısmında: “Onun kanını döktü” anlayışının “kızıl kanın tökti” 

sözleriyle karşılanması, (Ögel, 1984, s.417) ve Eski Türklerde halk ve ordu geleneği 

için kullanılan savaş sancağının kızıl oluşu, kızıl renginin “kan”, “ateş”, “savaş”, 

“şehitlik” ve “bağımsızlık” gibi manalara geldiğini göstermektedir. 

Kızılelma (alma) ifadesi ise Türk tarihi ve Türk halk inançları açısından oldukça 

önemli bir ifadedir. Türkçe sözlükte, “öz. a. (kızı’lelma) tar. 1. Osmanlılar tarafından 

Roma ve Viyana şehirleri için kullanılan sembolik ad. 2. Yeryüzündeki bütün Türkleri 

birleştirip büyük bir imparatorluk kurmayı amaç olarak alan ülkü” anlamlarına gelir 

(Türkçe Sözlük, 2011, s.1436). Kızılelma ile ilgili olarak Doğu Anadolu ile 

Azerbaycanlı Türkler arasındaki yaygın inanış şu şekildedir:  

 

Dağıstan kuzeyindeki eski Hazar Türkleri başkentinde Miladi 920 yılında 

İbn-Fadlan’ın görüp anlattığı kağanın ipek otağının tepesindeki Altın Top 

un bulunduğu yer, Kafkasların güneyinde ve Ön Asya da ki Türklerin fetih 

ülküsü olarak Kızıl alma (Altın Elma/ Top) adıyla sembolleştirilmiştir. 

XVIII. yy. da yazılan Dağıstan Akvamı hakkındaki risalede de 

Şamkhallar’ın gerçekten Kumuk ile Avar hâkimi olarak Dağıstan’a 

hükmedebilmeleri için, tahta çıkmadan önce Şinid adlı köydeki Kızıl-

Alma denilen kutlu Altın-Top’un törenini yapma mecburiyetinin 

bildirilmesi de burada köklü ve kutlu bir Kızıl-alma geleneğinin yaşadığını 

bildirmekte (Kırzıoğlu, 1997, s.89-90).  

 

Türk askeri ve siyasi tarihinde Kızılelma’nın ilk deyişlerine Şirvan-Oğuznamesi 

rivayetinde rastlanmaktadır. Şirvan-Oğuzname rivayetinde, Oğuzların “fetih ülküsü 

sembolü” olarak “düşman başkentini alma” ülküsü geçmiştir. Anadolu Selçuklularının 

İznik’i merkez edindikleri yıllarda (1082-1097) Kadıköyü kıyılarından Ayasofya’nın 

tepesinden görünen Altın hacın dibindeki Altın topu ele geçirme biçiminde yaşaması ve 

Ayasofya Kızılelma’sını ele geçiren Osmanlıların, Macar başkentindeki “Budin 



46 

Kızılalması” ı ülkü edinmeleri, Kızılelma’nın Türkler için önemini açıkça göstermiştir 

(Kırzıoğlu, 1997, s.90).  

 Sonuç olarak “Kızılelma” deyişinin, kızıl rengin temel (veya mitolojik) 

anlamlarından farklı olmadığı, Türk tarihinde bir ülkü ve bu ülkünün verdiği inançla 

Türk askerlerinin akıncı ruhunu temsil ettiği görülmüştür. 

 

2.5.5. Türk Tarihinde Görülen Hayvanlarla Renklerin İlişkileri 

Eski Türklerde, özellikle destanlarda geçmesi yönüyle hayvanların kullanımları 

mitolojiktir. Oğuz Kağan Destanı’ndaki bozkurt bu duruma örnek teşkil etmiştir.  

Mitolojik birtakım inanışların yanında Türkler kozmolojiye olan ilgileri 

neticesinde astronomik gözlemlere dayanarak kendilerine On İki Hayvanlı Türk 

Takvimi'ni çıkarmışlardır. Göktürkler (552-745), On İki Hayvanlı Türk Takvimi’ni 

kullanmışlardır. Güneş yılı esasına dayanan takvimde yılların adları hayvan isimleriyle 

adlandırılmıştır. Bu hayvanlar sırasıyla şu şekildedir; sıçgan “sıçan”, fare “ud”, sığır 

“öküz”, bars “pars”, tabışkan “tavşan”, ulu “ejder”, yılan “yılan”, yılkı “at”, koyn 

“koyun”, biçin “maymun”, takıgu “tavuk”, it “köpek” şeklindedir (Külcü, 2015, s.2). 

On İki Hayvanlı Türk Takvimi’nin Türk tarihinde bir ilk olması, astronomik 

gözlemler ışığında hayvan motifleriyle kurulması ve o dönem Asya uygarlıkları ile 

Göktürkler tarafından da kullanılması yönüyle günümüzde kültürel bir miras olarak 

kalmıştır.   

 

2.5.5.1. Kurt 

Eski Türkler, kurdun “kutlu” olduğuna inanmışlardır. Bu inançlarının temelinde 

kurdun, eski Türklerin soylarını dişi bir kurda dayandırmaları yönüyle “kurtarıcı”, Oğuz 

Kağan’ın tasvirinde geçmesi yönüyle “soylu, güçlü” ve kapalı kaldıkları dağların 

arasından çıkmalarında kılavuzluk etmesi yönüyle de “yol gösterici” yönü yatmaktadır. 

Bozkurt Destanı’nda geçen kurttan türeyiş, Türklerin düşman bir kavme yenilmesiyle 

başlar. Bu yenilgiden yalnızca tek bir Türk kalır. Düşman, onun da elleri ile kollarını 

keser. Bu arada dişi bir kurt ortaya çıkar ve çocuğu emzirip büyütür. Çocukla beraber 

Turfanın kuzey doğusunda bulunan bir dağda bulunan mağaranın içine girer. Bu dağın 

içinde bir ova vardır. Orada kurt, bu erkek çocukla evlenir ve bu evlilikten on tane 

çocuk dünyaya gelir. Böylece Türklerin on-soy veya on-okları oluşur (Ögel, 1984, 

s.11). 



47 

Göktürk Kağanlığını kuran Bumin ve İstemi Kağanlar da bu on soydan biri olan 

aşina boyundan gelmişlerdir (Ögel, 1984, s.13). Bu nedenle kurt, Göktürkler için önemli 

bir amblem olmuştur. Çin kaynakları da bir dişi kurttan türediklerine inandıkları için 

Göktürklerin bayraklarının tepesinde altından yapılmış bir kurt başı olduğunu 

belirtmişlerdir (Ögel, 1984, s.309). Sancağın tepesindeki kurt başının altından yapılmış 

olması, altın sarısı renginin “zenginlik” ve “devlet gücü” anlamlarına gelmesi ile 

paralellik taşımaktadır. 

Altın sarısı renginin önemi doğrultusunda altından yapılmış kurt başının ve 

Bozkurt Destanı’nın ardından “bozkurt” deyişinin kökenlerine inmemiz gerekmektedir. 

Türkler kurda “böri” veya “börü” demişlerdir (Ögel, 2010-II s.118). Türklerin kutsal 

kurtlarına “Kök-Böri (Gök Kurt)” demelerinin sebebi gök (mavi) renginin mitolojik 

anlamıyla ilgilidir. Gök rengi gökyüzünün rengidir. Tanrı’nın rengi veya onun sembolik 

olarak bir görüntüsüdür. Bundan dolayıdır ki zaman zaman ufukta görünen gök kurt da 

bu renge bürünmüştür (Ögel, 1984, s.393).  Oğuz Kağan’ın vücut tabirinde “beli kurt 

beli gibi” ifadesi geçmiştir. Oğuz-Nâmede Oğuz-Han’a yol gösteren kurttan hep “gök 

tüylü, gök yeleli” kurt diye söz edilmiştir. Bahaeddin Ögel, Türk Mitolojisi I adlı 

kitabında eski Türklerin kurdun maddi varlığından ziyade yelesine ve tüylerine önem 

verdiğini belirtmiştir (Ögel, 2010-I, s.42). “Börü” yani kurt; üstünlük, büyüklük ve 

yiğitlik anlamlarına gelmiştir. Kırgız Türklerinde yiğit ve seçkin kişilere “Kök Börü” 

denilmiştir. Kutadgu Bilig’de “Kök (Gök) Börü”, yiğitlik ve alplık anlamlarında 

kullanılmıştır (Ögel, 2010-II, s.118-119). Kutadgu Bilig’in 5378’inci beytinde 

bozkurdun gücü şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Kalıkta uçuglı karakuş yorı 

Seningdin keçümez aya kök börü (Arat, 1991, s.535). 

“Havada uçan karakuş sürüleri, canlarını senin elinden kurtaramaz, ey Bozkurt!” 

(Çakıcıoğlu, 2012, s.459).  

 

Anadolu halk inançlarında da kurdun “kutlu” niteliği devam etmiştir. Afyon 

bölgesindeki bir inanca göre Kurtuluş Savaşı’nın son safhalarında cephelerdeki ordu 

kumandanlarından birine bir kurt kılavuzluk etmiştir. Diğer bir anlatı da ise kurtlar üç 

çeşittir: Sarı kurt, kara kurt ve Bozkurt. Sarı kurt ve kara kurt, atlara ve eşeklere 

saldırırken Bozkurt ise yalnız koyunlara saldırır. Baraklıların kurda “Hz. Ali’nin iti” 

demesi ve kurdun avına saldırırken onu boğazlayıp kanını akıtması, onun öldürdüğü 



48 

koyunun etinin yenilebilir olmasına neden olmuştur. Gaziantep’e bağlı Nizip ilçesinde 

“Kurt Baba” adlı tepede kırk tane mağara bulunmaktadır. Bu bölgedeki halk inancına 

göre mağaraların her birinde bir kurt mekân tutmuş olup bu kurtların babalarına kurşun 

atan da çarpılırmış. Kurdun bir bütün olarak “kutlu” görülmesinin yanında derisi, kalbi, 

böbreği gibi birçok parçasına olan inançta yaygındır. Kurdun kalbini ve böbreğini yiyen 

bir insan, davarları sağaltma yeteneği elde eder. Lohusa bir kadın ise al-bastıyı önlemek 

için yastığının altına kurt derisi koyar (Boratav, 1984, s.57-58).  

Son olarak mitolojiden günümüze kurt deyişlerinde geçen boz ile gök rengi 

arasındaki anlam karmaşıklığına Bahaeddin Ögel şu şekilde bir yorumda bulunmuştur: 

 

“Biz bugünkü anlayışımızla, kurda hep ‘Bozkurt’ deyip geçeriz. Türkçe de 

‘boz’ renk, Avrupalıların gri rengine karşılıktır. Gri rengin ise koyudan 

açığa doğru pek çok tonları vardır. Moğolca metni tercüme eden Çinli 

yazar, bu kurdun rengi için ‘gök renginde kurt’ demiştir. Bu renk daha 

ziyade mavi-gri bir renktir. Bunun için soluk anlamına da gelir. Bu 

sebeple biz tercümemizde ‘göğümsü’ tabirini tercih ettik” (Ögel, 2010-I, 

s.575).  

 

2.5.5.2. At 

Türk tarihinde geçen önemli hayvanlardan biri de attır. Bozkır kültürüne sahip 

olan Türkler için at oldukça önemli bir binek hayvanı olmuştur. Göçebe toplumların 

temelinde ise binek hayvanı olarak at vardır. Bu nedenle bozkır coğrafyasında yaşayan 

insanlarla at arasında bir bağ olmuştur. Oğuz Kağan’ın tek ve en iyi destekçisi at 

olmuştur. Uygurca Oğuz Destanı’nda Oğuz Kağan’ın alaca aygırına severek bindiğini 

şu şekilde görmekteyiz: 

 

Oğuz bunu görünce, ne çok sevinmiş idi, 

Alaca aygırına, severek binmiş idi (Ögel, 2010-I, s.122).  

  

Türk âdetlerinde at, yas, ölü aşı ve gömme törenlerinde de önemli bir rol 

oynamıştır. Ölüyü atı ile birlikte gömmek çok eski bir âdettir (Gökyay, 1974, s.75). At 

kuyruğu Türkler için bir savaş sembolüdür çünkü Türkler her zaman atı ile birliktedir 

(Ögel, 1984, s.318). At kuyruğunun kesilmesi hadisesi ise bir yas alametidir. Şamanizm 



49 

de ayin ve törenler esnasında sunulan kanlı kurbanların en önemlisi attır. Türk 

boylarında kurban edilen atların kafatasları yere atılmaz, bir sırığa geçirilerek dikilir 

(Gökyay, 1974, s.75).   

Hun Türklerinde beyaz at, büyük rütbeli askerleri belirtmesi ve ordu içindeki 

diğer askerlerden ayırt etmesi bakımından oldukça önemlidir (Ögel, 1984, s.33). Mete 

Han’ın ordu birliklerini at renkleri ile birbirinden ayırdığı bilinmektedir (Ögel, 1984, 

s.113). Mete Han, Çin kuşatmasında stratejik olarak atı renklerine ayırıp, yönlere 

bölmüştür (Ögel, 1984, s.177). Çin kaynaklarından edinilen bilgiler ışığında, Çin’in 

felaket dolu günlerinde bile Mete’nin atları bu şekilde ayırması konuşulmuş ve 

değerlenmiştir. Çünkü orduyu at renklerine göre düzenlemek için genel bir at ve 

yetiştiriciliği bilgisine ihtiyaç vardır. Bahaeddin Ögel, Mete’nin at geleneğinin Çinliler 

tarafından oldukça değişik karşılandığını belirtir (Ögel, 1984, s.177).  

Türk edebiyatında ise at, daha çok kır rengiyle ortaya çıkmıştır. Köroğlu 

Destanı’nda belirgin olarak gün yüzüne çıkan kır at deyişi günümüzde Bolu, Çamlıbel, 

Tokat ve Bingöl’de varlığını sürdürmektedir (Yardımcı, 2013, s.90). Köroğlu 

Destanı’nda Köroğlu’nun en yakın dostu kır atıdır. Köroğlu’nun dedesi, arkalarından 

gelen süvarilerin altındaki atlarının rengine göre tedbirler alır.  Al at ışığa gelmez. 

Köroğlu atını güneşe doğru sürer. Doru at ağaçlık ve ormanlığa gelmez. Boz at, toynağı 

dayanıklı olmadığından dağa taşa sürülür. Kır at ise toza dumana gelemez; çöle sürülür. 

Böylelikle tüm atlardan daha önemli olmuştur (Bars, 2008, s.171). Dede Korkut’ta, atlar 

için; kara, yağız, doru, al, ak, beyaz, boz ve alaca renklerin geçtiği tespit edilmiştir. 

Salur Kazanın evinin yağmalandığı destanın beyanında ise geçen atların renklerine 

ilişkin detaylar şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Yağız al atını çektirdi, sıçrayıp bindi. Alnı beyaz aygırına Dündar bindi. 

Kazan Bey’in kardeşi Kara Göne bindi. Beyaz büyük cins atını çektirdi, 

Bayındır Han’ın düşmanı yenen Şir Şemseddin bindi. Parasarın Bayburt 

Hisarı’ndan fırlayıp uçan Beyrek boz aygırına bindi. Yağız al atlı Kazan’a 

keşiş diyen Bey Yigene doru aygırına bindi (Ergin, 2013, s.39).  

 

 Kanglı Koca Oğlu Kan Turalı Destanı’nda ise Kan Turalı’nın düşmanın 

gelmesiyle abdest alıp ak atına binmesi, ak (beyaz) rengin anlamlarından birinin 

şehadeti sembol etmesinin delillerinden biridir: 

 



50 

Kan Turalı sıçradı uyandı, ayağa kalktı, der: Ne söylüyorsun güzelim dedi. 

Der: Yiğidim, üzerine düşman geldi, uyandırmak benden, savaşıp hüner 

göstermek senden dedi. Kan Turalı gözünü açtı, göz kapaklarını kaldırdı. 

Gördü gelen at üzerinde, giyimini giyinmiş, mızrağı elinde. Yeri öptü, der: 

Amennâ ve saddakna (İman ettik, inandık) maksudumuz Hak Teala 

katında hasıl oldu diyip arı sudan abdest aldı. Ak atına bindi, adı güzel 

Muhammed’e salavat getirdi, kara elbiseli kâfire at sürdü, karşı vardı 

(Ergin, 2013, s.137). 

   

Kimi atların ölümsüzlüğe eriştiğine de inanılmıştır. Hızır’ın Boz-Atı, Hz. Ali’nin 

Düldül’ü, Şah İsmail’in Kamer-Tayı, ölümsüzlük suyundan içerek ölmezliğe erişmiştir. 

Atların kuru kafasının yağmur yağdırma törenlerinde kullanılması, bostanlara korkuluk 

ya da nazarlık olarak konulması, bu atların büyü yetenekleriyle ilişkilidir (Boratav, 

1984, s.59). 

Hz. Ali’nin atı Düldül, Battal Gazi’nin atı Aşkâr, Manas Destanı’nda Manas’ın 

atı Ak Kula, Alpamış’ın Kökşubar’ı, Kültigin’in Alp Salçı’sı, Şah İsmail’in Kamertay’ı 

Türk kültüründe adı bilinen ve unutulmayan ünlü atlardan bazılarıdır. Türk kültüründe 

binek atlarında insanlar gibi ad verilmesi geleneksel bir özelliktir. Dîvânu Lugâti’t-

Türk’te atlara verilen isimlerden bazıları şu şekildedir: “Aygır, kısrak, orkun (yaban 

aygırıyla evcil kısraktan olan at), köçüt, kulun (kısrak yavrusu ‘tay’), yılkı (başı boş at 

sürüsü)” biçimindedir (Yardımcı, 2013, s.97). Doru veya kula renkleri yalnızca at 

içindir. Bu renkler başka bir şey için kullanılmamıştır (Ögel, 1984, s.58). Doru atların 

gövdesi kızıl, bacaklarıyla yelesi karadır. Kula, al ile boz arası bir renkte olan attır. 

Kısrak ise dişi ata verilen isimdir.   

 Eski Türklerde tuğ ve bayrağa ak-boz kısrak kurban edilmiştir. Dede Korkut’ta 

ise Beyrek’in ölümü üzerine: “Ak evinin eşiğinde feryat koptu. Kaza benzer gelini ak 

çıkardı kara giydi. Ak boz atının kuyruğunu kestiler” ifadesi önemlidir (Ergin, 2013, 

s.210). Bahaeddin Ögel, Manas Destanı’nda geçen ak-boz atın kurban edilmesine ilişkin 

bilgileri şu şekilde aktarmıştır:  

 

“Kocaları esir düşen kadınlar, kocalarını kurtarmak için harekete geçerler. 

Kadınların başına geçen Ak-Saykal Hatun, kadınlara (buyruk yerine) şöyle 

bağırır: Kara başlı, altın tuğumuzu, göklere yayınız, (yani dalgalatınız)! 

Ak-boz kısrağı kurban kesiniz!” (Ögel, 1984, s.213).  



51 

2.5.5.3. Eşek 

Anadolu’da insana yakın ve yararlı hayvanlardan biri de eşektir. Manas 

Destanı’nda, Manas Han çiftçilere “yeşil eşekli yurt” demiştir (Ögel, 2010-II, s.541). 

Dede Korkut’ta ise kara eşek deyişi tek bir yerde geçmiştir: “Kara eşek başına gem 

vursan katır olmaz, hizmetçiye elbise giydirsen hanım olmaz” (Ergin, 2013, s.16).   

 

2.5.5.4. Deve 

Göçebe yaşam tarzlarına uygun olmasına rağmen gerek çöl ikliminde yaygın 

olması gerekse Arap kabileler tarafından yük hayvanı olarak kullanılması bakımından 

Türkler, atlar kadar önemi olmasa da deve yetiştiriciliğinde geniş bir bilgeye ve 

tecrübeye sahiptir. Orta Asya ve Anadolu’daki kervanların develerini Türklerin temin 

ettiklerini bilinmektedir (Ögel, 1984, s.445). Deve, eski Türklerde Selçuklu ve 

Osmanlılarda, halk ve devlet ile benzeşmiş bir hayvandır (Ögel, 2010-II, s.538). Dede 

Korkut’ta “kara deve” tabiri, kötü bir olayın habercisi olarak şu şekilde çıkmıştır: 

“Böylelikle otuz iki kâfir beyinin oğlunun başı burç bedeninde kesilip asılmıştı. O üç 

canavarın biri kükremiş aslan idi, biri kara boğa idi, biri de kara erkek deve idi” (Ergin, 

2013, s.125). Bir diğer örnekte ise kara deve, kötü bir olayın, esaretin veya ölümün 

habercisi olarak: “İhtiyarcık anan kara deve boynunda asılı geçti” (Ergin, 2013, s.45) 

ifadesi geçmiştir. Kırgız Destanı’nda kara devenin kötü bir olaya sebebiyet vermesi şu 

şekilde anlatılmıştır:  

 

Yiğidin kız kardeşi hastalanıyor. Kız, yiğide şöyle diyor: “Bana 

Allahuteala’nın (Alda Şagalanıng), ak devesinin sütü gerek.” Yiğit, sütü 

bulmak için yola çıkıyor. Duyanlar, ‘sen ölüme gidiyorsun’ diyorlar. 

Allah’ın devesinin sütü, bir pınar (bulak) gibi akar. Ölen kişiyi diriltir. 

Ancak bu deveyi gören kişi, hemen ölür. Ancak, uyurken alabilir ve 

hemen kaçarsın (Ögel, 2010-II, s.539).  

 

2.5.5.5. Koç-Koyun 

Kuzey Türk destanlarında ak-sürü tanıtması sık sık geçmiştir. Türkler sürülerin 

birbirine karışmaması için her boy veya ailelerin hayvanlarının ayrı renkte olmalarına 

dikkat etmiştir. Doğu Anadolu ve Güney Batı Azerbaycan’da yaşamış olan 

Akkoyunlular ve Karakoyunlular koyun güdücüleri idi (Gabain, 1968, s.108). Böylece 



52 

Akkoyun ve Karakoyun deyişlerinin, Akkoyunlu ve Karakoyunlu Türk devletlerinin 

bayraklarının beyaz olmasından ve ortalarında da ak koyun veya kara koyun 

resimlerinin bulunmasından kaynaklandığı görülmektedir (Ögel, 1984, s.390-391).   

Akkoyun ve Karakoyun deyişlerinin arka planında Oğuz Kağan yatmaktadır. 

Oğuz Kağan’ın ölmesiyle devletin sağ kısmına oğullarından büyük olanı “Gün Han” 

geçmiştir. Sağ tarafın sembolü bir Akkoyun, sol tarafın sembolü ise Karakoyun dur. Sağ 

kısmın ak (beyaz) oluşu, soyluluk ve üstünlük belirtisidir. (Ögel, 2010-I, s.289). Koç 

için kara tabiri kullanılmıştır. Daha eskiden koçlara “koçkar” denmiştir. Dede Korkut’ta 

kara koç, cins atlar için sıkça kullanılmıştır ve ak koç tabiri de geçmiştir: “Kara koç 

atlardan cins at buradan geçti” (Ergin, 2013, s.102).   

 

2.5.5.6. Boğa-İnek/ Öküz 

Yakut Türklerinin bazı boylarının ataları alaca bir inektir (Ögel, 2010-II, s.536). 

Dede Korkut’ta ise “kara boğa” şeklinde geçmiştir: 

 

Kanlı kafir eline geceleyin girdin 

Kara-boğa geldiğinde hurdahaş eyledin  

Kükremiş aslan geldiğinde belini büktün (Ergin, 2013, s.133).  

 

Birçok topluma ait mitlerde, genel olarak dünyanın bir hayvan üzerinde 

durduğuna dair olan inançlar yaygındır. Dünyanın bir balık üzerinde durması (Akman, 

2012, s.2) ve Budist-Çin kültürünün etkisi altına girmiş olan halkların, dünyanın bir 

kaplumbağa üzerinde durmasına olan inançları bu duruma örnektir (Ögel, 2010-I, 

s.441). Türk mitolojisinde ise dünyanın üstünde durduğuna ve hareket ettiğinde ise 

depremlerin oluşacağına inanılan sarı öküz inancıdır.  

 

2.5.5.7. Geyik 

Geyik, Türk mitolojisinde dağlarda “ak” rengiyle ortaya çıkan ve dünya üzerinde 

oldukça az rastlanan bir hayvan türüdür. Geyik inancının kökenlerini Anadolu’nun eski 

dinlerinden kalma mitlerden çıkan efsanelere dayandırabiliriz. Öyle ki Anadolu 

dağlarında gittikçe azalan geyiğin avlanmasının, avcıya felaket getireceği inancı 

yaygındır (Boratav, 1984, s.58). Türk efsanelerinde yer alan ak geyik daha ziyade bir 



53 

dişi geyiktir (Ögel, 2010-I, s.569). Bahaeddin Ögel, Göktürklerle ilgili Çin 

kaynaklarında görülen bilgileri şu şekilde aktarır:  

 

“Göktürklerin atalarından birinin, bu deniz meleği ile bir ilişkisi varmış. 

Günün birinde avcılardan biri bir ak geyik öldürüyor. Deniz ruhu kız, bir 

ak geyik donuna girmiş olacak ki, bundan sonra ceza olarak sunulan insan 

kurbanları, hep bu avcının kabilesinden veriliyor. Çünkü deniz ruhunun 

sevgilisi olan Türk hakanı böyle buyuruyor” (Ögel, 2010-II, s.103).  

 

Bu efsaneden yola çıkarak Türk mitolojisinde ak geyiğin bazen kız donuna 

girerek Türk hakanıyla sevgili olduğu görülmüştür. Göktürk Hakanının sevgilisi, deniz-

ilâhesi olan bir dişi geyiktir.  Bu deniz-ilâhesi Türk mitolojisi için su içinden birdenbire 

çıkan Ak-ana veya Tanrı Ülgen’in kızları olan “Ak-kızlar” olan kadın-yaratıcılardan 

biridir (Ögel, 2010-I, s.570-571). Alageyik tabiri ise yerlerin sembolü ve ruhu gibidir. 

Cengiz Han’ın atası gökten Tanrı’nın buyruğu ile doğup inen Gök-kurt (Börte-Çino) 

iken karısı ise sarı-kızılımsı dişi bir geyiktir (Ögel, 2010-I, s.575). Cengiz Han 

Destanı’nda kurt, gökten; alageyik Maral ise yerden gelmiştir. Alageyik, tüylerinin 

arasına beyaz benekler karışmış bir geyik türüdür. Anadolu ve Orta Asya Türk halk 

masallarında çok yaygın olarak görülmüştür (Ögel, 2010-II, s.103-104). Alageyik tabiri, 

Türk hikâyelerinde şu şekilde geçmiştir: “Keloğlan, gerdeğe girdiği gün, don değiştirip, 

esas donuna giriyor ve bir delikanlı oluyor. Eşine şöyle diyor: Ben, Kafdağı’ndaki 

alageyik adındaki dev-ana’nın oğluyum. Anam, on sekiz Kaf’a hükmeden, Tepegöz 

Sultandır” (Ögel, 2010-II, s.106).  

Dede Korkut’ta Kanglı Koca Oğlu Kan Turalı Destanı’nda alaca geyik şu 

şekilde geçmiştir: 

 

Arku Bedi Ala Dağı avlardım 

Alacak geyik yabani geyik kovalardım (Ergin, 2013, s.141).  

 

“Boz geyik” tabiri ise Anadolu efsanelerinde Elbeyli Türkmenleri arasında ayrı 

bir önem taşıyordu. Boz geyik dede Elbeyli, Türkmenlerin piridir (Ögel, 2010-II, s.107).   

 Bugüne kadar derlenmiş birçok efsanede, geyiklerle birlikte olan kadın ve 

erkeklerin olağanüstü hâlleri anlatılır. Bu kişiler, geyiklerin koruyucu iyeleri 

konumundadır. Afyon bölgesinde bulunan ünlü yatır Uzun-Kız’ın, geyiklerin çobanı ve 



54 

koruyucusu olduğuna inanılır. Bu nedenle geyik avcılarını ya sakatlar ya da öldürür. 

Günümüzde Antalya’ya bağlı İbradı’da anlatılan avcı hikâyelerine göre avcılar ateş 

edecekleri esnada geyik ‘sır olur’, yerine sakallı ve yaşlı bir adam belirir. Ermiş kişilerin 

geyiklerle olan münasebeti, halk inançlarında yaygındır. Öyle ki atalar, geyiklere 

“merkeb ül-evliyâ (geyik, ermiş kişilerin bineğidir)” derler (Boratav, 1984, s.58). 

Atalar tarafından geyik için kullanılan ikinci bir tabir ise ejderhanın geyikten 

doğmasıdır. Bu söz, Diyarbakır bölgesindeki Karaca Dağ’la ilgili bir hikâyede 

oluşmuştur. Hikâyeye göre dişi geyik, Ülker yıldızını görünce ondan gebe kalırmış. 

İlkbaharda ‘tulum’ gibi bir nesne doğurur ve bunu tekmelermiş. Tulum’un içinden bir 

ejderha çıkarmış. Böylece gökten melekler iner ve ejderhayı göğe çıkarırlarmış 

(Boratav, 1984, s.59).   

 

2.5.5.8. Domuz 

İslamiyet’te etinin yenmesi haram kılınan domuz, İslamiyet öncesi Türklerde de 

kötü bir ruh olarak ortaya çıkmıştır. Altay dualarında: “Gök kaban (yaban domuzu), sen 

cinlerin en yamanı ve en kötüsüsün” denmiştir. Yaban domuzunun gök ile tanıtılması, 

onun Tanrı ile ilişkisi olan kötü bir ruh olmasından kaynaklanmaktadır (Ögel, 2010-II, 

s.541). Dede Korkut’ta “kara domuz yahnili kâfir” ifadesi şu şekilde geçmiştir: 

 

Beyrek der:  

Bre pis dinli kafir 

Benim ağzıma söğüp duruyorsun tahammül edemedim 

Kara domuz etinden yahni yedirdin tahammül edemedim 

Tanrı bana yol verdi gider oldum bre kâfir (Ergin, 2013, s.75).  

 

Bir başka ifade de ise “kara domuz” tabirinin yabancı insanların evleri için 

kullanıldığı görülmüştür: 

 

Beni sana sorsa 

Baba doğru haber ver 

Gördüm senin oğlun esir de  

Pazusundan ak elleri bağlı de 

Kara kıldan sicim boynuna takılı de 

Kara domuz damında yatıyor de (Ergin, 2013, s.105).  



55 

2.5.5.9. Yılan 

Yılan, Türk mitolojisinde yer altının simgesi olmuştur (Kalafat, 2012, s.14). 

Şeytan, cennetin kapısında bekçilik yapan yılanı kandırıp Hz. Havva’nın yasak elmayı 

yemesine neden olmuştur. Bu sebeple Allah, Hz. Havva ve Hz. Âdem’i cennetten 

kovarak yeryüzüne göndermiştir. Yılan ise şeytana kanıp onu sürünerek cennete 

sokmasından dolayı Allah tarafından uzuvlarının alınmasına ve sürünerek yeryüzünde 

yaşamasına layık görülmüştür.  

Yılanın Anadolu kültüründe önemli bir yeri vardır. Bazı bölgelerde evlerin 

koruyucu iyeleri (sahipleri) olduğuna inanılmış ve bu yılanlar kara rengiyle tasavvur 

edilmiştir. Kara yılan “ev iyesi yılanı” olarak tabir edildiği için görüldüğünde 

öldürülmez. Onun, evdeki diğer zehirli yılanları öldürdüğüne ve aileyi koruduğuna 

inanılmıştır (Mollaibrahimoğlu, 2008, s.23). Dede Korkut’ta ise yılan, genel olarak sarı 

ve alaca renklerde geçmiştir:  

 

Sam yelleri esmeden Kazan kulağım çınlıyor 

Sarımsak otunu yemeden Kazan içim yanıyor 

Sarı yılan sokmadan akça tenim kalkıp şişiyor (Ergin, 2013, s.100).  

 

Atlı batıp çıkamaz onun balçığı olur 

Alaca yılan sökemez onun ormanı olur 

 Gök ile boy ölçüşen onun kalesi olur (Ergin, 2013, s.126). 

 

Bahaeddin Ögel’e göre sarı rengi, Anadolu’da tabir edilen bu yılanlar için 

semboliktir. Ona göre sarı yılanın hangi çeşit bir yılan olduğu hakkında bilgi yoktu ve 

sembolik olarak sadece geleneklere dayanıyordu (Ögel, 1984, s.482). 

 

2.5.5.10. Kuşlar 

Türk mitolojisinde ve Anadolu halk kültüründe kuşların önemli bir yeri vardır. 

Türk tarihinde kuşlar; Tuğrul, Zümrüdüanka, kartal (karakuş), doğan (ala kuş) Hüma, 

Umay, Ülken, ağaçkakan, bıldırcın, Buğdayık, bülbül, serçe, horoz, guguk, güvercin, 

karga, kaz, kuğu, leylek, turna ve saksağan cins ve adlandırmalarıyla çıkmıştır.  

Proto – Türk (ön Türk) geleneklerinde varlığı bilinen Tuğrul, Zümrüdüanka ve 

Hüma kuşu ile Kuzey Türk destanlarında geçen kara kuşun Hint mitolojisindeki Garuda 



56 

ile İran’daki Simurg kuşlarının yansıması olduğu bilinmektedir. Bahaeddin Ögel, Umay 

kuşunun yalnızca Türklere ait bir inanış olduğunu ifade etmiştir (Ögel, 2010-II, s.547). 

Anka kuşunun geçtiği efsanede, dünyayı yerinde tutan Kafdağı anlatılmıştır. Tanrı, bu 

bölgeyi yok etmek isteyince bu dağlardan birini hareket ettirir ve yer sarsıntısı yapardı. 

Meşhur Anka kuşu da bu dağın üzerinde durur, oradan her tarafa hükmederdi 

(Mollaibrahimoğlu, 2008, s.25).  

Karakuş olarak bilinen kartal Türk mitolojisinde de geçmiştir. Göktürk 

Kağanlığının buyruğu altında Bar-köl bölgesinde yaşamlarına devam eden ve VIII. 

yüzyılın ortalarında Çin’in kuzeyine göç eden Şato Türklerinin kartaldan türediğine dair 

Çin kaynaklarından elde edilmiş bilgiler şu şekilde geçmiştir: “Şato Türklerinin başkanı, 

kartal yuvasında doğdu” (Ögel, 2010-II, s.131). Bu bilgiler ışığında, Türklerin genel 

olarak dişi kurttan (Aşina) türeme efsanelerinin yanı sıra yeni bir türeyiş efsanesine ait 

bu kalıntı bilgi verilmiştir.  

Günümüzde “başına devlet kuşu konmak” deyiminin kökenlerinde Ön Asya 

etkisi görülmüştür. Ögel’in, Türk Mitolojisi II adlı kitabında bu duruma ilişkin: “Bir kuş 

uçup halktan (bayağı) bir kadının başına konuyor. Böylece kadın, Han oluyor” kesitini 

vermiştir (Ögel, 2010-II, s.548).  

Don değiştirme, Türk gelenek ve destanlarında sıkça başvurulan bir ifadedir. Bu 

düşünceye göre insanın hayvan, bitki ya da eşya şekline girmesi yani biçim değiştirmesi 

esastır. Bu dönüşüm, edebiyatta özellikle destan, masal, efsane gibi halk ürünlerinde 

önemli bir fenomen olmuştur (Türkan, 2008, s.136). “Kuş gibi uçup gitmek” deyiminin 

özünde de don değiştirme esastır: “Kara-Kököl bunu anlayınca (ukkaç), ‘çırıp çırıp’ 

deyip, uçtu gitti (Ögel, 2010-II, s.549).”  

Kazlar ve turnalar göçebedir. Altay Yaratılış mitolojisinde, Tanrı Kuday ile kişi 

kara kaz şekline girip uçmaktadır (Mollaibrahimoğlu, 2008, s.24). Anadolu halk 

edebiyatında da önemli bir yer tutmuşlardır. Dede Korkut’ta “alaca kaz” deyişi şu 

şekilde geçmiştir: 

 

Aşağıdan yukarı bakmaz mısın 

Karşına alaca kaz geldi şahinini atmaz mısın (Ergin, 2013, s.133).  

 

Türkler için bir diğer önemli kuş ise güvercindir. Orta Asya destanlarında 

güvercin “aklı-göklü” olarak anlatılmıştır (Ögel, 2010-II, s.550). Hacı Bektaşi Veli, 

güvercin donuna girip Anadolu’ya geldiği zaman, yine şahin donuna giren Doğrul Baba 



57 

ile karşılaşmıştır. Buradaki Doğrul, Türklerin yırtıcı büyük av kuşları olan Tuğrul’dur 

(Ögel, 1984, s.465). Hazara Türklerinde kutsal olduğuna inanıldığı için güvercin 

avlanılmaz. Güvercin bir evin balkonuna konup yuva yapar ise o evin zenginleşeceğine 

inanılır. Bu sebeple güvercin eti yenmez. Hz. Ali’nin türbesindeki güvercinlerin hepsi 

‘ak’ renklidir. Orada ‘kara güvercin’ in yaşamayacağı inancı yaygındır (Kalafat, 2012, 

s.53).  

Gök Şahin ise Kuzey Türk destanlarında, sihir gücüne sahip ve Tanrı’nın 

habercisi olarak geçmiştir (Ögel, 1984, s.465). 

Yahudilerin kutsal kitabı Tevrat’ın Tekvin bölümünde ise Nuh Tufanının sonuna 

doğru suların çekilip çekilmediğini kontrol etmek için gemiden önce kuzgun 

gönderildiği ancak görevini yapmaması üzerine peşinden bir güvercin gönderildiği 

anlatılmaktadır. Güvercin, gemiye ağzında bir zeytin dalı ile dönmüş ve böylece Allah 

ile kulları arasında tekrar barışın sağlandığını müjdelemiştir. Bu olaydan sonra zeytin 

dalı ile güvercin, barış sembolleri olarak kabul edilmiştir. “Zeytin dalı uzatmak” deyimi 

de aynı nedene dayanmaktadır (Yılmaz, Coşkun, Ertuğrul, 2014, s.130). 

 Türk mitolojisinde geçen bir diğer kuş türü ise kuğudur. Kuzey Türk 

destanlarında “Kuğu Hatun” bir kötülük sembolüdür (Ögel, 2010-II, s.552). Kutadgu 

Bilig’de ise 1101’inci beyitte kuğu, “ak” rengiyle ifade edilmiştir. Ak, temizlik ve 

arılıktır. Beyitte geçen “ürüng” ifadesi beyaz rengin eski Türkçedeki kullanımıdır: 

 

Kayu başka kirse kugu kırtışı 

Kugu teg örüng kılgu könglin kişi (Arat, 1991, s.127). 

“Artık başında kuğu rengi beliren kişi, çabalamalı ki, gönlü de kuğu gibi ak 

olsun” (Çakıcıoğlu, 2012, s.121). 

 

2.5.6. Maddi Türk Halk Kültüründe Geçen Renklerin Kullanımı 

2.5.6.1. Çadır/ Otağ 

Çadır sözcüğü, “a. Far. çāder 1. Keçe, deri, kıl dokuma, sık dokunmuş kalın 

beyaz ve plastik maddelerden yapılarak direklerle tutturulan, taşınabilir barınak, çerge, 

oba, otağ 2. Gölgelik olarak kullanılan tente veya şemsiye” ifadeleriyle açıklanır 

(Türkçe Sözlük, 2011, s.478). 

Türkler tarih sahnesine Sibirya’nın kuzey doğu bölgelerinde kabile şeklinde 

yaşam sürdürüp avcılık – toplayıcılık yaparak girmiştir (Roux, 2007, s.50). Atın 



58 

evcilleştirilmesi ve sert iklim şartları sebebiyle Sibirya’dan Bozkırlara gelen Türkler, 

böylece avcılık–toplayıcılıktan yetiştiriciliğe, ren geyiği kültüründen at kültürüne 

geçmişlerdir (Roux, 2007, s.54). Sibirya’dan Bozkır’a uzanan bu göçten ve tarihi 

belgelerden yola çıkarak Türklerin göçebe bir halk olduğunu söylememiz 

gerekmektedir. 

Konargöçer yaşam tarzına sahip Türkler, barınma ihtiyaçlarının giderilmesi için 

birtakım çadırları kullanmışlardır. Çadırlar kolayca sökülüp-takılması yönüyle, göçebe 

toplumların yer değiştirmesi ve hareket kabiliyetini engellememesi bakımından oldukça 

önemli bir rol oynamışlardır. Türk kavimlerinin yaşamlarını kolaylaştırması dışında 

siyasi, askeri ve dini açıdan birer sembol işlevi görmüşlerdir. 

Oğuz Destanı’nda Oğuz Kağanın: “Gök çadırımız, Güneş de bayrağımız olsun” 

şeklindeki ifadesi, Türk devlet anlayışının bütün dünyayı etkileyecek olan cihan devleti 

kurma ülküsünü taşıdığını göstermektedir (Ögel, 1984, s.39-40).  

Sarı renk, Türkler için coğrafi açıdan dünyanın merkezi olmuştur. Asya’nın 

doğusunda bulunan Çin İmparatorluğu’nun ise merkezinde sarı yer almaktadır. Sarı 

renkli elbiseyi sadece Çin imparatoru giyinir, sokaktaki herhangi bir Çinli vatandaşın 

sarı giyinmesi hâlinde cezalandırılırdı (Ögel, 1984, s.479). Bu nedenle Türklerde sarı 

rengi, otağ, çadır ve diğer sembollerde zenginlik, devlet gücü anlamına gelen altın sarısı 

rengine bürünmüştür. Bu duruma örnek olarak Çin kaynakları gösterilmektedir. Çin 

kaynaklarından edilen bilgilerde Göktürk bayrağının tepesinde altından bir kurt başı 

olduğu yazılmıştır. Altın otağlar, Göktürk, Uygur, Oğuz Destanları, hatta Osmanlı Türk 

kültür çevrelerinde hakanlık, saltanat ve devlet sembolü idi (Ögel, 1984, s.372). 

Göktürk Kağanı İstemi Yabgunun otağı, altın; Uygur Kağanının otağı, altın; Oğuz 

Destanı’nda da görülen, babadan oğula geçen altın ev veya altın otağı, Türklerin altın 

madenine ve rengine olan inancının açık delili olmuştur (Ögel, 1984, s.359-360).   

Dede Korkut Kitabı’nda yer alan, Dirse Han Oğlu Boğaç Han Destanı’nı Beyan 

Eder Hanım Hey kısmından; oğlu olan kızın ak otağa, kızı olanın kızıl otağa, oğlu-kızı 

olmayanın ise kara otağa konduğunu görmekteyiz:  

 

Gene ziyafet tertip edip attan aygır, deveden erkek deve, koyundan koç 

kestirmişti. Bir yere ak otağ, bir yere kızıl otağ, bir yere kara otağ 

kurdurmuştu. Kimin ki oğlu kızı yok, kara otağa kondurun, kara keçe 

altına döşeyin, kara koyun yahnisinden önüne getirin, yerse yesin, 

yemezse kalksın gitsin demiştir. Oğlu olanı ak otağa, kızı olanı kızıl otağa 

kondurun, oğlu kızı olmayana Allahuteala beddua etmiştir, biz de beddua 

ederiz, belli bilsin demiş idi (Ergin, 2013, s.21). 



59 

Göçebe toplumların barınak ihtiyaçlarını karşılayan çadırlar, Türklerde düğün, 

sünnet, hatta cenaze törenleri için de kurulmuşlardır. Zira ölüm törenlerinde ölen kişi ilk 

olarak çadırlarda muhafaza edilmiştir. Böylece ölen kişinin ilk mezarı çadır olmuştur. 

Göktürklerde ölüler önce çadırlara konulmuş, kesilen at ve koyunlar da çadırın önüne 

serilmiştir. Ölünün bulunduğu çadırın etrafında at ile yedi kez dolaşmak ve çadır kapısı 

önünde yüz kesip ağlamak âdettir (Şahin, 2016, s.35). 

 

2.5.6.2. Tuğ/ Sancak 

Bayrak, bir milletin vatan – millet sevgisi kadar önem verdiği ulusal ve millî bir 

kimliği, özgürlüğünün sembolüdür. Bir devletin bağımsızlığının göstergesi, uğruna 

sayısız canların feda edildiği kutsal bir amblemdir. Toplulukları tek vücut hâline 

getiren, üzerinde bastığı toprakların tek sahibi olduğunu gösteren mühürdür.  

Eski Türklerin bayrak olarak kullandıkları sembol tuğ idi. Tuğ, Türkler ve 

Çinliler tarafından kutsal görünen Tibet ineğinin kalın bir kuyruğunun takılmasıyla 

oluşmaktadır. Tibet öküzünün neslinin tükenmesiyle karşı karşıya gelmesi ve at 

kuyruğuna olan benzerliğinden dolayı tuğların yapımında at kuyruğu tercih edilmiştir 

(Pakalın, 1972, s.117).  

Dünya üzerine on altı büyük devlet kuran Türk milleti için bayrak, Türklük 

kimliğinin ve kültürünün ayrılmaz bir parçasıdır. İstiklal Marşı’nın söz yazarı Mehmet 

Akif Ersoy, bayrağın önemini şu sözlerle ifade etmiştir: “Korkma! Sönmez bu 

şafaklarda yüzen al sancak. Sönmeden yurdumun üstünde tüten en son ocak. O benim 

milletimin yıldızıdır, parlayacak. O benimdir, o benim milletimindir ancak.”   

 Bayrak Eski Türkçe de “uruñu” şekliyle kullanılmıştır. Urunggu (vurungu), 

urunguluk (vurgunluk) ve urgu (vurgu) gibi sözlerin hepsi, urmak veya vurmak 

fiillerinden gelmiştir. Urunggu, eski Türkçede “bayrak” demektir. Yere vurulduğu için 

“vurungu” şeklinde ifade edilmiştir. Bayrağı yere vurmak, bayrağı dikmek demektir 

(Ögel, 1984, s.293). Orta Türkçede ise ‘batrak’ veya ‘urgu’ adı verilmiştir. Batrak 

sözcüğü, Türkçe batır- kökünün bir türevidir (Eren, 2004, s.4-5). Fonetik olarak “y/ d/ t” 

ünsüzlerinin farklı ağızlarda yaşadığı değişimlerden dolayı (Ögel, 1984, s.231) bayrak 

sözcüğü, Orta Türkçe de batrak>badrak>bayrak şeklinde gelişim göstermiştir. Türklerde 

sancak kelimesi, askeri; bayrak kelimesi ise daha çok siyasi ve kısmen de olsa dini 

literatürlerde kullanılmıştır. Sancak, ‘batırmak, saplamak’ anlamına gelen “sanç-” 

kökünün bir türevi olup Türkçeden Arapça ve Farsçaya geçmiştir (Eren, 2004, s.4-5).   



60 

Türk devletlerinde halk, ordu ve savaş geleneği olarak kabul edilen savaş 

sancağı kırmızıdır. Eski Türklerde kırmızı savaş bayrağı “kızıl” olarak söylenmiş, 

kırmızı deyişi Türk diline uzun zaman sonra geçmiştir. XI. yy. da derlenmiş olan ünlü 

Türk şiiri şu şekildedir: 

 

 Ağdı kızıl bayrak, toğdı kara toprak 

 “Kızıl bayrak yüceldi, yükseldi; kara toprak, tozup yükseldi” (Ögel, 1984, s.38). 

 

Türk kaynaklarında al sözünün XI. yy. da bir renk olarak değil de bir bayrak adı 

olarak geçtiği görülmüştür (Ögel, 1984, s.400). Reşat Genç, Miralay Ali Bey’in Osman 

Gazi Dönemi ile ilgili sarf ettiği yorumu şu şekilde nakletmiştir:  

 

“Kırmızı rengin Osmanlılarca mergup (rağbet edilen) ve makbul olanı 

Türkçe kızıl veya al kelimesi ile yad edilen şeklidir” demesi ve “Osman 

Gazi’nin savaşlarında al (kızıl) sancak kullandığı, vefatından sonra 

eşyaları arasında birkaç adet Alaşehir dokumasından kırmızı renkli 

sancağın da bulunmasıyla sabittir. İşte kırmızı rengin sancak ve 

bayraklarda çoklukla kullanılmasının ve Levn-i Milli (milli renk) kabul 

edilmesinin asıl ve esası budur” (Genç, 1997, s.19). 

 

Türklerin al bayraklara verdiği önemin Şamanist kökenleri bulunmaktadır. Eski 

Türk inançlarında “Al ruhu” adında bir ateş tanrısından söz edilmiştir. Şamanizm’de Al 

ruhu gibi birçok ruhun şerefine bayraklar dikme âdetinin olduğu bilinmektedir. 

Bahaeddin Ögel, Abdulkadir İnan’ın Al ruhu gibi birçok ruhun şerefine dikilen 

bayraklar ile ilgili yorumunu şu şekilde nakletmiştir: “Türklerin en eski devirlerden beri 

Al-bayrak kullanmalarının, bu Al-ateş kültü ile bağlı bir an’ane olacağı hatıra geliyor” 

(Ögel, 2010-II, s.516). 

Al ruhun hami (koruyucu) ruh sayıldığı devirde ise dikilen bu bayrakların ateş 

rengine yakın bir renk olması dikkat çekmiştir (Genç, 1996, s.41).  

Kızıl-kırmızı rengin, Türklerin savaşçı ruhunda oldukça saygın bir yerde 

olduğuna bir diğer delil ise Manas Destanı’nda görülmektedir. Kırgız Türklerine ait bu 

destanda Kırgız boylarının, savaş öncesi veya esnasında düşmanlara karşı “kızıl tuğ” 

etrafında coşkulu bir şekilde toplandığı anlatılmaktadır (Soysal, 2010, s.217).  



61 

Beyaz bayrak ise devlet ile halk bayraklarını birbirinden ayırmak için 

kullanılmıştır (Ögel, 1984, s.31). Osmanlı Devleti’nde saltanat sancağı “ak sancak” tır 

ve baş âlem olarak geçmiştir (Ögel, 1984, s.XI). Kırmızıyla beyaz rengin birleşip ay 

yıldızlı bayrak biçiminde ilk kez II. Mahmud ve III. Selim zamanlarında kalelere 

çekildiği bilinmektedir. Yavuz Sultan Selim, Çaldıran ve Mısır seferlerinde ak ve 

kırmızı sancakları birleştirerek iki saltanat sancağı olarak kullanmıştır. Fatih Sultan 

Mehmet’in 1453’te İstanbul’un Fethi sırasında gemisinde yeşil sancak olduğu 

bilinmektedir (Genç, 1997, s.29). Normal şekilde vefat etmiş vatandaşlar için yas 

bayrağı kara; şehit olanlar için ise şehit mezarının bayrağı beyazdır (Ögel, 1984, s.31).  

 Bazı Türk devletlerinin sancak renklerinde Abbasilerin etkisi olmuştur. 

Gazneliler önce beyaz hilal ile Hüma kuşunun zemininde yeşil renkli bayrağı 

kullanırken, Abbasi Devleti’nin meşru mümessili olduğunu gösteren siyah bayrakları da 

kullanmıştır. Bu etkinin bir diğer etkisi Büyük Selçuklu Devleti’nde görülmüştür. 

Selçuklular, bayrak olarak beyaz çift kartal, siyah çizgili gerilmiş yay ve ok resmi 

zemininde mavi rengi tercih ederken Abbasilerin tesirinde siyah bayraklarda 

kullanılmıştır (Soysal, 2010, s.218). Siyah bayrak, Abbasoğullarının verasetini 

sürdürmek için olup semboliktir (Ögel, 1984, s.31).  

 

2.5.6.3. Giyim/ Kuşam 

Türk tarihinde, “sancak”, “otağ” gibi sembolik kullanımların yanı sıra devlet 

büyüklerin, komutanların ve bilge kişilerin giyindiği elbiselerin şekilleri ve renklerinin 

de manaca önemli olduğu bilinmektedir.  

Hun büyükleri ile subayların elbiseleri beyazdır. Bu gelenek, Orta Asya da 

Moğol İmparatorluğunda, Sultan Alparslan’ın Malazgirt Savaşı’ndaki giyimi 

dolayısıyla Selçuklular da ve diğer Türk devletlerinde görülmüştür (Ögel, 1984, s.33). 

Osmanlı Dönemi’nde ise Yavuz, farklı olarak kırmızı atlaslardan bir elbise giyinmiştir. 

Bu durum, Osmanlı padişahlarında birer hükümdarlık alameti şeklinde bilinmektedir 

(Ögel, 1984, s.33).  

 Akkoyunlularda yas ve matem ortamında baş açılır, sarıklar yere vurulur ve gök 

renginde yas elbisesi giyilir (Ögel, 1984, s.227). Kara, bir yas rengi olarak bilinse de 

bazı durumlarda hem kara hem de gök (mavi) renkli elbiselerle tarihte yerini almıştır. 

Bu durum Dede Korkut kitabında da görülmüştür. Bamsı Beyrek Destanı’nda Beyreğin 



62 

kız kardeşleri, Beyreğin esirlik ve şehitliğini duymalarıyla karalı ve mavili 

oturmuşlardır (Ergin, 2013, s.79). 

Kırmızı renk, Türklerde düğün ve gerdeğin sembolüdür. Dede Korkut’ta 

evlenecek olan kız veya güveyinin giydiği kırmızı kaftana ise “ergenlik kaftanı” 

denmiştir (Ögel, 1984, s.419-420): “Banu Çiçek kırmızı kaftanını giydi, ellerini yenine 

çekti gözükmesin diye, oyuna girdi, dedi” (Ergin, 2013, s.85). Ayrıca evlenecek kız ve 

erkek, “kırmızı kaftan” giymiştir: “Oğuz zamanında bir yiğit ki evlense ok atardı. Oku 

nereye düşse orada gelin odası dikerdi. Beyrek Han da okunu attı, dibine gelin odasını 

diktir. Adaklısından gelin hediyesi olarak bir kırmızı kaftan geldi. Beyrek giydi” (Ergin, 

2013, s.69). 

 Elbiselerin yanında kullanılan altın ve süsler, soyluluk belirtisinde oldukça 

önemlidir. Altın yüzükler, İslamiyet’ten önce Türklerde bir nişanlanma işareti olarak 

kullanılmıştır. Dede Korkut’ta bu duruma ilişkin şu ifadelere yer verilmiştir: “Beyrek üç 

öptü bir dişledi, düğün kutlu olsun han kızı diye parmağından altın yüzüğü çıkardı kızın 

parmağına geçirdi. Aramızda bu nişan olsun han kızı dedi ifadeleri geçmiştir” (Ergin, 

2013, s.64).  

Altın küpeler, Türk erkekleri tarafından alp ve yiğitlik sembolü olarak 

kullanılmıştır. Dede Korkut’ta bu durum şu şekilde geçmiştir: “Dönüp baksa çalımlı, 

kartal hünerli, süslü, eklem kuşaklı, kulağı altın küpeli, kudretli Oğuz beylerini bir attan 

yıkan, Kazılık Koca oğlu Bey Yigenek dört nala yetişti” (Ergin, 2013, s.110).   

 Elbiselerde kara rengi, Türklerde oldukça nadir görülmüştür. Bertrandon de 

Broquière, Anadolu’yu gezdiği sıralar da Türkmenlerin kızıl börk, siyah elbise ve sarı 

çizme giydiklerini yazdığını belirtmiştir (Ögel, 1984, s.433). Dede Korkut’ta 

keşişlerden söz açıldığı zaman “kara elbiseli dervişler” şeklinde yorumlanıyordu:  

 

 Kuru kuru çaylara su saldım 

 Kara elbiseli dervişlere adaklar verdim 

 Aç girsem doyururdum çıplak görsem donattım (Ergin, 2013, s.39).  

 

Aynı şekilde, “kara donlu kâfir” deyişi sık sık Dede Korkut kitaplarında 

geçmektedir: “On altı bin kara elbiseli kâfir ata bindi, Kazan üzerine dört nala yetişti” 

(Ergin, 2013, s.93). 

Günümüzde giyilen gelinliğin rengi de beyazdır. Kraliçe Victoria Dönemi’ne 

kadar kadınların düğünlerde beyaz gelinlik giyme geleneği yoktu. Kraliçe Victoria’nın 



63 

kendi düğününde güzel bir beyaz gelinlik giymesi ve orta sınıf kadınların onu 

hayranlıkla izleyerek takip etmeye başlamasıyla birlikte gelinlikler, beyaz rengine 

bürünerek günümüze kadar gelmiştir. (Reşitoğlu, 2017, s.375).  

 

2.5.6.3.1. Duvak, Başörtüsü ve Kuşak 

Anadolu’da düğün ertesi sabahına “duvak” denmiştir. Duvak töreni, çiftlerin karı 

koca olmasını ifade etmeyi sağlayan halk arasında iyice yaygınlaşmış bir uygulamadır. 

Bolu’da duvak sabahı ev halkının elini öpen gelin, yüzü kırmızı bir peçeyle komşuları 

tek dolaşarak hediye ve bahşişler almaktadır. Gelinin kırmızı peçe örtmesi onun bakire 

olduğunu ifade eder. Ayrıca geline al basmasını önlemek için bu renkte örtülme 

uygulanmıştır (Eroğlu & Özkanat, 2014, s.275). Dede Korkut kitabında ise al duvak 

deyişi “akça yüzlü oğluna akça koyun şölenlik verdi. Ela gözlü oğluna al duvaklı gelin 

aldı” şeklinde geçmiştir (Ergin, 2013, s.176).  

Kırmızı kaftanlar gerdeğe girecek gelin ile güveyinin mutluluk, mürüvvet ve 

murat anlamlarına gelen giyimleri olmuştur. Al duvak gelinliğin sembolü, sahibi ise 

güveyidir (Ögel, 1984, s.407-409). 

Kırmızı, Anadolu halk inançlarında oldukça yaygındır. Geline kırmızı kuşak 

bağlanır, yüzüne kırmızı şal örtülür. Avşar Türklerinde gelinin beline al kurdele 

bağlanır (Kalafat, 2012, s.55). Ülkemizde ise beyaz yazma başörtüsü; bakire kızı, 

pembe ve açık sarı; sözlü kızı, kırmızı; yeni evli kadını, renkli yazma ise eski evli kadını 

simgelemiştir (Coşkuner, 1995, s.30).  

Sonuç olarak kırmızı rengin büyüsel gücünün Türk halklarında yaygın biçimde 

hissedildiği ve bir gelenek hâline geldiği görülmüştür. Türk âdetlerinde özellikle evlilik 

aşamalarında sıkça adı geçen bu rengin etkisi, günümüzde de devam etmektedir. 

 

2.5.6.3.2. Yas-Matem Giyimleri 

Yas ya da eş anlamlı hâliyle matem, insanların büyük afetler, ölümler, harp 

sonucunda yaşanan mağlubiyet ve birçok olumsuz durumdan ötürü üzüntülerini ortaya 

koymak amacıyla uyguladıkları bir ritüeldir. Yas kültü, ilkel insan topluluklarından 

beridir görülen eski bir âdettir. Örnek olarak yuğ törenlerini gösterebiliriz. Yuğ, eski 

Türklerde ölüler için yapılan törenlerdir.   

Yas âdetinin cereyan ettiği anlarda birçok inanç ve kurallar oluşmuştur. Osmanlı 

Devleti’nde tahta çıkan sultan, ölen babasından ötürü siyah giyinip at kuyruğunu keser 



64 

ve saçı dağıtırdı. İnanca göre bu işlemler yapılmazsa Sultanın hâkimiyeti eksik kalır ve 

bu durum devlet için felaket olurdu (Hacıgökmen, 2013, s.393). Kuzey Azerbaycan’da 

yas evine kara bayrak asılırdı. Kırgız Türklerinde ölüm sonrası yapılan törenlerde 

beraberinde oluşan yas havasında, ölü yakını kara ve mavi karışık giyinmişlerdir. Mavi 

giyinen ölü yakını, ölüyü Gök Tanrı’ya göndererek kutun rengini seçmiştir. Bu durum, 

Orta Asya Türklerinin inancı olan ve göğü kutsallaştıran inançlarıyla bağlantılıdır. Sakal 

uzatılır fakat saç kesilir. Saç, mutluluğun; sakal ise kederin simgesidir. Harezmi bölgesi 

olan Kırgızistan’ın güneyinde ise yas renginin yer yer mavi olduğu görülmüştür. 

Cenazelerde kadınların mavi giyindikleri ve mavi yazma kullandıkları bilinmektedir 

(Kalafat, 2012, s.62-63). “Mavi yazma” deyişi, Anadolu’da söylenmiş birçok türküye 

bu nedenle matem anlamında girmiştir: 

 

Ağlama yâr ağlama anam mavi yazma bağlama 

Mavi yazma tez solar anam ciğerimi dağlama (Yücel, 2015, s.11).  

 

Anadolu’da ise yas rengi karadır (Kalafat, 2012, s.43). Dede Korkut’ta “ak 

çıkarıp kara giyme” deyişi feryat havasında ifade edilmiştir: “Kara kara dağlardan haber 

aştı, kanlı kanlı sulardan haber geçti, kudretli Oğuz ellerine haber vardı. Usun Koca’nın 

ak otağı önünde feryat koptu. Kaza benzer kızı gelini ak çıkarıp kara giydi” (Ergin, 

2013, s.179). Anadolu’da da kara rengi, “yas-matem” olarak çoğu türküde geçmiştir: 

 

Ekberi kuş konar mezar taşıma neydem taşıma 

Gayrı bakan olmaz gözüm yaşına 

Bu ne işimiş dağlar gışımış yolcum üşümüş 

Ben yasım çekerim kendi başıma neydem başıma 

(Karaları bağlar bağlar yanarım 

Bu ne işimiş dağlar gışımış yolcum üşümüş)2 (Yücel, 2015, s.3).  

 

2.5.7. Deyimlerle Renklerin İlişkisi 

 Deyimler, uzun zaman içinde birtakım kişilerin gözlemleri ve hayat tecrübeleri 

sonucunda söyledikleri ve nesilden nesile aktarılarak halka mal olmuş özlü sözlerdir. 

Kalıplaşmış ifadelerden oluşan ilgi çekici sözcük grupları olan deyimler, kısa ve öz 



65 

cümlelerden oluşmaktadır. Öğüt vermeyi ve yol göstermeyi amaçlayan deyimler, kesin 

yargılar bildirmezler.  

 Renklerin deyimler üzerinde önemli bir etkisi vardır. Deyimleri söyleyen kişiler, 

sözdeki manayı artırmak ve ilgi çekici sözcükleri seçmek için renklerin temel anlamları 

ile “ak-kara” gibi renkler arası zıtlıklardan faydalanmışlardır. Talihi ters düşmüş kişiler 

için halk arasında “bahtı kara” veya “kara bahtlı” gibi deyimler kullanılmıştır. Anadolu 

sahasına ait bir türküde, bu durum şu şekilde ifade edilmiştir:  

 

Sazımı asın duvara    

Yalnız kalsın bahtı kara   

Vasiyetim tüm dostlara   

Türkülerle gömün beni (Yücel, 2015, s.164).  

 

Saz, çalanı olmadan hiçbir şey ifade etmez. Onu çalarak anlamlı bir hâle getiren 

ozanın kendisidir. Halk ozanı, “ölüm” temasını işlerken sazının yalnız kalacağını 

belirterek onun talihsizliğini “bahtı kara” deyişiyle belirtir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



66 

BÖLÜM III 

3. TÜRKÜ KAVRAMI VE ANADOLU SAHASI TÜRKÜLERİNDE RENKLER 

3.1. Türk Halk Şiiri 

Halk tabiri, aynı dil veya benzer ağızlara sahip olan, uzun yıllar boyunca örf ve 

âdetleri toplu bir biçimde sürdürerek ortak bir geleneğe ulaşan ve böylece aynı kültürü 

paylaşan topluluklara verilen genel adlandırmadır.   

Türklerin tarihleri kadar eski bir edebiyatları da vardır. Yazının bilinmediği 

çağlardaki bu edebiyat sözlü idi. İslam öncesi Türk edebiyatı bir bütün olduğu için 

“aydınlar” ve “halk” şeklinde bölünmemiş, dilde görülen ayrımlaşma ise yine bu 

dönemde söz konusu olmamıştır. Ozanların şiirlerindeki dil, halkın ve ulusun dili idi. 

Eski Türk topluluklarında ozanlar, bütün ilkel topluluklarda görüldüğü gibi birçok 

görevi üstlerinde toplarlar. “Kahramanlık” ve “savaş” gibi toplumun ortak duygularını 

kopuzlarının eşliğinde şiirleriyle birlikte dile getirmişlerdir. Bu halk sanatçılarına, çeşitli 

Türk kavimleri tarafından ayrı adlar verilmiştir; Altay Türkleri “kam”; Kırgızlar “Baksı 

(Bakşı, Bahşı); Yakutlar “oyun”; Tonguzlar “şaman”; Oğuz Türkleri de “ozan” 

demişlerdir (Dizdaroğlu, 1969, s.9-12). 

Türk şiiri, yeryüzündeki diğer ilkel topluluklarda olduğu gibi ilk olarak mitolojik 

bir kimlikle başlar, daha sonra dini kılığa bürünür. Toplumsal gelişme daha ileri 

basamağa ulaşınca dini konular, yerini dini olmayan konulara bırakır. Başlangıçta 

görülen destanlar, dini şiirlere dönüşmüş ve daha sonra da her konu şiirin alanına 

girmiştir. Şiirdeki bu değişim ve gelişim, toplumdaki iş bölümü ve ayrımlaşmanın 

sonucudur. Bu durum, kam, Baksı ve zanlar için de geçerlidir. Kam ve Baksılar sonunda 

birer büyücü; ozanlar ise şair ve çalgıcı hâline gelmiştir (Dizdaroğlu, 1969, s.14). 

Türk halk şiirinin nazım birimi dörtlüklerle oluşur. Bunlara “dörtleme” de 

denmiştir. Dörtlemeler ise kendi içinde ikiye ayrılır: mâni ve koşma. Koşma tipi, Türk 

halk şiirinin en çok kullanılan nazım biçimidir (Albayrak, 2009, s.134).  

Türk halk şiirinin ölçüsü hece ölçüsüdür. Türk şiirinde çok eskiden beri 

kullanılan ve mısralardaki hece sayısının eşitliği esasına dayanan ölçü, Türk 

edebiyatının en eski metinleri Turfan kazılarında ele geçen Uygur harfleriyle yazılmış 

Budizm’e ve İslami Döneme ait bazı parçalardır (Artun, 2011, s.115). 



67 

Türk halk edebiyatının bir kolu olan halk şiiri; anonim halk şiiri, âşık tarzı kalk 

şiiri ve dini tasavvufi (tekke) halk şiiri olarak üç grupta toplanır. Tezde bu üç alt başlık 

sınırlanmış olup sadece türküye yer verilecektir.   

 

3.1.1. Türkü 

Türkü, anonim Türk halk şiirinde ezgiyle söylenen bir nazım biçimi ve nazım 

türüdür. Türkü’nün diğer anonim halk şiiri nazım türlerinden ayrılan en önemli farkı 

ezgidir. Mâni ve koşma nazım şekliyle söylenen şiirler, türkü ezgisiyle söylenirse türkü 

olur. Batı Türkçesinde yeni bir türkü oluşturma anlamına gelen “türkü yakmak” deyimi 

kullanılmaktadır (Artun, 2011, s.173). Türkü, bölgelere, konulara ve ezgilere göre 

“şarkı”, “deyiş”, “deme”, “hava”, “ninni” ve “ağıt” gibi çeşitli adlandırmalar yerine de 

kullanılmıştır (Boratav, 1978, s.162). Şarkı sözcüğü de tıpkı türkü de olduğu gibi 

“şarkî” şeklinden türemiştir. Fakat şarkı, Arapçadır. Türkçe sözlükte şarkı, “a. Ar. şarḳī 

müz. 1. Tonlama değişiklikleriyle çeşitli duygular uyandıran uyumlu, ezgili insan sesleri 

dizisi. 2. Klasik Türk müziğinde aşk üzerine söylenen, nakaratı ve ara nağmesi olan 

parça. 3. Ezgi, müzik parçası, melodi, liet. 4. ed. Divan edebiyatında, bestelenmek için 

dörtlükler biçiminde ve uyaklı olarak yazılmış olan şiir biçimi” şeklinde ifade edilir 

(Türkçe Sözlük, 2011, s.2205). Şark, doğuyu ifade eder. Şarkı (şarkî) tabiri ise doğuda 

ezgiyle söylenen sözlere verilen isimdir. 

Anadolu’nun çeşitli yerlerinde söylenmiş türküler, Türk toplumunun 

sosyokültürel yapısını, tarihi ve diğer birçok özelliğini belirleyen unsurlarından biri 

olmuştur. Türküleri şekil, yapı ve ezgi yönünden sınırlamamak gerekir. Çünkü ilk 

söyleyenlerinin belli olmayışı ve çeşitli bölgelerde farklı özelliklerde söylenmesi, 

türkülerin şekil ve içerik özelliklerini belirlemede zora sokmuştur. Türkülerin anonim 

olmalarının yanında, sonlarında metnin kime ait olduğunu gösteren (mahlas) ifadelerin 

yer aldığı bazı ezgili manzum metinlere pek çok araştırmacı tarafından “türkü” olarak 

kabul edilmiştir (Oğuz, Ekici, Aça, Düzgün, Akarpınar, Arslan, Yılmaz, Eker, Özkan, 

2016, s.247). 

Türkü kavramı, XV. yy. dan bu yana kullanılmaktadır. XV. yüzyıl Çağatay 

şairlerinden Ali Şir Nevaî, Mizanü’l Evzan adlı eserinde türküden söz eder. XV. 

yüzyılın ilk yıllarında yaşayan Babür Şah ise Sultan Hüseyin Baykara zamanında 

türkülerin söylendiğini kaydeder. Türkü, kavram olarak İslamiyet’ten önceki Türk 

edebiyatı geleneğinde “ır” veya “yır” kelimesi ile ifade edilirken, XV. yy. da Batı 



68 

Türkistan yörelerinde kullanılmaya başlanmış, bu yörelerden de Anadolu Türk 

edebiyatına geçmiştir (Öztürk, 1985, s.367). 

Türküler, genel olarak hece ölçüsünün 7, 8 ve 15’li kalıplarıyla söylense de diğer 

bütün kalıplarıyla da söylenebilir. Türkü, şekil yönünden kıtalar biçiminde duraklı veya 

duraksızdır. Türkülerde kıtalar yapı bakımından iki bölümden oluşur. Birinci bölüm 

türkülerin asıl sözlerinin bulunduğu bent, ikinci bölüm ise bendin sonunda tekrarlanan 

nakarattır. Bu bölüme bağlama veya kavuştak denir. Bentler ve kavuştaklar kendi 

aralarında kafiyeli olmuştur (Artun, 2011, s.173). 

Türkülerin beslendiği kaynaklar, “asıl türküler” ve “âşık türküleri” olmak üzere 

ikiye ayrılmıştır. Asıl türküler yakıcıları belli olmayanlardır. Bunlar başlangıçta bir olay 

üzerine yakılırlar. Bu olay, bir ulusu ilgilendirecek kadar büyük ve kapsamlı olabileceği 

gibi dar çevrede görülen küçük ve sığ da olabilir. Aşk, gurbet, ölüm, kahramanlık, fetih, 

seferberlik, doğal afetler, aşiret kavgaları, eşkıya baskınları, bir kalenin düşmesi, bir 

vatan toprağının veya parçasının düşmanlarca alınması gibi sosyal olaylar; sevda, 

talihsizlik, şanssızlık gibi duygular türkülerin doğuşunu hazırlayan nedenlerdendir. Bu 

olay veya duygulardan birini veya birden çoğunu yaşayan sanatçı, yaşadığı şeyleri halk 

şiiri tarzında ve ezgiyle söylerse türküyü meydana getirmiş olur. Bu yeni türkü, eski 

türkülerden izler taşıyabilir. Zamanla türkünün sözlerinde değişmeler meydana 

gelmiştir. Belli bir kişinin yapıtı olan türkü, bu gelişmeler ışığında önce halkın ortak 

malı daha sonra da halk edebiyatı ürünü olur (Artun, 2011, s.176). 

Âşık türkülerinde ise âşıklar, türkülerin oluşup yaygınlaşmasında ikinci önemli 

kaynaklardır. Çukurova’da Karacaoğlan şiirlerini türkü olarak söylemeye “Karacaoğlan 

türküsü çığırmak” adını verirler. Sosyal bir varlık olarak yaşayan âşık, toplumda 

gördüğünü, işittiğini ve yaşadığını, sanat yeteneği ölçüsünde sazı eşliğinde dile 

getirerek topluma duyurur. Zamanla âşık türküleri de anonimleşir (Artun, 2011, s.177).  

Folklor ürünleri olarak işlenen türküler, Türk insanın yaşama biçimini yansıtır. 

Bu sebeple halk edebiyatı ile halk musikisi en çok türkülerde bir araya gelir. Kişiler, 

uzun bir zaman boyu çektiği hüzünlerini, acılarını, yaslarını, aşklarını, umutlarını, 

yiğitliklerini ve birçok duygularını türküler eşliğinde dile getirmişlerdir (Artun, 2011, 

s.178-179).  Türkülerde işlenen konular, oldukça geniş ve çeşitlidir. Bu sebeple 

türküler, birçok araştırmacı tarafından farklı şekillerde sınıflandırılmıştır.  

Pertev Naili Boratav, türküleri “konularına göre” ve “söylendikleri yerlere göre” 

kümelemiştir. Konularına göre türküleri “lirik türküleri”, “taşlama, yergi ve güldürü 

türküleri” ve “anlatı türküleri” şeklinde üçe ayırırken söylendikleri yerlere göre 



69 

türküleri ise “iş türküleri”, “tören türküleri” ve “oyun, dans türküleri” şeklinde üçe 

ayırmıştır (Boratav, 1978, s.163-164). 

 

3.2. Anadolu Sahası Türkülerinde Geçen Renklerin Anlamları 

Edebi eserlerde anlamı kuvvetlendirmek ve az sözle çok şey anlatmak gibi şair 

ve yazarların sıkça başvurduğu yöntemler vardır. İmge, simge, motif vb. kavramlar, bu 

tarz yöntemlerin birer ürünüdürler. Duygular soyuttur, dille ifade edilir ve başkalarınca 

anlaşılmak istenirse somutlaşır. Zamanla anonimleşen ama varlığı kesin olan kişiler, 

aşk, ayrılık, gurbet, özlem, savaş, ölüm vb. birçok duyguları türküler yakarak 

anlatmışlardır. Renkler, bu kişilerin soyut duygularını dışarıya somut bir şekilde türkü 

yoluyla aktarmalarında önemli birer simge hâline gelmiştir.   

Renkler, edebi eserlerde insanların duygusal karmaşıklığını dışa vuran ve bu 

duygu yoğunluğunu ifade etmeye yarayan önemli bir faktörlerdir. Bu faktörler, edebi 

sanatların Anadolu türkülerinde sıkça kullanılmasına yol açmıştır. Sevgilinin gözleri 

için kömür, eşek, badem vb. ifadelerden teşbih-i beliğ; türkünün yakıcılığını belirtmek 

için sık sık tekrar eden “hey hey, bre bre, vay vay, oy oy vb.” duygusal dışa vurumlar 

dan dolayı tekrir ve nida; âşık-sevgili arasında geçen durumlardan ötürü mecaz ve 

mübalağa; doğa tasvirlerinde geçmesi yönüyle hüsn-i talil; çeşitli kuş türlerin (bülbül, 

turna vb.) insan özelliklerine bürünmesinden dolayı kişileştirme; özellikle ak ve kara 

renkleri arasında geçen tezat; Gül-Bülbül hikâyesi gibi birçok unsurun geçmesinden 

dolayı telmih; “karaları bağlamak” deyimi gibi birçok atasözleri, deyimler ve özlü 

sözlerin kullanılması yönüyle irsal-i mesel ve açık istiare gibi birçok söz sanatı 

türkülerde yerini almıştır. Türkülerde görülen edebi çeşitlilikte renklerin büyük bir 

katkısı bulunmaktadır. 

Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında geçen 7232 türkü taranmış, 

Anadolu’da derlenmiş kısımları dikkat edilerek içinde 15 rengin 1413 kez geçtiği 697 

türkü tespit edilmiştir. 15 renk şu şekildedir; kara/ siyah, ak/ ağ/ beyaz, al/ kızıl/ kırmızı, 

sarı, yeşil, mavi (gök), mor, pembe, ela, kır, boz, ala, kumral, çakır ve kahverengi. 

Selami Yücel, türküleri arşivlerken bölgelere göre ağız özelliklerini dikkate almıştır.  

 

3.2.1. Kara/ Siyah 

Etkisini halkın ezgilerinden alan ve XV. yy. dan bu yana varlığı bilinen 

türkülerde en çok geçen renk kara/ siyahtır. Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı 



70 

kitabında geçen 1413 adet renk ifade eden sözcüğün 379’u kara ve 44’ü siyah olmak 

üzere toplamda 423 adedi kara/ siyahtır. Metin merkezli tarama sonucunda kara/ siyah 

rengin türkülerde çoğunlukla Türkçe kökenli olan “kara” sözcüğüyle geçtiği 

saptanmıştır.   

Kara/ siyah rengi türkülerde genel olarak ayrılık, acı, yalnızlık gibi duygulara 

denk gelen olumsuz manalarda kullanılmış nadiren de “gözü kara”, “kara yağız” gibi 

olumlu manalara da gelmiştir. Bu durum, kara renginin ifade ettiği anlamlarla doğru 

orantılıdır. Bahtın (talih, şans) olmayışı, “kara baht” deyimiyle ifade edilmiştir. Aynı 

şekilde kötü bir haber de “kara haber”, karşılıksız kalan yine de bırakılmayan sevdaya 

ise “kara sevda” ifadeleri kullanılmıştır. Kara rengin Anadolu sahası türkülerinde 

geldiği ifadeler şu şekildedir: 

 

1. Sevgilinin Güzellik Unsurları: Kara göz (kömür gözlüm veya çeşm-i siyahım), 

kara kaş (kara bulut gibi kaş), siyah kirpik, siyah perçem (kâkül, kekil), siyah saç 

(siyah zülüf, zülf-ü siyahım).  

2. Çiçek Tasvirleri: Kara karanfil. 

3. Hayvan Tasvirleri: Kanadı kara bülbül, karabaş, kara koyun (veya koç), kara 

deve, karakuş, kara tavuk, kara yılan. 

4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar: Karalar bağlama/ giyinme 

(deyim), kara çadır, kara dut, kara kedi, kara taş, kara yazma. 

5. Olumsuz İfadeler: Kara bağır (kara bağrım), kara dağ, kara düş, kara kına, 

karalanmak, kara sevda, kara toprak, kara yas, yüz kararması (kara yüz). 

6. Deyimler: Aktan karayı seçmek, bahtı kara (kara talih), gönlü kara, kara çalı, 

kara gün, kara haber, karalar bağlamak (giymek, bürünmek), kara yazı, suların 

kararması, yüz karası. 

7. Diğer İfadeler: Gözü kara, kara sevda, kara tiren, kara yağız. 

 

3.2.1.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Kara/ siyah ifadesi, sevgilinin tasvirinde ve kişi tasvirinde genel anlamda olumlu 

bir kullanımda olmuştur. Kara rengi, sevgilinin kaşı, gözü ve saçı için sıkça kullanılan 

bir tabirdir. Bunun yanında “eşek gözlü” ile “badem gözlü” deyişleri ise Anadolu’da iri 

ve koyu renkte gözlerin âşıklar için cezbedici bir unsur olduğunun göstergesidir. 

Anadolu’nun bütün bölgesinde “kara saçlı”, “kara gözlü” ve “kara kaşlı” tabirleri 



71 

türkülerde söylenmiştir. Söylenen bu türkülerde geçen tasvirlerin somut bir anlatımla 

dile geldiği görülmüştür. Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında türkülerin 

Anadolu sahasında derlendiği kısımları taranmıştır. Elde edilen veriler ışığında, 

Anadolu sahası türkülerinde sevgilinin gözleri 223 kez geçmiş ve bunlardan 101 

adedinin “kara göz, kömür göz” gibi deyişlerle kara rengine ait olduğu tespit edilmiştir. 

Sevgilinin saçı 57 kez türkülerde geçmiş ve bunlardan 35 adedinin “kara saç, siyah 

zülüf” gibi deyişlerle kara rengine ait olduğu tespit edilmiştir. Son olarak sevgilinin kaşı 

da 69 kez türkülerde geçmiş ve bunların 68 adedinin “kara kaş” deyişiyle kara rengine 

ait olduğu görülmüştür. Bir yerde ise “kirpikleri siyah kalem kaşlı yâr” sözleriyle Tokat 

yöresine ait bir türküde siyah kirpik ifadesine rastlanmıştır (Yücel, 2015, s.480). 

 

İzmir’in içinde al yeşil bayrak   

Bir yanın bal olmuş bir yanın kaymak  

Dünya da olur mu hiç yâre doymak 

 

İzmir’in içinde gülünen diken 

Kör olsun dikeni yoluma diken 

Ayrılık değil mi belimi büken 

(Hey hey sürmelim hey hey kara gözlüm hey) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.519).  

 

Sivas bölgesine ait yukarıdaki türkünün kavuştak (nakarat) kısmında geçen “kara 

gözlüm” ifadesi, somut bir biçimde sevgilinin gözlerini tasvir etmede kullanılmıştır. 

Sürme, kirpiklere uygulanan bir çeşit siyah boyadır. Böylece âşığın kara gözlerin 

yanında siyah sürmeye de ver vermesi, sevgilinin göz hatlarını daha koyu bir karayla 

belirtmesine neden olur. Türkü, İzmirli bir güzeli anlatmasına rağmen Sivas yöresine 

aittir. Âşık, İzmir üzerinden güzeli tasvir etmektedir. Bu durumu, ilk iki mısrada geçen 

“İzmir’in içinde al yeşil bayrak/ Bir yanın bal olmuş bir yanın kaymak” uyumundan 

anlamaktayız. Bu uyum, mısra sonlarında görülen “bayrak/ kaymak” gibi ses 

benzerlikleri yoluyla oluşmuştur. Türküde geçen “hey hey” ikilemeleri tekrir4 olup 

âşığın duygularını dışa vurmada ezgiyi daha yakıcı bir hâle getirmesine yol açmıştır. 

Böylece türkü de lirik bir anlatımla aşk konusunun işlendiği görülmektedir.  

   

                                                            
4 Tekrir, manayı güçlendirmek için manzum ya da mensur bir parçada aynı kelime veya kelime gruplarını 
birkaç defa tekrarlamaktır (Külekçi, 2003, s.163). 



72 

 Kömür gözlüm titiriyor can sana   

 Malımınan gurban olam ben sana   

 Hele bir yol düşünsene sen sana   

 Daha senden başka neyim var benim (Yücel, 2015, s.602). 

 

Malatya yöresine ait yukarıdaki uzun havada “kömür gözlüm” tabiri, renklerin 

şiirlere olan etkileri açısından oldukça önemlidir. Âşıklar göz karalığını daha da 

yüceltmek ve netleştirmek için kömür tasvirinden sıkça faydalanmışlardır. Kömür 

karası deyişi “koyu kara” anlamına gelir ve türkülere konu olan güzelin tasvirinde 

“kömür gözlüm” tabirinin yer verilmesine neden olmuştur. Bu durum diğer renklerin 

deyişleri içinde söz konusudur (ateş kırmızısı, süt beyazı, altın sarısı, boncuk mavisi, 

zeytin yeşili vb.). Türküde sevgilinin gözleri, renginden dolayı kömüre benzetilerek 

teşbih-i beliğ5 söz sanatına yer verilmiştir. Sevgilinin koyu karalığını ifade etmek için 

âşık tarafından teşbih edilen kömür, türküde sevgilinin güzelliğini ve edebi sanatların 

zenginliğini artırır. Böylece türkünün “aşk” temalı olduğu anlaşılmaktadır. Selami 

Yücel’in türküyü kitabına arşivlerken “titiriyor, malımınan, gurban” gibi kelimelere yer 

vermesi, onun yörelere göre değişen ağız özelliklerini dikkate aldığının açık bir 

delilidir.  

 

 İşte gidiyorum çeşm-i siyahım   

 Önümüze dağlar sıralansa da    

 Sermayem derdimdir servetim ahım    

 Karardıkça bahtım karalansa da 

 

 Bağladım canımı Haydar zülfün teline 

 Bağladım canımı zülfün teline 

 Sen beni bıraktın elin diline 

 Güldün Mahzuni’nin berbat hâline 

 Mervan’ın elinde parelense de (Yücel, 2015, s.519).  

 

                                                            
5 Teşbih, aralarında çeşitli yönlerden benzerlik kurulabilen iki şey veya şeylerden benzerlik itibarıyla 
zayıf olanı kuvvetli olana benzetme sanatıdır. Teşbih-i beliğ ise teşbihin yalnızca benzeyen ve kendisine 
benzetilen unsurların kullanılmasıyla oluşur (Külekçi, 2003, s.31). 



73 

Âşık Mahzuni Şerif tarafından yorumlanan Afşin/ Kahramanmaraş bölgesine ait 

yukarıdaki halk şiirin teması “aşk” ve “ayrılık” tır. Sıradağlar, halk şiirinde âşık ve 

sevgili arasında bir engel, gurbete giden içinse bir hasret konumundadır. Âşık, böylesine 

olumsuz manalara gelen sıradağların ardında, çektiği ayrılık derdini sermaye, ahını ise 

servet yaparak şiirine bir umut aşılar. Sıradağlar, türküde ozan tarafından bir vedanın 

habercisidir.  

Çeşm ise göz demektir. Türküde geçen “çeşm-i siyahım” deyişi, sevgilinin siyah 

gözleri için kullanılmıştır. Siyah, halk şiirinde sevgilinin tasviri noktasında “koyuluk”, 

“irilik” ve “güzellik” açısından olumlu manalara gelir. Ozanın şiirinde sevgiliyi “çeşm-i 

siyahım” olarak ifade etmesi somuttur ve açık istiaredir.6 “Bahtı kara” deyimi de âşığın 

gidişinden dolayı tutulduğu ayrılık acısının soyut bir ifadesidir ve irsal-i meseldir.7 Kara 

rengi, sevgilinin tasviri dışında çoğunlukla olumsuz manalara gelmiştir. 

Mahlas kısmında geçen güzelin zülfü (saçı), halk şiirinde şairlere her daim dar 

ağacı olmuştur. Âşığın yaşamı, güzelin saçının telindedir. Şiirde, âşık veda ettiği 

sevdiğinin saçının bir teline ömrünü bağlar. Bunun karşısında sevgili karşısında ayrılık 

acısından başka bir şey görmez ve “güldün Mahzuni’nin berbat hâline” diyerek 

sevgilinin vefasızlığını sitemkâr bir üslupla belirtir. Ozan, her şeye rağmen yarattığı bu 

olumsuz havayı “sermaye”, “servet” gibi ifadelerle dağıtmıştır.   

 Kara rengin Anadolu türkülerinde ifade ettiği diğer bir unsur sevgilinin saçıdır. 

Göz bakışı etkisinin yanında, yüz güzelliğini tamamlayan saçtır. Saçın dalgalı, örülü, 

uzun gibi birçok şekle bürünmesi, âşığın farklı izlenimler bırakmasına sebep olmuştur. 

Saç, kimi zaman güzellik tasvirlerine konu olmuşken özellikle divan edebiyatında da 

âşığın idam yeri hâline gelmiştir. Âşık için sevgilinin saçının teline asılmak hem bir 

istek hem de bir sitem unsuru olmuştur.  

 

 Siyah saçlarını eylersin perde  

 Beni sen uğrattın bu zalım derde    

 Ben kendi halımda gezdiğim yerde   

 Çağırıp yadigâr vermeyeyidin (Yücel, 2015, s.616). 

 

                                                            
6 Açık istiare, teşbihin yalnızca kendisine benzetilen (güçlü) unsuru kullanılarak yapılır (Külekçi, 2003, 
s.51). 
7 İrsal-i mesel, bir düşünceyi pekiştirmek amacıyla atasözün veya deyimin söylenmesi durumudur 
(Külekçi 2003, s.45). 



74 

Ankara iline ait yukarıdaki şiirinde geçen saç rengi, Anadolu türkülerinde 

çoğunlukla “kara/ siyah” rengiyle ifade edilmiştir. 

Sevgili, saçlarını adeta bir perde gibi örterek kendini gizlemiş ve âşığı derde 

sokmuştur. Bu tutumun temelinde karanın en koyu renk olması yönüyle kapatıcı gücü 

yatmaktadır. Geceyi ve gölgeyi ortaya çıkaran kara, tüm kirleri örttüğü gibi âşığın 

gölgesinde huzur bulduğu bir tasavvuru da beraberinde getirir. Böylece güzelin siyah 

saçları hem somut hem de soyut bir biçimde türküde yer almıştır.  

 

 Siyah saçlarında hatem yüzlerin   

 Garip bülbül gibi zaralar beni    

Hilal ebrûların ahu gözlerin   

Tığ-ı sevda ile yaralar beni (Yücel, 2015, s.745).  

 

Arapça kökenli “hatem” sözcüğü mühürlü yüzük demektir (Erten, 1994, s.158). 

Sivas yöresine ait yukarıdaki türküde sevgilinin siyah saçlarında olan hatem yüzleri 

âşığa acı çektirir. Bu acı, âşığın bülbül gibi inlemesine (zar etmek) neden olur. Türküde 

gül ve bülbül hikâyesi hatırlatılarak telmih8 yapılmıştır. Gül ü Bülbül, Kara Fazlî’nin 

Şehzade Mustafa’ya sunduğu alegorik bir eserdir. Eser, bülbülün güle olan aşkını 

alegorik bir biçimde konu etmiştir (Ayvazoğlu, 2006, s.101). Bülbül’ün güle olan aşkı, 

türküde “aşk” konusunun işlendiğine işarettir. Âşık, kendini soyut bir biçimde bülbülün 

yerine koymuştur. Bülbül, gülü (sevgili) ezele kadar sevmeye yazgılıdır. “Garip bülbül 

gibi zaralar beni” dizesi, kişileştirmedir.9 Bülbülün garip oluşu ve sevgilinin yüzünün 

mühürlü olmasından dolayı çıkarttığı inlemeler insan özelliklerine aittir. Ayrıca ilk 

dizedeki “siyah saçlarındaki hatem yüzlerin” ve ikinci dizede garip bülbülün yaralayıp 

inlemesine sebep olması, türküde leff ü neşr10 sanatının olduğuna bir işarettir. Edebi 

sanatların zenginliği, türkünün üçüncü ve dördüncü dizelerinde de devam etmiştir. 

Divan edebiyatında sevgilinin önemli bir güzellik unsuru olan ebrû (kaş), şeklinde 

dolayı türkülerde de hilale teşbih edilmiştir. Sevgilinin gözleri ise iri ve canlı olması 

yönüyle ahunun (ceylanın) gözlerine teşbih edilmiştir. “Tığ-ı sevda”, sevda kılıcı 

                                                            
8 Telmih, herhangi bir kıssanın, geçmişteki bir olayın, hikâyenin, efsanenin, malum şahsın ya da çeşitli 
inanışların, manzum veya mensur bir parçada aktarılması durumudur (Külekçi, 2003, s.170). 
9 Kişileştirme (teşhis), insan dışındaki canlı ve cansız varlıklara insan özelliği kazandırma sanatıdır 
(Külekçi, 2003, s.121). 
10 Leff ü neşr, birinci mısrada söylenenlerle ilgili olarak ikinci mısrada söylenen kelimelerin, belli bir 
tertip içerisinde olması durumudur (Külekçi, 2003, s.206). 



75 

demektir. Sevgilinin kaşı ve gözlerinden oluşan sevda kılıcının âşığı yaralaması, 

mübalağa11 sanatının birer örneğidir.   

 

 Ah edip ağlama zülfü siyahım   

 Nolur göz yaşını sil de gidelim   

 Gönül vurgunuyum yaram çok derin  

 Nolur göz yaşını sil de gidelim (Yücel, 2015, s.13).  

 

Sivas yöresine ait “aşk” konulu yukarıdaki türküde, âşık sevgilisinin zülüflerini 

“siyah” rengiyle vurgulamış ve onunla uzaklara giderek vuslata ermek ister. Farsça 

kökenli “zülüf”, şakaklardan sarkan saç lülesi demektir (Türkçe Sözlük, 2011, s.2666). 

Sevgilinin saçı için Türk edebiyatında “zülüf” deyişi sıkça yer bulmuştur. Koyu renkler 

halk şiirinde sevgilinin cezbedici güzellik unsurları için kullanılmıştır.  

 

(Amman) elli gündür altmış gündür yüz gündür   

Siyah zülfün mah yüzüne düşsündür    

Açma tabip yarelerim azgındır azgındır    

Yarem merhem tutmaz bilmem kaç gündür (Yücel, 2015, s.534). 

 

Erzurum yöresine ait yukarıdaki bir başka türküde ise âşık, sevgilinin yüzüne 

olan hasretinden acı çekmektedir. Ay, Türk şiirinde rengi, parlaklığı ve uzaklığı 

sebebiyle sevgilinin yüz tasvirinde kullanılan bir gök cismi olmuştur. Kara renginin 

gölgeyi, geceyi ve karanlığı ifade etmesi, sevgilinin yüzünü âşıktan saklaması için siyah 

zülüflerini (saçlarını) yüzüne dökmesini amaçlamasına neden olmuştur. Böylece sevgili, 

âşığa yüzünü göstermeyerek onu kendine hasret bırakmış ve ayrılık acısını çektirmiştir. 

Ayrılık hasretinden doğan yaralara tabip (doktor) dahi merhem olamaz. Çünkü âşığın 

derdinin tek dermanı sevgilidir.  

 

Arpa orağa geldi  

Zülüf tarağa geldi   

Kalkın selama durun  

Yârim odama geldi (Yücel, 2015, s.56). 

                                                            
11 Mübalağa (abartı), sanatkârı heyecanlandıran bir hadisenin, heyecanın mahiyet ve şiddetine göre 
büyümesi veya küçülmesi durumudur (Külekçi, 2003, s.70). 



76 

Anadolu’da erkek çocukları için “bıyıkları terledi” deyimi yaygın şekilde 

kullanılır. Bu deyimin ifadesi, çocuğun büyümesi ve bıyığının iyice uzayıp terlemesi 

şeklindedir. Diyarbakır yöresine ait yukarıdaki aşk türküsünde, âşık “arpa orağa geldi” 

diyerek arpanın hasat edilecek şekilde büyüdüğünü “zülüf tarağa geldi” deyişiyle 

paralellik kurarak belirtmiş, böylece sevgilinin de saçının gürleşerek olgunlaştığını dile 

getirmiştir. Böylece sözünü ettiği güzel, âşığın yâri konumunda olgun bir birey 

olmuştur. 

 

Siyah perçemini yar yar dökmüş yüzüne   

Salınarak gelen humaya bakın    

Kimden söz işitmiş yar yar düşmüş hüzüne    

Keder yakışmayan simaya bakın (Yücel, 2015, s.745). 

 

Siyah kapatıcılığıyla bilinen bir renktir. Perçem, “a. Far. perçem esk. 1. 

Başlarını tıraş edenlerin tepede bıraktıkları saç tutamı, yele, kâkül. 2. Yele: At perçemi. 

3. Kâkül” anlamlarına gelir (Türkçe Sözlük, 2011, s.1911). Erzincan iline ait yukarıdaki 

türküde geçen “siyah perçem” tabiri, âşıkların sık sık sevgilinin kâkülü için dile 

getirdiği bir ifadedir. Sevgili, siyah perçemini âşığa acı çektirmek amacıyla güzel 

yüzünü kapatmak için kullanmıştır. Arapça kökenli “Hüma”, başına konduğu kimseye 

mutluluk getirdiğine inanılan bir talih kuşudur (Türkçe Sözlük, 2011, s.1120). Türküde 

sevgilinin gelişi, Hüma kuşunun salınarak gelmesine istiare edilmiştir.  Hüma kuşunun 

perçeminden söz edilmesi ve salınarak gelmesi kişileştirmedir.    

 

Karadır kaşların keman istemem 

Şu gönlümden özge mihman istemem  

Ölsem de derdime derman istemem   

Ok vurup sinemi deldikten sonra (Yücel, 2015, s.649).  

 

Pir Sultan Abdal’ın şiiri olan ve aynı zamanda Erzincan ilinde söylenmiş 

yukarıdaki türküde sevgilinin kaşı hem karalığıyla hem de bir keman şekliyle tasvir 

edilerek pekiştirilmiştir. Kaş, âşıklar tarafından çoğu kez kara, kalem, keman, yay, hilal 

gibi birçok şekle ve renge bürünür. Kara göz ve kara saç gibi kara kaşta sevgilinin 

yüzünün belirginleşmesine ve âşığı cezbetmesine neden olan ve âşığı vuslat ateşiyle 

yakan bir vücut bölgesidir.  



77 

Bir dalda uzamış sarmaşık gibi  

Kara bulut gibi kaşların güzel  

Gözlerin ufukta bir ışık gibi   

Tel tel olmuş senin saçların güzel  

(Oy güzel güzel salınır gezer)2 

Görünce derdimi artırdın kat kat 

Can alıcı gözün sanki bir cellat 

Veysel’i kapından eyleme azat 

Bana yastık olsun döşlerin güzel (Yücel, 2015, s.159).  

 

Klasik Türk şiirinde sevgilinin kaşları için geçen teşbih unsurlarından biri “kara 

bulut” tur. Kara bulut ifadesi, sevgilinin kaşlarına benzetilir. Âşık Veysel’in bir şiiri 

olan ve Sivas yöresinde söylenmiş yukarıdaki uzun havada, sevgilinin güzelliği doğanın 

birçok unsuruna teşbih edilir. İnce ve uzun oluşuyla dal ile sarmaşık, sevgilinin boyuna; 

ufuktaki ışık, sevgilinin gözlerine teşbih edilir. “Kara bulut” ifadesi ise sevgilinin kaşına 

benzetilir. Bulutlar yağmur suyunun yoğunlaşmasıyla süreç içerisinde kararmaya başlar. 

Bu karalık, yeryüzünden oldukça ihtişamlı gözükse bile bulutların birbiriyle 

çarpışmasına ve gök gürültüsü çıkarmasına neden olur. Tıpkı kara bulutlar gibi 

sevgilinin kaşları da koyu kara ve kalındır. Fakat bu ihtişam, âşığa yaramaz. Klasik 

Türk şiirinde sevgilinin kaşları âşığa daima çatıktır. Türküde ise bu çatıklık gözükmez 

ve kaşların ihtişamından söz edilir. Mahlas beytinde sevgilinin gözleri can alan bir 

cellada teşbih edilir. Sevgilinin kara kaşları gibi gözleri de âşık için hem ihtişamlı hem 

de öldürücüdür.  

Sonuç olarak Anadolu türkülerinde sevgilinin kaşı, gözü ve saçı için en çok ifade 

edilen renk karadır. Kara rengi, sevgilinin cezbedici güzelliğini koyu bir şekilde 

belirginleştirmesi yönüyle olumlu; gece, karanlık ve gölge gibi sembolleri ifade 

etmesinden dolayı sevgilinin kendi yüzünü kara saçı ile örtmesi sebebiyle ise olumsuz 

manalara gelmiştir. Böylece kara renkli fiziki tasvirler, âşığın hem cefası hem de vefası 

durumundadır. Bu durum, âşığın kara bahtına işarettir.  

 

3.2.1.2. Çiçek Tasvirleri 

Çoğunlukla olumsuz manalara gelen kara rengin çiçek tasvirlerinde oldukça 

nadir kullanıldığı görülmüştür. Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında kara 



78 

rengiyle tasvir edilmiş 1 adet çiçek türüne rastlanmıştır. Bolu iline ait bu türküde 

karanfil, sembolik olarak soyut bir anlatımla şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Bana kara deyip durma   

Hak yaratmış sen hor görme  

Ela göze siyah sürme   

Çekilir kara değil mi    

 

Cennet’ten üç ırmak akar   

Hakkın didarına bakar   

Misk-ü amber gibi kokar   

Karanfil kara değil mi (Yücel, 2015, s.119).  

 

İlk dörtlükten anlaşıldığı üzere türküyü yakan kimsenin ten rengi karadır ve 

sevgili tarafından hor görülür. Bu durum karşısında sitemini, sevgilinin de güzelleşmesi 

için kara bir sürmeden faydalandığını belirterek ifade eden ozan, diğer dörtlükte “cennet 

(ve cennette ırmak)” gibi soyut kavramlara yer vermiştir. 

Karanfil çoğu kültürde ölen kimsenin mezarına konur. Beyaz rengin doğu 

kültürlerinde matemi sembol etmesinden dolayı Japonya da beyaz karanfiller ölüm ile 

ilişkilidir (Mazlum, 2011, s.129). Anadolu’da ise yas ve matem rengi “kara” dır. 

Türküde karanfilin kara ile pekiştirilmesi, ölüm ve matem anlamlarını kuvvetlendirmek 

amacıyla yapılan mecazlı bir söyleyişten başka bir şey değildir. İlk dizede geçen 

“cennet” ve ikinci dizede “hak (Allah)”, türkünün “din” temasıyla yazıldığının bir 

işaretidir. Bu nedenle “karanfil kara” deyişi, ölümün sembolü olarak türküyü yazan 

kimsenin hak olan Allah’a ve cennetine kavuşmasının müjdeleyicisi olmuştur. 

“Hızır”, “cennet” gibi dini konulara değinerek telmih yapılan yukarıdaki türküde 

karanfil, alışılmışın dışında “kara” rengiyle ifade edilmiştir. Kara rengin bu şekilde 

kullanılmasının ardında bir sitem söz konusudur. Sevgilinin âşığa kara demesi 

karşısında onunda gözüne çektiği kara sürmeyi tecahülüarif12 yapan âşık, böylece 

türküde “önce iğneyi kendine batır” mesajını vermiştir.  

 

                                                            
12 Tecahülüarif, insanın bildiği bir gerçeği bir nükteye bağlı olarak bilmiyormuş gibi göstermesidir 
(Külekçi, 2003, s.101). 



79 

3.2.1.3. Hayvan Tasvirleri 

Kara rengin ifade ettiği bir diğer tasvir unsuru ise canlılardır. Bu tasvirler genel 

olarak somut bir anlatımla yapılmıştır. Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 

kara rengi; 13 kez koyun (1 kez Karabaş, 1 kez kara koç), 8 kez tavuk, 3 kez yılan ve 

birer kez de deve ile bülbül şeklinde ifade edilmiştir. Ayrıca bir tür olarak değil; genel 

bir adlandırma olarak “kuş” tabirinin ise 6 kez geçtiği görülmüştür.  

Kara koyun deyişi, türkülerde çoğu kez “Akkoyun” deyişi ile beraber 

kullanılmıştır. Yozgat iline ait bir türkü de bu durum şu şekilde ifade edilmiştir:  

 

Ak koyun kara koyun  

Yaremi derin oyun 

Ben bu dertten ölürsem 

Adımı dertli koyun (Yücel, 2015, s.19). 

 

 Türküde geçen “ak koyun-kara koyun” ifadesi tezattır.13 Türküde koyunun 

geçme sebebi manadan çok üslup ile ilgilidir. İlk mısrada geçen “kara koyun” ile son 

mısradaki “adımı dertli koyun” arasında görülen cinas,14 âşığın asıl amacının koyun 

üzerinden biçim güzelliği olduğunu göstermektedir.  

 

Karabaş koynun boynu iğdeli  

Kadir Mevla koydu beni sevdalı  

Mor menevşe ile sarı çiğdemli   

(Sağamadım yüreğime dert oldu)2 (Yücel, 2015, s.63-64). 

 

Karabaş, Anadolu’da çoban köpeklerine verilen bir isimdir (Türkçe Sözlük, 

2011, s.1314). Karabaş, koyun sürülerinin başında bekler ve onları gözetler. Böylece 

Sivas yöresine ait yukarıdaki türkünün, bir çoban ve koyun sürüsü etrafında şekillendiği 

anlaşılmaktadır. Türküde âşık, çoban köpeğiyle konuşarak sevdasını dile getirir. İğde, 

çalı biçiminde bir ağaç demektir (Türkçe Sözlük, 2011, s.1155). Türküde koyunun 

boynunun iğdeli oluşu ile üçüncü mısrada mor menekşe ve sarı çiğdemin geçmesi, 

                                                            
13 Tezat, manaca birbirinin karşıtı iki düşünce, duygu ve hayalin bir ifadede toplanmasıdır (Külekçi, 2003, 
s.69). 
14 Cinas, yazılışları aynı fakat manaları farklı olan kelimelere denir (Külekçi, 2003, s.224). 



80 

âşığın koyunu sevgili yerine koyduğunun açık bir göstergesidir. İğde, mor menekşe ve 

sarı çiğdem arasında bitki açısından tenasüp15 sanatı vardır.  

 

Kara tavuk kaz gibi  

Kanatları saz gibi   

Dönüp dönüp bakıyor  

Nişanlılı kız gibi (Yücel, 2015, s.546).  

 

Kara rengiyle tasvir edilen bir diğer canlı tavuktur. Gaziantep yöresine ait 

yukarıdaki türküde, kara tavuğun betimlenmesi teşhis yoluyla olmuştur. Tavuk, kaza 

teşbih edilerek “nişanlılı kız gibi” anlamında insan özelliğine bürünmüştür. 

Halk inançlarında yılan, yıldız görmeden ölmez. Ateşte yakılırsa yağmur yağar. 

İnsanın önünden geçerse işlerin rast gidileceğine ve öldürülüp suya atılırsa seller 

olacağına inanılır (Artun, 2013, s.352). Kara rengin yılanlarla ilişkilendirilmesinin dört 

sebebi bulunmaktadır. Birinci sebep, yılanın Türk mitolojisinde yer altının simgesi 

olarak bilinmesidir. Yer ve yer altı ise topraktan oluşmaktadır. Kara toprak deyişi ile 

Kara yılan tabirinin kaynaklarından biri böylece mitoloji olmuştur. İkinci sebep, 

Anadolu’da kara yılanın “ev iyesi yılanı” olarak tabir edildiği ve böylece öldürülmediği 

inancıdır. Yılan, Anadolu kültürünün bazı bölgelerinde evlerin koruyucu iyeleri 

(sahipleri) olarak inanılmış ve bu yılanlar kara rengiyle tasavvur edilmiştir. Onun, 

evdeki diğer zehirli yılanları öldürdüğüne ve aileyi koruduğuna inanılmıştır 

(Mollaibrahimoğlu, 2008, s.23). Üçüncü sebep, yılanın yaratılış özelliğidir. Soğukluğu, 

sessizliği ve sokmasıyla bilinen yılanlar, Anadolu halkında korkuya ve tedirginliğe 

sebep olan canlı türlerindendir. Bu nedenle halkın dilinde olumsuz manalara gelen kara 

tabiriyle ifade edilmiştir. Dördüncü ve son sebep ise tarihi kaynaklıdır ve Gaziantep’e 

ait aşağıdaki bir türküde şu şekilde ifade edilmiştir:16  

 

Karayılan der ki harbe tutuşak  

Kilis yollarından kelle getirek  

Fransız adını birden batırak   

Neylemeli Aslan Molla vuruldu (Yücel, 2015, s.554).  

                                                            
15 Tenasüp, manaca aralarında ilgi bulunan iki ya da daha fazla kelimeyi bir arada kullanmaktadır 
(Külekçi, 2003, s.190). 
16 Karayılan, Gaziantep de bir cadde/ mahalle ismi olarak geçmiş ve türkülere de konu olmuştur. Bu 
deyişin ardında yatan tarihi bir olay bulunmaktadır. Karayılan olarak ifade edilen kişi Molla Mehmet’tir. 
Antep’in Fransız işgaline karşın Molla Mehmet, tüm masrafları karşılayarak buyruğu altındaki aşiretleri 
silahlandırmış ve Fransızlarla çarpışmıştır. 24 Mayıs 1920 günü ise şehit düşmüştür (Işıkhan, 2008, s.64). 



81 

Halk inançlarında devenin altından geçilmesi kişiye uzun ömür verir (Artun, 

2013 s.349). Adana yöresine ait bir türküde ise “kara deve” deyişi olumsuz anlamlara 

gelmektedir. Kara devenin kapıya gelmesi uğursuzluktur: 

 

Göz değmeden yapımıza   

Yıkılmadan tapımıza   

Kara deve kapımıza   

Çökmeden gel inmeden gel (Yücel, 2015, s.16). 

 

Son olarak bülbülün kanadı için kara deyişi, Yozgat iline ait bir türküde 

görülmüştür. Türküde ifade edilen bülbül; âşığın, kanadının kara oluşu ise aşk acısını 

sembol etmektedir:   

 

Bülbülün kanadı kara 

Yüreğimde açtın yara  

Yok mu tabip yaram sara 

Sarı bülbül saçı sümbül (Yücel, 2015, s.215). 

 

3.2.1.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar 

Otağ, büyük ve süslü çadırlara verilen adlandırmadır. Dede Korkut’ta “kara 

otağ” deyişi olumsuz manalara gelmiştir (Ergin, 2013, s.21). 

 

Gara çadırlar guruldu   

İçinde demler sürüldü   

Ağlama sevgili Ayşe’m   

Gayınpederin vuruldu (Yücel, 2015, s.93). 

 

Nevşehir bölgesine ait yukarıdaki bir türküde17 kayınpederin ölmesi sonucu kara 

çadırların kurulduğuna işaret edilmiştir. Türkülerde sık sık dile gelen “kara çadır” 

deyişinin tarihi kökenlerini Dede Korkut’ta görmekteyiz. Kara renginin olumsuz 

                                                            
17 Türkünün hikâyesi şu şekildedir; Ayşe, yeni evlidir. Eşi, yaşlı babasını ve Ayşe’yi bırakıp askere 
gitmek zorunda kalır. Gelin ve kayınbaba birbirlerine çok düşkündürler. Bir gün kayınbaba sinirlenip 
Ayşe’ye bir tokat atar. Ayşe beklemediği bu tokadı hazmedemez ve gidip intihar eder. Kayınpeder de 
buna dayanamaz ve Ürgüp dağlarına düşer. Aklını yitiren kayınpederin bir rivayete göre oralarda öldüğü 
söylenir (https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=3432 Erişim tarihi: 12.09.2018). 



82 

anlamlarının göçebe Türk yaşam tarzından kalma otağ ve çadır kültüründe ve tarihin her 

zamanında aynı olduğu görülmüştür.  

“Karalar bağlamak (giyinmek, bürünmek)” deyimi, ölen bir kişi veya kişilerin 

ardından yapılan cenaze merasimlerine giden yakınlarının yas ve matem havasını ifade 

etmek için giyindikleri kara renkli giysilerdir. Bu tutum, kara renginin tarihsel 

kökenlerindeki yas ve matem anlamlarından kaynaklanmaktadır. Karaları bağlama 

ifadesi, hem somut (karalar giyinmek) hem de soyut (yas havasına girmek) 

anlatımlarıyla bir Anadolu türküsünde şu şekilde yerini alır: 

 

Ağla gönül yine bugün 

Ağlamanın zamanı geldi 

Yas matem giyip karaları 

Bağlamanın zamanı geldi 

 

(Di gel anam di gel başın için olsun 

Ağlatma beni ah karalara bağlatma beni) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.11).   

 

Kara yazma deyişi ise türkülerde oldukça nadir görülmüştür. Ankara iline ait bir 

türküde “kara yazma” deyişi şu şekildedir: 

 

Başına bağlamış karalı yazma  

Alırım sevdiğim ağlayıp gezme  

Çıkıp pencereye kendini üzme  

Uzat baş örtünü çıkam yanına (Yücel, 2015, s.122).  

 

Kara yazma ifadesi yukarıdaki türküde “kara” ve “yazma” olarak iki farklı 

anlama gelmiştir. Kara bir yas rengi olarak türkünün ikinci mısrasın da görüldüğü üzere 

ağlamaklı olan sevgiliyi simgelerken yazma ise sevgilinin âşığa kendini göstermesinde 

bir işaret olarak önem arz etmiştir. 

 

Aman kavağın dibinde de beni bastılar  

Tüfeğimi kara duta astılar (of)  

Gara çamı da Mahir için kestiler 

  



83 

(Kalk kardeşim siperleri tutalım 

Geliyor düşmanlarım kurşun atalım oy) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.22-23). 

 

Kırıkkale yöresine ait yukarıdaki türküde “kara dut” deyişi, Türk halk kültürü 

açısından oldukça önemlidir. Dut ağacı, Türklerde kutsallık ifade eden bir ağaç 

kültüdür. Evin ruhu olarak adlandırılan dut ağacı, eve huzur getirir ve istikbal ile 

bereketinin de sembolü olmuştur. Yörüklerde kara dut, çınar ve katran ağacı kutsaldır. 

Karadut ağacı, Ahmet Yesevi ve Hacı Bektaş Velî felsefesinin yaşadığı yerdir. Hacı 

Bektaş Velî külliyesinde bulunan kutsal dut ağacının Ahmet Yesevi’nin Anadolu’ya 

atıp buraya düştüğüne inanılan ve köseği diye nitelenen Veli’nin eliyle diktiği ağaç 

olduğuna inanılmaktadır (Gürsoy, 2012, s.43-52). Bu sebeplerden ötürü türküde 

düşmanların kavağın dibinde sıkıştırıp askerin tüfeğini kara duta asması ve beraberinde 

de kara çamdan bahsedilmesi tesadüf değildir. 

 

Ahlat’ın kara taşı   

Yandı bağrımın başı   

O yâr burdan gideli   

Durmaz gözümün yaşı (Yücel, 2015, s.15). 

 

Bitlis yöresine ait yukarıdaki bir türküde, ahlat bitkisinin dibindeki kara taşta 

duran âşığın durumu, somut bir ifade ile anlatılmıştır.  

Antep’in Şıhcan (Şeyhcan) camisinde bir kara taş sütunun kutsal tanındığı ve 

caminin yapılışı sırasında bu taşın Hicaz’dan kendi kendine gelerek oraya dikildiğine 

dair halk inanışları mevcuttur. Baş ağrısı çeken çocukların, Şeyhcan camisine gelerek 

kara taşa başlarının ağrıyan kısımlarını koymaları sonucu, bu ağrılarından kurtuldukları 

inancı da bilinmektedir (Tanyu, 1968, s.123). Yârin gitmesiyle beraber âşığın aşk 

yarasına ve baş yangısına kara taşın bile çare olamaması, türküde anlamı 

kuvvetlendirmiştir.   

 

3.2.1.5. Olumsuz İfadeler 

Kara rengi, genel olarak olumsuz manalara gelen deyişleri karşılamış ve 

Anadolu türkülerinde soyut bir anlatıma gitmiştir. Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı 



84 

kitabında, kara/ siyah rengiyle olumsuz manalara gelmiş 24 deyiş tespit edilmiş ve bu 

deyişlerin taranan türkülerde toplamda 136 kez geçtiği anlaşılmıştır.  

Anadolu türkülerinde kara rengiyle belirtilmiş olumsuz ifadeler 9 adettir. Bu 

rakam, deyimleri ve diğer olumsuz manalara gelen ifadeleri (tasvirler vb.) baz alırsa 24 

adedi bulur. Anadolu türkülerinde geçen olumsuz ifadeler şu şekildedir; kara bağır (kara 

bağrım), kara dağ, kara düş, kara kına, karalanmak, kara sevda, kara toprak, kara yas, 

yüz kararması (kara yüz).  

Kara toprak tabiri, Anadolu türkülerinde “ölüm”, “yalnızlık (veya sessizlik)”, 

“sadık dost (yâr vb.)” gibi manalara gelmiştir. Âşık türküleri kısmında değerlendirilen 

ünlü halk ozanı Âşık Veysel’in “Benim Sadık Yârim Kara Topraktır” türküsü (Yücel, 

2015, s.308) şu şekildedir: 

 

Dost dost diye nicesine sarıldım   

Benim sadık yârim kara topraktır   

Beyhude dolandım boşa yoruldum   

Benim sadık yârim kara topraktır 

   

Sivas yöresine ait yukarıdaki türküde, Âşık Veysel sayısız yüzleri gördükten 

sonra gerçek dostunun kara toprak olduğunu şiirinde sık sık dile getirmiştir. Âşık 

Veysel, ölümün herkes için olduğunu belirterek “topraktan geldik, toprağa gideceğiz” 

mesajını vermiştir. Bu mesaj vahdet-i vücut düşüncesini gösteren bir Kur’an ayetini 

hatırlatır.18 Böylece “kara toprak” deyişi ölümü sembolize ederek somuttan soyuta 

doğru bir anlatımı içerirken Âşık Veysel’in de tasavvufi yönünü göstermektedir.  

Şair türkünün devamında ise toprağın verimliliğine işaret etmiştir. Tabi ki bu 

verimlilik karşılıksız değildir. Tıpkı hayat gibi toprakta yeşermek için su ister. Türküde 

de “kazma ile dövmeyince kıt verdi” dizesi bu yorumu destekler niteliktedir:  

 

Koyun verdi kuzu verdi süt verdi   

Yemek verdi, ekmek verdi et verdi   

Kazma ile dövmeyince kıt verdi   

Benim sadık yârim kara topraktır (Yücel, 2015, s.308). 

 

                                                            
18 Bakara Suresi 156’ncı ayet: “O sabredenler, kendilerine bir bela geldiği zaman: Biz Allah’ın kullarıyız 
ve biz O’na döneceğiz, derler” (haz: Karaman vd., 2004, s.24).  



85 

Kara rengi, toprağa “ölüm” manasını katarken Âşık Veysel’in yorumuyla 

“gerçeklik”, “cömertlik (dostluk, vefa)” ve “temizlik” manalarına dönüşür. Böylece 

âşığın kara rengini olumsuz manalardan olumlu bir yöne doğru çektiğini ve hem somut 

hem de soyut bir şekilde zengin bir anlamda kullandığını görmekteyiz.  

Çankırı yöresine ait bir türküde “kara düş” tabiri, ozan tarafından şu şekilde izah 

edilmiştir: 

 

Ağzına dökülsün inci dişlerin  

Hayra yorulmasın kara düşlerin  

Başlı kalsın elindeki işlerin   

Daha bu dert az diyesin sevdiğim (Yücel, 2015, s.430).  

 

Düş, insanın uyuduğu esnada zihninde beliren durum ve olayların bütününe 

verilen adlandırmadır. “Kara düş” ifadesi, rüyada olumsuz yorumlanan durum ve 

olaylar için Anadolu halk inançlarında yaygınca kullanılan bir deyiştir. Kara düş tabiri 

soyuttur. 

 

Ümmü’m seni hanaylardan atarlar  

Ak eline kara kına yakarlar   

Güzel isen al yanaktan öperler   

Çirkin isen dış kapıdan kovarlar (Yücel, 2015, s.813). 

 

Kına, “güzelliği artırıcı” ve “gençleştirici” yönlerine inanılarak doğu kültüründe 

ve Anadolu’da yaygın bir biçimde kullanılmış olup vücudun bazı bölgelerinin 

süslenmesi adına başta ele, avuç içine, parmaklarına hatta tırnaklara yapılmıştır 

(Tanrıbuyurdu, 2016, s.105). Klasik şiirde sevgilinin eline yakılan kına, onun en önemli 

süslemelerindendir. Anadolu türkülerinde de bu duruma birçok örnek bulunabilir. 

Afyon iline ait yukarıdaki türküde “kara kına” ifadesi, somut bir anlatımla sevgilinin ak 

(ağ, beyaz) vücuduna sürülmesi yönüyle olumsuz manalara gelmiştir. 

 

Kara dağı neylesin   

Geçen çağı neylesin    

Gül bitmez bülbül ötmez   

Viran bağı neylesin (Yücel, 2015, s.262).  



86 

Karadağ, temel anlamı bakımından “yücelik” gibi olumlu manalara gelse de 

Sivas yöresine ait yukarıdaki türküde diğer dizelerinden anlaşılacağı üzere somut bir 

ifadeyle olumsuz manada kullanılmıştır.    

 

Bir kara sevdadır vatana hasret 

Tüter de burnumdan gitmiyor anam (Yücel, 2015, s.167).  

 

Sivas yöresine ait yukarıdaki uzun havada “kara sevda” ifadesi, ozanın vatanına 

olan hasretini ifade etmesinde kullanılmıştır. Soyut bir anlatımla türkülerde geçen “kara 

sevda” ifadesini ise hem olumlu hem de olumsuz manalara koyabiliriz. Bir kişiye, 

vatana veya inanca sevdalanmak güzel bir şeydir fakat bu sevdanın karası, kişinin 

gözünün başka hiçbir şey görmemesine, dünya hayatının diğer zevklerinden mahrum 

kalmasına sebebiyet verebilir. Ayrıca birey kara sevdasından dolayı bazen olumsuz 

şeyler düşünerek büyük bir olaya neden de olabilir.  

Adana yöresine ait bir başka türküde ise “kara sevda” deyişi âşığı hastalıklı bir 

hâle sokmuş ve âşık, sevgilisine de kendisi gibi bu hastalıktan muzdarip olmasını 

dileyerek yakınmıştır:  

 

Şu giden kimin kızı sürmeli gelin  

Yanakları kırmızı öldürdün beni   

Gerdanında beni var sürmeli gelin   

Sandım seher yıldızı öldürdün beni   

 

(Yandım yandım yandım yanasıca kız 

Kara sevdalara kalasıca kız) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.776).  

 

Yukarıdaki türküde geçen “yandım” ifadesi tekrir sanatına örnektir. Sürekli 

tekrar edişiyle âşığın yâri karşısındaki aşk ateşi vurgusu pekişmiştir.  

 

Yeter oldu bu sitemler yetişir    

Göz göz oldu kara bağrım tutuşur   

Ben zannettim dudu Kumru ötüşür   

Sevdiğim bana şirin dilinen gelir (Yücel, 2015, s.134).  

 



87 

Antep yöresine ait yukarıdaki türküde geçen “kara bağır” sözü, “dertli yürek 

(gönül) anlamına gelmiştir. Âşık, yârinden ayrılışını bağrının tutuşmasıyla yorumlar. 

Onun ayrılık çektiği bu gönül, tıpkı “bahtı kara” deyiminde olduğu gibi karadır ve talihi 

yoktur. Türküde mübalağa sanatını gönlün tutuşmasıyla anlamaktayız. Kara bağrın 

tutuşması ise soyut bir anlatımdır.  

Karalanma ifadesi, herhangi bir durum için söylenmiş olumsuz bir tabirdir. 

“Âşık türküleri” adı altında toplanan türküler ise âşık şiirinin ünlü isimlerince kaleme 

alınmış ve daha sonra anonimleşerek ezgiyle söylenmiştir. Sivas yöresine ait bir türküde 

“karalanmak” deyişi şu şekilde ifade edilmiştir:  

 

Karacaoğlan der ki başa yazıldı 

Gözün yaşı Seyhan oldu süzüldü 

Kefenim biçildi kabrim kazıldı 

Mezarım üstü karalandı gel gel (Yücel, 2015, s.106).  

 

Karacaoğlan, sevdiğinin gelmesini ister ama sevgili bir türlü gelmez. Zamanın 

ilerlemesiyle artık yaşlandığını ve ölümünün geldiğini abartılı bir dille ifade eden âşık, 

“gel gel gel” diyerek tekrir eder ve türküsünü sonlandırır. Türküde “mezarımın üstü 

karalandı” ifadesindeki kara, “ölüm” ve “kapatıcılık” anlamlarına gelmiştir. En koyu 

renk olarak kara, her şeyi kapatır (örter). Türküde ölümün karanlığı (bilinmezliği) ile 

kara rengi birleşir. Böylece “mezarım üstü karalandı” ifadesi, somut bir anlatımdan 

(kabrine toprak atılıyor ve mezarı kapanıyor) soyut bir anlatıma (ölüm) geçmiştir.  

 

Bülbüle su verdim altın tasınan   

Çok günler geçirdim kara yasınan   

Ben seni severdim bir hevesinen   

Başım pınar ayaklarım göl olsun (Yücel, 2015, s.213).  

 

Ankara iline ait yukarıdaki türküde âşık, sevgilin yokluğunda günlerce kara yas 

tutmuştur. Yas, insanın veya insanların en çaresiz kaldığı anlarda (ayrılık acısı, felaket 

sonrası, ölüm sonrası) verdikleri tepkilerin (ağlama, dövünme) sonucu olarak ortaya 

çıkan birtakım ritüeller (kült, tapınma) ve bu durum karşısında söylenen sözlerdir. 

Anadolu türkülerinde geçen “kara yas” deyişi, yas ifadesinin olumsuz anlamının yanına 



88 

“kara” renginin eklenmesiyle bu olumsuz havanın daha çok vurgulanması için dile 

getirilmiştir. Bu deyiş tamamen soyuttur.  

 

 Bakıp hayaline karardı gözüm  

 Düştüm hasretine karardı yüzüm  

 Bulsaydım o yâri tutardı sözüm  

 Gözüm uyku bilmez gitti gideli (Yücel, 2015, s.116-117).  

 

Malatya iline ait yukarıdaki türküde ise âşığın gözleri sevgilinin hayaline 

bakarak kararırken onun hasretiyle düştüğü yolda da güneşin sıcaklığıyla yüzü kararır. 

“Kararma” ifadesi olumsuzluktur ve Anadolu’da “yüz kararması” deyişiyle 

bilinmektedir. Türküde sevgilinin hayaline bakmasıyla âşığın gözlerinin kararması ve 

sevgilinin hasretine düşmesiyle yüzünün kararması, türküde geçen bu ifadelerin somut 

bir anlatımdan soyut bir anlatıma doğru geçtiğinin göstergesidir. 

 

3.2.1.6. Deyimler 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında kara/ siyah renginin deyimlerde 10 kere 

geçtiği ve bu deyimlerden “karalar bağlamak (giymek, bürünmek)” sözünün 28, “bahtı 

kara” sözünün 19, “kara yazı” sözünün 9, “kara haber” sözünün 8, “kara çalı” sözünün 

3, “gönlü kara” sözünün 2 ve birer kez de “aktan karayı seçmek”, “kara gün”, “suların 

kararması” ile “yüz karası” sözlerinin geçtiği tespit edilmiştir. Deyimlerde en çok geçen 

renk kara/ siyahtır ve soyut anlatımlarla türkülerde geçmiştir.  

Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında Anadolu’da yakılan türkülerde 28 

kez geçtiği tespit edilen “karalar bağlamak (giyinmek, bürünmek)” deyiminin 12 

adedinde yas ve matem ifadesinin ölen biri için değil; aşk, ayrılık acısı çeken âşık için 

olduğu görülmüştür.  

 

Der Ferrahi dağlar aştım   

Buna akıl ermez şaştım   

Sevdiğimden ayrı düştüm  

Karaları bağlar oldum (Yücel, 2015, s.177). 

 



89 

Adana iline ait yukarıdaki türküde âşık, sevgilisinden uzak düştüğü için karalar 

bağlamıştır. Türküde geçen “karalar bağlamak” deyimi, “irsal-i mesel” sanatıdır. 

“Karaları bağlamak” deyimi, hem somut anlatımla (kara giyinmek, bağlamak, 

bürünmek) hem de soyut anlatımla (ayrılık acısıyla yas tutmak) geçmiştir.    

 

Sazımı asın duvara    

Yalnız kalsın bahtı kara   

Vasiyetim tüm dostlara   

Türkülerle gömün beni (Yücel, 2015, s.164).  

 

Malatya iline ait yukarıdaki türküde “bahtı kara” deyimi bir kez geçmiştir. 

“Talih, şans” anlamlarına da gelen baht deyişi, kişinin mutlu olmadığı ve hayattan 

beklentilerinin karşılanmadığı durumlarda kara rengiyle olumsuz bir manada 

kullanılmıştır. Türkülerde “bahtı kara (kara talih)” deyimi oldukça sık görülmüş ve 

soyut bir anlatımla izah edilmiştir.  

Saz, çalanı olmadan hiçbir şey ifade etmez. Onu çalarak anlamlı bir hâle getiren 

ozanın kendisidir. Halk ozanı, “ölüm” temasını işlerken sazının yalnız kalacağını 

belirterek onun talihsizliğini “bahtı kara” deyişiyle belirtir. Ozan, sazına ve yaktığı 

türkülerine olan bağını ise türkülerle gömülme vasiyetini dile getirerek ifade eder.    

 

Kur’an’a bak İncil’e bak   

Dört kitabın dördü de hak   

Hakir görüp ırk ayırmak   

Hakikatte yüz karası (Yücel, 2015, s.35).  

 

Âşık Veysel’in yukarıdaki türküsünde ise din, dil veya ırk ayrımı yapanların yüz 

karası olduğunu belirttiğini görmekteyiz. Yüz karası deyişi soyut bir anlatımla; 

utanılacak, mahcup duruma düşülecek veya daha kötüsünü yapıp adı lekelenecek 

kimseler için belirtilmiştir. 

 

Cabur dağda bağ olur mu  

Kara yazı ağ olur mu  

Bunca sene gurbet gezen  

Yüreğinde yağ olur mu (Yücel, 2015, s.216).  



90 

Kara rengi, olumsuz olduğu durumlarda alın yazısı için de kullanılmıştır. Alın 

yazısı, insanların kaderlerinde olan hâl ve durumlardır. Urfa yöresine ait yukarıdaki bir 

türküde, kara yazı ile ak yazı tezat bir şekilde ve soyut bir anlatımla verilmiştir. Üçüncü 

ve dördüncü mısra ise türküyü harekete geçirir. Yürek ve diğer organlar hareketsiz 

kalınca yağ bağlar. Âşığın sürekli hareket hâlinde olması, gurbette gezmesinden ve 

yüreğinde yağ olmadığını belirtmesinden anlaşılmaktadır.  

 

Karşıda kara çalı   

Kararıp durma çalı   

Ben sana varır mıyım   

Hastasın sıracalı (Yücel, 2015, s.125). 

 

Kara çalı deyimi, iki dost arasına girip arayı bozan kimseler için kullanılan bir 

özlü sözdür. Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında Yozgat iline ait yukarıdaki türküde 

“kara çalı” deyimi, âşığın yâri ile arasına girmeye endişe duyduğu bir kimse şeklinde 

geçmiştir. İlk dizedeki “kara çalı” deyimi somut bir ifade olsa da bir deyim olarak 

türküde geçtiği anlam bakımından soyuttur. İkinci dizedeki “kararıp durma çalı” ise 

soyutlaşan bu durumun kanıtıdır. Türküde “kara çalı” deyimine yer verilmesinden 

dolayı irsal-i mesel sanatı görülür.  

Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında, kara gün 2 kez, kara haber ise 8 

kez geçmiştir. Anadolu türkülerine konu olan bu türkülerden bazıları şu şekildedir: 

 

Gönül ne ağlarsın gurbet ellerde   

Kara günler gelir geçer üzülme   

Kırıldı kanadım kaldım çöllerde   

Hak kerimdir kapı açar üzülme (Yücel, 2015, s.440). 

  

 İki keklik bir kayada ötüyor    

 Ötme de keklik derdim bana yetiyor      

 Annesine kara da haber gidiyor (Yücel, 2015, s.506). 

 

Büyük bir felaketin yaşandığı gün “kara gün”, kötü bir olayın olduğuna ilişkin 

verilen veya duyulan haberin ise “kara haber” şeklinde ifade edilmesi, kara rengiyle 

ifade edilmiş birçok unsur arasında manaca bağlantı kurulduğunun açıkça bir 



91 

göstergesidir.  “Kara gün”, “kara haber” gibi deyimlerden anlaşıldığı üzere Anadolu 

türkülerinde geçen birçok türküde irsal-i mesel sanatına başvurulmuştur. 

 

 Beni kara diye yerme 

 Mevla’m yaratmış hor görme 

 Ela göze siyah sürme 

 Çekilir kara değil mi 

  

 Her yoldan gelir geçerler  

 Aktan karayı seçerler  

 Ağalar beyler içerler  

 Kahve de kara değil mi (Yücel, 2015, s.118-119). 

  

 Denizli iline ait yukarıdaki bir türküde “aktan karayı seçmek” deyimi geçmiştir. 

Aktan karayı seçmek, olumlu bir durumdan olumsuz bir duruma geçmektir. Bu 

durumun ak-kara zıtlığının temel anlamlarından kaynaklandığı açıktır. Türküde tezat 

sanatı bu şekilde oluşur. Tezat sanatının yanında “aktan karayı seçmek” deyiminden 

ötürü irsal-i mesel sanatı da görülür. Ayrıca “kahve de kara değil mi” sorusu imalıdır ve 

ilk dörtlükte “beni kara diye yerme” mısraından anlaşılacağı üzere tecahülüarif 

yapılmıştır.  

 

 Gün batışında sular kararır 

 Bir hüzün çöker dolar gözlerim 

 Karlı dağlardan aşan yollara 

Bir hüzün çöker dolar gözlerim (Yücel, 2015, s.21). 

 

Gün batarken sular kararır. Bu durum birçok ozanın eserlerine konu olmuştur. 

Günün batışı, hüznü ve duyguları beraberinde getirir. Anadolu’da bu durum, “suların 

kararması” deyimiyle bilinir. Böylece suların kararması, somut bir durumdan soyut bir 

anlatıma geçişi göstermektedir. Barış Manço’nun seslendirdiği yukarıdaki şarkıda 

somut bir ifade olan “gün batışında suların kararması”, âşığın da kalbini karartarak 

hüznü getirmesi yönüyle soyut bir anlatıma doğru gitmiştir.  

Son olarak deyimlerde geçen “gönlü kara” ifadesi, Erzincan türküsünde “kara 

kalpli” şeklinde, şu şekilde görülür: 



92 

Gönül gel seninle muhabbet edelim 

Araya kimseyi alma sevdiğim 

Ya benim kimim var kime yalvarayım 

Kaldır kalbindeki karayı gönül (Yücel, 2015, s.440). 

 

3.2.1.7. Diğer İfadeler 

Ceviz oynamaya gelmiş odama  

Nişanlın da bu mu derler adama  

Dayanamam senin kara sevdana  

 

(Aman aman olmuyor eş eşini bulmuyor 

Kara yağız genç oğlan niye gönlün olmuyor) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.222).  

 

Kara yağız ifadesi, koyu (esmer) ve yiğit (delikanlı) gençler için Anadolu’da 

kullanılmış ifadelerden biridir. Kayseri iline ait yukarıdaki türküde19 “kara yağız” 

ifadesi, hem somut (koyu esmer) hem de soyut (yiğitlik) anlatımla kullanılmıştır.  

 

Kara tiren gelmez mola  

Düdüğünü çalmaz mola  

Gurbet ele yâr yolladım 

Mektubunu yazmaz mola (Yücel, 2015, s.547). 

 

Malatya yöresine ait yukarıdaki bir diğer türküde ise “kara tiren” ifadesi, eski 

tirenlerin tasviri için kullanılmış ve gurbet hasretini sembolize etmiştir. Sevdiğinden 

mektup bekleyen âşık, onun umuduyla kara tirenin gelişini bekler. Kara tiren, âşık için 

umudun sembolüdür. Düdüğünü çalması ise onun sevda hasretini bir nebze olsun 

giderecektir çünkü sevdiğinden mektup gelecektir. Kara tiren ifadesi tamamen somuttur.  

                                                            
19 Eski zamanlarda Kayseri, bağlarıyla meşhurdur. Bu bağlardaki ceviz ağaçları çuval çuval ceviz verir ve 
kış günleri köylülerin vakit geçirme aracı olmuştur. Ceviz oyununu 25-40 yaşlarındaki kimseler oynarlar. 
İşte o zamanlar güzel bir köylü kızını, yaşça kendisinden küçük 12-13 yaşlarında bir yakışıklı ile 
nişanlarlar. Kız, oğlanı severken oğlan ise küçüklüğünde verdiği bir heyecanla dili tutulur ve kızın 
arzularına karşılık ceviz oynamaya davet eder. Oysaki kızın yavuklusundan beklentisi başkadır. Fakat 
delikanlı, bu duyguları anlayacak yaşta değildir. Türkü, utangaç delikanlının odadan gitmesiyle kız 
tarafından yakılmıştır. Daha sonra oğlanın askerliği gelir. Kara yağız genç oğlan, türküdeki utangaç 
delikanlıdan başka birisi değildir (https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=294 Erişim tarihi: 
06.10.2018). 



93 

Kara/ Siyah rengi, Anadolu türkülerinde daha çok Türkçe kökenli “kara” 

sözcüğüyle görülmüştür. Sevgili, hayvan ve diğer birçok tasvirde somut bir anlatımla 

türkülerde yerini alan kara rengi, olumsuz manalara gelen “deyim”, “yas” vb. ifadelerde 

ise soyut bir anlatıma gelmiştir. 

“Gözü kara” deyimi, cesareti ve dolayısıyla olumlu bir manayı beraberinde 

getirmektedir. Kara rengin Anadolu türkülerinde sevgilinin kaşı, gözü vb. unsurlarının 

tasviri dışında, çoğunlukla olumsuz manalara geldiği yapılan türkü tahlilleri sonucunda 

görülmüştür. Bu durumun temelinde kara rengin “yas”, “matem”, “ölüm”, “yalnızlık” 

gibi temel anlamları yatmaktadır. Bu bilgiler ışığında Anadolu insanlarının inançlarına 

ve geleneklerine bağlı kaldığını, kara rengin temel anlamları ile türkülerde kullanılan 

anlamları arasındaki uyumdan anlamaktayız. 

 

3.2.2. Ak/ Ağ/ Beyaz 

Anadolu’da söylenen türkülerde geçen bir diğer renk ak (ağ, beyaz) tır. Selami 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında Anadolu’da söylenmiş türkülerin taranması 

sonucu, içinde renklerin geçtiği 697 türküde, 80’i ak, 38’i ağ ve 30’u beyaz olmak üzere 

toplamda 148 kez ak (ağ, beyaz) renginin geçtiği saptanmıştır. Bu tespitler ışığında, 

Anadolu sahası türkülerde çoğunlukla Türkçe kökenli ak/ ağ renk sözcüklerinin ifade 

edildiği anlaşılmıştır.  

Ak rengin köken anlamlarında “temizlik”, “arılık”, “büyüklük”, “yaşlılık”, 

“güzellik”, “şehitlik” gibi olumlu ifadelere geldiği bilinmektedir. Türkülerde sevgilinin 

fiziki tasvirinde ve doğa tasvirlerinde olumlu anlamlara geldiği görülmüştür. “Saça ak 

düşmek” deyiminin ve “ağ göz” tabirinin dışında olumsuz olabilecek bir manaya gelen 

ak (ağ, beyaz) rengi tespit edilememiştir. Anadolu türkülerinde de bu durum benzerdir. 

Ak (ağ, beyaz) rengin Anadolu sahası türkülerde geldiği ifadeler şu şekildedir: 

 

1. Sevgilinin Güzellik Unsurları: Ak (ağ veya kar beyaz) el, ağ gelin (ak gelin), 

ağ (ak) gerdan, ağ göğüs, ağ göz, ak (ağ veya sütten beyaz) bilek, beyaz diş.  

2. Çiçek Tasvirleri: Ağ çiğdem, ağ (ak veya beyaz) gül, ak zambak.  

3. Hayvan Tasvirleri: Ağlı karalı yılan, ak deve, ak (ağ veya sütten beyaz) 

güvercin, ak koyun (kuzu), beyaz at, (ak) kuğu.  

4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenekler ve Diğer İnançlar: Beyaz gelinlik, beyaz 

giyinmek, beyaz yazma. 



94 

5. Olumsuzluk: Siyah saça beyaz düşmesi.  

6. Deyimler: Saça ak düşmek. 

7. Diğer: Akçay, Akpınar (veya Ağpınar). 

 

3.2.2.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Ak/ ağ/ beyaz rengin temizliği ve saflığı temsil etmesi, sevgililerin âşıklar 

tarafından sık sık tasvir edilmesinde bir ifade olarak kullanılmasına neden olmuştur. 

“Ağ gelin” ifadesinin Anadolu türkülerinde kullanılması bu duruma örnektir: 

 

Ağ gelin de endimola yayladan 

Kaşın değil gözün beni söyleden  

Sana bu güzellik Kadir Mevla’dan 

Alırım ahdımı koymam kız sende (Yücel, 2015, s.8). 

 

Anadolu sahasına ait yukarıdaki türküde “ağ gelin” deyişi, sevgilinin “güzel”, 

“saf” ve “temiz” oluşunu belirtir. Böylece “ağ gelin” ifadesinin soyut bir anlatımla dile 

getirildiği gözlemlenmiştir.  

Sevgili, âşığa vefasızlığını gösterse dahi ondan her daim olumlu ifadeler 

duymuştur. Bu edebiyat klişesinin temelinde yatan renklerden biri de aktır. Selami 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında ak/ ağ/ beyaz rengi, sevgilinin 26 kez “gerdan”, 

17 kez “el”, 7 kez “göğüs”, ikişer kez “bilek” ve “göz”, birer kez de “diş” ve “topuk” 

tasvirlerinde kullanıldığı tespit edilmiştir. Ayrıca beyazlığı ve saflığı nedeniyle gelin 

için “ak/ ağ” sıfatı 10 kez geçmiştir. Bu tespitler ışığında Anadolu’da söylenen 

türkülerde ak/ ağ/ beyaz rengin sevgilinin yüz profilinden daha çok vücut bölgelerinin 

tasviri için kullanıldığı anlaşılmaktadır.   

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında taranan türkülerde geçen gerdan ifadesi, 

19 kez “ak”, 3 kez “ağ” ve 4 kez de “beyaz” sözcüğüyle ifade edilmiştir.  

 

Ah ben gül olam ez beni 

Tülbentlerden süz beni 

(Sen kalem ol ben kâğıt 

Ak gerdana yaz beni)2 (Yücel, 2015, s.14). 

 



95 

Gerdan, sevgilinin omuzları ile başı arasındaki bölgeye verilen addır. 

Anadolu’da söylenmiş türkülerde tasviri en çok geçen unsurdur. Anadolu türkülerinde 

sevgilinin gerdan bölgesi yüceltilmiş ve âşıkların kavuşmak için can attığı bir bölge 

hâline gelmiştir. Mardin iline ait yukarıdaki türküde âşığın sevgilinin gerdanına girmek 

isteyişi “vuslat hasreti” i ifade eder. Âşık bu isteğini kalem ve kâğıt üzerinden 

anlatmıştır. Sevgilinin gerdanının ak oluşu ile kâğıdın “beyaz” ve “yazısız (temiz)” 

oluşu arasındaki bağın türküde oluşu tesadüf değildir. Kalem, âşığın sevgili karşısındaki 

vuslat hasretinin düğümüdür. Bu düğümü çözecek kişi sevgilidir. Bu nedenle kalemin 

sevgiliyi tasavvur edişi, âşık tarafından ona verilen bir yüceltmenin sonucudur.  

Ak rengin “saf” ve “temiz” gibi temel anlamları, sevgilinin el ve bileklerinin de 

diğer fiziki bölgeleri gibi ak rengiyle türkülere konu olmasına neden olur. Kırşehir 

yöresine ait bir türküde “ak el” tabiri somut bir anlatımla şu şekilde geçmiştir:  

 

Sevda köşesine bıraktım postu 

Muhabbet kadimdir unutmam dostu 

O ak ellere de olayım desti  

(Al da beni taştan taşa çal beni of of vay güzel)2 -Nakarat- (Yücel, 2015, s.720).  

 

Ak/ ağ/ beyaz renk, Anadolu türkülerinde sevgilinin el ve bileklerinin 

güzelliğini, saflığını ve temizliğini pekiştirsin diye “süt” ve “kar” ifadeleriyle birlikte de 

kullanılmıştır. Bu pekiştirmelerde, ellerin kar beyazına ve bileğin süt beyazına 

benzetilmeleri teşbih-i beliğ sanatının göstergesidir. Ayrıca türküde geçen “bülbülüm” 

ifadesi sevgilidir ve açık istiare kullanılmıştır. Söz konusu Erzincan türküsü şu 

şekildedir:  

 

Elinde süt küleği 

Öyledir yâr öyledir 

Sütten beyaz bileği 

Söyle bülbülüm söyle (Yücel, 2015, s.336). 

 

Anadolu türkülerinde sevgilinin göğsü (sinesi) için ak ifadesi, oldukça 

önemlidir. Gümüşhane iline bir türküde, sevgilinin göğsü ile zemzem pınarı bağdaşarak 

soyut bir anlatıma gidilmiştir. “Aşağıdan gelir Kerem’in yâri” ise telmih sanatıdır. 

Türküde bu dizeyle birlikte “Kerem ile Aslı” hikâyesi hatırlanır:  



96 

Aşağıdan gelir Kerem’in yâri 

(Taramış zülfünü vermiş tımarı)2 

Ak göğsün üstünde zemzem pınarı 

(İçip susuzluğum söndüremedim)2 (Yücel, 2015, s.65).  

 

Erzincan iline ait bir türkü örneğinde ise sevgilinin ak göğsü toprağı 

andırmaktadır: 

 

Ak göğsün üstüne yâr yâr bir bağ dikilmiş 

Binbir renkli çiçeklerden ekilmiş 

Dün uğradım bir hücraya çekilmiş 

Davut Sular da ki sevdaya bakın (Yücel, 2015, s.745). 

 

Ak göğüs tabiri, türkülerde çoğu kez abartılı (mübalağa) bir sanatla dile 

getirilmiştir. Ak göğsün yukarıdaki türkülerde geçen ifadelerinden yola çıkarak “su 

verme”, “çiçekler açma” gibi unsurlardan da anlaşıldığı gibi “hayat” anlamına geldiği 

görülmüştür. Âşığın cefası, sevgiliğinin ak göğsünde biter. Fakat asla oraya 

ulaşamayacaktır.  

 

(Bağlarına giremedim gazelden ölem ölem oy kader)2 

Ağ gözün kör mü sevmeyeydin ezelden olmaz olsun kör kader 

Ağ kör kader oy oy (Yücel, 2015, s.106).  

 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında, ak rengiyle ilgili sevgilinin gözleri sadece 

iki yerde tespit edilebilmiştir. Malatya yöresine ait yukarıdaki türküde geçen “ağ göz” 

deyişi, somut manada körlüğü ifade etse de türküde âşık için “sevecek başka birini 

bulamadın mı?” mesajını vermek için söylenmiş olumsuz bir ifadeden başka bir şey 

değildir. Aşkın gözü kördür ve âşığın gözü sevdalanınca kimseyi görmez.  

 

Hilal ile yarış eder kaşların 

Erciyes’e temsil olmuş döşlerin 

İnci mi sedef mi beyaz dişlerin 

(Canım badem yerken kırılırmola)2 vay (Yücel, 2015, s.812). 

 



97 

Anadolu’da “inci gibi parlayan dişler” deyişi oldukça yaygındır. Adana yöresine 

ait yukarıdaki türkünün nakarat bölümünde geçen “badem”, sertliği dolayısıyla çok 

zorlandığında dişlere zarar verecek bir kuru yemiştir. Dişlerin beyazlığı, onların inci 

gibi parlamasına sebep olur. Bu sebeple badem, sevgilinin dişlerinin beyazlığına ve 

parlaklığına engel olacaktır. Âşık bu durumdan endişe duymaktadır. “Beyaz diş” deyişi 

sedef ve inciye benzetilerek (teşbih) bu duruma örnek olmuştur. Aynı şekilde sevgilinin 

kaşlarının ‘şekli itibarıyla’ hilalle yarışması, türküde mübalağa sanatının olduğuna 

örnek olmuştur.  

 

3.2.2.2. Çiçek Tasvirleri 

Klasik Türk şiirinde en çok kullanılan çiçek gül olmuştur. Bir devre adını veren 

lale, o dönemde şairlerin şiirlerinde vazgeçemediği bir çiçek olarak kullanılsa da tarihin 

büyük bir bölümünde edebiyatta en çok kullanılan imge “gül” olmuştur (Önal, 2009, 

s.911-912).  

Gül, beşerî aşkta sevgiliyi; ilahi aşkta ise Hz. Muhammed’in göstereni olarak 

şiirlere girmiştir. Gülün renklerine göre anlamlarında değişkenlik gözükür. Gül, kırmızı 

rengi ve narin yapısı dolayısıyla edebiyatta aşkı sembolize etse de “ak gül” ifadesi, 

Anadolu türkülerinde genellikle saflığı çağrıştırır. Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 

taranan türkülerde, ak (ağ, beyaz) renginin 8 kez gülü ifade ederken kullanıldığı tespit 

edilmiştir.  

  

Çemberimde gül oya 

Gülmedim doya doya 

Dertlere karıyorum 

Günleri saya saya 

Al beni kıyamam seni 

Pembe gül idim soldum 

Ak güle ibret oldum 

Karşı karşı dururken 

Yüzüne hasret kaldım 

Al beni kıyamam seni (Yücel, 2015, s.243).  

 



98 

 Çanakkale iline ait yukarıdaki türküde Zarife ile Ümit’in aşk hikâyesi anlatılır.20 

“Pembe gül idim soldum” sözüyle gülün narinliği öne çıkarılmıştır. “Gül gibi sararıp 

soldum” deyişi de gülün oldukça hassas oluşuyla ilgilidir. Pembe gül, “mutluluk” ve 

“kararsızlık” anlamlarına gelmiştir (Bayram, 2007, s.210). Zarife, mutluluğunu pembe 

gül ile belirtirken, Ümit’e olan hasreti karşısında solarak saflığı sembol eden ak gülünde 

ibret olduğunu yakınır. Böylece, vuslat hayalinin yerini hüzün gerçeği almıştır. 

 Anadolu türkülerinde ak/ ağ/ beyaz rengiyle ifade edilen diğer çiçekler zambak 

ve çiğdemdir. Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında geçen Anadolu türkülerinde 

zambak ve çiğdem birer kez geçmiştir: 

 

 Açıl mor menevşem bahar erişti 

 Lale sümbül nergis reyhan yetişti 

 Benim kısmetime ak zambak düştü 

 Menevşem oy bir tanem hey haydi de haydi (Yücel, 2015, s.4). 

 

 Yukarıdaki türküde geçen mor menekşenin, baharın gelmesiyle açılması hüsn-i 

talil sanatı21 kullanıldığına delildir. Âşık, baharın gelmesini “haydi de haydi” 

deyişleriyle tekrir ederek çağırır. Lale, sümbül, nergis ve reyhan gibi önemli bitkilerin 

aksine âşığın kısmetine ak zambağın çıkması, ak rengin türküdeki önemine işarettir. 

Çünkü Türk şiirinde lale, sümbül, nergis vb. çiçekler zambağa göre daha önemlidir. 

Türküde “lale, sümbül, nergis, reyhan, zambak, menekşe” arasında çiçek bakımından 

tenasüp sanatı vardır. Diğer türküde ise “çiğdem” şu renklerde geçmiştir: 

 

 Sarı çiğdem ak çiğdem 

 Dur da beraber gidem 

 Sen orada ben burada 

 Sabahı nasıl görem (Yücel, 2015, s.717).  

 

 

                                                            
20 Zarife, ailesiyle birlikte kalan güzel bir kızdır ve siyasi birtakım sebeplerden ötürü Ümit’e 
kavuşamamıştır. Evinde oya yaptıkça Ümit’e olan hasretini dile getirir. “Çemberimde gül oya” dizesi, 
Zarife’nin oya yapan bir kadın oluşunu ve ev hayatını, “dertleri karıyorum/ günleri saya saya” dizeleri ise 
ev hayatının sıkıcılığı ile sevgilisine olan ayrılık acısını göstermektedir.  
21 Hüsn-i talil, söze güzellik kazandırmak amacıyla herhangi bir durumu, asıl sebebi dışında gerçek 
olmayan bir sebepten dolayı meydana geliyormuş gibi anlatma sanatıdır (Külekçi, 2003, s.125). 



99 

3.2.2.3. Hayvan Tasvirleri 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabının taranması sonucu elde edilen bilgiler 

ışığında, Anadolu sahası türkülerinde ak rengiyle on kez koyunun, üçer kez güvercinin 

ve devenin, birer kez de kuğunun, atın, yılanın ve bülbülün geçtiği tespit edilmiştir.  

Halk inançlarında meleğe benzetilen koyun, “kutlu” ve “uğurlu” olarak ifade 

edilmiştir (Artun, 2013, s.351). Ak koyun, kara koyunun tersi olarak olumlu manalara 

gelmiştir. Yozgat iline ait bir türküde “ak koyun” deyişi şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Ak koyun meler gelir 

Dağları deler gelir 

Hakikatli yâr olsa 

Geceyi böler gelir 

Of güzelim sümbülüm bir gülüm aman 

Aman aman ben yandım aman (Yücel, 2015, s.19).  

 

Türküde geçen “ak koyun”, sevgiliyi ifade eder (açık istiare). Kuzu, koyunun 

yavrusuna verilen addır. Anadolu türkülerinde “ak koyun” un yanı sıra “ak kuzu” tabiri 

de geçmiştir: 

 

Erisin dağların karı erisin 

(Akan sular düz ovayı bürüsün Emine’m bürüsün)2 

Cümle âlem yaylasına yürüsün 

(Ak kuzular melesin de gidelim Emine’m gidelim)2 (Yücel, 2015, s.348). 

 

Güvercin, halk inançlarında evde beslenmesinden ötürü uğursuzluk getirir. 

Güvercinlerin cennetteki huri kızlar olduklarına inanılır (Artun, 2013, s.350). İnsanlık 

tarihi boyunca önemli bir üne kavuşan güvercinler, iyi şeylerin habercisi ve barışın 

sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. Türkler için önemi mitolojik kökenlere kadar 

gider. Güvercinin beyaz ve saf oluşu ile göğe doğru uçması, insan ruhunun yükselişini 

simgeler. Çünkü ruh, insanın özüdür. Böylece ak güvercinin göğe yükselmesi, 

insanların ölünce ruhlarının göğe doğru çıkışı, mitolojide göğün kutsal oluşu ve her 

şeyin özünün ak rengiyle ilişkili oluşu, ak güvercin deyişinin mitolojik kökenleri 

olduğunun açık bir göstergesidir. Anadolu türkülerinde de ak güvercin, sevgiliye 



100 

ulaşmada birçok engeli aşacak şekilde uçması yönüyle vuslatı, özgürlüğü ve sevgilinin 

kendisini ifade etmiştir. Orta Asya destanlarında “aklı-göklü” olarak ifade edilen 

güvercinler (Ögel, 2010-II, s.550), İslam dininde de oldukça önemlidir. Hz. Ali’nin 

türbesindeki güvercinlerin hepsi “ak” renklidir ve “kara güvercin” in türbede 

yaşamayacağı inancı hâkimdir (Kalafat, 2012, s.53).  

Ak güvercin, müjdeli haberleri getiren ve barışı sağlaması yönüyle olumlu, 

gidişiyle de ayrılığı ve ölümü beraberinde getirmesiyle olumsuz manalara gelmiştir. Ak 

güvercinin göğe doğru bırakılması, beyazlığından ötürü şehitliği; uçabilmesi yönünden 

özgürlüğü ve savaşlarda gagasında zeytin dalı taşımasıyla da barışı simgelemiştir. 

Anadolu sahası türkülerinde “ak güvercin” şu şekillerde geçmiştir: 

 

Karasu’yu geçtim geldim amman amman 

Avuç avuç içtim geldim dağlar duman 

(Güzellerin arasından amman amman 

Ben yârimi seçtim geldim dağlar duman)2 

 

Çift beyaz güvercin olsam amman amman 

Yârin ayvanına konsam dağlar duman 

(Eller yâra canan demiş amman amman 

Ben o yâre kurban olsam dağlar duman)2 (Yücel, 2015, s.338).  

 

Erzurum yöresine ait yukarıdaki türküde âşık, bir çift beyaz güvercine bürünüp 

kişileştirme yaparak sevgilisinin çadırına konmak ve onu izlemek ister. Beyaz güvercin 

bu türküde âşığı sevgiliye soyut biçimde ulaştırması bakımından vuslat; âşığın onca 

engele rağmen yârine kavuşması için beyaz güvercine bürünüp uçması bakımından ise 

özgürlük anlamlarına gelmiştir.  

 

Güvercinim süt beyaz 

Gine geldi bahar yaz 

Kurban olam Allah’ımda 

Seveni sevene yaz ninna ninna (Yücel, 2015, s.460). 

 



101 

Niğde yöresine ait yukarıdaki türküde ise “süt beyazı” tabiriyle pekiştirilen 

güvercin, âşığın yâridir. Güvercinin sevgiliye benzetilmesi, türküde açık istiare 

yapıldığının göstergesidir.  

 

Ak devenin uşgunu  

Gelinlerin coşkunu 

Yalnız gezer kış günü 

Oy canım gel bana 

Sar kolların boynuma (Yücel, 2015, s.270). 

 

Denizli iline ait yukarıdaki türküde gelinin coşkunluğu ak devenin hızlı giden 

cinslerine benzetilmiştir. Bu coşkunluk türküde sıkça yer alarak tekrir edilir.  

 Ak rengiyle Anadolu türkülerinde geçen diğer hayvanlarla ilgili örnek türküler 

şu şekildedir: 

 

 Ak kuğular sökün etti yurdundan 

 Seni gören deli olur derdinden 

 (Sabah namazında belin ardından 

 Saydım altı güzel indi pınara vay pınara)2  

(Dedim akça Ceren çölde ne gezer 

Al kınalı keklik indi pınara vay pınara)2  

 

Karacaoğlan gene coştu bulandı 

İnip aşkın deryasına dolandı 

(Güzel gitti diye pınar ağladı 

Acıştı yüreğim yandı pınara vay pınara)2 (Yücel, 2015, s.18). 

 

Zarifliği ile bilinen kuğular, yârin gelişiyle yurdundan göç etmişlerdir. Türküde 

âşık, yârini, ak kuğuları yerinden edecek kadar güzel ve büyüleyici olarak yüceltmiştir. 

Ak kuğular, sevgiliyi görmeleriyle yurtlarından göç etmişlerdir. Moğolca Ceren ismi 

“ceylan” anlamına gelir (Türkçe Sözlük, 2011, s.455). “Akça Ceren” tabirinden kasıt 

sevgilidir (açık istiare). Diğer dizede ise ceylana benzetilen sevgili, al kınalı bir keklik 

olarak istiare edilir. Mahlasının geçtiği son dörtlükte ise âşık, güzelin (al kınalı keklik) 

gidişiyle pınarın ağladığını abartılı (mübalağa) şekilde acınarak ifade eder.   



102 

Beyaz atı süsledik 

Düğün dernek eyledik 

Gelinin çeyizini 

Hep beraber düzledik (Yücel, 2015, s.148). 

 

Günümüzde beyaz rengi, gelinliğin sembolüdür. Türküde beyaz atın süslenmesi, 

gelini, gelinliğini ve düğün havasını sembolize etmektedir.  

 

Yılan ağlı karalı 

Sinem hançer yaralı 

Sağ geldim mahlenize 

Nasıl gidem yaralı 

Ellere hanım dudum… (Yücel, 2015, s.754). 

 

Yılan ifadesi tamamen ak bir hâlde türkülerde bulunamamıştır. Genel itibarıyla 

“kara yılan” şeklinde bilinen yılanlar, Malatya yöresine ait yukarıdaki türküde bir tek 

yerde “ağlı karalı” biçiminde görülür. Ağlı karalı biçimi tezattır.  

 

3.2.2.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar 

Bolu iline ait bir türküde22 sevgilinin beyaz ve siyah giyimi üzerinden renklerin 

Anadolu halkı üzerindeki etkisi şu şekilde ifade edilmiştir:   

 

Beyaz giyme toz olur 

Siyah giyme söz olur 

(Gel beraber kaçalım 

                                                            
22 Türkünün yakılma hikâyesi, Cevriye, Fevriye ve Nevriye adlı üç kızlı bir ailenin Ege sahillerinde 
düşman toprakları içinde kalan eski bir ilden Bolu’ya gelip yerleşmeleriyle oluşur. Bu üç kız, yetiştikleri 
çevrenin gelenek ve görenekleri doğrultusunda geldikleri yerde serbestçe hareket eder. Onların bu 
hareketleri, tüm dikkatleri üzerlerine çeker. Memleketin zengin üç evladı ise eşleri ve çocukları 
olmalarına rağmen bu üç kızın cazibesine kapılırlar. Bazı akşamlar evlerine giderek içkili âlem dahi 
yaparlar. Bu sebeple de kızların adı “kız kahpesi” ne çıkar. O dönemde de mahalle bekçileri 
bulunmaktadır. Yine bir akşam bu üç genç Bolu’ya yerleşen üç kızın evine girer. Bunları takip eden 
bekçi, mahallenin muhtarına, imamına ve diğer büyüklerine haber verir. Böylece kızların evine gelip, 
kapıyı çalarlar. İçeriye girdiklerinde, bu üç delikanlıdan ikisini görürler ve diğeri ise saklanmıştır. 
Saklanan kişi, un kilerine girer. Giydiği elbisenin siyah olması nedeniyle eli yüzü, üstü başı bembeyaz un 
olmuştur. Yakalanan diğer iki kişi ise memleketin ileri gelenlerinden zaptiye komutanı Hamza Bey oğlu 
Kara Yüzbaşı Ahmet Ağa tarafından bu iki kişinin kendisinin misafirleri olduklarını söylemesiyle bu 
durumdan kurtulur ve olay, böylece örtbas edilir. Fakat ismi bilinmeyen bir halk ozanı tarafından bu olay, 
türküye yakılır (Can & Palazoğlu, 2008, s.257-258). 



103 

Muradımız tez olur 

Salına da salına da gel 

Haydi yavrum 

Dön dolaş gene bana gel)2 

 

Beyaz giyme tanırlar 

Seni yolcu sanırlar 

(Zaten bende talih yok 

Seni benden alırlar 

Salına da salına da gel 

Haydi yavrum 

Dön dolaş gene bana gel)2 (Yücel, 2015, s.149).  

 

Türküde iki farklı okuma ve bir atasözü görülmüştür. Türküye ait ilk okumada 

“beyaz giyme söz olur/ siyah giyme toz olur” deyişi ortaya çıkmıştır (Yardımcı, 2011, 

s.112). Birinci dizede geçen “beyaz giyme söz olur” ifadesi iki şekilde yorumlanır. 

Birinci yorum, beyazın Kraliçe Victoria Dönemi’nden bu yana Anadolu halklarında da 

“gelinlik” i sembol eden bir renk olmasından dolayı güzelin beyaz giyimi karşısında 

çevre halkı tarafından dedikodulara maruz kalmasıdır. İkinci yorum ise beyazın “saf”, 

“temiz” ve “duru” anlamlarına gelişiyle açık bir temel renk olmasından dolayı kişinin, 

temiz olan iç güzelliğini açığa çıkarması ve vücudunu belli etme arzusu ile beyaz giyimi 

tercih etmesidir. Beyaz, giyinildiğinde vücudun ana hatlarını belli eder. Bu durumun, 

türkünün konusu olan kızların Bolu’ya geldiği yöreyle (Ege) ilgisi bulunmaktadır. 

Böylece “beyaz giyme söz olur” deyişinin hem somut (gelinlik veya diğer vücudunu 

gösteren giyim şekilleri) hem de soyut (iç güzelliğini gösterme arzusu veya söz oluşu) 

anlamları olabilir. 

İkinci dizede geçen “siyah giyme toz olur” ifadesi ise türküyü seslendiren 

ozanın, güzelin siyah giyiminden dolayı onun tozlanacağı (lekeleneceği veya 

kirleneceği) endişesine kapılmasıdır. Siyah, yapısı gereği tozu çok çabuk belli eden bir 

renktir. Buradaki “siyah giyme toz olur” ifadesi, hem somut (siyah rengin tozlanmaya 

müsait oluşu) hem de soyut (tozun kir ve lekeyi ifade etmesiyle halk tarafından söz 

oluşu; lekelenmek vb.) anlatımı içermiştir.  

İkinci okumada ise “beyaz giyme toz olur” ifadesi, beyaz rengin somut ve soyut 

anlatımlarıyla ilgilidir. Beyaz, saflığı ve temizliğinden dolayı kirlenmeye müsait bir 



104 

renktir. Beyaz rengin çabuk kirlenmesinden ve lekeyi göstermeye müsait olmasından 

ötürü âşığın, yârinin beyaz giyimi karşısında bir endişeye tutulmasıdır. Bu yoruma göre 

türküde geçen “toz” ifadesi, çevre halkın sarf ettiği olumsuz sözlerinden doğan “kir” ve 

“leke” manalarına gelmiştir. Böylece “beyaz giyme toz olur” deyişi başkaları tarafından 

“kirlenmek” veya “lekelenmek” anlamlarına gelmesinden ötürü, soyuttur.  

Türküde geçen ikinci mısra ise “siyah giyme söz olur” şeklindedir. Deyimlerde 

ve halk inançlarında “karalar bağlamak” olarak bilinen siyah giyim, yas ve matem 

ortamlarında görülür. Sevgilinin siyah giyimi ise onun yas tutması gibi yanlış 

anlaşılmalara sebebiyet verebilir. Böylece “siyah giyme söz olur” ifadesinin birinci 

dizede olduğu gibi soyut anlatımla aktarıldığı anlaşılmıştır. “Zaten bende talih yok/ Seni 

benden ayırırlar” ifadesi, âşığın matemiyle ilgilidir. Fakat bu ifadenin sevgilinin siyah 

giyimiyle ilgisi yoktur, tamamen âşığın duygularıyla alakalıdır.  

Bir atasözü olan “lacivert/ beyaz giyme toz olur, pembe giyme söz olur” (Küçük, 

2010, s.424) deyişinde ise beyaz ve siyahın dışında “pembe” renginin söz oluşu dile 

getirilmiştir. Pembe, kızlar için “mutluluk” anlamına gelen bir renktir. 

Beyaz, iffetin ve masumiyetin sembolüdür. Ülkemiz de beyaz yazma başörtüsü; 

bakire kızı sembol eder. Kraliçe Victoria’dan bu yana beyaz, gelinliğinde sembolü 

hâline gelmiştir (Reşitoğlu, 2017, s.375). Adıyaman yöresine ait bir türküde gelinliğin 

beyaz oluşu, şu şekilde ifade edilir: 

 

Havalar ayaz gelin hanım 

(Bu da bir muraz gelin hanım)2 

Yazması pembe gelinlik beyaz 

(Git güle güle güle gelin olasın 

Adıyaman eline yuva kurasın)2 (Yücel, 2015, s.482).  

 

Sonuç olarak beyaz giyimin, Kraliçe Victoria Dönemi’nden bu yana gelinliği 

sembol edişi ve vücut ana hatlarını açığa çıkartması yönüyle çevre halkı tarafından söz 

olması ve siyah rengin ise tozlanmaya müsait bir renk oluşundan dolayı kişinin ‘soyut 

anlamda’ çok çabuk lekelenebileceğini (tozlanabileceğini) Bolu türküsünde geçen bu 

dizelerde en mantıklı ifadenin “beyaz giyme söz olur/ siyah giyme toz olur” şeklinde 

olması gerektiğini göstermektedir.   

 

 



105 

3.2.2.5. Olumsuz İfadeler 

Ak renginin Anadolu türkülerinde tespit edebildiğimiz tek olumsuz ifade “siyah 

saça ak düşmesi” deyişiyle “yaşlılık” olmuştur. “Saça ak düşmek” deyimi de bu yaşlılık 

anlamına gelen bir özlü sözdür. Saça ak düşmesi, tam manasıyla olumsuzluğu değil; 

doğal bir sonucun göstergesidir fakat saçları ağaran (beyazlaşan) kişide yaşlılık 

sendromu, bazen olumsuz duygulara sebebiyet verebilir. Sivas yöresine ait bir türküde 

“simsiyah saçlara beyaz düştü” deyişiyle geçen ömrü soyut bir anlatımla ve ezgili bir 

dille anlatılmıştır. “Neredesin sen” diyerek de istifham23 sanatına başvurulmuştur: 

 

Kızıltuğ’um der ki ne günler geçti 

Simsiyah saçlara beyazlar düştü 

Felek tırpan aldı sinemden biçti  

Ahan ömrüm geldi geçti (Yücel, 2015, s.544-545).  

 

Saça ak düşmesi, yaşlılığın dışında kar tanelerinin düşmesi yönüyle somut olarak 

ikinci bir anlamda da kurulmuştur. Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında tespit 

edebildiğimiz Şanlıurfa yöresine ait bir türkü şu şekildedir: 

 

Ay çıkar ayaz düşer 

Kar yağar beyaz düşer 

Üzülme güzel yârim 

Saçına beyaz düşer (Yücel, 2015, s.818).  

 

Yukarıdaki türküde geçen “beyaz” ifadesi kar taneleridir. Betimleyici bir üslupla 

söylenen bu türküde “gece ayazında dışarıda bulunan bir kız” tablosu görülmektedir. 

Ozan, yârin üzülmemesi gerektiğini çünkü saçlarına beyaz kar tanelerinin düşeceğini 

belirtir. Bu tutumu tamamen somuttur.  

 

3.2.2.6. Deyimler 

“Saça ak düşmek” deyimi, Anadolu’da yaygın bir biçimde ifade edilen ve 

“yaşlanmaya başlamak (bundan dolayı saçları ağarmak)” manasına gelen bir deyiştir. 

                                                            
23 İstifham, soru sorma sanatıdır. Bu sorular, cevap almak için değil; duygu ve heyecanların daha açık, 
daha şiddetli ve daha etkili bir biçimde ortaya konulması bakımından doğmuştur (Külekçi, 2003, s.109). 



106 

Bu deyim, saçın beyazlaması yönüyle somut, bu deyişin yaşlılığı sembolize etmesi 

yönüyle de soyuttur. Diyarbakır iline ait bir türküde “saça ak düşmek” deyimi, âşığın 

geçen yılları bu şekilde ifade etmesine ve buna rağmen deli gönlüne mâni olamadığına 

işaret etmek için kullanılmıştır: 

 

Saçlarıma aklar düştü 

Deli gönlüm uslanmadı 

Gitti kötüye bağlandı 

Sevdiğime pişman ettin 

Vay vay elim kollarım bağlandı 

Bıçak kemiğe dayandı (Yücel, 2015, s.733).  

 

3.2.2.7. Diğer İfadeler 

Coğrafi bir bölge olarak “Akçay” ifadesi, Sivas yöresine ait türküde şu şekilde 

ifade edilmiştir: 

 

Akçayım boydan boya 

Gezerim köyden köye 

İster isen sar beni 

Akçayım doya doya  

 

Akçayım kar gider 

Etrafın yıkar gider 

Senede bir yâr sevdim 

O da beni terk eder (Yücel, 2015, s.17).  

 

Yukarıdaki türküde geçen “Akçay” deyişi, türküde hem bir betimleme (tasvir) 

olarak kullanılmış hem de sevgili olarak geçmiştir. Akçay’ın doya doya âşığını sarması 

durumu kişileştirme sanatı, Akçay ile kastın sevgili oluşu ise açık istiare sanatıdır. 

Akçay gibi “Akpınar, Akçeşme” ifadeleri de türkülerde geçmiştir. 

Anadolu’da pınar başı (veya kenarı), kızların toplandığı yerlerden biridir. Âşık 

için pınarın önemi, sevdiğinin orada olduğu kadar önemlidir. Pınarda akan su ve 



107 

sevgilinin orada oluşu pınar için “ak” renginin geçmesine neden olur. “Akpınar (veya 

Ağpınar)” deyişleri şu şekilde geçmiştir: 

 

Akpınar’a varaydım 

Emine’mi göreydim 

Emine’min yoluna 

Canlar verip öleydim (Yücel, 2015, s.18). 

 

Balıkesir iline ait yukarıdaki türküde âşık, sevgilisini görmek için Akpınar’a 

gitmek ister. Sevgilisi için nice canlara (veya rakiplere) kıyacağını ve en sonunda da 

intihar edebileceğini belirtir. Sevgili karşısında âşığın gözü karadır. Gözü kara ifadesi 

âşık için cesareti simgeler. Bu durum her zaman olumlu sonuçlar doğurmayabilir. 

Türküde de anlatılmak istenen de budur. Türküde tamamen somut bir anlatım söz 

konusudur.  

Sonuç olarak Anadolu türkülerinde Arapça kökenli “beyaz” sözcüğüne oranla 

daha çok Türkçe “ak/ ağ” ifadesinin geçtiği görülmektedir. Ak rengin sevgilinin fiziki 

bölgelerinin tasvirinde de diğer ifadelerde de çoğunlukla somut anlatımla geçtiği ak 

güvercin gibi bazı durumlarda da “göğe uçmak (cennet)” vb. anlamlardan ötürü soyut 

anlatımlara büründüğü görülmüştür. Böylece ak/ ağ/ beyaz rengin “saflık”, “temizlik”, 

“güzellik”, “arılık” gibi temel anlamlarıyla Anadolu türkülerine konu olan anlamların 

uyuştuğu görülmüştür. 

 

3.2.3. Al/ Kırmızı/ Kızıl 

Ateşin rengi olarak bilinen al/ kırmızı/ kızıl, savaşlarda “kan”, “şehitlik”, 

“bağımsızlık”; kişilerde “cesaret”, “mutluluk”, “ağırbaşlılık”; örf ve âdetlerde “düğün”, 

“gerdek”; mitolojide “kutsallık”, edebiyatta ise “sevgili”, “aşk”, “şarap”, “tasavvufi 

aşk” anlamlarına gelerek tarihte zengin bir mana haznesine sahip olmuştur.  

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında taranan Anadolu sahası türkülerde en çok 

geçen ikinci renk al/ kırmızı/ kızıldır. İçinde 1413 adet renk ifadesinin geçtiği 697 

türküden, 193’ü “al”, 58’i “kırmızı” ve 28’i “kızıl” olmak üzere toplamda 279 adet al/ 

kırmızı/ kızıl rengi tespit edilmiştir.  

Al/ kırmızı/ kızıl rengi, Anadolu türkülerinde çoğunlukla sevgilinin güzellik 

unsurlarında, diğer tasvirlerde de en çok gülde görülmüştür. Halk inançlarında ise 



108 

“alkarısı” ruhu ve “Kızılelma” deyişiyle önemini artıran al rengi, Anadolu halklarının 

örf ve âdetlerinde düğünü ve gerdeği sembolize etmiş, nadiren olumsuz manalara 

gelmiş ve iki yerde de deyim olarak geçmiştir. Al/ kırmızı/ kızıl rengin ifade ettiği 

anlamlar şu şekildedir: 

 

1. Sevgilinin Güzellik Unsurları: Al dudak (kırmızı, leb, lal-i leb), al elma (alma), 

allı gelin, al/ kırmızı yanak.  

2. Çiçek Tasvirleri: Al karanfil, al menekşe, kırmızı gül. 

3. Hayvan Tasvirleri: Al (veya allı) turna, al at (al ve doru tay), al öküz, al deve. 

4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar: Al basma, al duvak, allar 

giyme (kırmızı giymek).   

5. Deyimler: Allanıp pullanmak. 

6. Diğer İfadeler: Al çuha, al kadife, al mendil, al şal, kırmızı entari, kızıl kan, 

Kızılırmak.  

 

3.2.3.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında geçen Anadolu türkülerinin taranmasından 

yola çıkarak sevgilinin güzellik unsurlarında al/ kırmızı/ kızıl rengine ait 53 kez 

“yanak” ve 3 kez de “dudak” tespit edilebilmiştir. Gelinin “allı” oluşuyla ilgili 10 yerde 

ise deyiş görülmüştür. 

Halk şiirinde aşk, yalın ve somut gerçeklere yöneliktir. Sevgili, bazen âşığın yâri 

bazen evlenmek üzere olan bir gelin adayı bazen de bir gelin olarak karşımıza çıkmıştır. 

Halk şiirinde, âşık ve sevgili arasına “gurbet”, “özlem”, “ayrı düşme (kalma)”, “gelenek 

ve görenekler”, “aile faktörü” ve “toplumsal etki” gibi birçok farklı konu girmiştir.  

 “Allı gelin” deyişi ise Anadolu halkında âşıklar tarafından sevgili için sıkça dile 

getirilen bir ifadededir. Ankara iline ait bir türküde “allı gelin” deyişi şu şekilde ifade 

edilmiştir: 

 

 Suya gider allı gelin has gelin 

 Topukların nokta nokta bas gelin (amman) 

 Bu güzellik sade sana has gelin 

 Bilmiyon mu benim sana yandığım (amman) 

 Ellerin köyünde garip kaldığım (amman) (Yücel, 2015, s.758).  



109 

Bir sıfat olarak “allı” ifadesi, “üzerinde al renk bulunan” demektir (Türkçe 

Sözlük, 2011, s.102). Türk tarihinde ise al rengi, “ateş” ve “kan” ı sembolize 

etmesinden dolayı kırmızının en koyu tonu olarak ifade edilmiştir. Kırmızı, “düğün”, 

“cinsellik” ve “aşk” gibi anlamlara gelen bir renktir. Tüm bu bilgiler ışığında “allı 

gelin” ifadesi gelinin allı pullu (al duvaklı, al gelinlikli, al giysili vb.) veya al yanaklı 

olmasıyla ilgilidir ve çevre halkı tarafından dikkati üzerlerine çekmektedir. Bu durum 

âşık için tehlike arz eder. Yukarıdaki türküde de âşık yârinden ayrı düşmüş ve bir köyde 

bulunmuştur. Onun suya gidişi ise âşık için endişeye sebebiyet vermiştir.  

Sevgilinin yüzü etkileyici güzelliğinin toplandığı yerdir ve ay gibi parlar. Yanak, 

ay gibi parlayan bu yüzde inceliği, güzelliği ve rengiyle dikkat çeken bir bölgedir. 

Meyvenin olgunluğu kırmızı renginden anlaşılır. Bu sebeple “elma yanaklı” tabiri, 

Anadolu’da hem somut olarak kırmızı yanaklı hem de soyut olarak sağlıklı kimseler 

için söylenmiştir. Bir türküde bu duruma örnek olarak “penceresi damaklı/ Şerife’m 

elma yanaklı” (Yücel, 2015, s.690) ifadesi geçmiştir. Yine “al elma (alma)” tabiri ise 

Kırşehir yöresine ait bir türküde şu şekilde dile getirilmiştir: 

 

Al almam dalda kaldı 

Gözlerim yolda kaldı 

Erdi eller muradına 

Bizimki dilde kaldı (Yücel, 2015, s.23). 

 

Neşet Ertaş’ın seslendirdiği yukarıdaki türküde al almadan kasıt sevgilidir (açık 

istiare). Elma, al rengine geldiğinde en olgun hâlini alır ve ‘toplanmazsa’ dalından 

düşer. Türküde geçen al elmanın dalda kalması, sevgilinin âşığa gösterdiği vefasızlığın 

delilidir. 

Kırmızının bir diğer simgesi “kan” dır ve kan, canlılığın da işaretidir. Yanaklara 

kan gelmesi, “canlı”, “olgun” ve “sağlıklı” kimseler için belirtilir. Utanma, mahcup 

duruma düşme gibi duygusal refleksler de kişinin yanakları kızarma eğimi gösterir. Bu 

durum, Anadolu’da “al yanaklı” ve “yanakları al al oldu” gibi deyişlerin söylenmesine 

de neden olmuştur. Artvin iline ait bir türküde güzelin bahçedeki güle benzemesi, 

yüzünün, mah (ay)’a ve al yanaklarının da bala benzetilmesi, türküde birçok teşbih 

unsurunun olduğuna işarettir: 

 

 



110 

Bugün ben bir güzel gördüm 

Has bahçede güle benzer 

Nazar kıldım mah yüzüne 

Al yanaklar bala benzer (Yücel, 2015, s.202).  

 

Elazığ iline ait bir türküde ise sevgilinin yüzü, âşığın gül bahçesiyle şu şekilde 

tasavvur edilir:  

 

İndim yârin bahçesine 

Gül açılmış gül güle 

Yanakları al al olmuş 

Haber verin bülbüle (Yücel, 2015, s.513).  

 

Kırmızının canlılığı (kan ifadesiyle) ve olgunluğu (meyvelerde) sembol 

etmesiyle gülün ilk açıldığındaki rengini ifade etmiştir. Güzelin yanakları bir gül gibi 

narin ve zariftir. Bu sebeple âşık tarafından asla solması istenmez. Eğer gül solarsa 

açıldığı hâlindeki renginin yerini, solduğu hâlindeki rengi (sarıp solmak) alır. 

Yukarıdaki türküde gülün açılmasıyla güzelin yanakları allaşır. Bu durum, bir olayın 

güzel bir nedene bağlanması yönüyle hüsn-i talil sanatına işarettir. Ayrıca türküde geçen 

bülbül, âşığın kendisi olup “Gül-Bülbül” hikâyesine değinmesi yönüyle “telmih 

(hatırlatma)” sanatına gidildiğini gösterir.  

Pembenin kırmızı rengiyle olan ton uyumundan dolayı birçok türküde birlikte 

kullanılmıştır. Pembe, kızlar için mutluluğu ve kararsızlığı ifade etmiştir. Anadolu’nun 

bazı türkülerinde güzelin yanağı için “al pembeli” deyişi geçmiştir. Bu durum, güzelin 

al yanaklarının birçok tonda olduğunu belirtmek için ifade edilen bir deyiştir: 

 

Evler var dört direkli 

Bir yârim var taş yürekli 

Yanakları al pembeli 

(Sarsam uyanmaz uyanmaz 

O kız bizi beğenmez beğenmez)2 (Yücel, 2015, s.16).  

 

Sevgilinin dudağı gonca gibi küçücük ve narindir. Güzelin gülüşüyle inci 

dişlerinin beyazlığı, parlayarak kendini gösterir ve gonca, açmış bir güle dönüşür. 



111 

Bentleri beyitlerle kurulu Urfa yöresine ait bir türküde sevgilinin dudakları ile lal taşının 

ilişkisi, şu şekilde yorumlanmıştır: 

 

Bir lahza gönül sensiz ey dilber karar etmez 

Ahır beni Mecnun veş viraneye dönderdin 

 

Lâl lebini bir kez sundur bize ey saki 

Güyaki ayrılmaz bir mestaneye gönderdin (Yücel, 2015, s.71). 

 

 Birinci bendin ilk dizesinde “Leyla ile Mecnun” mesnevisine gönderme 

yapılarak telmih sanatına yer verilmiştir. Âşığın gönlü, sevgili olmadan bir an bile bir 

yerde duramaz çünkü sersemdir. İkinci dizede ise bu sersemlik ve karar verememe, 

âşığı Mecnun misali yıkık ve harap olmuş bir vaziyete sokar. 

Saki, “içkili toplantılarda içki dağıtan kimse” şeklinde ifade edilir (Türkçe 

Sözlük, 2011, s.2014). Âşık, sakiden “lâl leb” i sunmasını ister. Leb-i lâl, sevgilinin 

kırmızı dudağıdır. Kırmızı şarap, renginden ve sarhoş edici özelliğinden dolayı “aşk 

şarabı” olarak bilinir. Sakinin sunacağı aşk şarabı, âşık için oldukça önemlidir. Mestane 

ise “sarhoş gibi kendinden geçmişçesine” demektir (Türkçe Sözlük, 2011, s.1663). Bu 

sebeple âşık, sevgiliye olan aşkından sarhoşa dönmüştür. Türküde geçen “ey saki” 

ifadesi nida24 sanatıdır.  

 

3.2.3.2. Çiçek Tasvirleri 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında taranan Anadolu türkülerinde, toplamda 

70 kez “gül” ifadesi geçtiği ve bunların yarısından fazlasının (%55,71 “39 kez”) al/ 

kırmızı/ kızıl rengiyle ifade edildiği tespit edilmiştir. Birer kez de “al karanfil” ve “al 

menekşe” deyişleri görülmüştür. Bu veriler ışığında al/ kırmızı/ kızıl rengin ifade ettiği 

en önemli çiçek “gül” olmuştur.  

Kırmızı gül, rengi, şekli, kokusu ve narinliğinden dolayı Anadolu sahası 

türkülerinde sembolik olarak beşerî aşkta sevgiliyi ve ilahi aşkta Hz. Muhammed’i; 

kavram olarak aşkı, sevgiyi, güzelliği, inceliği, narinliği, tazeliği, canlılığı ve olgunluğu; 

                                                            
24 Şairler, âşıklar ve ozanlar tarafından karşı cinsin güzelliğini göstermek, doğadaki herhangi bir nesneyi 
veya bir objeyi yüceltmek için başvurduğu ifadelerine, heyecanlarını ve derin hislerini katması durumuna 
nida denir (Külekçi, 2003, s.142). 



112 

sevgilinin unsurları olarak ise yüz, yanak, dudak gibi birçok manaya gelerek çok 

anlamlı bir perspektif çizmiştir. 

Gül, Türk edebiyatında yaygın bir biçimde kullanılan en değerli çiçektir. 

Tazeliği ve inceliğinden dolayı narin bir çiçek olan gül, Türk edebiyatında sevgiliyi 

anımsatır. Gül, narin olması yönüyle birçok dış etkiden dolayı çok çabuk solar. Bu 

sebeple sevgili, âşığına yüz vermemelidir.  

Gül, sevgilinin sembolüdür. Anadolu sahası türkülerinde birçok kez gül, 

sevgilinin bazen kendisi bazen yüzü ve bazen de diğer uzuvlarıyla tasavvur edilir. 

Elazığ iline ait bir türküde gülün dikeni (har), âşık tarafından şu şekilde yorumlanır: 

 

Yeşil yaprak arasında kırmızı gül harı var 

Yanakları alev almış sinesinde narı var 

Varın sorun el âleme kimin böyle yâri var 

Gözüm gördü gönlüm sevdi yâr yoluna can gider (Yücel, 2015, s.856). 

 

Yukarıdaki türkü “gülü seven, dikenine katlanır” sözüne örnek olacak şekildedir. 

Âşık, sevgilisinin her türlü vefasızlığına katlanır ve bu uğurda ölümü bile göze alır. Bu 

durum, Klasik Türk şiirinde âşık ile sevgili ilişkisinin bir klişesidir. Nâr, Arapça kökenli 

eskimiş bir kelime olup Türkçe sözlükte “ateş” olarak tanımlanır (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.1752). Kırmızı gülün dikeni, âşığın cefasıdır. Bu cefa, sevgilinin sinesinin nar oluşu ve 

yanaklarının alev alev oluşundan kaynaklıdır. Bu dizelerden dolayı türküde yoğun bir 

mübalağa sanatı görülmüştür.  

Gül olgunlaştığında rengi kırmızı olur. Kırmızı, meyvelerde olgunluğun ve diğer 

anlamlar bakımından tazeliğin, diriliğin, canlılığın ifadesidir. Henüz açmamış gül ise 

gonca şeklindedir. Isparta iline ait bir türküde bu durum şu şekilde geçer: 

 

Yeşil yaprak arasında 

Kırmızı gül goncası aman 

Nerelere kâtip olmuş 

Gönlümün eğlencesi aman 

 

Girdim yârin bahçesine 

Güller açmış gül güle aman 

Benden selam söyleyin a yârim 

Dalındaki bülbüle aman (Yücel, 2015, s.138).  



113 

Gül bahçesi kokusuyla âşığa nefes olur. Türküde “yeşil yaprak arasında kırmızı 

gül goncası” ifadesi, âşığın yârini görüşünü ve ona sevdalanışını, “girdim yârin 

bahçesine güller açmış gül güle aman” ifadesi ise âşığın sevdiğinin gönlüne girmesini 

izah eder. Burada sevgili gül bahçesine benzetilmiştir. Sevgili, yeşil yaprak arasında 

gonca bir gül iken âşığın onun bahçesine girmesiyle goncasını açar. Bülbül sevgilinin 

dalındadır ama o âşığın kendisi değil; gerçek bir bülbül kuşudur. Asıl dalında olması 

gereken âşığın kendisidir. Bu sebeple “benden selam söyleyin” derken sevgiliye 

sitemini belirtir. Ayrıca türküde Gül-Bülbül mesnevisine gönderme yapılmıştır (telmih). 

Amasya iline ait bir türküde ise âşık, sevdiğine kavuşmuştur. Bu durum, divan 

şiirinin âşık ve sevgili tiplemesine aykırıdır: 

 

Çeper çektim yol açtım 

Kızıl güle dolaştım 

Yağma yağmur yel esme 

Ben yârime kavuştum (Yücel, 2015, s.243-244).  

 

Kızıl, kozmolojide ateşin simgesidir ve kırmızının koyu tonu olarak bilinir. 

Türküde açık istiare yapılmıştır. “Kızıl gül” ifadesi sevgiliye benzetilmiştir. Yağmurun 

yağması ve yelin esmesi sonbahar veya kışın habercisidir. Bu durum gülün solmasına ve 

yapraklarını dökmesine neden olur. Vuslatı yaşayan âşık için gülün solması felakettir.  

 

 Ezel bahar gelmeyince 

 Kırmızı gül bitmez imiş 

 Kırmızı gül bitmeyince 

 Garip bülbül ötmez imiş (Yücel, 2015, s.725). 

 

Sivas yöresine ait yukarıdaki türküde Gül-Bülbül hikâyesi telmih edilmiştir. 

Tüm çiçeklerde olduğu gibi gül de baharın gelişiyle açar. Kırmızı, gülün açtığını, 

tazeliğini, diriliğini ve olgunluğunu gösterir. Baharın gelmeyişi en çok bülbüle yaramaz. 

Bülbül, güle ulaşamadığı için yalnız ve gariptir. Bu gariplik, onun en ihtişamlı sesini 

(ötüşünü) bile keser. Sivas yöresine ait bir başka türküde ise bu durumun devamı 

niteliğindedir. Gülün yokluğunda şarkılar misali ötüşünü kesen bülbül feryat etmeye 

başlar: 

 



114 

 Ah senin elinden çektiğim çile vay çile 

 Söyleyip ismini düşürmem bile 

 Ah bülbül feryat eyler kırmızı güle 

 Sakın incitmesin har çiçekleri sevdiğim (Yücel, 2015, s.354).  

 

Bilecik iline ait din konulu bir türküde, Hz. Muhammed’in tasavvuru şu şekilde 

izah edilmiştir: 

 

Altın nalın geymiş sağ ayağına 

Kırmızı gül bitmiş sol yanağında 

Tazece açılmış kuşluk çağında 

Yeşil sancak ile gelir Muhammed 

Allahümme salli ala Muhammed (Yücel, 2015, s.37-38). 

 

 Hz. Muhammed’in tasavvuru edilen yukarıdaki türküde gül, Hz. Muhammed ile 

ilişkilendirilmesi yönüyle kutsiyet; kuşluk zamanında açılması yönüyle de tazelik 

(canlılık) içerir. 

Gül, sevgiliyle birlikte düşünülmesinden dolayı Hz. Muhammed’i şiirlerde 

gösteren sembolik bir imge hâline gelmiştir. Yunus Emre’nin “Çiçek eydür ey derviş 

gül Muhammed teridir” sözünden anlaşıldığı üzere gülün kokusunu Hz. Muhammed’in 

terinden aldığı inancı yaygındır. Halk arasında “gül koklamak sevaptır” deyişinin 

ardında gülün Hz. Muhammed’i sembol etmesi bulunmaktadır (Açıl, 2015, s.11). Yüce 

Peygamber’in Cenâb-ı Hakk’ın huzuruna vardığı Mir’âc gecesi, vuku bulan hâdiselerin 

ağırlığı karşısında; Hz. Peygamber, Cebrâil ve Burak’ın terler döktüğü ve Burak’ın 

terinden yeryüzünde sarı gül, Cebrâil’in terinden beyaz gül, Hz. Peygamber’in terinden 

kırmızı gülün hasıl olduğu rivayet edillir (Yeniterzi, 1993, s.274). 

   Al rengin “ateş” i simgelemesinden ve tarih boyunca koyu kırmızı yerine 

geçmesinden dolayı türkülerde “kan kırmızı”, “al kırmızı” gibi deyişlere de gidildiği 

görülmüştür. Denizli iline ait bir türküde “al kırmızı” ifadesi şu şekilde geçmiştir: 

 

 Salına salına da girmiş gelinim bahçeye uy gelinim bahçeye 

 (Al kırmızı gül toplamış gelinim bohçaya)2 

 Anası da satıvermiş bir kese Akçay’a uy bir kese Akçay’a 

(Ağlama gelinim sızlama gelinim ben yine gelirim)2 (Yücel, 2015, s.710). 



115 

Anadolu’da kız alma-verme esnasında başlık parası usulü vardı. Türküde başlık 

parası usulüyle sevdiğini kaybeden âşık, yârinin anasına sitem ederken yârine ise ümit 

verir. Burada “al kırmızı” ifadesi, gülün rengini pekiştirmekten başka hiçbir anlama 

gelmemiştir. 

 Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında tek bir yerde tespit edebildiğimiz “al 

menekşe” ifadesi Aydın iline ait bir türküde şu şekilde geçmiştir: 

 

 Bizim bağın menekşesi al olur aman aman 

 (Âlem de sevdiğine de yanar kül olur)2 

 Sevdiğini alamayan deli olur aman aman 

 Haydi gidelim Aynalı Konağa üçümüz 

 Taze de şeftalidir bizim yükümüz)2 (Yücel, 2015, s.328). 

 

 Al menekşe gibi Anadolu türkülerinde tek bir yerde tespit edebildiğimiz bir 

diğer al renkli çiçek ise karanfildir. Urfa yöresine ait bir türküde bu ifade şu şekilde 

geçmiştir: 

 

 (Karanfil al olanda lel leleyâr lele lele yâr 

 Uzanıp dal olanda sen beni sevsen ne var)2 

 (Arkamdan ağlar mısın lele leyâr lele lele yâr 

 Bana bir hâl olanda sen beni sevsen ne var)2 (Yücel, 2015, s.112).  

  

3.2.3.3. Hayvan Tasvirleri 

Yücel’in Tüm Türküler kitabında al/ kırmızı/ kızıl rengiyle ilgili dokuz kez 

“turna”, dört kez “at” iki kez “öküz”, bir kez de “deve” tespit edilmiştir. Tunceli 

yöresine bir türküde “al turnam” ifadesi şu şekilde geçmiştir: 

 

Turnam handan gelirsin 

Hangi bahçenin gülüsün 

Hangi bahçenin bülbülüsün 

Al turnam al turnam 

Kanatları sal turnam 

Eylen size bir haber (Yücel, 2015, s.534). 



116 

Turna, Anadolu’da “kız ve güzellik” sembolüdür (Elçin, 1997, s.66). Yukarıdaki 

türküde geçen al turna ifadesi sevgiliye benzetilmiştir (açık istiare).  

Bir sıfat olan doru, “1. Gövdesi kızıl, ayakları ve yelesi koyu renkli olan, yağız 

(at). 2. Kızıl (at donu)” anlamlarıyla Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.706). Anadolu türkülerinde at, al rengiyle 2, doru rengiyle ise 1 yerde görülmüştür. 

Atın yavrusuna tay denir. “Al tay” deyişi ise 1 yerde tespit edilebilmiştir. Erzurum 

yöresine ait bir türküde “al at” tabiri şu şekilde geçmiştir: 

 

Al atta yeşil kolan 

Dolan sevdiğim dolan 

İşte geliyor oğlan 

Dolan sevdiğim dolan (Yücel, 2015, s.24).  

 

“Atma türküler” olarak da bilinen Arzu ile Kamber arasında geçen Kırıkkale 

iline ait karşılıklı söylenmiş bir türküde, doru rengiyle görülen taylar şu şekilde ifade 

edilmiştir: 

 

Arzu: 

Oğlan gidici misin 

Kuzu güdücü müsün 

Ahçıbaşı sen mi oldun 

Tuzun tadıcı mısın 

 

Kamber: 

Al taylar doru taylar 

Çıkmış menevşe oynar 

Ben garip olmayınan 

Yârimi aldı eller (Yücel, 2015, s.133).  

 

Burdur yöresine ait karşılıklı söylenmiş bir türküde “al öküz” ifadesi şu şekilde 

geçmiştir: 

 

 

 



117 

Erkek-  

Al öküzü çifte koştum 

Tohumunu yere saçtım 

Arkasına kendim düştüm 

Ben gidemem emmim kızı 

 

Kızı- 

Al öküzü kurtlar yesin 

Tohumunu kuşlar yesin 

Sabahını çoban kessin 

Kalk gidelim emmim oğlu (Yücel, 2015, s.174-175).  

 

“Al deve” tabiri ise Antalya’ya ait bir türküde şu şekilde geçmiştir: 

 

Al devesi mor köşekli 

Emmim oğlu bol döşekli 

Sürüp gider yaylasına 

Nazlı gelin bel kuşaklı (Yücel, 2015, s.25).  

 

Her ne kadar Anadolu insanının hareket etmesi için en önemli binek hayvanı at 

olsa da devenin önemli bir yeri vardır. Yukarıdaki türküde deve, üstünde duran nazlı 

gelin ile tasvir edilmiştir. Anadolu âdetlerinde evlilik aşamalarında gelinin babası gelini 

arabaya (ata veya deveye) bindireceği zaman gelinin belini kırmızı bir kurdeleyle üç 

defa sarar. Buna “kuşak kuşatma” denir (Artun, 2013, s.215). Türküde geçen gelinin 

belindeki kuşak, işte bu âdetlerinin yapıldığını ve onun damat evine gittiğinin 

göstergesidir.  

 

3.2.3.4. Örf, Âdet, Gelenek, Görenek ve Diğer İnançlar 

 Çoğunlukla Türkçe “al” sözcüğüyle ortaya çıkan bu renk, örf, âdet, gelenek, 

görenek ve diğer inançlar noktasında Anadolu türkülerinde “al duvak”, “al basma” ve 

“al giymek” şeklinde tespit edilebilmiştir.  

Sivas yöresine ait bir türküde, on dört yaşında gelin edilen kızın hikâyesi şu 

şekilde geçmiştir: 



118 

Al duvak ile gelin binek taşında 

(Gelin ettiler seni on dört yaşında)2 

Gelin gider ağlar ana gardaş peşinde 

Şen anam şen babam evin şen olsun 

İşte geldim gidiyorum haberin olsun (Yücel, 2015, s.226).  

 

Türküde ifade edilen “al duvak” deyişi, somut bir anlatımla türküde yerini 

bulmuştur. Anadolu’da “al duvak” gelinliğin sembolüdür (Ögel, 1984, s.407-409). Al 

duvağın yanında “al basma” ve “allar giymek (kırmızı giymek)” gibi ifadelerde 

türkülerde geçmiştir. 

 Şamanizm inançlarında “al basması (alkarısı veya Al ruhu)” olarak bilinen ve 

lohusa döneminde yeni geline musallat olan kötü ruh, Anadolu türkülerinde 

rastlanmamıştır. Burdur yöresine ait bir türküde “al basma” ifadesi, somut bir şekilde 

izah edilmiştir: 

 

 Ala devem mor köşek 

 Al basmadan yün döşek 

 Geçme gelin buradan 

 Senin yayların gevşek (Yücel, 2015, s.241).  

  

 Anadolu âdetlerinde bir kızın al renkte giyimi, gelinliği çağrıştırması yönüyle 

evlenmek istemesi, düğün istemesi gibi manalara gelmiştir. Çanakkale’ye ait bir türküde 

bu durumun izahı şu şekilde yapılmıştır:  

  

 Al geydim alsın diye 

 Mor geydim sarsın diye (nina ninina) 

 Mor geydim sarsın diye 

 İsteyene varmadım 

 Sevdiğim alsın diye (nina ninina) 

 Sevdiğim alsın diye (Yücel, 2015, s.25).  

 



119 

3.2.3.5. Deyimler 

“Allayıp pullamak” deyimi, kötü görüntüyü kapatmak için kişinin süslenmesi 

şeklinde ifade edilir. Ordu iline ait bir türküde yârin allanıp pullanması şu şekilde geçer:  

 

Yine yeşillendi fındık dalları 

Acep ne olacak yârin hâlleri 

Dalgalanıyor pembe şalvarı 

Kız allan pullan gel gel yanıma 

Beyaz kollarını dola boynuma (Yücel, 2015, s.860).  

 

3.2.3.6. Diğer İfadeler 

Kızıl rengi coğrafi konum bakımından Kızılırmak olarak geçmiştir. Sivas 

yöresine ait bir türküde “Kızılırmak” deyişi şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Kızılırmak gibi çağlayıp coştum 

El vurup göğsünün bendini yıktım 

Gül yüzlü ceranın bağına çıktım 

Girdim bahçesine gül bozuk bozuk (Yücel, 2015, s.200).  

 

 Âşık, güzelin gül bahçesine girince Kızılırmak’ın akışı gibi çağlayıp coşar fakat 

vuslat gerçekleşmez. Gül bahçesindeki güllerin diriliğinden ve canlılığından eser 

kalmamıştır.  

 Köroğlu’nun kır atının üstünde yaptığı mücadeleleri anlatan Sivas yöresine ait 

bir türküde, kahramanın mücadelelerinde yaralandığını şu şekilde betimler: 

 

 Kır ata yakışır bunlar 

 Yiğit giyer demir donlar 

 Ağ gövdeden kızıl kanlar 

 Akar şorlayı şorlayı (Yücel, 2015, s.228). 

 

Köroğlu Destanı’na ait tarihi bir olayı vermesinden dolayı telmih sanatının 

geçtiği yukarıdaki türküde ozan, Köroğlu’nun demiri (zırhlıyı) kuşanmasını ve kır atıyla 

birlikte yaptığı mücadeleleri resmeder gibi türküsünde aktarır. Ağ gövdeden kızıl 



120 

kanların akması yiğidin yaralandığına işarettir. Türküde bu anlatım somuttur ve “şorlayı 

şorlayı” diyerek kanın akışını hareketli bir biçimde dizelerinde aktarır. “Şorlayı” ifadesi 

tekrirdir.  

Kızıl kanın gövdeden şorlayarak akışını betimleyen halk ozanı Köroğlu 

Destanı’na gönderme yapar (telmih). Kan, “savaş”, “şehitlik”, “bağımsızlık” gibi 

manaların sembolü olmuştur. Anadolu türkülerinde “kızıl kan” deyişi ise oldukça 

seyrektir.  

 Al rengiyle alakalı diğer giyim kuşamlar ise “çuha”, “kadife”, “mendil”, 

“önlük”, “peştamal”, “şal” ve “entari” olmuştur. Bu ifadelerin Anadolu türkülerindeki 

örnekleri şu şekildedir: 

 

 Al çuha mavi çuha 

 Çuha kenarı yuha 

 Dün gece neredeydin 

 Az kaldı aklım çıha (Yücel, 2015, s.24).  

 

 Bayburt yöresine ait yukarıdaki türküde geçen “al çuha” ifadesi tamamen 

somuttur ve yünden yapılmış kumaşı ifade eder. Ozan, asıl söylemek istediği üçüncü ve 

dördüncü dizelerinde kafiyeyi sağlamak için ‘zorlama’ bu sözcüğü kullanmış olabilir.  

 

 Al kadifenin topu  

 Ben yazanda sen oku 

 Önümüzde bayram var 

 Yolla bir şişe koku (Yücel, 2015, s.25). 

 

 Afyon iline ait yukarıdaki türküde, âşık için bayramda verilebilecek en güzel 

çiçek, sevgilinin kokusudur. Türküde geçen “al kadife” ifadesi, âşığın yâri için yazdığı 

bu türkünün kış mevsiminde dile geldiğine işarettir.  

  

 Al mendil sende kalsın  

 Sakla koynunda kalsın 

 Ben murat alamadım 

 Mendilim murat alsın (Yücel, 2015, s.26).  

  



121 

Mendil, halk arasında birçok duyguyu ifade etmeye yarayan ve bir kibarlık 

ifadesi olarak kullanılan işlemeydi. Eskiden güzeller, gönüllerini kaptırdıkları yiğitlere 

mendillerini vererek duygularını ifade ederlerdi. Sıcaktan bunalan âşıklar, bu mendille 

terlerini siler ve koyunlarında taşırlardı (Akgöynük, 2012, s.242-243). Yukarıdaki 

türküde geçen al mendil, mendil geleneğine ters bir şekilde âşık tarafından güzele 

verilmiştir. Muradına eremeyeceğini anlayan âşık, koynundaki mendilin onda kalmasına 

razı olur. Âşık, sevgili karşısında çaresiz ve gariptir.  

 

Al şalım mavi şalım 

Dağları dolaşalım 

Aramız derya deniz 

Biz nasıl kavuşalım (Yücel, 2015, s.27).  

 

Şal, kadınların omuzlarını örtmek için kullandıkları geniş atkıdır (Türkçe 

Sözlük, 2011, s.2200). Türküde geçen “al-mavi şallı” şeklinde tasvir edilen kişi 

sevgilidir. Âşık, onunla vuslatı yaşamak istese de aralarında derya deniz bir uzaklık 

vardır.  

 

Entarisi kırmızı 

Ben annemin bir kızı 

Beni alacak oğlan 

Teyyarenin yıldızı (Yücel, 2015, s.344). 

 

Entari, genellikle tek paçalı bir kadın giyeceğidir (Türkçe Sözlük, 2011, s.803). 

Yukarıdaki türküde güzelin kendini “kırmızı entarili” şeklinde ifade etmesi, oğlan 

tarafından kendisinin alınmasını istediğini sembol eder. Bu durum, al/ kırmızı rengin 

Türklerde gelinliği sembol etmesiyle uyumludur.   

 Ak ve kara renklerinde de olduğu gibi al/ kırmızı/ kızıl rengi de daha çok Türkçe 

kökenli “al/ kızıl” sözcükleriyle ifade edilmiştir. Özellikle “aşk (gül, şarap)” manalarına 

gelerek sevgilinin dudağına, “canlılık”, “tazelik” ve “dirilik” manalarına gelerek de 

sevgilinin yanağına gelen al/ kırmızı rengi, beşerî olarak sevgiliyi, ilahi olarak ise Hz. 

Muhammed’i temsil etmesi yönüyle Anadolu sahası türkülerinde oldukça önem arz 

etmiştir. Bu önemin, al/ kızıl/ kırmızı rengin tarihi temel anlamlarıyla doğru orantılı 

olduğu görülmüştür.  



122 

3.2.4. Sarı 

En eski Türk tarihinden bu yana sarı rengi, coğrafi olarak merkez yönü; siyasi 

olarak hükümranlığı; özellikle altın sarısı ifadesiyle zenginliği; güneşin rengi olması 

yönüyle aydınlığı; ferahlık ve parlak gibi olumlu manaları, sonbaharda bitkilerde 

görülen sararmadan dolayı sonbaharı ve hastalığı; olay ve haber bakımından felaket ve 

kötülük gibi de olumsuz manaları karşılamıştır.  

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında sarı rengin, tespit edilen 1413 renkte ve bu 

renklerin geçtiği 697 türküde 148 (%21,23) kez geçtiği görülmüştür. Sarı rengin ifade 

ettiği anlamlar şu şekildedir: 

 

1. Sevgilinin Güzellik Unsurları: sarı gelin, sarı göz (sarı ela şeklinde), sarı kaş, 

sarı kız, sarı saç (kumral, altın sarısı saç ve sarı zülüf). 

2. Çiçek Tasvirleri: Sarı çiçek, sarı çiğdem, sarı gül.  

3. Hayvan Tasvirleri: (Kanadı) sarı bülbül, sarı turna. 

4. Olumsuz İfadeler: Benzi sarı, sararmak (sararıp solmak).  

5. Deyimler: Sararıp solmak. 

6. Diğer İfadeler: Pınarın başı sarı, sarı bıyık, sarı çizme, sarı yazma, sarı kavun, 

sarı saman, sarı yıldız. 

 

3.2.4.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında, toplamda 223 kez geçtiği tespit edilebilen 

göz ifadesinin sadece üçünün sarı ela rengiyle; 69 kez geçtiği tespit edilebilen kaş 

ifadesinin ise sadece birinin sarı rengiyle kullanıldığı anlaşılmıştır. Bu iki seyrek 

sonucun yanı sıra 57 kez geçen saç ifadesinin ise 21’inde sarı saç şeklinde kullanıldığı 

görülmüştür.  

Anadolu türkülerinde sarı rengiyle kullanılarak söylenen sevgilinin en çok 

güzellik unsuru “saç” tır. Bir türküde25 ozan, Mihriban isimli yârini “sarı saçlı” 

tasviriyle şu şekilde tasavvur etmiştir: 

 

 

 

                                                            
25 Türkü, 1960 yılında başından geçen aşkı kelimelerle ölümsüzleştiren Abdurrahim Karakoç’un gerçek 
adını gizlediği ve “Mihriban” olarak seslendiği Anadolu kızının hikâyesidir 
(https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=757 Erişim tarihi: 25.11.2018). 



123 

Sarı saçlarına deli gönlümü    

Bağlamışım çözülmüyor Mihriban    

Ayrılıktan zor belleme ölümü   

Görmeyince sezilmiyor Mihriban (Yücel, 2015, s.719).  

 

Türküde gönlün sevgilinin saça bağlanması motifi vardır. Âşığın gönlü sevgili 

karşısında her daim delidir. Bu divane gönül, güzelin sarı saçlarına bağlanması sonucu 

‘kördüğüm misali” asla çözülmez. Türküde yoğun bir mübalağa sanatı vardır. Sevdiği 

kızı görmeyen âşık, ayrılık acısının ölümden bile daha zor olduğunu ifade etmiştir.  

Daha çok divan şiirinde sevgilinin saçları için kullanılan “zülüf” ifadesi, 

Erzurum yöresine ait bir türküde de “sarı” rengiyle geçmiştir:  

 

Tel sarı zülüf sarı   

Dağlara saldım yâri   

Dağlar Allah’ın seversen  

Tez gönder nazlı yâri (Yücel, 2015, s.791).  

 

Bazı türkülerde sözde manayı daha çok güçlendirmek için kullanılan bazı 

ifadeler mevcuttur. Sarı rengi için ona “zenginlik” ve “güç” anlamları katan altın 

madeni kullanılmıştır. Çankırı yöresine ait bir türküde “altın sarısı saçlı” ifadesi şu 

şekilde geçmiştir: 

 

Fadime’min saçı altın sarısı  

Aç kapıyı oldu gece yarısı 

 

(Aman Fadime’m yandım 

Güzel Fadime’m yandım) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.365).  

 

“Yandım” sözcüğünü tekrar ederek (tekrir) yârine karşı arzularını belli eden 

ozan, onun saçının altın gibi parladığını ve kıymetli olduğunu ifade etmiştir. Buradaki 

“gece yarısı” deyişi ve beraberinde gelen “Aman Fadime’m yandım” nakaratı, aşkın 

doruk noktasına işarettir.   

Erzurum yöresine ait bir türküde, “sarı gelin” tabiri şu şekilde geçmiştir: 

  



124 

Erzurum çarşı pazar 

Neynim amman aman sarı gelin 

İçinde bir kız gezer hop ninen ölsün 

Sarı gelin aman sarı gelin aman 

Sarı gelin aman suna yârim (Yücel, 2015, s.349-350). 

 

Türküde sürekli tekrar eden “sarı gelin” deyişi tekrirdir ve âşığın yârine aşkını 

belli etmek ve türküde ezgiyi yoğunlaştırmak için kullandığı bir ifadedir. 

Sevgilinin gözleri için Anadolu türkülerinde tam olarak “sarı göz” ifadesi 

bulunamamıştır. Güzelin gözleri için Anadolu türkülerinde en sık geçen “kara” ve “ela” 

olmuştur. Muğla iline ait bir türküde güzelin gözleri için “sarı ela” şekli şu şekilde 

geçmiştir: 

 

Çevre yaptırdım telli  

Satsam bahası belli  

Akşam evime varıyorum  

Beklesin incecik belli   

Sarı ela gözlüm 

Beklesin incecik belli (Yücel, 2015, s.717).  

 

Klasik Türk şiirinde, âşık sevgiliye kavuşamazken halk şiirinin bazı türkülerinde 

ozanın şiirinde belirttiği güzelin, kendisinin hanımı olarak ortaya çıktığı görülmüştür.  

Yozgat iline ait bir türküde geçen “sarı kaş” tabiri Yücel’in Tüm Türküler adlı 

kitabında sarı rengiyle tespit edebildiğimiz kaşın tek ifadesidir:  

 

Pınarın başı sarı    

Üstünün taşı sarı    

Mevla’m alnıma yazmış da   

Gözü gök kaşı sarı (Yücel, 2015, s.184).  

 

Bir yer olarak Anadolu çevrelerinde sıkça geçen “pınar başı” deyişi sarı rengiyle 

de türkülerde geçmiştir. Türküde geçen pınarın başında duran kişi sevgilinin kendisidir. 

Türküde ayrıca “sarı kaş” ve “gök (yeşil) göz” deyişleri de Anadolu türkülerindeki 

klasik sevgili tasvirindeki kalıbın dışına çıkıldığına bir diğer örnektir.  



125 

Güzelin uzuvları ve diğer fiziki tasvirleri dışında direk kendisiyle tasvir edilen 

türkülerde bulunmaktadır. Artvin iline ait bir türkü bu duruma şu şekilde örnektir:  

 

Derya kenarında olur adeler (haydi haydi sarıkız)   

Yel vurdukça siyah zülfün zedeler (haydi haydi sarıkız)  

Dolmuş kadehlerle tatlı badeler (haydi haydi sarıkız)   

(İçki kurmuş otağında sakinin) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.208-209). 

 

Farsça “bāde” sözcüğü içki ve şarap anlamlarına gelmiştir (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.223).  Yukarıdaki türküde kadeh, bade, içki ve saki sözcükler, birbirine içki 

konusundan dolayı uyumlu olup tenasüptür. 

 

3.2.4.2. Çiçek Tasvirleri 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında sarı rengi, çiçek adıyla 6 kez geçerken 

çiçek isimleri olarak 6 kez gül ve 2 kez de çiğdem olarak geçmiştir.  

Malatya yöresine ait bir türküde sarı ve kırmızı rengin doğaya etkisi, bu 

renklerin sözcük türemesinden ve temel anlamlarından yapılarak şu şekilde 

yorumlanmıştır: 

 

Sarı çiçek sarartıyor dağları  

Kırmızı gül kızartıyor bağları  

Yeni gelmiş sarılmanın çağları  

Edemedim mor beliklim gönlünü (Yücel, 2015, s.716-717). 

 

 Türküde geçen “sarı çiçek” ifadesi, sarı rengin sonbaharı temsil etmesi yönüyle 

“sonbahar” mevsimini, “kırmızı gül” ifadesi, kırmızı rengin “canlılık”, “dirilik”, 

“olgunluk” gibi temel anlamlarından ve kızıl/ kırmızının ateşi sembol etmesinden ötürü 

bağları kızartması “yaz” mevsimini sembolize etmiştir. Halk ozanı bu şekilde 

mevsimlerin geçtiğini belirtse de yârinin gönlünü bir türlü çelemediğini yakınır. Sarı 

çiçeğin dağları sarartması ile kırmızı gülün bağları kızartması mübalağa sanatıdır.  

Gül, fazla dokunulduğunda hemencecik solan narin bir çiçektir. Anadolu 

türkülerinde geçen “gül gibi sararıp soldum” ifadesi, sarı rengin temel anlamı ile gülün 



126 

narin yapısıyla oluşmuş ve birçok şiire ve türküye konu olmuş bir deyiştir. Sivas 

yöresine ait bir türkü şu şekildedir: 

 

Kırmızı gül olsan elime almam 

Yandım ateşlere bir daha yanmam 

Sarı gülüm sararıyor sim gibi 

Ben de yâr yâr deyip yanar gezerim (Yücel, 2015, s.587).  

 

Türkçe sözlükte, “a. Far. sīm esk. 1. Gümüş. 2. Genellikle işlemelerde 

kullanılan, gümüş görünüşünde ve parlaklığında olan iplik” (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.2114) anlamlarına gelen sim, türküde sarı gülün sararmasına teşbih unsuru olmuştur. 

Sim’in kelime anlamı ile “sararıp solmak” arasında manaca bir bağ bulamasak da 

türküde, gümüşün parlaklığının bir süre sonra sönmesi ile gülün sararıp solması 

arasında bir şeyin başlangıçta güzel olduğunu ve zaman içerisinde söndüğü (solduğu 

veya çürüdüğü) şeklinde bir bağ kurulmuş olabilir.   

Sima ise “yüz” demektir (Türkçe Sözlük, 2011, s.2114). Yüzün sararması, 

“solgunluk” ve “hastalık” demektir. Son dizede geçen “bende yâr yâr deyip yanar 

gezerim” deyişinde, ozanın aşk acısından dolayı hastalıklı olduğu anlaşılmaktadır. Sima 

ile sim arasında sözcüğün şekli bakımından oldukça yakın bir benzerlik vardır. Tüm bu 

saptamalar ışığında, halk ozanının hece ölçüsünü uydurmak için “sima” yerine “sim” 

kullandığı yorumu daha mantıkidir.   

 

3.2.4.3. Hayvan Tasvirleri 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında sarı, 6 kez bülbül ve 3 kez de turna olarak 

geçmiştir. Bu tespitler, sarı rengin hayvan tasvirinde az kullanıldığını gösterir. 

 Diyarbakır iline ait bir türküde bülbülün kanadı için sarı ifadesi, şu şekilde 

geçmiştir: 

  

 Bülbülün kanadı sarı  

Ben ağlarım zarı zarı   

Elimden aldılar yârı   

Garip garip ötme bülbül (Yücel, 2015, s.215).  

 



127 

 Yukarıdaki türküde bülbül, âşığın kendisidir. Bülbülün kanadının sarı oluşu, 

âşığın “solgun (bitkin)” ve “hasta” oluşuyla ifade edilir. Bülbül, âşık karşısında gariptir. 

Yâri elinden alınan âşık feryat eder. Âşık, bu feryadını “zar (inlemek)” sözcüğünü tekrir 

ederek ifade eder.  

 

 Gine dertli dertli iniliyorsun    

Sarı turnam sinen yaralandı mı   

Hiç el değmeden de iniliyorsun    

Sarı turnam sinen yaralandı mı   

Yoksa ciğerlerin parelendi mi   

 

Yoksa sana yad düzen mi düzdüler 

Perdelerin tel tel edip üzdüler 

Tellerini sırmadan mı süzdüler 

Allı da turnam telli de turnam 

Yoksa ciğerlerin parelendi mi (Yücel, 2015, s.426). 

 

Sivas yöresine ait yukarıdaki türküde, sürmeli gözlü Türkmen kızının gidişi 

karşısında âşığın gönlü paramparçadır. Turnanın unsurlarından olan tel, “süs” ve “uğur” 

alametidir. Anadolu’da başına turna teli takılan geline uğur getireceğine de inanılan 

turna, kuğu gibi bereketin ve refahın sembolüdür (Elçin, 1997, s.66-67). Güzelin gidişi 

karşısında âşığın talihi kararır. Bu sebeple türküde turna için “perdelerin tel tel edip 

üzdüler/ tellerini sırmadan mı süzdüler” dizeleri yer almıştır.  

 

3.2.4.4. Olumsuz İfadeler 

Sarı, Türk halk şiirinde genel olarak olumsuz manalara gelmiştir. Bu durum, sarı 

rengin “hastalık”, “sonbahar”, “felaket” gibi temel anlamları olmasının birer sonucudur. 

Sarının bu temel anlamlara gelmesinin doğal sebepleri vardır. Doğada yeşermiş ve 

tomurcukları patlamış tüm bitki ve çiçekler, sonbaharın gelişi, soğuğun artışı ve 

rüzgârın hızlı esmesiyle o canlı renklerini kaybederek solgunlaşırlar. Solgunlaşırken de 

sararan bu bitkiler, orijinal renklerini kaybedip sarı ve tonlarına bürünürler.  



128 

Bir felaket haberinde veya sonucunda, hastalıkta veya oldukça üzücü bir 

durumda kişinin beti benzi atar. “Benzi atmak” deyişi, kişinin yüzünün sararması 

yoluyla oluşur. Ankara iline ait bir türküde “sarı beniz” ifadesi şu şekilde geçmiştir: 

 

Petekte arı gördüm   

Bugün ben yâri gördüm  

Keşke görmez olaydım  

Benzini sarı gördüm (Yücel, 2015, s.158-159).   

 

Güzelin benzinin sarı olması hastalığına; un elemesi ve çayır çimen üstünde 

yuvarlanması ise iyileştiğine işarettir. Bu sebeple âşık, onun hastalığının geçmesi 

arzularını belirtir.  

 

Pamuk içinde çiğit   

Elinde altın divit   

Hem sararmış hem solmuş  

Bir kız için bir yiğit (Yücel, 2015, s.6).  

 

Mâni dörtlüğüyle yazılmış türkülerde, asıl söylenmek istenen son iki dizedir. İlk 

iki dizesi ise genellikle doldurmadır. Yukarıdaki türküde yiğit (âşık), bir kıza 

sevdalanmış ve bu sevda onu hasta etmiştir. Yiğidin solgun ve hasta oluşu “sararmak” 

ifadesiyle türküde yerini alır.  

  

3.2.4.5. Deyimler 

Anadolu türkülerinde “sararıp solmak” deyimi birçok yerde geçmiştir. 

Kırşehir’in ünlü halk ozanı Neşet Ertaş, bir bestesinde26 “sararmak” ifadesine şu şekilde 

yer vermiştir: 

 

 

                                                            
26 Neşet Ertaş kendi ağzından türkünün hikâyesini şöyle aktarıyor: “O zamanlar gençtim. Pavyonda çalıp 
söylüyordum. Gömleğimin yakası yağ içindeydi. Gömleğimi yıkayacak, önüme tas bir çorba koyacak bir 
yârim olsa dedim. Uzaktan uzaktan bakıştığımız bir kız vardı. Gittim istedim. Hayır demediler. Ama 
olmadı, kısmet değilmiş, yarım kaldı. Çok efkarlandım. Pavyondan ayrıldım, şehri terk ettim, sazımı 
siyaha boyadım ve başladım çığırmaya” (https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=681 Erişim 
tarihi: 07.12.2018). 



129 

Karadır bu bahtım kara  

Sözüm kâr etmiyor yâre  

Yüreğimi yaktı nara   

 

(Kendim ettim kendim buldum 

Gül gibi sararıp soldum) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.549). 

 

Gül, son derece narin ve hassas bir bitki türüdür. En canlı hâlinde “kırmızı” 

rengiyle bilinen gül, solmaya başladığı sırada sararır. Âşık, yâri karşısında talihsizdir. 

Ona karşı kullandığı sözlerinin bir etkisi yoktur. Bu durumu âşık, “gül gibi sararıp 

soldum” ifadesiyle belirterek aşk acısı çektiğini söyler.  

 

3.2.4.6. Diğer İfadeler 

Bursa iline ait bir türküde halk şairi bir kadındır. Sevdiği oğlana yaktığı türküde 

onun gözleri için “çakır” ve bıyığı için de “sarı” tabirini kullanmıştır: 

 

At gelir şakır şakır   

Elinde gümüş bakır   

Benim sevdiğim oğlan   

Bıyık sarı göz çakır (Yücel, 2015, s.73). 

 

 Yukarıdaki türkü de sevgili, sevdiği oğlanın güzel yüzünü, atını ve gümüş 

bakırını tasvir etmiştir.  

Anadolu türkülerinde nadir olarak görülen “sarı çizme” deyişi, yaygın şekilde 

giyilen bir ayakkabı çeşididir. Artvin yöresine ait bir türküde “sarı çizme” deyişi, âşığın 

güzelin giyimini tasvir etmesiyle ortaya şu şekilde çıkar:  

 

 Kalk gidelim Karaman’a yukarı  

Sarı da çizme giymiş altın tokalı  

Ah mail oldum yâr yüzüne bakalı  

Aman güzel yavaş yürü her yana (Yücel, 2015, s.618).  

 



130 

Türkler için atın önemi oldukça büyüktür. At, samanla beslenen bir binek 

hayvanıdır. Bu nedenle “sarı saman” rengi türkülere de girmiş, samanın rengi anlamında 

somut bir şekilde kullanılmıştır. Urfa yöresine ait bir uzun hava şu şekildedir: 

 

Atıma verdiler sarı samanı  

Ağamı vurdular gidi öğle zamanı 

Evimi sen yıktın oy belimi sen büktün (Yücel, 2015, s.75).  

 

Van yöresine ait bir türküde geçen “sarı yıldız” tabiri, sarı rengin “parlaklık”, 

“aydınlık” gibi temel anlamları ilen yıldızın gece parlaklığı arasında bir bağ 

kurulduğunun açık bir göstergesidir: 

 

(Ayın ortasında bir sarı yıldız 

Mavi cübbeler giymiş arkası dümdüz) -Saz- 

 

Sen seher yelisin estin yüceden   

Toğunursan pencereden bacadan   

Selvim yuğusuzdur dünkü geceden   

Oyanana kadar dur seher yeli  (Yücel, 2015, s.89). 

 

Sarı rengin Anadolu türkülerinde çoğunlukla olumsuz manalara geldiği 

görülmüştür. Divan şiirinde olduğu gibi halk şiirinde de “sarı saç”, “sarı kaş” gibi 

deyişler, klasik güzel tasvirinin kalıplarını yıkmıştır. Sonbaharla gelen sararmayla 

bitkilerin canlılığını yitirip sarı renge dönüşmesi gibi doğal nedenlerden ötürü Anadolu 

türkülerinde “aşk acısı”, “ayrılık acısı” gibi birçok olumsuz durumda âşığın bitkinliğini, 

yüzünün (beti benzi) attığını ifade etmek için “sararıp soldu” tabiri kullanılmıştır. 

“Sararıp solmak”, ayrıca bir deyimdir ve irsali meseldir 

Sonuç olarak sarı rengin tarihsel süreçte olumlu ve olumsuz birçok manaya 

geldiği, Anadolu türkülerinde ise daha çok olumsuz yönleriyle kullanıldığı, kullanım 

esnasında temel anlamlarından bağımsız olmadığı görülmüştür.  

 



131 

3.2.5. Yeşil 

Yeşil, tıpkı kırmızı rengine sahip olan çiçekler ve meyve/ sebzelerin olgun 

hâllerinde allaşması gibi ilkbahar mevsiminden itibaren doğadaki ağaçların ve bitkilerin 

canlı, olgun ve dingin zamanlarında yeşermesi şeklinde ifade edilir. Yeşil, baharın 

gelmesi yönüyle insan psikolojisinde “huzur” u simgelemiştir. Ayrıca ilkbahar ile 

sonbahar tezatlığı yönüyle sürekli yenilenen yeşil, “yeniden doğuş” u da ifade eder.  

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında taranan Anadolu türkülerinde 78 kez 

geçen yeşil ifadesi, toplamda tespit edilebilen 1413 rengin %5,52’sini karşılamıştır. 

Yeşil rengin Anadolu türkülerinde ifade ettiği anlamlar şu şekildedir: 

 

1.  Sevgilinin Güzellik Unsurları: Yeşil göz.  

2.  Çiçek Tasvirleri: Yeşermiş çiçekler, yeşil yaprak. 

3.  Hayvan Tasvirleri: (Kanadı) yeşil bülbül, yeşil kurbağa, yeşil kurt, yeşil kuş, 

yeşil ördek, (kanadı) yeşil turna.  

4.  Diğer İfadeler: Pınarın taşı yeşil, yeşil bağlar, yeşil dağlar, yeşil giyinmek, yeşil 

kına, yeşil sancak. 

 

3.2.5.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Güzelin gözleri için kullanılan yeşil, Yücel’in Tüm Türküler kitabında yalnız tek 

bir yerde tespit edilebilmiştir. Malatya yöresine ait bu türküde âşık, güzelin yeşil 

gözlerini çimene teşbih etmiştir: 

 

Yeşildir gözleri benzer çimene  

Uzundur saçları sarsam sineme  

Ben aldandım seviyorum demene  

Gitme Sema gitme alacam seni    

 

Evlerinin önü okula yakın   

Nazlı Sema gelir boyuna bakın  

Çarşamba gecesi kınalar yakın  

Gitme Sema gitme alacam seni (Yücel, 2015, s.856).  

 



132 

 Sevgilinin “seviyorum” sözüne aldanan âşık, güzelin (Sema) gitmesiyle hayal 

kırıklığı yaşar ve ona kavuşmak ister.    

 

3.2.5.2. Çiçek Tasvirleri 

Yeşil, Anadolu türkülerinde bir çiçek türü olarak tespit edilememiş, genel 

ismiyle geçtiği görülmüştür. Bunun yanı sıra yeşil yaprak ifadesine rastlanmıştır. Sivas 

yöresine ait bir türküde yeşermiş çiçekler ve yapraklar şu şekilde geçmiştir: 

 

Bahar ayı geldi karlar eridi   

Derelerin coşan seli ben olsam  

Ağaçlar yeşermiş çiçekler açmış  

Yeşeren yaprağın dalı ben olsam (Yücel, 2015, s.107).  

 

Baharın gelmesiyle doğada bulunan tüm çiçekler ve bitkiler canlanır. Canlandığı 

sırada bitkiler yeşerir ve çiçekler rengarenk olur.  

 

3.2.5.3. Hayvan Tasvirleri  

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında yeşil rengiyle dört kez ördek, ikişer kez 

bülbül ve turna, birer kez de kurt ve kurbağa tespit edilebilmiştir. Genel bir ifadeyle 

“yeşil kuş” deyişinin ise iki kez geçtiği görülmüştür. 

Yeşil rengiyle ilgili tespit edebildiğimiz en çok adı geçen hayvan, ördektir. Yeşil 

rengiyle ilgili en çok bilinen ünlü âşık Karacaoğlan’ın “Yeşil Başlı Gövel Ördek” 

şiiridir. Daha sonra âşık türküleri olarak birçok yerde ezgiyle söylenen bu şiirin bazı 

dizeleri şu şekildedir: 

 

Yeşil başlı gövel ördek  

Uçar gider göle karşı   

Eğricesin tel tel etmiş   

Açar gider yâre karşı   

 

Telli turnam sökün gelir  

İnci mercan yükün gelir  

Elvan elvan kokun gelir  

Yâr oturmuş yele karşı (Yücel, 2015, s.854).  



133 

Yukarıdaki âşık türküsünde yeşil başlı gövel ördeğin güzele gidişi tasvir edilir. 

Türküde “yeşil başlı gövel ördek” ve “telli turna” ifadeleri sevgiliye benzetilerek açık 

istiare sanatına başvurulur. Âşık Karacaoğlan, güzeli, renk, şekil ve hareket bakımından 

çevredeki canlılara benzetir. Bu nedenle şekil ve renk bakımından doğanın en dikkat 

çeken hayvanlarından olan kuşlar âşığın ilgisini kazanır.  

İkinci dörtlükte belirtilen “elvan elvan kokun gelir” ifadesi, güzelin yele karşı 

oturmasının bir sonucudur. Yel, güzele doğru estikçe güzelin kokusunu göl üzerinden 

âşığa kadar ulaşır. Bu koku, “elvan elvan (renk renk)” sözcüğünün tekrir etmesiyle 

manaca daha da yoğunlaşarak âşığa gelir. Yelin esmesiyle güzelin kokularını âşığa 

savurması hüsn-i talil sanatıdır. Bu âşık türküsünden yola çıkarak halk şiiri ile doğanın 

iç içe olduğu görülmüştür.  

Tunceli iline ait bir türküde güzelliği ve kızları ifade etmesi yönüyle turna, 

türküde “yeşil kanatlı” bir şekilde tasvir edilmiştir: 

 

Turnamın kanadı yeşil  

Kanadı boynuna dolaşır  

Aşkından cihana düşür (Yücel, 2015, s.534).  

 

Rengi yönüyle genellikle yeşil olarak bilinen kurbağalar, Erzincan iline ait bir 

uzun havada şu şekilde geçmiştir: 

 

Yeşil kurbağalar öter göllerde   

Kırıldı kanadım kaldım çöllerde   

Anasız babasız gurbet ellerde   

 

Ya ben ağlamayayım kimler ağlasın   

Şu garip gönlümü kimler eğlesin (Yücel, 2015, s.855).  

 

Yukarıdaki uzun havanın bentleri üçer mısradan oluşmuş ve aralıkları beyitlerle 

düzenlenmiştir. Gurbet özlemini konu eden uzun havada yeşil kurbağaların öttüğü 

göller, âşığın memleketidir.  

Anadolu türkülerinde oldukça nadir görülen kurt, Yücel’in Tüm Türküler 

kitabında yeşil rengiyle sadece tek bir yerde tespit edilebilmiştir. Balıkesir iline ait bu 

türküde yeşil rengi somut bir anlatımla kurdu tasvir etmemiş; soyut bir anlatımla yaz 



134 

mevsiminin gelmesiyle sivrisineğin aktif ve saldırgan oluşu için kullanılan bir tabir 

hâline gelmiştir: 

 

Yaz gelir de her dereler yurd olur   

Sivrisinek yeşil başlı kurd olur   

Bir yiğit de sevdiğini sarmazsa   

Ölür gider içersine derd olur (Yücel, 2015, s.845).  

 

3.2.5.4. Diğer İfadeler 

Anadolu türkülerinde bir yer adı olarak sıkça geçen pınar başı, Malatya 

türküsünde “Pınarın da taşı yeşil” ifadesiyle geçmiştir (Yücel, 2015, s.268). Erzurum 

iline ait bir türküde de yeşil bağlardan şu şekilde bahsedilir: 

 

Karşıda elmalıklar 

Elmalı dağlar yeşil bağlar 

Yâri gördüz bugün 

Ah yine bu gözler kara gözler (Yücel, 2015, s.394).  

 

Yeşil dağlar ise Sivas türküsünde “al yeşil dağlar” şeklinde ifade edilmiştir. 

Dağları birden çok renkle göstermesinin temel nedeni dağların rengarenk oluşunu ve 

yaz mevsimini belirtmek istemesidir: 

 

Sarardım ben sarardım   

Senin için sarardım 

Baş yastıkta göz yolda   

Her geçene sorardım 

 

(Al dağlar yeşil dağlar 

Gurbette yârim ağlar) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.715).  

 

Yeşil giyim, Çanakkale iline ait bir türküde şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

 



135 

Yeşil giyme yeşerir   

Yeşil yere döşenir   

Senin gibi güzeli   

Sevmeye kim üşenir (Yücel, 2015, s.837). 

 

Yukarıdaki türküde âşık, güzelin yeşil giyinmesinin dikkatleri üzerine 

çekeceğini “yeşerir” fiiliyle anlatır. “Kim üşenir” sözü ise istifham sanatına işarettir.  

Kına, yakılmasıyla birlikte renkten renge girmesi (yeşil, kırmızı, yeşil) yönüyle 

Anadolu’da birçok türküde farklı renklerle ifade edilmiştir. Kırşehir yöresine ait bir 

türkü bu duruma şu şekilde örnek olur: 

 

Yengem geldi çayırlığa düzendi  

Yeşil kınam altın tasta özendi  

Kınayı görünce benzim bozardı (Yücel, 2015, s.44).  

 

Yeşil sancak deyişi, Bilecik bölgesine ait bir türküde Hz. Muhammed’in 

gelişinin tasviri sırasında geçmesi yönüyle kutsallık ifade eder:  

 

Altın nalın geymiş sağ ayağına  

Kırmızı gül bitmiş sol yanağında  

Tazece açılmış kuşluk çağında  

 

(Yeşil sancak ile gelir Muhammed 

Allahümme salli ala Muhammed) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.37-38). 

 

Sonuç olarak Anadolu türkülerinde yeşil diğer renklere göre daha az 

görülmüştür. Kış ayının etkisi azaldıkça doğadaki tüm ağaçların ve bitkilerin yeşererek 

harekete geçmesi, yeşil rengin türkülerde daha çok “yeşermek” fiili üzerinden çiçekler 

ve yapraklar üzerinden gittiğini göstermiştir. Hayvan tasvirlerinde ise çoğunlukla kuş 

türlerinde tabir edilen yeşilin, Anadolu türkülerindeki kullanımından yola çıkarak temel 

anlamlarından ayrı anlamlara düşmediği anlaşılmıştır.  

 



136 

3.2.6. Mavi (Gök) 

“Sonsuzluk” ve “dinginlik” in rengi olarak bilinen mavi, tarih boyunca 

gökyüzünü, suyu ve beraberinde denizleri simgelemiştir. Gökyüzünü simgelemesi 

yönüyle “yücelik” ve “ruh (ölüm)” u, suyu simgelemesi yönüyle de temizliği ifade 

etmiştir. Ayrıca insan psikolojisinde stresi azalttığı da bilinmektedir. 

Anadolu türkülerinde, diğer renklere nazaran daha az görülen mavi rengin, 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 67 kez geçtiği, belirlenen 697 türkünün 

%9,61’ini, bu türkülerde geçen 1413 rengin ise %4,74’ünü oluşturduğu görülmüştür. 

Rengin ifade ettiği anlamlar şu şekildedir: 

 

1. Sevgilinin Güzellik Unsurları: Mavi gözlüm, mavilim. 

2. Halk İnançları: Mavi boncuk. 

3. Diğer İfadeler: Gök kubbe, mavi bağlar, mavi yazma, mavi yüzük.  

 

3.2.6.1. Sevgilinin Güzellik Unsurları 

Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında, sevgilinin güzellik unsurları bakımından 

oldukça nadir görülen mavinin, Anadolu sahasına ait üç türküde geçtiği tespit 

edilebilmiştir. Genel olarak Anadolu türkülerinde sevgilinin gözleri için tabir edilen 

mavi (gök) rengin bazen gök bazen mavi bazen de mavi boncuk şeklinde olduğu 

görülmüştür.  

Sivas bölgesine ait bir türküde ozan, güzelin gözleri için “gözü gök” ifadesini şu 

şekilde kullanılmıştır: 

 

Pınarın kaşı kara   

Üstünün taşı kara   

Mevla’m alnıma yazmış  

Gözü gök kaşı kara (Yücel, 2015, s.696).  

 

 Yukarıdaki türküde sevgilinin gözü göğe benzetilerek teşbih-i beliğ yapılmıştır. 

Göğün renginin mavi oluşu, güzelin gözleri için göğü tasavvur etmesine neden 

olmuştur.  

 

 



137 

Ararım izini Dolmabahçe’den   

Bir daha dönmez mi bu yola giden    

İçimde sen gözümde sen  

 

(Sarı saçlım mavi gözlüm 

Nerde nerde nerdesin dost) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.713).  

 

 Âşık Mahsuni Şerif’in sazına döktüğü yukarıdaki türkü, Mustafa Kemal Atatürk 

için yakılmıştır. Türkünün ana teması Atatürk’e olan “özlem” ve “hasret” tir. Türkünün 

kavuştak (nakarat) bölümünde geçen “sarı saçlım, mavi gözlüm” deyişi Atatürk’ün 

fiziki tasvirlerinin somut bir biçimde ifade edilmesidir. Mahsuni Şerif, Atatürk’ün 

yollarını gözlerken onun yüz tasvirini somut bir dille türküsüne konu etmiştir. Bir ulusu 

küllerinden yeniden doğurması ile tarihi bir kimlik kazanan Ulu Önder Mustafa Kemal 

Atatürk’ün türküde geçmesi telmihtir. Türküde geçen “neredesin” kelimesi birden çok 

tekrar ederek tekrir edilmiştir. Bu durum ozanın “özlem” temasını vurgulamasındaki en 

önemli söz sanatıdır.  

Sevgili için “mavilim” deyişi de Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında iki yerde 

geçmiştir. Hatay bölgesine ait bir türküde “mavilim” ifadesi şu şekilde görülür:  

 

Mavilim yaktın beni   

Yaktın yandırdın beni   

Üç beş gün arasında   

Derde bıraktın beni (Yücel, 2015, s.624).  

 

3.2.6.2. Halk İnançları 

Şamanizm’in kökenlerine kadar gidebildiğimiz mavi boncuk olarak da bilinen 

nazarlık, Türk halk inançlarında oldukça eski bir yere sahiptir. Kem gözlerden 

korunmak için hamile kadınlara, yeni doğmuş bebeklere, yeni evlilere, bir işe girenlere 

vb. durumlarda bulunanlara mavi boncuk takılır. Ayrıca çevre insanı için “güzel” veya 

“doğuştan güzel” gibi tabirlerle ifade edilen bebekler, kızlar ve genç oğlanlar için de bu 

durum aynıdır. Mavi boncuğun kem gözlerin büyüsel etkisinden korunduğuna dair olan 

inanış günümüzde de özellikle Anadolu bölgesinde oldukça yaygındır. Çanakkale iline 



138 

ait bir türküde âşık, yârine ‘güzelliğinden ötürü’ kem gözlerden sakınmak için mavi 

boncuk ve gerdanlık hediye eder: 

 

Yeleğimin içinde mavi boncuk nazarlık    

Benim yâre hediyem bir ufacık gerdanlık (nazarlık)  

 

(Evreşe yolları dar dar 

Bana bakma benim yârim var) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.372). 

 

3.2.6.3. Diğer İfadeler 

Yücel’in Tüm Türküler kitabında Ordu yöresine ait tek bir yerde görülen “mavi 

bağlar” deyişi şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

Mavi bağlar başına   

Gül koyar o zülfüne   

Seni sevdim seveli    

Düştüm aşkın peşine (Yücel, 2015, s.623).  

 

Yukarıdaki türküde âşık, sevgilinin zülfünü (saçını) mavi bağlar şeklinde 

tasavvur etmiştir. Benzeyenin “zülüf (saç)”, kendisine benzetilenin ise “mavi bağlar” 

olduğu türküde, teşbih-i beliğ sanatı kullanılmıştır.  

 

Sandık sandığa dayalı    

Yazması mavi boyalı   

Ben seni böyle mi sevdim   

Dudağı kaşı boyalı (Yücel, 2015, s.567). 

 

Yukarıdaki türküde âşık, yârinin süslenmesine endişe duyar. “Mavi yazma” ise 

türküde somut bir anlatımla güzelin çeyizinin içinde görülüp türküye konu olmuştur.  

Sonuç olarak mavi (gök) rengin diğer temel renklere göre oldukça az kullanıldığı 

tespit edilmiştir. Mavi rengin gücünü ve manasını artırmak adına “gökyüzü” ve “mavi 

boncuk” tabirleri, Anadolu türkülerinde konu olmuştur. Mavi rengiyle kurulan tasvirler, 

genellikle somut anlatımları içermektedir.  



139 

3.2.7. Diğer Renkler 

Anadolu türkülerinde tespit edilmiş diğer renkler şu şekildedir; mor, pembe, 

kahverengi, ela, kır, çakır, ala, boz ve kumral. Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 

görülen bu renkler, genel olarak tespit edilen 1413 rengin sadece %19,06’sını 

karşılamışlardır. Bu renklerin içinde, Anadolu türkülerinde sevgili için sıkça söylenen 

ela göz tabirinden dolayı ela 87 kez; Köroğlu Destanı’ndaki “kır at” deyişinden dolayı 

ise kır 81 kez geçmiştir. Böylece bu iki rengin diğer renklere oranla daha sık geçtiği 

anlaşılmıştır.  

 Gözler için kara rengi kadar önemli bir diğer renk ise eladır. Bu durumun sebebi 

ise ela rengin genç oğlanlar için renkli ve farklı olması yönüyle edici bir renk oluşudur. 

Âşıklar tarafından ela rengi hep bir dikkat unsuru olmuştur. Yücel’in Tüm Türküler 

kitabında Anadolu türkülerinde güzelin gözleri için tespit edebildiğimiz 223 rengin 87 

adedi “ela gözlü” şeklinde geçmiştir.  

 

Dere kenarında taş ben olaydım 

Ela göz üstüne kaş ben olaydım  

Senin gibi güzele eş ben olaydım (Yücel, 2015, s.291).  

 

Bir âşık türküsü olan Giresun bölgesine ait yukarıdaki türküde âşık, sevgiliye eş 

olmak ister. Onun geçtiği dere kenarında taş olacak kadar kara sevdaya tutulan âşık, 

yârin ela gözlerini somut bir biçimde tasvir etmiştir. Türküde “Dere kenarında taş ben 

olaydım/ Ela göz üstüne kaş ben olaydım” dizeleri, birbirine paralel şekilde gitmiş, bu 

sebeple leff ü neşr sanatı kullanılmıştır. Türküde ayrıca “ela göz üstüne kaş olayım” 

derken mübalağa sanatına gidilir.  

“Kır at” deyişi Anadolu türkülerinin bazılarında Köroğlu Destan’ı ile bazılarında 

da somut bir şekilde atın renginin tasviri şeklinde görülmüştür. “Benden Selam Olsun 

Bolu Beyine” türküsü şu şekildedir; 

 

Benden selam olsun Bolu beyine 

Çıkıp şu dağlara yaslanmalıdır 

Ok gıcırtısından kargı sesinden 

Dağlar seda verip seslenmelidir 

 



140 

Köroğlu döner mi (er meydanından) 

Ayırır çoğunu (er meydanından) 

Kır at köpüğünden (düşman kanından) 

Çevrem dolup şalvar ıslanmalıdır (Yücel, 2015, s.141). 

 

Türküde kır at, Köroğlu’nun arkadaşı ve onun yenilmez oluşunun tek sebebi 

olması yönüyle “şanlı” ve “yüce” anlamlarına gelmiştir. Kır rengi, Anadolu türkülerinde 

somut anlatımlara gelmiş ve Köroğlu’nun etkisiyle diğer renkteki atlara nazaran daha 

çok önemsenmiştir. Köroğlu Destanı’na değinilmesi27 türküde telmih sanatına işarettir. 

Üçüncü ve dördüncü dizelerde ise kır atın savaşmaktan ağzından köpükler çıktığını ve 

onun sayesinde Köroğlu’nun öldürdüğü düşman kanlarını, kahramanın çizmelerine ve 

şalvarına değdiği, halk ozanı tarafından tasavvur edilmiştir.  

Kahverengi ile kırmızı renk arasında karışık bir renk olan ala, “1. Karışık renkli, 

çok renkli, alaca. 2. a. Alabalık. 3. hlk. Açık kestane renginde olan, ela (göz). 4. hlk. 

Kekliğin boynundaki siyah halka” anlamlarıyla Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 

2011, s.80).  

 Erzincan bölgesine ait bir türküde “alageyik” tabiri şu şekilde ifade edilmiştir: 

 

 Alageyik ne boynunu sallarsın   

Perde çekmiş yâr yolunu gözlersin   

Bana derler ne karalı gülmezsin   

Mevla’m güldürmedi ben nasıl gülem (Yücel, 2015, s.29). 

 

Halk arasında dilden dile dolaşarak “Alageyik Efsanesi” e dönen yukarıdaki 

türkü, geride anasını ve nişanlısını bırakmış Halil isminde bir avcının başından 

geçenleri ezgili bir şekilde konu almıştır. Gavur dağlarında cirit atan Halil’in en büyük 

                                                            
27 Bolu beyi, at meraklısıdır. Atçılıkta usta olan seyisi Yusuf’u hem güzel hem de cins at aramak üzere 
başka yerlere gönderir. Aradan zaman geçer ve Yusuf, istediği gibi bir tay bulur. Tay yavrudur ve cılızdır. 
Fakat ileride mükemmel bir küheylan olacaktır. Bey, bu çirkin ve sevimsiz tayı görünce çok sinirlenir ve 
Yusuf’un gözlerine mil çektirir. Kör Yusuf, olan biteni oğluna anlatır ve öç alacağını söyler. Baba oğul, 
önce tayı terbiye etmeye başlarlar. Geçen zamanın ardından, tay mükemmel bir küheylan olmuştur. Kör 
Yusuf’un oğlu Ruşen Ali büyümüş ve güçlü bir delikanlı olmuştur. Bir gece Yusuf, düşünde Hızır’ı 
görür. Hızır ona yapacağı işi söyler. Hızır’ın önerisiyle baba oğul yola çıkarlar. Bingöl dağlarından 
gelecek üç sihirli köpüğü Aras ırmağında beklerler. Bu üç sihirli köpükle Yusuf’un hem gözleri açılacak 
hem intikam almak için gereken kuvvet ve gençliği elde edecektir. Kör Yusuf, oğluna öç almasını vasiyet 
ederek ölür. Ruşen Ali dağa çıkar. Artık adı Köroğlu olmuştur. Bir gün, Ayvaz’ı çıkarır, Çamlıbel’e 
getirir, evlat edinir. Başka bir gün, Bolu Beyi’nin bacısı Döne Hanım’ı kaçırır, evlenirler. Aradan yıllar 
geçer, Bolu’yu basar, Bolu Beyi’nden babasının öcünü alır (Can & Palazoğlu, 2008, s.32-33).  



141 

tutkusu, geyik ve yavrularını avlamasıdır. Bu durumdan Halil’in anası da nişanlısı da 

memnun değildir. Halil’in avlayamadığı ve her defasında elinden kaçırdığı bir geyik 

vardır; alageyik. Alageyik, Halil’in düşlerinde hep tekin bir av olarak görülmüş ve onun 

elinden sürekli kaçmayı başarmıştır. Düğün günü geldiğinde Halil, gerdeğe gireceği 

gece alageyiğin sesini takip etmiştir. Alageyiği avlama arzusu, Halil’i bir uçurumun 

kenarına düşürecek duruma getirmiştir. Gerdek odasında Halil’in yolunu gözleyen 

Zeynep onun yokluğundan endişeye kapılır. Köyün gençleri ve Zeynep, Halil’in 

düştüğü kuyunun etrafına geldiklerinde Halil’in iniltisini duyarlar. Tam yardım 

edeceklerken uçurumdaki inilti sesi kesilir. Zeynep ise ona olan aşkından dolayı al 

duvağıyla birlikte Halil’in düştüğü uçuruma kendini bırakır.  

Bir efsaneye dönüşen “alageyik”, bir halk ozanı tarafından türküye yakılır. Ozan, 

“alageyik ne boynunu sallarsın” ve “bana derler ne karalı gülmezsin” dizeleriyle 

Halil’in alageyiğe olan ısrarını ve onu avlayana kadar da yüzünün gülmeyeceğini ifade 

eder. Alageyiğin boynunu sallayarak yâr yolunu gözlemesi, Halil’in eşi olan Zeynep’e 

sevdasından çok alageyiğe sevdalandığının bir kanıtı niteliğindedir. Alageyiğin yâr 

yolunu gözlemesi teşhis sanatıdır. Ayrıca, “ben nasıl gülem” ifadesi istifhamdır.  

 Ala rengiyle ilgili Anadolu türkülerinde görülen bir diğer hayvan ise koyun/ 

keçidir. Kırıkkale bölgesine ait bir türküde, türküye konu olan Musa’nın Tur dağındaki 

koyun güdüşü ezgili bir dille şu şekilde izah edilir: 

 

 Musa’m Tur Dağı’nda koyun güderken  

 Hak yoluna ibadetin ederken    

 Üç kurt geldi nasibimi ver dedi   

 İki cihan selverine dur dedi    

  

Musa bu sırlara ereyim dersen   

 Gonca gönüller dereyim dersen   

 Ala koyun sen kuzunu ararsan   

 İsmail’e hemen koçu var dedi (Yücel, 2015, s.647).  

  



142 

 Türküde Tur Dağı etraflarında ailesiyle birlikte koyun güden Hz. Musa’ ya yer 

verilmesi, Kur’an da geçmesi yönüyle28 telmihtir.  

Türkünün diğer dörtlü bendinde Hz. İbrahim’in oğlu İsmail’i kurban etmek 

üzereyken bir koçun görülmesi olayına telmih vardır. Koç, damızlık erkek koyunlara 

verilen addır (Türkçe Sözlük, 2011, s.1455). Dizede geçen “ala koyun sen kuzunu 

ararsan” deyişini dikkate aldığımızda, ala koyunun yavruları olmasından ve süt 

vermesinden dolayı bir anne olduğunu anlamaktayız. Bu sebeple İslam’da koç kesmenin 

daha makbul olduğu görülmektedir. 

 Bir diğer küçükbaş hayvan olan keçi, Anadolu türkülerinde tek bir yerde “ala 

keçi” şeklinde geçmiştir: 

 

 Ala keçi çift doğurdu   

 Bol ettik sütü yoğurdu   

 Gönlüme hülyalar doldu    

 

 (Ah ana beni ever sene 

 Ana beni ever sene) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.29).  

 

 Besin olmazsa insan toplulukları yaşayamaz. İlkel toplumlardan bu yana tarım 

ve hayvancılık, insanların en önemli ihtiyaçları olmuştur. Keçi, küçükbaş hayvan 

grubundadır ve çoğu küçükbaş hayvan gibi onun da etinden, sütünden ve derisinden 

faydalanılır. Bu durum Anadolu halkında da “bereket” anlamlarına gelmiştir. Türküde 

çift doğuran keçi, bir köylü ailesinin besin ihtiyaçlarına oldukça fayda sağlamıştır. 

Burada geçen “ala keçi” ifadesi tamamen somut olup kahverengi ile kızıl arasında bir 

renkte olan küçükbaş hayvanın tasviri şeklindedir. Kavuştak (nakarat) bölümünde geçen 

dizeleri incelediğimizde, köylü bir çocuğunun evlenme arzusunu ayrıca görmekteyiz.  

Pembe sözcüğü, “a. Far. penbe 1. Beyaza biraz kırmızı karıştırılmasıyla oluşan 

açık renk. 2. sf. Bu renkte olan” ifadeleriyle Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 

2011, s.1909). Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 17 yerde gül ile birlikte geçmiştir. 

Barış Manço’nun “Gülpembe” isimli şarkısı şu şekildedir;  

 

                                                            
28 Kasas suresi 29’uncu ayet: “Sonunda Musa süreyi doldurup ailesiyle yola çıkınca, Tûr tarafından bir 
ateş gördü. Ailesine: Siz (burada) bekleyin; ben bir ateş gördüm, belki oradan size bir haber yahut 
ısınmanız için bir ateş parçası getiririm, dedi” (haz: Karaman vd., 2004, s.379). 



143 

Sen gülünce güller açar Gülpembe 

Bülbüller seni söyler biz dinlerdik Gülpembe 

Dereler seni çağlar sevinirdik Gülpembe 

Güz yağmurlarıyla bir gün göçtün gittin 

İnanamadık Gülpembe 

Bizim iller sessiz bizim iller sensiz 

Bulamadık Gülpembe 

Dudağımda son bir türkü Gülpembe 

Hâlâ hep seni söyle seni çağırır Gülpembe (Yücel, 2015, s.730). 

 

Gülmek fiili ile gül çiçeği arasındaki yazım benzerliği, yukarıdaki türküde de 

“sen gülünce güller açar” şeklinde bir deyişe sebep olur. Barış Manço’nun “Gülpembe” 

şarkısı, bu duruma en karakteristik örneklerdendir. 

Pembe, kırmızı rengiyle olan ton uyumundan dolayı birçok türküde birlikte 

kullanılmıştır. Kırşehir yöresinde yetişen ünlü halk ozanı Neşet Ertaş’ın bir türküsünde 

bu ifade şu şekilde geçmiştir: 

 

(Aman) al yanak allanıyor 

O yâr çıkmış karşıma 

Aman dal gibi sallanıyor  

 

Al yanak pembe pembe 

Aman sevdan uyandı bende 

Sevdan ile yanıyom 

Aman hiç insaf yok mu sende (Yücel, 2015, s.28).  

 

Ozan, al yanaklı yârinin karşısına çıktığını ve ona sevdalandığını ifade eder. 

Pembe, mutluluk demektir. Al yanaklı ve mutlu bir güzelin sevdası karşısında ozan 

yanıp tutuşur. Âşığın güzele olan sevdasından dolayı yanışı soyuttur. Dal, ağacın 

gövdesinden sarkan kollarına denir ve en ufak rüzgârda sallanacak hatta kopacak 

şekilde ince ve narindir. Bu yönüyle türküde sevgiliye benzetilmiştir.   

Sivas bölgesine ait bir türküde ise güzelin karşısında mor menekşenin eğilişi şu 

şekilde tasavvur edilmiştir: 

 



144 

Salındı bahçeye girdi 

Çiçekler selama durdu 

Mor menekşe boyun eğdi 

Gül kızardı hicabından (Yücel, 2015, s.709). 

 

Türküde güzelin bahçeye girişiyle tüm çiçeklerin selama geçmesi, âşığın 

sevgiliyi yüceltmesinin bir sonucudur. Sevgili, yeryüzündeki her şeyden güzeldir ve 

rengarenk çiçekler bile onun karşısında kendi güzelliklerini unuturlar. Kırmızı gül, 

sevgiliyi sembol etmesine rağmen güzelin bahçeye girmesiyle onun güzelliği karşısında 

kendi güzelliğinden utanarak kızarır. Menekşe, kısa boyu, kıvrımlı taç yaprakları ve 

güzel kokulusuyla sevgilinin saçını (zülüf) ve kâkülünü sembol eder. Gül gibi oda 

güzelin gelişiyle boynunu eğer. Çiçeklerin bu eylemleri teşhistir.  

Türküde sevgiliyi sembol eden çiçeklerin, onun bahçeye girişiyle başını eğip 

utanmaları, sevgilinin kendisine tasvir edilen sembollerinden dahi güzel ve yüce 

oluşunun bir kanıtıdır. 

 Tarsus bölgesine ait bir türküde mor sümbül şu şekilde geçmiştir:  

 

 Sinem üstü düğüm olsun dağ olsun 

 Çevre yanı mor sümbüllü bağ olsun 

 Irak yakın kömür gözlüm sağ olsun 

 Hayalin gönlümde ağlar gezerim (Yücel, 2015, s.743).  

 

 Türküde genel olarak âşığın gönlü, hayalindeki sevgilinin tasavvuruyla doludur.  

Bu tasavvur mübalağa sanatıyla doludur. Sinesinin (göğüs) üstünde dağ olması ve 

yanlarında mor sümbüllü bağ olması bu duruma örnektir. Dağın çevresinin mor sümbül 

olması tesadüf değildir. Sümbül, güzel kokusu, kıvrımlı ve dalgalı oluşuyla sevgilinin 

saçına benzetilir (Bayram, 2007, s.213). Sümbülün mor renkte oluşu, onun en canlı ve 

en olgun hâlini ifade eder ve baharın geldiğini simgeler. Bir sonraki dize de ise 

sevgiliye olan uzaklığın veya yakınlığın önemsizliği karşısında onun sağ olmasını 

önemseyen âşık, sevgilinin gözlerini (benzeyen) kömüre (kendisine benzetilen) 

benzeterek teşbihi beliğ yapmıştır.  

 Belik, halk ağzında “saç örgüsü” olarak bilinmektedir (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.301). Malatya yöresine ait tek bir türküde tespit edilen mor beliklim ifadesi, sevgilinin 

saçının mora benzetilmesi şeklinde şu şekilde geçmektedir: 



145 

 Sarı çiçek sarartıyor dağları 

 Kırmızı gül kızartıyor bağları 

 Yeni gelmiş sarılmanın çağları 

 Edemedim mor beliklim gönlünü (Yücel, 2015, s.716). 

 

 Türküde sarı çiçeğin dağları sarartması ve kırmızı gülün bağları kızartması, 

mübalağalı bir sanatla baharın geldiğine işarettir. İlkbaharın gelişiyle soğuk ve kara kış 

ortadan kaybolur. Baharın gelişiyle âşıklar sevgililerine kavuşarak onlarla güzel günler 

geçirir. Fakat âşık son dize de vuslattan uzaktır. Çünkü gönlünü yapamamıştır. 

Türkünün son dizesinde geçen “mor beliklim”, güzelin kendisidir. Buda açık istiare 

sanatının olduğunu gösterir.   

 Yosma, şen, güzel ve fettan (genç kadın) demektir (Türkçe Sözlük, 2011, 

s.2609). Kayseri bölgesine ait bir türküde âşık, yârinin çakır gözlerini şu dörtlüğünde 

izah eder: 

 

 Fırın üstünde bakır 

 Yosmam gözlerin çakır 

 O çakır gözlerine de  

 Kurban olsun bu fakir (Yücel, 2015, s.384).  

 

 Bir sıfat olan çakır rengi, “Açık mavi, hareli ela (göz)” anlamına gelir (Türkçe 

Sözlük, 2011, s.483). Çakır gözlü kişiler, çevre halkı tarafından dikkat çekmiştir. 

Güzelin çakır gözleri, âşığın uğruna canını vermesi kadar değerlidir.  

Kumral rengi ise “a. 1. Koyu sarı veya açık kestane rengi. 2. sf. Bu renkte olan” 

şeklinde Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 2011, s.1525). Malatya yöresine ait bir 

türküde, güzelin saçı için ifade edilen “kumral” şu şekilde geçmiştir: 

 

Tarar idi kumral ipek saçını   

Bakanlara çatar hilal kaşını    

Doldurmuştu henüz olgun yaşını   

Gözüm uyku bilmez gitti gideli (Yücel, 2015, s.117).  

 

 Son olarak Anadolu türkülerinde tespit edebildiğimiz renk, bozdur. Boz rengi, 

“a. 1. Açık toprak rengi. 2. Kül rengi, gri. 3. Bu renklerde olan. 4. sf. Açılmamış, 



146 

sürülmemiş (toprak)” anlamlarıyla Türkçe sözlükte geçer (Türkçe Sözlük, 2011, s.391).  

Türkülerde tespit edebildiğimiz kadarıyla “yılan”, “at” tasvirinde ve birde “duman 

rengi” olarak görülmüştür.  

  

 Ala boz dumanlı karlı dereler  

 Saat çukurunun mamur çağları  

 Her seher her sabah öter bülbüller  

 Dağlardan geliyor kuş sedaları (Yücel, 2015, s.29).  

 

 Erzurum bölgesine ait yukarıdaki türküde geçen “ala da boz dumanlı karlı 

dereler” ifadesi, türkünün doğayı somut bir anlatımla tasvir ettiğini gösterir. Ala ve boz 

renklerinin birbirine girdiği dumanlar, derenin yoğun kar altında kalmasından dolayı 

sisler içinde kaldığının bir tasavvuru olmuştur. Böylece ala ve boz renkleri, somut bir 

tasvirle doğaya “fırtına” ve “sis” anlamlarını katmıştır.  

  

 Karadağın boz yılanı    

 Gelir dolanı dolanı      

 Yüz bin sene mahkûm kalsam    

 Vururum seni vuranı     

 

 (Yandım aney öldüm aney 

 Yağlı gurşun yedim aneey) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.548). 

 

 Adıyaman bölgesine ait yiğitliği konu alan yukarıdaki türkü, öldürülen bir 

yiğidin eve geri dönmemesi üzerine yakılmıştır. Türküde geçen Karadağ gibi birçok 

dağlık yerde görülen ve Anadolu’da da “bozyürük” (Mollaibrahimoğlu, 2008, s.22) 

olarak bilinen boz yılanlar, insanlar tarafından öldürülürler. Boz rengi, “Bozyiğit”, 

“Bozok”, “Bozlak”, Bozbağ”, “Bozdağ” ve “Bozbaş” gibi kişi ad ve soyadlarına da 

geldiği görülür (Toker & Uygun, 2016, s.586). Yılanların öldürülmesi ile türküde boz 

yılan için “vururum seni vuranı” dizesi arasındaki bağ ve boz rengiyle görülen “yiğit” 

kelimesi, boz yılanın türküde soyut bir anlamla ölen yiğidi sembol ettiğini 

göstermektedir.  

  

 



147 

 Dağların başında yavuzdur yavuz  

 Er odur ki daim gezer yalavuz  

 Boz atlı Hızır bize olsun kılavuz 

 (Yörü Sultan Hızır car günüm geldi 

 Yetiş pirim Ali car sende kaldı) -Nakarat- (Yücel, 2015, s.701).   

 

 Hızır, Türk halk inançlarında birdenbire ortaya çıkan ve yardım ederek aniden 

kaybolan, yeni doğan çocuklara ad koyan ve varlığını Kur’an-ı Kerim’de de 

gördüğümüz biridir. Erzincan bölgesine ait türküde Hızır, türküye konu olan kişilere 

“kılavuz (yol gösterici)” olmuştur. Türküde Hızır’ın geçmesi telmihtir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



148 

BÖLÜM IV 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER 

 “Anadolu Sahası Türkülerinde Renkler” adını taşıyan bu tezde ışığın yansıması 

yoluyla algıda ayırt edici bir şekilde seçilen renklerin doğuşu ve ilgili çalışmaların ne 

olduğu; dünya tarihinde, tek tanrılı dinlerde, İslamiyet ve tasavvufta, Türk kozmolojisi, 

mitolojisi ve coğrafi tarihinde, Türk halk inançlarında, Türk tarihinde görülen belli başlı 

hayvanlarda ve Türk kültüründe nasıl yer aldığı; edebi sanatlar ve deyimlerde ne şekilde 

kullanıldığı; Türk halk şiiri türlerinden olan türkülerdeki yeri, türkülerin yakılma 

hikayelerine etkisi, kullanım sıklığı, deyimlerle birlikte türkülerdeki kullanımı ve hangi 

edebi sanatlarla birlikte söz konusu edildiği incelenmiştir. Bu bağlamda türkülerin 

yakıldığı coğrafyalardan biri olan Anadolu sahasından seçilen türkülerde renk ile ilgili 

olanlarının seçilerek incelenip, renklerin türkülerdeki yeri saptanmıştır.   

 Bilinen âlemde ışığın ulaştığı her şeyin bir rengi bulunmaktadır. Doğada sadece 

yansıma yönüyle beliren renkler, gözlerin algılaması sonucu zihinde yarattığı ayırt edici 

yönü ve psikolojik etkisinden dolayı insanlık tarihindeki mitolojik, dini ve kültürel 

geçmişinde büyük bir rol oynamıştır.  

Dünya tarihinde renklerin birçok toplum tarafından kültürel, askeri, coğrafi, dini 

vb. birçok alanda sembol olarak kullanıldığı görülmüştür. Antik Mısır’da kırmızı, sarı, 

mor, yeşil, mavi; Antik Çin’de kırmızı, sarı, siyah, beyaz, mavi; Antik Roma’da mor, 

koyu mavi, pembemsi kırmızı ve yeşil önemli bir yere sahiptir.  

 Renklerin tek tanrılı dinlerdeki etkisi günümüzde de sürmektedir. Yahudilikte 

lacivert ve mor; Hristiyanlıkta kırmızı, mavi, sarı ve mor; İslâmiyet’te ise Hz. 

Muhammed’in sancakları dolayısıyla yeşil, siyah ve beyaz ile Kur’an-ı Kerim’de ve 

diğer dini unsurlarda geçmesi yönüyle kırmızı, mavi (gök), sarı renkleri önemlidir. 

Günümüzde İslam coğrafyasının ölüleri beyaz kefene giydirmesi Hz. Muhammed’in 

hadisine dayanmaktadır. Kur’an- Kerim’de renk ile ilgili sekiz ayet (Bakara 2/ 69; Fâtır 

35/ 27,28; Nahl 16/ 13,68,69; Rûm 30/ 22; Zümer 39/ 21) tespit edilmiştir. Genel olarak 

sekiz ayette doğanın türlü renklerle olan tasavvuru, rengarenk çeşitliliği üzerinden 

Allah’ın kudretine yer verilirken Fâtır suresi 28’inci ayette ise farklı ırklardan insanların 

iklim, genetik vb. birçok sebepten ötürü farklı ten renklerinde olmasına yer verilerek 

ibret alınması gerektiği vurgulanmıştır. Ayetlerde renk sözcüğü “renk” ve “rengarenk” 

olarak geçerken “sarı”, “beyaz”, “kırmızı” ve “siyah” tonları da vurgulanmıştır. Bu 



149 

bağlamda renklerin çeşitliliği ve ayırt edici yönleri, Allah’ın varlığı ve kudreti 

karşısında maddi-manevi olarak İslam coğrafyasında oynadığı rol incelenip 

saptanmıştır.  

 Türk tarihinde renkler, genel olarak “kara/ siyah”, “ak/ ağ/ beyaz”, “al/ kızıl/ 

kırmızı”, “yeşil/ yaşıl”, “gök/ mavi (yeşil)” ve “sarı” şeklindedir. Renklerin ilkel 

toplumlardan bu yana oluşan temel anlamları ile kutsal manalara gelişi, Türk 

mitolojisinde birçok kutsal varlığın tanımlanması ve açıklanmasında etkili olmuştur. 

Altay Türklerindeki yaratılış destanlarında insanlığın ilk atası Hz. Âdem’in karşılığı Ak 

Atadır ve Tanrı tarafından yaratılmış ilk insandır. Altay Türkçesinde ak sözcüğü 

“cennet” anlamına gelmiş olup cennette oturan Tanrılara ise “Aklılar” denmiştir. Kara 

ise Türk mitolojisinde kötülüğün sembolüdür. Erlik, insanları kötü yola sevk eden, 

fenalık eden, hastalık gönderen, canlılara musallat olan büyük kara ruhtur. Böylece 

renklerin ayırt edici yönlerinin mitolojide yer alan ruhların işlevleri ile uyumlu olduğu 

anlaşılmıştır. Mitoloji kaynaklı eski inançların günümüzde de izleri sürmektedir. Kara 

rengin uğursuzluğu çağrıştırmasını kara kedi gibi birtakım batıl inançlardan 

anlamaktayız. 

Eski Türkler, renkleri coğrafi alanda da kullanmışlardır. Bu bağlamda eski 

Türklerin ilk dönemlerinden bu yana beş renk olarak “kara”, “ak”, “kızıl”, “yeşil” ve 

“sarı” ı temel aldıkları anlaşılmıştır. Bu renklerden kara ve konur (yağız) kuzeyi; al, 

kırmızı ve doru güneyi; kır (boz), gök (mavi) ve yeşil, doğuyu; ak rengi, batıyı; sarı ise 

merkezi sembol etmektedir. Renklerin Türkler tarafından coğrafi konum ve bölgelerde 

kullanılması, askeri ve siyasi olarak; savaş stratejilerinde devlet idareciliğinde, 

hükümdarlık sıfatlarında, bölge adlandırmalarında ve siyasi mesajlarda önemli bir 

etkiye neden olmuştur. 

 Türk halk inançlarında mavi renk üzerine göz şeklinin konulması ve bakış etkisi 

yönüyle nazar boncuğu; büyüsel etkileri yönüyle ak, kara ve kırmızı büyü; mitolojik 

kökenleri ve lohusa kadınlara musallat olması yönüyle Albastı; mitolojik ve dini olarak 

insanlık tarihinin her döneminde birdenbire ortaya çıkan ve yardıma yetişen Hızır 

oldukça önemlidir.  

 Türk tarihinde görülen belli başlı hayvanlardan olan kurt, mitolojide boz ve gök; 

at, Köroğlu Destanı’nda kır; eşek, yeşil ve kara; deve, Dede Korkut’ta uğursuzluğu 

yönüyle kara; koyun, ak ve kara; boğa, Dede Korkut’ta kara; geyik, ak, ala, alaca ve 

boz; domuz, Dede Korkut’ta kara; yılan, kara, alaca ve boz; kuşlar, ak ve kara 

renkleriyle görülmüştür. 



150 

 Türk halk kültüründe ise çadır/ otağ, tuğ/ sancak, giyim/ kuşam ve Kızılelma, 

mevcut renklerine göre ifade ettikleri anlamlar yönüyle oldukça önemlidir. Konargöçer 

Türk toplumunda çadır önemli bir barınak işlevi görmüştür. Destanlarda “gök çadır” 

deyişiyle bilinmektedir. Dede Korkut Kitabı’nda oğlu olan kızın ak otağa, kızı olanın 

kızıl otağa, oğlu-kızı olmayanın ise kara otağa konduğu görülmüştür. Giyimde ise 

kırmızı kaftanlar, gerdeğe girecek gelin ile güveyinin mutluluk, mürüvvet ve murat 

anlamlarına gelen giyimleri olmuştur. Al duvak ise gelinliğin sembolüdür, sahibi ise 

güveyidir. Kara rengin temel anlamındaki olumsuzluk, Anadolu’da yas ve matem rengi 

olarak ortaya çıkmıştır. Ölünün ardından tutulan yas ve merasimlerinde insanların kara 

rengine büründüğü anlaşılmıştır.  

 Halk şiirinde anlamı kuvvetlendirmek ve az sözle çok şey anlatmak gibi şairlerin 

ve ozanların imge, simge, motif gibi sıkça başvurduğu yöntemler vardır. Anadolu 

türkülerinde renkler, halk ozanların (âşıkların) soyut duygularını dışarıya somut bir 

şekilde türkü yoluyla aktarmada önemli birer simge olmuştur. Renkler, türkülerde simge 

görevi görürken çoğu kez söz sanatlarından faydalanmıştır. Edebi sanatların birçok 

çeşidinde canlılar âleminden, bitkilerden kısaca doğanın tüm unsurlarından 

yararlanılmıştır. Renklerin doğanın kavranması ve anlamlandırılması için ayırt edici bir 

araç olması ve türkülerde soyut kavramların sembolize edilerek duygusal dışa vurumda 

bir araç olması, türkülerde renklerle birlikte edebi sanatlarında kullanılmasına neden 

olmuştur. Sevgilinin gözleri için kömür, eşek, badem vb. ifadelerden teşbih unsurunun; 

türkü saz eşliğinde yakılırken sıkça kullanılan “hey hey, bre bre vs.” deyişlerinden tekrir 

ve nida unsurları gibi birçok söz sanatları yoğun şekilde türkülerde yer almıştır. 

Türkülerde kullanılan söz sanatları, daha çok mecazlar (teşbih, irsal-i mesel, istiare) ve 

mana ile ilgili olanlardır (tezat, tecahülüarif, istifham, teşhis, hüsn-i talil, mübalağa, 

nida, tekrir, tenasüp). Anlamı olumsuz olan ve çoğunlukla deyim içeren renkler ise 

türküde soyut anlatıma yer vermiştir. Çoğunlukla anonim olmasına rağmen türkü 

söyleyen kişilerin (âşık ve ozanlar) halktan kişiler olması, özellikle divan şiirine nazaran 

türkülerin söz sanatları ve dil gibi biçim özelliklerinin daha zayıf kalmasına neden 

olmuştur.  

 Anadolu türkülerinde “kara/ siyah”, “ak/ ağ/ beyaz”, “sarı”, “yeşil”, “mavi 

(gök)”, “mor”, “pembe”, “ela”, “kır”, “boz”, “ala”, “kumral”, “çakır” ve “kahverengi” 

renklerinin geçtiği saptanmıştır. Bu bağlamda renklerin türkülerde sevgilinin güzellik 

unsurlarının tasvirinde; çiçek tasvirinde; hayvan tasvirlerinde; örf, âdet, gelenek, 



151 

görenek ve diğer halk inançlarında çoğu zaman somut bir anlatımla olumlu ve olumsuz 

manalara geldiği yapılan tahliller sonucu görülmüştür.  

 Türkülerde âşıklar tarafından sevgili tasvirinde daha çok yüz profilinde, kara/ 

siyah (kara kaş, kara göz, siyah zülüf vb.) ve al/ kırmızı (al dudak, al yanak vs.); vücut 

tasvirinde, ak/ ağ/ beyaz (ak bilek, ak gerdan, ağ göğüs, beyaz diş vs.) renklerin geçtiği 

tespit edilmiştir. Çiçek tasvirinde daha çok kırmızı (kırmızı gül), hayvan tasvirinde ise 

renkler karışık bir biçimde geçmiştir. Örf, âdet, gelenek, görenek ve halk inançlarında 

ise renkler, temel ve mitolojik anlamlarına uygun biçimde kullanılmıştır. Türkülerde 

“bahtı kara”, “kara yazma”, “karalar giymek/ bağlamak”, “kara taş” gibi birçok deyim 

ve deyiş olumsuz anlamlara gelirken gelinin al duvağı, gelinliği sembolize etmiştir. 

Mitolojide Al ruhu (ateş tanrısı) adında geçen ruh ile türkülerde geçen Albastı ruhu 

arasında inançsal bir bağ bulunmaktadır.  

 Anadolu türkülerinde geçen ifadelerden yola çıkarak renklerin, sevgili, çiçek ve 

hayvan tasvirlerinde ile örf, âdet, gelenek, görenek ve diğer inançların yansımalarında 

çoğunlukla somut bir anlatımla kullanıldığı, edebi sanatların ve deyimlerin türkülerde 

renklerle birlikte devreye girmesiyle de soyut anlatımların görüldüğü gözlemlenmiştir 

(cennet tabirleri, ayrılık acısı, aşk, kara baht, kara sevda vs.). Her iki ifadenin iç içe 

geçtiği örneklere de rastlanılmıştır. “Gözü kara” deyişi somut bir göz karalığını değil; 

soyut bir kavram olan cesareti ifade etmiştir. 

 Selami Yücel’in Tüm Türküler adlı kitabında 7232 adet türkü incelenmiş, içinde 

renk sözcüğünün geçtiği ve Anadolu sahasını kapsayan 209’u İç Anadolu; 177’si Doğu 

Anadolu; 84’ü Karadeniz; 74’ü Akdeniz; 71’i Güney Doğu Anadolu; 48’i Ege ve 34’ü 

Marmara olmak üzere 697 türkü ve 1413 kez geçen renk sözcüğü saptanmıştır. 

Saptanan türkülerin coğrafi dağılımı, doğu ile batı arasındaki gelenek, görenek ve 

yaşam tarzı farklılıklarını da gözler önüne sermiştir. Bu farklılıkların temelinde, kırsal 

kesimde yaşayan halktan kişilerin türkü söyleyeme meyilli olması, Anadolu’nun batı 

kesimlerinin halk şiirine olan uzaklığı ve âşıkların doğdukları bölgeler dolayısıyla 

yoğun bir şekilde gelenekten beslendikleri yatmaktadır. 697 adet türkünün ifade ettiği 

anlamlar bakımından 150 adedi incelenerek renklerin türkülerdeki yeri belirlenmiştir. 

Bu bağlamda 1413 adet rengin 423 adedi kara/ siyah; 279 adedi al/ kızıl/ kırmızı; 148 

adedi ak/ ağ/ beyaz ile sarı; 87 adedi ela; 81 adedi kır; 78 adedi yeşil; 67 adedi mavi; 51 

adedi mor; 23 adedi pembe; 10 adedi çakır; 7 adedi ala; beşer adedi boz ve kahverengi; 

bir adedi ise kumral şeklindedir. Kara/ siyah rengin 379’u kara, 44’u siyah; al/ kızıl/ 



152 

kırmızı rengin 193’ü al, 58’i kırmızı ve 28’i kızıl; ak/ ağ/ beyaz rengin ise 80’i ak, 38’i 

ağ ve 30’u beyazdır. 

 Türkülerde renklerin ifade ettiği en çok anlamlar sevgilinin güzellik unsurlarıdır 

(göz, saç, kaş, yanak, gerdan, göğüs, el, bilek, dudak, kirpik, diş). Bu tasvirlerden 101’i 

kara ve 87’si ela olmak üzere toplamda 223 kez geçen göz; 68’i kara olmak üzere 

toplamda 69 kez geçen kaş; 35’i kara ve 21’i sarı olmak üzere toplamda 57 kez geçen 

saç ve 53’ü de kırmızı olmak üzere yanak, diğer güzellik unsurlarına göre türkülerde 

daha fazla geçtiği tespit edilmiştir. Yapılan bu tespitler ışığında sevgilinin güzellik 

unsurlarının daha çok yüz hatlarında geçtiği ve yüz profilinde de dudak ile yanağın 

dışında kara rengin yoğunlukta olduğu anlaşılmıştır. Renklerin ifade ettiği diğer 

anlamlar hayvan ve çiçek tasviridir. Köroğlu Destanı etkisinden dolayı “kır at” 

deyişinin toplamda 84 kez geçtiği; Türk şiirindeki özel yeri ve sevgiliyi sembol etmesi 

yönüyle “kırmızı gül” deyişinin ise toplamda 70 kez geçtiği saptanmıştır.  

 Türkülerde geçen renklerin çoğu kez olumsuz manalara geldiği de saptanmıştır. 

Bu bağlamda 133’ü kara; 14’ü sarı; birer kez de mor ve beyaz olmak üzere toplamda 

149 adet olumsuz manaya gelen renklerin türkülerde geçtiği tespit edilmiştir. 

Olumsuzluk ifade eden renklerin 77’si ise tamamı kara olmak üzere deyimlerden 

oluşmaktadır (karalar bağlamak/ giymek, kara haber, yüz karası, kara yazı, bahtı kara, 

kara gün, gönlü kara vs.). 

 Renklerin kökenlerine ve türkülerdeki kullanımlarına yönelik yapılan bu 

çalışmanın sonucunda, türkülerin diğer türlerde olduğu gibi edebi bir zenginliğe sahip 

olduğu anlaşılmıştır. Bu zenginlik, edebi sanatlar ve deyimler aracılığıyla renkler 

üzerinden sağlanmıştır. Söz konusu renklerin tarihsel anlamları ile söz sanatlarıyla ifade 

edilmeye uygun olmaları, âşıkların duygu ve düşüncelerini dışarı vurmalarında önemli 

birer sembol olurken türkülerde de manayı derinleştirmiştir.  

 Türkülerde yapılan renk analizleri sonucunda, renklerin daha çok kara, ak/ ağ, al, 

sarı gibi Türkçe kökenli adlarıyla kullanıldığı görülmüştür. Bu durum, türkünün halk 

şiiri nazım biçimi olması ve halk şiirinin de milli bir kültürden gelmiş olmasıyla 

alakalıdır. 

 Motif ve halk şiiri çalışmalarına katkı sağlamayı amaçlayan bu tezde, renk ile 

ilgili kapsamlı bir araştırma yapılarak elde edilen bulgularla renk kavramının, Anadolu 

türkülerinde en fazla geçen unsurlardan biri olduğu saptanmıştır. İleride motif üzerine 

çalışacak olan adaylara;   

 



153 

1. Taranan kaynakların güvenilir olması, 

2. Eser tahlilinde kullanılacak motif hakkında gerekli donanıma sahip olunması, 

3. İncelenecek eserler ile kullanacağınız motif arasında bir bağ bulunması, 

4. Türkü gibi başka nazım biçimlerinde de renklerin incelenmesi, 

5. Renkler incelenirken kuramsal çalışmalara ve birincil kaynaklara gidilmesi 

önerilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



154 

KAYNAKÇA 

Açıl, B., (2015). Klasik Türk Şiirinde Estetik Bir Unsur Olarak Çiçekler. Fatih 

SultanMehmet İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, 5, 1-28. 

Akgöynük, M., (2012). 17. Yüzyıl Âşık Şiirinde Sevgili Motifi. Yüksek Lisans Tezi, 

Niğde Üniversitesi, Niğde.  

Akman, E., (2012). Türk Mitolojisi ve Halk Şiirinde “Sarı/Kızıl Öküz” İnancı. 

TürkiyatMecmuası, C.22, 1-16. 

Akyüz, H., (2014). Hz. Peygamber’in Hadislerinde Renklerin Dili. Atatürk 

Üniversitesiİlahiyat Fakültesi Dergisi, 41, 373-397. 

Albayrak, N., (2009). Türk Halk Şiirinde Biçim ve Tür Sorunu. Motif Akademi 

Halkbilimi Dergisi, 2 (3-4), 133-186. 

Arat, R. R., (1991). Kutadgu Bilig (Cilt I). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Arpaguş, S., (2005, Şubat). Tasavvufta "Mantıku't-tayr", Mevlânâ'da Hz. Süleyman 

veKuşdili Tasavvuru. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 29, 121-

135. 

Artun, E., (2011). Âşık Edebiyatı Metin Tahlilleri. Adana: Karahan Kitabevi. 

Artun, E., (2011). Türk Halk Edebiyatına Giriş. Adana: Karahan Kitabevi. 

Artun, E., (2013). Türk Halkbilimi. Adana: Karahan Kitabevi. 

Atasağun, G., (2001). Yahudilikte Dînî Sembol ve Kavramlar. Necmettin 

ErbakanÜniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11, 125-156. 

Aydemir, A., (2013). Türk Dünyasında Bazı Düğün Terimleri ve ‘Al Duvak’ 

Geleneğine Üzerine. Turkish Studies-International Periodical For The 

Languages,Literature and History of Turkish or Turkic, C.8, S.9, 619-655. 

Ayvazoğlu, B., (2006). Güller Kitabı. İstanbul: Kapı Yayınları. 

Bars, M. E., (2008). Köroğlu Destanı’nda At, Kadın, Silah. Turkish Studies-

International  Periodical fort he Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic, 3(2),  164-178. 

Bayram, Y., (2007). Klasik Türk Şiirinde Duyguların Dili: Çiçekler. Turkish Studies 

International Periodical For the Languages, Literature and History of 

Turkishor Turkic, C.2/4, 209-219. 

Boratav, P, N., (1978). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Boratav, P, N., (1984). 100 Soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 



155 

Can, T., & Palazoğlu, S., (2008). Bolu Türküleri. Ankara: Bolu Belediyesi 

KültürYayınları. 

Canan, İ., (1992). Kütüb-i Sitte (C.15). İstanbul: Akçağ Yayınları.  

Coşkuner, S., (1995). Renkler ve Kişiliğiniz. İzmir: Site Ofset. 

Çağdaş, K., (1955). Hindistan’da İnek Kültü ve Bu Kültün Menşei Üzerine Bir 

Araştırma.  Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi, XIII / 1-2, 53-67.  

Çakıcıoğlu, E., (2012). Kutadgu Bilig. İstanbul: Akvaryum Yayınları. 

Çıblak, N., (2004). Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı Ve Bunlara 

BağlıUygulamalar. Türklük  Bilimi Araştırmaları Dergisi, 15, 103-125. 

Dizdaroğlu, H., (1969). Halk Şiirinde Türler. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Döğüş, S., (2015). Anadolu’da Hızır-İlyas Kültü ve Hıdrellez Geleneği. Türk Kültürü 

veHacı Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi, 74, 77-100. 

Duvarcı, A., (2005). Türklerde Tabiat Üstü Varlıklar ve Bunlarla İlgili 

Kabuller,İnanmalar, Uygulamalar. Bilig Yayınları, 32, 125-144. 

Elçin, Ş., (1997). Halk Edebiyatı Araştırmaları (C.1). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Eminoğlu, H., (2014). Türkçede Renkler Sözlüğü. Ankara: Gazi Kitabevi. 

Eren, A., (2008). Bâkî Divanı’nda Kırmızı Renk. Atatürk Üniversitesi 

TürkiyatAraştırmaları Enstitüsü Dergisi, 37, 31-69. 

Eren, H., (2004, Temmuz). Etimolojik Çalışmalarda Metodoloji Sorunu. Türk Dili 

Dergisi, 631, 3-6. 

Ergin, M., (2013). Dede Korkut Kitabı. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Eroğlu, E., & Özkanat, Z., (2014). Unutulmaya Yüz Tutmuş Bir Gelenek “Duvak 

Töreni”. TÜRÜK Dil Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 3, 272-278 

Erten, M., (1994). Diyarbakır Ağzı. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Gabain, A. V., (1968). Renklerin Sembolik Anlamları. (Semih Tezcan, Çev.). Türkoloji 

Dergisi, 3, 107-113. 

Genç, R., (1996). Türk Düşüncesi, Davranışı ve Hayatında Renkler ve Sarı, Kırmızı, 

Yeşil. Nevruz ve Renkler. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 116, 

Kongre ve Sempozyum Bildirileri Dizisi, 7, 41-48. 

Genç, R., (1997). Türk İnanışları ile Millî Geleneklerinde Renkler ve Sarı-Kırmızı-Yeşil. 

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Gökyay, O. Ş., (1974). At Üzerine. I. Uluslararası Türk Folklor Semineri  Bildirileri. 

Ankara: Millî Folklor Araştırma Dairesi Yayınları, 9, 74-78. 



156 

Günün Resmi. (2016, Ocak 30). İlk Türk Haritası. https://www.beyaztarih.com/gunun-

resmi/detay/ilk-turk-haritasi, Erişim Tarihi: 02.09.2018. 

Gür, D., & Soykan, A. N., (2013, Eylül). Anadolu Kültüründe Nazar ve Nazarlıklar 

Safranbolu Örneği. Türk Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, C.2, S.3, 115-

158. 

Gürsoy, Ü., (2012). Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı. Türk Kültürü ve 

HacıBektaş Velî Araştırma Dergisi, 61, 43-54. 

Hacıgökmen, M. A., (2013). Türklerde Yas Âdeti Temelleri ve Sonuçları. 

SelçukÜniversitesi Türkiyat Enstitüsü Yayınları, 393-423. 

Hatun, H. Ayşe’min Yeşil Sandığı. 

https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=3432,  Erişim Tarihi: 

12.09.2018. 

Hey’et, C., (1996). Türklerin Tarihinde Renklerin Yeri. Nevruz ve Renkler. Ankara: 

Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 116, Kongre ve Sempozyum BildirileriDizisi, 

7, 55-61. 

Işıkhan, T., (2008). Gaziantep Yer Adlarının Halkbilimi Bakımdan Değerlendirilmesi, 

Yüksek Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi, Ankara. 

İpek, A., (2008). Klasik Türk Şiirinde Gül Redifli Kasideler. Yüksek Lisans, Fırat 

Üniversitesi, Elazığ. 

Kafalı, M., (1996). Türk Kültüründe Renkler. Nevruz ve Renkler. Nevruz ve Renkler. 

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları,116, Kongre ve Sempozyum 

Bildirileri, 7, 49-53. 

Kalafat, Y., (2006). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri. Ankara: Ebabil 

Yayınları. 

Kalafat, Y., (2012). Türk Halk İnançlarında Renkler. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Karaköse, S., (2010). Divan Şiiri Sevgili Tipindeki Abartıların Simgesel Boyutuna 

Birkaç Örnek. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C.3/15, 176-187. 

Karaman, H., Özek, A., Dönmez, İ. Kâfi., Çağrıcı, M., Gümüş, S., Turgut, A., (2004). 

Kur’ân-ı Kerîm Açıklamalı Meâli, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Kılıç, Y., (2009, Temmuz). Eski Ön Asya Toplumları Arasında Yazı ve Dil Etkileşimi. 

Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4, 122-151. 

Kırzıoğlu, B. Ç., (1997). Kızılelma’nın Türklük İçin Anlamı Ve Cengiz Aytmatov’un 

Kızıl Elma Hikâyesi. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi, 7, 89-101. 



157 

Kononov, A. N., (2015). Türk Lehçelerinde Renk Adlarının Semantiği. (R. 

Adzhumerova & E. Atmaca, Çev.). Gazi Türkiyat Türkoloji Araştırmaları 

Dergisi, 17, 185-204. 

Kuşeyrî, A. B. H., (2006). Risale-i Kuşeyrî (Ali. Arslan, Çev.). İstanbul: Hikmet 

Neşriyat. 

Küçük, S., (2010). Eski Türk Kültüründe Renk Kavramı. Bilig Dergisi, 54, 185-210. 

Küçük, S., (2010). Türkiye Türkçesinde Renk Adları ve Özellikleri. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, C.3/10, 420-427. 

Küçükoğlu, A., (2015). Türk Halk Hikayelerinde Ak Sakallı İhtiyar, Derviş ve Hızır 

Tipi. Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi, Edirne. 

Külcü, R., (2015). Türklerin Kültür Mirası Olarak “12 Hayvanlı Türk 

Takvimi”.Akademia Disiplinlerarası Bilimsel Araştırmalar Dergisi 1 (1), 1-5. 

Külekçi, N., (2003). Açıklamalar ve Örneklerle Edebî Sanatlar. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Mazlum, Ö., (2011, Aralık). Rengin Kültürel Çağrışımları. Dumlupınar Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Dergisi, 31, 125-138. 

Mollaibrahimoğlu, Ç., (2008). Anadolu Halk Kültüründe Hayvanlar Etrafında Oluşan 

İnanç ve Pratikler. Yüksek Lisans Tezi, Karadeniz Teknik Üniversitesi, Trabzon. 

Muradoğlu, M., (1992). Yapı Fiziği Açısından Renk Olgusunun Konut İç ve Dış 

Mekanlarında Malzeme Seçimine Etkisi. Yüksek Lisans tezi, Mimar Sinan 

Üniversitesi, İstanbul. 

Oğuz, M. Ö., Ekici, M., Aça, M., Düzgün, D., Akarpınar, R. B., Arslan, M., Yılmaz, A.  

M., Eker, G. Ö., Özkan, T., (2016). Türk Halk Edebiyatı El Kitabı. Ankara:  

Grafiker Yayınları. 

Ögel, B., (1984). Türk Kültür Tarihine Giriş VI. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları. 

Ögel, B., (2010). Türk Mitolojisi (C.I-II). Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Önal, S., (2009). Klasik Türk Edebiyatında Lâle ve Edebi Bir Tür Örneği Olarak Lâle 

Şiirleri. International Periodical For the Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, C.4/2, 911-927. 

Özer, D., (2012, Aralık). Toplumsal Düzenin Oluşmasında Renk ve İletişim. ODÜ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, C.3, S.6, 268-

281. 



158 

Özköse, K., (2014, Şubat). Tasavvufta Renklerin Dili. Somuncubaba Dergisi, 160, 27-

30. 

Öztürk, A., (1985). Türk Anonim Halk Edebiyatı. İstanbul: Bayrak Yayınları. 

Öztürk, S., (2011). Fuzûlî'nin Türkçe Dîvânı'nda Renkler. Yüksek Lisans Tezi, Ordu 

Üniversitesi, Ordu. 

Pakalın, M. Z., (1972). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü III. İstanbul: 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Per, M., (2012). Renk Teorilerine Tarihsel Bir Bakış. Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim 

Dergisi, 8, 17 26. 

Rayman, H., (2002). Nevruz ve Türk Kültüründe Renkler. Millî Folklor Uluslararası 

Halkbilimi Dergisi, 53, 10-15. 

Reşitoğlu, H. Ü., (2017, Haziran). ‘Maskenin Arkasındaki Sır’ Düğün ve Toplumsal  

Cinsiyet Eşitsizliği. Mediterranean Journal of Humanities, 342, 367-382. 

Roux, J. P., (2007). Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Schimmel, A., (2001). İslamın Mistik Boyutları. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Seçkal, E. Ceviz Oynamaya Geldim Odana.  

https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=294, Erişim Tarihi: 06.10.2018.  

Seçkal, E. Kendim Ettim Kendim Buldum.  

https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=681, Erişim Tarihi: 07.12.2018. 

Seçkal, E. Mihriban. https://www.turkudostlari.net/hikaye.asp?turku=757, Erişim  

Tarihi: 25.11.2018. 

Son Akşam Yemeği. (2016, Eylül).  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Son_Akşam_Yemeği_(tablo) Erişim Tarihi:  

19.11.2018. 

Soygüder, Ş., (2013, Şubat). Bir Dil Olarak “Sarı” Rengin Anlamı ve “Sarı Basın” 

Neden “Sarı”?. Humanities Sciences, C.8(2), 184-206. 

Soysal, M. E., (2010). Tarihsel Süreçte Bayrak ve Sancaklarımız. Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi [TAED], 42, 209-239. 

Şahin, A. Ç., (2016). Türk Çadırı Üzerine. Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 16, 25-39. 

Şimşek, G., (2008). Türk Sinemasında Büyü Kavramının Temsili ve Büyü Filminin 

Görüntü Göstergelerinin Çözümlenmesi. Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Kültür 

Üniversitesi, İstanbul. 



159 

Tanrıbuyurdu, G., (2016). Klâsik Türk Şiirinde Bir Sembol Dili Olarak “Kına”. İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, C.5, S.1, 102-115. 

Tanyu, H., (1968). Türklerde Taşla İlgili İnançlar. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Yayınları. 

Tekin, T., (2014). Orhon Yazıtları. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Tevrat., (2017). Ankara: Yason Yayınları. 

Toker, M., & Uygun, M., (2016). “Bozkır” Adında Geçen “Boz” ve “Kır” Adlarının 

Dünden Bugüne Kullanım Alanları ve Kullanım Özellikleri. Uluslararası 

Sempozyum Bildirileri: Geçmişten Günümüze Bozkır. Konya: Selçuk  

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, 9, 575-590. 

Türkan, K., (2008). Türk Masallarında Kahramanın ve Şamanın Don Değiştirmesi 

Arasındaki Benzerlikler. Türkbilig / Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 15, 136- 

154. 

Türkçe Sözlük (2011). Ş. H. Akalın vd. (haz.). Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Türkoğlu, S., (2003). Anlatım ve Deyimlerde Renklerin Dili. Kazım Karabekir Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 8, 277-290. 

Ünal, S., (2001). İslâm Ansiklopedisi (C.24). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Varol, M. B., (2004). İslâm Tarihi’nin İki Asrında Simge Renkler ve Siyâsî Anlamları. 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17, 111-126. 

Vett, C., (2004). Dervişler Arasında İki Hafta. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Yardımcı, M., (2011). Renk Dünyamız ve Türk Kültüründe Renkler. Ankara: Bilimsel 

Eksen, 4, 106-122. 

Yardımcı, M., (2013). Köroğlu ve Edebiyatımızda At Kültü. Ankara: Kültür Evreni, 18, 

89-107. 

Yeni Rehber Ansiklopedisi (1994). İstanbul: Türkiye Gazetesi. 

Yeniterzi, E., (1993). Divan Şiirinde Na’t. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Yılmaz, O., Coşkun, F., Ertuğrul, M., (2014, Aralık). Kutsal Bir Fenomen Olarak  

Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslamiyet’te Güvercin. Bitlis Eren Üniversitesi 

Sosyal  Bilimler Enstitüsü Dergisi, C.3, S.2, 129-140. 

Yücel, S., (2015). Tüm Türküler. Ankara: Alter Yayınları. 

 

 

 

 



160 

EKLER 

Ek 1: Etik Kurulu Onay Belgesi 

 

 



161 

Ek 2: Renk ifade eden türkülerin Anadolu bölgelerine göre dağılımı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Selami Yücel’in Tüm Türküler Adlı Kitabı 

Bölgeler Renk İfade Eden Türkülerin Sayısı 

İç Anadolu 207 

Doğu Anadolu 179 

Karadeniz 84 

Akdeniz 74 

Güney Doğu Anadolu 71 

Ege 48 

Marmara 34 

Toplam 697 



162 

Ek 3: Renklerin Anadolu sahası türkülerindeki dağılımı 

Renkler Anadolu Sahası Türküleri (Toplam 697 Türkü) Toplam 

Kara/ Siyah 379/ 44 (423) 

1143 

B
elli B

aşlı R
enkler 

Al/ Kızıl/ Kırmızı 193/ 28/ 58 (279) 

Ak/ Ağ/ Beyaz 80/ 38/ 30 (148) 

Sarı 148 

Yeşil 78 

Mavi 67 

Ela 87 

270 

D
iğer R

enkler (K
arışık T

onda R
enkler) 

Kır 81 

Mor 51 

Pembe 23 

Çakır 10 

Ala 7 

Boz 5 

Kahverengi 5 

Kumral 1 

TÜM RENKLERİN GENEL TOPLAMI 1413 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

Ek 4: Anadolu türkülerinde sıkça geçen sevgilinin tasvirine göre renklerin dağılımı 

         Renkler 

 

Güzellik 

Unsurları 

Kara/ 

Siyah 

Ak/ 

Ağ/ 

Beyaz 

Al/ 

Kırmızı 
Mavi Ela Sarı Diğer Toplam 

Göz 101 2 0 19 87 3 11 223 

Y
üz H

atları 

Kaş 68 0 0 0 0 1 0 69 

Saç 35 1 0 0 0 21 1 58 

Yanak 0 0 53 0 0 0 0 53 

Dudak 0 0 3 0 0 0 0 3 

Kirpik 1 0 0 0 0 0 0 1 

Diş 0 1 0 0 0 0 0 1 

Toplam (Yüz Hatları) 408  

Gerdan 0 26 0 0 0 0 0 26 

V
ücut H

atları 

Göğüs 0 7 0 0 0 0 0 7 

El 0 16 2 0 0 0 0 18 

Bilek 0 2 0 0 0 0 0 2 

Toplam (Vücut Hatları) 53 

Genel Toplam 205 55 58 19 87 25 12 461 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 

Ek 5: Anadolu türkülerinde sıkça geçen çiçek tasvirine göre renklerin dağılımı 

  Renkler 

Çiçekler 

Kara/ 

Siyah 

Ak/ Ağ/ 

Beyaz 

Al/ 

Kırmızı 
Sarı Pembe Mor Toplam 

Gül 0 8 39 6 17 0 70 

Menekşe 0 0 0 0 0 20 20 

Sümbül 0 0 0 0 0 7 7 

Çiğdem 0 1 0 2 0 0 3 

Karanfil 1 0 1 0 0 0 2 

Lale 0 0 0 0 0 1 1 

Zambak 0 1 0 0 0 0 1 

Genel Toplam 1 10 40 8 17 28 104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 

Ek 6: Anadolu türkülerinde sıkça geçen hayvan tasvirine göre renklerin dağılımı 

    Renkler 

 

Canlılar 

Kara/ 

Siyah 

Ak/ 

Ağ/ 

Beyaz 

Al/ 

Kırmı

zı 

Yeşil Sarı Mor Kır Boz Ala Toplam 

At 0 1 4 0 0 0 84 1 0 90 

Koyun/ 

Koç/ 

Kuzu 

13 10 0 0 0 1 0 0 1 25 

Turna 0 0 9 3 3 0 0 0 0 15 

Bülbül 1 1 0 2 6 0 0 0 0 10 

Tavuk 8 0 0 0 0 0 0 0 0 8 

Deve 1 3 1 0 0 2 0 0 0 7 

Ördek 0 0 0 6 0 0 0 0 0 6 

Yılan 3 1 0 0 0 0 0 1 0 5 

Keklik 0 0 4 0 0 0 0 0 0 4 

Güvercin 0 4 0 0 0 0 0 0 0 4 

Öküz 0 0 2 0 0 0 0 0 0 2 

Geyik 0 0 0 0 0 0 0 0 2 2 

Kurt 0 0 0 1 0 0 0 0 0 1 

Kuğu 0 1 0 0 0 0 0 0 0 1 

Kurbağa 0 0 0 1 0 0 0 0 0 1 

Kaz 0 1 0 0 0 0 0 0 0 1 

Genel 

Toplam 
26 22 20 13 9 3 84 2 3 182 

 

 

 

 

 

 



166 

Ek 7: İçinde renk geçen deyimlerin Anadolu türkülerindeki kullanımı 

K
ar

a 
Deyimler Anadolu Türkülerindeki Kullanım Sayıları 

Karalar Bağlamak (Bürünmek, Giymek) 28 

Bahtı Kara 19 

Kara Yazı 9 

Kara Haber 8 

Kara Çalı 3 

Gönlü Kara 2 

Kara Gün 1 

Yüz Karası 1 

Suların Kararması 1 

Aktan Karayı Seçmek 1 

S
ar

ı 

Sararıp Solmak 6 

A
k Saça Ak Düşmek 3 

A
l (

M
or

) Kına Yakmak (Al’dan Mor Renge) 2 

Allanıp Pullanmak 1 

 Genel Toplam 85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

 

Adı ve Soyadı   : Metin DİZOĞLU 

Doğum Tarihi/ Yeri  : 16.12.1994/ Akdeniz/ MERSİN 

e-posta   : metindizoglu33@gmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU 

 

2013-2017   : Lisans, Çağ Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk  

   Dili ve Edebiyatı Bölümü 

2016-2017   : Pedagojik Formasyon, Mersin Üniversitesi 

2017-2019   : Yüksek Lisans, Çağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler  

   Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı. 

 

 

 

 

 

 


