
T.C. 
YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI BÖLÜMÜ 
MÜTERCİM TERCÜMANLIK (FRANSIZCA) ANABİLİM DALI 

DİLLER VE KÜLTÜRLERARASI ÇEVİRİBİLİM  
DOKTORA PROGRAMI 

 
 DOKTORA TEZİ 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

KENTSEL MÜDAHALENİN ÇEVİRİ ETKİNLİĞİ 
BAĞLAMINDA KAVRAMSALLAŞTIRILMASI:  

BİR ÇEVİRİ BÖLGESİ OLARAK  
YELDEĞİRMENİ MAHALLESİ 

 
 
 
 
 
 
 

AYŞE AYHAN 
8726205 

 
 
 

TEZ DANIŞMANI 
Prof. Dr. EMİNE BOGENÇ DEMİREL 

 
 
 
 

İSTANBUL 
2019 



T.C. 
YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI BÖLÜMÜ 
MÜTERCİM-TERCÜMANLIK (FRANSIZCA) ANABİLİM DALI 

DİLLER VE KÜLTÜRLERARASI ÇEVİRİBİLİM  
DOKTORA PROGRAMI 

 
DOKTORA TEZİ 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

KENTSEL MÜDAHALENİN ÇEVİRİ ETKİNLİĞİ 
BAĞLAMINDA KAVRAMSALLAŞTIRILMASI:  

BİR ÇEVİRİ BÖLGESİ OLARAK 
YELDEĞİRMENİ MAHALLESİ 

 
 
 
 
 
 

AYŞE AYHAN 
8726205 

 
 
 
 

TEZ DANIŞMANI 
Prof. Dr. EMİNE BOGENÇ DEMİREL 

 
 
 

 
İSTANBUL 

2019 





iii 
 

ÖZ 

KENTSEL MÜDAHALENİN ÇEVİRİ ETKİNLİĞİ BAĞLAMINDA 
KAVRAMSALLAŞTIRILMASI:  

BİR ÇEVİRİ BÖLGESİ OLARAK YELDEĞİRMENİ MAHALLESİ 
Ayşe Ayhan 
Şubat, 2019 

 

Bu tez, çevirisel kent bakış açısıyla, kentsel müdahalenin bir çeviri etkinliği olarak 
kavramsallaştırılmasını ve kentsel müdahalelerle fiziksel, sosyal ve kültürel 
dokusunda bir dönüşüm yaşanan, tarihsel olarak çokdilli ve çok kültürlü 
Yeldeğirmeni mahallesini bir ‘çeviri bölgesi’ (Simon, 2012a; Cronin, Simon, 2014) 
olarak incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmanın bir diğer amacı da kentsel mekânın 
üretimi ve yeniden üretiminde çeşitli müdahalelerle önemli bir rol oynayan 
eyleyicilerin ‘kültürel aracılar’ (Simon 2012a; Meylaerts, Gonne 2014) olarak 
incelenmesidir. Bu bağlamda kentsel mekân yaratmak, mekânı dönüştürmek ve daha 
az görünür olan bir kentsel mekânı yenilemek, iyileştirmek ve canlandırmak üzere 
gerçekleştirilen bir belediyecilik ve sivil toplum örgütü ortak girişimi olan 
Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi; mekân yaratmak bağlamında aktivist bir eylem 
ve katılımcı, eşitlikçi ve demokratik bir bakış açısıyla alternatif bir alan yaratmak 
üzere olarak ortaya çıkan, Türkiye’deki ilk işgal evi Don Kişot İşgal Evi; ve 2012 
yılında Yeldeğirmeni mahallesinde düzenlenen, İstanbul ve Türkiye’nin ilk duvar 
resimleri festivali olan Mural İstanbul Festivali, tanıdık olmayan, yabancı bir metnin 
ve üretimin kültürel aracılar tarafından erek kültüre taşınmasıyla kent mekânını ve 
toplumsal ilişkileri dönüştüren kültürlerarası ve sanatlararası aktarım etkinlikleri 
(Meylaerts, Gonne, 2014) olarak irdelenmektedir. Tüm bu aktarım etkinlikleri 
“kentsel deneyimi dönüştüren ve yeniden tanımlayan somut, fiziksel müdahaleler 
ortaya çıkartmak” (Suchet ve Mekdjian 2016, 4) bağlamında çeviri bakış açısıyla 
incelenmektedir.  
 

 

 

 

 

Anahtar Kelimeler: Yeldeğirmeni, kentsel müdahale, çeviri bölgesi, çeviri 
sosyolojisi, kültürel/kültürlerarası aktarım etkinlikleri, kültürel aracılar, kültürlerarası 
ve sanatlararası ağlar  



iv 
 

ABSTRACT 

CONCEPTUALIZING URBAN INTERVENTION IN THE CONTEXT OF 
THE TRANSLATIONAL ACTIVITY: YELDEĞİRMENİ NEIGHBORHOOD 

AS A TRANSLATION ZONE 
Ayşe Ayhan 

February, 2019 
 
In the context of translational city, the present thesis aims to conceptualize urban 
intervention as a translational activity, and explores Yeldeğirmeni, a historically 
multilingual and multicultural neighborhood whose physical, social and cultural 
texture has been transformed with urban interventions, as a ‘translation zone’ 
(Simon, 2012a; Cronin, Simon, 2014). The thesis also examines the actors who play 
a significant role in the production and reproduction of the urban space as ‘cultural 
mediators’ (Simon 2012a; Meylaerts, Gonne 2014). In the context of creating and 
transforming space, we discuss (1)Yeldeğirmeni Revitalization Project, an officially 
endorsed municipal and NGO initiative to renew, rehabilitate and revitalize the less 
visible urban space, (2) Don Quixote Squat, an activist intervention to create an 
alternative space with a more participative, egalitarian and democratic perspective, in 
the context of squatting and/or illegal tactics and interventions, and (3) Mural 
Istanbul Festival, the first mural painting festival in Istanbul, Turkey and organized 
in Yeldeğirmeni, as intercultural and inter-artistic transfer activities (Meylaerts, 
Gonne, 2014) which have brought new and unfamiliar texts and artistic activities to 
the neighborhood, and thus transformed the urban space in Yeldeğirmeni. Based on a 
translational perspective, these transfer activities are also explored in the context of 
enacting concrete, physical interventions that transform and redefine the urban 
experience (Suchet ve Mekdjian 2016, 4). 
 
 
 
 
 
 
 
 
Key Words: Yeldeğirmeni, urban intervention, translation zone, sociology of 
translation, cultural/intercultural transfer activities, cultural mediators, intercultural 
and inter-artistic networks 



v 
 

ÖN SÖZ 

Doktora sürecim boyunca desteğini hep hissettiğim, araştırma konuma göstermiş 
olduğu ilgiyle her daim beni motive eden, değerlendirmelerini her zaman farkındalığı 
yüksek, ilişkiselliği ve çok boyutlu bakış açılarını vurgulayarak yapan ve 
kendisinden özdüşümsel değerlendirmenin hem akademik çalışmalarda hem de 
hayatın her alanında ne kadar önemli olduğunu öğrendiğim değerli Hocam ve 
Danışmanım Prof. Dr. Emine Bogenç Demirel’e çok teşekkür ederim. Yol boyunca 
göstermiş olduğu destek benim için çok kıymetlidir. Tez izleme jürilerinde, destek ve 
bilgilerini paylaşarak yapmış oldukları önemli katkı ve yönlendirmelerden dolayı 
değerli Hocam Prof. Dr. Füsun Ataseven ve değerli Hocam Prof. Dr. Alev Bulut’a 
çok teşekkür ederim. Tez savunmama jüri üyesi olarak katılmayı kabul eden sevgili 
Dr. Öğr. Üyesi Şule Demirkol Ertürk ve sevgili Doç. Dr. Lale Arslan Özcan’a çok 
teşekkür ederim. Araştırma konumu 2016 yılında henüz fikir aşamasındayken 
kendisiyle paylaştığımda duyduğu heyecanla beni yüreklendiren ve daha emin 
adımlarla yola koyulmamı sağlayan değerli Hocam Prof. Dr. Saliha Paker’e çok 
teşekkür ederim.  
Yıldız Teknik Üniversitesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü’nde birlikte çalışma 
fırsatı bulduğum değerli Hocalarım ve arkadaşlarıma çok teşekkür ederim. Birlikte 
çalıştığım arkadaşlarımın desteğini ve dostluğunu her zaman hissediyorum. Bugün 
tezi bitirdiğimi görmüş olsa belki de benden daha çok mutlu olurdu diyebileceğim, 
yokluğunu her zaman hissettiğim Elif’i sevgiyle ve özlemle anıyorum.  
Araştırma kapsamındaki destekleri ve çalışmama yapmış oldukları önemli 
katkılardan dolayı sevgili Şehriban Çelebi, Alp Arısoy, Esk Reyn-Mete Çam, Musa 
Albükrek ve Theo Gilij’e sonsuz teşekkür ederim. Açık Akademi, Kent Seminerleri 
kapsamında düzenlenen “Tarihi Dokunun Sürekliliği Bağlamında Yeldeğirmeni 
Örneği” seminerlerinde birlikte çalışma fırsatı bulduğum, değerli akademisyen ve 
araştırmacılara, kolektif ve etkileşimli bilgi üretimi yaklaşımlarından ve değerli 
katlıklarından dolayı teşekkür ederim.  
Dostlarım ve arkadaşlarım tez sürecinde de hep yanımdaydı. Yalnızca tez sürecinde 
değil hayatımın her alanında, iyide ve kötüde her zaman yanımda olan dostlarıma ne 
kadar teşekkür etsem azdır.  
Son olarak, varlıkları desteğin en büyüğü olan anneme ve babama, Ömre ve 
Atamer’e çok teşekkür ederim. Hayatımızda yürüdüğümüz yol bazen farklı biçimler 
alarak beklenmedik şekillerde yön değiştiriyor. Değişimi kucaklayarak yolculuğa 
devam etmek zaman zaman güç olsa da aynı zamanda güçlendiren bir deneyim. Bu 
nedenle son olarak tüm değişimlerin sorumlusu olan hayatın cilvelerine teşekkür 
ediyorum.  
 
İstanbul; Şubat, 2019                      Ayşe Ayhan 
 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 
ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖN SÖZ ....................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vi 
TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................ viii 
ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................ ix 

KISALTMALAR ....................................................................................................... x 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

2. KENT-ÇEVİRİ BAĞLAMI VE KURAMSAL YAKLAŞIMLAR .................. 15 

2.1. Kent ve Çeviri Üzerine ................................................................................... 24 

2.2. Kültürel Aracılar ve Kültürel Aktarım Etkinlikleri ......................................... 35 

2.3. Çeviri Bölgesi ................................................................................................. 39 

2.4. Değerlendirme ve Sonuç ................................................................................. 43 

3. KENTSEL MEKÂNA MÜDAHALE ................................................................. 45 

3.1. Kentsel Müdahale Biçimleri ........................................................................... 45 

3.1.1. Kentsel Canlandırma Urban Regeneration .............................................. 49 

3.1.2. Soylulaştırma Gentrification .................................................................... 50 

3.1.2.1. İstanbul’da Kentsel Mekâna Müdahale ve Soylulaştırma ................. 53 

3.1.2.2. Soylulaştırmanın Olumlu ve Olumsuz Sonuçları .............................. 57 

3.2. Değerlendirme ve Sonuç ................................................................................. 58 

4. YELDEĞİRMENİ: BİR ÇEVİRİ BÖLGESİ .................................................... 60 

4.1. İstanbul ............................................................................................................ 61 

4.2. Kadıköy ........................................................................................................... 67 

4.3. Yeldeğirmeni Neden Bir Çeviri Bölgesi? ....................................................... 72 

4.3.1. Yeldeğirmeni’nin Tarihsel Yapısı ............................................................ 73 

4.3.1.1. Haydarpaşa Garı ................................................................................ 79 

4.3.1.2. İbadethaneler ..................................................................................... 79 

4.3.1.3. Okullar .............................................................................................. 83 

4.3.1.4. Apartmanlar ...................................................................................... 86 

4.3.1.5. Yeldeğirmeni Yahudi Kimliği .......................................................... 91 

4.3.2. Yeldeğirmeni’nin Dili .............................................................................. 96 



vii 
 

4.3.3. Yeldeğirmeni’nde Kentsel Müdahale ve Kentsel Müdahaleyle  
Mekânı Çevirmek .................................................................................. 101 

4.3.3.1. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ................................................. 102 

4.3.3.2. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin Eyleyicileri ve  
Diğer Kültürel Aracılar .................................................................. 112 

4.3.3.3. Yeldeğirmeni Dayanışması ve Kentsel Müdahalede İşgal Evi ....... 117 

4.3.3.4. Yeldeğirmeni’nde Sokak Sanatı ...................................................... 126 

4.3.3.5. Yeldeğirmeni’nde Mural Resimler ve Mural İstanbul Festivali ..... 130 

4.3.3.6. Kentsel Canlandırma ve Soyluşlaştırma Arasında Yeldeğirmeni ... 159 

4.4. Değerlendirme ve Sonuç ............................................................................... 165 

5. SONUÇ ................................................................................................................ 167 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 176 

YELDEĞİRMENİ BİBLİYOGRAFYASI .......................................................... 185 

EKLER .................................................................................................................... 187 

Ek 1. Şehriban Çelebi ile Kişisel Görüşme – 13 Kasım 2017, Kadıköy .............. 187 

Ek 2. Alp Arısoy ile Kişisel Görüşme – 9 Mart 2018, Beyoğlu .......................... 189 

Ek 3. Esk Reyn ile Kişisel Görüşme – 24 Ekim 2018, Kadıköy .......................... 190 

Ek 4. Theo Gilij ile Kişisel Görüşme – 8 Kasım 2018, Kurtuluş ........................ 198 

Ek 6. Ton Ton Efendi ile Kişisel Görüşme – 22 Aralık 2017, Yeldeğirmeni ...... 203 

Ek 7.  Claudio Ethos ile Kişisel Görüşme ............................................................ 204 

Ek 8.  Fu ile Kişisel Görüşme .............................................................................. 206 

Ek 9. Ares – Mert Serim ile Röportaj  ................................................................. 208 

Ek 10. Chu – Mert Serim ile Röportaj  ................................................................ 209 

Ek 11. Lakormis – Mert Serim ile Röportaj  ........................................................ 211 

ÖZ GEÇMİŞ ........................................................................................................... 212 



viii 
 

TABLOLAR LİSTESİ  

Tablo 1:  2012'de Mural İstanbul Festivali'ne katılan sanatçılar ve Duvarları 
Boyann Bina Adresleri .......................................................................... 139 

Tablo 2:  2013'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 144 

Tablo 3:  2014'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 149 

Tablo 4:  2015'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 150 

Tablo 5:  2016'da Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 151 

Tablo 6:  2017'de Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 152 

Tablo 7:  2018'de Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve Duvarları 
Boyanan Bina Adresleri ........................................................................ 153 

 
 



ix 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1:  Pervititch Haritası - Haydarpaşa, Yeldeğirmeni 1937 .............................. 88 

Şekil 2:  Pervititch Haritası – Haydarpaşa, Rıhtım Mahallesi 1936 ....................... 89 
Şekil 3:  Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi Afiş ................................................ 104 
Şekil 4:  Karakolhane Caddesi Yenileme, Yeldeğirmeni ..................................... 108 
Şekil 5:  Karakolhane Caddesi Girişinde Bulunan Değirmen Taşları ve 

Duvarda Görülen Yeldeğirmeni Haritası ............................................... 110 
Şekil 6:  Ayrışma ve Arka planda Değirmen Taşları ............................................ 111 
Şekil 7:  Yeldeğirmeni Dayanışması .................................................................... 119 
Şekil 8:  Don Kişot İşgal Evi, Yeldeğirmeni ........................................................ 120 
Şekil 9:  Don Kişot İşgal Evi'nde Sanatla Bezenmiş Duvarlar ............................. 123 

Şekil 10:  The Amsterdam School of Art'ın Don Kişot İşgal Evi'ndeki İzleri ........ 124 
Şekil 11:  Don Kişot İşgal Evi’nin Kapatılması ve Binanın Yıkılmasının 

Ardından Yapılan Yeni Bina .................................................................. 126 
Şekil 12:  MURAL-IST .......................................................................................... 127 
Şekil 13:  İstanbul’da Sarı Yumruklar .................................................................... 133 
Şekil 14:  Mural Yapım Süreci ............................................................................... 137 
Şekil 15:  Mural İstanbul Festivali 2012 Afiş ......................................................... 139 
Şekil 16:  Mural İstanbul Festivali 2013 Afiş ......................................................... 144 
Şekil 17:  Canavar, Cins, Rad – İsimsizler ............................................................. 145 
Şekil 18:  Türkiye'den sanatçılar Fu, Lakormis, Wicx, Esk Reyn, Rad, 

Canavar ve Cins'in 2013'te Boyadığı Duvarlar ...................................... 146 

Şekil 19:  INTI – Resistancia .................................................................................. 146 
Şekil 20:  Captain Borderline/B. Shanti - Occupy Antarctica ................................ 147 
Şekil 21:  2013'te FU Tarafından Yapılan Mural ................................................... 148 
Şekil 22:  Sepe-Chazme 718 ve M-City'nin Stencil Tekniğiyle Boyadığı 

Duvarlar .................................................................................................. 149 
Şekil 23:  Wicx, Esk Reyn ve Nuka tarafından boyanan Kadıköy Belediyesi 

Hizmet Binası ......................................................................................... 150 

Şekil 24:  Mural İstanbul Festivali 2015 Afiş ......................................................... 151 
Şekil 25:  Mural İstanbul Festivali 2016 Afiş ......................................................... 152 
Şekil 26:  Mural İstanbul Festivali 2017 Afiş ......................................................... 153 
Şekil 27:  Mural istanbul Festivali 2018 Afiş ......................................................... 154 



x 
 

KISALTMALAR 

 
 
ÇEKÜL  : Çevre ve Kültür Değerlerini Koruma ve Tanıtma Vakfı  
MURAL-IST  : Mural İstanbul Festivali 
YCP    : Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi 
 
 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

Kentler birçok şeyin bir araya gelmesidir: Anıların, arzuların, bir dilin işaretlerinin. 
Kentler takas yerleridir, tıpkı bütün ekonomi kitaplarında anlatıldığı gibi, ama bu 

değiş-tokuşlar yalnızca ticari takaslar değil; kelime, arzu ve anı değiş-tokuşlarıdır.  
 Italo Calvino 

 
Bir kenti nasıl tanımlarız? Tarihi, renkli, dinamik, kozmopolit, kaotik, eski ya da yeni 

bir kenti tanımlamak için kullanılan atıflar olabilir. Doğal olarak hiçbir kent yalnızca 

sözü geçen atıflarla tanımlanamaz çünkü kent hareket halinde, yaşayan bir repertuara 

sahip olan dinamik bir mekândır. Özellikle de 21. yüzyılın teknoloji ve hareket 

odaklı dünyasında “hiçbir kent tekdilli değildir1” (Meylaerts, Gonne 2014, 133); 

çünkü diller, kültürel, sanatsal ve ticari ürünler tüm dünyada büyük bir hızla 

dolaşmaktadır. Kentler tarihlerinden, yerleşik sakinlerinin küresel vatandaşlığından, 

kent mekânında yaşayan yabancı nüfusundan, ekonomik ve turistik etkinliklerdeki 

konumlarından dolayı çokdillidir. Çok dillilik kavramı kent bağlamında “bir 

çoğulluk ve çeşitlilik mekânı”nı akla getiriyor olsa da “hiyerarşi ya da örgütleme 

düşüncesi”ne doğrudan gönderme yapmaz (Cronin, Simon, 2014, 119). Diğer 

taraftan “çevirisel kent” translational city “dil ilişkileri bağlamında aktif, yöneltmeli 

directional ve etkileşimli bir model önermektedir. Çeviri, dillerarası hareketlerin 

planlanması, belirli zamanlarda topluluklar arasında yaratılan geçitlerin ortaya 

çıkması amacıyla kullanıldığında, kentlerdeki kültürel hayatın anlaşılmasıyla ilgili 

bir anahtar haline gelir” (age). Kentin dili, çok daha geniş bir anlamda, kent 

kültürünün ve çeşitli kentsel pratiklerin her bir parçasını kapsayan bir bütün olarak 

düşünülebilir. Bu noktada kenti bir metin olarak okuma yaklaşımı da ortaya çıkmış 

olur. Roland Barthes 1957 yılında yayımlanan Mythologies/ Çağdaş Söylenler 

başlıklı kitabında kitle kültürünü bir söylem olarak ele almış ve göstergebilimsel bir 

yaklaşımla incelemiştir (1957, 1972, 1996). Daha sonra “Semiology and Urbanism” / 

“Göstegebilim ve Şehircilik” başlıklı makalesinde kentin bir söylem olduğunu öne 

sürer (1967, 1993, 1994). Barthes’a göre “[ş]ehir bir söylemdir; bu söylem de 

gerçekten bir dildir: Şehir sakinleriyle konuşur; biz, içinde bulunduğumuz kenti 

                                                
1  Aksi belirtilmedikçe, bu tezdeki tüm çeviriler bana aittir.  



2 
 

konuşuruz; bunu da orada yaşayarak, orada dolaşarak, ona bakarak yaparız” 

(Barthes, 1993, 210). Barthes’ın yaklaşımı kenti bir söylem olarak ele alabilmemiz 

için bir çerçeve sunarken, kentin dilini anlamamıza ve kavramsallaştırmamıza da 

yardımcı olmaktadır. Barthes, ‘şehrin dilini’ eğretilemesiz olarak nasıl 

kullanabileceğini sorarken “eğretileme düzleminden anlamlamanın betimlemesine 

geçmek için…göstergebilim”in yardımcı olabileceğini ifade eder (age, 210-211). 

Buradan hareketle, kentin dilinin kentsel mekânın üretiminde kullanılan kent 

kültürüne ait tüm unsurlar, edim ve üretimlerin tümü olarak anlaşılabileceği 

düşünülebilir. Barthes’ın yaklaşımında kentin dilinin somutlaştırılabilmesi kentin, 

kentle çeşitli biçimlerde ilişkiler kuran farklı okurlar tarafından bir metin gibi 

okunabilmesiyle başlamaktadır. Kentle ilişki içerisinde olan farklı okurların, kentsel 

mekânın üretimine de dahil oldukları düşünülecek olursa kentin dilinin, kentsel 

mekâna müdahalelerle de somutlaşabileceği iddia edilebilir. Mekânın üretimi, kentin 

sadece maddi mekânlarının üretimi değil aynı zamanda kentsel yaşamın her alanı ile 

toplumsal ilişkilerin de üretimi ve yeniden üretimi olduğundan mekâna yapılan her 

müdahale fiziki müdahale boyutunu aşarak toplumsal ilişkileri etkileyebilir 

(Lefebvre, 2014). Kentin bir söylem olduğunu ve kentsel mekânın üretiminin, 

toplumsal ve kültürel ilişkilerin çeşitli müdahalelerle biçimlen(diril)mesi, dolayısıyla 

da kentsel dokunun değişip dönüşmesi olarak düşündüğümüzde, kentsel mekânın 

üretimi ve yeniden üretimini; kentsel mekânda yer alan tüm edimleri, müdahaleleri 

ve ‘aktarım etkinliklerini’ (Meylaerts, Gonne, 2014) yazım, ‘yeniden yazım’ 

(Lefevre, 1992) ve çeviri ile ilişkilendirebilir miyiz?  

Kentsel mekânın üretiminin çeviri merceğinden kavramsallaştırılmasında çeviri 

sosyolojisinin genel bir çerçeve çizdiği söylenebilir. Çeşitli toplumsal dizge ve 

alanda gerçekleşen çeviri uygulamalarına ve çeviri süreçlerine dâhil olan eyleyiciler 

arasındaki etkileşimlerin koşullarının ve değişkenlerinin incelenip tartışılması, çeviri 

sosyolojisi alanında kavramsallaştırılmaktadır (bkz. Simeoni, 1998; Heilbron, Sapiro, 

2002; Inghilleri, 2003, 2005; Wolf, 2007; Demirel, 2014). Çevirinin toplumsal 

olgular tarafından düzenlenen bir pratik olarak kavramsallaştırıldığı bu çerçevede ilk 

olarak hem çeviri ediminin toplumsal dizgeye ait eyleyiciler tarafından meydana 

getirildiği hem de çeviri olgusunun kaçınılmaz biçimde toplumsal kurumlarla ilişkide 

olduğu vurgulanır (Wolf, 2007,1). Bu bağlamda çeviri, toplumsal bir eylem ve 

uluslararası kültürel değişim aracıdır, dolayısıyla çeviri olgusuna etki eden tüm 

eyleyicilerin ve mevcut ilişkilerinin ve bu ilişkilerin meydana gelmesindeki 

koşulların değerlendirilmesi önemlidir.  



3 
 

Bu tez, kentin dilinin kentsel mekâna müdahalelerle de somutlaşabileceği 

düşüncesiyle ve çevirisel kent bakış açısıyla, öncelikle İstanbul’un Anadolu 

yakasında bulunan, tarihsel olarak çokdilli ve çok kültürlü Yeldeğirmeni mahallesini 

bir ‘çeviri bölgesi’ (Simon, 2012a; Cronin, Simon, 2014) olarak incelemeyi amaçlar. 

Çalışmanın bir diğer amacı da kentsel mekânın üretimi ve yeniden üretiminde çeşitli 

müdahalelerle etkin rol oynayan eyleyicilerin ‘kültürel aracılar’ (Simon 2012a; 

Melaerts, Gonne 2014) olarak kavramsallaştırılmasıdır. Cronin ve Simon, çeviri 

bölgelerini ve kültürel aracıları “çevirinin kent yaşamının anlaşılmasında bir anahtar 

olarak değerlendirilmesi” (120) bağlamındaki iki unsur olarak özetler. Çeviri 

bölgeleri “dillerarası yoğun etkileşim alanları, kültürel uzlaşmaların öneminin 

bilinciyle tanımlanan mekânlar ve çoğu kez çokdilli sosyal çevrelerin niteliği olan 

çok biçimli çeşitli çeviri edimlerine ev sahibi olan mekânlar” olarak tanımlanır (119-

120). Diğer bir unsur olan kültürel aracılar da gerçek anlamıyla çeviri, tam çeviri 

ve/veya gerçek çevirinin translation proper olarak da ifade edilebilen “sade çevirinin 

ötesine geçen çeşitli etkinlikleri de kapsayan değiş tokuş etkinlikleriyle ilgilenirler” 

(Cronin, Simon, 2014, 123). Kültürel aracılar, “farklı kültürel alanlar (edebiyat, 

resim, müzik), farklı diller ve uzamsal sınırlar yoluyla” (Meylaerts, Gonne, 2014) 

kültürlerarası aktarım etkinlerinde bulunan bireysel ve kurumsal eyleyicilerdir. 

Meylaerts ve Gonne, çokdilli bağlamlarda etkileşimin birçok karmaşık yapısı 

bulunduğunun, çevirinin de diğer birçok aktarım etkinliğiyle birlikte bunlardan biri 

olduğunun altını çizer (2014, 133) ve çokdilli bağlamlardaki söz konusu aktarım 

etkinliklerinin anlaşılabilmesinin bu etkinliklere dahil olan kişilere odaklanmakla 

mümkün olabileceğini vurgular (age, 136). Kültürel aracılar, kurumsal – bireysel ve 

söylemsel – söylemsel olmayan aktarım hareketleri gerçekleştiren eyleyiciler 

biçiminde iki ayrı grup olarak incelenebilir. Söylemsel aktarım etkinlikleri geliştiren 

eyleyiciler her türde yazınsal ve çevirisel üretimde bulunarak çoklu dil toplulukları 

arasında söylemsel bağlantılar kurar. İkinci grupta yer alan kültürel aracılar ise “az 

ya da çok kurumsallaşmış çeşitli kültürlerarası ve sanatlararası ağlar”da (age) hareket 

eden eyleyicilerdir. Meylaerts ve Gonne’a göre “bir kültürel aracı birçok jeo-kültürel 

uzamda, kendi kültürlerarası ve uluslararası bilincini geliştiren aktarım etkinlikleri 

ortaya çıkaran gerçek bir göçmen, melez kişi olarak düşünülebilir” (age). Bizim bu 

çalışmada inceleyeceğimiz kültürel aracılar söylemsel olmayan kültürlerarası ve 

sanatlararası ağlarda hareket eden ve toplumsal hareketliliklerle şekillenen kültürel 

aktarım etkinliklerinin eyleyicileri olacaktır.  



4 
 

Bir çeviri bölgesi hareket, yer değiştirme ve göç yoluyla oluştuğunda Michael 

Cronin’in ifade ettiği gibi “hem hareketin fiziksel ya da yer değiştirme anlamıyla 

hem de bir konuşma, yazma ve dünyayı yorumlama biçiminden diğerine doğru 

yapılan simgesel yer değiştirme anlamıyla gerçekleşmiş olur" (2006, 45). Çevirinin, 

bir durumdan ötekine doğru yaşanan dönüşüm olarak anlaşılması, “yer değiştirmenin 

siyasi coğrafyalarına odaklanılarak oluşturulan ve anlam yaratmanın sorgulandığı bir 

ortak alan” (Buden ve diğ., 2009, 209) olarak ’kültürel çeviri’ (bkz. Bhabha, 1994; 

Sturge, 2009; Buden ve diğ., 2009; Pym, 2014; Maitland, 2017) kavramını öne 

çıkarmaktadır. Sarah Maitland’ın kültürel çeviri yaklaşımı her türlü algılayış biçimi 

ve anlam yaratımının önemli ölçüde yorumlayıcı olduğunu belirtiyor (2017, 6). 

Dolayısıyla da kültürel çevirinin dünyaya ait nesnelerin her birimizin meşgul 

olabildiği ve olması gereken ‘kaynak metinler’ olarak yorumlanması olduğu kadar bu 

yorumlamanın nihai bir alıcıya yönelik iletişimi ile de ilgili olduğunu belirtiyor 

(Maitland, 2017, 10). Maitland’ın çeviriyi kültürel bir üretim biçimi, kültürel 

karşılaşmaları tanımlamada kullanılan bir iletişim ve bir dünyayı anlama aracı olarak 

tanımlaması bu çalışmanın kentsel müdahalenin çeviri etkinliği olarak 

kavramsallaştırılmasında kuramsal bir yaklaşım oluşturmaktadır. Bununla birlikte 

Anthony Pym’in (1) ağlar kuran etkileşimlerin çeviri olarak görüldüğü aktör – ağ 

kuramı ve (2) özellikle göçle şekillenmiş karmaşık ve katmanlı yapıdaki 

toplumlardaki gruplar arasındaki iletişimi inceleyen sosyolojiler (2014, 138) ile 

ilişkilendirdiği kültürel çeviri yaklaşımı da hareketlilik ve yer değiştirme ile 

şekillenmiş katmanlı toplumsal yapıdaki çokdilli ve çok kültürlü kentsel dokudaki 

dönüşümün çeviri perspektifinden incelenebilmesi bağlamında bir çerçeve 

sunmaktadır. Dolayısıyla bu çalışma, çeviri bölgesi, kültürel çeviri ve kültürel 

aracılar kavramlarını kullanarak Yeldeğirmeni’ni insanların hareketliliği ve yer 

değiştirmesiyle, karmaşık ve katmanlı çok biçimli aktarım etkinliklerinin çeşitli 

kültürel aracılar ve eyleyiciler tarafından hayata geçirildiği bir çeviri bölgesi olarak 

tartışmayı amaçlar. 

Bu çalışma ayrıca kentsel mekâna müdahale araçlarının çeviri merceğinden ve 

Yeldeğirmeni bağlamında sorgulanmasını amaçlar. Bu yaklaşımla tartışıldığında 

kentsel müdahale bir çeviri olarak kavramsallaştırılabilir mi? Doğası gereği 

disiplinlerarası olan çeviri, çevirisel kent bağlamında bir kentin nasıl ve hangi 

eyleyiciler tarafından şekillendirildiğinin anlaşılmasında yeni bir yaklaşım ortaya 

koyabilir mi? Çeviri kavramının kentsel mekânı şekillendiren, dönüştüren eylemlerin 

tartışılmasında simgesel bir araç olarak kullanılması halinde dahi ortaya çıkan somut 



5 
 

dönüşüm etkisinin kültürel ve toplumsal sonuçları çeviri bakış açısıyla 

değerlendirilebilir mi? Çevirinin kentsel bağlamda kavramsallaştırılması ve söz 

konusu soruların yanıtlarının bulunabilmesi için hem çeviribilim alanına hem de 

farklı başka disiplinlere ait çeşitli yaklaşımlar değerlendirilmelidir. Maria Tymoczko 

çevirmenler ve çevirinin içinde bulunduğu dünyada artan ağ oluşumunun networking 

neden olduğu farklı etkilerden dolayı yeniden kavramsallaştırılması gerekliliğinin 

altını çizmektedir. Tymoczko’ya göre çeviribilim kendi söylemlerini sorgulamak ve 

çeviri edimine dair daha geniş kavramsallaştırmalar geliştirmek için diğer kültür ve 

disiplinlere ait bakış açıları ve çerçeveler kullanmalıdır (Tymozcko, 2014). Farklı 

bakış açıları ve kavramsallaştırmalarla yürütülen disiplinlerarası çeviri çalışmaları 

Reina Meylaerts ve Maud Gonne’un da belirttiği gibi çeviribilim alanına katkı 

sağlayacak çalışmalardır ancak ve aynı zamanda da bu nedenden dolayı çeviribilimin 

yazar – çevirmen, kaynak – erek gibi klasik ikili kavramları ile tam olarak 

anlaşılamaz (2014). Özellikle de kent bağlamında, kentin tarihi, karmaşık ve 

katmanlı yapısı, dili, kentsel mekânın üretimi, kentsel mekânın üretimine katılan 

eyleyiciler, kent mekânına müdahale ve yeniden üretim gibi tartışma alanlarında hem 

kentin karmaşık, katmanlı ve aynı zamanda yaşayan ve dinamik bir yapı olması hem 

de eyleyicilerin rolleri ve aracılık etkinliklerinin ilişki halindeki çeşitli ağlardaki 

konumu ve etkisi çeviri yaklaşımıyla inceleneceği zaman mevcut tanım ve 

kavramsallaştırmaların sınırlarını zorlamak ve yeni tartışmalara zemin açmak 

gerekebilmektedir. Her anlatma eylemi bir yeniden anlatma, bir çeviridir (Tymoczko, 

1995). Anlatımın çeviri olması gibi çeviri de anlattığı olay ve karakterleri oluşturan 

bir anlatımdır (Baker, 2014). Bu noktada çevirinin kendisinin bir dil, bir iletişim 

aracı olduğunu kabul edebiliriz. Kenti okuyup yorumlayan eyleyiciler kentin 

anlatısını dikkatle irdeleyip kentsel müdahaleler ile değişmesine ve dönüşmesine ve 

bu anlatıların ve yeniden anlatıların yayılmasına katkıda bulunmaktadır. 

Belirtilen kuramsal çerçeve ve kavramlar ışığında ve kentsel müdahale araçlarının 

çeviri bakış açısıyla inceleneceği bu tezde, bir kent iyileştirme projesi olan 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin, bir ‘sanatlararası aktarım etkinliği’ 

(Meylaerts, Gonne, 2014) olan Mural İstanbul Festivali’nin ve mekân yaratmak – 

mekânı dönüştürmek bağlamında aktivist bir eylem olarak ortaya çıkan Don Kişot 

İşgal Evi’nin çeviri etkinlikleri olarak irdelenmesi amaçlanır. Yeldeğirmeni 

Canlandırma Projesi, 2010 yılında Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı tarafından 

başlatılan bir kentsel iyileştirme projesidir. Canlandırma projesinin başlıca 

eyleyicileri olan Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı’nın konuya ilişkin 



6 
 

söylemlerinde aktardıklarına göre projenin amacı, mahallenin çok kültürlü dokusu ve 

kimliğini korumak, kamusal alan yaratmak ve sosyal – kültürel karakterini 

canlandırmaktır. Kentsel mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek kapsamında ele 

alınabilecek olan proje daha az görünür olan bir kentsel mekânı yenilemek, 

iyileştirmek ve canlandırmak üzere maddi olarak resmî kurumlarca desteklenen bir 

belediyecilik ve sivil toplum örgütü ortak girişimi olarak tartışılacaktır. İkinci olarak 

ele alacağımız müdahale biçimi 2012 yılında Yeldeğirmeni mahallesinde 

düzenlenen, İstanbul ve Türkiye’nin ilk duvar resimleri festivali olan Mural İstanbul 

Festivali’dir. MURAL-IST hem başlı başına bir müdahale biçimi hem de YCP 

kapsamında hayata geçirilen kentsel canlandırma girişimlerinden biri olarak ele 

alınarak söz konusu ilişkisellik bağlamında tartışılır. MURAL-IST, bununla birlikte, 

mekân yaratma ve kentsel mekânı dönüştürme bağlamında sanatlararası aktarım 

etkinliği olarak irdelenecektir. Sanatlararası aktarım etkinliği kavramı kültürlerarası 

aktarım etkinlikleri bağlamında özellikle resim gibi sanat alanlarında üretim yapan 

eyleyicilere de gönderme yapar (age, 135) dolayısıyla sanatçıların kültürel aracılar 

olarak aldıkları konum MURAL-IST’in sanatlararası aktarım olarak ele alınmasında 

oldukça önemlidir. Kentsel müdahale ve mekân yaratıp dönüştürmek bağlamında 

inceleyeceğimiz üçüncü örnek Gezi Parkı Direnişi’nin ardından Yeldeğirmeni’nde 

kurulan Don Kişot İşgal Evi’dir. Gerilla bahçıvanlığı, işgal evleri gibi uygulamalar 

daha az görünür olan, âtıl kalmış ve/veya çöküntü halindeki mekânı dönüştürmek 

bağlamında ortaya çıkan kentsel müdahale biçimleri olarak tanımlanmaktadır. 

Türkçede başkasına ait arazi ya da mülkü sahiplenmek, izinsiz yerleşmek 

anlamlarına gelen squat sözcüğünden türemiş olan squatting kentsel literatürde işgal 

evi anlamına gelmektedir. İşgal evleri mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek 

bağlamında kentsel mekâna ve kente bir aidiyet iddiasında bulunmak ve/veya bir hak 

sahipliği ortaya koymak olarak okunabilmektedir. Bu çalışmada Gezi sonrası 

dönemde düzenlenen park forumlarında oluşturulan Yeldeğirmeni Dayanışması ve 

Don Kişot İşgal Evi sivil hareketler, sivil inisiyatifler olarak bir karşı duruşla birlikte 

alternatif bir dünya yaratmayı amaçlamış olan kentsel müdahaleler perspektifinden 

de incelenmektedir.  

Çalışma, yukarıda belirtilen amaçlarının yanı sıra, kentsel müdahalenin, kent 

bağlamında ortaya çıkardığı gözle görünür kültürel ve toplumsal değişim ve 

dönüşüm etkisi nedeniyle bir çeviri etkinliği olarak tartışılabileceği savını ortaya 

koymaktadır. Tezin Kent-Çeviri Bağlamı ve Kuramsal Yaklaşımlar başlıklı birinci 

bölümü, kent ve çeviri ilişkisini tartışan çeviri kuramlarını incelemekte ve çevirinin 



7 
 

kentsel bağlamda nasıl kavramsallaştırılabileceğine odaklanmaktadır. Kentin çeviri 

çalışmaları bağlamında bir araştırma nesnesi olarak kullanılması ve kentsel mekânda 

‘çok biçimli çeviri edimleri’nin (Simon 2012a; Cronin, Simon, 2014) 

gerçekleşmesiyle beraber çeviri tanımının kent bağlamında genişleyen anlamlar 

kazanması araştırma alanımızı oluşturmaktadır. Bu bölümde kent bağlamında 

genişleyen çeviri tanımları, çeviri bölgesi, kültürel çeviri, kültürel aracılar ve 

kültürlerarası aktarım etkinlikleri, tezin uygulama alanının çerçevesinin belirleyen 

kavramlar olarak irdelenmektedir. Yeldeğirmeni mahallesinin neden bir çeviri 

bölgesi olarak incelenebileceğinin kuramsal çerçevesini çizmeye çalışan bu ilk 

bölüm, aynı zamanda kent – çeviri araştırmalarına dair bir literatür incelemesini de 

barındırmaktadır.  

Kentsel Mekâna Müdahale başlıklı ikinci bölümde ilk olarak kentsel mekâna 

müdahale biçimlerine ait kuram ve yöntemlere değinilir. Günümüzde kent olarak 

betimlenen yapının 19. yüzyılda yaşanan Endüstri Devrimi ile birlikte şekillenmeye 

başlayan bir üretim olduğu kabul edilmektedir. İnsan, içinde yaşadığı mekânı 

kullanım, yenilik, eskilik, gelişim, sanat gibi değerler çerçevesinde kurgulayıp kentle 

yeni bir toplumsal ilişkisellik içerisine girerek kentsel mekânı üretmeye ve yeniden 

üretmeye başlar. Lefebvre’re göre kent, sakinleri arasındaki ilişkilerin bir ürünüdür. 

Mekânı insan ilişkilerinin uzamsal ve toplumsal ürünü olarak kabul eden Lefebvre, 

kentin de bu nedenle bir yapıt olduğunu savunur (2014). Kentin hareket halinde bir 

repertuar ve dilin yaşayan bir olgu olması, kentin dilinin de sürekli bir değişim ve 

dönüşüm içerisinde olduğu anlamını taşıyabilir. Kentsel mekânda üretim çok biçimli 

birçok farklı dil kullanılarak meydana getirilebilir ve kent kültürünün üretiminde 

kullanılan yazılı, sözlü, görsel, dijital, sanatsal her türlü iletişim aracı kentin dilini 

oluşturan unsurlar olarak kabul edilebilir. Bu bölüm Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi ve Mural İstanbul Festivali’nin ne tür kentsel müdahale biçimleri olduğunu 

belirlemek üzere kuramsal ve yöntemsel bir çerçeve çizmektedir. Bu bölümde 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesinin de kapsamı içerisinde bulunduğu ‘kentsel 

canlandırma’ ve kentsel müdahale biçimlerinden olan ‘soylulaştırma’ kavramına da 

değinilerek tanım ve kapsamları incelenmektedir. Soylulaştırma, Yeldeğirmeni 

bağlamında planlı ve amaçlı uygulanmış bir kentsel müdahale biçimi olmasa da 

mahallede yaşanan değişim ve dönüşümle birlikte bir sonuç olarak karşımıza çıkan 

bir müdahale olarak gözlemlenmekte. Yeldeğirmeni’nin bugün geldiği nokta 

soylulaştırmayla olan ilişkisine değinmeden tartışılamayacağından soylulaştırma 

kavramı tanımı, kapsamı, amacı, eyleyicileri, olumlu – olumsuz yönleri ve 



8 
 

İstanbul’dan örnekleriyle birlikte bu bölümde incelenmektedir. Soylulaştırmanın 

oluşmasında etkili olan eyleyicilerin kent mekanına yaptıkları katkının ekonomik ya 

da kültürel olması bağlamında ‘sermaye’ kavramı öne çıkmaktadır. Sermaye ister 

ekonomik ister kültürel olsun bireylerin üretiminin, toplumsal hareketliliğinin ve 

konumlanmalarının oldukça belirleyici unsurlarından biridir. Bu bölümde sermaye 

kavramı, Fransız sosyolog Pierre Bourdieu’nun bakış açısıyla değerlendirilmektedir.   

Yeldeğirmeni: Bir Çeviri Bölgesi başlıklı üçüncü bölüm tezin uygulama alanını 

oluşturur. Çeviri bölgesi vurgusu Yeldeğirmeni bağlamında temelde mahalle halkının 

göç, hareket ve yer değiştirmesiyle ortaya çıkan değişimin dilsel, sosyal ve kültürel 

yansımaları üzerinden okunan ve bu süreçlerde kültürel aracı olarak adlandırdığımız 

eyleyicilerin kentsel mekâna yaptıkları doğrudan ya da dolaylı müdahalelerin söz 

konusu dönüşüme olan etkisine odaklanılarak tartışılır. Yeldeğirmeni mahallesinin 

1800’lü yılların sonlarından bugüne kadar olan yüz yılı aşkın zaman içerisinde 

yaşamış olduğu dilsel, kültürel, toplumsal, ekonomik değişim ve dönüşümün anlamlı 

bir biçimde incelenebilmesi, bunun yanında eyleyiciler ve kültürel aracıların rolleri 

ve konumlarının bağlamı içerisinde sebep-sonuç ilişkiselliğiyle irdelenebilmesi için 

söz konusu zaman diliminin Osmanlı Devleti’nin sonu ve Türkiye Cumhuriyeti 

döneminde yaşanan siyasi, kültürel, toplumsal, ekonomik, dilsel politikalar ve 

toplumsal kırılma ve dönüm noktaları dikkate alınarak dönemlere ayrılması ve 

mahallede yaşananların önce dönemsel sonra bütüncül bir bakış açısıyla 

değerlendirilmesi düşünülmüştür. Kaynaklara göre Yeldeğirmeni’nin bir yerleşim 

alanı haline gelmesi 17. yüzyılın sonlarına tarihlenmekte ve sokakların oluşmaya 

başlaması 1789-1807 yılları arasında, Sultan III. Selim zamanında görülmektedir. İlk 

yerleşimler 17. yüzyılda başlamış olsa da Yeldeğirmeni’nin değişim, dönüşüm 

haritasını çıkartmak üzere yapılacak kazı çalışması için oluşturulacak dönemlerin 

başlangıç noktasını 1872 Kuzguncuk Dağhamamı yangını olarak belirleyeceğiz. 

Yangının tarihi bazı kaynaklarda 1872 bazı kaynaklarda da 1885 olarak 

gösterilmektedir. 1872 Dağhamamı yangını iki açıdan önemlidir: Birincisi, kent 

yaşamı içerisinde toplumsal ve kültürel yapıların oluşması, mimari ve kent 

dokusunun şekillenmesi bakımından kent yangınlarının önemini vurgulaması ve 

ikinci olarak da Kuzguncuk’ta yerleşmiş Yahudi nüfusunun yangından sonra 

Yeldeğirmeni’ne taşınarak mahalledeki toplumsal, mimari, kültürel ve dilsel yapının 

değişimine yaptıkları etkinin oluşumuna neden olması. Söz konusu tarihi bir 

başlangıç noktası olarak belirledikten sonra Yeldeğirmeni’ni çeviri bölgesi olarak 

incelerken üç farklı dönem vurgulanmaktadır. Bunlardan ilki 19. yüzyıl sonları ve 



9 
 

20. yüzyıl başları, Cumhuriyet’in ilk yıllarıyla birlikte yaklaşık 1935’e kadar devam 

eden dönemdir. Bu dönem bağlamında mahallenin katmanlı yapısı; söz konusu 

dönemdeki tarihsel önemi ve kültürel mirasına odaklanılarak ibadethaneler, okullar, 

apartmanlar ve Haydarpaşa Garı mahallenin bir çeviri bölgesi olarak 

anlaşılmasındaki unsurlar olarak ele alınacaktır. 19. yüzyılda İstanbul’da etnik 

azınlıkların ve/veya gayrimüslim nüfusun ağırlıklı olarak ikamet ettiği diğer birçok 

semt ve mahalle gibi Yeldeğirmeni de Türkçe, Rumca, Ermenice, İtalyanca, 

Fransızca ve Ladino dillerinin konuşulduğu bir ‘aracılık bölgesiydi’ interzone of 

mediation2 (Cronin, Simon, 2014, 122). Mahalledeki mimari biçim ve yapılar da 

yıllar boyunca bölgede yasamış ̧olan çeşitli azınlıklara bağlı olarak çeşitlenmektedir. 

Notre dame Du Rosaire Kilisesi, Ayios Yeorgios Rum Oktodoks Kilisesi, Hemdat 

Israel Sinagogu, Rasimpaşa Camii, günümüzde Kemal Atatürk Anadolu Lisesi olan 

Saint Euphemie Fransız Kız Okulu, günümüzde Yeldeğirmeni Çocuk ve Gençlik 

Merkezi olan Saint Louis İlkokulu, Ecole Communale Israelite de Haidar Pacha – 

Haydarpaşa Yahudi Okulu gibi inanç ve eğitim kurumları Yeldeğirmeni’ndeki etnik, 

sosyal, kültürel, dilsel ve aynı zamanda mimari farklılık ve çeşitliliğin göstergeleri, 

temsiliyeti olarak nitelendirilebilecek unsurlardır. Yeldeğirmeni’nde bulunan azınlık 

okulları, farklı dinlere ait ibadethaneler, İstanbul’un ilk apartman semti olarak 

nitelendirilmesinin nedeni olan apartmanlar bu çalışmanın bağlamında mimari 

nitelikleri bakımından ele alınan yapılar olarak değil ancak tarihçeleri ve mimari 

yapıların bulundukları bölgede bir kimlik oluşturmaları; tarihsel inceleme ve 

çalışmalarda mekâna ait kimliklerin göstergeleri olmaları bakımından önemlidir.  

Yeldeğirmeni’ndeki ikinci dönem belki bir ara dönem ya da geçiş dönemi olarak da 

adlandırabileceğimiz 1950’li yıllarla başlayıp 2000’lere kadar devam eden dönemdir. 

Bu dönem Yeldeğirmeni’nin bir çeviri bölgesi olarak kavramsallaştırılmasına 

mahallede yaşanan göç, hareketlilik, dil manzarasındaki değişim ve sosyal kültürel 

dokusundaki çöküşe odaklanılarak irdelenmektedir. Üçüncü dönem ise 2000’li 

yıllarda mahallede görülmeye başlayan başka tür bir hareketliliğin ve müdahalelerin 

sonucu olarak ortaya çıkan ve kentsel müdahalelerin bir çeviri etkinliği olarak 

anlaşılması olarak kavramsallaştırmaya çalıştığımız dönemdir. Bu dönem Kadıköy 

Belediyesi ve ÇEKÜL vakfının 2010 yılında başlattığı Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi’yle birlikte kentsel müdahalenin çeşitli biçimlerinin mahalle bağlamında 

tartışılmaya başlanmasıyla belirli biçimde öne çıkmaktadır. Bu dönemde mahallenin 

                                                
2  ‘Interzone of mediation’ kavramı tez süresince ‘aracılık bölgesi’ olarak kullanılacaktır. 



10 
 

çeviri bölgesi olarak anlaşılmasındaki unsurlar olarak da Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi, Mural İstanbul Festivali, Yeldeğirmeni Dayanışması ve Don Kişot İşgal Evi 

ele alınacaktır. Önemli bir vurgu da sanat ve sanatın diline yapılır ve sanat, kentsel 

müdahalenin bir aracı olarak çeviri bağlamında tartışılır. 

Bu bölümde ayrıca Yeldeğirmeni’nin diline de değinilecektir. Yeldeğirmeni, 

mahallede çeşitli dönemlerde konuşulmuş olan/konuşulan dillerin çeşitliliği 

nedeniyle de bir çeviri bölgesi olarak anlaşılabilir. 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın 

başlarında gayrimüslim azınlıklar ve Levantenlere ait diller aile arasında evlerde 

konuşulurdu; Rumca ve Ermenice avlularda duyulan dillerdi. Yahudi İspanyolcası da 

ev içerisinde konuşulurdu. Musa Albükrek3, Yahudi cemaatinin dillerle ilgili bir 

yatkınlığı, bir alışkanlığı olduğunu ifade ediyor. Albükrek, tarih boyunca çok 

defalarca yer değiştirmiş olan Yahudilerin yeni gittikleri yerin dilini sokakta, 

geldikleri yerin dilini de evde konuştuklarını belirtiyor. Buradaki ilginç nokta ise her 

yer değiştirmeyle birlikte evde ve sokakta konuşulan dilin değişiyor olmasıdır. 

İspanya’dan Osmanlı’ya gelen Yahudiler sokakta Türkçe evde Ladino konuşurlar 

ancak zaman içerisinde Türkiye’den İsrail’e göçenler bu sefer geldikleri yerin 

sokağında konuştukları dili evlerine taşır ve evde Türkçe sokakta İbranice konuşurlar 

(bkz. Demirel-Bogenç, Emine, 2006). Bu dönemdeki dilsel çeşitlilik mahallede 

açılan okullarla da kendini gösterir. 19. yüzyılın sonlarında Yeldeğirmeni’nde açılan 

azınlık okulları dilsel anlamda günlük hayatın gereksinimlerini karşılamaya yönelik 

değil ancak cemaat ve toplulukların sürekliliğinin sağlanması ve yeni nesillerin 

sosyalleşmesi bağlamlarında gerekliydi. Alliaénce okullarının ayrıca Yahudi 

cemaatinin kültürlenmesi ve özellikle de çok zamandır Batı’daki gelişmelerden uzak 

kalmış olan Doğu Yahudileri’nin söz konusu gelişmeleri yakalayabilmesini de 

amaçlanmaktaydı. Günümüzde ne genel olarak İstanbul ne de Yeldeğirmeni 19. 

yüzyılın sonlarındaki dil çeşitliğine ve dil bölgelerine sahiptir. 19. yüzyıl sonları ve 

20. yüzyıl başlarında kurulmuş olan yabancı okulların bazıları halen eğitime devam 

etmektedir ve İstanbul’da bu okulların da temel unsuru olduğu dil bölgelerinden söz 

etmek halen mümkündür ancak günümüzdeki durum yaklaşık olarak bir yüzyıl 

öncesiyle karşılaştırıldığında, dil bölgelerinin hem sayıca azaldığını hem de daha 

küçük boyutlara geldiğini söylemek mümkündür. Şule Demirkol ve Saliha Paker 

“Beyoğlu/Pera as a translating site in İstanbul” başlıklı makalelerinde Osmanlı’nın 

son dönemlerinin kozmopolit ve çok kültürlü Beyoğlu/Pera’sını günümüzde azınlık 

                                                
3  Bir tıp doktoru olan Musa Albükrek’in çocukluğunun bir kısmı Yeldeğirmeni’nde ikamet eden 

büyükannesinin yanında geçmiştir. Musa Albükrek ile kişisel görüşme, 30 Ekim 2018, Nişantaşı. 



11 
 

dillerinin duyulup anlaşılabileceği yeni bir direniş, mücadele ve aynı zamanda 

aracılık alanı olarak ele alıyor (Demirkol-Ertürk, Paker, 2014). Demirkol ve Paker 

çalışmalarında azınlık dili olarak Kürtçe ve Ermenicenin ve söz konusu dillerin 

eyleyicilerinin Beyoğlu/Pera’nın yeni bir etkileşim, aracılık, değiş tokuş ve çeviri 

bölgesi haline gelmesindeki rolünün altını çizmektedir (age). Buradan yola çıkılarak, 

İstanbul’un tarihsel olarak çok dilli çok kültürlü katmanlı yapısının süreç boyunca 

çeşitli siyasi, sosyolojik ve kültürel etmenler nedeniyle azalıp çoğalarak kendini 

göstermeyi sürdürdüğü belirtilebilir. Çeviri bölgesi olarak adlandırdığımız 

mekânlardaki dil bölgeleri zaman içerisinde farklılık gösterse de kentin hareket ve 

yer değiştirmeyle şekillenen dil ve kültür repertuarı yeni dil ve çeviri bölgelerini 

meydana getirerek çeşitli etkileşim unsurları ve çok biçimli çeviri hareketleri 

yaratmaya devam etmektedir. 

1950’li yıllarda başlayan dönemde de başka türlü bir dil hareketliliğinden söz etmek 

mümkündür. 1950’lerde İstanbul’a Anadolu’dan gelen göç Yeldeğirmeni’nde de 

görülmüştü. Özellikle de Adıyaman ve Bingöl’den gelen Kürt göçmenler ve 

Rize’den gelen Lazlarla birlikte mahallede Kürtçe ve Lazca konuşulmaya başlanır. 

Şehriban Çelebi’nin aktardığına göre bu diller sokağın dili değil ancak aileler 

arasında evlerde ve kapalı alanlarda konuşulmakta ve Yeldeğirmeni apartmanlarının 

avlularında duyulan dillerdir4. Sokağın dili Türkçedir. Sokağın dilinin Türkçe olması 

mahalle ahalisinden Türkçeden başka diller konuşanların ev- aile, iş- sokak 

alanlarında belki de bilişsel düzlemde bir çeviri edimi içerisinde olduklarını 

düşündürebilir. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte başlayan çokdilliliğin tek dile 

dönüşümünün 1960’lı yıllarda da Yeldeğirmeni ahalisinde bir çeviri etkinliği olarak 

görüldüğü söylenebilir. Bugünün Yeldeğirmeni’ne baktığımızda da başka tür ve 

biçimlerdeki dil bölgelerinin ortaya çıkmış oluğunu söyleyebiliriz. Bugün 

Yeldeğirmeni’nde başka azınlıklara ait dillerin konuşulduğunu gözlemlemek 

mümkün. Örneğin Avrupa Birliği Erasmus+ öğrenci değişim programı kapsamında 

İstanbul’a gelen yabancı öğrencilerin dilleri günümüzde Yeldeğirmeni’nin yeni 

dilleri arasında duyulmaktadır. Özbek ve Türkmen göçmenlerin yerleştiği mahallenin 

avlularında da günümüzde bu diller yankılanmakta. Bununla birlikte Suriyeli 

göçmenlerin de mahallede yerleştiğini ve Arapça’nın da Yeldeğirmeni’nin yeni 

dillerine dahil olduğu gözlemlenmekte.  

                                                
4  Şehriban Çelebi ile kişisel görüşme, 3 Kasım 2017, Kadıköy. 



12 
 

Yeldeğirmeni’nin yeni dilleri arasında önemli bir yeri olan bir başka dil de sanattır. 

Sokak sanatı 2012 yılından günümüze Yeldeğirmeni mahallesinin göstergesel 

alanının önemli bileşenlerinden biri olan ve mekânın dokusunda dönüştürücü etki 

yapan önemli bir müdahale aracıdır. Mural İstanbul Festivali ve mural resimlerin 

kentsel müdahalenin çeviri olarak kavramsallaştırılması bağlamında ele alınmasında 

akla ilk olarak Rus Biçimciliği’nin başlıca temsilcilerinden olan Roman Jakobson’un 

üçlü çeviri ayrımı gelmekte (Jakobson, 1959). Roman Jakobson, “Çevirinin 

Dilbilimsel Özellikleri Üstüne” başlıklı makalesinde ‘diliçi’, ‘dillerarası’ ve 

‘göstergelerarası’ olmak üzere üç çeviri türünden söz ederek göstergelerarası çeviriyi 

“dilsel göstergelerin dilsel olmayan gösterge dizgeleri aracılığıyla yorumlanması” 

(2004, 90) olarak tanımlar. Sokak sanatı, Roman Jakobson’un ortaya koymuş olduğu 

göstergelerarası çeviri kavramı bağlamında “basmakalıp bir fikrin iki gerçeklik: 

günlük gerçeklik ve sanatsal gerçeklik arasında duran sanatçı tarafından sanatın 

diline” çevrilmesi bağlamında tartılmıştır (Biedarieva, 2016, 9). Çağdaş sokak sanatı 

aynı zamanda çeviri perspektifiyle yorumlanarak sanatın çevirisel biçimleri olarak 

“kentsel deneyimi dönüştüren ve yeniden tanımlayan somut, fiziksel müdahaleler 

ortaya çıkartmak” bağlamında da kavramsallaştırılmaktadır (Suchet ve Mekdjian 

2016, 4). Bu bölümde de sokak sanatı, kentsel deneyimi dönüştüren ve kent 

mekânında ve sosyal – kültürel dokuda somut dönüşüm etkisi yapan ‘eylemci 

sanatsallık5’ artivisim (age; ayrıca bkz. Lindgaard 2005; Augoyard 2000; Douay 

2012; Lemoine ve Ouardi 2010) bağlamında değerlendirilen bir edim olarak çeviri 

bakış açısıyla irdelenecektir. Sanatın Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nde mekânı 

dönüştüren bir araç olarak kullanılmasının ve sanatçının kültürel aracı ve eyleyici 

olarak kentsel mekâna yaptığı müdahalenin mahalledeki dönüşümü otonom ve 

korunaklı hale getirdiği de ileri sürülmektedir. Bu bölümde ayrıca, Yeldeğirmeni 

bağlamında kentsel müdahaleler olarak incelenecek olan Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi, Mural İstanbul Festivali ve Don Kişot İşgal Evi’nin yanı sıra mahallede YCP 

ve MURAL-IST’ten sonra daha çok görülmeye başlanan kafeler, sanat atölyeleri, 

sanat galerilerin de mahallenin dönüşümündeki etkileri soylulaştırma kavramıyla 

ilişkili olarak tartışılacaktır.  

Yeldeğirmeni mahallesinin bir çeviri bölgesi olarak tartışılabilmesi için öncelikle 

Yeldeğirmeni’nin tarihine ve kültürel mirasına ilişkin bilgilerin toplanması amacıyla 

yazılı kaynaklardan yararlanılmıştır. Yeldeğirmeni hakkında ve Yeldeğirmeni 

                                                
5   ‘eylemci sanatsallık’, Andrew Boyd ve Dave Oswald Mitchell tarafından derlenen Bela İyidir: 

Devrim Kılavuzu başlıklı kitapta çevirmen Baran Akkuş tarafından kullanılmıştır. 



13 
 

sakinleriyle yapılmış ve çeşitli dergi ve gazetelerde yayınlanmış röportaj ve 

söyleşiler de kaynak olarak kullanılmıştır. Saha çalışması sırasında sözlü tarih 

yönteminden yararlanılarak mahalle sakinleriyle söyleşi ve sohbetler yapılmış ve 

edinilen veriler Yeldeğirmeni’nin hem tarihsel dönemdeki hem de günümüzdeki 

bağlamını belirleyebilmek amacıyla kullanılmıştır. Bu tezin araştırma nesnesinin 

hareket halindeki, yaşayan ve her an değişim ve dönüşüme açık olan kent mekânı 

olması nedeniyle Yeldeğirmeni mahallesinde çalışmanın başladığı 2016 yılından 

bugüne kadar yapılmış olan gözlemler de önemli veri sağlamaktadır. Bunların yanı 

sıra Yeldeğirmeni’nde dünyaya gelmiş olan ve Yeldeğirmeni’nde ikamet eden Şehir 

Bölge Planlamacısı Şehriban Çelebi ile, ÇEKÜL Vakfı’nda çalışmakta olan ve 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ile Mural İstanbul Festivali’nin hem tasarımcısı 

hem de düzenleyicilerinden olan mimar Alp Arısoy ile, MURAL-IST’in tasarımcı ve 

düzenleyicilerinden bir diğeri olan heykeltıraş, grafitici ve sokak sanatçısı Esk Reyn 

ile, yine MURAL-IST’in düzenleyicilerinden olan ve İstanbul ve Türkiye’de sokak 

sanatının gelişimine olanak sağlayan temas alanları yaratmış olması nedeniyle bu 

tezde önemli bir kültürel aracı olarak konumlandırılan Donut grafiti mağazasının 

sahibi tasarımcı, müzisyen Theo Gilij ile, çocukluğunun bir bölümü 

Yeldeğirmeni’nde yaşamakta olan büyükannesinin yanında geçmiş olan ve özellikle 

de Yeldeğirmeni Yahudi kimliği üzerine katkı sağlamış olan Dr. Musa Albükrek ile 

kişisel görüşmeler yapılmıştır. Kadıköy Belediyesi tarafından Açık Akademi, Kent 

Seminerleri kapsamında 19 Ekim – 23 Kasım 2017 tarihlerinde Yeldeğirmeni 

TAK’ta düzenlenen “Tarihi Dokunun Sürekliliği Bağlamında Yeldeğirmeni Örneği” 

seminerlerinde çeşitli disiplinlerden akademisyen ve araştırmacıların bulunduğu 

olduğu bilgi paylaşımı ve tartışma platformunda katılımcı olmanın da tezde 

oluşturulan Yeldeğirmeni bağlamı için önemli veri sağlamış olduğu belirtilmelidir. 

Bunların yanı sıra mahallenin eski ve yeni esnafından da çeşitli bilgiler edinilmiş, 

MURAL-IST’e katılmış olan bazı yabancı ve yerli sanatçılardan da e-posta 

aracılığıyla konuya ilişkin görüşleri alınmıştır.  

Çeviri üzerine yürütülen alanlararası çalışmalar ve son yıllarda yapılan yenilikçi 

tartışmaların kent ve çeviri bağlamında kentlerin dilleri, kentlerdeki güç ilişkileri, 

kentsel bağlamda ortaya çıkan çok biçimli çeviri edimleri ve çoklu çevirmen 

kimlikleri ve kültürel aracılar gibi başlıklar etrafında şekillenen çalışma alanlarıyla, 

çevrinin kentsel bağlamda bir araç, bir mercek olarak kullanılmasına dair yeni 

yaklaşımlar ve araştırma alanlarının ortaya çıkmasını sağlamakta olduğu 



14 
 

görülmektedir. Bu bakış açısıyla bu tezin de kent ve çeviri bağlamına yeni bir 

yaklaşım ve araştırma konusuyla katkı sağlayacağı umulmaktadır. 

Birinci bölüme geçmeden önce bu doktora tez çalışması kapsamında belirlenen 

araştırma soruları şu şekilde sıralanabilir: 

(1) Kentin dilinin somutlaştırılabilmesi kentin, kentle çeşitli biçimlerde ilişkiler 

kuran farklı okurlar tarafından bir metin gibi okunabilmesiyle başlamaktadır. 

Bu bağlamda kentle ilişki içerisinde olan farklı okurların, kentsel mekânın 

üretimine de dahil oldukları düşünüldüğünde kentin dili kentsel mekâna 

müdahalelerle de somutlaşabilir mi? 

(2) Kentin bir söylem olduğunu ve kentsel mekânın üretiminin, toplumsal ve 

kültürel ilişkilerin çeşitli müdahalelerle biçimlen(diril)mesi, dolayısıyla da 

kentsel dokunun değişip dönüşmesi olarak düşündüğümüzde, kentsel 

mekânın üretimi ve yeniden üretimini; kentsel mekânda yer alan tüm 

edimleri, müdahaleleri ve aktarım etkinliklerini yazım, yeniden yazım ve 

çeviri ile ilişkilendirebilir miyiz? 

(3) Tarihsel olarak çokdilli ve çok kültürlü olan Yeldeğirmeni mahallesi çok 

biçimli çeviri edimlerine ev sahipliği yapan bir çeviri bölgesi olarak 

incelenebilir mi? 

(4)  Kentsel mekânın üretimi ve yeniden üretiminde çeşitli müdahaleler ve 

aracılık etkinlikleriyle etkin rol oynayan eyleyicilerin kültürel aracılık rolleri 

çeviri bakış açısıyla nasıl tanımlanabilir? 

(5) Kentsel müdahale bir çeviri olarak kavramsallaştırılabilir mi? Doğası gereği 

disiplinlerarası olan çeviri, çevirisel kent bağlamında bir kentin nasıl ve hangi 

eyleyiciler tarafından şekillendirildiğinin anlaşılmasında yeni bir yaklaşım 

ortaya koyabilir mi? 

 



15 
 

2. KENT-ÇEVİRİ BAĞLAMI VE KURAMSAL YAKLAŞIMLAR 

Tezin Kent-Çeviri Bağlamı ve Kuramsal Yaklaşımlar başlıklı birinci bölümü kent ve 

çeviri ilişkisini tartışan çeviri kuramlarını incelemeyi amaçlar ve çevirinin kentsel 

bağlamda nasıl kavramsallaştırılabileceğini tartışır. Bu bölümde kentsel bağlamda 

genişleyen çeviri tanımları, kültürel çeviri ve çeviri bölgesi kavramları 

irdelenmektedir.  

Çeviri olgusunun sosyal, kültürel ve ideolojik bağlamların ayrılmaz bir parçası olarak 

soruşturulması, çeviri araştırmaları açısından önemli bir yaklaşımdır. Çeşitli 

toplumsal dizge ve alanda gerçekleşen çeviri uygulamalarına ve çeviri süreçlerine 

dahil olan eyleyiciler arasındaki etkileşimlerin koşullarının ve değişkenlerinin 

incelenmesi ve tartışılması, çeviri sosyolojisi alanında kavramsallaştırılmaktadır 

(Bkz. Simeoni 1998; Heilbron, Sapiro 2002; Inghilleri 2003, 2005; Demirel 2014; 

Wolf 2007;). Moira Inghilleri’nin belirttiğine göre, sosyo-kültürel ya da sosyolojik 

araştırma paradigmaları içerisinde yürütülen çeviri çalışmaları, doğrudan ‘çoklu, 

özerk toplumsal gerçekliklerin çevirinin rolüne ve modern toplumsal dizgeleri 

kapsayan çok kültürlü ve çokdilli ortamlarda oluşan çoklu anlamlara odaklanarak 

gözlemlenmesi ve betimlenmesi’ ile doğrudan ilgilenir (Inghilleri, 2009, 282). 

Çeviri sosyolojisi temelde çevirinin toplumsal olgular tarafından düzenlenen bir 

pratik olarak kavramsallaştırıldığı bir yaklaşımdır. Çeviribilim alanında yapılan 

çalışmalar çeşitli dönemlerde farklılıklar göstermiştir. Önceleri daha çok betimleyici 

alan içerisinde metin düzeyinde yapılan çalışmalara odaklanılmıştı. 1990’lı yılların 

başlarında yaşanan çeviribilim patlamasıyla birlikte çeviribilimde yaşanan kültürel 

dönemeç, çevirinin dilsel bir olgu olmakla birlikte sosyal, kültürel ve ideolojik 

çerçevelerin ve kültürel dizgenin bir parçası olarak incelenmesi yaklaşımını baskın 

hale getirdi. Çeviribilimde kültürel dönemecin vurgulanması, çeviri edimi ve çeviri 

sürecinin güdümleyici doğası üzerine yeni bir anlayış ̧ biçiminin geliştirilmesine de 

olanak sağlamış ̧ oldu. Çevirinin, kültürel boyutlarının inceleme alanının merkezine 

taşınması kaçınılmaz olarak çevirinin toplumsal hareketliliklerle olan ilişkiselliğini 

ve toplumsal çeviri kavramını gündeme getirdi. Çeviri sosyolojisi olarak ortaya çıkan 

yaklaşımda ilk olarak hem çeviri ediminin toplumsal dizgeye ait eyleyiciler 



16 
 

tarafından meydana getirildiği hem de çeviri olgusunun kaçınılmaz olarak toplumsal 

kurumlarla ilişkide olduğunu vurgulanır (Wolf, 2007,1). Altı çizilen önemli 

noktalardan biri de toplumun oluşmasına katkıda bulunan faktörlerin kültürel dil ve 

simgeselleştirme becerileri tarafından belirlendiği, dolayısıyla kültür ve toplumun bir 

inşa olduğu ve çevirinin söz konusu inşa süreçlerinde oldukça önemli bir rol 

oynadığıdır (age, 6). Emine Bogenç Demirel, çeviri sosyolojisinin inşası olarak 

adlandırdığı sürece dair görüşlerinde “[ç]eviri ürünün artık metin sınırlarını aşarak 

farklı bedenlerden oluştuğu, kültürlerarasında ‘her bir şey’in çevirisi bağlamında 

geniş ölçekli bir konuma” getirildiğini belirtir ve “içinde bulunduğumuz toplum 

değerleri açısından baktığımızda ise, çeviri ürün mekân/zaman sıkışmasıyla ya da 

küreselleşme içinde tekrar tekrar defalarca yeniden üretilip yeniden tüketilmekte 

midir yoksa yeniden inşa edilerek farklı birlikteliklerle alanlararası ve ötesi 

açılımlarla farklı ‘beden’lerde dolaşmakta mıdır?” (2014, 408) sorusunu sorar. 

Çevirinin toplumsal, kültürel ve ideolojik çerçevelerin bir parçası olarak incelenmesi 

ile kültürel ve toplumsal bağlam ve olguların birbirinden ayrı tutulamayarak bir arada 

değerlendirilmesi gerekliliği, bu yaklaşımlar doğrultusunda çeviri pratiği ve süreci 

içerisinde yer alan eyleyicilerin toplumsal dizge(ler)deki karşılıklı etkileşimlerinin 

toplumsal koşul ve değişkenlerinin incelenmesi önemlidir. Çeviri, André Lefevere’in 

çalışmalarında da toplumsal bir edim olarak vurgulanır. Lefevere’in ortaya koyduğu 

‘yeniden yazma’ (1992) kavramı, hem metin düzeyinde yapılan güdümleyici 

müdahaleleri hem de toplumsal kuvvetlerin karşılıklı etkileşimi içerisinde 

gerçekleşen üretim sürecini yöneten ve kontrol eden kültürel araçları işaret eder ve 

mekânın yeniden üretilmesinin çevirinin bir büyüteç gibi kullanılarak incelenmesi 

bağlamında bize kavramsal bir zemin sunar. 

Çevirinin toplumsal bir edim olarak incelenmesi ve çeviri edimiyle ilişkili 

eyleyicilerin çok çeşitli alanlarda ne şekilde dolaşıma girdiği farklı bakış açıları ve 

yaklaşımlarla tartışılıp, irdelenebilir. Çeviri sosyolojisi bize, ‘çeviri bölgeleri6’nde 

hareket eden eyleyicilerin üstlendikleri aracılık rollerinin araştırılması konusunda 

bakış açıları ve yaklaşımlar sunmaktadır. Bir çeviri bölgesi hareket, yer değiştirme ve 

göç yoluyla oluştuğunda Michael Cronin’in de aktardığı üzere çeviri “hem hareketin 

fiziksel ya da yer değiştirme anlamıyla hem de bir konuşma, yazma ve dünyayı 

yorumlama biçiminden diğerine doğru yapılan simgesel yer değiştirme anlamıyla 

                                                
6  ‘Çeviri bölgesi’ kavramı ilk olarak Fransızca ve Karşılaştırmalı Edebiyat profesörü Emily Apter 

tarafından 2006 yılında yayımlanan The Translation Zone: A New Comparative Literature, başlıklı 
kitabında kullanılmıştır. 



17 
 

gerçekleşmiş olur" (2006, 45). Çevirinin bir yerden başka bir yere hareket etme, 

taşı(n)ma anlamları Yunanca 'karşıya hareket et(tir)mek, taşımak’ anlamındaki      

metaphero fiilinden türemiş metaphorá sözcüğünün Latince çevirisi ve transferre, 

translatus sözcüklerinden türemiş olan translatio sözcüğüyle ilişkilidir. Rainer 

Guldin’in belirttiğine göre her iki sözcük de bir orta noktaya taşıma anlamını ima 

eder, “Yunanca metaphorá diğer anlamlarıyla birlikte bir dilden öteki dile çeviri 

anlamını da barındırmaktadır. Bu bakımdan metafor sözcüğünün ilk Batılı tanımları 

sınırların karşısına doğru açılan geçit anlamıyla bir çeviri yaklaşımı içermektedir” 

(Guldin 2016, 20). Söz konusu sözcüklerin etimolojik anlamsal ilişkisi nedeniyle de 

çeviri çalışmalarında çeviri ve metafor çeşitli şekillerde birlikte anılmıştır ve çeviri 

kavramı farklı disiplinlere ait ve disiplinlerarası çalışmalarda bir metafor olarak 

kullanılmıştır. Etimolojik olarak translatio sözcüğünün karşıya hareket et(tir)mek, 

taşımak anlamından yola çıkarak kişilerin de “çeşitli farklılıklar ve sınırların 

karşısına hareket ettiği, taşındığı ve böylece bir yerden ötekine, örneğin bir kültürel 

ve siyasi durumdan ötekine çevrilebileceği” (Buden ve diğ.,  2009, 196) tartışılmıştır. 

Latince translatio sözcüğü bugün Batı dillerinde “çeviri” anlamına gelen sözcüklerin 

etimolojik olarak kökeni kabul edilse de bu durumun öteki dil ailelerine ait dillerdeki 

çeviri anlamındaki sözcüklerde farklı olduğu görülür (Maitland, 2017). İngilizce 

translation, Fransızca traduction, İtalyanca traduzione, İspanyolca traducción için 

Türkçe karşılık olarak kullandığımız çeviri sözcüğünün çevirmek fiili olarak 

anlamlarına baktığımızda “karşıya hareket ettirmek, taşımak” anlamlarından farklı 

anlamlarla karşılaşırız. Türk Dil Kurumu güncel sözlüğüne göre çevirmek (1) bir 

şeyin yönünü değiştirmek, (2) öteki yüzünü görünür duruma getirmek, (3) 

döndürerek hareket ettirmek, (4) yönetmek, idare etmek, (5) yolundan alı koymak, 

yoldan döndürmek, (6) geri göndermek, (7) bir giyeceği söküp iç yüzünü dışa 

getirmek, (8) -den çeviri yapmak, (9) bir yerin çevresini bir şeyle sarmak, kuşatmak, 

(10) bir durumdan başka bir duruma getirmek, dönüştürmek ve (11) bir durumdan 

başka bir duruma geçmek, anlamlarında kullanılmaktadır. Translatio etimolojik 

olarak bir yerden ötekine hareket ettirmek, taşımak anlamlarını barındırıyor ve bu 

yaklaşım hem alan içerisinde yapılan çalışmalar hem de alanlararası aktarımlarla 

genişleyen çeviri tanımlarıyla birlikte çeviri kavramını bir şeyin, bir eşyanın, bir 

olayın, bir kişinin bir durumdan ötekine taşınması olarak yorumlamayı mümkün 

kılabiliyor. Türkçe çeviri sözcüğünün de (1) bir şeyin yönünü değiştirmek, (2) öteki 

yüzünü görünür duruma getirmek, (3) döndürerek hareket ettirmek, (4) bir durumdan 

başka bir duruma getirmek, dönüştürmek ve (5) bir durumdan başka bir duruma 



18 
 

geçmek anlamlarına baktığımızda, çeviri kavramının değişim ve dönüşüm 

anlamlarıyla birlikte kavramsallaştırılmasına imkân tanır nitelikte olduğunu öne 

sürmek mümkün görünmektedir. Çeviri benzer bir yaklaşımla, mimari ve çeviri 

alanlarının kesişiminde kültürlerin çevirisi anlamında Esra Akcan’ın Çeviride 

Modern Olan: Şehir ve Konutta Türk-Alman İlişkileri başlıklı çalışmasında da 

kullanılmaktadır. Akcan, mimaride Türk-Alman ilişkilerinin çeviri merceğinden 

incelendiği bu disiplinlerarası çalışmada neden çeviri kavramını kullanmayı tercih 

ettiğini çevirinin hem taşıma hem de dönüşüm/dönüştürme anlamlarını kapsıyor 

olmasıyla açıklamaktadır (Akcan, 2009, 12). Buradan yola çıkılarak, kentsel mekâna 

müdahalenin söz konusu kent mekânına yabancı olan yeni bir takım yöntem ve 

araçlar kullanılarak yapıldığı durumlarda, müdahalenin hem yeni bir bağlamı kent 

mekânına taşıması hem de sonucunda mekânı dönüştüren somut bir etki yaratması 

bağlamında çeviri olarak görülebileceği ortaya konulabilir. 

Çeviri edimine içkin olan değişim ve dönüşüm, Buden ve Nowotny’nin de ifade 

ettiği gibi yalnızca farklı dillere ait sözcüklerle değil, insanlarla ve onlara ait olan 

varlık ve eşyalarla ilgili bir hal de alıyor (Buden ve diğ., 2009). İnsanların ve onlara 

ait eşyaların ve hatta kültürel, kentsel, sanatsal, mimari öğelerin çeşitli farklılık ve 

sınırların ötesine hareket etmesi ve/veya taşınması ve böylece bir durumdan başka bir 

duruma geçmesi, bir durumdan ötekine çevrilmesi, söz konusu öğelerin “siyasi 

nedenlerle ve varoluşsal sonuçlarla kültürel olarak çevrilebileceğini” ortaya 

koymakta (age, 196). Çeviri kültürel hale gelerek özünde bulunan politik anlamı da 

tartışmaya açmış oluyor (age). Esas olarak çevirinin özünde bulunan politik anlamın, 

çevirinin çok çeşitli hallerde ve amaçlarla kullanılan doğası gereği alanlararsı dilsel, 

kültürel, sosyolojik, ideolojik ve siyasi bir araç olmasından kaynaklandığı ifade 

edilebilir. 

Çevirinin, bir durumdan ötekine doğru yaşanan dönüşüm olarak anlaşılması, “yer 

değiştirmenin siyasi coğrafyalarına odaklanılarak oluşturulan ve anlam yaratmanın 

sorgulandığı bir ortak alan” (Buden ve diğ., 2009, 209) olarak ’kültürel çeviri’ (bkz. 

Bhabha, 1994; Sturge, 2009; Buden ve diğ., 2009; Maitland, 2017) kavramını öne 

çıkarmaktadır. Kültürel çeviri kavramı birçok çeviribilim araştırmacısı tarafından 

irdelenmiş ve eleştirilmiş bir kavram olarak karşımıza çıkıyor. Eleştirilerin 

ortaklaştığı nokta da kültürel çevirinin tanımlanmasındaki sorunlar bir başka deyişle 

bir kavram olarak kültürel çevirinin ne ifade ettiğinin tam olarak anlaşılamaması 

etrafında toplanmaktadır. Kyle Conway, kültürel çevirinin popüler bir kavram halini 



19 
 

almasıyla birlikte yazarların kültürel çeviriyle ne kastettiklerini açıkça ifade 

etmediklerini ve ima ettikleri kültürel çeviri paradigmasını okurların da paylaşacağını 

varsaydıklarını belirtiyor (2012). Buden ve Nowotny tarafından 2009 yılında 

Translation Studies dergisinde yayımlanan “Cultural Translation: An Introduction to 

the Problem” başlıklı yazı araştırmacılara konuyu tartışmaya yönelik bir çağrıda 

bulunmuş ve önemli bir karşılık alarak irdelenmişti. Buden ve Nowotny de söz 

konusu tartışmayı başlatırken kültürel çevirinin hem çeviribilimin içinde hem de ve 

özellikle dışında birçok farklı disiplin tarafından kullanılan bir kavram olduğunu 

belirtir ve Conway’in görüşüne benzer biçimde tüm bu yaklaşımların kültürel 

aktarım pratikleri bağlamında değerli katkılar sunduğunu ancak kültürel çeviri 

kavramının kullanımının tartışmalı bir noktada bulunduğunu ifade eder (2009, 196). 

Yazıda belirttikleri amaç, kavramın hem çeviribilim hem de komşu disiplinler için 

potansiyelini irdeleyip değerlendirmektir ancak kültürel aktarım potansiyeli etrafında 

kurgulanan kavramsallaştırma bir yana kültürel çeviri kavramını, örnek olarak ortaya 

koymuş oldukları bir vatandaşlık testi üzerinden tartışmaları birçok araştırmacı 

tarafından eleştirilmiştir (Tymoczko, 2010; Pym 2014; Maitland 2017). Bu oldukça 

tartışmalı kavramın bu tezin bağlamında nasıl bir kuramsal yaklaşım olarak ele 

alındığına geçmeden önce kavramın hangi alanlarda, hangi yaklaşım ve anlamlarda 

kullanılmış olduğuna bakmak kavramla ilgili bir bağlam oluşturmak bakımından 

önemli olacaktır.  

Kate Sturge Routledge Encyclopedia of Translation Studies’de kültürel çeviri 

kavramının çeşitli durumlarda farklı şekillerde kullanıldığını belirtir. Bunlardan biri 

çevirinin kaynak – erek, yazar – çevirmen gibi geleneksel ikili kavramlarını 

sorgulayan bir metafor olarak kullanılmasıdır. Bir diğeri de özellikle edebiyat çevirisi 

alanında kültürel farklılıklardan kaynaklanan bağlamlara aracılık etmek, farklı 

kültürlere ait öğelerin çevirisinin daha kapsamlı bir biçimde kültürel arkaplanın da 

aktarımıyla yapılabilmesine olanak sağlamak ve öteki kültürü çeviri yoluyla temsil 

etmek anlamlarında kullanılmasıdır. Sturge’e göre bu kullanımlarıyla kültürel çeviri, 

yalnızca cümlenin kapsamıyla sınırlı olan ‘dilbilimsel’ ya da ‘dilbilgisel’ çevirinin de 

karşısında durmaktadır (2009, 67).  

Kültürel çeviri kavramı kültürel antropoloji alanında da çeşitli anlamlarda 

kullanılmıştır. Antropoloji araştırmalarında çeviri farklı birkaç biçim ve düzlemde 

ortaya çıkar. İlki hem antropolog ya da araştırmacı hem de çevirmen tarafından 

gerçekleştirilen farklı diller arasındaki çeviri edimidir. İncelediği kültürün hem dilsel 



20 
 

hem de kültürel olarak dışında bulunan ancak içeridekini anlamlandırmaya, 

yorumlamaya çalışan araştırmacı için katılımcı gözlem hem bedensel hem de 

entelektüel anlamda değişik çeviri türleri deneyimlemeyi zorunlu kılmaktadır 

(Clifford, 1983, 119). İkinci tür çeviri edimi, Kate Sturge’e göre, sahada çalışan 

araştırmacının çokboyutlu, sözlü iletişim yöntemiyle elde ettiği deneyimlerin çizgisel 

bir yazılı metin haline gelmesi sırasında ortaya çıkan çeviri edimidir. Sturge’un 

belirttiğine göre böylesi bir çeviri yalnızca diller ve hatta göstergelerarası değil aynı 

zamanda kültürel bağlamlar arasında gerçekleşen bir çeviri pratiğidir (2009, 67).  

Kültürel çevirinin entnografiyle ilişkili konumuna bakacak olduğumuzda ötekinin 

karmaşık anlam dünyalarının alıcı dilde anlaşılabilir bir yazımının yapılması haliyle 

karşılaşırız. Sturge’un altını çizdiği gibi bu süreçte kaynak dile ait terim ve ifadelerin 

ne kadarının aktarılması gerektiği, ne kadar kavramsallaştırma yapılması gerektiği ve 

erek kültür yazın türlerine ve anlatım biçimlerine ne kadar uyarlama yapılması 

gerektiği esaslı bir tartışma konusu olmuştur. Edebiyattaki kültürel çevirmen gibi 

etnografın da “yerli bakış açısı”nın özellikleri ve erek okura anlaşılabilir bir metin 

oluşturma arasında bir uzlaşma sağlaması, aracılık yapması gerekmektedir.  

Kültürel çeviri kavramı ilk kez Roger Keesing tarafından 1985 yılında Journal of 

Anthropological Research dergisinde yayımlanan ‘Conventional Metaphors and 

Anthropological Metaphysics: The Problematic of Cultural Translation’ başlıklı 

makalesinde kullanılmıştır (Keesing, 1985). Keesing, bu çalışmasında dünyadaki 

farklı insanların benzersiz karakteri ve antropolojinin ötekinin gerçekliğini 

kavrayışıyla ilgili kabullerinin anlaşılması amacıyla tasarlanan kavramsal araçların 

uygulanması konusunda özeleştiriden uzak bir tavır sergilenmesinin kültürel çeviri 

yani araştırma nesnesinin araştırmacının imgeleminde yeniden yaratılması şeklinde 

ifade edilebilecek bir risk ortaya çıkardığını tartışır (Maitland, 2017, 11). 

Kültürel çeviri aynı zamanda yine antropolojiyle ilişkili olarak “kültürlerin çevirisi” 

biçiminde kullanılmıştır. 1950’li yıllarda özellikle de İngiliz işlevselci antropolojinin 

kullandığı kültürlerin çevirisi yaklaşımı öteki insanın kendi bağlamındaki düşünme 

ve davranış biçimine dair içsel bir bütünlük yakalamaya çalışmak ve sonrasında bu 

bütünlüğü Batılı akademik çevrenin bağlamında yeniden yaratma olarak kabul 

edilmekteydi (Sturge, 2009, 68). Bu yaklaşımın ortaya çıkışı da etnograf-çevirmenin 

yerlilerin söylem ve hareketlerindeki örtük anlamı seçip çıkarma yetki ve hakkına 

sahip olduğunu varsayması – anlamı söylem ve hareketlerin asıl sahiplerinin 

belirlemesi yerine – üzerine eleştirel bir tartışma başlatmıştır (Asad, 1986). Kültürel 



21 
 

çeviri bu yaklaşımda da kültürel çevirmen olarak etnograf-çevirmenin kendini 

araştırma nesnesi olan kültürü o kültüre ait insandan daha iyi bildiği bir konuma 

taşıması olarak anlaşıldığı için de eleştirilmiştir.  

Kültürel çeviri sömürgecilik sonrası bağlamda da yabancılaştırma ve kimliğin 

dönüştürülmesi anlamlarında bir metafor olarak karşımıza çıkıyor.  Bu yaklaşımda 

sömürgeleştirilen insan her anlamda asimile edilir ve artık bütünüyle kendinden 

yabancılaşarak sömürgecinin dünyasını ve kültürünü kuşanır ve bunu da 

sömürgecinin dilini konuşarak ve hatta söylemini benimseyerek yapar. Söz konusu 

durum sömürgeleştirilen insanın gönüllü olarak benimsediği bir uyum gösterme 

olarak da ayrıca ortaya çıkmaktadır. Çeviri burada dillerarası bir aktarım değil ancak 

simgesel anlamda sömürgeci söylemin sömürgeleştirilenin söylemi tarafından 

değiştirilmesi ya da tam tersi olarak anlaşılmaktadır. Sömürgeleştirilen insanının 

içinde bulunduğu bu durum Frantz Fanon (2009) Robert Young (2003) ve Salman 

Rüştü (1992) tarafından çevrilmiş özne olmak biçiminde de tanımlanmıştır. 

Çevrilmiş özne, sömürgeci söylem tarafından kültürel kimliği dönüştürülen insanın 

kültürel olarak çevrilerek ‘tamamen değil ancak neredeyse aynı olan farklı bir özne” 

olarak üretilmesini tanımlar (Bhabha, 1994, 86). Bhabha’ya göre bu durum hem 

dilde hem de kültürel kimlikte ortaya çıkan bir ‘melezlik’ ile sonuçlanır ve bu da 

değiş tokuş ve uyarlama olarak çeviri aracılığıyla özellikle de göç olgusunun 

yaşandığı mekân ya da coğrafyada oluşan kültürün ‘uluslarötesi ve çevirisel’ olduğu 

anlamına gelmektedir (1994, 5). Elbette hem kültürel antropoloji ve etnografik 

yaklaşımlarda hem de sömürgecilik sonrası bağlamda kültürel çeviri yaklaşımları güç 

ilişkilerinden bağımsız düşünülemez.  

Kültürel çeviri, “kültürel sınırları aşarak ve simgesel çevirmenlerin aracı konumlarını 

açığa çıkararak melezliği görünür kılan söylemler” olarak da ifade edilmektedir 

(Pym, 2014, 143). Bu bağlam içerisinde kültürel çeviri aynı zamanda “bir başlangıç 

ya da kaynak metnin ve genel olarak sabitlenmiş bir erek metnin de olmadığı bir 

süreç” (age, 138) olarak da anlaşılmıştır. Ne çeviri ne de orijinal, ne çevirinin dili ne 

de orijinal dil sabit ve kalıcı kategorilerdir, dolayısıyla zaman ve uzamda sürekli 

olarak dönüşürler. Bu yaklaşımda çeviri “birbirinden ayrı bütünler arasındaki bir 

değişim değil, karma ve karşılıklı bir etkileşim” (Sturge, 2009, 69) olarak algılanır ve 

böylelikle  bu tezin bağlamında kültürel çeviri kavramını çevirinin kaynaktan ereğe 

doğru bir hareket olmaktan çok “kültürel farklılıklar nedeniyle ortaya çıkan çekişme 

ve anlaşmazlıkların ve söz konusu anlaşmazlıklara dahil olan farklı toplumsal 



22 
 

söylemlerin müzakere edildiği” (Wolf, 2002, 190; Sturge, 2009, 96) bir ara bölgede 

gerçekleşen çok biçimli çeviri edimleri olarak tartışmamıza zemin hazırlar. Kaynak 

ve erek kavramları Walter Benjamin tarafında da sorgulanmıştır. Benjamin’in “The 

Task of the Translator” başlıklı makalesi yapısökümcü kuram bağlamında oldukça 

önemli bir yaklaşım getirir ve asıl, orijinal, kaynak fikrini sorgular. Benjamin, 

orijinal fikrini bir kenara bırakarak geleneksel çeviri kuramlarında bulunan ikili 

yaklaşımları da sorgulamış olmaktadır. (Benjamin, 1992).  

Kültürel çeviriye ilişkin en son ve yeni yaklaşım Sarah Maitland’ın 2017 yılında 

yayımlanan What is Cultural Translation? başlıklı kitabında karşımıza çıkmaktadır. 

Maitland, dünyanın her türlü algılanış biçiminin etkin şekilde yorumlayıcı olduğunu 

bir başka deyişle dünya hakkında yazıp söylediğimiz her şeyin dünyanın gerçeğinden 

az ya da çok farklı olduğunu belirtiyor (2017, 6). Kültürel çeviri yaklaşımına dair 

önerdiği modelde kültürel çeviri süreci kapsamlı beş boyuttan oluşmaktadır; (1) çok 

sesli ‘metnin’ anlaşılması amacıyla yapılan yorum, (2) belirli bir zaman ve uzam 

mesafesinin karşına doğru bir okuma edimi, (3) metnin çevirmenin sosyo-kültürel 

bağlamıyla birleştirilmesi, bu bağlama dahil edilmesi, (4) bir anlamın belirli amaca 

yönelik olarak dönüştürülmesi, (5) çevirmenin bir okur olarak özgürleştirilmesi 

(Maitland, 2017, 10). Bu modelde belirtilen yorum yapmak, taşımak ve dönüştürmek 

boyutları aynı zamanda çeviri edimiyle gerçekleştirilen eylemler ve sonuçlar olarak 

da karşımıza çıkmaktadır. 

Kültürel çeviriyi tanımlarken Paul Ricoeur’un hermeneutik kuramsal yaklaşımında 

temsil edilen çeviri modelinden yararlandığını belirten Maitland, kendi kültürel 

çeviri tanımının dünyaya ait nesnelerin her birimizin meşgul olabildiği ve olması 

gereken ‘kaynak metinler’ olarak yorumlanması olduğu kadar bu yorumlamanın 

nihai bir alıcıya yönelik iletişimi ile de ilgili olduğunu ifade etmektedir (Maitland, 

2017, 10). Maitland’ın kültürel çeviri yaklaşımı yalnızca farklılıkları koruyan değil 

ama yeni düşünme biçimleri oluşturmak için söz konusu farklılıklar üzerine kurulan 

bir dünyayı anlama biçimini öne çıkarmaktadır. Maitland’ın kültürel çeviri 

yaklaşımını temellendirdiğini belirttiği Paul Ricoeur’un hermeneutik yaklaşımında 

kültür bir metin gibi anlaşılabilen anlamlı bir bütündür ve söz konusu bu metin 

ötekini ve farklılığı açığa çıkarak biçimde sürekli olarak yazılmaktadır. Belirli bir 

kültürel mirası paylaşan kişiler bu metnin okurları olarak, metni kendi yaratıcı 

düşünme biçimleri ve imgelemleriyle yorumlayıp yeniden üretmektedirler. Maitland, 

bireylerin kültürel olayları bir metin gibi okuyarak yaratıcı biçimde 



23 
 

yorumlayabilmeleri ve kısmi olarak yeniden üretebilmeleri durumunu çeviri ile 

ilişkilendirmektedir. Maitland kültürel çeviriyi insan iletişimin merkezinde 

konumlandırmaktadır ve onun yaklaşımında kültürel çeviri, küresel ve çok kültürlü 

dünyada kültürel, siyasi ve toplumsal üretimle meşgul olma, söz konusu üretimlere 

katılma aracımızdır (age). Kültürel çeviri aynı zamanda tüm bu üretimlerin arasında 

meydana gelen çekişme ve anlaşmazlıkların yaşandığı bir ortamı da meydana getirir. 

Maitland’ın çeviriyi kültürel bir üretim biçimi, kültürel karşılaşmaları tanımlamada 

ve dünyayı anlamada kullanılan bir araç olarak tanımlaması bizim bu çalışmada 

çizmeye çalıştığımız kuramsal çerçeveyle de örtüşmektedir.  

Maitland’ın yanı sıra Anthony Pym de kültürel çevirinin nasıl tanımlanabileceği ve 

kapsamının ne olabileceğine dair görüş bildirmektedir. Pym, kültürel çevirinin birçok 

alandan yararlandığını belirtir, 

(1) Etnografın görevinin yabancı kültürü tanımlamak olduğu sosyal antropoloji  
(2) Ağlar kuran etkileşimlerin çeviri olarak görüldüğü aktör – ağ kuramı (çeviri 

sosyolojisi) ve  
(3) Özellikle göçle şekillenmiş karmaşık ve katmanlı yapıdaki toplumlardaki gruplar 

arasındaki iletişimi inceleyen sosyolojiler (2014, 138).  
 

Pym’in kültürel çevirinin açığa çıktığını vurguladığı alan ve ortamlar da bu tezde 

kullanılan kültürel çeviri yaklaşımına ilişkin bir çerçeve çizmektedir. Bu tez kültürel 

çeviri kavramından özellikle, (1) ağlar kuram etkileşimlerin çeviri olarak görüldüğü 

çeviri sosyolojisi ve (2) göçle şekillenmiş karmaşık ve katmanlı yapıdaki 

toplumlardaki gruplar arasındaki iletişimi inceleyen sosyolojiler (age) bağlamında 

yararlanmayı amaçlamaktadır. Bu iki yaklaşım Yeldeğirmeni’ni kent ve çeviri ilişkisi 

bağlamında incelemek için bir yöntem önermektedir ve Yeldeğirmeni’ninde 

insanların hareketliliği ve yer değiştirmesiyle oluşan karmaşık ve katmanlı yapının 

ve hareket halindeki bu yapıda çeşitli kültürel aracılar ve eyleyiciler tarafından 

meydana getirilen çok biçimli aktarım etkinliklerini çeviri olarak tartışmamıza 

olanak tanımaktadır. 

Kentsel müdahalenin bir çeviri etkinliği olarak kavramsallaştırılmasında, Sarah 

Maitland’ın dünyaya ait nesnelerin birer metin, birer kaynak metin gibi 

yorumlanabileceği ve bu yorumun bir alıcıya yönelen iletişim olarak algılanabileceği 

görüşüyle (2017, 10) ve küresel ve çok kültürlü dünyada kültürel, siyasi ve toplumsal 

üretimle meşgul olma, söz konusu üretimlere katılma aracı olmasıyla (age) 

tanımlanan kültürel çeviri yaklaşımı bir hareket alanı sunmaktadır.  



24 
 

Çeviri sosyolojisi bağlamında çeviri, toplumsal bir eylem ve uluslararası kültürel 

değişim aracıdır, dolayısıyla yapılan incelemelerde çeviri olgusuna etki eden tüm 

eyleyicilerin ve mevcut ilişkilerinin irdelenmesi gerekmektedir. Bu yaklaşımda çeviri 

ürünle birlikte çevirmene ve süreç boyunca ilişki içerisinde olduğu tüm eyleyicilere 

vurgu yapılır. Bir başka deyişle çeviri sürecinin, eyleyicilerin hem süreç ile hem de 

birbirleri ile ilişkiselliğine odaklanılarak irdelenmesi söz konusudur. Kültürel çeviri 

kavramı da benzer biçimde çevirmenin aracılık konumuna ve söz konusu 

aracıların/eyleyicilerin faaliyet gösterdiği kültürlerarası hareketlerin oluşturduğu 

alanlara dikkat çeker (142). Kültürel çevirinin oluşmasının başlıca nedeni metinlerin 

(nesnelerin) yerine insanların (öznelerin) hareketliliğidir ve tam olarak bu nedenden 

dolayıdır ki çeviri kavramı çeviriler üzerinden değil çevirmenler, aracılar ve 

eyleyiciler üzerinden tartışılır (138). Çeviriyi kültürler ve diller arasındaki iletişim 

olarak tanımlayacak olursak dilsel ve kültürel farklılıkların bir arada bulunduğu 

topluluklarda ve mekânlarda çeviri, farklılığı ortaya çıkartan ama aynı zamanda söz 

konusu farklılıklar arasındaki iletişimi sağlayan tüm araçlar olarak algılanabilir. Bu 

nedenle çok biçimli çeviri hareketlerinden söz edebiliyoruz. Kültürlerin örtüştüğü ve 

kesişim alanları yarattığı uzamlarda çeviri söz konusu alanlarda faaliyet gösteren 

söylemsel, söylemsel olmayan, kültürel, toplumsal, sanatsal ve sanatlararası aktarım 

etkinliklerini başlatan ve yürüten eyleyicilerin varlığıyla açığa çıkmış olur.  

2.1. Kent ve Çeviri Üzerine 

Bu çalışma kentin çeviribilim alanında bir araştırma nesnesi halini alması üzerine 

kurgulanmıştır. Doğası gereği disiplinlerarası olan çeviri çalışmaları günümüzde 

kültürel, sosyolojik ve teknolojik bakış açılarıyla birlikte farklı disiplinlerin 

bünyesinde ya da farklı disiplinlere ait yaklaşımlarla kavramsallaştırılan çok sesli, 

çok boyutlu ve çok katmanlı disiplinlerarası melez çalışmalar haline de gelmektedir. 

Böyle bir yaklaşım bağlamında kent, çeviri ile ilişkili olarak birçok farklı boyutta 

tartışılabilmektedir. Kent bir araştırma alanı olarak çeviri bağlamında ilk olarak 

Sherry Simon tarafından sorunsallaştırılmış ve tartışılmıştır. Simon, Translating 

Montreal: Episodes in the Life of a Divided City (2006) ve Cities in Translation: 

Intersections of Language and Memory (2012) başlıklı kitaplarında; “Cities in 

Translation: Some Proposals on Method” (2008) ve “The city in translation: Urban 

cultures of central Europe” (2012) başlıklı makalelerinde çevirisel kent kavramını 

öne sürmüş ve kentlerde çevirinin açığa çıkabileceği çeşitli bağlamların 



25 
 

incelemelerini yapmıştır. Bu çalışmalar kentsel mekân bağlamında çeviri tanımlarını 

genişleten çalışmalar olarak da okunabilmektedir. 2014 yılında Translation Studies 

dergisinde yayımlanmış olan bir dizi makale de kent ve çeviri bağlamına sundukları 

çeşitli bakış açılarıyla önemli katkı sağlamıştır. Reina Meylaerts ve Maud Gonne 

“Transferring the city- transgressing borders: Cultural mediators in Antwerp (1850- 

1930)” (2014) başlıklı makalesi, çokdilli, kozmopolit bir kent olan Anvers’deki 

kültürlerarası aktarım etkinliklerini ve kültürel aracı kavramını inceleyerek kentsel 

bağlamda ortaya çıkan çeşitli aktarım etkinliklerinin kültürel aracılar yoluyla 

söylemsel ve söylemsel olmayan biçimleriyle nasıl çeviri ile ilişkilendirilebileceğini 

tartışmaktadır. Irene Sywenky’in “(Re)constructing the urban palimpsest of 

Lemberg/Lwów/Lviv: A case study in the politics of cultural translation in East 

Central Europe” (2014) başlıklı makalesi birçok imparatorluk devrinin etkisinde 

birbirini takip eden dilsel ve kültürel alanların kesişim noktasında bulunan Lviv’de 

kent mekanının inşası ve temsiliyetini bir anlayış biçimi olarak çeviri ile 

ilişkilendirmektedir. Şule Demirkol-Ertürk ve Saliha Paker’in “Beyoğlu/Pera as a 

translating site in Istanbul” (2014) başlıklı makaleleri Beyoğlu/Pera’nın Kürtçe ve 

Ermenice gibi dillerde görülmeye başlanan çeviri etkinlikleriyle birlikte yeniden yeni 

kültürlerarası karşılaşmalar ve etkileşimlerle bir çeviri alanı haline gelmesini 

tartışmaktadır. Kaisa Koskinen’in “Tampere as a translation space” (2014) başlıklı 

makalesi ve Anne Malena’nın “The city that shouldn’t be: New Orleans” (2014) 

başlıklı makaleleri de çeviri alanı, kentsel bağlamda çokseslilik, kültürel çeşitlilik 

gibi kavramları vurgulayarak çeşitli bakış açılarıyla kentsel bağlamda çevirinin 

kavramsallaştırılmasına ve/veya çevirisel kent yaklaşımının kapsamının 

genişletilmesine katkıda bulunmaktadır. 

Kent ve çeviri bağlamında Türkiye’de yapılmış çalışmalardan söz etmek istersek 

öncelikle Esra Akcan’ın doktora tezinin genişletilmiş versiyonu olarak yayımlanan 

Çeviride Modern Olan: şehir ve Konutta Türk Alman İlişkileri (2009) başlıklı 

çalışmasını belirtmek mümkündür. Akcan, mimari alanındaki Türk-Alman ilişkilerini 

çeviri merceğiyle incelediği bu çalışmasında Batılı mimari anlayışların Türkiye 

bağlamına taşınması ve sonrasında söz konusu bağlamda uygulanması sırasında 

ortaya çıkmış olan tercih, yaklaşım ve uygulamaları çeviri kuram ve yaklaşımlarıyla 

tartışarak incelemektedir. Akcan’ın çalışması çeviri kavramının oldukça kapsamlı 

kuramsal boyutlarıyla kullanılmış olduğu disiplinlerarası çalışma olarak da önemli 

bir örnek olarak ifade edilebilmektedir. Şule Demirkol-Ertürk’ün 2010 yılında 

tamamlanmış olan The City and its Translators: Istanbul metonymized and refracted 



26 
 

in the literary narratives of Ahmet Hamdi Tanpınar and Orhan Pamuk in Turkish, 

English and French başlıklı doktora tezi de kent ve çeviri ilişkisi bağlamında yeni bir 

yaklaşım sunmakta olan bir çalışma olarak değerlendirilebilir. Çalışma, Ahmet 

Hamdi Tanpınar ve Orhan Pamuk’un İstanbul anlatılarının üç düzlemde incelenmesi 

üzerine kurulmuştur. Tezde yazarlara ait Türkçe anlatıların şehrin sunduğu metnin 

çevirisi olarak okunabileceği öne sürülmüştür ve çevirinin kent ve edebiyat 

bağlamında bu şekilde kavramsallaştırılmasının alana yeni bir yaklaşım getirmiş 

olduğu söylenebilmektedir. 

Çeviribilim alanında kent, bir araştırma nesnesi olarak ilk kez Sherry Simon’ın 2006 

yılında yayımlanan Translating Montreal: Episodes in the Life of a Divided City 

başlıklı kitabında ele alınmıştır. Simon 1960’lardaki ikiye bölünmüş halinden sonra 

günümüzde melez ve kozmopolit bir yapıya sahip olan zamanının koloni kenti 

Montreal’den günümüze dilsel ve kültürel kavşak ve kesişim noktalarının tarihini 

kentsel alanda ve kent sembollerinde araştırır. Simon, kentteki kültürel ilişkilerin 

izlerini sürerken kentin dönüşümünde rolü olan kültürel çevirmenlerden söz eder ve 

çevirinin kültürel iletişimin incelenmesinde dinamik ve incelikli bir araç olarak 

oynadığı rolü vurgular. Simon 2012 yılında Target dergisinde yayımlanan “The city 

in translation: Urban cultures of central Europe” başlıklı makalesinde ve aynı yıl 

yayımlanan Cities in Translation: Intersections of Language and Memory başlıklı 

kitabında da yine kenti çeviriyle ilişkisi bağlamında kavramsallaştırmaya devam 

eder. Dilsel olarak ikiye bölünmüş olan Kalküta, Trieste, Barselona ve Montreal 

kentlerine odaklanırken, her kentin çokdilli olduğunu ancak dil ilişkilerinin özel bir 

konum ve önem sahibi olduğu bazı başka kentlerin de bulunduğunu belirtir. Böyle 

kentler, kökleri tarihsel olarak geçmişe dayanan birden fazla dil topluluğunun kentsel 

alanda hak iddia ettiği kentlerdir. Simon, söz konusu çalışmasında İstanbul’a da 

dillerin birbirini izleyen ve örtüşen tarihsel dönemlere karşılık geldiği bir kent olarak 

değinir; 

Çernivtsi, Vilnius, İstanbul ya da New Orleans gibi dillerin birbirini izleyen ve örtüşen tarihsel 
dönemlere karşılık geldiği kentler, Lefkoşa, Beyrut ya da Mostar gibi görece olarak şenlikli bir 
geçmişin günümüzde karşılıklı siyasi hak iddialarının hakim olmasına dönüştüğü kentler, ya da 
Brüksel, Barselona, Montreal, Dakar, Trieste ve Manila gibi dillerin ortak alanda hem 
birbirlerine selam verip hem de karşı durdukları kentler, tarih katmanlarının bağlantı 
noktalarını ve dikiş yerlerini gözler önüne seren kentlerdir ve aile fertleri gibi bir benzerlik 
içerisindedir; her biri aşırı uçlarda ruh hali ve duygu yoğunluğuyla işaretlenmiş bir süreklilik 
üzerine konumlanmıştır (2012a, xix). 

2013 yılında Yıldız Teknik Üniversitesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü 

Mütercim Tercümanlık Anabilim Dalı tarafından düzenlenen “Çeviri: Yeni 



27 
 

Yönelişler” temalı çeviri kolokyumuna davetli konuşmacı olarak katılan Simon, “Le 

Cosmopolitisme en Traduction De Montréal à Istanbul” başlıklı açılış konuşmasında 

da İstanbul’un çokdilli ve çok kültürlü bir kent ama aynı zamanda da çevirisel bir 

kent olduğunu vurgulamıştı; 

İstanbul, Beyrut, İzmir, İskenderiye, kentleri fethetmiş olan Osmanlı halkına ek olarak, bölgeyi 
yerleşim yeri olarak benimsemiş Avrupalıları kapsayan çok dilli liman kentleriydi (Mansel 
2010). Bu yapısal ikilik Levanten kentlerin, Batılılar’ın, Padişah tarafından kendilerine verilen 
yenilenebilir izinler aracılığıyla, kendilerini doğuda “evlerinde” hissetmesi anlamına gelen 
olağanüstü bir özelliğiydi. Galata (ya da Pera), Levanten olarak bilinen Doğululaşmış 
Avrupalıların kentin hem içinde hem de dışında yaşadığı ve kenti bir aracılık ‘arabölgesi’ 
interzone haline getirdikleri yarı-bağımsız bir koloniydi (Eldem 1999: 137-l38). Çokluk ve 
çeşitlilik, gezginlerin tecrübelerine dillerin ve renklerin şenlikli karmaşası olarak yansıyan bir 
öz halini almıştı İstanbul için (Mansel 1995: 7) (Simon, 2013). 

Simon çeviriyi bir müzakere olarak tanımlıyor. Bu müzakerede çevirmenin rolü de 

kavramlar arasındaki uyumsuzlukları tespit ederek fikirler ve biçimler arasındaki bu 

uyuşmayan parçaları yeniden üreten bir aracıda olduğu gibidir (2012, 6). Çeviri, 

dillerin ve söylemlerin dolaşımına imkân tanırken aynı zamanda çevirinin aracılık 

rolünün olmadığı bir ortamda çekişme ve şiddet yaratabilecek olan farklılıkların karşı 

karşıya gelmesine de olanak sağlamaktadır. Bu yaklaşım bize çevirinin aracılık 

rolünü üstlendiği bir iletişim olarak anlaşılabildiği bir ortamda farklılıklar arasında 

meydana gelebilecek çekişmenin, bir anlaşma ve ortaklaşmaya dönüşebilileceğini de 

düşündürebilmektedir. Böyle bir yaklaşımla çeviri, Simon’a göre, aynı zamanda 

“çokdilli ve çoklu etnisiteye sahip kent mekânının odak noktasının çeşitlilik değil 

ama etkileşim olduğu bir çeviri alanı olarak anlaşılması” (2012a, 7) anlamına da 

gelmektedir.  

Sherry Simon “Cities in Translation: Some Proposals on Method” (2008, 3) 

makalesinde ve Cities in Translation: Intersections of Language and Memory 

başlıklı (2012a) kitabında, dilsel olarak bölünmüş kentlerin, dilin kentsel alanda var 

oluş biçimleriyle ilgili algımızı geliştirdiğini ve kentsel alanda sürekli bulunan 

çeşitlilik örneklerini desteklediğini belirtiyor. Simon’a göre dilsel bölünmeler çeşitli 

karışım ve kaynaşmaların oluşmasına, bunlara ait belirli topoğrafyalar da temas 

alanlarının oluşmasına imkân tanıyor (2008, 3; 2012). Simon’ın burada sözünü ettiği 

dilsel olarak bölünmüş kentler, genel olarak tarihsel süreç boyunca iki farklı dilin ve 

bu dillere ait kültürel kurumların birbiriyle rekabet içerisinde olduğu ve bu iki dilin 

meşruiyet ve resmiyet üzerinden sürekli yarıştığı kentlerdir (2008, 2012). Bu 

kentlerin dil manzarası, tek bir dilin hakimiyeti altında varlığını sürdüren çokdilli 

kentlerden farklıdır. Bu kentler tarihsel olarak çeşitli köklü dil topluluklarının eşitsiz 

güç ilişkileri sürdürdükleri fakat aynı zamanda “aynı bölgeye karşı bir tür hak 



28 
 

sahipliği ya da aidiyet” (Simon, 2012a, 3) hissettiği kentlerdir. Aynı bölgeye karşı 

aidiyet hissetme hali yalnızca iki dilin meşruiyeti için rekabetin yaşandığı – ki bu 

rekabet şiddet içeren çeşitli biçimlerde görülebilir – kentlerde ortaya çıkmayabilir. 

İmparatorluk çatısı altında çok dilli ve çok kültürlü bir yapıya sahip olan bazı 

kentlerde de kökleri tarihin eski sayfalarına dayanan çeşitli dil topluluklarının belirli 

bölgelere karşı aidiyet hissettiği görülebilir. Öyleyse İstanbul da çeşitli köklü dil 

topluluklarının aynı bölgeye karşı bir tür aidiyet hissettiği ancak tarihsel süreçler 

boyunca eşit bir katılım ve söz hakkına sahip olmadıkları kentlerden biri olarak 

tartışılabilir mi? 

Simon’ın kent ve çeviri bağlamındaki incelemelerinin merkezinde yer alan iki dilli 

kentlerde, tarihsel süreçte birbiri üzerinde hakimiyet kurmaya çalışan ya da belirli 

çekişme ve anlaşmazlıkların tarafı olan iki dilli kentlerde yakınlık ve uzaklık, tanıdık 

ve yabancı gibi tanımlamalar daha karmaşık bir haldedir ve böyle kentlerin dil 

manzaraları da sürekli devinim halinde olabilir ve bu durum kentlerdeki toplumsal 

yaşamı etkileyebilir. İki dilin hakimiyetinin söz konusu olmadığı ancak İstanbul gibi 

“dillerin birbirini izleyen ve örtüşen tarihsel dönemlere karşılık geldiği” (age, xix) 

kentlerde benzer şekilde söz konusu ikili tanımlamaların net biçimde yapılamaması 

gibi çoklu dil ve bunun uzantısı biçiminde ortaya çıkan toplumsal ilişkilere ev 

sahipliği yapan kent mekanlarından ve söz konusu tanımların belirli temas 

alanlarında ilişki halinde ve yan yana bulunmasından söz etmek mümkündür.  

Simon, kent ve çeviri ya da çevirisel kent bağlamındaki incelemesinde yalnızca 

çevirmenlerden değil ama diğer türde kültürel aracılardan da söz ederek çevirmenin 

bir kültürel aracı, kültürel aracının da bir çevirmen olarak iç içe geçebilen rolüne 

vurgu yapmaktadır. Simon’a göre her tür kültürel aracı dil grupları arasında ya 

farklılıkları ve ayrışmayı vurgulayarak ya da bir ortaklık ve üretken yeni biçimler 

bulmaya çalışarak arabuluculuk yapmaktadır. Kültürel aracılar Yeldeğirmeni 

bağlamında da kent mekânında toplumsal ilişkileri geliştirmek anlamında ortaklıklar 

sağlamak ve kent dokusunun dönüşümü anlamında üretken yeni biçimlerle kentsel 

mekânın fiziksel, sosyal ve kültürel yapısını dönüştürmek anlamında etkin olmuş 

eyleyiciler olarak ortaya çıkmaktadır. Simon’ın yaklaşımında mekân, dil ve tarih 

arasındaki simgesel bağlantılar kentin günlük yaşamında gerçekleşen kendi içinde 

çevirilerdir. Simon, çevirinin “izgelerinin çoğulluğunun, çeviri ile ve çeviri 

aracılığıyla düşünmenin ve anlatım biçimlerinin sınırlarının sürekli olarak 

sorgulamanın farkında olmak” anlamına gelen bir hareket olduğunu da 



29 
 

savunmaktadır (age, 6). Simon’ın yaklaşımı, aktarım edimlerini kapsar ki bu edimler 

geleneksel anlamdaki dilsel aktarımlar değil ama daha geniş anlamda kavşak 

noktalarında meydana gelen anlatım edimleridir. Böyle bir yaklaşım da çeviriyi 

“rekabet ve gerilim durumlarının yanı sıra bağlantı arzusunun da dahil olduğu 

kültürel ürünler” olarak görmektedir (age, 8). 

Bu noktada bu tezin araştırma konusu olan kentsel mekânı çeviri kavramıyla başka 

hangi yaklaşımlar kullanarak da ilişkilendirdiğimizden söz etmek gerekir. Roland 

Barthes 1957 yılında yayımlanan Mythologies/ Çağdaş Söylenler başlıklı kitabında 

kitle kültürünü bir söylem olarak ele almış ve göstergebilimsel bir yaklaşımla 

incelemiştir (1957, 1972, 1996). Ardından “Semiology and Urbanism” / 

“Göstegebilim ve Şehircilik” başlıklı makalesinde kentin bir söylem olduğunu öne 

sürer (1967, 1993, 1994). Barthes’a göre “[ş]ehir bir söylemdir; bu söylem de 

gerçekten bir dildir: Şehir sakinleriyle konuşur; biz, içinde bulunduğumuz kenti 

konuşuruz; bunu da orada yaşayarak, orada dolaşarak, ona bakarak yaparız” 

(Barthes, 1993, 210). Barthes’ın yaklaşımı kenti bir söylem olarak ele alabilmemiz 

için bir çerçeve sunarken, kentin dilini anlamamıza ve kavramsallaştırmamıza da 

yardımcı olmaktadır. Barthes, ‘şehrin dilini’ eğretilemesiz olarak nasıl 

kullanabileceğini sorarken “eğretileme düzleminden anlamlamanın betimlemesine 

geçmek için…göstergebilim”in yardımcı olabileceğini ifade eder (age, 210-211). 

Buradan hareketle, kentin dilinin kentsel mekânın üretiminde kullanılan kent 

kültürüne ait tüm unsurlar, edim ve üretimlerin tümü olarak anlaşılabileceği 

düşünülebilir. Barthes’ın yaklaşımında kentin dilinin somutlaştırılabilmesi kentin, 

kentle çeşitli biçimlerde ilişkiler kuran farklı okurlar tarafından bir metin gibi 

okunabilmesiyle başlamaktadır. Kentle ilişki içerisinde olan farklı okurların, kentsel 

mekânın üretimine de dahil oldukları düşünülecek olursa kentin dilinin, kentsel 

mekâna müdahalelerle de somutlaşabileceği öne sürülebilir. Kent, sakinleriyle tüm 

araçları yoluyla konuşur ve kentin sakinleri de kent kültürünü oluşturan parçalarla 

çevrelenmiş olarak kentin dilini konuşurlar. Kentin hareket halinde bir repertuar ve 

dilin yaşayan bir olgu olması, kentin dilinin de sürekli bir değişim ve dönüşüm 

içerisinde olduğu anlamına gelir. Burada kentin dili olarak anlaşılan kentsel mekânın 

üretiminde kullanılan ve kent kültürüne ait olan tüm unsurlar ve eylemlerdir. 

Mekânın üretimi bağlamında kentin sadece maddi mekanlarının üretiminden değil 

bununla birlikte kentsel yaşamın her alanı ile toplumsal ilişkilerin de üretimi ve 

yeniden üretiminden söz edilebileceğinden dolayı mekâna yapılan her müdahale 

fiziki müdahale boyutunu aşarak toplumsal ilişkileri etkileyebilmektedir (Lefebvre, 



30 
 

2014). Barthes’ın kuramsal bakış açısıyla düşünüldüğünde Yeldeğirmeni de 

mahallede konuşulmuş olan/konuşulan diller, mahalle sakinleri, tarihindeki çok 

kültürlü ve çok dilli yapısı ve mimari dokusuyla bir söylem, bir metin olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Söylem, metin burada yalnızca dilsel üretime işaret etmez 

ancak temas, işbirliği ve çatışmanın kimlikleri oluşturduğu ve değiştirdiği kentlerin 

ve mahallelerinin sosyal ve kültürel dokusuna gönderme yapar.  

Bu tezde çeviri sosyolojisi, bir çeviri bölgesinde kamusal alana yapılan kentsel 

müdahale ve sanatlararası aktarım etkinliklerinin ve Yeldeğirmeni mahallesinde 

yaşanan sosyal, kültürel ve kentsel dönüşümde rol oynayan kültürel aracıların 

mercek altına alınabilmesi bağlamında bir genel çerçeve sunmaktadır. Boris Buden, 

çevirinin toplumsal ve politik rolünün, bir ulus inşasının tarihsel temellerinde açıkça 

ortaya çıktığının altını çizerek, “Çeviri, ancak bu bağlamda dilbilimsel anlayışı aşıp 

kültürel ve politik bir olguya dönüşür ve bizim bugün ‘kültürel çeviri’ olarak 

adlandırdığımız bir anlam kazanır” ifadesini kullanır (Buden, 2009). Bununla birlikte 

kültürel çevirinin “bir başlangıç metninin ve genellikle belirli bir erek metnin 

bulunmadığı bir süreç” (Pym, 2014, 138) olarak ele alınması; Yeldeğirmeni’nin 

sosyal, kültürel ve dilsel manzarasını ve Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşü ve Türk 

ulus-devletinin kuruluşu dönemlerinde, 1960’lı ve 2000’li yıllarda özellikle kişilerin 

hareketi – yer değiştirmesiyle şekillenmiş olan mahallede yaşanan dönüşümü 

yorumlamaya olanak sağlayacak bir kavramsal bakış açısı sunar. Tüm kentlerin 

çevirisel olduğunu ancak dil hareketlerinin siyasi ve kültürel geri dönüşler 

bağlamında anahtar öneme sahip olduğu bazı tarihi anların varlığının (Cronin, 

Simon, 2014, 119) vurgulanması Yeldeğirmeni’nde belirtilen dönemlerde yaşanan 

kültürel ve toplumsal değişimlerin en yoğun biçimde yaşandığı ve dolayısıyla kentsel 

mekandaki eyleyicilerin de yoğun olarak faaliyet gösterdiği dönemlerdir. Bunlara ek 

olarak Yeldeğirmeni özelindeki kentsel mekânın üretimi, yeniden üretimi ile kentsel 

mekânın çevirisi ve yeniden çevirisi tartışması da yine ulus inşası süreci bağlamında 

yaşanan toplumsal, kültürel ve dilsel değişim ve dönüşümün bağlamında 

değerlendirilebilir. 

Çeviri tanımlarının hareketlilik ve yer değiştirme bağlamında nasıl ele alındığına da 

bakmak istenildiğinde Michael Cronin’in göç ve çeviri konusundaki yaklaşımı 

üzerinde durulabilir. Cronin, göç olgusunun kimlik, çeviri ve dil üzerine yapılan 

tartışmalara olan etkisini irdelerken yazınsal ve yazınsal olmayan çeviri 

uygulamalarını, sözlü çeviriyi ve göçmenlerin eğretilemeli anlamda çevrilmiş 



31 
 

bireyler olarak düşünülmesini kapsayan oldukça geniş bir çeviri tanımı yapmaktadır 

(Cronin, 2006). Cronin’e göre "Göçmenin durumu çevrilmiş bireyin durumudur. Kişi 

kaynak dil ve kültürden erek dil ve kültüre hareket eder; böylece çeviri hem 

hareketin fiziksel ya da yer değiştirme anlamıyla hem de bir konuşma, yazma ve 

dünyayı yorumlama biçiminden diğerine doğru yapılan simgesel yer değiştirme 

anlamıyla gerçekleşmiş olur" (age, 45). Michael Cronin’in Anne Malena’dan yaptığı 

alıntı da konuya dair görüşü pekiştirir niteliktedir. Anne Malena’nın belirttiği gibi: 

Göçmenler birçok şekilde çevrilmiş varlıklardır. Kendilerini aşina oldukları kaynak ortamdan 
taşır ve sınıf, eğitim ve göç etme sebepleri gibi etkenlere bağlı olarak ya tamamen yabancı ya 
da az çok aşina oldukları erek kültüre doğru hareket ederler. Yeni ortamlarında çalışmak için 
büyük bir ihtimalle başka bir dili öğrenmek ya da o dile ait becerilerini geliştirmek zorunda 
kalacaklar ve bireysel ve ortak kimlikleri doğum yerlerinin kaybına alışıp bunu bir kazanıma 
çevirmeye çalışırken birtakım dönüşümler geçirecektir (Malena'dan aktaran Cronin 2006, 45) 

Cronin, çeviri ve göç ilişkisini irdelerken göçle birlikte gelen yer değiştirmenin çok 

biçimli çeviri edimlerini açığa çıkartabileceğini vurgulamaktadır. Bir diğer deyişle 

Cronin’in yaklaşımıyla çeviri, göçle meydana gelen bir noktadan ötekine doğru 

hareket etme olarak fiziksel yer değiştirme anlamıyla değerlendirilirken söz konusu 

yer değiştirme ve hareket sırasında meydana gelen dönüşümler olarak da 

anlaşılabilmektedir. Göç olgusu dil, kimlik, çokkültürlülük ve kültürlerarasılık gibi 

meseleleri su yüzüne çıkartarak tartışma ve inceleme konusu haline getirir. Benzer 

biçimde çeviri de aynı konularla ilgili inceleme ve tartışmaların odağında yer 

almaktadır. Buraya kadar sözü edilen yaklaşımların ışığında, çeviri ve göç arasında 

çok katmanlı, çok anlamlı bir bağlantı olduğunu söylemek mümkün olabilir. 

Göçmenler bağlamında çeviri olarak adlandırılabilecek birkaç çeşit duruma 

değinmek gerekirse, öncelikle göçmenlerin kendi kültürlerinden başka bir erek 

kültüre yaptıkları yer değiştirmeden söz edebiliriz. Söz konusu yer değiştirme 

çevirinin en basit tanımıyla bir kültürden başka bir kültüre yapılan aktarım olarak 

tanımlanabilir. Göçmenler bağlamında karşılaşılan bir diğer çeviri hareketi, 

göçmenlerin henüz geldikleri yeni sosyal ve kültürel bağlamda yaşayabilmek, 

çalışabilmek kısaca var olabilmek için kendilerini dönüştürmeleridir. Bir göçmenin 

varış noktasında kendisini yabancı, tanıdık olmayan bir kültürde konumlandırma, var 

etme çabası; dolayısıyla yeni bir kimlik oluşturma sürecinde yaşayacağı dönüşümler, 

Irene Kacandes'in belirttiği gibi "[…] göç ve onunla ilişkili olan yeni bir iletişim 

sistemini öğrenme, yeni bir takım davranışların geliştirilmesini, benliğin o ana kadar 

bilinmeyen boyutlarının ifadesi kısaca bazen hoş karşılanan bazen de hoş 

karşılanmayan yeni bir kimliğin keşfedilmesi" (Kacandes, 2009, 213) de çeviri ve 

göç ilişkisini göçmenin hem kendi dönüşümü hem de içine girmiş olduğu yeni sosyal 



32 
 

ve kültürel ortamda deneyimleyeceği karşılıklı dönüşüm etkisine gönderme 

yapmaktadır. Çevirinin böyle bir bakış açısıyla hareket, göç ve yer değiştirmeyle 

ilişkilendirebilmesi mevcut çeviri tanımlarının sınırlarını genişleterek alanda yapılan 

çalışmalara yeni bakış açıları kazandırabilmektedir. 

Çeviri tanımlarının yeni bakış açılarıyla değerlendirilmesi bağlamında Myriam 

Suchet ve Sarah Mekdjian’ın (2016) “Artivism as a Form of Urban Translation: An 

Indisciplinary Hypothesis” başlıklı çalışmaları da yeni bir yaklaşım ortaya 

koymaktadır. Suchet ve Mekdjian makalelerinde çağdaş sokak sanatının çevirisel 

biçimleri üzerine bir tipoloji oluşturarak, kentsel mekânda sanatsal bir biçimde ortaya 

çıkan çeviri edimlerini tartışırken çevirisel kent bağlamında çevirinin nasıl 

tanımlanabileceğini de tartışmaktadır (age). Çeviri perspektifinden yorumlayarak 

inceledikleri işler üzerinden çeviriyi yeniden tanımladıkları, çeviriyi kentsel mekâna 

dâhil eden sanat eserleri, yerleştirmeler ve performansları kapsayan beş kategori 

oluşturuyorlar. Belirlenen beş kategorideki işler, çevirinin en kelimesi kelimesine, 

düz anlamlı halinden çeviriyi simgesel anlamda kullanıyor olsa da kentsel deneyimi 

dönüştürerek yeniden tanımlayan somut, fiziksel müdahaleler haline getiren 

biçimlerine uzanan bir çeşitlilik içerisinde değerlendirilmektedir (age, 3,4). Kentin 

dil manzarasının önemli parçası olan göstergesel alanın ilk izlerini daha önce de 

belirtildiği gibi iki dilli kentlerde (bkz. Simon 2006; 2012; 2016) kullanılan yer-yön 

işaretlerinde görmek mümkündür. Bunun yanında kentsel alandaki göstergeler bir 

başka deyişle kentin göstergesel alanı yer-yön işaretlerinin ötesinde birçok başka 

unsurun dahil olduğu bir alandır ve sanat, özellikle de sokak sanatı bu alanın oldukça 

önemli bir parçasıdır. Kentsel mekânda meydana getirilen edimsel ve deneysel işlerin 

yaygınlaşması ve daha çok görünür olması, kente yerleşmenin ve kentsel mekânda 

var olmanın çeşitli biçimleriyle ilgili fikir verir niteliktedir. Suchet ve Mekdjan çeviri 

hipotezinin her ne kadar coğrafyacıların ve şehir bölge planlamacıların kuramsal 

kaynaklarından biri olmasa da sokak sanatıyla yapılan kentsel müdahalelerin son 

derece önemli olan etkilerine dair yeni bir bakış açısı sunabileceğini öne sürüyor 

(2016, 2). Bu yaklaşımdan hareketle çeviribilim alanında son yıllarda yapılan 

yenilikçi çalışmaların kent ve çeviri bağlamında kentlerin dilleri, kentlerdeki güç 

ilişkileri, kentsel bağlamda ortaya çıkan çok biçimli çeviri edimleri ve çoklu 

çevirmen kimlikleri ve kültürel aracılar gibi başlıklar etrafında şekillenen 

çalışmalarla çevrinin kentsel bağlamda bir araç, bir mercek olarak kullanılmasına 

dair yeni yaklaşımlar ve araştırma alanlarının ortaya çıkmasını sağlamakta olduğu 

görülmektedir. 



33 
 

Suchet ve Mekdjian kentlerde yerleşme ve topluluklar inşa etmenin yeni yollarını 

ortaya çıkaran edimsel ve deneysel işlerin çoğalıp yaygınlaştığını fark ederek bu 

konu üzerine kafa yormanın önemini vurgulamaktadır (2016, 3). Bu da onların bakış 

açısıyla kentsel bağlamda genişleyen çeviri kavramları üzerine düşünmek için bir 

zemin oluşturmakta ve şu soruları gündeme getirmektedir: (1) Çeviri söz konusu 

müdahalelere ne ölçüde dahil olabilir ve nasıl biçimler alabilir? (2) Bu uygulamalar 

çeviri konusundaki anlayışımızı nasıl değiştirir? (3) Çeviri kentsel eylemci 

sanatsallığa ne ölçüde dahil olmaktadır? Araştırmacıların sundukları örneklerde 

çeviri yalnızca bir aktarım olmanın ötesinde bir konum almış haldedir ve hatta açıkça 

bir dile göndermede dahi bulunmaz. Bu bağlamda yazarlar, böyle bir durumda bu 

pratiklerin hangi anlamda çeviri biçimleri olabileceği sorusunu sormaktadır. Bu soru 

bizim çalışmamızın da başlıca sorgulamalarından birini oluşturmaktadır. 

Suchet ve Mekdjan çeviri edimlerinin kentsel mekânı dönüştürdüğünü ve böylece 

daha önceden görünür olmayan, fark edilmeyen alanların potansiyelini ortaya 

çıkardığını belirtiyor (2016, 2). Bu yaklaşım Yeldeğirmeni’ni çevirinin başlı başına 

bir dil olarak anlaşılarak bir anlam yaratma ve mekânın üretiminde ve yeniden 

üretiminde kullanılan bir araç olarak, kentsel müdahale bağlamında hem sanat hem 

de diğer kentsel müdahale biçimleri şeklinde kullanıldığı bir çeviri bölgesi olarak 

tartışmamızda bir çerçeve sunmaktadır. Suchet ve Mekdjan aynı zamanda sözünü 

ettikleri çeviri edimlerini ve kentsel mekânda ortaya çıkan sanat girişimlerinin 

eylemci sanatsallık – sanat yoluyla yapılan aktivizm (age; ayrıca bkz. Lindgaard 

2005; Augoyard 2000; Douay 2012; Lemoine ve Ouardi 2010) olarak 

tanımlamaktadır. Eylemci sanatsallık bağlamında ele alınabilen sanat edimlerinin 

çeviri olarak nitelendirilebilmesinin bir nedeni de kent deneyimimizi dönüştüren 

eylemler olmalarından kaynaklanmaktadır. İster sözlü ister görsel işaretler, grafiti, 

resmi mimari binalar, sıra dışı mekanlar, haritalar, yerleştirmeler, performanslar ya 

da bahçeler olsun söz konusu işlerin ortak noktası her ne kadar kısa süreli, geçici ya 

da küçük bir etki şeklinde olsa da kentsel mekâna yeni bir boyut kazandırmalarıdır. 

Bu bağlamda yeniden tanımlanan çeviri, kurulu düzenlerde yer değişimlerine sebep 

olabileceği gibi ufkumuzu mevcut olanakların ötesine doğru genişletir. Suchet ve 

Mekdjian’ın belirli kategorilere ayırmış olduğu işler, basit bir biçimde bilinen kentsel 

durum ve etkinliklere yeni yaklaşımlar getirdikleri için değil ancak yeni durumlar ve 

etki şekillerini hayata geçirdiği ya da işlettiği için kentsel deneyimimizi 

çevirmektedir. Suchet ve Mekdjian’a göre bu durumda çeviri bir ‘açıklık/aralık’ 

interval/interstice rolü üstlenmiş olmaktadır (2016, 12).  



34 
 

Suchet ve Mekdjian, aralık interstice kavramı bağlamında yeniden tanımladıkları 

çeviri kavramına odaklanırken bu kavramın önemli bir noktaya işaret ettiğini de öne 

sürmektedir (age). ‘Aralık’ kavramı aynı zamanda ‘ara boşluk’ interstitial space 

kavramıyla da ilişkilidir. Ara boşluk, temel olarak ‘alanlar arasında’ between spaces 

olma anlamına gelmektedir ve birçok farklı kültürel bağlamda ve farklı disiplinlerde 

‘aradalık’ inbetweenness kavramını işaret eden anlamlarda kullanılmaktadır. Siyaset 

bilimci ve sosyolog Pascal Nicolas Le Strat ara boşluk kavramını şöyle açıklar: 

Aralıklar büyük kentlerde direnişten sonra kalanları temsil eder, söz konusu direniş 
normatiflik, düzen ve homojenleştirme ve tahsis etmeye karşıdır. Bu aralıklar bir anlamda 
kentte hali hazırda ‘müsait’ olanı şekillendirir. Ortam koşullarına bağlı olarak geçici olan ve 
belirsiz konumları, açık ve işbirlikçi, duyarlı ve müşterek bir kent yaratmanın başka türlü 
yöntemlerine olanak sağlamaktadır. (Le Strat, 2009 [2007], 108-9’dan aktaran Suchet, 
Mekdjian 2016, 13). 

Suchet ve Mekdjian ara boşluk kavramının uzamsal ve geçicilik boyutlarına da 

dikkat çekmektedir. Uzamsal bakış açısıyla ara boşluk bağlamında sözü edilen, resmi 

olarak düzenlenmiş bölgelerin dışında kalan kentsel mekândan parçalardır. Böylesi 

kentsel mekân parçalarına dair boş parseller, işgal evleri ile sığınaklardan başıboş 

park alanlarına ve sıra dışı biçimlerde dönüşüme uğramış birçok başka mekâna kadar 

birçok örnek verilebilir. Geçicilik bakış açısından ise aralıklar, kentin sürekli 

hareketini ve biçimlenebilir evrimini ortaya çıkartmaktadır (Suchet, Mekdjian, 2016). 

Sosyal, kültürel ve ekonomik değişimlerin ardından bir zamanlar belirli işlevlere 

sahip olan mekanlar dönüşüme uğrayarak ya da terk edilerek sıra dışı etkinlikleri 

davet eden boşluklar haline gelmektedir (Hélène Hatzfeld, Marc Hatzfeld, Nadja 

Ringart 1998, 36’dan aktaran Suchet, Mekdjian 2016, 13) ve bu durum da kentsel 

mekanda meydana gelen söz konusu boşlukların çeşitli biçimlerde dönüştürülerek 

kentsel deneyimi yeniden meydana getiren somut dönüşüm etkinliklerinin ortaya 

çıkmasına olanak sağlayabilmektedir. 

Bu yaklaşımlarında Suchet ve Mekdjian, Fransız şair, dilbilimci ve çevirmen Henri 

Meschonnic’in çeviri bakış açısına da gönderme yapmakta. Meschonnic’e göre çeviri 

yalnızca anlamı aktarmakla ilgili değildir, aynı zamanda anlamın yaratılması ve 

taşınmasının öteki bileşenleri olan konuşmada açıkça telaffuz edilen sözcüklerin 

yankısını, suskunluğu, duraklamaları yeniden oluşturmayı da kapsamaktadır. 

Meschonnic çeviride dilin ölçüsü, ritmi gibi fiziksel yönünün de ifade edilmesinin 

yollarının aranması gerektiğini düşünmektedir. Meschonnic, çevirmenlerin çeviri 

yaparken dil kuramını dikkate almadıklarını ifade ediyor. Dil yalnızca sözcüğün 

anlamıyken, dil kuramı tüm parçaları kapsayıcıdır ve metnin ritmi, anlatımın 



35 
 

devinimi ve kültürlere özgü sözcüklerin farklı anlamlarını içermektedir ve anlatımın 

devinimi çevrilmediği sürece, söylemin önemli bir parçası kaybolmuş olur (Pym, 

2003; Meschonnic, 2011). Buradan anlaşıldığı üzere Meschonnic’in temel çeviri 

bakış açısı biçim ve içeriğin birbirinden ayrılmaması gerekliliği üzerine kuruludur. 

Çeviride anlam ve biçem bir bütün olarak ele alınmalıdır. Bu bakış açısı kent 

bağlamında gerçekleşen çeşitli müdahalelerin performansa dayalı – edimsel 

aktarımlar olarak da çeviri bakış açısıyla kavramsallaştırılabileceğini ortaya 

koymaktadır. 

2.2. Kültürel Aracılar ve Kültürel Aktarım Etkinlikleri 

Bu bölüme kültürel aracılar kimdir ve kültürel aracılık nosyonunu nasıl kazanırlar 

sorularını sorarak başlayabiliriz. Reine Meylaerts ve Maud Gonne’un “Transferring 

the city- transgressing borders: Cultural mediators in Antwerp (1850- 1930)” başlıklı 

makalesi, çokdilli, kozmopolit bir kent olan Anvers’deki kültürlerarası aktarım 

etkinliklerini inceler ve kültürel aracı(lar) kavramı üzerinde durarak kültürel 

aracıların aktarım etkinliklerini tartışırken şu soruları sorar: 

(1) Kültürlerarası eyleyicilerin aktarım etkinliklerinin amacı, biçimi ve işlevi nedir?  
(2) Nasıl yeni yazınsal çalışma ve çeviri biçimleri ve yeni yazarlık ve çevirmenlik rolleri 

yaratmışlardır?  
(3) Kentteki hangi iletişim ağları network bu aktarım etkinliklerini düzenlemiş ve kontrol 

etmiştir?  
(4) Söz konusu etkinlik ve ağların kentteki kültürel topluluk ve cemaatlerin ilişkileri üzerinde 

ve ortak bir kültürel kimlik oluşturmada nasıl bir etkisi olmuştur? (2014, 133). 

Sherry Simon, İstanbul’da dillerin birbirini izleyen ve örtüşen tarihsel dönemlere 

karşılık geldiğini (2012, xix) ve bununla birlikte özellikle de Türk ulus-devletinin 

kuruluşundan önce çokdillilik ve çeşitliliğin İstanbul için bir “merkezi anlatı” (age, 

12) halini aldığını belirtmişti. Yeldeğirmeni’ndeki merkezi anlatının da yer 

değiştirme ve dil ve kültür manzarasında görülen değişiklikler ekseninde olduğu 

söylenebilir. Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunun ardından Osmanlı döneminin 

dilsel, kültürel çeşitliğinin devamı olan gayrimüslim azınlıkların hemen değilse de 

zaman içinde mahalleyi terk etmeleri Yeldeğirmeni’nde dillerin ve kültürlerin 

tekleştiği sonucunu doğurdu. Rumca, Ladino, Ermenice, Fransızca ve Türkçe 

mahallede konuşulan diller arasındaydı ve mahalledeki kültürel yaşamın da 

konuşulan bu diller ve söz konusu dilleri konuşan topluluklara ait dernek, sosyal-

kültürel kurumlar, edebiyat, tiyatro/gösteri ve müzik toplulukları ve dernekleri gibi 

paralel dolaşım alanları etrafında şekillendiği söylenebilir. Yeldeğirmeni’ndeki 

tarihsel dil ve kültür çeşitliliği her ne kadar 19. yüzyılın sonlarından 20. yüzyılın 



36 
 

ortalarına kadar kültürel ve siyasi politikalar ve toplumsal hareketlilikler nedeniyle 

azalmış olsa da dilsel ve kültürel çeşitliliğin başka biçim ve boyutlarda görülmeye 

devam ettiği söylenebilir.  Giriş bölümünde de belirtildiği gibi Yeldeğirmeni 

mahallesinin değişim ve dönüşümünün inceleneceği üç dönemde söz konusu dil ve 

kültür çeşitliliğin farklı biçimlerini ve bunlarla ilişkili olarak meydana gelen kültürel 

aktarım etkinlikleri ve söz konusu etkinliklerde rol oynayan kültürel aktarıcıların 

önemi vurgulanacaktır. Kentsel mekânın üretimi bağlamında kültürel aktarım 

etkinliklerini başlatan ve/veya bu etkinliklere katılan eyleyiciler hem Sarah 

Maitland’ın kültürel çeviri tanımında olduğu gibi dünyaya ait nesnelerin kaynak 

metinler olarak yorumlanarak nihai bir alıcıya iletilmesi bağlamında (2017, 10) 

kültürel çevirmenler hem de Jean-Marc Gouanvic, kendi iki kültürlü ‘habitus’unda 

cisimlenen çevirmenin, yabancı metni erek kültüre taşıdığını ve böylece bu kültürü 

yeni bir toplumsal geleceğe doğru yönlendirdiğini belirttiği (2005, 147) kuramsal 

yaklaşımına göre kültürel aracılardır.  Meylaerts ve Gonne, çokdilli bağlamlarda 

etkileşimin birçok karmaşık yapısı bulunduğunun, çevirinin de diğer birçok aktarım 

etkinliğiyle birlikte bunlardan biri olduğunun altını çizer (2014, 133) ve çokdilli 

bağlamlardaki söz konusu aktarım etkinliklerinin anlaşılabilmesinin bu etkinliklere 

dahil olan kişilere odaklanmakla mümkün olabileceğini vurgular (age, 136). Bu 

yaklaşıma dayanarak kentsel mekâna müdahalenin bir çeviri etkinliği olarak 

tartışılmasında da kültürel aracı ve çevirmenlere odaklanılması gerektiğini 

vurgulayabiliriz. 

Kültürel aracılar, bu tezde çeşitli kültürel (edebiyat, sanat, resim, müzik, tasarım) ve 

sosyal alanlarda; farklı diller aracılığıyla ve uzamsal sınırlarda (tarihsel boyut) 

aktarım etkinlikleri gerçekleştiren eyleyiciler olarak irdelenecektir. Kültürel aracılar, 

kurumsal – bireysel ve söylemsel – söylemsel olmayan aktarım hareketleri 

gerçekleştiren eyleyiciler biçiminde iki ayrı grup olarak incelenebilir. Söylemsel 

aktarım hareketleri geliştiren eyleyiciler her türde yazınsal ve çevirisel üretimde 

bulunarak bu çoklu dil toplulukları arasında söylemsel bağlantılar kurar. İkinci 

grupta yer alan kültürel aracılar ise “az ya da çok kurumsallaşmış çeşitli 

kültürlerarası ve sanatlararası ağlar”da (age) hareket eden eyleyicilerdir. Meylaerts’e 

göre “bir kültürel aracı birçok jeo-kültürel uzamda, kendi kültürlerarası ve 

uluslararası bilincini geliştiren aktarım etkinlikleri ortaya çıkaran gerçek bir göçmen, 

melez kişi olarak düşünülebilir” (age). Bizim bu çalışmada inceleyeceğimiz kültürel 

aracılar söylemsel olmayan kültürlerarası ve sanatlararası ağlarda hareket eden ve 



37 
 

toplumsal hareketliliklerle şekillenen kültürel aktarım etkinliklerinin eyleyicileri 

olacaktır.  

Meylaerts, kültürel aracıların ortak repertuar ve referans çerçevelerinin gerçek 

mimarı olduklarını ve özellikle de genç, çok dilli ve heterojen kültürlerde, stratejik 

aktarım etkinliklerinde bulunarak yeni aracı uygulama ve kurumlar yarattıklarını 

belirtir. Kültürel aracıların dilsel, sanatsal ve uzamsal sınırları aşan bu karmaşık 

rolleri önemli kültürel pratiklerdir fakat çeviribilimin geleneksel kavramlarının 

ötesine geçtikleri için geniş bir bakış açısıyla, kapsamlı bir biçimde çalışılmamıştır. 

Meylaerts’e göre kültürel aracılar üzerine yapılacak araştırma, inceleme ve 

tartışmalar çeviribilim alanına katkı sağlayacak değerdedir çünkü çokdilli 

bağlamların özelliklerini belirleyen ve betimleyen aktarım etkinlikleri, çeviribilimin 

yazar – çevirmen, kaynak – erek gibi klasik ikili kavramları ile tam olarak 

anlaşılamaz çünkü bu kavramlar aracıların rollerini ve aracılık etkinliklerinin 

karmaşık ve katmanlı halini görmemizi engellemektedir (age). Meylaerts, kültürel 

aracılar üzerine yapılacak çalışmaların farklı alanlardan yöntemlerin bir araya 

getirildiği disiplinlerarası ve kolektif çalışmalar olması gerektiğini vurgular (age). 

Meylaerts tarafından belirlenen yöntemsel yaklaşıma göre bu çalışmalar, (1) 

aracıların sosyo-biyografik yönlerini, sosyal ve biyografik yörüngelerini ve 

kültürlerarası habituslarını yeniden oluşturacak biçimde yürütülmelidir, (2) aracıların 

içerisinde bulunduğu ağları/iletişim ağlarını da incelemelidir. Aracıların bu ağlardaki 

rolleri nelerdir? Bu ağlar aracıların aktarım etkinliklerine nasıl olanak sağlar ya da bu 

etkinlikleri nasıl denetler sorularını sormalıdır. Meylaerts’in burada belirtmiş olduğu 

‘ağ’ kavramı bu bağlamda aralarında yazılı ve sözlü değiş tokuşların bulunduğu bir 

grup insan olarak algılanmaktadır. Araştırmalarda dikkate alınması gereken bir diğer 

nokta (3) aracıların söylemsel aktarım etkinlikleri, kendi bağlamlarında ve içerisinde 

bulundukları ağlarla ilişkisellikleri göz önünde bulunarak hem ürün olarak 

incelenmeli hem de içinde üretildikleri alanın hareket halindeki repertuarının yeniden 

inşa sürecine yaptığı etkiler tartışılmalıdır, ve son olarak (4) söylemsel olmayan 

aktarım etkinliklerinin de dilsel ve uzamsal sınırları nasıl aştıkları ve yeni 

repertuarların oluşumuna katkıları tartışılmalıdır (age). Burada kültürel aracılar 

üzerine yapılacak çalışmaların kapsamına dair belirtilmiş olan yöntemsel yaklaşım 

bizim de Yeldeğirmeni bağlamında inceleyeceğimiz kültürel aktarım etkinlikleri ve 

kültürel aracılar bağlamında kullanacağımız bir yöntem olacaktır.  



38 
 

Yeldeğirmeni, tarihsel olarak çeşitli köklü dil topluluklarının eşitsiz güç ilişkileri 

sürdürdükleri fakat aynı zamanda “aynı bölgeye karşı bir tür hak sahipliği/aidiyet” 

(Simon, 2012, 3) hissettikleri çokdilli bir mahalle örneği olarak kabul edilebilir. 

Mahallenin dil ve kültür manzarasındaki değişim 1950’li yıllarda yine bir yer 

değiştirmeyle; gayrimüslim azınlıkların mahalleyi terk etmesi ve onlardan boşalan 

mekâna Anadolu’dan gelen demiryolu işçilerinin yerleşmesiyle değişir. Mahallenin 

yeni sakinleri ağırlıklı olarak Doğu Anadolu ve Karadeniz bölgesinden gelmektedir 

ve onların gelişiyle daha önce mahallede konuşulmayan Kürtçe ve Lazca gibi diller 

dil manzarasına dahil olur. Bu konuya ilerleyen bölümlerde daha kapsamlı biçimde 

değineceğiz. Bireysel ve kurumsal eyleyiciler olarak kültürel aracılar, “farklı kültürel 

alanlar (edebiyat, resim, müzik), farklı diller ve uzamsal sınırlar yoluyla” (age) 

kültürlerarası aktarım etkinleri gerçekleştirirler. Kültürel aracılar, söylemsel ve 

söylemsel olmayan aktarım etkinlikleri gerçekleştiren bireysel ve kurumsal 

eyleyiciler biçiminde iki ayrı grup olarak incelenebilir. Kültürel aracılar öncelikle 

“çeşitli söylemsel aktarım teknikleri üstlenir ve başlatır. Onlar, çokdilli yazarlar, 

çevirmenler ve kendilerinin çevirmenleridir”, ikinci olarak da “az ya da çok 

kurumsallaşmış çeşitli kültürlerarası ve sanatlararası ağlarda etkinliklerde bulunan 

aracılardır” (age). Meylaerts ve Gonne, kültürel aracıların üstlenerek başlattıkları 

kültürel aktarım etkinliklerini ve aracılık rollerinin kapsamını incelerken aşağıdaki 

soruları sorarlar: 

(1) Hangi kentsel ağlar/iletişim ağları bu aktarım etkinliklerini düzenlemiş ve kontrol etmiştir 
ve söz konusu etkinlik ve ağların kentteki kültürel topluluk ve cemaatlerin ilişkileri 
üzerinde ve ortak kültürel bir tarih yaratılmasında nasıl bir etkisi olmuştur? (133). 

(2) Aracıların sanatlararası etkinlikleri dilsel ve uzamsal sınırları ne şekilde aşmıştır?” ve 
“Ulusal ve uluslararası yeni repertuarlar yaratılmasına nasıl katkıda bulunmuşlardır? 
(137). 

Kültürel aracıların Yeldeğirmeni mahallesinde yaşanan sosyal, kültürel ve kentsel 

dönüşüm süreçlerindeki rollerinin ve etki alanlarının anlaşılabilmesi bağlamında 

yukarıda işaret edilmiş olan soruların yanıtlarının aranması önemli olacaktır.  

Meylaerts’e göre “bir kültürel aracı birçok jeo-kültürel uzamda, kendi kültürlerarası 

ve uluslararası bilincini geliştiren aktarım etkinlikleri ortaya çıkaran gerçek bir 

göçmen, melez kişi olarak düşünülebilir” (age). Bu bağlamda inceleme alanımızda 

belirtilen dönemlerde faaliyet göstermiş olan bireysel ve kurumsal eyleyiciler kentsel 

mekânın üretilmesi ve çevrilmesi- yeniden üretilmesi ve yeniden-çevrilmesi 

çerçevesinde tartışılacaktır. Kültürel aracı, Jean-Marc Gouanvic’in yaklaşımıyla da 

yabancı metni erek kültüre taşıyan ve böylece bu kültürü yeni bir toplumsal geleceğe 



39 
 

doğru yönlendiren (Gouanvic, 2005, 147) bir eyleyici olarak ifade edilmektedir. 

Yapılan gözlem ve araştırmaların işaret ettiği üzere Yeldeğirmeni mahallesinde 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi başlatılmadan önce de sosyal ve kültürel bir 

hareketlilik başlamıştı. Mahalledeki değişim sürecinin önemli bileşenlerinden biri 

olarak ifade edilen ve çalışma süresi içerisinde yapılan gözlemlerde de tespit edilmiş 

olan kafeler Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi harekete geçirilmeden önce 

görülmeye başlanmıştır. Esas itibariyle bu durum Yeldeğirmeni için çok da 

yadırganması gereken bir durum olarak algılanmayabilir çünkü Yeldeğirmeni 

kahvehane kültürüne sahip olan bir mahalle olagelmiştir. Kahvehaneden kafeye 

geçişte mahallenin ne gibi değişim ve dönüşüm süreçlerinden geçmiş olduğu daha 

önemli bir soruyu karşımıza getirmektedir. Söz konusu kentsel mekânda kafeleri ilk 

açanlar kimlerdi ve neden bu mahalleyi tercih ettiler? Buradan yola çıkarak, tezin 

bağlamında incelenen söylemsel ve söylemsel olmayan kültürel aktarım 

etkinlikleriyle mekânı yeni bir toplumsal geleceğe doğru yönlendiren kültürel 

aracılar, yabancı bir metni Yeldeğirmeni bağlamına getirerek kent ve mekân 

dokusunu faklı bir toplumsallığa dönüştüren eyleyiciler olarak karşımıza çıkar. 

Örneğin, Yeldeğirmeni’nde açılan ilk kafenin sahibi kültürel bir aracıdır. Mekânın 

pratiğinde daha önceden yer almayan bu yabancı metin, kafe sahibi olan kültürel 

aracı tarafından mahalleye yeni bir kavram ve bir başlangıç olarak getirilerek yeni 

toplumsallıkların oluşumuna olanak sağlamaktadır. Kentsel müdahalelerin ortaya 

çıkmasında önemli rol oynayan kültürel aracılar ve eyleyicilerin kent mekanına 

yaptıkları etkinin ekonomik ya da kültürel olması bağlamında ‘sermaye’ (Bourdieu, 

2010) kavramı öne çıkmaktadır. Sermaye ister ekonomik ister kültürel olsun 

bireylerin üretiminin, toplumsal hareketliliğinin ve konumlanmalarının oldukça 

belirleyici unsurlarından biridir. Kent mekanına müdahalelerde bulunan eyleyicilerin 

yarattığı dönüşüm etkisi sermayelerin türüne göre değişkenlik gösterebilmektedir o 

nedenle kültürel aracılar hangi tür sermayelere sahip oldukları bağlamında da 

değerlendirilecektir.  

2.3. Çeviri Bölgesi 

Kentin bir çeviri bölgesi olarak farklı boyutları ve çeşitli yaklaşımlarla tartışıldığı 

Translation Studies dergisinin 2014 yılında yayımlanan “The City as Translation 

Zone” konulu sayısında Michael Cronin ve Sherry Simon, çeviri bölgelerini ve 

kültürel aracıları “çevirinin kent yaşamının anlaşılmasında bir anahtar olarak 



40 
 

değerlendirilmesi” (120) bağlamındaki iki unsur olarak ele alır. Çeviri bölgelerini 

“dillerarası yoğun etkileşim alanları, kültürel uzlaşmaların öneminin bilinciyle 

tanımlanan mekânlar ve çoğu kez çokdilli sosyal çevrelerin niteliği olan çokbiçimli 

çeşitli çeviri edimlerine ev sahibi olan alanlar” olarak tanımlarlar (119-120). Cronin 

ve Simon’ın yaklaşımına göre: 

[t]üm kentlerin böyle alanları vardır, aynı zamanda çeviriye direnç gösteren ya da çeviriye 
zorlanan alanlar da mevcuttur. Böylesi durumlarda ortaya çıkan ise baskı ve direnişin karşıt 
güçleri; kasıtlı ilgisizlik ve birbirine geçmiş bağlantılar tarafından düzenlenen dil ilişkilerinin 
görüldüğü bölünmüş ve çekişmeli bir kentsel mekân imgesidir” (120 vurgu bana ait).  

Çeviri bölgelerinde mekânlar, belirli tek bir dile ya da tek bir iletişim aracına ait 

olmaksızın çevrilmiş haldedir ve çeviri bölgesi kavramı tek bir disiplin ya da dünya 

görüşüne ait değildir. Cronin ve Simon, çeviri bölgesi kavramını çekişmeli ve 

mücadeleli sosyal ilişkileri ve akademik alan ilişkileriyle olan daha önceki 

bağlantılarını yansıtmak ama daha çok yoğun dil hareketinin bulunduğu kültürel ve 

coğrafik mekânlara işaret etmek için kullandıklarını belirtir (121). Çeviri bölgesi 

kavramı sömürgecilikle birlikte ortaya çıkan Avrupalı ve yerli ayrımının zaman 

içerisinde hem mekânsal hem de iletişim ağları olarak etkileşimi sonucunda “karma 

ve çokdilli topluluklara ev sahipliği yapan ve bölünmüş parçalar arasında bir aracılık 

odağı haline gelen arabölgeler interzones, ‘gri’ alanlar” (122) olarak ortaya çıkmakta. 

Bu yaklaşım göçle ve yer değiştirmeyle şekillenen çok katmanlı ve uzun bir tarihsel 

geçmişi bulunan toplumlar ve mekanlar için de geçerli kabul edilebilmektedir. 

Çeviri bölgeleri “kent tarihinin ürünüdür” (122) dolayısıyla tarihin, yaşam 

öykülerinin, inanç sistemlerinin, kültürel toplumsal geleneklerin ve değerlerin 

birbirleriyle ilişki içine girdiği ve farklılıkların etkileşiminin şekillendiği bir alan 

olarak tanımlanabilir. ‘Çeviri bölgeleri’ kavramı ilk olarak Fransızca ve 

Karşılaştırmalı Edebiyat profesörü Emily Apter tarafından 2006 yılında yayımlanan 

The Translation Zone: A New Comparative Literature, başlıklı kitabında 

kullanılmıştır. Diller kendi dünyalarının çevrelediği “anlam bölgeleri”nde semantic 

zones (Apter 2006: 6) çevrilemez haldedir ancak çeviri bölgelerinde alanlar herhangi 

belirli bir dile ya da tek bir iletişim aracına ait olmaksızın çeviri halindedir. Çeviri 

bölgesi kavramı da tek bir disiplin ya da dünya görüşüne ait değildir. Bunun aksine 

çeviri bölgesi tarih, dil, kültür, çevre, politika, yer değiştirme ya da hareketin 

kesiştiği bir bağlantı noktası olarak da tanımlanabilecek bir bölgedir.     

Çeviri her şeyden önce öteki dil ve kültürle girilen ve bunun sonucunda kendi dil ve 

kültürünü değiştiren ve/veya şekillendiren bir etkileşim olarak kabul edilebilirse 



41 
 

ağırlıklı olarak yer değiştirmenin çeşitli halleri nedeniyle oluşan ‘küresel mahalle’ 

olarak da adlandırılabilecek çok dilli ve çok kültürlü bölgelerin nasıl etkileşime açık 

ve farkındalığı gelişmiş alanlar haline gelebildiklerini tartışmak için bakmamız 

gereken yer çeviri olabilir (Cronin, Simon 2014). Sosyal etkileşimi güçlendirip 

pekiştirmenin bir yolu çoklu bir etnik yapıya sahip çokdilli kentsel mekânı öncelikli 

olarak bir çeviri alanı, bir çeviri bölgesi olarak görmektir. (Cronin, 2006, 68). 

Cronin, kim olduğunu bilmenin en önce ve her şeyden çok ötekinin kim olduğunu 

bilmek olduğu bir dünyada insanın öteden beri nasıl var olduğuna ve bundan sonra 

da nasıl yaşayacağına dair çevirinin söyleyecek çok sözü olduğunu vurgulamaktadır 

(age). Moria Inghilleri de çevirinin ötekiyle uzlaşım sağlamadaki rolünü vurgular. 

Çeviriyi öteki kültüre yaklaşma çabası olarak görebilirsek aynı zamanda insanların 

maddi, sosyal ve tarihsel yerleşimini, dillerini ve söylemlerini açıkça görünür hale 

getirdiğini söylemek mümkündür. Çeviri edimleri aynı anda hem düşünümsel hem de 

yönlendiricidir; önceki algı ve anlayışların hem güçlenmesine hem de zayıflamasına 

katkı sağlar (Inghilleri, 2017). Çeviri bölgeleri ve çevirisel alanlar Doris Bachmann-

Medick’in yaklaşımıyla da ilişkilerin, durumların, kimliklerin ve etkileşimlerin 

somut kültürel ve sosyal çeviri süreçleri tarafından şekillendirildiği alanlardır (2016; 

2014). 

Bir çeviri bölgesi, çevirisel kent yaklaşımıyla çok biçimli çeviri hareketlerinin 

oluşumunun, eyleyicilerinin ayrıntılarının ve ne şekilde kavramsallaştırıldıklarının 

irdelenebileceği bir alandır. Bununla beraber bir çeviri bölgesinde meydana gelen yer 

değiştirme ve hareketlilikle birlikte yaşanan karşılaşmalar da çeşitli çeviri hareketleri 

oluşturabilir. Çeviri bölgelerindeki bu çok biçimli çeviri hareketlerini incelerken 

alandaki aracıları ve eyleyicilerin çeşitli karşılaşmalarda nasıl konumlandıklarını ve 

nasıl etki alanlarını da incelemek gerekecektir. Bu çalışmada söz konusu aracılık 

edimleri çevirinin alışılagelmiş anlamındaki dilsel aktarımlar değil ancak çok daha 

geniş bir bakış açısıyla çeviri bölgesi olarak tanımladığımız mekândaki çok biçimli 

kentsel müdahaleler olarak tartışılmaktadır. Marie Louise Pratt’e göre bugünün 

kentlerindeki günlük yaşantılar dilsel, tarihsel ve kültürel heterojenlik arasındaki 

sürekli devam eden uzlaşma yoluyla ortaya çıkmaktadır ve bu uzlaşma kültürel 

aracıların kentin günlük akışı içerisindeki dikkate değer kavrama, doğaçlama ve 

uyarlama güçleri vasıtasıyla görünür hale gelir (Pratt, 2004). Pratt’in vurguladığı 

uzlaşmanın, çeviri bölgesi olarak adlandırılan kesişim alanlarındaki çok biçimli 

iletişimlerin meydana getirdiği ve kültürel aracılar tarafından şekillendirilen edimler 

etrafında oluştuğu savunulabilir.  



42 
 

Çokdilli kültürlerde uzaklık yerine yakınlığın ve temas alanlarının contact zones 

varlığı sayesinde yeni çeviri biçimleri ortaya çıkmaktadır. Farklı söylemlerin 

birbiriyle karşılaşmasından, yakınlaşmasından, değiş tokuş ve etkileşiminden 

kaynaklanan temas alanları genişleyen çeviri tanımlarının ortaya çıkmasına da 

katkıda bulunmaktadır. Kentsel mekân bağlamında da çeviri, çeşitli eyleyicilerin 

farklı kültürel aracılık etkinlikleri ve kentsel müdahaleleriyle yeni tanım ve anlamlar 

kazanır. Kentin çeviri bölgesi kültürel karşılıklar ve farklı dünya görüşlerine dair 

geniş bir repertuarın var olduğu bir merkez olarak işlev görmektedir. Çeviri belki de 

en basit ama en kapsamlı biçimde ötekinin varlığının kabulüne dair toplumsal bir 

edim olarak tanımlanabilir. Sarah Maitland, dünyayı kendi benliğimizin dışına doğru, 

başka birçok benliğin arasında, farklılıkların ötesindeki sayısız benlikle etkileşim 

içerisinde olduğu bir biçimle algıladığımıza işaret etmektedir (2017, 9). Maitland’a 

göre bu durum anlamın iletişiminde hem çok önemli hem de önceliklidir ve çeviri de 

bu çabanın olmazsa olmazıdır –sosyal yaşantımızda bunu yaparız, bir başka deyişle 

çevirinin içinde yaşarız (age). Farklılıkların etkileşimi bakış açısıyla da çeviri 

bölgesi, anlamların uzlaştırıldığı, yaşamların geliştirildiği dönüştürücü bir alandır. Bu 

yaklaşımla değerlendirildiğinde Yeldeğirmeni’nde yapılan kentsel müdahalelerin, 

sokak sanatı ve mural resimlerin farklı anlamları, farklı dünya görüşlerini uzlaştırdığı 

ve mahalledeki yaşamları geliştirdiği söylenebilir.  

Bir dil topluluğunun aynı mekânda kendinden önce bulunan başka bir dil 

topluluğunun yerine yerleşmesi, burada oturmaya başlaması hem İstanbul hem de 

Yeldeğirmeni bağlamında gözlemlenebilen bir durumdur. İstanbul’da ulus devlete 

geçişle birlikte tek dilin hakimiyeti başlamış olsa da Levantenler ve gayrimüslim 

azınlıklıklar hala kentte ağırlıklı sayılarda yaşıyordu dolayısıyla Osmanlı’nın dil 

çeşitliliği de daha farklı bir biçimde de olsa devam ediyordu. “Dillerin birlikte 

yaşamalarına dair uzun tarihi olan kentsel mekanlar, çeviribilim için yeni bir alan 

sunar” (Buden ve diğ., 2009, 209) yaklaşımıyla bakıldığında Yeldeğirmeni mahallesi 

bir çeviri bölgesi olarak düşünülebilir ve çeviribilim çalışmalarının araştırma konusu 

haline gelebilir. Farklı dil topluluklarının birbirinin yerine yerleşmesi İstanbul ve 

Yeldeğirmeni bağlamında çok keskin sınırlara ve kesin tarihsel dönemlerle 

belirlenmiş değildir ancak birbirini takip eden dönemlerde dil ve kültür 

topluluklarının birbirinin yerine geçmiş olduğu ve süreç boyunca mahallede dillerin 

değişmiş olduğu söylenebilir.  



43 
 

2.4. Değerlendirme ve Sonuç 

Çevirinin toplumsal bir edim olarak incelenmesi ve çeviri edimiyle ilişkili 

eyleyicilerin çok çeşitli alanlarda ne şekilde dolaşıma girdiği farklı bakış açılarıyla 

tartışılmaktadır. Çevirisel kent bağlamında ortaya konan kuramlar, kentsel bağlamda 

çeviri tanımlarının kültürel aracıların çok biçimli etkinlikleriyle birlikte 

genişleyebileceğini ifade etmektedir. Kentsel müdahalelerin eyleyicilerinin çeviri 

bölgelerinde üstlendikleri aracılık rollerinin irdelenmesi, bir çeviri bölgesinde ortaya 

çıkan sanatlararası aktarımların ve bunlarla birlikte sosyal, kültürel ve kentsel 

anlamda fiziksel ve somut dönüşüm etkisi yaratan çok biçimli etkinliklerin kültürel 

çeviri bağlamında da kavramsallaştırılması mümkün olabilmektedir. Sarah 

Maitland’ın kültürel çeviri yaklaşımı her türlü algılayış biçimi ve anlam yaratımının 

önemli ölçüde yorumlayıcı olduğunu belirtiyor (2017, 6). Dolayısıyla da kültürel 

çevirinin dünyaya ait nesnelerin her birimizin meşgul olabildiği ve olması gereken 

‘kaynak metinler’ olarak yorumlanması olduğu kadar bu yorumlamanın nihai bir 

alıcıya yönelik iletişimi ile de ilgili olduğunu belirtiyor (Maitland, 2017, 10). 

Maitland’ın çeviriyi kültürel bir üretim biçimi, kültürel karşılaşmaları tanımlamada 

kullanılan bir iletişim ve bir dünyayı anlama aracı olarak tanımlaması bu çalışmanın 

kentsel müdahalenin çeviri etkinliği olarak kavramsallaştırılması amacı için kuramsal 

bir yaklaşım oluşturur. Bununla birlikte iletişim ve etkileşim ağları kuran toplumsal 

edimler ile karmaşık ve katmanlı yapıdaki toplumlar arasındaki iletişimin kültürel 

çeviri olarak anlaşılması hareketlilik ve yer değiştirme ile şekillenmiş katmanlı 

toplumsal yapıdaki çokdilli ve çok kültürlü kentsel dokudaki dönüşümün çeviri 

perspektifinden incelenebilmesi bağlamında bir çerçeve sunmaktadır. Bu yaklaşım da 

araştırma bölgemiz olan Yeldeğirmeni mahallesinde yaklaşık olarak yüz yılı aşkın 

bir zaman diliminde meydana gelen hareketlilik ve yer değiştirmeyle oluşan çoklu, 

karmaşık ve katmanlı yapının çeviri bakış açısıyla irdelenmesine olanak 

sağlamaktadır. Kentsel mekânda meydana gelen ve çok biçimli çeviri edimleri olarak 

tartıştığımız kültürel aktarım etkinlikleri, Yeldeğirmeni mahallesinde 2010 yılından 

itibaren uygulanan kentsel müdahale biçimleri ve kültürel aktarım etkinlikleri olarak 

çevirisel kent bağlamında tartışmaya açılabilmektedir. Yeldeğirmeni’nin bir çeviri 

bölgesi olarak tartışılması bağlamında vurgulanan çok dilli ve çok kültürlü yapının 

bugünün Yeldeğirmeni’nde yaşanan değişime herhangi bir etkisi olabilir mi? Bir 

başka deyişle Yeldeğirmeni’ni bir çeviri bölgesi olarak ele almamıza olanak sağlayan 

ve tarihsel, dilsel, kültürel ve sosyal nitelikleri, günümüzde görülen müdahale 



44 
 

biçimleri, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ile birlikte oluşturulmaya çalışılan 

mahalle yenileme ve canlandırma bağlamında bugün mahallede altını çizdiğimiz bu 

üç dönem bugünün Yeldeğirmeni için herhangi bir art alan oluşturmuş mudur? Bu 

sorunun cevabını mahalleye yapılan kentsel müdahaleler ve bu müdahaleler 

doğurduğu sonuçlar bağlamında tartışarak vermek mümkün olabilir.   

 

 

 



45 
 

3. KENTSEL MEKÂNA MÜDAHALE 

Bir Çeviri Etkinliği Olarak Kentsel Mekâna Müdahale başlıklı ikinci bölümde ilk 

olarak kentsel mekâna müdahale biçimleri ait kuram ve yöntemlere değinilmektedir. 

Günümüzde kent olarak betimlenen yapının üretimi ve yeniden-üretiminde mekâna 

atfedilen kullanım, yenilik, eskilik, gelişim, sanat gibi değerlerin mekâna yapılan 

müdahalelerde hangi biçimlerde ortaya çıktığı ve kentsel mekânda ortaya çıkan 

toplumsal ilişkilerin şekillenmesinde, sosyal ve kültürel dokunun değişim ve 

dönüşümünde nasıl bir rol oynadığı kentsel müdahale bağlamında önemlidir. Kentsel 

mekâna müdahalenin bir çeviri etkinliği olarak anlaşılıp anlaşılamayacağını ve böyle 

bir kavramsallaştırmayı nasıl yapabileceğimizi tartıştığımız bir bağlamda kentsel 

müdahalenin tanımına, kapsamına ve türlerine bakmak da gerekmektedir. Bu nedenle 

tezin bu bölümünde kentsel müdahalenin ne olduğuna ve kentsel müdahale 

biçimlerine değineceğiz. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ve Mural İstanbul 

Festivali’nin ne tür kentsel müdahale biçimleri olduğunu irdelemeye çalışacağız. Bu 

bölümde ayrıca kentsel müdahale biçimlerinden olan soylulaştırmaya değinerek 

tanım ve kapsamını inceleyeceğiz. Soylulaştırma kavramını irdeliyoruz çünkü 

Yeldeğirmeni bağlamında soylulaştırma planlı ve amaçlı uygulanmış bir kentsel 

müdahale biçimi olmasa da mahallede yaşanan değişim ve dönüşümle birlikte 

karşımıza çıkan bir kentsel müdahale biçimi olarak gözlemlenmekte. Özellikle 

Yeldeğirmeni’nin bugün geldiği noktayı soylulaştırmaya değinmeden tartışmak 

mümkün olmayacaktır. Böyle bir anlayışla, soylulaştırmada kentsel bir müdahale 

olarak tanımı, kapsamı, amacı, eyleyicileri, olumlu ve olumsuz yönleriyle birlikte 

tartışılacak ve Yeldeğirmeni örnekleri incelenecektir.  

3.1. Kentsel Müdahale Biçimleri 

Günümüzde kent olarak betimlenen yapının 19. yüzyılda yaşanan Endüstri Devrimi 

ile birlikte şekillenmeyle başlayan bir üretim olduğu kabul edilebilir. İnsan, içinde 

yaşadığı mekânı kullanım, yenilik, eskilik, gelişim, sanat gibi değerler çerçevesinde 

kurgulayıp kentle yeni bir toplumsal ilişkisellik içerisine girerek üretmeye ve 

yeniden-üretmeye başlar. Mekânın üretimi, kentin sadece maddi mekanlarının 



46 
 

üretimi değil aynı zamanda kentsel yaşamın her alanı ile toplumsal ilişkilerin de 

üretimi ve yeniden üretimi olduğundan mekâna yapılan her müdahale fiziki 

müdahale boyutunu aşarak toplumsal ilişkileri etkileyebilir, toplumsal 

adaleti/adaletsizliği tetikleyebilir, güç ilişkilerini yeniden kurabilir ya da dağıtabilir, 

toplumsal sınıfların iktidarla aralarındaki mesafeleri de tayin edebilir (Lefebvre, 

2014). Lefebvre’e göre kent, sakinleri arasındaki ilişkilerin bir sonucu, daha belirgin 

biçimde ifade etmek gerekirse toplumsal ilişkilerin bir ürünüdür. Mekânı insan 

ilişkilerinin uzamsal ve toplumsal ürünü olarak kabul eden Lefebvre, kentin de bu 

nedenle bir yapıt olduğunu savunur (age). İnsan ilişkilerinin uzamsal ve toplumsal 

ürünü olarak kabul edilen mekânın belleği de kentsel mekânın toplumsal ve kültürel 

dokusunu anlamamızda ve söz konusu mekânda meydana gelen iletişim, mücadele 

ve uzlaşmanın bağlamlarının oluşturulmasında önemlidir. Kentsel mekân, mekânda 

bulunan mimari yapılar – yapılı çevre built environment olarak adlandırılmaktadır – 

kentsel mekânın inşa edilmiş alanının sınırları içerisinde yaşayan insanlar ve söz 

konusu mekânda gerçekleşen olayların oluşturduğu bir bütün olarak düşünülebilir. 

Öyleyse kolektif bellek, tüm bu yapıların arasındaki ilişkilerle oluşmaktadır. Kentsel 

mekandaki ilişkiler de çeşitli iletişimler kullanılarak oluşturulmaktadır ve bununla 

paralel olarak kentsel mekândaki üretim de çok biçimli birçok farklı dil kullanılarak 

meydana getirilebilir. Kent kültürünün üretiminde kullanılan her türlü iletişim aracı- 

yazılı, sözlü, görsel, dijital, sanatsal- kentin dilinin oluşturan unsurlardır. Henri 

Lefebvre’in mekânın üretimi yaklaşımında mekân algılanan, tasarlanan ve yaşanan 

olmak üzere üçlü bir kavram olarak karşımıza çıkar. Kentin dili bağlamında mekânın 

üretimine bakacak olursak algılanan, tasarlanan ve yaşanan mekân, kenti okumak 

için bize araçlar sunar.  Algılanan mekân, gündelik çevremizdeki somut ve nesnel 

mekandır. Tasarlanan mekân, zihinsel tahayyüller ve mekâna yönelik yaratıcı 

fikirlerden oluşur. Yaşanan mekân ise, algılanan ve tasarlanan mekânın karmaşık 

ilişkisi, deneyimler, pratikler ve toplumsal ilişkilerden meydana gelir. Mimari, kentin 

algılanan mekânı, kamusal alan tasarlanan ve kent yaşamı da yaşanan mekân olarak 

düşünülebilir ancak kenti okumak, anlamak, kentin dilini çözümlemek için 

Lefebvre’in mekânın üretimiyle ilgili ortaya koyduğu bu üçlü yapıyı bir bütün olarak 

ele almak daha anlamlı olacaktır çünkü bu alanlar örtüşerek kesişim alanları da 

yaratmaktadır.  

Kentsel mekâna müdahale biçimleri başlığı altında esas olarak tartışmak istediğimiz 

kentsel dönüşüm kavramı olacaktır. Kent mekanına yapılan müdahalelerin farklı 

dönemlerde almış olduğu biçimlere değinirken bu müdahaleleri kentsel canlandırma 



47 
 

urban regeneration modeline kadar alt bölüm yapmaksızın bir bütün halinde ele 

alacağız. Kentsel canlandırma ise doğrudan Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ile 

ilişkili olması sebebiyle ayrı bir başlık olarak incelenmiştir. Müge Akkar’ın 

belirttiğine göre kentsel dönüşüm “[…] çökme ve bozulma olan kentsel mekânın 

ekonomik, toplumsal, fiziksel ve çevresel koșullarını kapsamlı ve bütünleșik 

yaklașımlarla iyileștirmeye yönelik uygulanan strateji ve eylemlerin bütünüdür bu 

bağlamda yeni kentsel alanların planlanması ve geliștirilmesinden çok, varolan 

kentsel alanların planlanması ve yönetimi ile ilgilidir” (2006, 29 vurgu bana ait). 

Peter Roberts, kentsel dönüşümün hizmet ettiği başlıca beş amaç bulunduğunu öne 

sürer; (1) kentin fiziksel koșulları ile toplumsal problemleri arasında doğrudan bir 

ilișki kurulması, (2) kent dokusunu olușturan birçok öğenin fiziksel olarak sürekli 

değișim ihtiyacına cevap vermek, (3) kentsel refah ve yașam kalitesini artırıcı 

bașarılı bir ekonomik kalkınma yaklașımını ortaya koymak, (4) kentsel alanların en 

etkin biçimde kullanımına ve gereksiz kentsel yayılmadan kaçınmaya yönelik 

stratejilerin ortaya koyulması, (5) toplumsal koșullar ve politik güçlerin ürünü olarak 

kentsel politikanın șekillendirilme ihtiyacını karșılamayı amaçlamak (Roberts, 

2000’den aktaran Akkar 2006, 30). 

Kentsel dönüşüm zaman zaman kaynaklarda kentsel iyileştirme ya da kentsel 

canlandırma olarak da anılmaktadır ancak kentsel mekâna müdahale biçimlerinden 

olan kentsel yenileme, geliştirme, koruma, sağlıklaştırma, yeniden inşa ve 

canlandırma gibi kavramları kapsayan bir başlık niteliğinde olması nedeniyle kentsel 

müdahale biçimlerinin kentsel dönüşüm kapsamında incelendiği görülmüştür. 19. 

yüzyıldan başlayarak günümüze kadar uygulanan kentsel müdahale biçimleri 

oldukça çeşitlidir. Bu çeşitlilik içerisinde ilk olarak ‘kentsel yenileme’ urban renewal 

den söz edilebilir. Endüstri Devrimi sonrasından 1945’li yıllara kadar uygulanan bir 

müdahale biçimi olan kentsel yenilemenin, sanayi kentlerinde görülen çevre kirliliği, 

kalabalıklaşma ve yetersiz altyapı hizmetleri gibi sorunlara çözüm üretmek amacıyla 

ve öncelikle kamusal alanların çoğaltılması şeklinde bir müdahale olarak başlamış 

olduğu görülür. Akkar’ın belirttiğine göre kentlerdeki yenileme hareketlerine 

öncülük eden bir diğer müdahale biçimi kentlerdeki sağlıksız alanların yıkılmasını ve 

kentlerin temiz, sağlıklı, güzel ve yeşil alandan zengin çevrelere sahip olması 

gerektiğini savunan Modernist Hareket’tir (2006, 31). 1950-1960 yılları arasında 

görülen ‘kentsel yeniden inşa dönemi’, urban reconstruction savaş sonrası tahrip 

olan kent merkezlerinin yenilenmesi, hızlı sanayileşme ve nüfus artışı ile modernist 

planlama hareketlerinin başlaması çerçevesinde şekillenir. Kentlerin yerleşik 



48 
 

alanlarının nazım plana dayalı olarak genişletilmesi ve yeniden inşa edilmesi, kent 

çeperlerinde yeni banliyölerin geliştirilmesi ve toplu konut uygulamalarının 

başlaması, merkezi ve yerel yönetimlerin etkinliği ile gerçekleşen sosyal devlet 

uygulamaları ve ağırlıklı olarak kamu sektörünün yatırımcı olarak ön plana 

çıkmasıyla birlikte konut ve yaşam standartlarının iyileştirilmesi şeklinde 

uygulamaların yürütüldüğü bir dönem olarak görülür (LeGates, Stout, 1998; Akkar, 

2006). 

1960-1970 arasındaki dönem kentsel iyileştirme urban improvement ve kentsel 

yenileme urban renewal uygulamalarının görüldüğü bir dönemdir. Bu dönemdeki 

müdahale biçimlerinde “fiziksel bozulma ile toplumsal bozulma arasındaki doğrudan 

bağlantı kabul edilmiș; daha çok toplumsal sorunlara duyarlı ve alan-odaklı kentsel 

iyileștirme ve yenileme projeleri geliștirilmiștir” (Couch, Fraser, 2003’den aktaran 

Akkar, 2006, 31). Bu noktadan hareketle bu dönemin kentsel müdahalede fiziksel 

mekânı ve toplumsal dokuyu birlikte ele alması bakımından önemli olduğu 

söylenebilir. Kentsel iyileştirme ve kentsel yenileme müdahalelerinde kent 

merkezlerindeki çöküntü alanlarının temizlenmesi ve bu alanların yıkılıp yeniden 

inşa edilmesi fiziksel müdahalenin toplumsal boyutları da dikkate alınarak yapılmaya 

çalışılmıştır. Kent merkezlerinde iyileştirme çalışmalarının başladığı ve banliyölerin 

ve çevre yerleşmelerin büyümesinin planlandığı bu dönemde özel sektörün konut 

yatırımındaki payının arttığı gözlemlenir. 1970’li yılların sonlarında kentsel mekânın 

bozulması ve çöküntü bölgesi haline gelmesinin nedenleri olarak yapısal ve 

ekonomik nedenler gösterilmeye başlanmıştır (Balchin ve Hull, 1987’den aktaran 

Akkar 2006, 31). 1980’lere gelindiğinde ise kentsel mekâna müdahalede kentsel 

yeniden yapılandırma urban redevelopment uygulamaları görülmeye başlanmıştır. 

Bu müdahaleler genel olarak çöküntü bölgelerindeki ekonomik etkinlikleri 

canlandırmak amacıyla uygulanmıştır. Kentsel yenileme ve yeniden canlandırma 

projelerinin görülmeye başlandığı bu dönemde enerjiye dayalı ekonomik kriz 

nedeniyle sosyal devlet anlayışının gerilemesi gözlemlenmekte ve gayrimenkul 

eksenli kamu-özel ortaklıklarına dayalı projeler ortaya çıkmaktadır. Türkiye’de de 

kamu hizmetlerinin yaptırılmasına yönelik olarak ortaya çıkan yap-işlet-devret 

modeli 1980’li yıllardan itibaren kullanılmaya başlanmıştır. Kent merkezlerindeki 

köhnemiş alanların yenilenme projeleri, kentsel gelişme alanlarında toplu konut 



49 
 

projeleri ve kentsel altyapı projelerinin önem kazanması söz konusu dönemde 

görülen kentsel müdahale uygulamaları arasındadır.7 

3.1.1. Kentsel Canlandırma Urban Regeneration 

1990’lardan günümüze kentsel dönüşümde uygulanan en yaygın müdahale kentsel 

yenileşme ya da kentsel canlandırma urban regeneration yöntemidir (Akkar, 2006). 

1980’lerde başlayan kamu-özel sektör ortaklıkları bu dönemde küreselleşme olgusu, 

postmodernist yaklaşımlar ve sürdürülebilirlik kavramları çerçevesinde gayrimenkul 

eksenli kamu-özel sektör ortaklı kentsel yenileme yaklaşımının ve çok sayıda 

gelişme ve yeniden geliştirme planlarının ortaya çıkmasına neden olmuştur.  Kentsel 

gelişim şirketlerinin ve kamu fonlarını kullanan özel sektörün ve konuya ilişkin 

ajansların proje ortaklıklarının yürüttüğü öncü projeler söz konusu dönemin kentsel 

tasarım ve müdahale biçimlerinde izlenebilmektedir. 2000’li yıllar ise kentsel tasarım 

ve müdahale politikalarında ve uygulamalarında daha geniş kapsamlı bakış açılarının 

ve bu yaklaşımlarla sosyal eşitsizlikleri ve yoksulluğu gidermeyi hedefleyen 

toplumsal dönüşüm projelerinin görülmeye başlandığı dönemlerdir. Kentsel 

dönüşüm-yenilenme döneminde tarihi miras ve koruma anlayışının güçlenmesi, 

kültür eksenli projelerin ve sosyo-ekonomik ve mekânsal açıdan bütünleşmiş 

stratejik planlama yaklaşımlarının ön plana çıkışı görülür. 80’lerden daha gösterişsiz 

projeler ve kamu-özel sektör arasında daha dengeli rol paylaşımlarının kurulduğu 

projeler yürütülmeye başlanır. Değişim içinde olan bir mekânın sorunlarının 

çözülmesine yönelik olarak ekonomik, fiziksel, sosyal ve çevresel koşullarının 

gelişmesini amaçlayan bütüncül ve bütünleştirici yaklaşımlar ve uygulamaların 

tamamıdır (Erden 2006, 76). Kentsel yenilenmenin gerçekleştirmeyi amaçladığı 

başlıca dört kriterden bahsetmek mümkündür: 

(1) Kentlerdeki fiziksel çöküşü durdurmak ve tarihi dokunun sürdürülebilirliğini sağlamak, 
(2) Ekonomik yaşamı canlandırmak,  
(3) Kentsel yaşam kalitesini artırmak ve kültüre dayalı dinamikleri hayata geçirmek, 
(4) Her ölçekte katılımı sağlamak (age). 

Kentsel mekânın canlandırılması, kentsel dönüşüm ya da kentsel yenilenme olarak 

adlandırılan süreç dahilinde “ekonomik, fiziksel ya da sosyal açıdan çöküntü süreci 

yaşayan ya da böyle bir süreç sonunda terk edilmiş olan kent parçalarındaki 

çöküntüye neden olan faktörlerin ortadan kaldırılması ile birlikte o alanın yeniden 

yaşam kazanmasını ve özellikle de tarihi kimliğin korunması ve kültürel sürekliliğin 

                                                
7  Köksal, Gül. 19 Ekim 2017. Tarihi Dokunun Sürekliliği Bağlamında Yeldeğirmeni Örneği. Açık 

Akademi Kent Seminerleri. Kadıköy Belediyesi. 



50 
 

sağlanmasını” (age) hedefleyen bütüncül yaklaşımları beraberinde getirmektedir. 

Kentsel dönüşüm-yenilenme yaklaşım ve uygulamaları, 1980’li yıllardan itibaren 

kentsel mekânda görülmeye başlayan, esas olarak kentsel yenileşme ya da kentsel 

canlandırma urban regeneration yaklaşımlarının bir parçası olan ve çöküntü haline 

gelmiş fiziksel ve sosyal kent dokusunun canlandırılması yaklaşımıyla ortaya çıkan 

ve soylulaştırma gentrification olarak adlandırılan bir başka müdahale biçimini de 

daha görünür ve tartışmaya açık hale getirmiştir.  

3.1.2. Soylulaştırma Gentrification 

Türkçede bugüne kadar “seçkinleştirme”, “nezihleştirme”, “mutenalaştırma”, 

“kibarlaştırma”, “ehlileştirme”, “jantileşme ” ve en yaygın olarak da “soylulaştırma” 

(Behar, Pérouse 2006, 1) olarak kullanılan gentrification  bir terim olarak ilk kez 

Ruth Glass tarafından 1964 yılında London: Aspects of Change başlıklı kitabında 

Londra’nın alt gelirli mahallelerindeki konutların orta ve üst sınıflar tarafından satın 

alınması ve söz konusu mahallelere yerleşerek mahallelerin sosyal dokularının 

değiştirilmesi bağlamında kullanılmıştır (1964). İlk kullanıldığı günden bu yana 

kentsel mekâna müdahale bağlamında ekonomik ve kültürel bakış açılarıyla mekânın 

üretimine katılan bireysel ve kurumsal eyleyicilerin ekonomik, kültürel ve simgesel 

sermayelerinin kentsel mekânda nasıl olumlu ve/veya olumsuz dönüştürücü etkiler 

ortaya çıkardığı tartışma ve inceleme konusu olmuştur. Neil Smith’e göre 

soylulaştırmanın kentsel mekânın yeniden yapılandırılmasında önemli olup olmaması 

söz konusu mekâna gelen yeni sakinlerin mekânın ekonomisine ne ölçüde katkı 

yaptıklarıyla ölçülebilir (1979). David Ley’in soylulaştırma yaklaşımı ise daha çok 

kültür odaklıdır ve yeni yaratıcı sınıfın estetik anlayışlarıyla mekânın üretimine nasıl 

etki ettiklerini tartışır (1994, 2003). Her iki yaklaşımın da ortak noktası belki de 

sermaye kavramının kentsel müdahale pratiklerinde ve soylulaştırma kavramı 

çerçevesinde öne çıkıyor olmasıdır. Sermaye ister ekonomik ister kültürel olsun 

bireylerin üretiminin, toplumsal hareketliliğinin ve konumlanmalarının oldukça 

belirleyici unsurlarından biridir.  

Sermaye kavramı, Fransız sosyolog Pierre Bourdieu’nun sosyolojisinde de oldukça 

önemli yeri olan bir kavram olarak karşımıza çıkar. Bourdieu sosyolojisinde 

toplumsal gerçeklik sermaye, alan ve habitus kavramlarının ilişkiselliği çerçevesinde 

anlaşılabilir. Bourdieu’ya göre “[t]oplumsal dünya birikmiş bir tarihtir ve sermaye 

kavramı ve onunla birlikte birikim ve bütün etkileri” de söz konusu toplumsal 

dünyaya dahil edilmelidir (2010, 45). Sermaye Bourdieu’ya göre maddileşmiş biçimi 



51 
 

ya da cisimleşmiş haliyle birikmiş bir emektir (age). Sermaye kavramını bireysel ya 

da kurumsal eyleyicilerin içerisinde bulundukları farklı toplumsal yapılardaki eylem 

ve hareketlerinde kullandıkları bir koz gibi algılamak da mümkündür.  Bourdieu 

sosyolojisinde sermayenin nasıl çeşitlendiğine değinmeden önce alan ve habitus 

kavramlarıyla ilişkiselliğine bakmak önemlidir. Alan “konumlar arasındaki nesnel 

bağıntıların konfigürasyonu ya da ağı” olarak tanımlanır (2003, 81). Alanın kendine 

özgü bir dinamiği ve işleyiş ve mantığı vardır ve alandaki yapısal-nesnel ilişkiler ağı, 

özneler arası görünür ilişkilerin ve etkileşimlerin formunu ve içeriğini belirler 

(Bourdieu, 1990, 192). Bourdieu alandaki ilişkileri oyun metaforuyla açıklar ancak 

“oyundan farklı olarak alan, bilinçli bir yaratımın ürünü değildir ve açıkça ifade 

edilmeyen ya da kodlanmamış kurallara, daha doğrusu düzenliliklere uyar” 

(Bourdieu, Wacquant, 2003, 82). Alan, oyunun oynandığı yerdir ve oyun yalnızca 

kurallarını kavrayıp onlara uyarak oynanamaz; Bourdieu’ya göre oyunun 

oynanabilmesi için toplumsal bir anlayışa da sahip olmak gerekmektedir. Alana giren 

tüm eyleyiciler ya da oyuna katılan tüm oyuncular esas itibariyle bir çıkar illusio elde 

etme çabasındadır çünkü “oyuncular arasındaki rekabetin ürünü olarak 

kazanılacaklar ve kaybedilecekler” vardır (age). Oyuncuların oyuna dahil olmasıyla 

oyunun oynanmaya değer olduğu kabul edilmiş olur. Alan aynı zamanda bir 

karşılaşma, bir mücadele alanıdır ve oyuncular “güçleri oyuna göre değişen temel 

kartlara sahiptir” (age). Bu kartların bir diğer deyişle ekonomik, sosyal, kültürel ve 

simgesel gibi farklı sermaye türlerinin güç ve değerleri de alanlara ve bazen de aynı 

alanın farklı dönemlerde birbirini izleyen hallerine göre farklılık gösterebilir.  

Marx (2011) sosyolojisinin bir kavramı olan sermaye, kapitalist sistemin devam 

etmesine ve kapitalist üretime katma değer sağlayan taşınır taşınmaz varlıklara işaret 

etmektedir. Sermaye kavramı hem Marx hem de Bourdieu yaklaşımında sınıf 

belirlemede kullanılan bir kavram olmasına karşın Marx’ta sermaye doğrudan 

burjuva sınıfıyla ilişkilenirken Bourdieu’de sınıfı tanımlamak için tek bir sermaye 

türü yeterli değildir ve bu bağlamda Bourdieu sosyolojisinde sermaye kavramı sosyal 

bir hale bürünmüştür. Bourdieu bakış açısıyla ekonomik sermaye her an paraya 

dönüşebilecek kaynakların elde bulunmasıyla ilgilidir ancak yine de Marx’ta olduğu 

gibi yalnızca maddi varlık sahibi olmaya değil bu durumun diğer sermaye türleriyle 

olan ilişkisinin ortaya çıkardığı sonuçla ilgilenmektedir. Ekonomik sermayenin öteki 

sermaye türleriyle olan ilişkisindeki önemli bir nokta öteki sermayelerin ekonomik 

sermaye yoluyla edinilebilecek olmasıdır. Sosyal sermaye eyleyicinin içerisinde 

bulunduğu ilişki-iletişim ağlarına gönderme yapar. Kulüp, dernek üyelikleri, resmi 



52 
 

ya da resmi olmayan kurumsal aidiyetler sosyal sermaye kapsamında anlaşılabilir. 

Kültürel sermayeyi Bourdieu somutlaşmış, nesneleşmiş ve kurumlaşmış olmak üzere 

üç biçim halinde var olan bir bilgi sermayesi olarak adlandırır (age, 108). Eğitim ya 

da ailelerden aktarılan kültür birikimi sonucunda edinilen kültürel sermaye bilgi, 

kültür, eğitim bileşenlerinin ağırlığını taşıyan bir sermaye türü olarak düşünülebilir.  

Ekonomik ve kültürel sermayeler modern toplumlardaki güç ilişkileri bağlamında 

düşünüldüğünde iki farklı alanda hâkimiyet sahibi olan sermaye türleri olarak 

anlaşılabilir. Özellikle kentsel müdahale pratikleri bağlamında ekonomik sermaye ve 

kültürel sermayenin kentsel alanda bir mücadele içerisinde olduğu görülmektedir. 

Tarlabaşı ya da Fikirtepe örneklerinde görülen gibi bir kentsel müdahale ile 

Yeldeğirmeni’nde görülen gibi bir kentsel müdahale birbirinden ekonomik ya da 

kültürel sermayeleri farklılık gösteren eyleyicilerin iki farklı alandaki etkinliği ve 

konumlanmasıyla ilişkilidir. Kültürel sermaye modern toplumlarda bu bağlamda 

ekonomik sermaye ile rekabet ederek kendi güç alanını oluşturan bir konuma 

taşınabilir.  

Sermaye kavramını kentsel mekâna müdahale biçimleri ve soylulaştırmayı irdelerken 

kullanıyor olmamız özellikle kentsel mekâna müdahalede çeşitli sermaye türlerine 

sahip eyleyicilerin farklı türlerde müdahalelerde bulunduğuna dikkat çekebilmek ve 

dolayısıyla mekânın şekillenmesinde farklı sonuçların ortaya çıktığını ortaya 

koyabilmek amacıyladır. Soylulaştırma, “zengin, iyi eğitimli seçkin halkın alt sınıf 

mahallelere hareketi ve bu hareketi takip eden yüksek emlak değerlerinin ‘çöküntü 

halindeki bir bölgeyi tarihi ya da yenilikçi (hipster) anlamda çekiciliği olan pahalı bir 

mahalleye’ dönüştürmesi” (Zukin, 2010, 8) tanımında bir kentsel müdahale biçimi 

olarak hem ekonomik hem de kültürel sermayenin etkisiyle şekillenen yeni bir 

kentsel mekânın oluşumunu öne sürüyor. Bu iki sermayenin birden etkin olabildiği 

bir oluşum da Bourdieu’nun simgesel sermaye olarak adlandırdığı sermaye türünü 

öne çıkarmış oluyor. Simgesel sermaye, öteki sermaye türlerini içerisinde 

barındırabilecek olan ve böylece çeşitli alanlarda söz sahibi ve etkin olmayı sağlayan 

bir sermaye türüdür. Soylulaştırmanın yukarıdaki tanımı “tarihi binaları ve bölgeleri 

korumak, küçük ölçekli butik ve kafelerin gelişimini desteklemek ve mahalleleri 

ayırt edici/kendine özgü kültürel kimlikler olarak markalaştırmak” (age, 3) olarak 

devam etmektedir ve bu tanım soylulaştırmanın daha çok simgesel sermayesi yüksek 

ve belki de kültürel sermaye oranı ağırlıklı bir simgesel sermayenin hakimiyetiyle 

kentsel mekâna yapılan müdahaleleri akla getirebilir.  



53 
 

3.1.2.1. İstanbul’da Kentsel Mekâna Müdahale ve Soylulaştırma 

Kuzguncuk, Cihangir, Galata ve Asmalımescit örneklerine değinmek gerekir. 

Yeldeğirmeni’ndeki kentsel müdahalenin söz konusu eski örneklerden ne anlamda 

ayrıldığını ve eyleyicilerin farklılıklarının ya da benzerliklerinin neler olduğunu 

belirtmek gerekir. Fener-Balat rehabilitasyon Projesi de Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi’ne gelmeden önce konu edilmesi gereken önceki müdahale örneklerinden 

farklıdır. O nedenle bu projenin farklılıklarına da değinmek gerekmektedir. 

Editörlerinden Tolga İslam’ın hedefinin “Türkiye’de gentrification üzerine oluşmuş 

entelektüel birikimi yansıtmak” (İslam, 2006, 14) olarak belirttiği İstanbul’da 

Soylulaştırma: Eski Kentin Yeni Sakinleri başlıklı çalışma, soylulaştırma kavramı, 

tanımları ve İstanbul’daki uygulamaları üzerine önemli bir çalışmadır.  İstanbul’da 

soylulaştırmayı konu eden ilk önemli çalışmanın ise Çağlar Keyder’in Arnavutköy 

örneğini ele aldığı 1999 tarihli “A Tale of two Neighborhoods” başlıklı makalesi 

olduğu söylenebilir. Keyder’in bu makalesi daha sonra 2000 yılında “İki Semtin 

Hikayesi” başlığıyla Sungur Savran tarafından Türkçeye çevrilerek İstanbul: Küresel 

ile Yerel Arasında başlıklı kitapta yayımlanmıştır. Keyder, 19. yüzyılın sonlarında 

Arnavutköy’de yükselmekte olan bir Rum orta sınıf nüfusunun sayıca çok olduğunu, 

1914 ile 1924 yılları arasında birçok Hristiyanın ülkeyi terk etmesiyle İstanbul’un 

gayrimüslim nüfusundaki azalmanın 1950’li yıllardan sonra başka bir boyuta 

taşındığını belirtir: 

İstanbul’un bütününde olduğu gibi, Arnavutköy’de de (vurgu bana ait) etnik hoşgörü ve bir 
arada yaşama kültürü, 1950’li yıllardan sonra yerini karşılıklı güvensizliğe ve şiddete 
bırakacaktı.1960’lı yıllarda hükümet, uzun süredir İstanbul’da oturmakta olan Rumlar 
arasından aynı zaman Yunan vatandaşı olanları ülkeden sınır dışı ediyordu. Türkiye 1974’te 
Kuzey Kıbrıs’ı işgal ettikten sonra, daha birçok Rum ülkeyi terk etti (Keder, 2013, 215). 

İstanbul gayrimüslim nüfusunun çoğunluğunu oluşturan Rumların kentten ayrılması, 

Anadolu’dan İstanbul’a göçlerin başlamasıyla aynı zamanlara rastlamaktadır. Keder 

de Arnavutköy’de Rumların gidişinin Karadeniz’den göç dalgasıyla zaman olarak 

örtüştüğünü işaret ediyor. 1960’lı ve 70’li yıllarda birçok arsa işgali 

gecekondulaşmaya yol açarken, Rumlardan boşalan mülklerin doğru düzgün 

tapusunun olmayışı, Yunan vatandaşlara ait mülklerin devir işlemlerindeki zorluklar 

Arnavutköy’de birçok evin mülkiyetinin zorla gasp edilmesi sonucunu doğurur ve 

yazılı tarihte izinin sürülmesinin pek mümkün olamadığı ancak sözlü tarihin 

kaydetmiş olacağı biçimde Rumlara ait büyük miktarda gayrimenkul Karadenizli 

göçmenlerin eline geçmiş olur (age). Arnavutköy, 1960’lı ve 70’li yıllarda betonarme 

yapılaşmadan pek de etkilenmeyerek, kendine özgü mimari dokusunu oluşturan, 19. 



54 
 

yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başlarında küçük arsalar üzerine inşa edilmiş art nouveau 

tarzı ahşap evlerle birlikte yoksul bir semt görünümünü koruyordu. Hem arsa 

paylarının küçük olması hem de Karadenizli göçmenler için betonarme apartman 

inşa etme maliyetlerinin yüksek olması nedeniyle belirli bir kar elde 

edilemeyeceğinden Arnavutköy’de betonarme apartman dönüşümü yaşanmaz. 

1980’lere gelindiğinde değişen imar mevzuatı eski evlerin dış cephelerinin 

değiştirilmesine imkân vermiyor ancak eski ahşap binanın yıkılıp yerine aynı binanın 

betonarme olarak inşa edilmesine olanak tanıyordu. Keyder’e göre 1980’den sonra 

değişen mevzuat soylulaştırma uygulamalarının ilk örneklerinin görülmesine de yol 

açmış olur: 

Yeni yasaya göre, Boğaziçi havzasının tamamı, tarihsel sit alanı olarak tanımlandı. Eski ahşap 
binaların restorasyonu için uzun bir bürokratik işlem sonrasında izin almak, evin dışını da 
orijinal halinde muhafaza etmek gerekiyordu. Yani eski yapı yıkılacak, yeniden beton ve 
tuğladan inşa edilecek, sonra üzerine eski ahşap cephe çivilenecekti. Zamanla görüldü ki, bu 
yaklaşım yoksu ailelere ait yapıların üst sınıflarca ele geçirilmesinin reçetesi haline geldi. 
(İngilizcede “gentrification” olarak adlandırılan bu süreci Türkçede “mutenalarsam” olarak 
anabiliriz.) (age, 215-216) 

Keyder, soylulaştırma sürecine katılanların dünyanın çeşitli coğrafyalarında benzer 

nitelikler gösterdiğini belirtiyor (age, 216). Bu saptamaya paralel olarak 

soylulaştırmanın iz ve göstergelerinin de değişik coğrafyaların farklı özelliklerine 

göre değişmeyip küresel genel geçer işaretler olduğu düşünülebilir. Soylulaştırma 

sürecine katılan eyleyiciler “kendilerini eski orta sınıflardan ayıracak bir simgesel 

sermaye stoku yaratmak isteyen meslek sahibi yeni orta sınıflardır. Bunlar için, kent 

değer verilmesi gereken bir kültürel mirastır, çeşitliliği ve toplumsal heterojenliği 

üzerine titrenmesi gereken değerlerdir” (age). Yeldeğirmeni örneğinde de kültürel 

sermayesi yüksek yaratıcı sınıf olarak betimlenen yeni bir sınıfın soylulaştırma 

pratiklerine katıldığı gözlemlenmektedir. Bu konuyu daha sonra ayrıntılı olarak 

inceleyeceğiz. 

Keyder’in soylulaştırmaya katılan eyleyicilerle ilgili bir diğer gözlemi de söz konusu 

bireylerin “[k]entin çokkültürlü geçmişini özlemle yad etmek ve İstanbullu olmaktan 

gurur duymak” (age, 217) gibi özelliklere sahip olmalarıdır. Bu gözlem soylulaştırma 

uygulamalarının neden daha çok kentin tarihi ve kültürel kullanım değeri olan 

mekanlarında gerçekleştiğini bir ölçüde açıklamaktadır. Arnavutköy’de sonraki 

yıllarda daha farklı bir soylulaştırma da görülmeye başlanır. Arnavutköy sırtlarındaki 

araziler bürokrasi kanalları da zorlanarak müteahhitler tarafından yasal yollarla satın 

alınır ve villa tipi konutların bulunduğu güvenlikli, tenis kortlu, yüzme havuzlu 

siteler inşa edilir. Söz konusu siteler de kentsel dönüşüm, kentsel yenilenme 



55 
 

bağlamında fiziksel koşulları oluşturarak ekonomik değer yaratmak ve mekâna bir 

kimlik katmak amacıyla soylulaştırmanın bir kentsel proje olarak kullanılmasına 

örnektir. Ancak bu sitelerin sakinleri Arnavutköy’ün ahşap evlerini restore eden 

simgesel sermayesi yüksek orta sınıf değil, ekonomik sermayesi yüksek üst sınıftır. 

Keyder’in söylemiyle “[s]ırtlarda yaşayanlar banka genel müdür yardımcılarıdır, 

eteklerde yaşayanlar ise reklam metin yazarları” (age, 217-218). 

Soylulaştırmanın göstergeleri yalnızca konut dönüşümünden ibaret değildir. Bir kez 

mekânın fiziksel ve buna bağlı olarak sosyal ve kültürel yapısı değişmeye 

başladığında o mekânda hem yeni hem de mekânın dokusuna saygılı olma, mekânın 

kültürel, tarihsel özelliklerini değerlendirme ve yaşatma iddiasıyla açılan kafeler ve 

çeşitli dükkânlar görülmeye başlar. Bununla beraber söz konusu mahalle ya da 

semtteki bakkal, manav, berber gibi esnafın varlığı da özellikle simgesel sermayesi 

yüksek orta sınıf için değişmesi istenmeyen bir özellik olarak belirir. Mekânın eski 

ve yeni kimliğine ait özellikler bir arada hoşgörü içinde yaşayıp gidecektir, tıpkı bu 

tip mahallelerin geçmişlerinde Müslümanlar, Hristiyanlar ve Yahudilerin barış ve 

hoşgörü içinde birlikte yaşadığı mekânlar olması gibi. Geçmişinde farklı dilsel, 

kültürel ve inanç topluluklarına ait bireylerin yaşadığı bu tarihi mekânlarda, 

soylulaştırmanın eyleyicilerinin kendilerine ait dünya görüşleri çerçevesinde 

şekillenen yeni mekânsal, dilsel, kültürel ve sanatsal üretimlerin, eskiyle bir arada 

uyum içerisinde var olmasıyla geçmiş nostaljisinin yaşatılmaya çalışıldığı da 

düşünülebilir. Keyder, açılan bu yeni mekânlarla birlikte söz konusu mekânın bazı 

eski simge mekanlarının hızla el değiştirme, zamanla müşteri kaybederek kapanma 

durumuyla karşı karşıya kaldığını belirtiyor (age). Soylulaştırmanın dinamiklerinden 

biri olan geçmişin nostaljisini yaşatma umudu bu bağlamda sözü edilen yeni türde 

yeme-içme ve tüketim mekanlarının oluşmasında da kendini göstermekte.  

Tolga İslam da “Merkezin Dışında: İstanbul’da Soylulaştırma” başlıklı çalışmasında 

İstanbul’daki soylulaştırma dalgalarına değiniyor. İslam’ın belirttiğine göre 

soylulaştırmanın meydana gelmesi için “soylulaştırılabilir alanların ve potansiyel 

soylulaştırıcıların oluşumu” (İslam, 2006, 50) koşullarının oluşması gerekmektedir. 

İstanbul’da potansiyel soylulaştırıcıların oluşumu 1980’lerle birlikte değişen tüketim 

alışkanlıklarında ve demografik kalıplarda görülen değişimlerin etkisi ve yeni 

mesleki grupların ortaya çıkmasıyla görülmeye başlanır (age, 49). İstanbul’da 

yaşanan soylulaştırma İslam’ın sınıflandırmasına göre üç dalga halinde görülmüştür. 

Birinci dalga, Keyder’in de değindiği Boğaz kıyısındaki Arnavutköy, Ortaköy ve 



56 
 

Kuzguncuk semtlerinde görülmüş olan soylulaştırmadır. İslam’ın işaret ettiği bu ilk 

dalganın soylulaştırıcılarına baktığımızda örneğin Kuzguncuk’ta tüm hareketin 

tanınmış bir mimarın mahalleye yerleşmesinin ardından onu takip eden mimar ve 

sanatçı dostları olarak ifade edildiği görülmekte (age, 52). Soylulaştırmanın da bir 

kentsel müdahale biçimi olduğunu düşünecek olursak tek bir eyleyicinin 

müdahalesiyle de kent mekânında büyük değişimler yaşanabildiği sonucunun ortaya 

çıktığı söylenebilir. İkinci soylulaştırma dalgası ilki devam ederken Cihangir, Galata 

ve Asmalımescit mahallelerinde başlar. İslam bu bölgede başlayan soylulaştırmanın 

“1990 yılında İstiklal Caddesi’nin yayalaştırılması” ile başlayan “yeniden 

canlandırma hareketlerinin ardından yeni bir atılım kazandı” ğını ifade etmekte (age, 

53-54). İslam’ın İstanbul’da görülen soylulaştırma dalgalarından söz ederken 

vurguladığı önemli bir nokta da aynı bölgedeki farklı semt ve mahallelerde 

soylulaştırmanın farklı biçimlerde görülebileceği ve farklı ivmelerde 

ilerleyebileceğidir. Bu farklılık bölgenin ağırlıklı ticari ya da konut bölgesi olması, 

coğrafik konumu, kent merkezi ve ulaşım noktalarına yakınlığı gibi değişkenler 

üzerinden izlenebilmektedir. 

Yeniden canlandırma hareketlerinin soylulaştırmaya etkisi bağlamında 

Yeldeğirmeni’nde tespit edilebilen soylulaştırmanın da benzer biçimde yürütülen 

canlandırma projesi kapsamında uygulanan fiziksel yenileme müdahalelerinin 

ardından oluşmaya başladığını düşündürebilir. Üçüncü soylulaştırma dalgası, 

1990’ların sonlarında kentin Haliç, Fener ve Balat gibi yoksul bölgelerinde görülür. 

İslam’ın belirttiğine göre soylulaştırmanın görüldüğü diğer bölgelerde olduğu gibi 

“buralarda da köhneleşme 1950’lerden sonra kırsal bölgelerden gelen düşük gelirli 

göçmenlerin, orta gelir grubundan gayrimüslim azınlıkların yerini almaları ile 

başladı” (age, 55). Soylulaştırmanın ilk dalgasındaki semtler gibi deniz kıyısında 

konumlanmış ve 19. yüzyıl sonu 20. yüzyıl başlarından kalma evleriyle Fener ve 

Balat semtlerinde neden üçüncü dalga soylulaştırmanın görüldüğüne dair soruya 

yanıtlardan biri olarak İslam bu bölgelerde yaşayan yoksul ve dindar nüfus profilinin 

etkisini göstermekte ancak bundan daha önemli bir nedenden de bahsetmektedir. 

Avrupa Komisyonu tarafından finanse edilen ve Fatih Belediyesi ortaklığında 

gerçekleştirilen semtteki yaklaşık 200 adet evin rehabilite edilmesine dair programın 

bölgede görünen “soylulaştırma için bir katalizör görevi görerek soylulaştırmanın 

herhangi bir dış müdahale olmaması durumuna göre, daha erken ortaya çıkması” 

(age, 56) sonucunu doğurduğu vurgulanmaktadır. İslam tarafından altı çizilen dış 

müdahalenin mahallelerde görülen soylulaştırmayı tetikleyen bir etken olması 



57 
 

durumu Yeldeğirmeni’nde canlandırma projesiyle birlikte başlayan süreçte de 

görülmekte ancak söz konusu dönüşümün kentsel yenileme ve soylulaştırma arasında 

nasıl konumladığını ayrıntılı biçimde incelemek gerekmektedir.  

Soylulaştırma, genel anlamda orta ve üst-orta sınıfların, dar gelirli ve yoksul 

kesimlerin yaşamakta olduğu köhneleşmeye yüz tutmuş ve hatta fiziksel, sosyal ve 

kültürel anlamlarda çöküntü bölgesi olarak nitelendirilen tarihi mahallelere 

yerleşmelerini ve buraları yenileyerek kendi yaşam standartlarına uygun hale 

getirdikleri bir süreci ifade etmektedir. Soylulaştırmanın görüldüğü mahallelerin 

fiziksel yapılarında, nüfusunu oluşturan sakinlerinin çeşitliliğinde, sosyal ve kültürel 

dokusunda önemli dönüşümler gözlemlenebildiği söylenebilir. İstanbul’da yukarıda 

da belirtildiği gibi Arnavutköy örneğinden başlayarak Kuzguncuk, Cihangir, Galata, 

Fener ve Balat gibi semtlerde yaşanan dönüşümlerde soylulaştırmanın dinamiklerinin 

görüldüğü söylenebilir. Yeldeğirmeni’nde yaşanan kentsel dönüşümün ise olumlu 

olumsuz yönleriyle tüm eyleyiciler ve kentsel müdahaleler ve bu müdahalelerin 

yarattığı dönüşüm etkisinin bağlamı içerinde tartışılması gerekmektedir. 

3.1.2.2. Soylulaştırmanın Olumlu ve Olumsuz Sonuçları 

Kentsel mekâna müdahale bağlamında kentsel mekân üretiminin dönemlerine 

baktığımızda, uygulama araçları olarak çeşitli kentsel projelerden söz edildiğini 

görmekteyiz. Kentsel dönüşüm ya da kentsel yenilenme döneminde de soylulaştırma 

kavramının daha çok görüldüğünü, tartışma ve araştırma konusu halini aldığını 

belirtmiştik. Soylulaştırmanın bu bağlamda iki biçimde konu edildiğinden söz 

edilebilir: (1) Kentsel yenilenmenin aracı bir kentsel proje olarak ortaya çıkan 

soylulaştırma ve (2) Kentsel yenilenme projelerinin olumsuz bir sonucu olarak ortaya 

çıkan soylulaştırma. Soylulaştırmayı kentsel yenilenmenin aracı bir proje, bir 

‘kentsel politika’ (Smith, 2002; Erden, 2006) olarak değerlendiren yaklaşımlara göre 

soylulaştırma yerel yönetimlerin uyguladıkları bir tür kentsel yenileme stratejisi 

olarak değerlendirilir. Kentsel strateji olarak görülen soylulaştırma, kent 

merkezlerinin yürütülen kentsel tasarım projeleri aracılığıyla mekânın dar gelirli eski 

kullanıcılarının tahliye edilmesi ve bu alanlara orta ve/veya üst sınıf yeni sakinlerin 

yerleştirilmesiyle kentsel mekânın fiziksel, kültürel ve sosyal olarak iyileştirildiği 

yaklaşımı üzerinde durmaktadır. Kentsel yenilenmenin olumsuz bir sonucu ya da bir 

‘yan etki’  (Erden,  2006, 77) olarak ortaya çıkan soylulaştırmada ise tarihi ve 

kültürel önemi ve değeri bulunan ancak sosyal ve ekonomik anlamda değersizleşmiş 

ve bunun yanında fiziksel ve mimari koşullar, alt yapı ve güvenlik bağlamında 



58 
 

çöküntü haline gelmiş kentsel mekânların iyileştirilmesi amacıyla yürütülen kentsel 

canlandırma projelerinin, mekânın sosyal ve kültürel dokusunu ve mekânın 

kullanıcılarının yaşamını değiştiren sonuçlar doğurması, eski kullanıcıların projenin 

hedeflerinden olmadığı halde özellikle de fiziksel ve ekonomik koşulların 

değişmesiyle paralel olarak mekanı terk etmek durumunda kalması olumsuz ya da 

yan etki olarak değerlendirilen sonuçlar olarak görülebilir. Bu bağlamda 

soylulaştırmaya yapılan bir eleştiri, kentsel alanları parçalara ayırması ve kent 

sakinlerini ‘içerdekiler ve dışardakiler’ (age, 79) olarak ikiye ayırarak insan merkezli 

olmaktan uzaklaşmasıdır. Erden, kentsel planlamanın asıl meselesinin “mekânsal, 

sosyal ve ekonomik iyileştirmeyi ‘içeridekileri dışarı atmadan’ nasıl 

gerçekleştireceği” (age) olduğunun altını çizer. Kent dokusunun sosyal, kültürel, 

ekonomik, siyasi ilişkilerden bağımsız olarak değerlendirilemeyecek yaşayan ve 

dinamik bir yapı olması, kentsel alana müdahale amacıyla tasarlanan sağlıklaştırma, 

iyileştirme, canlandırma projelerinin uygulama esnasında kazanç ve kayıplarının 

hesaplandığı, öngörüldüğü tasarım aşamasından çok farklı şekillenebileceği 

düşünülebilir. Bu nedenle soylulaştırma uygulamalarının da hem olumlu hem de 

olumsuz sonuçlar doğurabilecek bir kentsel müdahale biçimi olduğunu 

söyleyebiliriz.  

Yeldeğirmeni’nde soylulaştırma olarak tanımlanabilecek durumların soylulaştırmanın 

bir müdahale aracı olarak kullanılmasından çok fiziksel koşullar bağlamında ve 

sosyal olarak bozulmuş olan kent dokusuna sürdürülebilir ve bütüncül müdahaleler 

yapmayı ve aynı zamanda mahallenin kendine ait dokusunu ve kimliğini korumayı 

amaçlayan Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında gerçekleştirilen kentsel 

müdahalelerle birlikte bir sonuç olarak ortaya çıkması olarak yorumlanabilir. Sonuç 

olarak ortaya çıkan soylulaştırmanın ise olumlu mu olumsuz mu ya da ne kadar 

olumlu ya da olumsuz olduğu bir sonraki bölümde tartışılacaktır.   

3.2. Değerlendirme ve Sonuç 

Canlandırma projesinin mahallenin tarihsel, sosyal, kültürel dokusunu ve mimarisini 

mevcut mahalle sakinleriyle birlikte korumak ve bölgeyi yüksek kâr amaçlı emlak 

yatırımlarının odağındaki bir kentsel dönüşüm modelinden uzak tutmak amacıyla 

yürütüldüğü sonucuna varabiliriz. Yeldeğirmeni’ne yakın noktalarda hayata geçirilen 

Metro, Marmaray gibi projeler nedeniyle bir toplu taşıma merkez noktası haline de 

gelen mahalle, yüksek kâr amaçlı emlak yatırımlarının yapılabileceği bir cazibe 

merkezi olarak da ön plana çıkartıyordu. Haydarpaşa Garı’yla ilgili planlanan otel, 



59 
 

alışveriş merkezi, rezidans gibi projeler, gara bu kadar yakın bir mesafede bulunan 

mahallenin de benzer biçimde bir emlak yatırımı çekebileceğini akla getirmiş ve 

mahallenin yüksek kâr amaçlı emlak projelerinin hedefi haline gelebileceği yönünde 

izlenim ve araştırma bulguları ortaya çıkmıştır. Böyle bir ortamda uygulanan ve 

oldukça etkili bir kentsel müdahale olarak betimlenebilecek YCP’nin kapsamı bir 

sonraki bölümde ayrıntılı biçimde incelenecektir. Canlandırma projesi bir taraftan 

mahalleye olumlu bir imaj kazandırıp yaratıcı sınıfın bohem yaşam tarzıyla beraber 

yeni bir mahalleli tipi oluşturmasına (Zukin, 2010) neden olurken, emlak kira ve satış 

değerlerinin ikiye ve hatta üçe katlanması nedeniyle bazı mahalle sakinlerinin 

mahalleyi terk etmeye zorlanması ve bazı küçük ölçekli iş yerlerinin kapanması gibi 

sonuçlar doğurmuştur. Soylulaş(tır)ma mahallede kurumsal ve proje temelli bir 

kentsel müdahale stratejisi olarak uygulanmamışsa da bugün mahallenin geldiği 

noktada hem kent mekânına yapılan çeşitli müdahaleler hem de kentin devingen 

yapısı nedeniyle bir sonuç olarak ortaya çıkmaktadır. Yeniden canlandırma 

hareketlerinin soylulaştırmaya etkisi bağlamında Yeldeğirmeni’nde tespit edilebilen 

soylulaştırmanın da benzer biçimde yürütülen canlandırma projesi kapsamında 

uygulanan fiziksel yenileme müdahalelerinin ardından oluşmaya başladığını 

düşündürebilir. 

 



60 
 

4. YELDEĞİRMENİ: BİR ÇEVİRİ BÖLGESİ 

Bu bölümde Yeldeğirmeni mahallesi neden bir çeviri bölgesi olarak tartışılabilir 

sorusunu yanıtlamaya çalışacağız. İstanbul’un Anadolu yakasında bulunan, tarihsel 

olarak çokdilli ve çok kültürlü Yeldeğirmeni mahallesi bu çalışmada çevirisel kent 

kavramı bağlamında bir ‘çeviri bölgesi’ (Cronin, Simon, 2014) olarak ele 

alınmaktadır. Çeviri bölgesi vurgusu Yeldeğirmeni bağlamında temelde mahalle 

halkının göç, hareket ve yer değiştirmesiyle ortaya çıkan değişimin dilsel, sosyal ve 

kültürel yansımaları üzerinden okunan ve bu süreçlerde kültürel aracı olarak 

adlandırdığımız eyleyicilerin kentsel mekâna yaptıkları doğrudan ya da dolaylı 

müdahalelerin söz konusu değişime olan etkisine odaklanılarak tartışılır. 

Yeldeğirmeni’ni çeviri bölgesi olarak incelerken üç farklı dönem vurgulanmaktadır. 

Bunlardan ilki 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başları, Cumhuriyet’in ilk yıllarıyla 

birlikte yaklaşık 1950’li yıllara kadar devam eden dönemdir. Bu dönem bağlamında 

mahallenin katmanlı yapısı; söz konusu dönemdeki tarihsel önemi ve kültürel 

mirasına odaklanılarak ibadethaneler, okullar, apartmanlar ve Haydarpaşa Garı 

mahallenin bir çeviri bölgesi olarak anlaşılmasındaki unsurlar olarak incelenecektir.  

Yeldeğirmeni’ndeki ikinci dönem belki bir ara dönem ya da geçiş dönemi olarak da 

adlandırabileceğimiz 1950’li yıllarla başlayıp 2000’lere kadar devam eden dönemdir. 

Bu dönem Yeldeğirmeni’nin bir çeviri bölgesi olarak kavramsallaştırılmasına 

mahallede yaşanan göç, hareketlilik, dil manzarasındaki değişim ve sosyal kültürel 

dokusundaki çöküşe odaklanılarak irdelenmektedir. Üçüncü dönem ise 2000’li 

yıllarda mahallede görülmeye başlayan başka tür bir hareketliliğin ve müdahalelerin 

sonucu olarak ortaya çıkan ve kentsel müdahalelerin bir çeviri etkinliği olarak 

anlaşılması olarak kavramsallaştırmaya çalıştığımız dönemdir. Bu dönem Kadıköy 

Belediyesi ve ÇEKÜL vakfının 2010 yılında başlattığı Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi’yle birlikte kentsel müdahalenin çeşitli biçimlerinin mahalle bağlamında 

tartışılmaya başlanmasıyla belirli biçimde öne çıkmaktadır. Bu dönemde mahallenin 

çeviri bölgesi olarak anlaşılmasındaki unsurlar olarak da Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi, Mural İstanbul Festivali, Yeldeğirmeni Dayanışması ve Don Kişot İşgal Evi 



61 
 

ele alınacaktır. Önemli bir vurgu da sanat ve sanatın diline yapılır ve sanat, kentsel 

müdahalenin bir aracı olarak çeviri bağlamında tartışılır. 

Yeldeğirmeni’ni çeviri bölgesi olarak tartışmaya başlamadan önce İstanbul ve 

Kadıköy’ün tarihsel, sosyal ve kültürel dokusundan bahsetmek Yeldeğirmeni’nin 

içinde bulunduğu bölgenin özelliklerini ortaya koymak ve bir bağlam oluşturmak 

açısından önemlidir. 

4.1. İstanbul 

İstanbul sadece bir kent değildir. Tarihin biçimlendiği bir dünyadır. 
Robert Mantran 

 
Bizans, Konstantinopolis ya da İstanbul, birbiri ardı sıra, insanlarda hayranlık ve 

doyumsuzluk uyandırdı. 6. yüzyılda, kentin güzelliğinden Barbar Athanarich’in 
gözleri kamaştı ve buraya yerleşmeye karar verdi. Konstantinopolis’i 1204’te ele 
geçiren Batılı şövalyeler, kentin gösterişli saraylarını ve yüce kiliselerini görünce 

hayran kaldılar. Villehardouin şöyle diyor: “Dünyada bu kadar güçlü başka bir 
kentin daha olabileceğini akıllarından bile geçiremiyorlardı…” 15. yüzyılın başında, 

Manuel Khrysoloras, kuzey ve güney denizlerinin (Karadeniz ve Akdeniz) birleştiği 
göz kamaştırıcı yerde bulunan kenti, limanını (“dünyanın en büyük limanıydı”) övdü 

ve surlarını Babil’in surlarıyla karşılaştırdı. Kente ziyarete gelenlerin gördükleri 
yerlerin güzelliği karşısında duydukları coşku, yüzyıllar boyunca ne tükendi ne de 

azaldı. “Konstantinopolis’in bu görünüşünden daha güzel bir şey ne görülebilir ne 
de tasarlanabilir. İlk kez Konstantinopolis’e geldiğimde, büyülü bir kente geldim 

sandım” diye itiraf ediyor ünlü Fransız seyyahı Grelot. 
Robert Mantran 

 
Bu bölümde İstanbul’un nasıl bir çeviri bölgesi olduğuna dair bir bağlam 

oluşturmaya ve örnekler vermeye çalışacağız. Amacımız İstanbul’un tarihine dair 

kapsamlı bir inceleme yapmak değil ancak hem tarihsel süreçte hem de günümüzdeki 

dilsel ve kültürel dokusunu betimlemeye çalışarak nasıl bir aracılık bölgesi ve temas 

alanı oluşturduğunu vurgulamaktır. İstanbul yaklaşık olarak 16 yüzyıl boyunca 

Roma, Bizans ve Osmanlı İmparatorluk’larına başkentlik yapmış ve Sherry Simon’ın 

da belirttiği gibi “dillerin birbirini izleyen ve örtüşen tarihsel dönemlere karşılık 

geldiği” (2012, xix) bir kenttir. Levanten, Rum, Ermeni ve Yahudi sakinleriyle 

birlikte ortaya çıkan çokdilli ve çokkültürlü yapısı ve “başka birçok dili de kapsayan 

dili” İstanbul’u bir ‘aracılık bölgesi’ (Simon 2013) haline getirmişti. Çokdillilik ve 

çeşitlilik İstanbul için bir ‘merkezi anlatı’ (Simon, 2012, 12) durumundaydı ancak 

Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşü ve Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanıyla birlikte 



62 
 

İstanbul, “çokdilli bir Osmanlı kentinden Türkçe’nin hakimiyetindeki bir kente 

doğru” yeniden yazılmaya başlandı (Cronin, Simon, 2014,121). Osmanlı 

İmparatorluğu’nun çöküşü ve Türk ulus devletinin kuruluşu, aynı zamanda yeni 

kurulan ulus devletin tek dilliğinin İstanbul’un çokdilliğinin yerine geçtiği anlamına 

gelmektedir (age). İstanbul yüzyıllar boyunca dil, kültür, toplumsal yaşam, mimari, 

kentsel mekânın kullanımı gibi birçok alanda toprakları üzerinde kurulmuş olan 

farklı dilller, kültürler ve inanç sistemleriyle şekillenmiş olan kültürel ve sosyal 

dokusuyla bir temas alanı olmuştur. Bu temas alanı aynı zamanda farklı dil ve 

kültürlerin yan yana yaşadığı bir mozaiktir de. Kentin zaman içerisinde almış olduğu 

adlar da bunu gösterir niteliktedir. Bu adların çoğu kent mozaiği nedeniyle çoğu 

dönemlerde bir arada da kullanılmıştır. İstanbullaşmak başlıklı kitapta Uğur Tanyeli 

de İstanbul’un çokdilli ve çok kültürlü yapısını yüzyıllar boyunca çeşitli 

topluluklarca İstanbul’a verilen adlar üzerinden şöyle anlatıyor: 

İstanbul hep İstanbul değildi. Byzantion’du, Constantinopolis’ti, ikinci Roma’ydı. Orta Bizans 
döneminde sadece Polis’ti. Osmanlı döneminde Kostantiniyye’ydi, İslambol, Dersaadet ve 
daha birçok şeydi; ama hiçbir zaman sadece İstanbul değildi. 20. yüzyılın ilk yarısı içinde 
İstanbul adı dışındakiler neredeyse tümüyle silindiler. Kent İstanbul oldu. Bu, her zaman 
olduğu gibi bugün de bir ad değişikliğinden fazlasını ifade ediyor (Tanyeli, 2008, 175).  

Bugün dünyanın her yerinde yaygın biçimde İstanbul olarak bilinen kent sadece 20. yüzyılın 
başlarında bile farklı siyasal, kültürel ve kültüralist, ulusal ve ulusalcı gerekçelerle, 
önyargılarla koşullanan farklı özneler tarafından farklı adlarla anılıyordu. İki dünya savaşı 
arasındaki dönemden sonra tek bir adın, İstanbul’un egemenliği başladı (age, 5) 

Sherry Simon da tekdilli kentlerin olmadığını, kentlerin karşılaşma ve toplanma 

alanları ve dillerin de bu karışımın bir parçası olduğunu ifade ediyor (Simon, 2012, 

2). Simon’a göre kentler ‘uzlaşma alanlarıdır’ ve “her kent kendi iletişim kalıplarını 

uygular ve bu kalıplar, kentin alanlarından ve kendi geçmiş öykülerinden ortaya 

çıkar” (age). İstanbul’un bir kent olarak karakterine ve geçmişine bakıldığında çok 

dilli ve çok kültürlü bir örgüden bahsetmek kaçınılmazdır. Simon, İstanbul’u şöyle 

betimler: 

İstanbul, Beyrut, İzmir, İskenderiye, kentleri fethetmiş olan Osmanlı halkına ek olarak, bölgeyi 
yerleşim yeri olarak benimsemiş Avrupalıları kapsayan çok dilli liman kentleriydi (Mansel, 
2010). Bu yapısal ikilik Levanten kentlerin, Batılıların, Padişah tarafından kendilerine verilen 
yenilenebilir izinler aracılığıyla, kendilerini doğuda “evlerinde” hissetmesi anlamına gelen 
olağanüstü bir özelliğiydi. Galata (ya da Pera), Levanten olarak bilinen Doğululaşmış 
Avrupalıların kentin hem içinde hem de dışında yaşadığı ve kenti bir aracılık ‘arabölgesi’ 
interzone haline getirdikleri yarı-bağımsız bir koloniydi (Eldem 1999, 137-l38). Çokluk-
Çeşitlilik, gezginlerin tecrübelerine dillerin ve renklerin şenlikli karmaşası olarak yansıyan bir 
öz halini almıştı İstanbul için (Mansel, 1995, 7) (Simon, 2013). 

Simon, İstanbul’un özellikle Levantenler bağlamında Batılıların doğudaki evi 

özelliğiyle bir aracılık bölgesi olduğunu belirtiyor. Orhan Pamuk da İstanbul: 

Hatıralar ve Şehir adlı kitabında İstanbul’un çokdilli karakterine değinerek “[...] 



63 
 

İstanbul’un sokaklarında Türkçe, Rumca, Ermenice, İtalyanca, Fransızca, İngilizce 

ve Ladino” duyulabildiğini belirtir (Pamuk, 2005, 171). Buna ek olarak Sherry 

Simon’ın “Levanten liman kentlerinde lingua franca kendi başına birçok başka dili 

de içeren bir dildi” betimlemesi İstanbul’a da haklı olarak göndermede bulunur 

(Simon, 2013). İstanbul’un bu çokdilli, çok kültürlü yapısı imparatorluk çatısı altında 

yaşayan Osmanlı ve Levantenlerin birlikteliğinden kaynaklanır büyük ölçüde. Kent, 

farklı dillerin ve kültürlerin ev sahibidir; burada konuşulan dillerin çoğu anadil, 

kültürler ise yerlidir. Ne var ki, Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşü ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla birlikte kent, dilsel ve kültürel çeşitliliğini aşama 

aşama kaybetmeye başlar. Simon, İstanbul için çokluğun-çeşitliliğin ne derece 

önemli olduğuna değinerek şöyle ifade eder, “İstanbul’un kent karakteri ve dili, 

Osmanlı İmparatorluğu’nun 1919’daki çöküşü ve 1923 yılında Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kuruluşuyla sert bir biçimde değiştiriliyor. Haliç’teki mahallelerin, 

Balat ve Hasköy’de yerleşmiş olan Rum ve Yahudilerin tahliye edilmesiyle birlikte 

kent anadil çeşitliliğini kaybetmiş oluyor” (age).  

İstanbul’un coğrafi yapısından, tarihsel süreçte bir imparatorluk başkenti olarak 

konumundan ve büyük ölçüde de gayrimüslim ahalisinin varlığından kaynaklanan 

çoklu kimliğindeki tekleşme yalnızca ulus devlete geçiş nedeniyle gerçekleşmemiş 

ancak bir takım devlet politikaları nedeniyle de ortaya çıkmıştır. 11 Kasım 1942’de 

yasalaşan ve 2. Dünya Savaşı yıllarının ekonomik güçlüklerini aşmak amacıyla 

büyük servet ve karlara yönelik olarak bir defalık uygulanan Varlık Vergisi, 

Türkiye’de yaşayan ve çoğunluğu İstanbul’da ikamet eden Ermeni, Yahudi ve Rum 

azınlıkların sayısında ciddi oranda bir azalma yaşanmasına sebep olmuştur. Tüm ülke 

çapındaki Varlık Vergisi yükümlüleri 114.368 kişiydi ve bunların yaklaşık 34.000’i 

İstanbul’da bulunmaktaydı. Söz konusu dönemde çoğunluğunu gayrimüslim tüccar 

ve iş adamlarının oluşturduğu İstanbul’daki yükümlülerden toplanabilen 315 milyon 

TL'nin 221 milyonu, yani tüm Varlık Vergisi'nin %70’i tahsil edilmiştir (Dünden 

Bugüne, 1994, 369). Son derece sert ve keyfi uygulanmak ve açıkça azınlıkları hedef 

almakla eleştirilmiş olan Varlık Vergisi’nin yükümlüleri vergilerinin tamamını 

zamanında ödeyemedikleri takdirde çalışma kamplarına gönderilmişlerdir. Çalışma 

kamplarına gönderilmek üzere toplanan 2057 kişinin 1869’u İstanbul'dandı. 

İstanbul'dan Aşkale’de kurulmuş olan çalışma kampına gönderilen ilk 45 kişinin 

tümü ağırlıklı olarak Yahudi, ayrıca Rum ve az sayıda Ermeni iş adamlarıydı. 

Aşkale’ye gönderilmiş olan toplam 1400 kişiden 1229’u İstanbul’da ikamet 

etmekteydi. Bu kişilerden 211’i çalışma kampında hayatını kaybetmiştir. Varlık 



64 
 

Vergisi’ne bağlı olarak İstanbul’da ev, dükkân, apartman gibi toplam 885 adet 

gayrimenkul satılmış ve bu gayrimenkullerin hemen hemen hepsi söz konusu 

dönemde Anadolu’dan İstanbul’a göç edip yerleşmiş olan tüccarlar tarafından satın 

alınmıştır (age, 369-370). Burada belirtilen sayılar söz konusu dönemde İstanbul’un 

çok dilli ve çok kültürlü yapısının ayrıca kent ve ülke ekonomisinin oldukça önemli 

bir parçasını oluşturan gayrimüslimlerin kentten ne şekilde ayrıldığını ve beraberinde 

gelen yer değiştirmenin boyutlarını göstermesi açısından önemlidir. 6-7 Eylül 1955 

yılında yaşanan azınlıklara yönelik yağma ve tahrip olaylarının ardından da 

Türkiye’de yaşayan çok sayıda Rum ve Yahudi Türkiye’den göç etmiştir. 

Schlichtmann, gayrimüslim azınlıkların kentten ayrılmalarıyla ilgili şunları belirtir: 

Cumhuriyetin ilk yıllarından itibaren İstanbul, sosyo-ekonomik ve kültürel önemini yitirmeye 
başlar. Osmanlı Devleti’nin yıkılması ve Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla birlikte 
kapitülasyonlar kaldırılır. Bununla birlikte Ankara’nın Türkiye Cumhuriyeti’nin başkenti ilan 
edilmesi diplomat, bürokrat ve devlet erkanının kentten ayrılmasına sebep olur. Cumhuriyet 
dönemiyle birlikte gelen ve özellikle de gayri-müslim azınlıkları hedefleyen bir takım 
ekonomik yaptırımlar da gayri-müslim azınlıkların başta ekonomik güçlükler yaşamasına ve 
kentin ekonomisine katkı yapamamasına neden olduğundan kentin nüfusu azalmaya başlar. 
(Schlichtmann, 1992). 

İstanbul’un çok dilli ve çok kültürlü karakterindeki değişim Levantenlerin kentteki 

konum ve kimliklerini de değiştirir. Reine Meylearts’in sözleriyle “toplumun dilsel 

manzarasında bir değişiklik” meydana gelir (Meylaerts, 2013). Simon’un belirttiği 

gibi “Modern Türkçe, doğuya ait olan sözcüklerden; Türk ulusu da etnik 

azınlıklardan arındırılmıştır… İstanbul karmaşık imparatorluk çeşitliliğinden, 

geçmişinden çevrilmiş ve daha basit bir şekle sokulmuştur…dil çeşitliliğinden tek bir 

ulusal dile: Çoğuldan tekile dönüşüm yaşanmıştır” (age). Dil ve kültür çeşitliliğinde 

yaşanan bu değişim kentin dokusunu da dönüştürür. Azınlıkların göç etmesi sonucu 

boşalan mahalleler, semtler çoğunluğu Anadolu’dan gelen yeni sakinleriyle birlikte 

sosyal, kültürel ve dilsel bir dönüşüm yaşar. İstanbul, bu kez de azınlıkların gidişi ve 

Anadolu’dan yeni insanların gelişiyle göç yoluyla çevrilmiş olur.  

İstanbul’un dilsel ve kültürel karakteri ilk olarak imparatorluğun çöküşü ve ulus-

devletin kurulmasıyla; ikinci olarak da 1940, 1950 ve 1960’lı yıllarda hükümetlerin 

gayrimüslim azınlıklara yönelik aldığı kararlar ve uyguladıkları yaptırımlar sonucu 

gayrimüslim azınlıkların kenti zaman içerisinde terk etmeleri sonucunda değişikliğe 

uğrar. İstanbul bir göç kenti olarak da önemli bir konumda bulunmaktadır. Mario 

Levi, İstanbul’un bir göç kenti olmasına ilişkin şöyle söyler; 

İstanbul bir göç şehri. Çok geriye gitmeyelim, son yüz yılı düşünelim İstanbul’un. Osmanlının 
kaybettiği en büyük savaş bana sorarsanız Balkan savaşıdır. Balkan savaşı müthiş bir nüfus 
hareketine sebep olmuştur. Bugün İstanbul’da üç kuşak yaşayan ailelere bakarsanız yüzde 



65 
 

doksanında bir göç hikâyesi bulursunuz. Göç matemdir, çocukluk topraklarını yitirmişsin nasıl 
matem olmasın?.. Kopmak zorunda kalmışsın. Bunla bitmedi, İstanbul bir de göç verdi; 
azınlıklarını kaybetti. Peki, ne oldu? Bu insanlar bir iz bıraktılar. Bu da bir matem çünkü geride 
kalanlar onları hatırlıyor, boşluklarını dolduramıyor. Bu da bitmedi. 50’li yıllardan 
Anadolu’dan bir göç başladı. Kim toprağını bırakıp gelmek ister ki? (Levi, [28 Mayıs 213]).  

Levi’nin de işaret ettiği gibi İstanbul hem imparatorluk döneminde hem de 

Cumhuriyet döneminde insanların yer değiştirmesiyle biçimlenen bir kent dokusuna 

sahip olmuştur. İnsanların hareketi ve yer değiştirmesiyle birlikte hem sosyal, 

kültürel yapı değişip dönüşüme uğrar hem de kent mekânında bu hareket ve yer 

değiştirmelerin sonucunda çeşitli müdahalelerle biçim ve kullanıcı değişikliği 

meydana gelir. Bunun İstanbul bağlamındaki örneklerinden biri 1950’li yıllarda 

Anadolu’dan gelen göçlerle birlikte başlayan gecekondulaşmadır. Kırsal alanlarda 

yaşam koşullarının topraksızlık, işsizlik gibi nedenlerden dolayı zorlaşması ve kentin 

ekonomik anlamdaki çekiciliği, göç eden kişilerin kendi koşullarını değerlendirip 

gönüllü bir biçimde göçü başlatmalarında önemli rol oynamıştır. Burada sözü edilen 

göçün, genel anlamda sosyo-politik ve sosyo-ekonomik nedenlerden dolayı yaşanan 

bir göç hareketi olduğu belirtilebilir. 

Ülkelerin yaşadığı kentleşme deneyimlerinin de göç olgusuna benzer biçimde 

"ekonomik, toplumsal, politik ve kültürel" etkenlerle gerçekleştiği (Işık-Pınarcıoğlu 

2001: 98) ve kentsel alana doğru yaşanan göçün yoğunluğu düşünüldüğünde, kentsel 

alanlarda yaşayan nüfusun çoğunluğunun kent merkezlerinde değil ancak kentin 

çevresinde, banliyölerinde, kenar mahallelerinde ve/veya gecekondu bölgelerinde 

yaşadığı düşünülebilir. Türkiye'de kentsel alanlarda ancak kentin çevresinde yaşayan 

insanlar, çoğunlukla gecekondu bölgelerinde ikamet etmekte ve birçoğu dünyanın 

birçok başka ülkesinde de olduğu gibi kötü koşullarda, yeterli sosyal hizmet ve sağlık 

hizmetine ulaşamadan, yaşamı tehdit ederek yoksulluk olgusunu perçinleyen güç 

şartlarda yaşamlarını sürdürmektedir. Buradan göç ve bunun sonucu olarak kentsel 

mekânda meydana gelen gecekondulaşmanın kent yaşamının sosyal, ekonomik ve 

kültürel dokusunu biçimlendiriyor olduğu da söylenebilir. Oğuz Işık ve Melih 

Pınarcıoğlu Nöbetleşe Yoksulluk başlıklı çalışmalarında Türkiye'de kent 

yoksullarının tarihinin gecekondu olgusunun evrimi anlaşılmadan tam olarak 

yazılamayacağını belirtiyor (Işık-Pınarcıoğlu, 2001, 103). Benzer biçimde gecekondu 

olgusunun evrimi de göç olgusu, özellikle de kırsal alandan kentsel alana doğru 

yapılan göç hareketi incelenmeden anlaşılamayacaktır. Gecekondu incelemeleri ve 

İstanbul’da gecekondulaşma her ne kadar bu çalışmanın kapsamında bulunmasa da 

bir göç kenti olan İstanbul'un yaşamış olduğu kentsel kimlik dönüşümü bağlamında 



66 
 

gecekondu olgusu ve gecekondulaşma sürecinin oldukça büyük bir rol oynadığını 

belirtmek yerinde olacaktır.  

Birleşmiş Milletler tarafından 2007 yılında yayınlanan Dünya Nüfusunun Durumu 

başlıklı rapor, dünyanın 2008 yılında oldukça büyük bir demografik dönüm 

noktasına ulaşacağını ve dünya nüfusunun yarıdan fazlasını oluşturan 3,3 milyar 

insanın tarihte ilk defa kentsel alanlarda yaşıyor olacağını belirtir. Aynı rapor söz 

konusu sayının 2030 yılına kadar 5 milyara yaklaşmasının beklendiğinin de altını 

çizer. 2011 yılının Kasım ayında yayınlanan Dünya Nüfusunun Durumu raporu, 

kentsel alanlarda yaşayan nüfus yoğunluğuyla ilgili olarak güncellenmiş veriler 

sunmuyor olsa da 2011 yılında 3,3 milyardan fazla insanın kentsel alanlarda yaşıyor 

olduğu varsayılabilir. Dünya nüfusunun yarıdan fazlasının tarihte ilk defa olarak 

kentsel alanlarda yaşıyor olduğu gerçeği, küresel boyutta yaşanan hareketlilik ve göç 

olgularını akla getirmekte. Kentsel alana yönelik böylesi yoğun bir hareketlilik de 

doğal olarak kentleşme dinamiklerine yönelik soruları düşündürür. Dünya nüfusunun 

durumunda olduğu gibi Türkiye ölçeğinde de benzer bir tablo görüldüğünü söylemek 

mümkün. Türk İstatistik Kurumu verilerine göre 2012 yılında Türkiye nüfusu 

75.627.384 kişidir; ülke nüfusunun %76,3'ü il ve ilçe merkezlerinde yaşamaktadır. 

2012 yılı itibarıyla İstanbul’un nüfusu 13.857.740 kişidir ve bu verilere göre toplam 

nüfusun %18'i İstanbul'da ikamet etmektedir. 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin 2010 Avrupa Kültür Başkenti web sayfasında 

İstanbul’un nüfusunun 1945’te 1.078.000 olduğu belirtilir. 1950’li yıllarda 

İstanbul’un gelişen ve hızla büyüyen bir sanayi merkezi halini almasıyla İstanbul’a 

doğru yaşanan iç göç hareketi hız kazanmış ve 1955’te kentin nüfusu 1.533.000 

olmuştur. 1955 yılından itibaren İstanbul kent nüfusu yıllık %0.040-0.050 gibi bir 

ortalama hızla artmaya devam eder. 1990 yılında nüfus 7.309.000’dir ve 2000 yılına 

gelindiğinde de 10.000.000 kişiyi aşmıştır. Türk İstatistik Kurumu verilerine göre 

2000 yılında 11.076.840 olan İstanbul nüfusu, 2007 yılında 12.573.836, 2017 yılında 

ise 15.029.231 kişiye ulaşmıştır. Türk İstatistik Kurumu verilerine göre 2007 yılında 

İstanbul’a doğru yaşanan göç hızla artmaya devam etmiş ve kent nüfusu 2000 -2007 

yılları arasında aşağı yukarı 1,5 milyon artmıştır. 2007- 2017 yıllarına baktığımızda 

ise nüfusun 2, 5 milyon artış gösterdiği görülmektedir. Son elli yıl içerisinde 

Türkiye’nin 81 farklı ilinden 11 milyon kişi İstanbul’a göç etmiş ve kentin farklı ilçe 

ve semtlerinde yaşamını sürdürmektedir. (TÜİK, [15 Kasım 2018]). Bu veriler de 

göstermektedir ki İstanbul’un ahalisi tarihsel dönemler boyunca sürekli bir değişim 



67 
 

içindedir. Bugün İstanbul’u en çok etki altına alan hareket belki de Suriyeli 

göçmenlerle birlikte başlayan göç ve yeniden yerleşme hareketidir. Bu süreçle 

birlikte İstanbul’un dil manzarasında da değişimler olduğu gözlemlenebilmektedir. 

Günümüzde bir mega metropol olan İstanbul kozmopolit yapısını farklı biçimlerde 

sürdürmeye devam etmektedir. Bununla birlikte kent dokusundaki dilsel ve kültürel 

çeşitlilik de günümüzde farklı hareketliliklerin sonucu olarak farklı biçimlerde 

kendini gösteriyor. İstanbul’da ahalisindeki farklı dönemlerde meydana gelen söz 

konusu çeşitlilikler nedeniyle doğal ara bölgeler ve temas – kesişim alanları 

oluşmaktadır. İlk olarak dil üzerinden düşünülen bu alanlar yalnızca dilsel değil, 

kültürel ve toplumsal bağlamlardan da bağımsız olamaz ve sonuçta kavramların, 

anlayışların, edimlerin dolaşım ve değiş tokuşu ile oluşan ara bölgeler de birer çeviri 

bölgesi halini alır.  

4.2. Kadıköy 

Yeldeğirmeni’ni bir çeviri bölgesi olarak ele almamıza olanak sağlayan öncelikle 

mahallenin çokdilli ve çok kültürlü tarihsel dokusudur. Yeldeğirmeni’nin çeviri 

bölgesi olarak özelliklerine değinmeden önce içerisinde bulunduğu Kadıköy ilçesinin 

sosyal, kültürel ve dilsel kent dokusuna bakmak yararlı olacaktır. Yeldeğirmeni 

mahallesinin bulunduğu Kadıköy ilçesinin tarihsel gelişimine baktığımızda Roma, 

Bizans ve Osmanlı İstanbul’unda görebildiğimize benzer bir dilsel ve kültürel 

çeşitlilikten söz etmek mümkündür. Tamer Kütükçü Kadıköy’ün Kitabı başlıklı 

kitabında Kadıköy’ün tarihine değinirken “[…] ilk yerleşimin M.Ö. 685 tarihinde 

Megaralı öncü bir grup tarafından gerçekleştiği” (2014, 10) bilgisinin 20. yüzyılın 

ortalarına kadar kabul görmüş olduğunu ancak Müfid Ekdal’ın da Bizans 

Metropolünde İlk Türk Köyü: Kadıköy başlıklı kitabında belirttiği gibi 1950’li 

yıllarda Fikirtepe’de yapılan arkeolojik kazılar sonucunda “Kadıköy bölgesine diğer 

bir yerleşimin, güneyden, Akdeniz’in Arap yarımadasına açılan noktasından bir 

göçle, M.Ö. 1000 yılları civarında Fenikeliler tarafından gerçekleştiği” (1996, 6) 

bulgusunun yabana atılamaması gereken bir görüş olduğunu belirtir (age). 

Megaralılar’ın M.Ö. 685 tarihinde Kadıköy bölgesine yerleşimi Kadıköy’ün “Körler 

Ülkesi” olarak adlandırılmasına neden olan bir söylenceyi de beraberinde getirir. 

Orhan Türker Halkidona’dan Kadıköy’e Körler Ülkesinin Hikayesi başlıklı kitabında 

konuya ilişkin şöyle söyler,  

Megaralılar’ın Bizans’ı kurmalarından 18 yıl önce, M.Ö. 685 yılından Marmara’nın doğu 
kıyılarına ulaşan Megaralı bir öncü grubunun ilk Megara Kolonisini Halkidona’da 



68 
 

oluşturmaları bilinen bir hikayedir. Daha da fazlası bu öncü grup İstanbul’un tarihi 
yarımadasının stratejik yerini ve doğal güzelliklerini takdir edemeyip karşı sahildeki 
Halkidona’ya yerleştikleri için kör olmakla suçlanmışlar ve Halkidona’ya da Rumca İ Hora 
Ton Tiflon (Körler Ülkesi) yakıştırması yapılmıştır (2008, 11). 

Bu noktada Kadıköy’ün eski adların da söz etmek uygun olacaktır. Tamer Kütükçü 

kitabında Khalkedon adını kullanırken Orhan Türker Halkidona adını kullanıyor. 

Müfid Ekdal Fenikeliler’in Kadıköy’e yerleşince buraya Chalkedon adını 

verdiklerini belirtiyor (1999). Kütükçü de Khalkedon ya da Halkedon adının 

Fenikelilerce ‘yeni şehir’ anlamında kullanıldığını ifade etmekte (2014). ‘Bakır 

şehri’ anlamına geldiği de belirtilen (Martin, 2010, 11) Khalkedon tarih boyunca 

Chalkedon, Khalkedon, Halkedon, Halkedona, Halkidona adlarıyla anılmıştır. Celal 

Esad Arseven de Kadı Köyü Hakkında Belediye Araştırmaları başlıklı kitabında 

Kadıköy’e Halkidon (Chalkidon) adının verildiğini belirtmekte (2011). Tarih 

boyunca belirtilen şekillerde adlandırılmış olan Kadıköy 1453 yılında İstanbul’un 

fethinden sonra Fatih Sultan Mehmet’in Khalkedon’a güvendiği bir isim olan Kadı 

Hızır Bey’i atamasıyla birlikte, bir süre “Kadı’nın Köyü” (Türker, 2008, 14) şeklinde 

anılmış ve zaman içerisinde bugün de kullanılan adını almış olur (Kütükçü. 2014). 

Khalkedon’un – Halkidona’nın en parlak dönemlerinin M.S. 3. ve 4. yüzyıllar olduğu 

belirtiliyor (Ekdal 1996; Türker 2008; Kütükçü 2014). Kütükçü’nün aktardığına göre 

de “[…] Megaralılar… hayli uzun yıllar Khalkedon’u çok da tarihin ön sıralarına 

taşıyabilmiş değillerdir. Kadıköy’ün Bizantion karşısında hep daha mütevazı, daha 

ikincil bir konumda kaldığını söylemek, bu açıdan çok yanlış olmayacaktır” (2014, 

12). M.S. 451 yılında 4. Evrensel Kilise Konseyi Khalkedon’da toplanır. Konseyin 

Khalkedon’da toplanmış olması Kadıköy tarihinin sosyal ve siyasal tarihinin önemli 

olaylarından biri kabul edilmekte olsa da bunun gibi tarihi önemi büyük çok olay ve 

olgudan bahsetmek pek mümkün değildir. Kütükçü “Khalkedon’un İlk ve Orta 

Çağlar, hatta Yeniçağ itibariyle, ‘Bizantion/Dersaadet’e erzak sağlayan bir tahıl 

ambarı’, ‘bir şifa (istirahat) ya da inziva yeri’ ve ‘dini mekanların çok olduğu, 

hayattan izole bir alan’ teşkil ettiği”ni (2014, 13) belirtir. Türker de bunu destekler ve 

Halkidona’nın 1850’ye kadar 500 yıl kadar görkemli Konstantinopolis’in karşı 

yakasında hızla gelişen Üsküdar’ın aksine bağlar ve bostanlarla kaplı silik ve ıssız bir 

köy olarak kalmış olduğunu vurgular (2008, 12). 

M. Rıfat Akbulut, Kadıköy Belediyesi Kent Akademisi tarafından düzenlenen kent 

seminerleri dizisi kapsamında 29 Mart 2018 tarihinde düzenlenen “Bir Kent İnşa 

Etmek: Kadıköy” söyleşisinde Kadıköy’ün Cilalı Taş Çağı’ndan günümüze 

kentleşme sürecine odaklanırken, değişen ve dönüşen sosyal, kültürel ve dilsel 



69 
 

yapısını vurgulayarak bir kent kimliğinin zaman içinde nasıl oluştuğu yönünde bir tür 

düşünce arkeolojisine yer verir. Akbulut’un aktardığına göre: 

Kadıköy’ün İstanbul’un Avrupa yakasına göre her zaman çok daha farklı bir kimliği olmuştur. 
İstanbul’un ‘dünya kenti’ olma hırsına karşı Kadıköy daha mütevazı bir keyif kentidir. Yaşam 
temposunun yavaşladığı, birtakım faaliyetlerinizi gerçekleştireceğiniz daha nitelikli mekanları 
bulabileceğiniz bir kenttir Kadıköy. Kadıköy ve İstanbul ortak tarihleri boyunca hemen her 
zaman ayrı niteliklere sahip olmuş fakat farklı karakterler geliştirmişlerdir. Kadıköy 
çoğunlukla karşı yakadaki diğer şehirdir: Daha modern, daha varlıklı ve keyifli bir sayfiye 
gibidir. Kadıköy aynı zamanda hemen her zaman birçok ilklerin semti olarak İstanbul’un 
ayrıcalıklı bir parçası haline gelmiştir. Bu durum kentsel alanda daha bir geçerlidir. İstanbul’un 
sonsuz koşuşturması, doymaz hırslarının karşısında incelikli keyiflerle bezenmiş adeta ebedi 
bir bahar beldesi olmuş, İstanbul’da ve tüm Osmanlı coğrafyasında modern bir kentin ve kent 
toplumunun tohumlarının atıldığı ilk ve öncü yerlerden biri olarak belirginleşmiş, yine ilk 
büyük ölçekli toprak spekülasyonlarından bir kısmı da Kadıköy’de yaşanmıştır. 19. yüzyılda 
Kadıköy’de başlayan büyük ölçekli toprak spekülasyonları özellikle Göztepe, Erenköy, 
Caddebostan semtlerinin kentsel inşası bağlamında oldukça önemli olmuştur (2018). 

Bizans dönemi boyunca Konstantinopolis karşısında yavaş bir gerileme yaşayan 

Halkedon’un bu süreç içinde kentsel karakterini kaybedip küçüldüğü ve çevresiyle 

birlikte sayfiye ve tarımsal özellikleri öne çıkan mütevazı boyutlarda bir yerleşme, 

bir kasaba haline dönüştüğü söylenebilir (Akbulut, 1993-95, 331). İstanbul’un 

fethinde Kadıköy bugünkü Çarşı civarında toplanmış köy görünümlü bir kasabadan 

fazlası değildir ve yerleşmedeki hane sayısı birkaç yüzle sınırlıdır. Çoğunluğu tarım 

ve balıkçılıkla uğraşan yoksul Rumların yaşadığı Kadıköy’de Fetih’ten sonra da 

uzunca bir süre önemli bir Türk nüfus yoğunlaşması görülmez. İlk Türk mahalleleri 

bugün Osmanağa Camisi’nin bulunduğu çevrede gelişmiştir. 1860’da Moda 

çevresinde varlıklı gayrimüslim ve Levantenler yoğunlaşmaya başlamıştır. 1859’da 

Moda’da Fransız ve Latin Katolik kiliseleri ile Anglikan kilisesi açılır. 1857 yılında 

başlayan buharlı gemi seferleriyle daha da gelişen Kadıköy, 1860 yılında büyük bir 

yangın geçirir. Yangınların ardından Kadıköy için aynı dönemde İstanbul’un başka 

yerlerinde de görülen kagir binaların fazla olduğu bir ızgara plan uygulaması yapılır. 

O dönemde bir Avrupalı seyyah bu duruma işaret ederek, şöyle der: “Kadıköy kısa 

bir süre önce tamamen yanmışken şimdi tıpkı bir Avrupa kenti gibi yeniden inşa 

edilmekte ve gözle görülür bir biçimde, her ulustan insanın barındığı İstanbul’un en 

gözde semti olarak gelişmektedir.” (Ekdal,1997).   

Kadıköy’ün 19. yüzyılın ikinci yarısından sonra göstermiş olduğu kentsel gelişmede 

özellikle şehir içi vapur seferleri ve demiryolu etkili olmuştur. Yine aynı dönemde 

Moda çevresinde yerleşen gayrimüslim ve Levantenler, Fenerbahçe çevresinde de 

varlıklı gayrimüslim ve Levantenlerin geniş araziler satın alarak sayfiye amaçlı 

köşkler inşa ettirmelerine vesile olmuştur. Bu durum Kadıköy yerleşiminde oldukça 

özgün modern bir çevre yaratacaktır. 19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarında 



70 
 

kentsel çevre olarak Kadıköy Beyoğlu’ndan daha moderndir (Akbulut 2018). Bu 

bilgiye bağlı olarak 19. yüzyılda Kadıköy’ü geliştiren ve canlandıran yapının ağırlıklı 

olarak dinamik ve varlıklı Levanten ve gayrimüslim kesim olduğu söylenebilir. 19. 

yüzyılın ortalarından itibaren Kadıköy’e bir bütün olarak baktığımızda kozmopolit 

bir nüfus yapısı olduğunu görürüz ancak söz konusu bu çok dilli çok kültürlü yapı 

kendi içinde belirli bölgelere ayrılmış durumdadır. Kadıköy’e yerleşmiş olan, 

Levantenlerden İngilizler Moda’da yaşamaktadır. İngiliz Whithall ailesi Moda 

Burnu’nun kimliğini belirleyen bir aile olmuştur.  Bugün Moda Caddesi’nden Moda 

Burnu’na doğru giden yolun sonlarına doğru sağ tarafta bulunan Vitol Çıkmazı, 

Whithall ailesinin günümüzün Moda’sına mirasıdır. Küçük Moda’dan Yoğurtçu 

Parkı’na kadar olan kesimde yaşayan Fransızların Kadıköy kent kimliğine katkısı da 

günümüzde hala ibadete açık olan Moda Notre-Dame de L’Assomption Kilisesi ve 

1870 yılında Moda’da açılan ve bugün de eğitime devam eden Saint Joseph Fransız 

Lisesi’dir. Bahariye, Moda ve Yeldeğirmeni’nde Rumlar, Altıyol ve Bahariye’de 

tarafında Ermeniler, Hasanpaşa’da ise ağırlıklı olarak Müslüman-Türk nüfus 

yaşıyordu. Yeldeğirmeni’nde 1. Dünya Savaşı’na kadar küçük bir Alman kolonisi 

varlığını sürdürmektedir (Akbulut, 1993-95, 336). Yeldeğirmeni’nin Moda’ya göre 

farkı çok daha küçük bir alanda etnik açıdan daha çeşitli bir nüfus kompozisyonuna 

sahip olmasıydı ve Yahudi cemaatinin varlığı Yeldeğirmeni’nde ağırlıklı olarak 

görülüyordu. İlber Ortaylı da Kadıköy, Moda ve Yeldeğirmeni’ndeki yerleşime dair 

şunları aktarmaktadır: 

Bugün yoğun bir yerleşme ve çarşının yer aldığı Mühürdar semti İstanbul profilinin en güzel 
seyredildiği ve 20’nci yüzyıl Mühürdar Bağı diye bilinen yeşilliğe sahip bölgeydi. Hatta 
Hitlerizm’den kaçan ve İstanbul’a gelip yerleşen akademik Alman mülteciler bu güzel bölgeyi 
yaşamak için seçmişlerdi. Ardında da zaten Levanten bir semt denebilecek Moda vardı. Moda 
bugünkü gibi kalabalık değildi ve İstanbul semtleri içinde kendine özgün bir zümreyi 
barındırırdı. Kuzeyde kalan Yeldeğirmeni, Kadıköy’ün Musevi semtiydi; “Hemdad İsrail 
Sinagogu” buradaydı ve galiba ilk planlı bölüm bu semtti. Zira Bağdat Demiryolu’nun 
başlangıcı sayılan Haydarpaşa Garı ve etrafındaki ofis ve depoların inşaatı Yeldeğirmeni’ne de 
önemli sayıda Alman ve Doğu Avrupalı Yahudi uzman ve teknisyenin ve memurun gelip 
yerleşmesini gerektirmiş ve onların semti de burası olmuştur (Ortaylı, [25.09.2018]). 

Akbulut’un aktardığına göre Kadıköy örneğinde izlenen modernleşmeci şehirciliğin 

başarısında yörenin varlıklı gayrimüslim ve Levanten gruplarca yoğun şekilde iskân 

edilmiş olması belirleyici olmuştur. Varlıklarının ötesinde bir etkiye sahip olan 

gayrimüslim ve Levantenlerin Kadıköy’ün temel karakterini oluşturan bir nüfus 

yoğunluğuna ulaştıkları görülmektedir. İstanbul ortalamasından daha yüksek bir 

nüfus yoğunluğuna sahip bulunan grupların özellikle orta ve üst gelir gruplarının 

toplandığı bu çevrede Batı türü bir burjuva yaşantısının birçok özelliğine sahip bir 



71 
 

mekân yaratmaları tesadüf sayılmamalıdır. 19. yüzyılın sonlarından itibaren hızlanan 

mekânsal gelişme içinde bu gruplar sadece merkezi hükümetin ızgara plan ve kagir 

yapılaşma politikasının başarılı bir örneğini gerçekleştirmekle kalmazlar, aynı 

zamanda sıra ev gibi bir türün İstanbul’un değişik yerleriyle beraber Yeldeğirmeni, 

Moda ve Bahariye’de çeşitli örneklerini sergilerler. 

Akbulut, Kadıköy’ün Cumhuriyet’e kadar devam eden oldukça renkli bir nüfus 

yapısına sahip olduğunun da altını çizer. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi’nde 

bulunan verilere göre 1882 nüfus sayımında Kadıköy’de nüfusun (toplam 7.003) 

değişik etnik gruplara dağılımı şöyledir: Müslüman 2965 (yüzde 42), Rum 1822 

(yüzde 25,9), Ermeni 1831 (yüzde 26), Katolik Latin + Protestan 108 (yüzde 2), 

Bulgar 28 (yüzde 0,4), Musevi 249 (yüzde 4). Kadıköy bu tarihte Büyükdere (yüzde 

32,26), Yeniköy (yüzde 33,95) ve Beşiktaş’tan (yüzde 37,36) sonra Müslüman 

nüfusun en düşük orana sahip olduğu yerleşmedir (1993-95, 335). Yine aynı 

kaynakta 1906-1907 nüfus sayımında Kadıköy’de Müslüman nüfusun toplam nüfusa 

oranının bir miktar arttığı görülür: Müslüman 12.589 (yüzde 44,8), Rum 7.994 

(yüzde 28,45), Ermeni 4.988 (yüzde 17,75), Bulgar 50 (yüzde 0,17). Protestan 126 

(yüzde 0,44), Musevi 1.732 (yüzde 6,16), yabancı 589 (yüzde2,09), diğer (Süryani, 

Keldani, Çingene) 22 (yüzde 0,078) (1993-95, 336). 1881-1882 ve 1893 Genel Nüfus 

Sayımı sonuçlarına göre İstanbul’un çevresiyle beraber nüfusu 873.565’tir. Bu nüfus 

içinde Müslümanlar 384.910 kişiyle %14.06’lık bir orana sahipken gayrimüslim 

nüfus içinde genel olarak ekonomik açıdan da güçlü grupları oluşturan Rum, Ermeni, 

Katolik, Protestan, Latin ve yabancılar %51,57’lik bir orana ulaşmaktadırlar. 

Kadıköy örneğinde gayrimüslim nüfus ve bunun içinde Rum, Ermeni ve yabancıların 

yoğunlaşması İstanbul genelindeki oranların üzerine çıkmaktadır. Bu veriler ışığında 

ilk kurulduğu zamandan itibaren tarihsel olarak çok dilli ve çok kültürlü olmuş olan 

Kadıköy de bir çeviri bölgesi olarak ele alınabilir. 

Kadıköy’ün, bugün ilçede ikamet eden sakinlerinin genel profili açısından 

demokratik bir yapıya sahip olduğu söylenebilmektedir. Tarihsel geçmişinde sahip 

olduğu çok dilli ve çok kültürlü kozmopolit yapı ile gelişmiş olan birlikte yaşam 

anlayışının günümüzde de sürdüğü görülebilmektedir. Modern, özgürlükçü, kadın-

erkek dengesinin her zaman görülebildiği kendine özgü alışveriş mekanları, çarşısı, 

sanat ve müzik kültürü ile Kadıköy hep belirli bir kültürel kimliğin temsilcisi olan bir 

mekân olmuştur. Bugün Kadıköy, 2013 yılında yaşanan Gezi sürecinin etkisiyle 

özellikle Beyoğlu’nun güncelliğini kaybetmesi nedeniyle eğlence, müzik, sanat ve 



72 
 

çeşitli tüketim alışkanlıklarına yönelik mekanların çoğaldığı bir bölge halini almış 

durumdadır. Bu durum kendisini benzer sebeplerden dolayı Kadıköy’e yerleşmeyi 

tercih eden çeşitli yaşam biçimlerine sahip yeni sakinlerin sayıca çoğalmasıyla da 

göstermektedir. Kadıköy’e yönelen bu ilginin yine benzer sebeplerle 

Yeldeğirmeni’ne de yöneldiği öne sürülebilir ancak Yeldeğirmeni’nde bazı başka 

dinamikler de etkili olmuştur. Bunlar sonraki bölümlerde incelenecektir. 

4.3.  Yeldeğirmeni Neden Bir Çeviri Bölgesi? 

Bir önceki bölümde belirtildiği üzere Yeldeğirmeni, Kadıköy’ün mahallelerinden biri 

olarak tarihsel süreçte Kadıköy ile benzer bir demografik yapıya sahip olmuştur. 

Yeldeğirmeni’nde görülen fark mahallenin ekonomik olarak daha alt sınıf olmasıdır. 

Yeldeğirmeni de İstanbul ve Kadıköy gibi çok dilli ve çok kültürlü tarihsel mirası 

bulunan ancak oldukça küçük sayılabilecek bir mahalledir. İlk yerleşimlerin 

başladığı günden bu yana birkaç yüzyıllık zaman içerisinde insanların hareketi ve yer 

değiştirmesiyle biçimlenen katmanlı kültürel ve sosyal bir dokuya sahiptir. Bu 

çalışmada Yeldeğirmeni’ne odaklanmamızın asıl nedeni mahallenin çok kültürlü ve 

çok dilli tarihsel yapısından çok günümüzde mahallede yaşanan kentsel müdahaleler 

ve bu müdahalelerin doğurduğu somut sonuçların yarattığı dönüşüm etkisidir. Biz bu 

tezin bağlamında gözle görülebilen, deneyimlenen bu somut etkinin ve sonuçlarının 

çeviri bakış açısıyla kavramsallaştırılabileceğini öne sürüyoruz ancak 

unutulmamalıdır ki tarihsel miras Yeldeğirmeni’nin hem bir çeviri bölgesi olarak 

nitelendirilmesinde hem de bugün mahallede yaşanan dönüşümde önemli bir unsur 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda hem Yeldeğirmeni’nin bir çeviri bölgesi 

olması hem de kentsel mekâna müdahalenin bir çeviri etkinliği olarak 

anlaşılmasındaki unsurlar, bu bölümün girişinde de belirtildiği gibi Yeldeğirmeni’nin 

üç ayrı dönemi irdelenerek betimlenmeye ve soruşturulmaya çalışılacaktır. Bu 

dönemler, Yeldeğirmeni’nin Tarihsel Yapısı, Yeldeğirmeni’nin Dili ve 

Yeldeğirmeni’nde Kentsel Müdahale ve Kentsel Müdahaleyle Mekânı Çevirmek 

başlıklı bölümlerde ele alınacaktır. Yeldeğirmeni’nin Tarihsel Yapısı bölümüne 

geçmeden önce Rıfat Akbulut tarafından Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi’nde 
kaleme alınmış Yeldeğirmeni başlığına göz atarak başlayalım;  

19. yy'ın son 20 yılında önemli bir gelişme de Yeldeğirmeni'nde görülür. Haydarpaşa Koyu'nun 
gerisinde uzanan askeri talimlerin yapıldığı Talimhane arazisinde düzgün sokaklarıyla bir 
mahalle belirir. 1792'de III. Selim'in çuhadarı Ahmed Ağa tarafından Çayırbaşı mevkiinde 
yaptırılan bir çeşme, 1835-1836'da II. Mahmud tarafından yaptırılıp 1905'te Bahriye Nazırı 
Rasim Paşa'nın – mahalle onun adını taşır – onarttığı cami ile Şubat 1845'te açılan Kadıköy'ün 



73 
 

ilk postanesi bu çevrede daha önceki önemli yapılar olarak bulunmaktadır. 1885'te Kuzguncuk 
Dağhamamı'ndaki bir yangından sonra Museviler, Yeldeğirmeni'ne gelir ve 1899'da burada 
havralarını kurarlar. Rumların da rağbet ettikleri bir yerleşme olarak 1898'de de bir Rum 
Ortodoks kilisesi açılır. Haydarpaşa Garı ile diğer liman tesisleri ve demiryolu inşaatı ile 
işletmesinde çalışan Almanlar da Yeldeğirmeni'ne yerleşerek Osmangazi İlkokulu'nu yaparlar. 
Yeldeğirmeni, İstanbul'da ilk apartmanlarının yapıldığı yerlerdendir. Çoğunlukla Musevilere 
ait olan apartmanlar arasında az sayıda diğer milletlere ait olanlara da rastlanır (1993-95). 

4.3.1. Yeldeğirmeni’nin Tarihsel Yapısı 

Yeldeğirmeni, İstanbul’un Anadolu yakasında bulunan; Kadıköy ilçesinin tarihinde 

çokdilli ve çokkültürlü bir kimlik sahibi olmuş ̧ olan mahallelerinden biridir. 

Yüzölçümü olarak oldukça küçük bir alanı kaplayan mahallenin kuzeyinde 

Haydarpaşa Çayırı, güneyinde Halitağa Caddesi, doğusunda Ayrılık Çeşmesi 

Mezarlığı, batısında Marmara Denizi bulunur. Alman bir şirket olan Anadolu – 

Bağdat Demiryolları tarafından inşa edilen Haydarpaşa Tren İstasyonu’ndan 

başlayan Haydarpaşa tren yolu mahallenin sınırlarını çizer. Yeldeğirmeni’nde 

yerleşim başlamadan önce mahalle Haydarpaşa Çayırı denilen, bugünkü Haydarpaşa 

Garı’nın olduğu yerden başlayarak İbrahimağa’yı içine alarak Acıbadem’e kadar 

uzanan geniş bir alanın içinde kalmaktaydı (Atılgan, 2017, 11). Mahalle, 

Yeldeğirmeni adını 1774-1789 yılları arasında Sultan I. Abdülhamid’in büyük ölçüde 

sarayın ve ordunun un ihtiyacını karşılamak amacıyla yaptırmış olduğu yel 

değirmenlerinden alır (Batmankaya, 2010,121; Atılgan, 2017; Giz, 1998). Tamer 

Kütükçü de mahallenin adıyla ilgili olarak, “Halitağa Caddesi’nin sonundan başlayan 

ve aşağıda Haydarpaşa çayırının en güneybatı ucuna, demiryoluna kadar uzanan bu 

mahalle, adını, -rıhtım kenarında birden yükselen konumuna bağlı olarak- gerek 

poyraza gerekse lodosa açıklığı nedeniyle bir zamanlar burada mevcut yel 

değirmenlerinden alır” (Kütükçü, 2014, 70) biçiminde ifade eder. Evliya Çelebi de 

Seyahatnâme’sinin İstanbul kitabında Yeldeğirmeni’nde bulunan yel 

değirmenlerinden bahseder:  

Önce, Hicret’in (- - -) İstanbul tekfuru Kanator kral, Seyyid Battal Gazi’nin korkusundan bu 
bölgeye kale yapıp büyük kiliseler ve sayısız adamlarla imar etti. İstanbul’un fethinden sonra 
Mehmed Han fethedip kalesini yıkarak şehrini Darüssaade ağalarına has ihsan eyledi. Hala 800 
hanedir. Bir müslim mahallesi, 7 Rum keferesi mahallesi ve 600 bağdır. Deniz kıyısında yel 
değirmenleri vardır. Terzi Mustafa Ağa Yalısı hepsinden mamurdur. Çarşı içinde bir minareli, 
kıble kapısına (- - -) basamak taş merdiven ile çıkılır, dörtgen şekilli ve kiremitli derli- toplu bir 
camii vardır. (- - -) Han’ın Darüssaade Ağası Osman Ağa yapısıdır... Bundan başka cami 
yoktur. Bir hamamı, yüz dükkânı var, başka imaret yoktur. Ancak limanında balığı çoktur” 
(Kahraman-Dağlı, 2003, 439).  

Talimhane adıyla da anılmış olan semtin bu adı Sultan III. Selim zamanında kurulan 

Nizam-ı Cedid askerlerinin eskiden boş olan bu arazide talim yapmalarından 

kaynaklandığı belirtilir (Ekdal, 1996,182). Sultan I. Abdülhamit tarafından 18.yüzyıl 



74 
 

sonlarında yaptırılmış olan yel değirmenlerinden biri İbrahimağa’da, diğerleri ise 

Rasimpaşa Camii’nin, Karakolun ve Osmangazi İlkokulu’nun bulunduğu alanlara 

yerleştirilmişti (Atılgan, 2017, 12) ancak ne yazık ki bu dört yel değirmeninden 

hiçbiri günümüze ulaşamamıştır. Yeldeğirmeni’nde sokakların oluşmaya başlaması 

1789-1807 yılları arasında, Sultan III. Selim zamanında görülmektedir. Arif 

Atılgan’ın belirttiğine göre, “1800’lü yılların ilk yarısında şimdiki Kır Kahvesi 

Sokak’ta Osmanlı’da posta teşkilatı olarak kullanılan menzilhane teşkilatına ait 

menzil binası bulunduğu belli olmaktadır. Menzil binası bugünkü postane binası 

anlamındadır. 1845 yılında düzgün sokakların oluştuğu bu semtte Kadıköy’ün ilk 

postanesi hizmet vermeye başlamıştır” (age). Sultan Abdülmecid’in emriyle 

kurulmuş olan Kadıköy’ün ilk postane binası yine Atılgan’ın belirttiğine göre 

Aziziye, bugünkü İzzettin Sokak, 126 numaralı binada yer almaktaydı (age). Murat 

Batmankaya da Kadıköy’ün ilk PTT binası Aziziye (şimdiki adıyla İzzettin) Sokak’ta 

bulunduğunu ve 1845 yılında Sultan Abdülmecid’in emriyle kurulmuş olduğunu 

belirtir (2010). Söz konusu sokak aynı zamanda günümüze kadar gelebilmiş olan 

Aziziye Hamamı ile de ünlüdür. Kütükçü’nün aktardığına göre, “Sarı-beyaz 

tonlardan oluşan ve İstanbul hamamlarının klasik çizgisinden ilk bakışta ayrılan bir 

dış cepheye sahiptir. Eskiden Ardaş Efendi adında bir Ermeni’nin mülkü olan bina, 

hayli özenle inşa edilmiştir.; hatta o kadar ki pencere kenarlarında Hint mimarisi 

izleri dahi gözlenmektedir” (Kütükçü, 2014, 74-75).  

IV. Murat tarafından 1600 yılında yaptırılmış olan Ayrılık Çeşmesi de Yeldeğirmeni 

mahallesinin tarihinde önemi olan yapılardan biridir. Çeşmenin yanında Ayrılık 

Çeşmesi Mezarlığı adında bir kabristan da bulunur. Murat Batmankaya’nın 

belirttiğine göre “Osmanlı padişahlarının ordusuyla Anadolu seferine çıkarken, hacı 

adaylarınınsa Bağdat’a hareket ederken sevdiklerinden ayrıldığı nokta olduğu için 

‘Ayrılık Çeşmesi’ denmiş adına” (2010, 104). Çeşme, Haydarpaşa Çayırı olarak 

bilinen ve Karacaahmet Türbesi’nde başlayarak Yeldeğirmeni mahallesinde biten 

dönemin Anadolu Yakasın’ndaki en büyük çayırı içerisinde yer alır ve 

Batmankaya’nın belirttiğine göre Kadıköy’ün en eski tarihi kalıntılarından biridir 

(age). Yine Batmankaya’nın aktardığına göre “Ayrılık Çeşmesi Mezarlığı ise 1700’lü 

yılların sonlarından itibaren defin yapılan Müslüman-Türk mezarlığıdır. Sarayın ileri 

gelenleri gömülüdür mezarlıkta... Aslında Kızıltoprak’a kadar devam eden 

Karacaahmet Mezarlığı’nın günümüze kalan uç kısmıdır” (age). Ayrılık Çeşmesi 

Mezarlığı’na değinmişken bölgedeki Yahudi Mezarlığı’ndan da söz etmek gerekir. 

Kadıköy Haydarpaşa Uzunçayır Mezarlığı olarak bilinen mezarlık, Yeldeğirmeni 



75 
 

semtinde ikamet eden Haydarpaşa cemaati ve Kadıköy cemaatine ait bir mezarlıktır. 

Uzunçayır Yahudi Mezarlığı 1880 yılından sonra Rum, Ermeni ve Katolik 

mezarlıkları ile aynı dönemlerde kurulmuştur (Kaya, 2016). Önder Kaya’nın Şalom 

Gazetesi’ndeki yazısına göre bu mezarlığı farklı kılan en önemli özelliği içerisinde 

bulunan şehitliktir. Osmanlı tebaasındaki pek çok gayrimüslim 1. Dünya Savaşı’nda 

Osmanlı ordusunda çeşitli bölümlerde görev yapmıştı. Uzunçayır Mezarlığı’nın 

şehitlik kısmında defnedilmiş olan askerler de Osmanlı Devleti’nin Çanakkale 

Savaşı’nda hayatını kaybeden 18 Yahudi vatandaşıdır (age). Yine aynı kaynağa göre 

mezarlığın söz konusu kısmının şehitlik olduğu 2000’li yıllarda Hemdat Israel 

Sinagogu’nun gömü defteri incelendiğinde ortaya çıkmış. Bu mezarlığa defnedilmiş 

önemli Yeldeğirmeni sakinlerinden biri Salamon Seviş. Salamon Seviş’in asıl 

mesleği terzilik ancak mahalle halkı onu yardımseverliği, yaptığı hayır işleri ve her 

türlü konudaki iş bitiriciliğiyle anıyor. Karikatürist, yazar İzel Rozental bir 

söyleşisinde Salamon Seviş’ten şöyle söz eder: 

Yeldeğirmeni’nde Salamon Terzi vardı; Salamon Seviş. Ben “Süpermen Salamon” diyordum 
ona. Salamon başlı başına kitabı yazılacak bir insandı. Onun iyilikseverliği, çevreye verdiği 
destekler, ayırım gözetmeksizin herkesin yardımına koşardı. Mezarlığa o bakıyordu, sinagogda 
şammazlık yapardı. Minyan mı eksik, sinagoga adam bulurdu. Hazandı çok güzel okurdu, aynı 
zamanda hafızdı, camiye giderdi orada da okurdu. Elektrik idaresinde derdin mi var, ona 
giderdin, çözerdi. O zamanlar telefon hattı bulmak çok zordu, büyük paralar istenirdi. İmkânlar 
sınırlı, yıllarca bir telefon hattı sahibi olmak için beklerdin. Salamon’a gider bunu anlatırdın, 
hiçbir bedel istemeksizin yardımcı olurdu (Rozental, [6.10.2017]). 

Uzunçayır Mezarlığı’na defnedilmiş bir diğer önemli isim de Albert Arditi’dir. Arditi 

1923 yılında Yeldeğirmeni’nde dünyaya gelir (Peliton [5.11.2018]) Albert Arditi 

Caddebostan Sinagogu’nun mimarıdır. Yine bu mezarlığa defnedilmiş olan bir diğer 

önemli isim Yomtov Garti’dir. İstanbul Üniversitesi Matematik ve Fizik bölümlerini 

bitiren Mösyö Garti, Saint Joseph, Galatasaray, Notre Dame de Sion ve Musevi 

Liselerinde öğretmenlik yapmış. Galatasaray Liseliler tarafından “Efsane Hoca” diye 

anılan Dr. Garti, Fransızca eğitime yaptığı katkılardan dolayı Fransız Devleti 

tarafından Palme Académique Ödülü'ne layık görülmüştü (Hasturktv [30.10.2018]). 

Uzunçayır Mezarlığı uzun süre bakımsız kaldıktan sonra Hemdat Israel Sinagogu 

yöneticileri tarafından yeniden düzenlenmiştir ve 2010 yılından bu yana Çanakkale 

Savaşı şehitleri için törenler düzenlenmektedir (Kaya 2016). 

Yeldeğirmeni mahallesinin tarihindeki önemli bölgelerinden biri de Paris 

Mahallesi’dir. Batmankaya’nın aktardığına göre “İstanbul’u işgal etmiş, İngiliz, 

Fransız, İtalyan askerlerinin bir kısmı da Kadıköy’ün değişik yerlerine yerleşmiştir. 

Yabancı askerler zaman zaman taşkınlıklar yapıyor, bu arada Türk kadınlarını da 



76 
 

rahatsız ediyorlardı. Halk arasında başlayan huzursuzluğu gidermek için askerlerin 

ihtiyaçlarını karşılamak bakımından Galata’dan getirilen kadınlar İbrahimağa 

Mahallesi’nde Ayrılık Çeşmesi’nin arkasına düşen sokaktaki evlere yerleştirilmiş, 

sokağa da ‘Paris Mahallesi’ adı verilmişti” (Dr. Müfid Ekdal’dan aktaran 

Batmankaya, 2010,110). Paris Mahallesi demiryolu kenarına yapılmış olan çoğu iki 

katlı sıra sıra ahşap evlerden oluşan bir bölgeydi. Bu evlerin mahallenin sınırlarını 

çizen demiryolunun kenarında bulunmaları söz konusu askerlerin ve Galata’dan 

getirildiği belirtilen kadınların yerleştirilmesi için mahallenin çeperinde olmaları 

nedeniyle uygun görülmüş olabilir. Bugün Ayrılık Çeşmesi Sokağı’nda adı geçen 

sıra sıra ahşap evleri görmek hala mümkündür. Paris Mahallesi olarak adlandırılan 

bu sokak bugün de mimari olarak eski dokusunu korumaya devam eder. 

Melisa Gürpınar, Çamlıca’dan Yeldeğirmeni’ne Rüzgârın Peşinde başlıklı kitabında, 

İstanbul’un tüm zenginliğine rağmen çağdaş bir kent olmak konusunda geç kaldığını 

belirtir. Örneğin 1950’lerde nüfusu bir milyonu geçmeyen bir kentte alt yapı henüz 

tam anlamıyla oluşmuş değildir; yol, su, havagazı, elektrik, kanalizasyon, telefon 

hizmetlerinde herkes faydalanamaz. O günlerin Çamlıca, Altunizade ve 

Acıbadem’inde de evlerde genellikle elektrik var ancak şehir suyu bağlatmak için 

ısrarla dilekçe yazmak gerekiyor. Gürpınar, havagazının olmadığını ama sanki ahşap 

evlerin karakterine hiç de uymadığından pek de istenmediğini söylüyor. Ancak 

Acıbadem’den Kadıköy’e, Yeldeğirmeni’ne doğru inince durumun değiştiğini 

belirtiyor Gürpınar, “Yeldeğirmeni’ndeki yeni apartmanlardan hep bir gaz kokusu 

sızıyor dışarıya. Bu da Avrupa yakasındaymışçasına yabancılık veriyor insana. Başka 

hayatlardan bir haber var o kokuların içinde” (Gürpınar, 2009, 28). Yeldeğirmeni 

mahallesi; mekân, bellek, insan, toplum, kültür, dil ilişkileri bağlamında önemlidir. 

Gürpınar’ın sözleri Yeldeğirmeni’nde çok kültürlü hayatın oluşturduğu kimliği işaret 

eder nitelikte. Murat Batmakaya’nın belirttiğine göre, “1950’li yıllara kadar fırıncısı, 

helvacısı, şekercisi Türk; bakkalı, meyhanecisi, kırtasiyecisi Rum; manavı, eczacısı, 

seyyar balıkçısı Musevi; tütüncüsü, çaycısı İranlı; ciğercisi Arnavut; sütçüsü Bulgar; 

kahvecisi Acem olan Yeldeğirmeni’nin esnafı hala bol... Hala Kürt’ü, Türk’ü, 

Trakyalısı, Lazı’ı bir arada iç içe yaşar” (Batmankaya, 2010, 121). 

Yeldeğirmeni’ndeki bu kozmopolit ve hareketli yaşantıyı Gürpınar’ın sözleri de 

destekler, Yeldeğirmeni’ne doğru geldiğinizde beliren yan yana küçük dükkanlar, 

kuru kahveci, Bulgar sütçü, turşucu, lakerdacı, pastaneler ve sinema Kadıköy’ün 

canlılığının başladığını gösterir (Gürpınar, 2009, 33). Kendisi de Yeldeğirmeni’nde 

doğup büyümüş olan yazar Feyyaz Kayacan’ın Çocuktaki Bahçe (2008) romanında 



77 
 

Yeldeğirmeni’ndeki bu çoklu yapıyı betimlediği haliyle Talimhane meydanı, her 

kesimden insanların bulunduğu bir yerdir; özellikle de gayrimüslim “Agopların, 

Nikoların, Kirkorların, Kostaların, Yanilerin, Bedrosların, Ohanneslerin, 

Stelyosların, Manosların, Garabetlerin, Kevorkların” (53). Bir avuç içi kadar küçük 

bu mahalle, çok dilli ve çok kültürlü yapısının simgesi halinde dimdik ayakta duran 

kimi hala asıl yapılış ̧ amacına uygun biçimde, kimi ise restore edilip yeniden 

amaçlandırılarak kullanılmakta olan önemli yapılara da ev sahibidir. Söz konusu 

yapılar, ki bunları ibadethaneler, okullar, apartmanlar olarak üç ana başlıkta 

sınıflandırmak mümkündür, mahallenin geçmişteki çok dilli ve çok kültürlü 

yapısının ve günümüzde kazanmış olduğu kimliğin şifrelerini çözmemizde bir 

anahtar görevi üstlenmektedir çünkü Batmankaya’nın belirttiği gibi “[h]erhangi bir 

yapı, sokağın; sokak, mahallenin; mahalle de kentin sınıflandırılmış bir parçasıdır... 

[ve bir] parça-bütün ilişkisi içerisindedir” (Batmankaya, 2010, 17). Bu parçalı bütün, 

zaman-mekân, kimlik-bellek ilişkileri bağlamında bir mahallenin sosyo-kültürel 

yapısının çözümlenmesinde ve bu yapıyı oluşturan bireysel ve/veya kurumsal 

aracıların işlevlerini anlamamızda bize ışık tutacaktır.  

Yeldeğirmeni ilk olarak 17. yüzyılın sonlarında bir yerleşim alanı halini almış ve 

Osmanlı- Türkler ve çeşitli etnik topluluklar burada ikamet etmeye başlamıştır. 

Tamer Kütükçü’nün aktardığına göre “[i]lk yerleşimler başladığında, daha merkezin 

dışında tutunabilmiş Rum ve Ermeni ailelerin mahallesi” konumundadır (Kütükçü, 

2014, 71). Mahalleye önemli bir kimlik kazandıran topluluklardan biri de 19. 

yüzyılda buraya yerleşen ve ilk çok katlı apartmanları yapan Yahudiler olmuştur. 

1872 Kuzguncuk Dağhamamı yangınında yaklaşık olarak 500 evin yanması 

sonucunda burada ikamet eden Yahudiler Yeldeğirmeni’ne yerleşerek art nouveau 

tarzda ilk betonarme apartmanları inşa ederler. O tarihe dek mahalledeki mimari 

yapıyı ağırlıklı olarak ahşap ve kagir binalar oluşturmaktadır ancak yangınla birlikte 

gelen yerinden olma ve yer değiştirme durumu, gittikleri yerde daha sağlam biçimde 

kök salma duygusunun simgeselleşmiş hali gibi de algılanabilecek olan betonarme 

apartmanları yapmaya iter mahallenin yeni sakinlerini. Batmankaya’nın aktardığına 

göre, “Taş ve kagir binaların çoğu, Haydarpaşa Gar’ının yapımı esnasında çalışanlar 

tarafından kullanılmış. 300’e yakın tescilli bina bulunmakta...” (Batmankaya, 2010, 

121). Mahallede bulunan apartmanların bazıları da Haydarpaşa Tren İstasyonu 

inşaatında çalışan Alman ve İtalyan mühendisler tarafından yapılmıştır. Söz konusu 

binalar, istasyonun inşası süresince ev ve inşaatta çalışan Alman ve İtalyan işçiler 

için lojman olarak kullanılmıştır. Kehribardjı, Sünget, Demirciyan ve Valpreda 



78 
 

apartmanları mahalledeki ilk ve en karakteristik apartmanlar olarak ortaya çıkar ve 

günümüze kadar ayakta kalmış ve şu anda yeni sakinlerine ev sahipliği yapmayı 

sürdürmektedir. Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarında mahalledeki Türk ve Yahudi 

nüfusu neredeyse eşittir. Uzun bir zaman boyunca Ermeniler, Rumlar, Yahudiler ve 

Türkler bir çeşitlilik içerisinde birlikte yaşamışlar, 1950 ve 60’lı yıllarda 

Anadolu’dan İstanbul’a doğru başlayan iç göç dalgalarıyla mahalledeki nüfus 

dağılımı da değişmeye başlamıştır. Anadolu’dan İstanbul’a doğru yaşanan göçün 

öncesinde 1920’lerde nüfus mübadelesi, 1940’larda Varlık Vergisi ve 1950’lerde 6-7 

Eylül Olayları gibi, hükümetlerin aldığı kararlar, azınlıklara yönelik uyguladıkları 

yaptırımlar azınlık nüfusundaki azalmanın sebepleri olarak ortaya konulabilir. 

Böylece gayrimüslim azınlıklar mahallelerini ve kenti terk etmeye zorlanmış, 1950 

ve 60’lı yıllarda yaşanan iç göç gayrimüslim azınlıkların da yurt bildikleri toprakları 

peyderpey terk etmeleriyle sosyal, kültürel ve dilsel bağlamda bir nüfus dönüşümünü 

beraberinde getirmiştir. Zaman içerisinde Yeldeğirmeni’ndeki sosyal yapı tarihsel ve 

kültürel kimliğine, coğrafik ve kent dinamikleri bağlamındaki merkezi konumuna 

rağmen tahrip olmuş ve 1980’lerden sonra bir çöküş ve yozlaşma dönemi yaşanmaya 

başlamıştır. Melisa Gürpınar, Yeldeğirmeni’nde yaşanan bu değişime dair 

gözlemlerini aktarırken, “Yeldeğirmeni’ndeki mali durumu iyi olan hemen herkes 

Moda’ya, Caddebostan’a – Cadı Bostanı’na taşınmışlardı zaman içinde. 70’li 

yıllardan sonra, Yeldeğirmeni’nden hızlı bir uzaklaşma yaşanmıştı” (Gürpınar, 2009, 

55-56) şeklinde belirtir.  

19. yüzyılda etnik azınlıkların ve/veya gayrimüslim nüfusun ağırlıklı olarak ikamet 

ettiği diğer birçok semt ve mahalle gibi Yeldeğirmeni de Türkçe, Rumca, Ermenice, 

İtalyanca, Fransızca ve Ladino dillerinin konuşulduğu bir aracılık bölgesiydi. 

Mahalledeki mimari biçim ve yapılar da yıllar boyunca bölgede yaşamış olan çeşitli 

azınlıklara bağlı olarak çeşitlenmektedir. Dini yapılar, ibadethaneler, örneğin Notre 

dame Du Rosaire Kilisesi, Ayios Yeorgios Rum Oktodoks Kilisesi, Hemdat Israel 

Sinagogu, Rasimpaşa Camii, günümüzde Kemal Atatürk Anadolu Lisesi olan Saint 

Euphemie Fransız Kız Okulu, günümüzde Yeldeğirmeni Çocuk ve Gençlik Merkezi 

olan Saint Louis İlkokulu, Ecole Communale Israelite de Haidar Pacha – Haydarpaşa 

Yahudi Okulu gibi inanç ve eğitim kurumları, Yeldeğirmeni’ndeki etnik, sosyal, 

kültürel, dilsel ve aynı zamanda mimari çokluk, farklılık ve çeşitliliğin göstergeleri, 

temsiliyeti olarak nitelendirilebilecek unsurlardır. Yeldeğirmeni’nde bulunan azınlık 

okulları, farklı dinlere ait ibadethaneler, ahşap köşkler, taş, kagir ve betonarme 

binalar, İstanbul’un ilk apartman semti olarak nitelendirilmesinin nedeni olan 



79 
 

apartmanlar bu çalışmanın bağlamında mimari nitelikleri bakımından ele alınan 

yapılar olarak değil ancak tarihçeleri ve mimari yapıların bulundukları bölgede bir 

kimlik oluşturmaları; tarihsel inceleme ve çalışmalarda mekâna ait kimliklerin 

göstergeleri olmaları bakımından önemlidir.  

4.3.1.1. Haydarpaşa Garı 

İstanbul Avrupa yakasında vapurla Anadolu yakasına, Kadıköy’e doğru geçecek 

olursanız sizi tüm görkemiyle önce Haydarpaşa Garı karşılar. Haydarpaşa semti, 

Kadıköy’ün en yüksek yerinde Yeldeğirmeni mahallesinin bulunduğu tepe ile 

Numune Hastanesi ve Askerî Hastanenin bulunduğu tepenin arasında kalmaktadır. 

Yeldeğirmeni semtinin sınırlarını belirleyen Haydarpaşa tren yolunun başlangıç 

noktası olan Haydarpaşa Garı semtin de şüphesiz en önemli yapılarından biridir. 

Murat Baymankaya, Marmara’da Bir Balık Olarak Haydarpaşa kitabında Mehmet 

Mermi Haskan’dan alıntılayarak şöyle anlatır:  

Şimdiki gar binası Haydarpaşa- İzmit demiryolu hattının işletmeye açılmasından çok sonra inşa 
olunmuştur...22 Eylül 1872’de Haydarpaşa’dan başlayarak Anadolu yakasında ilk demiryolu 
yapımına Haydarpaşa-Pendik arasında başlandı. Bu işletme ertesi yıl İzmit’e kadar uzatılı ve 9 
Ağustos 1873’te İzmit’e varıldı. İlk tren de 17.01.1873’te Pendik’e hareket etti. 27 Eylül ve 4 
Ekim 1888 tarihli iki fermanla hattın işletmesi Deutsche Bank’a verilmiştir. 23 Mart 1889’da 
Haydarpaşa Garı’nın yapımı için Almanlara imtiyaz verilmişti. Otto Ritter ve Helmuth Conu 
isimli iki Alman mühendis- mimar Haydarpaşa Garı’nın plan, projesini ve kontrol 
mühendisliğini de yürütmüştü... [İ]mtiyazın verilmesinden 10 sene 5 ay sonra, 19 Ağustos 
1908 tarihinde işletmeye açılan gar binasının yapımı iki yıl dört ay sürmüştür. Bütün tesislerin 
tamamlanmasıysa 4 Kasım 1909 tarihinde mümkün olmuştur. 19 Ağustos 1908’de açılan gar 
binası 1909 senesi başlarında yanmış ve yeniden onarılarak 22 Ekim 1909 günü...hizmete 
girmiştir. (Batmankaya 2010: 47-48). Binanın inşaatında Alman ustalarla birlikte İtalyan taş 
ustaları da çalışmış (2010, 50).  

Haydarpaşa Garı’nın Yeldeğirmeni için oluşturduğu önem yalnızca mahallenin 

sınırlarını belirleyen Anadolu – Bağdat demiryolunun başlangıç noktası olmasından 

kaynaklanmamaktadır. Yeldeğirmeni’ni bir çeviri bölgesi olarak ele alırken 

vurguladığımız dilsel ve kültürel çeşitlilik Haydarpaşa Garı inşaatında çalışmak 

üzere gelip Yeldeğirmeni’ne yerleşen; kendilerine ev ve okul inşa ederek bir süre 

mahallede yaşamış olan Alman ve İtalyan mühendis ve işçiler mahallenin dilsel, 

kültürel ve mimari dokusunun şekillenmesine önemli ölçüde katkıda bulunuştur. 

Haydarpaşa Garı, mahallede çok dilli ve çok kültürlü tarihsel dokunun oluşmasında 

oynadığı rol nedeniyle dikkate değerdir.  

4.3.1.2. İbadethaneler 

Yeldeğirmeni’nde görebileceğiniz ibadethaneler semtin çok dilli ve kültürlü 

yapısının ve bu farklılığın bir arada bulunabilmesinin en açık ifadesi biçimindedir. 



80 
 

Hemdat Israel Sinagogu, Notre Dame du Rosaire Kilisesi, Ayios Yeorgios Rum 

Ortodoks Kilisesi ve Rasim Paşa Camii Musevi, Katolik, Ortodoks ve Müslüman 

cemaatlerin Yeldeğirmeni’nde yan yana sürdürmüş oldukları yaşamın göstergesi 

olarak günümüzde hala ayakta durmaktadır. 

4.3.1.2.1. Hemdat İsrael Sinagogu 
1872 Kuzguncuk Dağhamamı yangınından sonra Yeldeğirmeni’ne gelip yerleşen 

Yahudiler 1890’larda kiralık bir evi, ünlü Haham Menahem Farhi yönetiminde 

Talmud Tora ve ibadethane olarak kullanmaktaydılar (Türk Yahudileri [8.10.2018)]. 

Zaman içerisinde artan göçlerle genişleyen Haydarpaşa cemaatinin yeni ve büyük bir 

ibadethane gereksinmesi ortaya çıkmış oldu. 

Hemdat Israel Sinagogu’nu Naim A. Güleryüz, “İstanbul Sinagogları” başlıklı 

yazısında şöyle anlatır:  

Kuzguncuk sırtlarında Dağhamamı yerleşme merkezini tamamen yok eden büyük yangını 
izleyen göçlerle Haydarpaşa Yahudi nüfusu daha da artınca yeni ve geniş bir ibadethane 
gereksinimi gündeme gelmiştir. 28 Recep 1313 / 14 Ocak 1896 tarihli iradeye dayanılarak 
Aziziye Caddesi’ndeki arsaya “...sinagogunun ve haham ikametine mahsus yedi zira 
irtifaındaki binanın ...” inşa edilmesine başlanmıştır. Ancak bölgedeki Rumların sinagog inşa 
ettirmemek için kanlı kavgalara kadar giden engellemelere giriştiklerini şahsi göz doktoru Elias 
[Kohen] Paşa’dan öğrenen Sultan II. Abdülhamid, Selimiye Kışlası’ndan bir askeri birlik 
göndererek olay çıkaranları sindirtmiş ve sinagog inşasını koruması altına almıştır (Güleryüz, 
2009, 302).  

Murat Batmankaya’nın aktardığına göre yalnızca Rumlar değil Ermeniler de sinagog 

inşasına karşı çıkmış ancak Elias Kohen Paşa aracılığıyla durumdan haberdar olan 

Sultan II. Abdülhamid’in fermanıyla kavgalar durdurulmuş ve sinagog yapılmasına 

izin verilmiştir (Batmankaya, 2010, 122). Batmankaya, “Hemdat kelimesi[nin] 

İbranice het-mem-dale-tav sessiz harflerinden meydana gel[diğini] ve bu sessiz 

harfler[in] Hamid’i oluştur[duğunu]” belirtir (age). Sinagoga Yahudi cemaati 

tarafından inşasına izin veren padişahın ismine gönderme yapan aynı zamanda da 

“şükür” anlamı taşıyan “Hemdat” adı verilmiş ve böylece Sultan II. Abdülhamid’e de 

teşekkür edilmiş olur (age).  

Anri Niyego Haydarpaşa’da Geçen 100 Yılımız başlıklı kitabında Naim A. 

Güleryüz’den aktararak sinagogdan şöyle bahseder:  

Avrupa-Asya transit merkezi konumunda bulunan ve Bağdat Demiryollarının başlangıç noktası 
olan Haydarpaşa-Yeldeğirmeni yöresinde bir Yahudi cemaatinin yerleşmesi XIX. yüzyılın 
ikinci yarısına rastlar. 1890’larda Haydarpaşa’da yerleşik yaklaşık 200 kadar Yahudi ailesi 
kiralık bir evi ibadethane olarak kullanmaktaydılar. Dağhamamı yangınını izleyen göçlerle 
Haydarpaşa Yahudi nüfusu daha da artınca yeni ve geniş bir ibadethane gereksinimi gündeme 
gelmiştir. Sinagog inşaatı için düşünülen mekân Osmanağa Mahallesi eski Aziziye (yeni 
İzzettin) Sokak’taki arsaydı. 28 Recep 1313 (14 Kanun-i Sani /Ocak 1896) tarihli iradeye 
dayanılarak inşaata başlanmıştır. Yöre Rumlarının sinagog inşa ettirmemek için kanlı 



81 
 

kavgalara kadar giden engellemelere giriştiklerini şahsi göz doktoru Elias Kohen Paşa’dan 
öğrenen Sultan II. Abdülhamid, Selimiye kışlasından bir askeri birlik göndererek olay 
çıkaranları sindirtmiş ve sinagog inşaatını korumasına almıştır. Planları Avusturyalı bir mimar 
tarafından çizilen sinagog bağış toplanarak tamamlanıp 3 Eylül 1899 gününe isabet eden Roş 
Aşana (Musevi Yılbaşısı) arifesinde hizmete girmiş ve “İsrailoğullarının Tanrıya Şükretmesi” 
anlamına gelen Hemdat İsrael olarak adlandırılmıştır. Haydarpaşa Yahudileri sinagoga bu adı 
vermekle aynı zamanda, kendilerine destek olan Abdülhamid’e [H.m.d.] minnet hislerini de 
ifade etmek istemişlerdir (Güleryüz’den aktaran Niyego 1999, 91-92).  

Yine aynı kaynakta Güleryüz’ün aktardığına göre, “Yeldeğirmeni semtinde 27 

Temmuz 1922 gecesi çıkan ve 170’i kâgir yaklaşık 280 evi yok ederek çoğu varlıklı 

300 kadar Yahudi ailenin 180 kadarına ciddi boyutlarda zarar veren yangından 

sinagog, mucize kabilinden, zarar görmeden kurtulmuş, 100. yıldönümünü 2000 

yılının Ocak ayında coşkulu bir şekilde kutlamıştır” (age). Günümüzde halen ayakta 

olan ve özel tören ve ayinler için kullanıma açılan sinagog, Yahudi cemaatinin 

güvenliğe verdiği önemi işaret eder şekilde yüksek tel örgülerle çevrilmiştir. 

Thrasivoulos Papastratis tarafından kaleme alınan ve Eleni İrini Demir tarafından 

çevrilerek 10 Şubat 2016 tarihli Paros Gazetesi’nde yayımlanan yazıda 6-7 Eylül 

olaylarında güruh tarafından vandalizme maruz kalarak zarar gören tek sinagogun 

Hemdat Israel olduğu belirtilir.  

Hemdat Israel Sinagogu bugün dua günler dışında özel gün ve kutlamalar için 

açılmaktadır. Bunun dışında sinagogu görmek isteyenler için Hahambaşılık’ın izniyle 

ziyaretçiler için açılabilmektedir. Günümüzde Yeldeğirmeni Kültür Mirası turları 

düzenlenmeye başlandı. Hemdat Israeli Sinagogu da böyle turların önemli 

duraklarından bir tanesi. Söz konusu turlara katılan gezginler sinagogu görebilmekte. 

Hemdat Israeli Sinagogu aynı zamanda Conde Nast Traveler başlıklı seyahat ve 

yaşam stili dergisi tarafından ‘Dünyanın En Güzel Sinagogları Listesi’ne girmeye 

layık görülmüştür. Söz konusu listeye Edirne Büyük Sinagogu da girmiştir (Gazete 

Kadıköy [12.2.2018]). 

4.3.1.2.2. Notre Dame Du Rosaire Kilisesi 
Notre Dame du Rosaire Kilisesi içerisinde bir kilise ve bir manastır bulunan Saint 

Euphemie Fransız Kız Okulu kompleksinin bir parçası olarak Fransa’dan Kadıköy’e 

gelen Oblates de l’Assomption rahibeleri tarafından 19. yüzyılın sonlarında inşa 

edildi. Bazı kaynaklar inşa tarihini 1895 olarak gösterse de okul kompleksi ve kilise 

binasının son halini aldığı ve kullanıma başladığı tarih tam olarak bilinememektedir. 

Bazı kaynaklarda 1911 yılında çıkan bir yangında manastır ve kilise bölümlerinin 

büyük ölçüde, okul binasının ise kısmen hasar gördüğü belirtilmektedir. 1935 yılında 

okul yönetimi Millî Eğitim Bakanlığı’na devredildi ve okul 3. Orta Mektep adını 



82 
 

aldı. 1950 yılında okulun adı Mustafa Kemal Atatürk Lisesi olarak değiştirildi. 

Bölgedeki Katolik cemaatin sayıca azalması nedeniyle kilise önceleri oldukça az 

kullanılırken bir süre sonra tamamen terk edildi. Kilise 1980’li yıllarda Mustafa 

Kemal Atatürk Lisesi’nin spor salonu olarak kullanılmış ve 1999 depreminden sonra 

tahliye edilmiş. Sit alanı içerisinde bulunan ve 1979 yılında Koruma Kurulu 

tarafından “ibadethane vasfını yitirmesi” (Abide Mimarlık [6.6.2017]) kararı alınan 

kilise Kadıköy Belediyesi tarafından kamulaştırarak restore edildi ve Yeldeğirmeni 

Sanat adı altında bir sanat merkezi olarak 14 Mart 2014’te hizmete açıldı. 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında hazırlanan ve yürütülen Notre Dame 

Du Rosaire Kilisesi Restorasyon Projesi, Kadıköy Belediyesi’ne "Tarihi Kentler 

Birliği Tarihi ve Kültürel Mirası Koruma Proje ve Uygulamalarını Özendirme 

Yarışması”nda ödül kazandırmıştır. 

4.3.1.2.3. Ayios Yeorgios Rum Ortodoks Kilisesi 
Orhan Türker Hakidonia’dan Kadıköy’e Körler Ülkesinin Hikayesi başlıklı kitabında 

Yeldeğirmeni Ayios Yeorgios Kilisesi’nden şöyle bahseder, “Yeldeğirmeni’nde Rum 

nüfusunun artması üzerine halkın dini ihtiyaçlarını karşılamak üzere, 1919 yılında 

eski okul binası kiliseye dönüştürülmüştür. Ahşap olan bu yapı 1958-1961 arasında 

baştan inşa edilmiştir. Yapım tarihi itibarı ile İstanbul’un en yeni ve en son yapılmış 

Rum kilisesidir. Bazilika planlı olan kilisenin duvar resimlerinin bir kısmı Kariye 

Müzesi’nde (Moni Tis Horas) görülen dini tasvirlerin kopyasıdır” (Türker, 2008, 67). 

Tamer Kütükçü de Ayios Yorgios Kilisesi’ni şöyle anlatır:  

Aya Yorgi Rum Ortodoks Kilisesi, 1895’te, aslen bir Rum Ortaokulu olmak niyetiyle inşa 
edilmişti. 1918’de yeni bir bina yapılınca, okul buraya nakletti, bu bina da kilise oldu. Kiliseye 
dönüşünce, yapıya demir bir kule ilave olunmuş; bu kuleye de Samatyalı meşhur Zilciyan 
Usta’nın döktüğü çanlardan biri yerleştirilmiştir. (Kütükçü, 2003, 72). 

Kilise bugün Yeldeğirmeni’ndeki varlığını ve mahallenin tarihi dokusundaki yerini 

korumakta ve özel günlerde açılmaktadır.  

4.3.1.2.4. Rasimpaşa Camisi 
Rasim Paşa Camii, Yeldeğirmeni Polis Karakolu yanında bulunan camisi, Sultan 

Hamit’in Bahriye Nazırı Rasim Paşa adına eşi İkbal Hanım tarafından yaptırılmıştır. 

Duvarları kagir, çatısı ahşap, minaresi kagirdir. 1892 yılında ölen Rasim Paşa’nın 

adını yaşatmak isteyen eşi İkbal Hanım, 1835-1836 yıllarında Sultan II. Mahmut 

zamanında Yeldeğirmeni’nde yapılmış ama harap durumda olan mescidi yenilemeye 

karar verir. 1905 yılında adeta yeniden inşa ettirdiği bu camiye kocası Rasim 

Paşa’nın adı verilir. Kiremitli çatısı, esas bina ile oranlı minaresi, idare odası ve 



83 
 

bahçesi ile küçük ama şirin bir cami olan bina 1990’lı ve 2000’li yıllarda hor 

kullanılmış, kaçak ilaveler yapılmış, hatta taşıyıcı sistemi tehlikeye sokulmuştur. 

Rasim Paşa Camisi’nin yapıldığı Yeldeğirmeni o yıllarda gayrimüslimlerin de çokça 

yaşadığı bir semtti. 1927 yılında Kadıköy mahallelere ayrıldığında bu mahallelere 

daha çok yer ve kişi isimleri verilmesi tercih edilmişti. İşte bu anlayışla bu bölgeye 

de camiinden dolayı Rasim Paşa Mahallesi adı verildi (Atılgan [12.6.2017]). 

Rasimpaşa Camisi 2012 yılında Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından restore 

edilmesinin ardından bugün halen ibadete açıktır ve mahalleliye hizmet etmektedir. 

4.3.1.3. Okullar 

4.3.1.3.1. Saint Euphemie Fransız Kız Okulu 
Saint Euphemie Fransız Kız Okulu, Yeldeğirmeni Rıhtım İskele Sokak’ta Oblates de 

L’Assomption Rahibeleri tarafından 1895 yılında kurulmuştur. Pınar Erkan’ın 

anonim kaynaklardan aktardığına göre, “Daha çok Rusya’dan gelen Yahudi aileleri, 

Rum ve İtalyan demiryolu işçilerinin yaşadığı Haydarpaşa bölgesinde bir okul 

açmakla görevlendirilen 4 Assomption rahibesi, 1895’in son günlerinde Bostan 

Sokağı’nda kiraladıkları bir evde 10 çocukla işe başlamışlardı...1896 yılında Bostan 

Sokak’taki evden ayrılarak Yeldeğirmeni’nde İskele Rıhtım Sokak’taki binayı 

kiralamışlar, 1906’da da satın almışlardır” (Erkan, 2001, 146). İlk gelişlerinde pek de 

hoş karşılanmayan rahibeler okulda verdikleri iyi eğitim sayesinde kabul görmüş, 

zamanla okul büyümüş ve öğrenci sayısı artmıştır. Erkan’ın yine anonim 

kaynaklardan aktardığına göre, “Okulda aritmetik, resim, biçki-dikiş, müzik, 

Fransızca, Rumca, Almanca, Türkçe, Ermenice ve din dersleri verilmekteydi” (age, 

149). Dil derslerindeki çeşitlilik Yeldeğirmeni mahallesinin tarihsel çokdillilik ve 

çok kültürlülüğünün de bir göstergesi olarak anlaşılabilir. Giderek büyüyen ve 

öğrenci sayısı artan okulda, “1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilanından sonra askerlik 

şartının konmasıyla bölgedeki birçok Katolik ailenin Amerika’ya göç etmesi, öğrenci 

sayısının azalmasına neden olmuştur” (age).  

Pınar Erkan’ın aktardığına göre:  

Okulla ilgili 1912 yılına ait bilgi veren Pernot, bu tarihte okulun çok popüler olduğunu ve 
107’si Müslüman olmak üzere 322’si Osmanlı tabiiyetinde 429 öğrencisi bulunduğunu 
söylemektedir... Ayrıca 1912 yılının Ağustos ayına ait Missions des Augustins de 
L’Assomption adlı bültende 400 öğrenci, 50 yatılı ve 23 din görevlisinin eğitim ve öğretimine 
devam edildiği belirtilmektedir... Bölgedeki Müslümanlar arasında okulu tercih edenler, 
burjuva ya da yüksek sınıftandı. Okulda Müslüman ve Yahudi çocukların dışında tüm Katolik, 
Rum ve Ermeni öğrenciler, din derslerine devam etmek zorundaydılar.  



84 
 

1914’te kapanan okul, 1918’de yeniden açılmıştır... Oblates de l’Assomption rahibelerinin 
yönettiği St. Euphemie Fransız Kız Okulu’nun tam kapanış tarihini bilmiyoruz. Ancak okulun 
kapanmasından sonra 18.11.1935 tarihinden başlayarak 1956 yılına kadar III. Orta Okul adıyla 
öğretim yapılmış, bu tarihten sonra Kemal Atatürk Ortaokulu adını almıştır (age). 

Müfid Ekdal’ın belirttiğine göre hikâye yazarı Ömer Seyfettin’in kızı Güler Hanım 

bu okulda yatılı olarak, yazar ve atlet Firuzan Tekil’in eşi Maria Hanım ise gündüzlü 

olarak eğitim görmüştür (1996, 184). Fransız din adamı Emmanueld’Alzon’un 

kurduğu Saint Euphemie Fransız Kız Ortaokulu uzun yıllan Kemal Atatürk 

Ortaokulu olarak hizmet vermiş daha sonraları aynı adla Anadolu Lisesi olmuştur. 

Günümüzde halen Kemal Atatürk Anadolu Lisesi olarak eğitime devam etmektedir. 

4.3.1.3.2. Saint Louis Fransız Erkek Okulu 
Yeldeğirmeni Karakolhane Caddesi’nde yer alan okul, Fréres des Ecoles Chrétiennes 

tarafından 1898 yılında kurulmuştur. Pınar Erkan’ın aktardığına göre, “Kadıköy St. 

Joseph Koleji ve Ticaret Okulu’na öğrenci yetiştirmek üzere açılmış, ilkokul 

düzeyinde sadece yatısız öğrenci kabul eden bir Fransız okuluydu…1912 yılına 

gelindiğinde yaklaşık 600 öğrencisi bulunmaktaydı” (Erkan, 2001, 159). Saint 

Joseph Lisesi’nin söz konusu dönemde kendi bünyesinde bir ilkokulu olmasına 

rağmen Yeldeğirmeni’nde ikamet eden öğrencilerin her gün Moda’ya gitmelerindeki 

zorluklar gerekçesiyle Hristiyan ve Yahudi halkın fazla olduğu Yeldeğirmeni 

bölgesinde bu okulun açıldığı belirtilmektedir (Ekdal, 1996, 182). Bazı kaynaklarda 

okulun açılış tarihi 1989 olarak belirtilmişse de Ekdal’ın ifade ettiğine göre Saint 

Louis Okulu 1906 yılında açılmıştır. Okulun ne zaman kapandığına dair ise belge ve 

bilgi bulunamamıştır.  

4.3.1.3.3. Ecole Communale Israélite de Haidar Pacha- Haydarpaşa Yahudi 
Okulu 

Haydarpaşa Yahudi Cemaati tarafından 1895 yılında kurulan Ecole Communale 

Israélite de Haidar Pacha – Haydarpaşa Yahudi Okulu, Yeldeğirmeni Müdendis Sarı 

Ali Sokak’ta bulunmaktaydı. Okulun açılış tarihi bir başka kaynakta da 1893 olarak 

gösterilmiştir ve yine aynı kaynağa göre kapanış tarihi 1917’dir (Güven, 2013). Anri 

Niyego tarafından hazırlanan Haydarpaşa’da Geçen 100 Yılımız başlıklı kitapta 

belirtildiğine göre, ‘Haydarpaşa Demiryolların yapımına parasal destek veren Baron 

Maurice de Hirch’ün büyük miktarlardaki bağışlarıyla Alliaénce Israélite 

Universelle, Kuzguncuk Dağhamamı’nda ve Haydarpaşa’da nüfusun artmasıyla baş 

gösteren okul gereksinimini karşılama çabasına girişmiştir’ (Niyego, 1999, 91). 

Dağhamamı ve Haydarpaşa’da bireysel yardımlar ve cemaat desteğiyle eğitime 



85 
 

devam eden okulları, Alliaénce tarafından gönderilen müdürler yönetmekteydi. 

Dağhamamı’nda Ocak 1875’te açılan erkek ve Ağustos 1880’de açılan kız okulu 

yangın ve başka nedenlerle yöreden göç edilmesiyle 1893 ve 1895 yıllarında 

kapanmıştır (age, 92). Niyego’nun belirttiğine göre, Haydarpaşa’da Alliaénce ’a 

bağlı bir okulun ne zaman açıldığıyla ilgili net bir tarih verilmemekle birlikte, El 

Tiempo gazetesinin 29.08.1895 tarihli nüshasında Haydarpaşa cemaatinin okula bir 

müdür göndermeleri talebiyle Alliaénce Israélite Universelle’e başvurduğu 

haberinden 1895 yılında okulun varlığını öğreniyoruz (age, 93). 16 Ocak 1903 tarihli 

Alliaénce Israelite raporunda Haydarpaşa cemaatine yaraşır bir karma okul inşaatının 

devam ettiği bildirilmektedir (age, 106). Yine Niyego’nun aktardığına göre okul altı 

yıllık bir okul olarak 1935 yılının Haziran ayına kadar bölgedeki Yahudi çocuklarına 

eğitim hizmeti vermiştir (age, 110).  

Arif Atılgan da 21 Şubat 2015 tarihli yazısında Haydarpaşa Yahudi Okulu ile ilgili 

şunları aktarmaktadır:  

Adı Haydarpaşa Yahudi Okulu olan bu binada 1902 yılında 182 öğrenci bulunmaktaydı...Okul, 
zaman zaman geçirdiği teftişlerde Haham Menohem Farhi’nin oğlu olan İsak Farhi’nin 
gayretleri ile olumlu raporlar alabiliyordu...Maarif Vekâleti 1924 yılında bütün Yahudi 
okullarında öğretim dili olarak Türkçe veya İbranice’yi seçme zorunluluğu getirdi. Bu şekilde 
Fransızca, öğretim dili olarak Yahudi okullarından kaldırılmış oluyordu. Dolayısıyla çocuklar 
öğretim dili olarak Türkçe’yi seçmek zorunda kalmışlardı...Haydarpaşa Yahudi İlkokulu altı 
yıllık ilkokul eğitimini 1935 Haziran ayında sona erdirdi (Atılgan [18.6.2017]). 

Yine Atılgan’ın aynı kaynakta aktardığına göre okul binası bir süre dispanser olarak 

kullanıldıktan sonra 1960’lı yıllarda Yeldeğirmeni Kulübü’nün hizmetine geçmiş ve 

bahçesi, 1970’li yıllarda birkaç yıl boyunca yazlık sinema olarak kullanılmış. 

Atılgan, bugün ise okul binasının bulunduğu arsanın bir oto yıkama yeri olarak 

kullanıldığını aktarıyor (2017, 54). 

4.3.1.3.4. Haydarpaşa Alman Okulu 
Haydarpaşa Alman Okulu 1894 yılında (Fındıkgil, Doğuoğlu, 2001, 234) Anadolu 

Demiryolu inşaatında çalışanların çocuklarını okutmak üzere Almanlar tarafından 

açılmıştır (Niyego, 1999, 114). Demiryolu şirketi 29.04.1902 tarihinde okulun 

idaresini Beyoğlu’ndaki Alman Lisesi’ne devretmiş ve okul, Alman Lisesi’nin bir 

şubesi olarak onaylanmıştır (Fındıkgil, Doğuoğlu, 2001, 234). 

Haydarpaşa Garı’nın inşaatı için Kadıköy’e gelip yerleşen mühendislerin kendi 

çocukları için yaptırdığı Alman Okulu, daha sonra Osmangazi İlkokulu adını 

almıştır. Okul halen eğitime devam etmektedir. Müfid Ekdal’ın belirttiğine göre 

Kadıköy Süreyyapaşa Sineması’nın arkasındaki Canan Sokak ile Hasırcıbaşı Sokak 



86 
 

arasındaki büyük, beyaz köşkte Birinci Dünya Savaşı Öncesinde bir Alman Okulu 

daha açılmıştı ancak Osmanlı ve Alman ordularının mağlup olmasının ardından okul 

1918’de kapanmıştır (1996, 185). 

4.3.1.3.5. Gazi Mustafa Paşa İlkokulu 
Gazi Mustafa Paşa İlkokulu, Yeldeğirmeni mahallesinde yapılmış tek Türk okuludur. 

Batmankaya şöyle belirtir, “Yeldeğirmeni’nde baştan beri Türk okulu olarak 

yapılmış tek bir okul vardır; o da Mustafa Kemal’in emriyle yapılan ve uzun yıllar 

35. İlkokul adıyla eğitim veren Gazi Mustafa Paşa İlkokulu’dur. Okul binası çok iyi 

korunmuş, okulun ilk zamanlardan kalma piyano ve beslenme malzemeleri titizlikle 

saklanmış. Barış Manço, Duygu Asena, Ajda Pekkan başta olmak üzere pek çok ünlü 

isim bu okuldan mezun olmuş” (Batmankaya, 2010, 125). 

4.3.1.3.6. Yeldeğirmeni Rum İlkokulu 
Yeldeğirmeni Rum İlkokulu, Yeldeğirmeni Karakolhane Caddesi’nde 1914 yılında 

kurulmuştur. Hagios Georgios Kilisesi Vakfı’na ait olan okulun kurucusu 

Haralambis Papadopulos’tur (Erkan 2001:38). Okul Karakolhane Caddesi’nde 

bulunan Hagios Georgios Kilisesi’nin güneybatı köşesinde konumlanmış dört katlı 

kagir bir binadır (age). Orhan Türker’in Halkidona’dan Kadıköy’e: Körler Ülkesinin 

Hikayesi adlı kitabında aktardığına göre 1954-1955 ders yılında kırk öğrencisi, 1963-

1964 ders yılında 30 öğrencisi bulunan ilk okulun 1971-1972 ders yılında ise 

yalnızca üç öğrencisi kalmıştır. Sonraki yıllarda da öğrenci yokluğundan 

kapanmıştır. (Türker, 2008, 81). 

4.3.1.4. Apartmanlar 

Ev, sadece mimarî bir yapı değil, onun da ötesinde sosyolojik ve kültürel birçok 

kodlara açıklama getirecek nitelikte “algılanan, sezilen, tasavvur edilen, hatta 

imgeler ve semboller üzerinden alımlanan bir öznelliği imlemektedir” (Şişmanoğlu, 

2003, 57). Mimarı yapılar, dönemler, bina çeşitleri ve biçimleri bize kentsel mekânın 

tarihine, kültürüne, diline ve genel anlamda kimliğine dair ipuçları sunar. Dolayısıyla 

mimarı yapılar kentsel mekânın kimliğinin/kimliklerinin izlerini taşıyan göstergeler 

olarak araştırmacılara çeşitli veriler sağlamaktadır. Yeldeğirmeni mahallesindeki 

kimi hala ayakta olan ve bugünkü ev sahiplerini barındıran apartmanlar da 

mahallenin dokusuna dair yapılan arkeolojik kazının önemli unsurlarından biridir. 

Ömür Barkul, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi’nde Yeldeğirmeni’ni 

“İstanbul’un Anadolu yakasındaki ilk apartman semti” olarak tanımlar (Barkul, 



87 
 

1993). Batmankaya da aynı noktaya işaret ederek şöyle belirtir, “Sanırım buraya 

İstanbul’un ilk apartman semti dense yeri... İsimleri değişse de Kehribardjı (Levi 

Kehribarcı, 1909), Menase, Celal Muhtar, Demirciyan, Sünget, Süreya Demirciyan 

(bugünkü adı Tevfik Tura) ve Valpreda (İtalyan) apartmanları İstanbul’un konut 

olarak yapılan ilk apartmanlarından…” (Batmankaya, 2010, 121). Batmankaya 

Yeldeğirmeni için her ne kadar İstanbul’un ilk apartman semti ifadesini kullanmış 

olsa da İstanbul’da ilk apartmanlar 19. yüzyılda Avrupa Yakası’nın Galata – Pera 

bölgesinde görülür. Bununla birlikte Yeldeğirmeni Anadolu Yakası’nın ilk apartman 

semtidir. Yeldeğirmeni’nin 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başlarında özellikle de 

mahalleye Yahudilerin yerleşmesiyle birlikte şekillenen yeni dokusunun izleri 

apartmanlarla birlikte de okunabilmektedir. Apartmanlar hakkında bilgiler sınırlı 

olmakla birlikte bu tezin Yeldeğirmeni mahallesini bir çeviri bölgesi olarak 

tartışmasına katkı sağlayacak ölçüde bilgiye ulaşıldığı söylenebilir. Kadıköy, 

Haydarpaşa ve Yeldeğirmeni’ni konu alan çeşitli araştırma, biyografi ve öykü 

kitaplarında bilgiler bulabildiğimiz apartmanlar, İstanbul kent tarihi açısından önemli 

bir kaynak olan Pervititch haritalarından da izlenebilmektedir. Türkiye Sigortacıları 

Daire-i Merkeziyesi için 1922-1945 yılları arasında topograf mühendis Jacques 

Pervititch tarafından hazırlanan sigorta haritaları bugün kent tarihi ve kimliğine dair 

izlerin sürülmesinde önemli bir kaynak olarak karşımıza çıkmaktadır. Pervititch 

haritalarında belirtilen apartman isimleri, söz konusu apartmanların hangi etnik gruba 

ait olduğunu gösterirken, mahallenin o dönemindeki çok kültürlülük ve çokdilliliğin 

de altını çizmektedir.  



88 
 

 
Şekil 1: Pervititch Haritası - Haydarpaşa, Yeldeğirmeni 1937 

 
Pervititch Haritaları - Kadıköy http://www.istanbulium.net/2014/07/pervititch-haritalar-kadikoy-
uskudar.html [18.7.2017]. 

Haritalarda okunan apartmanlara baktığımızda Yeldeğirmeni bölgesinde Aron Levi, 

Menase (Haritalarda Menaşe olarak belirtilmiş), Haim Perahya, Elnekave, Kehribarji 

(Haritalarda Yuda Levi olarak belirtilmiş), H. Raşel Levy, Rafael, A. Arditi, R. 

Ismayl Bey, Avidor, R. Menase, Mois Horna, Natan Fresko, Ester isimli on dört adet 

Yahudi apartmanı; Celal Muhtar, Kutlu, Hidayet Hanım, Ali Bey, Tevfik Bey, Rıza 

Faik, Ekrem Bey, Sadakat, Saadet, Nur, Raif Korel isimli on bir adet Türk apartmanı; 

Kastoryano, Çavuşoğlu, Marko Salti, Migırdiçiyan, Lefter, Filipa, Demirciyan 

(Haritalarda Süreya olarak belirtilmiş), Pavlidis isimli sekiz adet Ermeni apartmanı 

ve Valpreda ve Sünget (Haritalarda Ankara Hanı olarak belirtilmiş) olmak üzere iki 

adet Levanten apartmanı bulunduğu görülmektedir. Yeldeğirmeni apartmanlarının 

20. yüzyılın başlarında yapılmış olduğu, hatta çoğunun 1909 yılına tarihlendiği 



89 
 

belirtilmektedir. (Sey, 1994; Tunçer, 2016). Günümüzde de Kehribarji ve Valpreda 

Apartmanları’nın giriş kapıları üzerinde 1909 tarihini görmek mümkündür. 

 
Şekil 2: Pervititch Haritası – Haydarpaşa, Rıhtım Mahallesi 1936 

 
Pervititch Haritaları – Kadıköy http://www.istanbulium.net/2014/07/pervititch-haritalar-kadikoy-
uskudar.html [18.7.2017]. 

Kadıköy ve Yeldeğirmeni’ne ait kaynaklarda çoğunlukla Celal Muhtar, Demirciyan, 

Kehribarji, Menase, Sünget ve Valpreda Apartmanları’nın isimlerine 

rastlanmaktadır. Celal Muhtar Apartmanı bölgedeki tek Türk apartmanıdır. Hilal-i 

Ahmer Cemiyeti’nin, yani Kızılay’ın ilk başkanı Doktor Celal Bey adına yapılmıştır 

(Batmankaya, 2010, 121). Arif Atılgan’ın Evvel Zaman İçinden Yeldeğirmeni 

kitabında belirttiğine göre Celal Muhtar, 1. Dünya Savaşı sonrasında bir süre 

göçmenlere apartmanını açmış ve kendisi de uzun yıllar bu apartmanda yaşamıştır 

(2017, 102). Karakolhane Caddesi üzerinde bulunan Demirciyan Apartmanı bir 

Ermeni apartmanıdır (Atılgan, 2017, 103). Bugünkü ismi Tevfik Tura Apartmanı 

olan bina Pervititich haritalarında da ‘Süreya Apart.’ olarak belirtilmiştir. Canay 



90 
 

Tunçer’in belirttiğine göre “Demirciyan Apartmanı’nın yapım tarihinin 1909 olduğu 

sanılmaktadır ve Yeldeğirmeni semtinin ilk apartmanlarından olduğu rahatlıkla 

söylenebilir” (2016, 21). Yeldeğirmeni mahallesindeki dil manzarasının değişimi 

kendini apartman isimlerindeki değişimle de göstermektedir. Demirciyan Apartmanı 

da 1928 yılına kayıtlı bir kararname ile İttihat ve Terakki Cemiyeti liderlerinden biri 

olan Cemal Bey’in yaveri Süreyya Bey’e verilmiştir (age). Tunçer, Tevfik Tura 

Apartmanı üzerine hazırladığı tez çalışmasında 1950’li yıllarda Yeldeğirmeni 

mahallesinin göçle birlikte yeniden şekillenen yapısının apartmana kullanıcı 

müdahalelerinin de yoğunlaştığı döneme rastladığını ifade ederken apartmana 

bugünkü adını veren Tevfik Tura’nın da apartman sakinlerinin ifadelerine göre 

dönemin vali muavini olduğunu belirtir (age, 23). 

Kehribarcı Apartmanı, bir Yahudi apartmanıdır. 1909 yılında Levi Kehribarcı 

tarafından yaptırılan apartman, Valpreda Apartmanı ile birlikte 100 yılı aşkın süredir 

Yeldeğirmeni’nde bulunmaktadır (Atılgan, 2017, 123). Yeldeğirmeni Sokak’ta 

bulunan apartman, Hemdat İsraeli Sinagogu’na da komşudur ve Valpreda 

Apartmanı’ndan sonra mahalledeki ikinci büyük apartmandır. Bugünkü adı Ankara 

olan Menase Apartmanı, İskele ve Taşlıbayır sokaklarının kesiştiği köşede bulunur. 

Adını 1600’lü yıllarda ilk İbranice matbaayı kuran kişi olan Menase’den aldığı iddia 

edilen bir Yahudi apartmanıdır. Pervititch haritalarında Ankara Han olarak gösterilen 

Sünget Apartmanı, inşa tarihi tam olarak bilinmemekle birlikte Yeldeğirmeni 

karakterini oluşturan apartmanların çoğu gibi 1905-1910 yılları arasında Haydarpaşa 

Garı’nda çalışan Alman mimar ve mühendislerin kendilerine lojman – misafirhane 

olarak inşa ettikleri bir bina olarak bilinir. Macit Erbudak Sokak’ta bulunan bu 

apartman, İstanbul’da konut olarak yapılan ilk apartmanlardan biri olarak kabul 

edilmektedir. Art nouveau tarzda inşa edilmiş olan bu yaklaşık 110 yaşındaki 3 katlı 

kırmızı renkteki apartman bugün 10.900.000 TL fiyatıyla satılığa çıkarılmış 

durumdadır. Murat Batmankaya’nın belirttiğine göre, Yeldeğirmeni’nin en yüksek ve 

en eski apartmanı, İtalyan Apartmanı olarak da bilinen Valpreda Apartmanı’dır. 

Günümüzde Osmangazi İlkokulu olan eski Alman Okulu’nun karşısında İskele 

Sokak ve Akif Bey Sokak’ın köşesinde bulunan oldukça görkemli bir binadır. 

Yeldeğirmeni’nde 1900’lerin başında inşa edilmiş olan apartmanların en büyüğü olan 

Valpreda Apartmanı’nın girişinde yapım tarihi 1909 olarak belirtilmiştir. 

Batmankaya’nın aktardığına göre, “Yığma bina raylı sistemle inşa edilmiş...Önce 

Alman mühendisler, ardından TCDD sahiplenmiş apartmanı. Derken ismini 

bilemediğimiz iki kardeş satın almış. Burada başta İtalyan ustalar oturduğu için 



91 
 

İtalyan Apartmanı denmiş” (Batmankaya, 2010, 125). Arif Atılgan’ın 

Batmankaya’nın sözlerine paralel biçimde belirttiğine göre Haydarpaşa Gar inşaatı 

için Alman mühendislerle birlikte gelip Yeldeğirmeni’ne yerleşen İtalyan mühendis 

ve taş ustaları bu apartmanda oturduğu için İtalyan Apartmanı adını almıştır (2017, 

104). Yeldeğirmeni’ne ait kaynaklarda adı yukarıda sözü edilen apartmanlar kadar 

çok anılmasa da Yeldeğirmeni mahallesindeki sosyal, kültürel ve dilsel değişimin 

göstergelerinden biri olarak kabul edilen bir apartman da Ester Apartmanı’dır. 

Yeldeğirmeni’nde yaşanmış olan demografik değişimin kendini mahallenin dil 

manzarasında da gösterdiği önceki bölümlerde de vurgulanmıştı. Bir Yahudi 

apartmanı olan Ester Apartmanı zaman içinde adındaki ‘t’ harfini kaybetmiş, böylece 

hem Yahudilerin hem de Ermenilerin kullandığı bir özel isim olan Ester, Türkçede 

hem özel isim hem de cins isim olarak kullanılan Eser’e dönüşmüş8. Böylesi bir 

dilsel değişim sosyal, kültürel ve siyasi dönüşümün de vurgulaması bakımından 

oldukça önemlidir. Daha sonraları yıkılıp yeniden yapılan binanın ismi değiştirilmiş 

ve Atılgan’ın belirttiğine göre bugün bir dernek binası olarak kullanılmaktadır (2017, 

105). 

4.3.1.5. Yeldeğirmeni Yahudi Kimliği 

Yeldeğirmeni mahallesindeki dil manzarasının 1872 Kuzguncuk Dağhamamı 

yangınında evlerini kaybettikten sonra Yeldeğirmeni’ne taşınan Yahudi ailelerin 

yerleşimiyle birlikte çeşitlendiğini, daha önce mahallede konuşulan Rumca, 

Ermenice ve Türkçeye Ladino ve İbranice’nin eklendiğini belirtmiştik. Mahalleye 

yerleşmelerinin ardından Yahudiler, cemaatin genişlemesi ve bölgede bir okul ve 

sinagog inşa edilmesiyle birlikte mahalle kimliğinin önemli bir parçası haline gelir. 

Yeldeğirmeni Yahudileri’nin bölge için önemine, kimlik özelliklerine, içinde 

bulundukları çeşitli faaliyet ve aktarım etkinliklerine ve cemaatin öne çıkan kültürel 

eyleyicilerine değinmeden önce Yahudilerin Osmanlı dönemi ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nin ilk yıllarındaki yaşayışlarına bakmak anlamlı olacaktır. 

Yahudilerin Doğu Roma İmparatorluğu sınırları içerisinde 7. yüzyıldan itibaren en 

yoğun olarak yaşadıkları şehir başkent Kosntantinopolis olmuştur. İlk yerleşim 

yerleri olarak Beyazıt ve çevresinde konumlanan Yahudiler daha sonraki yüzyıllarda 

Haliç’in güney kıyılarına, Galata, Ortaköy, Arnavutköy ve Boğaz’ın Karadeniz 

kıyılarındaki bölgelere yerleştiler. 9. yüzyılda Hasköy’e ve Galata’da Kuledibi’ne 

yerleşen Yahudilerin 20. yüzyılın başlarına kadar bu bölgede kalmış olduklarını 
                                                
8  Şehriban Çelebi ile görüşme 3 Kasım 2017. 



92 
 

söylemek mümkündür. Anri Niyego’nun Avram Galate’den aktardığına göre 

Yahudilerin İstanbul’un Anadolu yakasındaki izleri 1500’lü yıllara dayanmaktadır 

(1999, 4). İstanbul’da yerleşimin tarihini önemli biçimde etkilemiş olan kent 

yangınları Yahudilerin yerleşim bölgelerinin belirlenmesi ve değişmesinde de önemli 

ölçüde etkili olmuştur. Niyego bu durumu şöyle ifade ediyor “1606 yılındaki büyük 

yangın sonrasında Bahçekapı yöresinde oturan nüfustan yaklaşık on bin kişi 

Hasköy’e, Kapalıçarşı yangınından sonra da bölgede oturanların büyük kısmı 

Ortaköy’e göç etti. Aynı yıllarda Galata ve yöresindeki yangınlar sonrasında, 

nüfusun çoğunluğu bölgeyi terk ederek Kuzguncuk, Üsküdar (Dağhamamı), Kadıköy 

(Haydarpaşa) bölgesine yerleşti ve buralar da gelecekteki önemli Yahudi yerleşim 

bölgelerinin oluşmasına öncülük etti” (age, 5). Haydarpaşa’da halihazırda oluşmaya 

başlamış olan Yahudi yerleşimi Kuzguncuk Dağhamamı yangınından sonra gelen 

göçle birlikte büyümeye başlamıştır. Anri Niyego, Dağhamamı yangınının 1874 

yılında yaşanmış olduğunu ve 136 evin yandığı yangından 1740 kişinin etkilenmiş 

olduğunu belirtiyor. Daha önce söz konusu yangının farklı kaynaklarda 1872 ve 1885 

yıllarına tarihlendiğini de belirtmiştik.  

Yahudiler, Osmanlı Devleti’nin en geniş sınırlarına ulaştığı 16. yüzyılda Osmanlı 

topraklarındaki en parlak dönemlerini yaşamaktaydı. Yahudilerin bu dönemde 

Osmanlı Sarayı’na girmesi ağırlıklı olarak ticaret ve bankacılık işlerini ellerine 

geçirmeleriyle ve hatta Yavuz Sultan Selim hükmünde sarraflık, para basımı gibi 

birçok mali işin kendilerine bırakılmasıyla sonuçlandı (Besalel, 2004, 29; Güleryüz, 

1993, 415). Yahudiler, “maden arıtıcılarının, cevahircilerin, kuyumcuların, 

mücevhercilerin, inci satıcılarının, parşömen üreticilerinin, esir tüccarlarının ve 

meyhanecilerin loncalarında yer alıyorlardı” (Mantran, 2015, 289). 17. yüzyılda 

özellikle de İstanbul’da varlık içinde yaşayan Yahudi cemaatinin tarihi 1660’lı 

yıllarda Sabetay Sevi’nin kendini mesih ilan etmesi ile bir karışıklığa uğradı. Ünü 

imparatorluğa yayılan bu sahte mesihi destekleyen ve yalancılığını ortaya çıkarmaya 

çalışan Yahudiler cemaat içerisinde bölünmeler yaşanmasına neden oldular. Sabetay 

Sevi’nin Sadrazam Fazıl Ahmet Paşa’nın emriyle tutuklanmasından sonra İslam’ı 

tercih etmesi ancak bir yandan kendi inançlarını korurken bir yandan da Müslüman 

geleneklerini yerine getirmesi ve bunu müritlerine öğütlemesi “Osmanlı’da 

‘dönmelik’ denen sistemin ortaya çıkmasına sebep oldu” (Svastics, 2011, 26). Bu 

durum da Osmanlı yönetiminde Yahudilere karşı bir güvensizlik yaratarak gözden 

düşmelerine ve ellerine geçirdikleri ticari ve ekonomik ve aynı zamanda sosyal, 



93 
 

kültürel gücü Rumlar ve Ermeniler gibi diğer azınlıklara kaptırmalarına yol açtı 

(Mantran, 2015, 290; Güleryüz, 1993). 

Sabetay Sevi olayıyla birlikte bölünmeler yaşayarak güçsüzleşen Yahudi cemaati, 18. 

yüzyılda sosyal ve kültürel anlamda da bir çöküş içine girdi (Güleryüz, 1993, 416). 

Yahudiler için oldukça kötü geçen bu dönem Bab-ı Ali ile olan ilişkilerinin de 

kötüleşerek bitme noktasına gelmesine sebep oldu (Sharon, 1982, 67). Osmanlı 

Sarayı’nın gözünden düşmüş, ekonomik ve ticari faaliyetlerden büyük ölçüde 

mahrum kalmış olsa da Yahudi cemaati kendi içinde bir dayanışma içerisindeydi. 

İnciciyan’ın aktardığına göre hastaların, yoksul ve muhtaç durumda olanların 

sıkıntılarını gidermek için Yahudi esnafın özel kumbaraları ve sinagoglara bağlı 

yardımlaşma teşkilatları vardı (1956, 17-18). Bu durumu Yahudi habitusu 

bağlamında tartışmak mümkün olabilir.  

19. yüzyılda Tanzimat ve Islahat Fermanları ile azınlıklara verilen haklar Yahudilerin 

hayatında da yeni bir hareketliliğin oluşmasına yol açtı. 1839 yılında ilan edilen 

Tanzimat Fermanı din ve mezhep farkı gözetmeksizin tüm tebaanın kanun önünde 

eşitliğini açıklamaktaydı (Besalel, 2004, 92). Bu Fermanlar ile birlikte müslümanlar 

ve gayrimüslimler 1839-1876 yılları arasında eşit haklara sahip oldular. Niyego, 

1893 tarihli Alliaénce İsraelite raporlarının Yahudilerin Osmanlı topraklarında 

yaşadıkları eşitliğin söz konusu dönemlerde çok az ülkede olduğunu gösterir nitelikte 

olduğunu belirtiyor (1999, 8). Yahudiler 1890’lı yıllarda bankacılık, sanayi, ticaret 

ve tıp gibi mesleklerde öne çıkmaya başladılar. 1885 Rum ve Ermeni isyanları 

sonrasında söz konusu azınlıklara karşı gelişen hoşnutsuzluk da Osmanlı Yahudi 

cemaatinin ön plana çıkmasına sebep olmuştur. Toplumsal ve ekonomik olarak daha 

fazla refaha ulaşan Yahudiler Balat tepelerinde, Galata be Beyoğlu ile karşı yakada 

da Kadıköy, Moda ve Haydarpaşa gibi semtlerde yaşantılarını sürdürüyorlardı. 

Niyego’nun ifade ettiği üzere Yahudilerin bu yeni oluşmakta olan semtlerde 

yaşamasıyla birlikte bu yeni mekanlar düzgün sokakları, taştan ve mermerden 

yapılmış apartmanlarıyla Beyoğlu’nun Hristiyan semtlerini andırıyordu (age, 11). 

1876 – 1878 yıllarında Rusya’nın Bulgaristan’ı işgali sırasında bölgedeki 

Müslümanları destekleyen çok sayıda Yahudi, Müslümanlarla birlikte Edirne ve 

İstanbul’a yerleşmiştir. Anri Niyego, “büyükbabası Yaakov Niyego’nun söz konusu 

dönemde Romanya’dan Osmanlı’ya sığındığını, bir süre Edirne’de yaşadıktan sonra 

Üsküdar Dağhamamı’na geldiğini, orada yaşarken 130 yıldır Yeldeğirmeni’nde 

yaşayan bir ailenin kızı olan Miryam Susam ile evlendiğini, birkaç yıl 



94 
 

Dağhamamı’nda yaşadıktan sonra, bu semtte yaşanan büyük yangının ardından 

Yeldeğirmeni’ne döndüğünü” ifade ediyor (age). Anlatılanlara dayanarak 

Yahudilerin gerek Bizans gerekse Osmanlı döneminde çeşitli nedenlerden dolayı 

birçok göç yaşamış olduğunu belirtmek yanlış olmayacaktır. Haydarpaşa – 

Yeldeğirmeni cemaatinin de yine benzer biçimde bir göç dalgaları nedeniyle oluşmuş 

bir Yahudi yerleşim bölgesi olduğunu da ifade edebiliriz. Niyego’ya göre de 

“Haydarpaşa semti ve çevresi Tanzimat’ta sonra göç alan bölgelere iyi bir örnektir. 

Anadolu demiryolunun başlangıcında olması, buna bağlı olarak da buralarda yüksek 

standartlarda yolların ve taştan apartmanların inşa edilmesi, bu semtin sosyal 

durumunu iyileştirmiş İstanbul kökenli Yahudi nüfus tarafından tercih edilmesine yol 

açmıştır” (age). Niyego, Yeldeğirmeni ve Talimhane bölgesinin tercih edilen önemli 

bir yerleşim bölgesi haline gelmesinde Haydarpaşa’nın Osmanlı’da askeri harekatlar 

ve seferler öncesi önemli bir toplanma ve talim bölgesi olmasını ve daha sonraları 

demiryolunun çalışmaya başlamasıyla birlikte de önemli bir ikmal ve toplu taşıma 

noktası haline gelmesinin önemine işaret ediyor: “Bu kadar hareketli bir ortamda 

gelip geçen insana hizmet vermek ve ihtiyacını karşılamak çok uygun bir alışveriş 

ortamının doğup gelişmesine bu nedenle de insanları devamlı ikamete mecbur etti. 

Haydarpaşa’da bu iş için en uygun yer Yeldeğirmeni ve Talimhane bölgesi olmuş 

olup insanların gözde yerleşim yeri oldu” (age, 20). 

Yahudilerin ekonomik, eğitim, sosyal ve kültürel tarihi dinden ayrı 

tutulamayacağından belirli bir ölçüde muhafazakâr ve içe dönük bir cemaat yapısına 

sahip oldukları söylenebilir. Osmanlı Yahudileri 17. yüzyıldan başlayarak 

Avrupa’dan gelen yeni buluşlar, fikirler ve görüşlerden mahrum kaldı ve cemaatin 

Batı ile teması bu dönemde azalmaya başladı (Güleryüz, 1993, 416). Batılı modern 

ve laik yaşam ve din adamlarının etkisinin her alanda baskın olduğu muhafazakâr 

yaşam arasındaki çelişkiler Osmanlı Yahudilerini büyük ölçüde etkilemekteydi. Söz 

konusu muhafazakâr etki belki de en çok eğitim alanında görülür. Bunun nedeni 

Yahudi cemaatine ait okulların neredeyse 19. yüzyıla kadar din temelli eğitim 

vermesinden kaynaklanmaktadır. Cemaat mensuplarının Osmanlı topraklarında 

yalnızca din temelli eğitim görmeleri de Batı modernitesine ayak uydurmakta 

zorlanmaları sonucunu doğurmaktaydı. Devlet idaresindeki etkinliklerini ve 

ticaretteki üstünlüklerini kaybeden Yahudi cemaatinin modern ve laik yaşama uyum 

sağlayabilmesinin yolu olarak görülen eğitim, 1860 yılında Paris’te kurulan 

Alliaénce Israélite Universelle’in (Evrensel Yahudi İttifakı) çabaları sonucunda 

Osmanlı devletinde Yahudi okulları açmasıyla sonuçlandı. Yahudilerin korunması ve 



95 
 

gelişmesini amaçlayan Evrensel Yahudi İttifakı çalışmalarını özellikle Doğu Avrupa, 

Kuzey Afrika ve Anadolu’da yürütmüştü (Jewish Encyclopedia [8.10.2018]). 

Yahudilerin maddi ve manevi kalkınmasını amaç edinen Evrensel Yahudi İttifakı 

sayesinde Akdeniz Havzası’nda tarım okulları ve çıraklık kuruluşları alanında 

yapılan çalışmalarda birçok meslek dalında eğitimli Türk Yahudi’si yetişti (Belasel 

[8.10.2018]). 

Evrensel Yahudi İttifakı, Osmanlı Devleti topraklarında özellikle de eğitim alanında 

yapmış olduğu çalışmalarla Yahudi cemaatinin gelişmesine büyük destek olan 

önemli bir kurumsal kültürel aracıdır. İttifak, 17 Mayıs 1860 yılında Fransa’nın 

başkenti Paris’te kurulur. İttifak genel olarak amacını Yahudi cemaatlerinin dini ve 

bireysel özgürlüklerini savunmak, sosyal ve kültürel anlamla gelişmelerine destek 

olmak, eğitim olanakları sağlamak, Yahudi kültürünün gelişmesi amacıyla çalışan 

dernek, vakıf, yayınevi gibi kuruluşlara mali destek sağlamak ve felaket 

zamanlarında cemaatlere yardımcı olmak şeklinde belirlemiştir. Bu eğitim 

hareketinin temel amaçlarından biri de özellikle Doğu ülkelerinde ve İslam 

topraklarında yaşayan Yahudilerin gelişmelerine katkı sağlamaktı çünkü Doğudaki 

Yahudiler Batı modernitesi ve aydınlanmadan uzak ve geri kalmış görülüyordu 

(Rodrigue 1997). 

Osmanlı Devleti de Alliaénce Israélite Universelle’in ağırlıklı faaliyet alanlardan biri 

olmuştur. Aron Rodrigue’in belirtiğine göre söz konusu dönemde ve kısa bir süre 

içerisinde Osmanlı Devleti’nin çeşitli yerlerine dağılmış 60’dan fazla okul açılmıştı 

(1997). Açılan okulların uzun soluklu hizmeti sürdürebilmesi ve eğitime devam 

edebilmesi konusunda mali destek önemli bir hal alır. Alliaénce ’a sağlanan en 

önemli mali destek de 1873 yılında Türkiye’deki ilk demiryollarını da finanse etmiş 

olan Baron Maurice de Hirsch’in Türkiye Yahudileri’nin eğitimi için hizmet eden 

Alliaénce ’a bir milyon Frank tutarında bir bağışta bulunmasıyla sağlanmış olur (age, 

88). 20. yüzyılın başlarına gelindiğinde İstanbul başta olmak üzere Çanakkale, Bursa, 

Manisa, Aydın, Kırklareli’nin de dahil olduğu Türkiye’nin birçok şehrinde Alliaénce 

okulları kurulmuştu (age, 143-145). Haydarpaşa Yahudi Cemaati tarafından 1895 

yılında kurulan Ecole Communale Israélite de Haidar Pacha – Haydarpaşa Yahudi 

Okulu da Alliaénce okullarından biriydi. 1872 Kuzguncuk Dağhamamı yangınından 

sonra Yeldeğirmeni’ne gelip yerleşen Yahudiler mahallede sayıları zamanla artarak 

genişleyen bir cemaat oluşturmuştu. 1895 yılında açılan Haydarpaşa Yahudi Okulu 

ve 1899 yılında ibadete açılan Hemdat İsrael Sinagogu mahalleye yerleşmiş olan 



96 
 

cemaatin ne derece genişlemiş olduğunu ve mahalle kimliğine olan etkisini anlamak 

açısından oldukça önemlidir. Bununla beraber Apartmanlar bölümünde de belirtildiği 

üzere Aron Levi, Menase, Haim Perahya, Elnekave, Kehribarji, H. Raşel Levy, 

Rafael, A. Arditi, R. Ismayl Bey, Avidor, R. Menase, Mois Horna, Natan Fresko, 

Ester isimli on dört adet Yahudi apartmanı mahallede Müslüman Türklere ve diğer 

gayrimüslim azınlıklara ait olan apartmanlar arasında sayıca en çok olandır ve 

Yeldeğirmeni’nin mimari dokusuna önemli bir kimlik kazandırmıştır. Bunu yanında, 

mahalledeki Yahudi kimliği çok dilli ve çok kültürlü kent dokusunun altını çizerek 

çeviri bölgesi tanımlamasını güçlendirir niteliktedir. 

4.3.2. Yeldeğirmeni’nin Dili 

Yeldeğirmeni’ni bir çeviri bölgesi olarak incelenmesinde ve söz konusu çeviri 

bölgesinde meydana gelen kentsel müdahalelerin çeviri etkinlikleri olarak 

kavramsallaştırılmasında Yeldeğirmeni’nin üç farklı döneminin inceleneceğini 

belirtmiştik.  Yeldeğirmeni’nin Tarihsel Yapısı başlıklı alt bölümde belirtilen 

dönemlerden ilkine odaklanarak mahallenin tarihsel süreçteki yapısının çeviri bölgesi 

olarak kavramsallaştırılmasına olanak sağlayan niteliklerini ortaya koymaya çalıştık. 

Bu bölümde ise öncelikle Yeldeğirmeni’ndeki ikinci dönem belki bir ara dönem ya 

da geçiş dönemi olarak da adlandırabileceğimiz 1950’li yıllarla başlayıp 2000’lere 

kadar devam eden dönemle başlayacağız. Bu dönem Yeldeğirmeni’nin bir çeviri 

bölgesi olarak kavramsallaştırılmasına mahallede yaşanan göç, hareketlilik, dil 

manzarasındaki değişim ve sosyal kültürel dokusundaki çöküşe odaklanılarak 

irdelenmektedir. Yeleğirmeni’nin 1950’li yıllardan 2000’lere gelen süreçteki fiziksel 

ve toplumsal durumuna dair pek fazla kaynağa ulaşılamamış olsa da elde edilen 

veriler mahallede de İstanbul genelinde olduğu gibi Anadolu’dan gelen bir göçün 

yaşanmış olduğunu gösteriyor. Mahallenin Haydarpaşa Garı’na yakınlığı dikkate 

alındığında gelen göçmenlerden Devlet Demiryolları’nda çalışmaya başlayanların 

Yeldeğirmeni’nde ikamet etmeyi tercih ettiği anlaşılmaktadır. Mahalle ile ilgili 

yapılan görüşmelerden biri bu noktaya işaret etmektedir. Şehriban Çelebi ailesinin 

1960’larda Yeldeğirmeni’ne gelmiş olduğunu belirtiyor. O dönemin ağırlıklı olarak 

Bingöl, Rize ve Çorum’dan mahalleye göçün yaşandığı bir dönem olduğunu ve 

babası ve amcasının aileleriyle birlikte demiryollarında işçi olarak çalışmak üzere 

Yeldeğirmeni’ne geldiklerini belirtiyor9. Göç ve yer değiştirmenin öne çıktığı bu 

                                                
9  Şehriban Çelebi ile kişisel görüşme 3 Kasım 2017, Kadıköy. 



97 
 

dönem bu bölümde göç, hareket ve yer değiştirme kavramları üzerinden 

Yeldeğirmeni’nin diline odaklanarak incelenecektir.  

Yeldeğirmeni, mahallede çeşitli dönemlerde konuşulmuş olan/konuşulan dillerin 

çeşitliliği nedeniyle de bir çeviri bölgesi olarak anlaşılabilir. 1950’lerde İstanbul’a 

Anadolu’dan gelen göç Yeldeğirmeni’nde de görülmüştü. Özellikle de Adıyaman ve 

Bingöl’den gelen Kürt göçmenlerle ve Rize’den gelen Lazlarla birlikte mahallede 

Kürtçe ve Lazca konuşulmaya başlanır. Şehriban Çelebi’nin aktardığına göre bu 

diller sokağın dili değildir. Söz konusu diller aileler arasında evlerde ve kapalı 

alanlarda konuşulur. Kürtçe ve Lazca Yeldeğirmeni apartmanlarının avlularında 

duyulan dillerdir. Sokağın dili Türkçedir. Eskiye özlemle komşuluk vurgusunun çok 

yapıldığı mahallede o dönemde Kürtler ve Lazların birbirleriyle çok da etkileşim 

halinde olmadığı anlaşılmaktadır. Şehriban Çelebi o dönemlerde Kürtler ve Lazlar 

arasında birbirlerine gidip geldikleri, paylaşım içerisinde oldukları türde bir 

komşuluk ilişkisi olmadığını belirtiyor ancak sokağa çıkıldığında konuşulan dilin 

Türkçeye dönmesiyle beraber asgari düzeyde de olsa bir iletişim başlar. Esnaf ister 

Türk ister Kürt ister Laz olsun mahalleli birbirinden alışveriş yapmaktadır. Söz 

konusu dönemde gayrimüslimler her ne kadar sayıca azalmış olsa da mahallede halen 

yaşamakta olduklarını ve esnaflık yapan gayrimüslimler bulunduğunu da belirtmek 

gerekir. Terzi Salamon Seviş, tesisatçı Artin Usta, bakkal Albert, lostra salonu işleten 

Jak Usta, tuhafiyeci Yani, bakkal Lambo söz konusu dönemde Yeldeğirmeni’nde 

esnaflık yapan gayrimüslimlerdendi (Atılgan 2017). Atılgan, mahallenin eski 

yıllarında daha çok olan Yahudi, Rum ve Ermeni esnafın 1970’li yıllara kadar 

giderek azalmış olduğunu, günümüzde ise artık bulunmadıklarını belirtiyor (age). 

Alp Arısoy da bunu destekler nitelikte 1960 öncesinde Rumca ve Ladino’nun 

duyulur olduğunu söyleyebileceğini belirtiyor10. Sayıca azalmış olsa da 

gayrimüslimlerin mahallede halen yaşamaya devam ediyor olmaları dil çeşitliliğinin 

çokluğunu da ortaya koyar niteliktedir ancak bu dillerin daha çok evlerde 

konuşulduğu söylenebilir. Sokağın dilinin Türkçe olması mahalle ahalisinden 

Türkçeden başka diller konuşanların ev/aile – iş/sokak alanlarında sürekli bir çeviri 

edimi içerisinde olduğunu gösterir niteliktedir. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte 

başlayan çokdilliliğin tek dile dönüşümü 1960’lı yıllarda Yeldeğirmeni’nde yaşayan 

ahalide bir çeviri etkinliği olarak görülebilir.  

                                                
10  Alp Arısoy ile kişisel görüşme, 9 Mart 2018, Beyoğlu. 



98 
 

Benzer bir durum mahallenin 19. yüzyılın sonlarındaki çok kültürlü ve çokdilli 

yapısında da bulunmaktadır. Gayrimüslim azınlıklar ve Levanten aileler dillerini aile 

arasında evlerinde konuşuyordu. Örneğin Rumca ve Ermenice daha çok avlularda 

duyulan dillerdi. Bunların yanında Ladino da ev içerisinde konuşulurdu. Yahudi 

İspanyolcası olarak da adlandırılabilen bu dil İspanyolca’dan farklı olmakla birlikte 

zaman içerisinde Türkçeden de sözcük ve ifade biçimleri almıştır. Dünden Bugüne 

İstanbul Ansiklopedisi’nde belirtildiği üzere Ladino, 

Osmanlı topraklarında beş asırlık dönemde Yahudilerin ilişkide bulundukları toplumların 
dillerinden büyük oranda etkilenmiş olmasına rağmen özünde 15. yy. İspanyolcasını muhafaza 
etmiştir. Selanik kökenli dilbilimci Joseph Nehama'nın 1977'de yayımlanan Dictionnaire dıı 
Judeo-Espanyol adlı sözlüğü incelenecek olursa bu geniş kapsamlı çalışmada yer alan 
kelimelerin önemli bir bölümünün Türkçe, İbranice, Fransızca, Yunanca, İtalyanca ve 
Arapçadan geldiği görülür. Özellikle Osmanlı topraklarında yaşatılan dil bölgeden bölgeye 
gerek kullanım biçimi, gerek şive açısından farklılıklar gösterse de asırlar boyunca Akdeniz 
Bölgesi'nde yaşayan Yahudilerin ortak lisanını oluşturmuştur (Ovadya, 1994, 400). 

Musa Albükrek’in Yahudi cemaatinin dillerle ilgili bir yatkınlığı, bir alışkanlığı 

olduğunu ifade ediyor. Albükrek, tarih boyunca çok defalarca yer değiştirmiş olan 

Yahudilerin yeni gittikleri yerin dilini sokakta, geldikleri yerin dilini de evde 

konuştuklarını belirtiyor. Buradaki ilginç nokta ise her yer değiştirmeyle birlikte 

evde ve sokakta konuşulan dilin değişiyor olmasıdır. İspanya’dan Osmanlı’ya gelen 

Yahudiler sokakta Türkçe evde Ladino konuşurlar ancak zaman içerisinde 

Türkiye’den İsrail’e göçenler bu sefer geldikleri yerin sokağında konuştukları dili 

evlerine taşır ve evde Türkçe sokakta İbranice konuşurlar11. Ne var ki Eli 

Perahya’nın belirttiğine göre gayrimüslim azınlıklar arasında o dönemde dilsel 

iletişim sokağın dili olan Türkçe dışında birbirinin dilini bilmek ve konuşmak olarak 

da gerçekleşmekteydi. Perahya Yeldeğirmeni’nde bulunan İçtimai Yardım 

Derneği’nin Edebiyat Dairesi’nden söz ederken dernekte aralarında Serkis 

Kalebciyan adında genç bir Ermeni’nin bulunduğunu ve kendilerinden çok daha iyi 

biçimde Ladino konuştuğunu belirtir (Güleryüz, [13.11.2017]).  

Anadolu’dan İstanbul’a yaşanan göç bağlamında görülen dil meselesi yalnızca 

konuşulan dillerin farklı diller olmasından kaynaklanan bir durum olarak 

düşünülemez. Latife Tekin’in kendi yaşam hikâyesinde belirttiği gibi konuşulan dil 

Türkçe olsa dahi dil içerisindeki söylem ve anlam farklılıklarından dolayı iletişim 

sorunları yaşanmaktadır. Tekin, çocuk yaşlarda ailesiyle birlikte Kayseri’den 

İstanbul’a geldiklerinde İstanbul’un dilinin kendisine başka bir dil gibi geldiğini 

belirtir (Özer, 2005). Bu da kentin dili konusunun altını çizen bir öğe olarak 

                                                
11  Musa Albükrek ile kişisel görüşme, 30 Ekim 2018, Nişantaşı. 



99 
 

değerlendirilebilir. Kentlerin dili birçok farklı unsurun bir araya gelmesiyle ve tarih 

boyunca çeşitli kültür katmanlarının üst üste ve iç içe oluşturduğu yaşayan ve sürekli 

olarak değişim ve dönüşüme açık bir dildir. Tekin, kendini özdeşleştirdiği kent 

yoksullarının dilini konuştuğunu ve yapıtlarında da bu yoksulların dilini çevirdiğini 

söyler. Buradan hareketle de göçmenlerin – ister iç göç ister dış göç bağlamında 

olsun – sürekli bir çeviri etkinliği içerisinde var olduğunu ileri sürmek mümkündür. 

Bu durum aynı zamanda göçmenler bağlamında bir kavrayış ve anlam yaratma 

halinden ötekine doğru yapılan simgesel yer değiştirme ile sürekli devam eden 

zihinsel bir etkinlik olarak anlaşılan çeviriye de gönderme yapmaktadır.  

Yeldeğirmeni’nin dilinden bahsederken mahallede eğitim hizmeti sunmuş olan 

özelikle de azınlık okullarından söz etmeden geçemeyiz. 19. yüzyılın sonlarında 

Yeldeğirmeni’nde açılan azınlık okulları dilsel anlamda günlük hayatın 

gereksinimlerini karşılamaya yönelik değil ancak cemaat ve toplulukların 

sürekliliğinin sağlanması ve yeni nesillerin sosyalleşmesi bağlamlarında gerekliydi. 

Alliaénce okullarının ayrıca Yahudi cemaatinin kültürlenmesi ve özellikle de çok 

zamandır Batı’daki gelişmelerden uzak kalmış olan Doğu Yahudileri’nin söz konusu 

gelişmeleri yakalayabilmesini amaçlar. Bölgedeki Fransız okullarına devam eden 

Yahudi, Rum, Levanten ve az sayıda Türk öğrenci için Fransızca sokağın dili olan 

Türkçeye bir alternatif olarak tartışılabilir. Ancak Fransızca belirli bir üst sınıfın 

eğitim yoluyla edindiği bir kültürel sermaye olması bakımından sokağın dili olan 

Türkçeden ayrılmaktaydı.  

Günümüzde ne genel olarak İstanbul ne de Yeldeğirmeni 19. yüzyılın sonlarındaki 

dil çeşitliğine ve dil bölgelerine sahiptir. 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başlarında 

kurulmuş olan yabancı okulların bazıları halen eğitime devam etmektedir ve 

İstanbul’da bu okulların da temel unsuru olduğu dil bölgelerinden söz etmek halen 

mümkündür ancak günümüzdeki durum yaklaşık olarak bir yüzyıl öncesiyle 

karşılaştırıldığında, dil bölgelerinin hem sayıca azaldığını hem de hacmen 

küçüldüğünü söyleyebiliriz. Şule Demirkol ve Saliha Paker “Beyoğlu/Pera as a 

translating site in İstanbul” başlıklı makalelerinde Osmanlı’nın son dönemlerinin 

kozmopolit ve çok kültürlü Beyoğlu/Pera’sını günümüzde azınlık dillerinin duyulup 

anlaşılabileceği yeni bir direniş, mücadele ve aynı zamanda aracılık alanı olarak ele 

alıyor (Demirkol, Paker, 2014). Demirkol ve Paker çalışmalarında azınlık dili olarak 

Kürtçe ve Ermenicenin ve söz konusu dillerin eyleyicilerinin Beyoğlu/Pera’nın yeni 

bir etkileşim, aracılık, değiş tokuş ve çeviri bölgesi haline gelmesindeki rolünün 



100 
 

altını çiziyor (age). Buradan yola çıkarak İstanbul’un tarihsel olarak çok dilli çok 

kültürlü katmanlı yapısının yol boyunca çeşitli siyasi, sosyolojik ve kültürel etmenler 

nedeniyle azalıp çoğalarak kendini göstermeyi sürdürdüğü belirtilebilir. Çeviri 

bölgesi olarak adlandırdığımız mekanlardaki dil bölgeleri süreç boyunca farklılık 

gösterse de kentin hareket ve yer değiştirmeyle şekillenen dil ve kültür repertuarı 

yeni dil ve çeviri bölgelerini meydana getirerek çeşitli etkileşim unsurları ve çok 

biçimli çeviri hareketleri yaratmaya devam etmektedir. 

Yeldeğirmeni’ne baktığımızda da 19. yüzyıl sonu 20. yüzyıl başlarında var olan dil 

bölgelerinin günümüzde bulunmadığını ancak bugün başka tür ve biçimlerdeki dil 

bölgelerinin ortaya çıkmış oluğunu söyleyebiliriz. Yeldeğirmeni’nde başka azınlık ve 

topluluklara ait dillerin konuşulduğunu söylemek mümkün. Yeldeğirmeni’nde 

2010’dan sonra ama özellikle de 2010 – 2013 yılları arasında kamusal alanda 

İngilizce duyulur hale gelir. Arısoy’un belirttiğine göre mahallede fiyatların 

yükselmesi biraz da bu nedenle özellikle de birçok hostelin açılmasıyla görülmeye 

başlar. 2013 öncesi hosteller kamusal alana taşarken şimdi daha içe kapanıktır. 

Arısoy, bu durumun biraz da turizm krizinin neden olduğu düşüşten kaynaklandığını 

ve o dönemlerde İngilizcenin bugüne göre çok daha fazla duyuluyor olduğunu ifade 

eder12. İngilizceyle birlikte Avrupa Birliği Erasmus+ öğrenci değişim programı 

kapsamında İstanbul’a gelen yabancı öğrencilerin dilleri Yeldeğirmeni’nin yeni 

dilleri arasındadır. Özbek ve Türkmen göçmenlerin yerleştiği mahallenin avlularında 

günümüzde bu diller yankılanıyor. Bununla birlikte Suriyeli göçmenlerin de 

mahallede yerleştiğini ve Arapçanın da yeni dillerine dahil olduğu gözlemlenmekte. 

İlk açıldığı günden bugüne çokdilli ve çok kültürlü bir alan yaratmış olan ve 

Ortadoğu kültürünün görünürlüğüne de katkıda bulunan Komşu Kafe’de de bugün 

çeşitli dillerin konuşulduğu çok kültürlü bir ortamı gözlemlemek mümkün. 

Yeldeğirmeni’nin yeni dilleri arasında önemli bir yeri olan bir başka dil de sanattır. 

Sokak sanatı Yeldeğirmeni mahallesinin göstergesel alanının önemli bileşenlerinden 

biri olan ve mekânın dokusunda dönüştürücü etki yapan önemli bir müdahale 

aracıdır. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında 2012 yılında düzenlenen 

Mural İstanbul Festivali ile başlayan duvar resimleri mahallenin hem kültürel 

dokusunda bir dönüşüm etkisi yaratmış hem de mahallenin görünürlüğünü 

artırmıştır. Sanat mahallede kendi yalnızca mural resimler ve MURAL-IST 

bağlamında değil başka biçimlerde de görülmektedir. Yeldeğirmeni, canlandırma 

                                                
12  Alp Arısoy ile kişisel görüşme, 9 Mart 2018, Beyoğlu. 



101 
 

projesiyle birlikte mahallede başlayan hareketin mahallenin görünürlüğünü 

artırmasıyla beraber yeni yaratıcı ve sanatsal etkinliklerle uğraşan sanatçı ve 

sanatsever için bir alan haline gelir. Burada Yeldeğirmeni’nde önceki yıllarda da 

sanatçıların ve sanat atölyelerinin bulunduğunu belirtmek gerekir ancak o dönemdeki 

sanatçılar ve atölyeler bugün olduğu gibi görünür değildi13. Mahallenin köhne ve 

çöküntü olarak tanımlandığı dönemlerde görünür olmamak sanatçıların kendi 

tercihleri olabileceği gibi alternatif yaşam biçimlerinin alabileceği tepkilere karşı bir 

savunma mekanizması olarak da düşünülebilir. Yeldeğirmeni’nde sanatın ve 

sanatçının görünür hale gelmesi MURAL-IST ve sokak sanatıyla birlikte 

gerçekleşmiştir ve sanatın dilinin mahallenin fiziksel, kültürel ve sosyal dokusunda 

yaptığı somut dönüşüm etkisi mekânın üretimindeki toplumsal ilişkileri tetikleyerek 

sanatın ve yaratıcılığın kent mekânında artarak görülmesine yol açmaktadır14. 

4.3.3. Yeldeğirmeni’nde Kentsel Müdahale ve Kentsel Müdahaleyle Mekânı 

Çevirmek 

Yeldeğirmeni’ni bir çeviri bölgesi olarak incelediğimiz üçüncü dönem ise 2000’li 

yıllarda mahallede görülmeye başlayan başka tür bir hareketliliğin ve müdahalelerin 

sonucu olarak ortaya çıkan ve kentsel müdahalelerin bir çeviri etkinliği olarak 

anlaşılması olarak kavramsallaştırmaya çalıştığımız dönemdir. Bu dönem Kadıköy 

Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı’nın 2010 yılında başlattığı Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi’yle birlikte kentsel müdahalenin çeşitli biçimlerinin mahalle uygulanmaya, 

ortaya çıkmaya ve tartışılmaya başlanmasıyla belirli biçimde öne çıkmaktadır. Söz 

konusu müdahaleleri üç ayrı başlık altında toplayarak incelemek mümkündür. 

Bunlardan ilki Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’dir. Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi, kentsel mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek kapsamında ele 

alınabilecek daha az görünür olan bir kentsel mekânı yenilemek, iyileştirmek ve 

canlandırmak üzere maddi olarak resmî kurumlarca desteklenen bir belediyecilik 

girişimi olarak tartışılacaktır. İkinci olarak ele alacağımız müdahale biçimi 2012 

yılında Yeldeğirmeni mahallesinde düzenlenen, İstanbul ve de Türkiye’nin ilk duvar 

resimleri festivali olan Mural İstanbul Festivali’dir. Mural İstanbul hem başlı başına 

bir müdahale biçimi hem de Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında hayata 

geçirilen kentsel canlandırma girişimlerinden biri olarak ele alınarak söz konusu 
                                                
13  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 
14  Burada sanata ve yaratıcı butik işlere karşı olan talebi vurgulamak gerekir. Yaratıcı butik işlerin, 

sanat ve heykel atölyelerinin, yaratıcılığın ön plana çıkarıldığı tüketim mekanlarının 
alımlanmasındaki olumlu yönlerin mahalleye olan ilgiyi artırarak tüketim endüstrisini de olumlu 
etkilediğini gözlemlenmeketedir. 



102 
 

ilişkisellik bağlamında tartışılacaktır. Yine mekân yaratma ve kentsel mekânı 

dönüştürme başlığı altında irdelenecek olan Mural İstanbul aynı zamanda 

Yeldeğirmeni mahallesinin dönüşümünde sokak sanatının kentsel müdahale aracı 

olarak etkisini vurgulaması açısından oldukça önemlidir. Sokak sanat aynı zamanda 

çeviri olarak da incelenmektedir. Kentsel müdahale örneklerinden bir diğeri yine 

mekân yaratmak ve dönüştürmek kapsamında ele alınacak olan ancak bu kez aktivist 

bir hareket olarak karşımıza çıkan bir işgal hareketi örneği olarak İstanbul’da 

yaşanan Gezi Parkı Direnişi’nin ardından Yeldeğirmeni’nde kurulan Don Kişot İşgal 

Evi olacaktır.  

4.3.3.1. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi 

Tezin ikinci bölümünde kentsel müdahale tür ve yöntemlerine değindiğimizde 

1990’lardan günümüze kentsel dönüşümde uygulanan en yaygın müdahalenin 

kentsel yenileşme ya da kentsel canlandırma urban regeneration yöntemidir 

olduğunu belirtmiştik. 2000’li yıllar ise kentsel tasarım ve müdahale politika ve 

uygulamalarında daha geniş kapsamlı bakış açılarının ve bu yaklaşımlarla sosyal 

eşitsizlikleri ve yoksulluğu gidermeyi hedefleyen toplumsal dönüşüm projelerinin 

görülmeye başlandığı dönem olarak vurgulanmıştı. Söz konusu dönemde kentsel 

dönüşüm – yenilenme, tarihi miras ve koruma anlayışının güçlenmesi, kültür eksenli 

projelerin ve sosyo – ekonomik ve mekânsal açıdan bütünleşmiş stratejik planlama 

yaklaşımlarının uygulanmaya başlandığı görülmektedir. Kentsel yenileşme ya da 

kentsel canlandırma yöntemi değişim içinde olan bir mekânın sorunlarının 

çözülmesine yönelik olarak ekonomik, fiziksel, sosyal ve çevresel koşullarının 

gelişmesini amaçlayan bütüncül ve bütünleştirici yaklaşımlar ve uygulamalarda 

bulunmayı amaçlar ve bu amaç doğrultusunda atılacak adımlar (1) kentlerdeki fiziki 

çöküşü durdurmak ve tarihi dokunun sürdürülebilirliğine sağlamak, (2) ekonomik 

yaşamı canlandırmak, (3) kentsel yaşam kalitesini artırmak ve kültüre dayalı 

dinamikleri hayata geçirmek ve (4) her ölçekte katılımı sağlamaktır çerçevesinde 

belirlenir (Erden 2006, 76). 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi, mahalle canlandırma bağlamında tasarlanmış bir 

yenileme projesidir. Proje tanımında belirtildiğine göre mahalle canlandırma; kalıcı, 

bütüncül ve sürdürülebilir müdahaleler ile mahalle ve mahalle kültürünün zaman 

içinde maruz kaldığı fiziki, sosyal ve ekonomik yıpranmaların giderilmesini 

amaçlayan vizyon ve eylemler bütünüdür. “Mahalle” ve “Mahalle Kültürü”; sosyal 

anlamda adaletli, fiziki olarak sağlıklı ve kentlilik hakkının korunduğu bir kent 



103 
 

oluşturulmasında temel öneme sahiptir. Bu yüzden, karakterini yitirerek kent içinde 

çöküntü alanına dönüşmekte olan mahallelerin, belediye ve yaşayan halkın ortak 

hareketi ile tekrardan canlandırılması hem yaşayanlar hem de kentin bütünü için daha 

iyi yaşam standartlarının oluşturulmasını sağlayacağı ifade edillir. Kadıköy 

Belediyesi, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’ne ait web sayfasında 

Yeldeğirmeni’nin kent içerisindeki öneminin önümüzdeki yıllarda hızla değişeceği 

belirtilmiştir (Yeldeğirmeni [25.12.2016]). Yeldeğirmeni’nin kimliğinin hızlı bir 

değişime uğrayacağına dair yapılmış olan projeksiyon bir anlamda projenin 

başlatılmasındaki önemli dinamiklerden biridir. Belediye, yaşanması öngörülen hızlı 

değişimde mahalle kimliğinin korunabilmesinin ne derece önemli olduğunu ve bunu 

başarabilmek için bir an önce harekete geçilerek, bütüncül bir yaklaşımla çalışılması 

gerekliliğini vurgular. Bu söylemde ileride ortaya çıkabilecek bazı yanlışların önüne 

geçilmek istendiği vurgusu da yer almaktadır. Buradan yola çıkılarak 

Yeldeğirmeni’nin gayrimenkul yapılanmasına oldukça elverişli bir bölge olmasıyla 

ilgili projeksiyonların ardından, YCP’nin bir kentsel müdahale stratejisi olarak 

mahalleyi yüksek emlak gelirleri ve kar amaçlanarak tasarlanan bir kentsel dönüşüm 

modelinden korumak amacıyla kullanılmış olduğunu öne sürmek mümkün 

olabilmektedir. Mahalle kimliğine yapılan atıf ve söz konusu kimliğin korunmasına 

yönelik başlatılan proje de kentsel dönüşüm kapsamında daha önceden uygulanmış 

olan ve birçok kimsenin yerinden edilmesi ve	 kentsel	 dokunun	 ciddi	 anlamda	

zarar	 görmesiyle	 sonuçlanan	 birçok	 başka	 projeye	 bir	 eleştiri	 ve	 projelerin	

yürütücüleri	 ve	 destekçilerinin	 benimsedikleri	 ekonomik	 ve	 siyasi	 politikalara	

bir	karşı	duruş	niteliğinde	olarak	da	okunabilir.	 



104 
 

 
Şekil 3: Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi Afiş 

 
Çekül https://www.cekulvakfi.org.tr/haber/kentsel-yenilemeye-farkli-bir-yaklasim [11.03.2016]. 

Rasimpaşa Mahallesi sınırları içerisinde yer alan Yeldeğirmeni 1981 yılında 

Gayrimenkul Eski Eserler ve Yüksek Kurulu tarafından kentsel sit alanı ilan 

edilmiştir ancak Koruma İmar Planı 1997 yılında yapılmıştır. Rasimpaşa 

Yeldeğirmeni kentsel sit alanı içerisinde 293 tanesi tescilli olan toplam 1066 bina 

bulunmaktadır (Araştırma Planlama 2003). 1980’li yıllarla birlikte mahallenin hem 

fiziksel koşulları hem de sosyal dokusu bozulmaya başlar. Fiziksel koşullar ve sosyal 

yapı bağlamında bozulmuş olan kent dokusuna sürdürülebilir ve bütüncül 

müdahaleler yapmayı ve aynı zamanda mahallenin kendine ait dokusunu ve kimliğini 

korumayı amaçlayan projeye ait, Kadıköy Belediyesi tarafından 

Rasimpaşa/Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi için hazırlanmış olan web sayfasında 

da projenin amacının “bölgenin fiziksel ve sosyal değerlerini koruyarak, ekonomik, 

toplumsal ve fiziksel alanlarda mahallede kalıcı canlanmayı sağlayacak entegre 

projeler ve uygulamalar yapmak” olduğu belirtilmektedir (Yeldeğirmeni, 

[25.12.2016]). Projenin bireysel eyleyicilerinden de olan ve ÇEKÜL’de görev 

yapmakta olan mimar Alp Arısoy da Yeldeğirmeni Deneyimi: Kentsel Yenilemeye 

Farklı Bir Yaklaşım (2014) adlı çalışmasında kentsel yenileme modelinin temel 



105 
 

ilkeleri başlığı altında projenin kapsamını “Yeldeğirmeni Projesi, geçmişte edinilen 

deneyimler ışığında; koruma, yenileme ve sağlıklaştırma gibi kentsel müdahale 

biçimleri için sürdürülebilir bir model geliştirilme çabasını barındırıyor” (149) 

şeklinde ifade etmektedir. YCP’yi tartışmaya başlamadan önce mahallenin fiziksel 

ve sosyal olarak bozulmuş olan kent dokusunu, kentsel müdahalelerle iyileştirmeyi 

ve canlandırmayı amaçlayan bu projenin mahallede tespit ettiği fiziksel ve sosyal 

sorunların neler olduğuna bakmak yerinde olacaktır. Arısoy, Yeldeğirmeni’nin 

geçmiş yıllarda kentin gözde mahallelerinden biri olmasına rağmen özellikle 1980’li 

yıllardan sonra ‘Kadıköy’ün arka mahallesi’ olarak anılan bir alana dönüştüğünü 

belirtiyor (17). Söz konusu dönemlerde suç oranı yükselmiş; mahalle güvensiz hatta 

tehlikeli diye anılan bir yer halini almıştı. Arısoy, Yeldeğirmeni’nin eski sakinlerinin 

o dönemlerdeki durumu şakayla karışık “İstanbul’da 101 çeşit suç varmış, bizim 

burada 105…” şeklinde anlattıklarını aktarıyor (age). Mahallenin güvensiz bir alan 

haline gelmesiyle birlikte fiziksel ve sosyo – kültürel bağlamda da birçok sorunu 

bulunmaktaydı. Arısoy sorunları şu şekilde sıralıyor: 

(1) Trafik ve otopark sorunu: Özellikle Karakolhane Caddesi üzerinde kuralsız 

biçimde akan trafik ve park halindeki araçlar, tüm semtin yollarını 

tıkayabilmekteydi. 

(2) Hızlı apartmanlaşma: 1980’lerden sonra başlayan hızlı apartmanlaşma 

sonucu bütün boş arsalar tek tek kaybolmuş, mahalle içerisinde ortak 

kullanıma açık tek bir alan bile kalmamıştır. 

(3) Mahallede zaman geçirilebilecek neredeyse hiç kamusal alan kalmamıştır. 

(4) Yaşayan bir kent dokusundan ziyade, dev bir yatakhane gibidir. İnsanlar 

başka yerlerde çalışır, başka yerlerden alışveriş yapar, başka yerlerde 

eğlenmeye gider, başka yerlerde çocuklarını dolaştırır, Yeldeğirmeni 

sokaklarından sadece evlerine ulaşmak için yararlanırlar.  

(5) Yaşanabilir bir kentte olması gereken; yeşil alan, sağlık, kültür gibi 

hizmetlerden yoksundur. 

(6) Sahipsiz bir semt: Yeldeğirmeni’nin alt yapısı da sahiplenilmediği için 

zamanla köhneleşti. Çöpler apartmanlardan gelişigüzel sokaklara atılır 

oldu. Eski köşkler birer birer terk edildi. 

(7) Yeldeğirmeni’nin kimliğinin en önemli parçalarını oluşturan tarihi binalar 

kaderiyle baş başa kalmıştı. Bu binalar ya zamanla çökerek metruk hale 

geldiler ya da işgal edilerek mahallelinin önünden geçmeye çekindiği 

mekânlara dönüştüler.  



106 
 

(8) Emlak değerleri düştü, mal sahipleri mülklerini ellerinden çıkartmaya 

başladı. Yapılar sahipsiz kaldıkça, mahalle de sahipsizleşti. 

(9) Kimliksizleşme: Fiziksel problemler, sosyal problemleri getirdi, doku her 

yönüyle bozularak kimliğini kaybetmeye başladı (age, 18, 19). 

Bu dönemde yapılan anketler Yeldeğirmeni sakinlerinin %78’inin başka imkanları 

olmadığı için Yeldeğirmeni’nde yaşamakta olduğunu ve mümkün olsa mahalleden 

taşınmayı tercih ettiğini göstermektedir (age, 18). Arısoy’un işaret ettiği sorunlar 

mahallenin hem fiziksel hem de sosyal – kültürel bir çöküntü mahallesi halini 

almasındaki nedenleri açıkça belirtiyor. Kişisel bir gözlem olarak söylenebilir ki 

Yeldeğirmeni Kadıköy’ün merkezinde olmasına rağmen 2000’li yıllarda bile pek 

fazla bilinen bir yer değildi ve çok yakın zamana kadar Kadıköy’de yaşıyor olduğu 

halde Yeldeğirmeni’nin neresi olduğunu bilmeyen birçok kişiyle karşılaşmak 

mümkündü. Projenin başlatılmasında yukarıda belirtilen sorunlara çözümler bulma 

amacı etkili olduğu kadar Yeldeğirmeni’ni mahallenin etrafında şekillenmekte olan 

Anadoluray Metro hattı ve Marmaray gibi büyük projelerin kentsel mekânda 

yaratacağı olumsuz etkilerden koruma düşüncesinin de etkili olduğu belirtilmektedir. 

2010 yılında yapılan kentsel bir çalışma tarihi sit alanı olan bu mahallenin 

gayrimenkul yapılanmasına elverişli bir alan olduğunu ortaya koymuştur. Kadıköy 

Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı, bu nedenle, Yeldeğirmeni’nin yüksek kâr amaçlı bir 

kentsel dönüşüm alanı haline gelmesini ve yeni bir Tarlabaşı olmasını önlemek 

amacıyla Canlandırma Projesini hayata geçirmeyi tasarlamışlardır. Tarlabaşı’nda 

yaşanan kentsel dönüşümü Turanalp Uysal ve Korostoff “Tarlabaşı, Istanbul: A Case 

Study of Unsustainable Urban Transformation” başlıklı çalışmalarında şöyle 

betimlemektedir: 

Belediye ve birlikte çalıştıkları eyleyiciler tarafından Tarlabaşı halkına dayatılan kentsel 
yenileme projesi, İstanbul’un kentsel dokusunda tarihsel olarak derin kökleri bulunan, kültürel 
olarak zengin ve çeşitlilik gösteren bir sosyal yapıya sahip bu bölgeyi tahrip etmiş ve komşu 
toplulukları da istikrarsızlaştırmıştır. Yaklaşık olarak 4000 kişi yerinden edilerek İstanbul’un 
evsizler nüfusuna eklenmiş ve bununla birlikte yakınlardaki yoksul muhitlerde de fazladan bir 
baskı yaratılmıştır. Fiziksel dönüşüm tescilli 278 binadan 210 tanesinin hemen hemen tüm 
cephelerinin yıkılmasına sebep olacak ve dar sokak ve geçitlerde konumlanmış iki üç katlı 
binalardan oluşan bu 16. yüzyıl mahallesinin uzamsal biçimini tamamen değiştirerek cam ve 
çelikten yapılmış çok katlı bir 21. yüzyıl bölgesine dönüştürecektir. Çeşitli sosyal yapısıyla 
azınlıklar ve alternatif yaşam tarzları için de barınak ve iş imkânı sunan Tarlabaşı İstanbul’un 
yeni zenginleri için mahalle vasfını kaybetmiş ve yoğun kent yaşamının akışı içerisinde 
yalnızca gecelemek için kullanılan bir bölge halini alacaktır (Turanalp Uysal, Korostoff 2015). 

Kadıköy Belediyesi ve Çekül Vakfı işbirliğiyle hayata geçirilen proje 2010 yılında 

başlamış ancak 2011 yılına kadar geçen süre mahalle ile ilgili bir “vizyon ve eylem 

planı hazırlanmasına ayrılmış, buna paralel olarak yerel bir örgütlenmenin 



107 
 

gerçekleşmesi sağlanmıştır” (age, 20). Proje aktif olarak 2011 yılında başlamış ve 

2013 yılının sonuna kadar devam etmiştir. İşaret edilen sorunlara değindikten sonra 

YCP’nin mahallede nasıl bir yenileme planladığına ve bu yenilemeyi 

gerçekleştirirken uygulanması hedeflenen projelerin neler olduğuna da bakmak 

gerekmektedir. Projenin yürütücüleri neo-liberal dönemin bir sonucu olarak ortaya 

çıkan ve sermaye çevrelerinin geliştirdiği yüksek kâr amaçlı kentsel dönüşüm 

projelerini kentlerde büyük sorunlar doğurduğu gerekçesiyle eleştirmektedir. Söz 

konusu eleştirel yaklaşım da onlar için ‘yenileme’nin nasıl olacağıyla ilgili soruları 

ön plana çıkarır. Arısoy, YCP’nin “kentsel kıyımlara cevaben ortaya çıkan ve 

kamuoyunu bu kavramı yeniden sorgulamaya davet eden bir çalışma” (age, 23) 

olduğunu ifade ediyor. Proje kapsamında temel olarak şunlar amaçlanmaktadır: 

(1) Mahalleyi yenilemek değil, mahallenin kendisini yenilemesi, 
(2) Mahallenin tümüyle yeniden yapılandırılması yerine hareketi kısıtlayan tıkanıklıkların 

açılması, 
(3) Kamusal mekân yaratmak,  
(4) Sivil inisiyatifi harekete geçirmek. 

Yeldeğirmeni’nin altyapı sorunlarının çözülmesi; mimari dokusu ile tarihsel önemi 

ve anlamı olan binaların korunması, restore edilmesi, yeniden kullanılabilir hale 

getirilmesi, işlevlendirilmesi ve yeniden amaçlandırılması;  kamusal alanlar 

yaratılması; bina cephelerinin düzenlenmesi gibi fiziki projelerin yanı sıra mahalle 

halkının mahalle için sorumluluk alacağı mahalle örgütlenmesinin kurulması, esnaf 

birliğinin oluşturulması, etkinlik ve atölye çalışmaları yapılması gibi sosyal 

projelerin hayata geçirilmesi planlanmıştır. Mahalle sakinleri bu projede oldukça 

önemli bir rol oynamaktadır çünkü projenin tüm katılımcıları projenin 

sürdürülebilirliği için mahalle sakinlerinin ve/veya bölgede yaşayan kişilerin 

katılımının önemini her fırsatta ortaya çıkarmaktadır ve proje bu bağlamda 

mahallenin kendi kendini yenilemesi üzerine tasarlanmıştır. Mahallede bulunan yerli 

ve yabancı insanların kamusal alanda birlikte çalışabilmesini ve katılımını sağlamayı 

amaçlayan sosyal ve sanatsal aktiviteler düzenlenmek de amaçlardan biri olmuştur. 

Yerli halkın ve mahalle sakinlerinin dışında mahallede atölyeleri bulunan birçok 

sanatçı da bu projede önemli bir rol oynar. 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin mahallede kendi kendine gelişen, bütüncül ve 

sürdürülebilir yenilemenin sağlanması için kentsel mekâna müdahale projeleriyle 

gerçekleştirmeyi tasarladığı amaçları üst başlıklı halinde söylemek gerekirse (1) 

Odak noktaları ve canlandırma koridorları oluşturmak, (2) Kamusal mekân yaratmak, 

(3) Kentsel hizmetlerin sunulması ve (4) Sivil hareketin tetiklenmesiyle sosyal 



108 
 

canlanmanın sağlanmasıdır. Pekâlâ bu amaçlar doğrultusunda neler yapıldı? 

Canlandırma koridorları oluşturmak bağlamında Yeldeğirmeni’nin ana aksı ve 

alışveriş caddesi olan Karakolhane Caddesi düzenlendi ve bu düzenleme sonucunda 

1100 m2 kaldırım alanı kazanıldı. Böylece aynı zamanda kamusal alanın niteliği de 

artırılmış oldu.  

 

Şekil 4: Karakolhane Caddesi Yenileme, Yeldeğirmeni 

 
Çekül, https://www.cekulvakfi.org.tr [06.09.2017]. 



109 
 

Yine ilk başlık kapsamında yapılan cephe sağlıklaştırma çalışmaları sonucunda 557 

iş yerinin cephe düzenlemesi yapılarak mekânsal aidiyet duygusunun artırılması 

sağlandı. Toplamda 9,6 km uzunluğunda sokak ve yol yenilenerek kamusal niteliği 

artırıldı. Bununla beraber sokaklardaki aydınlatma sistemleri değiştirildi ve sokaklar 

daha aydınlık bir hale getirildi. Aydınlatma konusu Yeldeğirmeni için oldukça 

önemli bir sorun olarak ortaya çıkmaktaydı çünkü karanlık sokaklar tekinsizliği ve 

güvensizliği de beraberinde getirmekteydi. Bu müdahaleler sonucunda daha güvenli, 

yaşayan ve güvenilir sokaklar ortaya çıkmış oldu. Alp Arısoy ile yapılan kişisel 

görüşme sırasında projenin amaçlarından bahsederken kamusal alanın niteliğini 

artırmak bağlamında aydınlatma örneğini vermişti. Karanlık bir sokağa bir tane bile 

sokak lambası yerleştirdiğinizde güvenlik artmakta ve yaşanan bir sokak haline gelir 

çünkü karanlık sokaktaki bir tane aydınlatma bile bir buluşma noktası, bir 

sosyalleşme alanı olabilmektedir15. Apartmanlar arasında bulunan avlular, ortak 

kullanım alanları yaratmak amacıyla düzenlenerek ortak iç bahçelere 

dönüştürülmüştür. Bu uygulamayla toplam 1900m2 iç bahçe düzenlenerek aynı 

zamanda yeşil alan haline de getirilmiştir. Kamusal alanlar yaratmak amacıyla 

yapılan müdahalelerden önemli bir tanesi de mahalle arasında, kıyıda köşede kalmış 

kimi çöp alanı haline gelen kimi otopark olarak kullanılan alanların sahipleriyle 

yapılan anlaşmalar sonucunda yeşil alanlara dönüştürüldüğü sokak nişleri projesidir. 

Bu müdahale daha sonraları YCP’nin amaçlarından biri olan vitrin projeler yaratmak 

bağlamında gerçekleştirilecek olan Mural İstanbul Festivali kapsamında yapılan 

duvar resimlerine de alan açarak hem mahallenin nefes alması için yeşil alan 

oluşturmuş hem de sokak sanatının görünürlüğünü artırmıştır. Yeldeğirmeni 

mahallesinin ana aksını oluşturan Karakolhane Caddesi’nin Halitağa Caddesi ve 

Misak-ı Milli Sokağın kesiştiği noktadaki ucu mahallenin ana giriş kapısı gibidir. 

Mahallenin bu girişinde gelenleri sanat karşılamaktadır. YCP kapsamında 

düzenlenen Karakolhane Heykel Bahçesi, heykeltıraş Bülent Çınar tarafından 

yerleştirilen değirmen taşları kompozisyonuyla hem Yeldeğirmeni’nin tarihine 

gönderme yapmakta hem de yine bir kamusal alan yaratmaktadır.  

                                                
15  Alp Arısoy ile kişisel görüşme 9 Mart 2018, Beyoğlu. 



110 
 

 

Şekil 5: Karakolhane Caddesi Girişinde Bulunan Değirmen Taşları ve Duvarda 
Görülen Yeldeğirmeni Haritası  

 
Kişisel Arşiv [09.02.2019]. 

Yeldeğirmeni taşlarının bulunduğu bu noktada bir başka sanat eserini görmek de 

mümkündür. 2015 yılında Yeldeğirmeni’nde bir esnaf tarafından bıçaklanarak 

öldürülen Bianet’in eski editörlerinden ve Yeldeğirmeni Dayanışması üyesi olan 

gazeteci yazar Nuh Köklü anısına, heykeltıraş İskender Giray tarafından yapılan 

Ayrışma adlı heykel de Yeldeğirmeni’nin bu kapısında değirmen taşlarıyla birlikte 

görülebilmektedir. Bu noktada, Yeldeğirmeni mahallesinde görülen hareketlilik ve 

dönüşümün, sosyal ve kültürel dokuda bir canlanma yaratıyor olmasıyla birlikte aynı 

zamanda bir çatışma ve mücadele ortamı yaratmış olduğunu da belirtmek 

gerekmektedir.  



111 
 

 

Şekil 6: Ayrışma ve Arka planda Değirmen Taşları  

 
Kişisel Arşiv [09.02.2019]. 

YCP kapsamında gerçekleştirilen en önemli kentsel müdahalelerden biri sanatla 

yaratılan odaklardır. İlki Eylül 2012’de düzenlenen Mural İstanbul Festivali 

Yeldeğirmeni’nde bulunan beş adet yüksek katlı binanın duvarlarını renklendirdi. 

Festival hem İstanbul’da hem de Türkiye’de düzenlenen ilk duvar resimleri festivali 

olması nedeniyle hem yurt içinde hem de yurt dışında büyük bir ilgi uyandırdı. 

Arısoy’un belirttiğine göre “[f]estivalin yankıları sayesinde yıl boyunca bağımsız 

sokak sanatçıları mahalleyi ziyaret ederek, farklı duvar resimleriyle renklendirmeye 

devam etti” (age, 63). Sonuç olarak projenin eyleyicilerinin, düzenleme ve koruma 

amaçlı yumuşak müdahaleleri barındıran bir eylem tasarımı yaparak, yeni kamusal 

alanlar yaratmak ve mahalledeki mevcut kamusal alanın niteliğini artırmayı 

amaçlayan bir kentsel müdahale stratejisi uygulamaya koymuş oldukları 

söylenebilmektedir. Arısoy, YCP uygulama sürecinde temel ilkeler olarak yerel 

yönetim, STK ve halk işbirliğini; kapsayıcılığı, süreç odaklı proje yönetimini, 

mahalle kültürünün korunmasını ve bütüncül bir bakış açısı geliştirmeyi 



112 
 

önemsediklerini ve projeleri bu ilkeler çerçevesinde gerçekleştirdiklerini belirtiyor 

(2014, 151-152). 

Sherry Simon, çevirisel kent bağlamında kent ve çeviri ilişkilerini tartışarak 

kavramsallaştırırken “kentlerin ikiliğini bozan ve değiştiren” üçüncü dillerden ve 

üçüncü alanlardan da söz etmektedir (2012a, 121). Bu yaklaşımın bu tez bağlamında 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi için uyarlanabileceği öne sürülebilir. Bu 

bağlamdaki ikilik, hem fiziksel hem de sosyo – kültürel olarak yenileme gereksinimi 

içerisinde olan kent mekanlarının ya herhangi bir müdahalede bulunulmayarak 

kaderine terk edilmesi ya da neoliberal politikaların biçimlendirdiği yüksek kâr 

amaçlı kentsel dönüşüm projelerinin uygulandığı bir yenileme yapılması olarak 

düşünülebilir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ise böyle bir ikiliğe yenilikçi bir 

yaklaşımla bir üçüncü dil, bir iletişim olarak yaklaşarak bu ikiliğin dışında bir 

üçüncü alan oluşturulabilmek amacıyla demokratik, katılımcı ve sürdürülebilir 

kentsel müdahale projeleri uygulamayı amaçlamıştır ve Simon’ın ortaya koymuş 

olduğu bakış açısıyla bir üçüncü dil ve üçüncü alan olarak da tanımlanabilmektedir. 

4.3.3.2. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin Eyleyicileri ve Diğer Kültürel 

Aracılar 

Yeldeğirmeni mahallesinde başlatılan canlandırma projesi de benzer biçimde proje 

tasarlanırken planlanmış/öngörülmüş ve planlanmamış/öngörülmemiş olan birçok 

eyleyicinin müdahaleleri ile şekillenmiştir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin 

tamamlanmasının ardından da yaşanan sürecin yaratmış olduğu hareket, dinamizm 

ve mobilite bugün de mahallede dönüştürücü etkisini çeşitli eyleyiciler aracılılığıyla 

göstermeye devam etmektedir. Bu bölümde Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin 

tasarım, planlama ve yürütme aşamalarının başlıca eyleyicileri olan Kadıköy 

Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı başta olmak üzere proje sürecine katılmış olan 

eyleyicileri ve bununla birlikte projede herhangi bir rol oynamamış olmasına rağmen 

Yeldeğirmeni’nde yaşanan sürece belirleyici biçimde etki etmiş olan kültürel aracılar 

incelenecektir. 

Yeldeğirmeni mahallesinde bizim çeviri merceğiyle kavramsallaştırmaya çalıştığımız 

ve kentsel mekâna yapılan müdahalelerle birlikte başlayan hareket, değişim ve 

dönüşümün eyleyicilerini (1) Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamındaki 

eyleyiciler ve (2) Projeye katılmamış olduğu halde sürece belirleyici biçimde etki 

etmiş olan eyleyiciler olarak iki başlık altında toplamak mümkün olabilir. Bir sonraki 



113 
 

aşamada da söz konusu eyleyicileri kurumsal ve bireysel olarak sınıflandırabiliriz. İlk 

olarak Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamındaki eyleyicilere göz atmak 

gerekirse öncelikle Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL Vakfı’nı belirtmek gerekir. 2010 

yılında Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’ni başlatmış olan Kadıköy Belediyesi ve 

ÇEKÜL projenin tasarımcı, planlamacı ve yürütücüleri olarak başlıca kurumsal 

eyleyicileridir. Proje de kendi içerisinde çok katılımlı ve devingen bir yapıya sahip 

olduğu için zaman içerisinde kendi kurumsal ve bireysel eyleyicilerini üretir. 

Bununla birlikte Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında gerçekleştirilmesi 

tasarlanan etkinlik ve alt projelerde ortaya çıkan eyleyiciler de yine kurumsal 

eyleyiciler olarak Yeldeğirmeni’ndeki harekete katılmış olur. Bunlardan en önemlisi 

bir sonraki bölümde ayrıntılı olarak inceleyeceğimiz Mural İstanbul Festivali’dir. Bu 

noktada MURAL-IST’in İstanbul’da ve Türkiye’de düzenlenmiş olan ilk mural resim 

festivali olduğunu ve ayrıca düzenleyici ve katılımcı – sanatçılardan oluşan bir 

kadroyla başlayarak zaman içerisinde kendi bireysel ve kurumsal eyleyicilerini 

üretmiş olan ve üretmeye de devam ederek Yeldeğirmeni’nde yaşanan hareketteki en 

önemli araçlardan biri halini aldığını söylemekle yetinelim. Yeldeğirmeni 

Canlandırma Projesi kapsamında kurulan Tasarım Evi – TAK ve Yeldeğirmeni Sanat 

Merkezi de iki önemli kurumsal eyleyici olarak öne çıkmaktadır. TAK ve 

Yeldeğirmeni Sanat’a ve Kadıköy Belediyesi’yle olan ilişkilerine ileride ayrıntılı 

olarak değineceğiz. TAK bağımsız hareketler yaratan, belediyeyle bağlantılı olmakla 

birlikte başlı başına otonom bir alan da oluşturduğu için kendisi bir eyleyici konuma 

gelmiş durumdadır. Esas itibariyle Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin bir çıktısı 

konumunda bulunan ama aynı zamanda sürdürülebilir ve kendi başına bir bünye 

halini almış olan bir alt proje olarak değerlendirilebilmektedir. Benzer noktalar 

Yeldeğirmeni Sanat için de geçerli olacaktır. Projeye katılmamış olan eyleyiciler ve 

bireysel eyleyicilere geçmeden önce YCP kapsamında gerçekleştirilen MURAL-IST, 

TAK ve Yeldeğirmeni Sanat’a baktığımızda Yeldeğirmeni’nde yaşanan süreçte 

sanatın ne denli önemli bir etki yapmış olduğunu ve ne derece etkin bir araç olarak 

kullanıldığını söylemek doğru olacaktır. Bu konu bir sonraki bölümde ayrıntılı olarak 

tartışılacaktır. 

YCP’nin bir parçası olmadığı halde mahallede yaşanan sürece ciddi anlamda etki 

etmiş olan eyleyiciler, sivil inisiyatif etrafında şekillenmiş olan kurumsal oluşumlar 

olarak ifade edilebilir. 2013 yılında yaşanan Gezi Olayları’nın ardından Gezi 

ruhunun devamı niteliğinde oluşturulan park forumları ve Kadıköy Yoğurtçu Parkı 

forumunda kurulan Yeldeğirmeni Dayanışması bir sivil inisiyatif olarak mahalledeki 



114 
 

hareketin önemli eyleyicilerinden biri olmuştur. Yeldeğirmeni Dayanışması’nın 

üretmiş olduğu bir diğer eyleyici – ki buna kültürel aracı demek daha doğru olacaktır 

– (eyleyicilerin bir kısmı Yeldeğirmeni’ndeki sürece yaptıkları çeşitli etkilerden ve 

katılmış oldukları söylemsel olmayan aktarım etkinliklerinden dolayı çeviri 

merceğinden de bakılarak kültürel aracı olarak nitelendirilmektedir) Don Kişot İşgal 

Evi’dir. Don Kişot İşgal Evi, İstanbul’un ve Türkiye’nin ilk işgal evi olması 

nedeniyle de önemli bir kültürel aktarım etkinliğidir.  

Bireysel eyleyici olarak ele alabileceğimiz ancak kentsel mekâna yapmış oldukları 

müdahalenin yarattığı etki nedeniyle kültürel aracı olarak ifade edeceğimiz üç önemli 

isim, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin başlıca tasarımcılarından olan ve 

ÇEKÜL’de çalışan Mimar Alp Arısoy – Arısoy aynı zamanda MURAL-İST’in de 

düzenleyicilerindendir – ve MURAL-IST’in düzenleyicileri olan sokak sanatçısı- 

heykeltıraş Esk Reyn ve Theo Gilij’dir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ve 

MURAL-IST bağlamında kentsel mekâna yaptıkları bireysel müdahaleler ve daha da 

önemlisi büyük ölçekli önemli etkinlik ve oluşumlara dönüşen yapıların tasarımcısı, 

düzenleyicisi, yürütücüsü ve katılımcısı olarak üstlendikleri kültürel aracılık 

rolleriyle bu üç isim, Yeldeğirmeni’nin 2010’lu yıllardaki çeviri bölgesi olma 

niteliğine sanatı merkez alan ve sanatın dilini konuşturan çokbiçimli yeni bir çeviri 

hareketinin öncüleri olarak dikkate değer bir boyut kazandırmıştır. Alp Arısoy, Esk 

Reyn ve Theo Gilij’in kültürel aracılık rolleri MURAL-IST’i ayrıntılı biçimde 

tartışacağımız sonraki bölümde incelenecektir.  

Yeldeğirmeni’nde görülen kentsel müdahale biçimleri ve söz konusu müdahalelerin 

eyleyicilerine baktığımızda kentsel müdahalenin resmî kurumlar ve devlet eliyle 

yapılabildiği gibi STK’lar ve/veya aktivist örgüt ve oluşumlar tarafından da 

yapılabilmekte olduğu görülmektedir. Canlandırma Projesi mahallenin altyapı 

sorunlarının çözülmesi, mimari dokusunun korunması ve binaların restore edilmesi; 

tarihsel önem ve anlamı olan binaların yeniden kullanılabilir hale getirilmesi, 

kamusal alanların oluşturulması, bina cephelerinin düzenlenmesi gibi fiziksel 

koşulların yanı sıra mahalle örgütleri ve atölyeleri kurulması gibi sosyal oluşumları 

da amaçlamakta ve söz konusu süreçlerde mahalle sakinlerinin katılımını gerekli ve 

önemli bulacak teşvik etmektedir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında 

“kamusal alan yaratmak” ve “kamusal alanın niteliğini artırmak” kavramları projenin 

başlıca amaçlarından olmuştur. Kamusal alanı kahvehaneler, kafeler, caddeler, 

parklar, müzeler, konser salonları, tiyatrolar gibi insanların sosyal ortamda bir araya 



115 
 

geldikleri herkese açık mekânlar oluşturmaktadır. Kamusal alanın bir diğer önemli 

bileşeni de söz konusu herkese açık ortak mekânlarda bir araya gelen, birlikte akıl 

yürütüp tartışan kişiler yani kamudur. Bir diğer önemli unsur da kişilerin tartışmalar 

ve fikir alışverişleri sonucunda vardığı ortak kanaatler yani kamuoyudur ve tüm bu 

bileşenlerin bir araya gelmesiyle oluşmaktadır (Habermas, 1997). Habermas’ın 

tanımında belirtilen ortak bir mesele etrafında akıl yürütme ve ortak bir kanaat ve 

kamuoyu oluşturma da projenin mahallelinin katılımını ön plana çıkartarak 

sürdürülebilirliği sağlama amacının projedeki öneminin altını çizmektedir. 

Proje kapsamında mahallede bulunan yerli ve yabancı kişilerin kamusal alanda 

birlikte çalışabilmesini ve katılımını sağlamayı amaçlayan sosyal ve sanatsal 

aktiviteler düzenlenmektedir. Yerli halkın ve mahalle sakinlerinin dışında mahallede 

atölyeleri bulunan birçok sanatçı da bu projede önemli bir rol oynar. Bir diğer önemli 

nokta da Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında yer almasa da mahalledeki 

dokunun dönüşümüne önemli etki etmiş olan kafeler ve kafe işletmecileridir. 

Mahalle esnafı, Yeldeğirmeni’nde değişimin YCP’den önce kafelerle başladığını 

ifade etmektedir. Buradan yola çıkılarak Yeldeğirmeni’nde, sonrasında kent 

mekanına yapılan müdahalelerin de etkisiyle soylulaştırma pratiklerine dönüştüğü 

gözlemlenebilen birtakım hareketlerin başladığı ve Belediye ile ÇEKÜL Vakfı’nın 

da mekâna müdahalede bulunarak bir kullanım ve katılım hakkı yarattığı 

söylenebilir. 

 
4.3.3.2.1. Kadıköy Belediyesi  
Kadıköy Belediyesi ÇEKÜL Vakfı ile birlikte Yeldeğirmeni’nin günümüze kadar 

gelen tarihi dokusu ve kendine özgü mahalle kimliğinin korunması ve yaşatılması 

için Ağustos 2010 yılında başlatılan Yeldeğirmeni / Rasimpaşa Mahalle Canlandırma 

Projesi’nin başlıca eyleyicileridir. Yeldeğirmeni’ni içinde yaşayan insanlarla birlikte 

ele alan Yeldeğirmeni / Rasimpaşa Mahalle Canlandırma Projesi; sosyal, ekonomik 

ve fiziki anlamda daha sağlıklı ve yaşanabilir bir kent parçası yaratmayı 

amaçlamaktadır. Uzun zamandır ana muhalefet partili bir yerel yönetim olan 

Kadıköy Belediyesi’nin, ürettiği ve dahil olduğu projelerde de siyasi bir muhalefet, 

bir karşı duruş, “farklı olma” prensibiyle ortaya çıktığı öne sürülebilir. Kadıköy 

ilçesinde yürütülen gerek fiziksel gerek kültürel ve sosyal projelerde semt ahalisinin 

katılımına önem verilmesi de belediyenin demokratik, eşitlikçi ve katılımcı sosyal 

söylemlerinin bir yansıması olarak okunmalıdır. Kadıköy ilçesi genel nüfus profili 

olarak demokratik bir profile sahiptir. Bu konuda yerel yönetiminde etkisi olduğunu 



116 
 

vurgulamak yanlış olmayacaktır ancak bunun bir etkileşim olduğunu söylemek daha 

doğru olabilir.  

Devlet ve hükümetlere ait organların kentsel tasarım, dönüşüm, müdahale 

projelerinin başlıca eyleyicileri olması kentsel müdahale biçimlerinde de belirtildiği 

üzere tüm dünyada örnekleri görülebilen bir durumdur. Bugün ağırlıklı olarak 

belediyeler tarafından ele alınan kentsel müdahale projelerinin hangi kurumlar 

tarafından tasarlanıp uygulandığı ve süreçte birlikte çalıştıkları paydaşlarının kimler 

olduğu ve yapılan müdahalenin hem süreçte hem de ortaya çıkan üründe nasıl 

nitelikler ortaya çıkardığı önemli tartışma başlıkları olabilmektedir. Yeldeğirmeni 

Canlandırma Projesi’nde Kadıköy Belediyesi’ni belirli sebeplerle olumlu bir eyleyici 

olarak değerlendiriyoruz ancak Türkiye’de değişen siyasal ve ekonomik 

konjonktürde, “kâr amacı güden firmaya dönüşen” işletmeci yerel yönetimlerin 

müdahale ve buna karşı gelişen mücadele pratikleri biçiminde olumlu olmanın aksine 

kâr amacı güden işletme şeklinde değerlendirilen yerel yönetimler olduğu da 

unutulmamalıdır. 

4.3.3.2.2. ÇEKÜL 
Çevre ve kültür odaklı bir sivil oluşumu harekete geçirerek ülkenin doğal, tarihsel ve 

kültür varlıklarını korumak amacıyla 26 Aralık 1990 yılında 25 gönüllü tarafından 

kurulan ÇEKÜL vakfı kuruluşundan bu yana ülkenin hem büyük kentlerinde hem de 

Anadolu’daki daha küçük kent ve yerleşim bölgelerinde kentsel koruma, iyileştirme, 

düzenleme ve bilinçlendirme çalışmaları yürütmektedir. 

ÇEKÜL tarafından yürütülen projeler genel olarak çevre, kültür ve doğa başlıkları 

altında toplanabilir. Doğal, kültürel ve tarihsel mirası korumak ve bu amaçla bölge 

halkının hem bilinçlendirilmesini hem de yürütülen projelere katılımını sağlamak 

ÇEKÜL’ün temel amacı olarak belirtilebilir. Vakfın web sayfasında başkan Prof. Dr. 

Metin Sözen ÇEKÜL’ün amacını şöyle ifade ediyor; 

Kamuoyu duyarlılığını güçlendirerek, kaybolmaya yüz tutmuş geleneksel değerlere ve 
kimliklere sahip çıkılmasını sağlamak… Bu varlıkları özgün niteliğine dokunmadan, benzersiz 
kimliğini bozmadan ortaya çıkarmak, korumak, iyileştirmek, çağdaş bir anlayışla 
işlevlendirmek ve yaşatmak… Bir miras, bir belge olarak geleceğe aktarmak… (ÇEKÜL 
[23.5.2017]). 

Çevre ve kültür odaklı sivil bir oluşum olan ÇEKÜL tüm Türkiye’deki küçük ya da 

büyük kentlerdeki doğal, tarihsel ve kültürel varlıkları korumak amacıyla proje 

tabanlı yenileştirme, sağlıklaştırma ve iyileştirme çalışmaları yürütmektedir. 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nde de olduğu gibi ÇEKÜL tarihsel dokunun 



117 
 

korunması amacıyla cephe düzenlemeleri ve restorasyon uygulamaları projelendirir. 

Kentsel dokunun sağlıklaştırılması kapsamında ÇEKÜL’ün en çok üzerinde durduğu 

noktalardan biri de kamusal alan yaratmak ve kamusal alanın niteliğini artıracak 

kentsel müdahale uygulamalarında bulunmaktır.  

4.3.3.2.3. Mahalle Sakinleri ve Esnaf 
Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin her 

aşamasının Yeldeğirmeni’nin sorunlarını ve ihtiyaçlarını en iyi biçimde gözlemleyen 

ve deneyimleyen Yeldeğirmeni halkı ile birlikte yürütmeyi amaçlamıştır. Projenin 

sürdürülebilir olması mahallelinin her aşamada tam katılım sağlaması, sorunların 

tespit edilmesi ve çözüm önerilerinin hayata geçirilmesi sırasında da gerek tasarım 

gerekse uygulama aşamalarında katkı yapmasının önemini en baştan itibaren 

vurgulanmıştır. Bu mahallenin sürdürülebilir bir canlanma yaşayabilmesi ve proje 

sonlandıktan sonra da canlanma deviniminin devam edebilmesi bağlamında oldukça 

önemsenmiştir. Bugün gelinen noktada ve bugüne kadar geçen zamanda mahalle 

sakinlerinin ve esnafın – ki esnafı burada kabaca eski ve yeni olmak üzere ikiye 

ayırmak gerekirse – proje hakkındaki görüşleri neydi/nedir ve projeye katılımları 

olmuş mudur, olmuşsa ne şekildedir sorularını sormak önemlidir. Mahalle sakinleri 

ve bazı esnafla yapılan görüşmelerde mahallede gerçekleşen değişim, dönüşüm 

hareketlerinin çoğunlukla mahalle içi bir dinamikle değil ancak mahallenin birtakım 

sebeplerden dolayı seçilmesi ve dışarıdan gelen bir dinamizmle değişim 

hareketlerinin başlamış, gerçekleşmiş olduğu anlaşılmıştır.  

4.3.3.3. Yeldeğirmeni Dayanışması ve Kentsel Müdahalede İşgal Evi 

Don Kişot İşgal Evi’ni incelemeye başlamadan önce Gezi Parkı Direnişi sonrası 

dönem ve Yeldeğirmeni’nin o dönemdeki konumundan söz etmek Don Kişot İşgal 

Evi’nin neden Yeldeğirmeni’nde kurulmuş olduğuyla ilgili bir bağlam oluşturmak 

açısından da önemlidir. Yeldeğirmeni’nde yerel örgütlenmeler ve kolektif iş birlikleri 

özellikle Gezi Parkı Direnişi’nin ardından başlayan park forumlarıyla birlikte ortak 

dayanışma mekânlarını da oluşturdu. Yıllardır âtıl durumda kalmış ve kullanılmayan 

bir binanın 29 Ağustos 2013 tarihinde işgal edilerek Don Kişot işgal evi haline 

getirilmesiyle Yeldeğirmeni Dayanışması’nın başlattığı ve sonrasında sanatçılar, 

akademisyenler, araştırmacılar, öğrenciler, Erasmus öğrencileri, aktivistler gibi 

eyleyicilerin de katılımıyla devam eden işgal söz konusu âtıl binanın müşterek bir 

mekâna dönüşmesini amaçlamıştır. Gezi Parkı’nda başlayan direniş, olayların 



118 
 

ardından İstanbul çapında mahalli forumlar biçimini alarak birçok noktaya yayıldı. 

Söz konusu forumlar kabaca katılımcı ve demokratik karar alma esaslı, herkese açık 

örgütlenmeler olarak tanımlanabilir. Yeldeğirmeni Dayanışması da bu forumlardan 

biridir. Don Kişot İşgal Evi/Sosyal Merkezi, Yeldeğirmeni Dayanışması tarafından 

Ağustos 2013’te kuruldu. 

Yeldeğirmeni Dayanışması Gezi Parkı Direnişi’nden sonra yapılmaya başlanan park 

forumlarından olan Yoğurtçu Parkı Forumu’nda kuruldu. Yeldeğirmeni 

Dayanışması, Yeldeğirmeni mahallesinde görülen değişimin önemli eyleyicilerinden 

biridir. Söz konusu yapı içerisinde çok farklı sosyal, kültürel, dilsel ve profesyonel 

art alanlardan gelen ve farklı siyasal görüşlere sahip çok sayıda bireysel eyleyici 

bulunmaktadır. Forumlar kolektif toplumsal bilincin oluşturduğu yeni bir demokratik 

modeli temsil ediyordu ve forumlarla birlikte Gezi ruhu Gezi Parkı sınırlarını aşarak 

çok daha geniş bir alana yayılmış oldu. Yeldeğirmeni Dayanışması’nın kentsel 

mekâna müdahale ederek mekânın yapısının yeniden kurulmasına yaptığı etki daha 

sonra Don Kişot olarak adlandırılacak olan bir mekânı işgal etmeleriyle başlar. Söz 

konusu dönemde mahalle sakinleri de işgalcileri destekleyerek çeşitli ihtiyaçlarını 

karşılamaları konusunda yardımcı olmuştur. Yoğurtçu Parkı Forumu gibi İstanbul’un 

farklı noktalarında düzenlenen forumlarda ilgili bölgelerdeki toplumsal, kentsel ve 

siyasi sorunlara sivil inisiyatifin katılımcı çözümler sunarak yeni bir demokratik 

ortam yaratması etrafında şekillenen sorun çözüm odaklı tartışmalar yapılıyordu. 

Park forumlarında siyasi iktidarların kentsel müdahale politikalarındaki tepeden 

inmeci ve kentin dokusuna, kentsel mirasın korunmasına ve kent halkının 

gereksinimlerine değil ancak rant odaklı projelerine karşı bir duruş üretilmeye 

çalışılıyordu. Yeldeğirmeni mahallesinin ve daha geniş anlamda Kadıköy ve 

Haydarpaşa bölgesinin kent dokusuna tepeden inmeci bir yaklaşımla zarar 

verebilecek bir proje olan Haydarpaşa Port Projesi de söz konusu dönemlerde hayata 

geçirilmesi gündemde olan bir projeydi. Tezin ilk bölümlerinde Yeldeğirmeni 

bağlamında kentsel mekâna yapılan müdahaleleri iki grupta ele alacağımızı 

belirtmiştik: (1) resmi olarak desteklenen belediyeye ait girişimler ve (2) sivil 

örgütlenmelerin başlattığı girişimler. Yeldeğirmeni’nde görülen söz konusu resmi 

destekli müdahaleler ve sivil örgütlenmelerin müdahaleleri birbirlerinden farklı 

yapılar olmalarına karşın rant amacı güdülerek gerçekleştirilmeye çalışılan ve 

mahalle dokusuna, sosyal ve kültürel yapısına zarar verecek olan projeleri önlemek 

amacıyla yan yan çalışmışlardır. Bu durum yıllarca Yeldeğirmeni mahallesinde yan 

yana yaşamış olan gayrimüslim azınlıklar, Levantenler, Türkler, Kürtler ve Lazların 



119 
 

konumlanmalarına da benzetilebilir. Böyle bir bakış açısıyla Yeldeğirmeni 

mahallesinin aslında bir mücadele alanı olduğunu tartışmak da mümkündür. Hem 

Yeldeğirmeni Dayanışması hem de “Reddet! İsyan Et! İşgal Et! Yeniden İnşa Et!” ve 

“Başka Bir Dünya Mümkün!” anlayışı ve sloganlarıyla kurulan Don Kişot İşgal Evi, 

Gezi direnişinin yarattığı ortamda neo-liberal politikaların siyasal ve sosyal etkilerini 

ve sonuçlarını eleştiren sivil tepki mekanizmaları olarak ortaya çıkmıştır. 

 
Şekil 7: Yeldeğirmeni Dayanışması 

 
Odak, http://odakdergisi.com/yeldegirmeni-don-kisot-isgal-evi/ [12.06.2016]. 

4.3.3.3.1. Don Kişot İşgal Evi 
Don Kişot İşgal Evi mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek başlığı kapsamında 

tartışılan gerilla bahçıvanlığı, işgal evleri gibi kentsel müdahale biçimlerine güzel bir 

örnektir. Bu bölümde Don Kişot İşgal Evi’ni Yeldeğirmeni bağlamında mekân 

yaratmak ve mekânı dönüştürmede bir işgal hareketi olarak inceleyeceğiz. Türkçede 

başkasına ait arazi ya da mülkü sahiplenmek, izinsiz yerleşmek anlamlarına gelen 

squat sözcüğünden türemiş olan squatting kentsel literatür bağlamında Türkçede 

işgal evi anlamına gelmektedir. İşgal evleri mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek 

bağlamında kentsel mekâna ve kente bir aidiyet iddiasında bulunmak ve/veya bir hak 

sahipliği ortaya koymak olarak okunabilir. Alexander Vasudevan The Autonomous 

City: A History of Urban Squatting (2017) başlıklı kitabında işgal evi bağlamını 

farklı boyutlarıyla üç ayrı bölümde inceliyor. İlk bölüm işgal evi ve işgal hareketini 

daha geniş kapsamıyla barınak ya da konut sahibi olmakla ilişkilendirmektedir. Bu 

tür bir işgal hareketini gecekondulaşma olarak okumak da mümkündür. İkinci 

bölümde işgal evi/hareketi diğer radikal toplumsal hareketlerle ilişkilendirilmektedir. 



120 
 

Üçüncü bölümde ise işgal evi/hareketi yeni bir kimlik yaratma olanağı, bir işgalci 

olarak alternatif bir dünya yaratma olarak tartışılır.  

 
Şekil 8: Don Kişot İşgal Evi, Yeldeğirmeni 

 
HaberTürk, https://www.haberturk.com/gundem/haber/896453-don-kisot-kadikoyu-isgal-etti# 
[12.06.2016]. 



121 
 

Duatepe Sokak ve Taşlıbayır Sokak’ın köşesinde bulunan dört katlı, inşası 

tamamlanmamış ve yaklaşık olarak 20 yıldır boş duran bir apartman, Yeldeğirmeni 

Dayanışması tarafından 2013 yılında işgal edildi. Yeldeğirmeni mahallesinde işgal 

edilen bu eve Don Kişot adının verilmesi hem bir karşı duruşa hem de 

Yeldeğirmeni’ne bir gönderme olarak okunabilir. Don Kişot, İstanbul’un ve 

Türkiye’nin ilk işgal evidir ve aynı zamanda işgalcilerin mekâna yerleşme ve 

mekânda barınma amacı gütmediği bunun yerine etkileşime, paylaşıma, kolektif 

üretime, aktivizme açık, özgür ve herkese ait olan bir mekân yaratma amacını 

benimsediği bir harekettir. İşgal için seçilen binanın mülkiyet sorunlarından dolayı 

uzun yıllardır boş olması işgale elverişli hale gelmesine neden olmuştur ancak 

binanın Yeldeğirmeni’nde bulunması Yeldeğirmeni’nin planlanan Haydarpaşa Port 

Projesi’nden etkilenecek olması, Marmaray’a yakın konumu ve olası rant odaklı 

kentsel dönüşüm projelerinin kapsamında değerlendirilmesine karşı bir hareket 

olarak, hükümetin katılımdan uzak kentsel dönüşüm projelerine karşı, herkese açık 

bir ortak mekan yaratmak ve herkesin katılımıyla sürdürülebilirliğini sağlamak 

amacıyla Yeldeğirmeni’nin seçilmiş olduğu anlaşılmaktadır. İstanbul ve Melborn 

merkezli film yapımcısı, serbest gazeteci ve avukat olan Christopher Patz'ın Don 

Kişot işgal evi hakkındaki görüşleri de bunu destekler niteliktedir. Gayrimenkul 

gelişiminin daha çok mahalle ve semtlerin kitleler halinde tahliye edilmesi ve büyük 

ölçekli zorunlu göçler etrafında şekillenmiş olduğu büyük ölçekli kırsal ve kentsel 

dönüşümler geçirmekte bir ülkede, kentsel bağlamda Don Kişot bir kolektif 

yaratıcılık deneyimi olarak hiç de küçük sayılamayacak bir girişimdir (Patz 2014). 

Patz işgal edişmiş olan ve kendi kendini yöneten bu sosyal merkezin Türkiye’nin 

kırsal mücadelelerini ve kent mekanizmalarını birleştiren bir mantığı bünyesinde 

toplamış durumda bulunduğunu ve hükümetin kentsel dönüşüm politikalarına da bir 

karşı çıkış olduğunu belirterek Don Kişot’un da “Gezi gibi fiziksel mekânda 

herhangi belirli bir grup için değil ancak hem eski hem de yenilikçiliğin 

birlikteliğinden oluşan halk, kamu için hak iddia eden kültürel, siyasi ve ekonomik 

bir karşı müdahale” (2014) olduğunu vurguluyor. 

Yarı inşaat halindeki bu binanın kış şartlarından da korunan bir mekân haline 

gelebilmesi işgalcileri birçok zorlukla karşı kaşıya getirir ancak aktivistler işe 

koyularak önce binadaki çöpleri toplar. Çıkma kapı çerçeve bulunup takılır, 

mahalleden temin edilen ikinci el eşyalarla bir yaşam ortamı yaratma çalışmaları 

başlar ancak daha fazla iş ve malzeme gerekmektedir. Gerekli malzeme ve desteğin 

sağlanabilmesi için 12 Kasım 2013 tarihinde Baba Zula ve Sekerse Tehlike 



122 
 

gruplarının sahne alacağı bir dayanışma konseri düzenlenir.  Kadıköy Sahne’de 

gerçekleşen konserin bilet fiyatları 20 TL olarak belirlenir. Yeldeğirmeni 

Dayanışması’nın konser, destek ve dayanışma çağrısı şu şekildedir: 

12 KASIM’ DA BABAZULA KADIKÖY SAHNE’ DE  

Yeldeğirmeni Dayanışması olarak birkaç aydır hummalı bir çalışmanın içerisindeyiz. Mahalle 
evi, dayanışma evi, işgal evi, ev, squat, Don Kişot… Bütün bu isimler ve daha fazlası 
Yeldeğirmeni'ne gelen her yeni insanla, fikirle, eylemlilikle güzelleşen, çiçekleşen ortak bir 
alanı işaret ediyor. Mahallede bulunan ve uzun yıllardır kullanılmayan, çürümeye terkedilmiş, 
inşaat halindeki bir binayı işgal ettik ve şimdi hep birlikte inşa etmeye çalışıyoruz. Aslında 
başka bir dünya inşa etmeye çalışıyoruz. Kapıları herkese açık olan, çıkar güdülmeyen bir 
dünya… Bunu daha önce nasıl ki bir parkta yaptık şimdi bir evde yapmaya çalışıyoruz. 
Mahalledeki Hanife Teyzenin yemek yaptığı, Fransalı Lydie’ in sırtında hafriyat taşıdığı bir 
dünya şimdilik. Hayal ettiğimiz “Başka Dünyayı” hep birlikte kurmak için, daha fazla 
çimentoya, alçıya, emeğe, fikre ihtiyacımız var. Eve bir çivi de benden olsun diyorsanız;12 
Kasım saat 20:00′ de Baba Zula ve Sekerse Tehlikenin sahne alacağı Kadıköy Sahne’ ye 
herkesi bekleriz (Yeldeğirmeni Dayanışması [26.5.2016]) 

Yeldeğirmeni Don Kişot Evi Blog sayfasında da “Biletler 20 TL olmakla birlikte 

elde edilecek kâğıt parçaları, evimize çimento, alçı, ısı yalıtımı, duvar, tahta olarak 

geri dönecektir” mesajı yer almaktadır. Koray Demir de bu yeniden inşa sürecinin 

şöyle anlatır: 

Evin kapısındaki zincirler ilk kez kırılıp girildiğinde hummalı bir temizlik ve yeniden inşa 
süreci başladı. Evden yaklaşık üç kamyon moloz çıkarıldı. Tuvalet, mutfak ve bazı çökmüş 
zeminler ve duvarlar gelen bağışlarla, yapılan etkinliklerden toplanan paralarla ve işbirliğiyle 
onarıldı. LED ışıklar ve akü kullanılarak aydınlatma sağlandı (Demir [8.9.2018]). 

Don Kişot işgal evinin de önemli bileşenlerinden biri oluşum aşamasından itibaren 

sanattır. Mekânın yaratılabilmesi için gerekli olan maddi destek ve malzeme sanat 

aracılığıyla bir dayanışma oluşturmak üzerinden temin edilir. Binanın kapısı, 

çerçevesi, duvarları, zemini yapılırken de duvarlara yapılan resimler, yazılan yazılar, 

grafitiler sanatın bu dönüşümün önemli bir parçası olduğunu gösterir niteliktedir. 

Humbolt Üniversitesi’nde siyaset bilimi öğrencisi olan Lou Zucker 2014 yılında 

Gezi direnişi sonrası etkileri gözlemlemek üzere bir dönem İstanbul’da kaldığı sırada 

Don Kişot işgal evindeki sanatla ilgili izlenimlerini “İçeride henüz bir zemin yok 

ancak duvarlar sanatla dolu” (Zucker, 2014) şeklinde aktarır. Giriş kapısının yanında 

da stencil ile “Başka bir dünya mümkün” yazılmıştır. Don Kişot yerli yabancı birçok 

sanatçı, öğrenci, aktivist, gazeteci ve fotoğrafçının dikkatini çeker. 



123 
 

 
Şekil 9: Don Kişot İşgal Evi'nde Sanatla Bezenmiş Duvarlar 

 
HaberTürk, https://www.haberturk.com/gundem/haber/896453-don-kisot-kadikoyu-isgal-etti# 
[12.06.2016]. 

Gezi Parkı Direnişi sırasında aktivist dünyanın hali hazırda İstanbul’a yönelmiş olan 

dikkati direniş sonrasındaki dönemde de devam eder ve Don Kişot da söz konusu 

ilginin odaklarından biri olmuştur. Mahalle halkının Don Kişot’a nasıl yaklaştığı ve 

işgal evinin amaçladığı kolektif üretim ve paylaşıma ne ölçüde katılmış olduğu da 

önemli noktalardan biridir. Koray Demir’e göre işgal evleri mahallede yaşadıkları 

sorunlarla ilgili belediye ve devlet kurumlarındaki kâğıt işlerinden ve sorunların 

çözümü bir yana yetkililere iletilebilmesine dair güçlüklerden yorulan mahalle 

haklının bir araya gelerek söz konusu sorunları tartışıp, katılımcı ve sorumluluk 

aldıkları çözümler üretmeleri için yeni bir platform oluşturmuş durumda (Demir, 

2014). İşgal evinin yapım aşaması ve dönüşümüne katkıda bulunanların çoğu 

Yeldeğirmeni Dayanışması ile birlikte yerel STK’lardan üyeler ve yerli yabancı 

aktivistler olarak gözlemlenmekteydi. Mahalleden komşular evde çalışanlara zaman 

zaman yiyecek ve çay getirerek katkıda bulunurlardı. O dönemde İstanbul’un çeşitli 

yerlerinden gelen ziyaretçiler görülüyordu. Yeldeğirmeni Dayanışması özellikle 

mahallelinin katılım ve paylaşımının sürekliliğinin sağlanabilmesi için çocuklar ve 

kadınlar için etkinlikler düzenlemek, bir kütüphane oluşturmak, film gösterimleri 

yapmak, bir açık mutfak kurmak gibi fikirleri hayata geçirmeyi amaçlamaktaydı. Bu 

etkinliklerden bir tanesi aşure günü olmuş ve mahallelinin büyük katılımı 

gerçekleşmişti. Açık mutfak kurmak ya da toplu yeme-içme etkinlikleri düzenlemek 

özellikle de Gezi döneminin ardından birleştirici etkisi gözlemlenmiş olan etkinlikler 

olarak ifade edilebilir. Yeryüzü Sofraları tarafından düzenlenen iftar yemekleri ve 



124 
 

Bombalara Karşı Sofralar tarafından düzenlenen yemekler bunun en güzel 

örneklerindendir. Bombalara Karşı Sofralar İstanbul’da Şubat 2014 yılında kuruldu. 

Market, pazar vb. gibi yerlerden yiyecek fazlası ve atıkların toplanmasıyla belirli gün 

ve saatlerde katılıma ve dayanışmaya açık olarak pişirilen yemekler herkese açık bir 

biçimde beraberce yeniliyordu. Bombalara Karşı Sofralar, ilk bildirilerinde yemeğin 

ayrıcalık değil ihtiyaç olduğunu ve direnişin sofrada başladığını belirterek ilk 

etkinliklerini de her Çarşamba günü Tepebaşı Tenefüs Kafe’de gerçekleştirmeye 

başladılar. O dönemde Bombalara Karşı Sofralar’ın Anadolu Yakası etkinliklerinin 

ev sahibi de Don Kişot İşgal Evi oluyordu. Her Cumartesi saat 14:00 ya da 15:00’da 

pişirilmeye başlanan vegan yemekler mahallelinin de katılımıyla saat 18:00’dan 

itibaren beraberce yeniliyordu. Söz konusu sofralar Don Kişot İşgal Evi 2015 yılının 

Kasım ayında kapanana kadar devam etmiş ve mahallenin sosyal ve kültürel 

çeşitliliğini önemli ölçüde artıran kültürel aracılık rolüyle kentsel müdahalenin 

toplumsal ve arabuluculuk yönünü ortaya koymuştur.  

Yerli ve yabancı birçok aktivist, sanatçı ve araştırmacının buluşma noktası haline 

gelen Don Kişot çeşitli atölye çalışmaları, sanat etkinlikleri, sergiler, söyleşiler ve 

tartışmalar için bir mekân haline gelmişti. Bunlara bir örnek olarak The Amsterdam 

School of Art’ın Ekim ayında düzenlediği atölye çalışması söylenebilir. Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi’nden Yiğit Özboran’ın 21 Ağustos – 24 Ağustos tarihleri 

arasında Don Kişot İşgal Evi’nde açtığı “Kahvenin Dönüşümü; Bir Üretim Aracı 

Olarak Kahve” başlıklı bir sergi de bu etkinliklerden bir diğeridir. Don Kişot İşgal 

Evi’nde kahve ile ilgili yapılan etkinlik Yeldeğirmeni’nde hali hazırda başlamış olan 

kafe kültürünün, açılan kafelerin ve yeni nesil kahvecilerin çoğalmasının altını 

çizdiği düşünülerek de yorumlanabilir.  

 
Şekil 10: The Amsterdam School of Art'ın Don Kişot İşgal Evi'ndeki İzleri 

 



125 
 

Bianet, http://bianet.org/bianet/toplum/150716-don-kisot-yeldegirmeni-ni-isgal-etti [12.06.2016]. 

Yeldeğirmeni’ndeki değişim ve dönüşümün yeni bir sınıf için alternatif mekân 

yaratma fikirleri etrafında şekillenen olanaklar sunduğunu, bunun da en çok 

mahallede açılan yeni yaratıcı sınıfın tüketim alışkanlıkları etrafında ve alternatif 

yaklaşımlarla şekillenen kafelerle görüldüğü söylenebilmektedir. Bu noktada, Don 

Kişot’un bu dönüşümün neresinde konumlanmış olduğuna ve etkilerine değinmekte 

yarar olacaktır. Hali hazırda sosyal ve kültürel bir değişim süreci içerisinde olan 

mahallede Don Kişot gibi etkileşim, paylaşım, katılım, kolektif üretim ve aktivizme 

açık, özgür ve herkese ait olan; sanatın dilinin kullanıldığı ve sanatsal üretimin hem 

bir araç hem de bir ürün olarak sergilendiği böylesi bir mekânın mahallenin 

soylulaştırılmasına etkisi olmayacağı düşünülebilir mi? Bu bağlamda soylulaştırmayı 

bir amaç, planlı bir kentsel müdahale olmaktan çok sosyal, siyasi, kültürel 

hareketlerin yarattığı ve dalga dalga yayılan bir sonuç olarak görmek gerekiyor. 

Tezin ikinci bölümünde de tartışıldığı gibi öğrencilerin ve özellikle de sanatçıların, 

kiraların ucuz olması nedeniyle yerleştiği daha yoksul, alt sınıf mahallelerin yeni 

yaratıcı ve entelektüel birikimin etkisiyle sosyal, kültürel ve de ekonomik anlamda 

değerlenmesi ve bunun sonucunda gerek büyük kar amaçlı gayrimenkul 

yatırımlarının gerekse mahalledeki mülk sahiplerinin mevcut durumdan kar elde 

etme düşüncesinin odağı haline gelmesi Yeldeğirmeni için de gözlemlenen bir 

durumdur ve Don Kişot bu anlamda Yeldeğirmeni’nin – başka birçok etken ile 

birlikte – görünürlüğünü artıran, dikkatleri mahallenin üzerine çeken bir unsur olarak 

tartışılabilir. 

Don Kişot İşgal Evi 2015 yılının Kasım ayında mühürlenerek kapatıldı. Sonrasında 

aynı binada ya da başka bir adreste yeniden açılmasına dair düşünceler sonuçsuz 

kaldı. Don Kişot İşgal Evi’nin bulunduğu bina İşgal Evi kapatıldıktan bir süre sonra 

yıkıldı. Arsa bir süre boş kaldıktan sonra arsada yeni bir bina inşaatı başladı. 

Resistance Studies Initiative: Critical Support of People Power and Social Change 

web sayfasının Resistance News – Direniş Haberleri başlığı altında İstanbul’da 

bulunan işgal evlerinin son durumlarına ilişkin verilen bilgide Ekim 2018 itibariyle 

Don Kişot’a dair bilgiler şöyledir: 

Yeldeğirmeni, Don Kişot: 2013 yazında başladı. Kasım 2015’te tahliye edildi. Kasım 2016’da 
yıkıldı. Şu an işgal evinin yerinde yeni bir bina yükseliyor (Resistance Studies [2.12.2018]). 

25 yıldır kimsenin uğramadığı ve birtakım sorunlar nedeniyle yarı inşaat halinde 

bekleyen söz konusu binanın İşgal Evi boşaltıldıktan çok kısa bir süre sonra mevcut 



126 
 

sorunların ivedilikle çözüme kavuşturularak yıkılabilmesi ve yine bir süre sonra yeni 

bir inşaata başlanması oldukça dikkate değer bir durumdur. Söz konusu durumu 

meydana getiren nedenler olarak Yeldeğirmeni’nin bu tezin kapsamında tartışılan 

kentsel müdahalelerle çok daha görünür bir mekân halini alması ve bunun yanı sıra 

ülkenin içinde bulunduğu siyasi ve ekonomik parametreler de gösterilebilir. 

 
Şekil 11: Don Kişot İşgal Evi’nin Kapatılması ve Binanın Yıkılmasının 

Ardından Yapılan Yeni Bina  

 
Kişisel Arşiv [09.02.2019]. 

4.3.3.4. Yeldeğirmeni’nde Sokak Sanatı 

Yeldeğirmeni’nde mahalle yenileme ve canlandırmanın özellikle de sosyal ayağında 

hayata geçirilen önemli müdahalelerden bir diğeri de sanatın dilinin kullanılması bir 

sokak sanatı etkinliğinin tasarlanmasıdır. Bu yaklaşımla başlayan tasarı 2012 yılında 

ilk MURAL-IST duvar resimleri festivalinin düzenlenmesiyle sonuçlanır. Yerli 

sanatçıların girişimi ve Kadıköy Belediyesi’nin desteğiyle yurtdışından dört sokak 

sanatçısı bina cephelerine resimler yapmak üzere Yeldeğirmeni’ne davet edilir. 

MURAL-IST festivaliyle birlikte Türkiye’de ilk defa sanatçılar ve bina 

yüksekliğinde resimler sokaklara taşınmış olur. Gösterilen yoğun ilgi doğrultusunda 

2013 yılında da düzenlenen festival günümüze kadar aralıksız olarak her yıl 

düzenlenmiştir.  



127 
 

 
Şekil 12: MURAL-IST 

 
Time Out https://www.timeout.com/istanbul/art/mural-istanbul-festival [17.6.2016]. 

MURAL-IST kapsamında 2012 yılından bu yana 25 yabancı sanatçı ve Türkiye’den 

13 sanatçı yaklaşık olarak 30 binanın dış cephelerini boyamıştır. Kurumsal ve 

bireysel aktörleri ile mural resimler ve MURAL-IST festivali, mahalledeki kültürel 

manzaranın değişiminde son derece önemli bir rol oynamaktadır. Kadıköy 

Belediyesi, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nde ilk günden bu yana çalışan 

görevliler mahallelilerin bina cephelerine resim yapılması fikrine başlarda biraz 

mesafeli ve resimlerin içeriğiyle ilgili ciddi biçimde endişeli olduklarını belirttiler. 

Bu nedenle bireysel olarak kendilerinin, kurumsal olarak da Kadıköy Belediyesi’nin 

mahalle sakinleri ve sanatçılar arasında birer aracı olarak çalıştıklarını ancak zaman 

içerisinde mahalle sakinlerinin ilk tepkilerinin tam tersine döndüğünü ve birer ikişer 

kendi binalarının cephelerine de mural resimler yapılmasını istediklerini belirttiler. 

Bütün bunlar ışığında duvar resimleri ve MURAL-IST festivalinin kültürel çevirinin 

önemli birer aracı olduğunu tartışmak mümkün. Mural İstanbul Festivali, sanatın dili, 

kültürel aracılar olarak sanatçılar ve aracılık rolleri bir sonraki bölümde ayrıntılı 

olarak incelenecektir. 

Bir terim olarak sokak sanatı, sanat eserlerini yaratmak ve halka sergilemek amacıyla 

kentsel alanı kullanan sanatçıyla birlikte ürettiği sanat uygulamaları anlamına 

gelmektedir (Andipa, 2015).  Sokak sanatı, grafiti, stencil, heykel, mural resim ve 

kentsel alanda yapılan her türde yerleştirmeyi kapsamakta olan bir sanat hareketidir. 



128 
 

Sokak sanatının tanımı, ne zamandan itibaren görülmeye başlandığı, grafiti, kent 

sanatı gibi kavramlardan farkı gibi konularda tartışmalar olsa da çoğu araştırmacı 

sokak sanatının yaklaşık olarak 1980 ve 1990’larda grafitinin kural ve normlarını 

farklı estetik anlayışlarla genişleterek sokakta çalışmaya devam eden grafiti 

sanatçılarıyla başladığı konusunda hem fikirdir (bkz. Klanten ve diğ., 2008; 

McCormick ve diğ., 2010; Nguyen, Mackenzie, 2010) ve sokak sanatı temel olarak 

şöyle tanımlanır;  

Küresel görsel kültürde bir melezlik paradigması, birleşik bir kuram, hareket ya da mesajdan 
çok gerçek zamanlı pratiklerle tanımlanan postmodern bir tür, bir biçimdir. “Kentsel sanat 
hareketi” ile ilişkili birçok sanatçı, kendilerini ‘sokak’ ya da ‘grafiti’ sanatçısı olarak görmez, 
bunun yerine kenti gerekli çalışma ortamı olarak kabul eden sanatçılar olarak görürler 
kendilerini (Irvine, 2012, 235). 

Çalışma ortamı kent olan sokak sanatının özü ve çıkış noktası yalnızca eserleri 

sergilemek değil kamusal ilgi çekmek amacını da gütmektedir. Sokak sanatı, daha 

sonraları farklı teknik, malzeme ve yöntemler geliştirmiş olsa da öncelikle grafitinin 

araç ve fikirlerini kullanarak kent mekânında tartışma ve tepki oluşturmaya çalışan 

bir ileti olarak da anlaşılabilir. Burada tartışma ve tepki oluşturmak, yalnızca sosyal 

bir çekişmeye neden olmak olarak anlaşılmamalıdır, bunun yerine tartışma ve tepki 

kent mekanına taşınmış olan söz konusu iletişim aracının ortaya koyduğu yeniliğin 

anlamlanmasıyla ilgili ortaya çıkan süreçler olarak da ele alınabilir. Sokak sanatı, 

kamusal görsel alanların yeraltı, anarşist, yüzevurumcu in-your-face16 bir hareket 

olarak sahiplenilerek kullanılması olarak başlamış olsa da bugün birçok kentin görsel 

alanının önemli bir kısmını kaplayan; müze ve galerilerde yer bulan (age), iş ve 

alışveriş ortamlarının görsel düzenlemelerinde de karşımıza çıkabilen, tanınan ve 

kabul görmüş bir sanat hareketi halini almıştır.  

Tezin önceki bölümlerinde, sanatın ve özellikle de sokak sanatının Yeldeğirmeni’nin 

dillerinden biri olduğunu vurgulanmıştı, bu bölümde de Yeldeğirmeni’nde sokak 

sanatının neredeyse adı haline gelmiş olan MURAL-IST’e ilişkin örneklerin, 

bağlamın ve eyleyicilerin sokak sanatının bir çeviri aracı, bir çeviri olarak nasıl 

kavramsallaştırabilineceğine dair benimsenen kuramsal yaklaşımla ne ölçüde 

örtüştüğü tartışılacaktır. Suchet ve Mekdjian (2016) çeviri merceğiyle yorumladıkları 

işler üzerinden çeviriyi yeniden tanımladıkları, çeviriyi kentsel mekâna dâhil eden 

sanat eserleri, yerleştirmeler ve performansları kapsayan beş kategori oluşturuyorlar. 

                                                
16  In-your-face/in-yer-face, tanım olarak cüretkâr, kışkırtıcı ve saldırgan olan ve bu şekilde yapılan 

anlamına gelmektedir ve 1990'larda Birleşik Krallık'taki tiyatro yazarlığında ortaya çıkan şiddet, 
cinsellik, uyuşturucu, cinayet gibi öğeler içeren oyunlar yazma eğilimine, akımın gözlemcisi olan 
yazarlar tarafından takılmış bir addır. 



129 
 

Belirlenen beş kategorideki işler, ayrı ayrı incelendiğinde çeviriyi çeşitli biçimlerde 

barındırmaktadır ancak Suchet ve Mekdjian’ın çeviri tanımını da genişleten 

yaklaşımı, kentsel deneyimi dönüştürerek yeniden tanımlayan somut, fiziksel 

müdahaleler ortaya çıkaran edimsel işlerin çeviri bakış açısıyla 

değerlendirilebileceğidir (age, 3,4). Bu yaklaşım çevirinin yabancı bir dizgeye ya da 

mekâna farklı ve yeni bir metin, söylem ya da ürün taşıması ve böylece söz konusu 

dizge ya da mekânda bir etki yaratarak yeni ürünlerin ya da edimlerin ortaya 

çıkmasını sağlamasına da benzetilebilir. Kentsel mekânda meydana getirilen edimsel 

ve deneysel işlerin yaygınlaşması ve daha çok görünür olması, kent mekanının çeşitli 

kullanıcıları ve kullanım biçimleri hakkında fikir vermesi açısından da önemlidir. 

Suchet ve Mekdjian, kentlerde yerleşme ve topluluklar inşa etmenin yeni yollarını 

ortaya çıkaran edimsel ve deneysel işlerin, çoğalıp yaygınlaştığını fark etmek ve bu 

konu üzerine düşünmenin önemini vurgulamaktadır (2016, 3); ve bu farkındalık da 

kentsel bağlamda genişleyen çeviri kavramları üzerine düşünmek için de bir zemin 

oluşturmaktadır. 

Suchet ve Mekdjan çeviri edimlerinin kentsel mekânı dönüştürdüğünü ve böylece 

daha önceden görünür olmayan, fark edilmeyen alanların potansiyelini ortaya 

çıkardığını belirtiyor (2016, 2). MURAL-IST’in Yeldeğirmeni’nin öncelikle fiziksel 

dokusuna yapmış olduğu müdahale tam olarak önceden görünür olmayan mahalleyi 

bir çekim noktası, bir ilgi odağı haline getirerek mahallenin sosyal ve kültürel 

dokusunun da dönüşümüne somut biçimde etki etmiştir. Bu etkiyle birlikte sanat ve 

özellikle de resim ve grafiti, mahallede yapılan her tür mimari yenileme ve 

düzenleme çalışmalarının önemli bir parçası haline gelmiş olur. Mural resimler, 

mahalledeki yaşam biçimlerinin değişmesine, bir diğer deyişle farklı yaşam 

biçimlerinin yer değiştirmesine ve mahallenin yeni bir yaratıcı sınıfın varış noktası 

haline gelmesine de yol açar. Sanat ve tasarım etrafında şekillenen üretimlerin 

yarattığı bir çekimle birlikte artan kafeler vejetaryen, vegan, çevre dostu gibi 

alternatif tercihlerin sunulduğu yeni mekanlar yaratarak benzer yaşam biçimlerine 

sahip kişiler için de bir çekim noktası halini almaktadır. Dolayısıyla, yeni yaratım ve 

üretim pratikleri etrafında şekillenen mahalle dokusu Yeldeğirmeni’nde yaratıcılığın 

ve sanatın daha da çok görülebildiği bir hal almış olmaktadır.   

Suchet ve Mekdjian, aralık interstice kavramı bağlamında yeniden tanımladıkları 

çeviri kavramına odaklanırken bu kavramın önemli bir noktaya işaret ettiğini de öne 

sürmüştü (age). ‘Aralık’ kavramının aynı zamanda ‘ara boşluk’ kavramıyla ilişkili 



130 
 

olduğunu ve bunun da ‘alanlar arasında’ between spaces olma anlamına geldiği 

kuramsal tartışma kısmında vurgulanmıştı. Siyaset bilimci ve sosyolog Pascal 

Nicolas Le Strat da ara boşluk kavramını şöyle açıklar: 

Aralıklar büyük kentlerde direnişten sonra kalanları temsil eder, söz konusu direniş 
normatiflik, düzen ve homojenleştirme ve tahsis etmeye karşıdır. Bu aralıklar bir anlamda 
kentte hali hazırda ‘müsait’ olanı şekillendirir. Ortam koşullarına bağlı olarak geçici olan ve 
belirsiz konumları, açık ve işbirlikçi, duyarlı ve müşterek bir kent yaratmanın başka türlü 
yöntemlerine olanak sağlamaktadır. (Le Strat, 2009 [2007], 108-9’dan aktaran Suchet, 
Mekdjian 2016, 13). 

Le Strat’ın aralık kavramına yaklaşımı, Yeldeğirmeni’nin de bir aralık olarak 

görülebileceğine işaret etmektedir. Bu bağlamda Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi 

de bir direniş olarak okunabilir. Neoliberal politikaların şekillendirdiği tektipleştirici 

kentsel dönüşüm projelerine bir alternatif yaratma yaklaşımıyla tasarlanmış olduğu 

düşünüldüğünde YCP bir karşı duruş olarak ortaya çıkmaktadır. Bir aralık olarak 

Yeldeğirmeni’nin müsait17 konumu çeşitli müdahalelerle şekillendirilebilmesine 

olanak sağlamıştır.  

Sokak sanatı “imaj yaratmanın mekânsal ve sosyal olarak bağlı… bir kültürel 

pratiğidir” (Avramidis, Tsilimpounidi, 2017) ve bu tezde çeviri bu bakış açısını 

kullanarak da sokak sanatını aracılığıyla tartışılmaktadır. Sokak sanatı, herhangi bir 

sosyal, kültürel ya da politik mesajı aktaran ya da sanatçının öznelliğini sergileyen 

sanatsal bir erek metin olarak anlaşılabilir ve böylece kent dokusunu çeviren bir araç 

olarak irdelenebilir. Yeldeğirmeni bağlamında sokak sanatçılarının müdahaleleri 

mahalleye yeni ve alışıldık olmayan ve bu sosyal ve kültürel ortamı mekânla ilgili 

yeni anlayışlara doğru yönlendiren bir performans ve üretim türü getirmiş ve 

mahalleliyle tanıştırmış olmuştur. Bu bağlamda Mural İstanbul Festivali, sokak 

sanatının bir dönüşüm dili ve kentsel müdahale aracı olarak kullanılmasının önemli 

bir örneğidir. 

4.3.3.5. Yeldeğirmeni’nde Mural Resimler ve Mural İstanbul Festivali 

Çevirinin kentsel müdahale bağlamında sokak sanatı yoluyla nasıl 

kavramsallaştırılabileceğine yönelik kuramsal bir bakış açısını tartıştıktan sonra 

Yeldeğirmeni’ndeki örneği olan mural resimler ve Mural İstanbul Festivali’ni 

incelemek ve kentsel mekânda ortaya çıkardığı somut dönüşüm etkisine dikkat 

çekmek gerekmektedir. Yeldeğirmeni’nde ilk Mural İstanbul Festivali 2012 yılında 

                                                
17  Müsaitlik, bu tezde önemli bir kültürel aracı olarak değerlendirilen Theo Gilij tarafından da 

Yeldeğirmeni mahallesine bir atıf olarak kullanılmıştır. Bu konu daha ayrıntılı olarak bir sonraki 
bölümde incelenecektir.  



131 
 

düzenlenmiştir. Böyle bir festivalin tasarlanmasını ve hayata geçirilmesini sağlayan 

koşullar bu bölüme kadar belirli ölçüde ifade edilmeye çalışılmıştır. Bu bölümde 

özellikle dikkat çekmek istediğimiz öncelikle mural resimlerin Yeldeğirmeni 

mahallesine getirilmesinde, festival fikrinin oluşturulmasında ve festivalin günümüze 

kadar sürdürülmesinde önemli bir rol oynayan kültürel aracılar olacaktır. Bunun yanı 

sıra MURAL-IST’in Yeldeğirmeni’nde yaşanan sosyal ve kültürel dönüşüme yapmış 

olduğu etkiye de değinilecektir. Bu etki bir önceki bölümde de vurgulandığı üzere 

kentsel deneyimi dönüştüren ve yeniden tanımlayan somut, fiziksel müdahaleler 

ortaya çıkartmak (Suchet ve Mekdjian 2016, 4) bağlamında çeviri olarak 

kavramsallaştırılmaktadır. 

Yukarıda da belirtildiği gibi sokak sanatı, herhangi bir sosyal, kültürel ya da politik 

mesajı aktaran ya da sanatçının öznelliğini sergileyen sanatsal bir erek metin olarak 

anlaşılabilir. Sanat yapıtını içeriğinden bağımsız olarak üretildiği, yerleştirildiği 

ve/veya sergilendiği mekâna yaptığı somut dönüşüm etkisi bağlamında ele 

aldığımızda da kent dokusunu çeviren bir araç olarak irdelenebileceğini 

düşünebiliriz. Sokak sanatıyla ilgili tanımlara değinirken sokak sanatının grafitinin 

yöntemlerini kullanarak başladığını belirtmiştik. Bu durum duvar resimleri 

bağlamında da benzer şekilde gözlenmektedir. Grafiti, İstanbul’da hali hazırda 

görülmeye başlanan bir türdü. Önceleri biraz daha yeraltında kalmış olsa da bir süre 

sonra yerüstüne çıkan ve daha sonraları popüler kültürün bir ürünü halini de alan 

grafiti tüm dünyada olduğu gibi İstanbul’un kentsel alanında da bir iletişim olarak 

yer bulmuştu. Dolayısıyla birçok semt ve mahalleye girmiş, kendine belirli bir yer 

edinmiş olduğu söylenebilir. MURAL-IST’in düzenleyicilerinden biri olan ve tez 

bağlamında önemli bir kültürel aracı olarak ele alınan Theo Gilij, grafitinin 

günümüzdeki hali üzerine şunları ifade ediyor: 

Yeraltı sanatından çoktan çıkmış halde. Mağazası var ve bu anlamda ilk aktör benim. Mağaza 
olunca ve sadece bu konu üzerine bir mağaza olunca mesele ana akım ve ticari bir hal aldı. 
Eskiden olan kurallar artık yok çünkü bence pop bir art oldu. Rap gibi mesela. Rap de 
dünyanın yeni pop’u. Bence grafiti de tasarım olarak yeni pop iletişim şeklidir. Türkiye’de 
aslında grafitici 1990’lardan beri var hatta grafiti 1980’lerin sonundan itibaren başladı fakat 
yeraltı kısmı Türkiye’de çok yeraltı kaldı ve bunu yaygınlaştıracak bir kültür olmadı. Sonra da 
sadece ana akım şekliyle popüler oldu yani yeterince güçlü bir geçmişi yok Türkiye’de. 
Aktörler var, 2000’lerin başından 1990’ların sonundan beri aktörler var ama çok aktif 
olmadılar, yeterince imkanları yoktu. Avrupa ve Amerika’daki diğer şehirlerdeki gibi önemli 
bir kültür olmadı hatta çok sonradan geldi. Bu baktığımızda dükkândan dolayı da oldu çünkü 
ana akım ve popüler olmasına en çok katkıyı biz yaptık18. 

                                                
18  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş. 



132 
 

Gilij’in vurguladığı en önemli nokta İstanbul’da ve Türkiye’de grafitinin ve 

dolayısıyla sokak sanatı kültürünün yaygınlaşmasında grafiti mağazası Donut’ın 

yaptığı etkidir. Gilij, aynı zamanda kendisini de bu anlamdaki ilk aktör olarak 

tanımlıyor. Buradan yola çıkılarak, Gilij’in sokak sanatının Türkiye’deki gelişimine 

dair sanatlararası aktarımın öncüsü olan önemli bir kültürel aracı olduğu sonucuna 

varılabilmektedir. Gilij, kendisinin aracılık rolü ve Donut grafiti mağazasının 

gerçekleştirmiş olduğu söz konusu sanatlararası aktarımı vurgularken Türkiye’nin 

farklı bir coğrafya ve değişik bir ülke olduğunu o nedenle yurtdışında görülen 

örneklerin bu coğrafyaya ilk yansımasındaki sorunlardan sonra kendilerinin yaptığı 

aracılıkla birlikte grafiti ve sokak sanatının Türkiye ve İstanbul’da farklı bir noktaya 

geldiğini belirtiyor: 

İlk dönemlerde yurtdışında ne görüyorsam kopyalayıp yapıyorum gibi bir durum vardı. Bu 
kültürü yurtdışında gibi uygulamak istediler ama on, on beş, yirmi yıl sonra birebir yapılan 
işler uygun değildi. Burası farklı bir coğrafya, değişik bir ülke ve burada bu kültürü nasıl 
adapte edebilirizi çok geç düşündüler. İlk yaklaşımlar yurtdışındaki gibi grafitiler yapmak, 
onlar gibi yazılar yazmak, onlara benzer grup adları bulmak gibi kopyalanmış ama adapte 
edilmemiş yaklaşımlardı. İlk işler hep gri gibi soğuk renklerde ve harflerle yapılan işlerdi. 
Dolayısıyla özgün işlerin ortaya çıkması biraz geç oldu19. 

Gilij, yapmış oldukları katkıyı da daha açık biçimde şöyle ifade ediyor:  

Dükkânı açtıktan sonra çok daha fazla yabancı gelmeye başladı Türkiye’ye – eskiden de 
geliyorlardı ama artık dükkândan geçmeye başladılar – dükkândan geçmeye başlayınca diğer 
sanatçılarla iletişime geçmeye başladılar. Eskiden dil sorunu da vardı. İngilizce konuşmuyoruz, 
nasıl konuşacağız onlarla gibi kaygıları vardı yerli grafiticilerin. Yurtdışına çıkma durumu da 
pek yoktu o dönemde. Gelen yabancılar da çok daha yoğun biçimde burada çalışmalar 
yapıyorlardı mesela o sarı yumruklar. Sarı yumrukları yapan Berlin’den Mathias adında bir 
arkadaşım. Dükkanların kepenkleri üzerine yapılan o sarı yumrukların silinmediğini fark 
ettiler. Neden silinmiyor çünkü sarı, canlı, ilgi çeken, sıcak bir renk ve bir yumruk, bir göz gibi 
figüratif şeyler yapıyor. Mathias’ın işleriyle birlikte yerli grafiticiler de daha figüratif ve canlı 
renklerde işler yapalım fikrini geliştirdiler. Sonrasında herkes daha çok iş yapmaya başladı 
çünkü önceden yapılan işler bir süre sonra belediyeler tarafından siliniyordu ama kepenklerin 
üzerine yapılan işler silinmiyordu. Mağaza sahibi de bir kere silse bile bir sonraki sefer, zaten 
gündüz kepenkleri kaldırıyorum kimse görmüyor, bununla uğraşamam diyerek silmemeye 
başladı. Üstelik görsel ve ilgi çekici bir şeyse insanlar silmek bir yana talep bile ediyorlar. 
Karaköy ve Galata’da bir dönem bütün mağazalar grafiti istiyordu. Aslında Türkiye’de halk 
bence buna açıktı çünkü kültürel bir açlık olduğunu düşünüyorum.20. 

                                                
19  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş. 
20  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018. 



133 
 

 
Şekil 13: İstanbul’da Sarı Yumruklar  

 
Jan Rath, @janrath1[08.02.2019] 

2000’lerin başlarında Kadıköy ve Yeldeğirmeni’nde de az da olsa sokak sanatına dair 

grafiti, stencil, duvar yazıları, heykeller21 gibi işler görülmeye başlanmıştı ancak 

bunu bir festival olarak mahallenin bağlamına getirmek bireysel aracılar vasıtasıyla 

olmuş olsa da daha kurumsal bir proje olarak değerlendirilebilir ve dolayısıyla belirli 

amaçlar doğrultusunda planlanmış olduğu varsayılabilir.  

Yeldeğirmeni’nde başlamış olan canlandırma projesi kapsamında projelendirilen 

MURAL-IST’in fikir olarak nasıl ortaya çıktığına değinmeden önce “görsel sanatlar 

ve performans sanatları topluluklarının ve güzel sanatlar okullarının kentsel 

canlandırmanın göstergeleriyle ilişkili” (Grodach ve diğ., 2014, 23) olabildiği 

dikkate alındığında, festivali ilk tasarlayan ve başlatan ÇEKÜL Vakfı’nda da görev 

yapmakta ve aynı zaman YCP’nin proje mimarlarından olan mimar Alp Arısoy ve 

Türk sokak sanatçısı Esk Reyn’in kentsel müdahale aracı olarak sokak sanatını 

kullanma fikrini oluşturmalarının ve İstanbul’da ilk kez düzenlenen bu sokak sanatı 

festivalini hayata geçirmelerinin pek de şaşırtıcı olmadığı söylenebilir. Arısoy’a göre, 

başlıca amaçları ve tüm çabaları kamusal alanın niteliğini artıracak ve mekân algısını 

                                                
21  Kadıköy ve Yeldeğirmeni’nde görülebilen açık alan heykelleri hakkında daha fazla bilgi için bkz. 

Tufan, Ayça, Ayşe Ayhan. 2016. Open Space Occupants: Analyzing Open Space Sculptures in 
Kadıköy, İstanbul. Proceedings of the 5th International Turkic Art, History and Folklore 
Congress/Art Activities, Comrat, Moldova. 



134 
 

güçlendirecek odak noktaları yaratabilmek için bir proje tasarlamaktı22. Esk Reyn de 

amaçlarını “[…] yaşadığımız kente ve mahalleye değer kazandırmak, yapılan 

yenileme projesi ile mahalleyi görünür ve dikkat çekici bir hale sokarak sokak 

sanatını/kültürünü doğru biçimde insanlara sunmaktı […]” (Artful Living 2014) 

şeklinde ifade ediyor. Bu noktadan hareketle kamusal sanatı geliştirecek bir 

etkinliğin mahallenin kültürel ve sosyal dokusunu canlandırmada oldukça yararlı 

olabileceği düşüncesini kurdukları anlaşılmaktadır. MURAL-IST ile birlikte 

amaçlananların neler olduğunu, projenin nasıl şekillenip nasıl hayata geçtiğini, 

organizasyonun ayrıntılarına dair önemli noktaları ve ilk başladığı günden bugüne 

Yeldeğirmeni’nin kentsel, sosyal ve kültürel dokusu üzerindeki dönüştürücü etkisi 

başta Alp Arısoy, Esk Reyn ve Theo Gilij ve festivale katılmış olan bazı sanatçılarla 

yapılan kişisel görüşmeler ile çeşitli kaynaklardan erişilmiş olan röportajlar 

çerçevesinde değerlendirilmeye çalışılacaktır. Bu bağlamda Alp Arısoy, Esk Reyn ve 

Theo Gilij kültürel aracılar olarak anılacaktır. 

MURAL-IST’in tasarım aşamasından itibaren projenin içinde yer alan heykeltıraş, 

grafiti ve sokak sanatçısı olan Esk Reyn festival fikrinin nasıl geliştiğini şöyle 

anlatıyor: 

Ben heykeltıraşım. Alp öncelikle Karakolhane Caddesi girişinde bulunan Yeldeğirmeni taşları 
enstalasyonunu yapan heykeltıraş Bülent Çınar’a biz burada heykel, enstalasyon vb. işler 
yapmak istiyoruz diye gittiğinde Bülent Hoca Alp’i bana yönlendirmiş. Başlangıçta sokak 
sanatı ikinci plandaydı, buraya heykeller yapalım düşüncesiyle Alp’le ilk görüşmemiz başladı. 
Alp de Mimar Sinan’dan birkaç devre üstte olduğu, sokaktaki olayları bildiği, sokak sanatının 
2000’lerdeki ilk örneklerini gördüğü için bu fikir de gündeme geldi ve pozitif bir yaklaşım 
oluştu23. 

Alp Arısoy ve Esk Reyn’in yolları heykeltıraş Bülent Çınar aracılığıyla kesişmiş olsa 

da söz konusu dönemde hem Alp Arısoy hem de Esk Reyn Yeldeğirmeni’nde ikamet 

ediyor oldukları için mahallenin koşulları ve gereksinimleri konusunda bir mahalleli 

olarak da bilgi sahibiydi. MURAL-IST’in YCP kapsamında bir canlandırma hareketi 

olarak başladığını ifade etmiştik ancak Arısoy ve Esk Reyn’in mahalleyi içeriden 

tanıyor olması halinin de böylesi bir festival için Yeldeğirmeni’ni daha uygun bir 

konuma taşıdığı söylenebilir. Esk Reyn’in konuya ilişkin ifadeleri de bunu doğrular 

niteliktedir: 

O dönemde Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi başlamıştı ve Yeldeğirmeni daha girilebilir, 
gezilebilir bir yer olmuştu. Projenin ilk evreleriydi. Ondan öncesinde ben tam olarak o 
pavyonların olduğu, festivalin ilk yılını gerçekleştirdiğimiz, Pixel Pancho’yla Amosé’nin 
duvarının ortasından geçen yol üzerinde oturuyordum. O duvarları, o muhiti biliyordum. Alp 
yukarıda oturuyordu. Biz Alp’le tanıştık ve böyle bir fikir ortaklığında anlaştık. Beraber 

                                                
22  Alp Arısoy ile kişisel görüşme, 9 Mart 2018, Beyoğlu. 
23  Esk Reyn ile kişisel görüşme 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



135 
 

Kadıköy Belediyesi’ne gittik ve sokak sanatçılarının olacağı festival projesini başlatmayı öne 
sürdük. Festival 2012’de başladı24.  

Yeldeğirmeni mahallesi böylesi bir sokak sanatı festivalinin düzenlenebilmesi için 

ayrıca imar planı, mahalledeki yapıların yerleşim biçimi gibi konular açısından da 

oldukça elverişlidir. Yeldeğirmeni’nin görece eski bir yerleşim bölgesi olması 

mahallede birçok eski ve metruk binanın bulunabilmesi sonucunu doğuruyordu. 

Mahallede gayrimüslim azınlıkların ve Levantenlerin mülkiyetinde olan birçok bina 

bulunuyordu ancak gayrimüslimlerin 1930’lu yıllardan başlayarak ve 50’lilerde 

hızlanarak mahalleyi terk edişleri bölgedeki ev ve binalarla ilgili tapu sicil, mülkiyet 

ve planlama sorunlarını beraberinde getirdi.  Bu sorunlardan dolayı günümüzde 

mahallede daha önceden üzerinde evlerin bulunduğu boş araziler görmek mümkün. 

Bugün bu boş araziler çoğunlukla otopark olarak kullanılmaktadır. Yine bugün 

mahallede 300 adet tescilli tarihi yapı bulunmaktadır ancak birçok tarihi yapı da 

yıllar boyunca zamanın şartlarına dayanamayarak yıkılıp tarih sahnesinden 

çekilmiştir. Yıkılan binalardan boşalan araziler ister otopark olarak kullanılsın ister 

Canlandırma Projesi kapsamında kamusallaştırılıp düzenlenerek mahalle parkı, 

sokak nişleri vb. gibi işlevlendirilmiş olsun yanlarında bulunan apartmanların yan 

cephe duvarlarını açığa çıkarmaktadır. Yeldeğirmeni’nin tarihsel karakterinin sonucu 

olarak ortaya çıkan apartmanların bu boş yan cepheleri de sokak sanatçıları için 

duvar resimlerini boyayabilecekleri boş birer tuval görevi görmektedir.  

Kültürel aracıların ifadelerinden de anlaşıldığı gibi amaç hem mahalleye değer 

kazandırarak mahallenin görünürlüğünü artırmak hem de sokak sanatını doğru 

yöntemlerle insanlarla buluşturmaktır. MURAL-IST aynı zamanda YCP’nin mahalle 

yenileme kapsamında gerçekleştirmeyi hedeflediği vitrin projeler ortaya koyma 

projesinin de en güzel örneğidir. İleride de belirtileceği üzere yalnızca bir kez 

düzenlenmesi planlanan festival daha sonraları YCP’den de koparak başlı başına bir 

odak noktası haline gelir ve sonraki yıllarda da artan ilgi ve katılımla düzenlenmeye 

devam eder. Bu noktada Kadıköy Belediyesi’nin de festivaldeki rolünü vurgulamak 

gerekmektedir. Kadıköy Belediyesi festivalin düzenlendiği 2012 yılından itibaren 

projenin maddi desteğini üstlenmektedir.  

Yeldeğirmeni’nin dilinden söz ederken sanatın da mahallenin dillerinden biri 

olduğunu vurgulamıştık. Bu hem sanatın dönüşümün aracı olarak kullanılmasından 

hem de kentin kendi dinamiğinden kaynaklanan pratiklerde ağırlıklı olarak yer 

                                                
24  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



136 
 

bulmasından kaynaklanmaktadır. Esk Reyn hem MURAL-IST’in amacı hem de 

sanatın dili konusundaki görüşlerini şöyle ifade ediyor: 

Bunu sokak sanatının dili için yaptık. Ben grafitiyle çocukluğumdan beri haşır neşirim. O dil 
üzerinden bir şey anlatmanın ne demek olduğunu biliyorum. Duvar resimlerinin de ayrı bir dili 
var ve bir şeyler anlatılıyor, sembollerle ilgili bir anlatım. Sokağın da bir iletişimi var, kamusal 
alanların, birlikte yaşanan alanların çok büyük bir etkisi var. Sokakta iletişim kurmak dünya 
üzerindeki en yaygın, en çabuk çoğalabilen, en eski ve en popüler yöntem. Sokağı bizim de 
kullanma hakkımız var. Herkesin kendine ait bir alanı var, bunu sesle yapan, kendi mülkleriyle 
yapan, satın aldıkları alanlarla yapan çok fazla var, kurumların belirlediği kamusal alanlarda 
heykel, enstalasyon vb. yapanlar var ama izin almadan ya da belirli izinlerle, çok daha farklı 
gelişebilmiş özgürlüklerle resimler yapıldığında, sokak enstalasyonları yapıldığında – özgürce 
birileri karışmadan – çok farklı bir şey çıkıyor ortaya. Biraz protest olabiliyor, biraz eğlenceli 
olabiliyor, biraz insanların kendisi nasıl isterse öyle olabiliyor. Buradaki en önemli olan durum 
da insanların kendisinin nasıl istediği, özgünlük25.  

Sanatın dilinin kamusal alanda ortaya çıkan bir iletişim olarak kullanılması ve bunun 

sanatçının kendi özgünlüğünü vurgulayarak yapabiliyor olması oldukça değerli bir 

durum olarak da yorumlanabilir. Esk Reyn burada kamusal alanda özgürce resim ve 

sokak enstalasyonları yapmanın ortaya farklı bir şey çıkarttığından bahsediyor. 

Burada ortaya çıkan kamusal alanda gelişen bir iletişim olarak anlaşılabilir. Esk 

Reyn, semboller üzerine kurulu sanatsal bir anlatım biçimini sokaktaki insanların ne 

kadar anlayabildiğini, görsel iletişimlerinin ne kadar yüksek olduğunu bilmediğini 

belirtirken sokaktaki anlatım biçiminin bu kadar canlı ve dikkat çekici olmasının 

nedenini bir anlamda da buraya bağlıyor. Buradan hareketle sokaktaki sanatın dikkat 

çekici ama sonuç olarak nasıl alımlanacağının belirsiz olmasının bir nedeni olarak da 

sokağın aslen bir sergi alanı olmadığı düşünülebilir. Sokak bir sergi alanıdır da 

elbette ancak özellikle bir eseri ya da işi ya da bunların oluşturduğu bir bütünü 

izlemek üzere bilet alıp içeri girdiğiniz bir mekân değildir. Öylesi bir mekâna 

gidenler tercih ettikleri, özellikle bir şeyi görmek, izlemek istedikleri için giderler 

ancak sokaktaki sanat herkese açık olduğu için sokaktan geçen herkes söz konusu işi 

görebilir ve farklı dilleri, dünyaları, ifade biçimleri, anlayışları ve ideolojileri olan 

birçok farklı insan aynı sokaktan geçebilir. Mural resimlerin bir önemli özelliği de 

dev duvarların tuval olarak kullanılmasından dolayı işin tamamlanmasının zaman 

almasıdır. Esk Reyn bu sürecin ortalama olarak beş ile yedi gün sürdüğünü 

belirtiyor26. Beş ile yedi gün süren bir zaman zarfında sokakta beş altı katlı bir 

apartmanın duvarlarını boyama eyleminin mahalle sakinleri bir yana sokaktan geçen 

herkes için son derece ilgi çekici olacağı söylenebilir. Yukarıda Esk Reyn’in 

birtakım özgürlüklerden söz ettiğini vurgulamıştık. Mural resimler söz konusu 

olduğunda da özgürlük ve özgünlük kuşkusuz bir sanat yapıtının olmazsa olmaz 
                                                
25  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 
26  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



137 
 

özellikleri olarak dikkate alınmaktadır ancak mural resimler bağlamında bazı teknik 

bağlayıcılar bulunduğunu da belirtmek gerekir. Duvarların boyanması esnasında tüm 

duvarı etkin biçimde kullanabilmek için vinç kullanmak gerekmektedir ve bazı 

durumlarda binanın sokaktaki konumuna göre vinçlerin sokağı kapatması hali söz 

konusu olabilmektedir. Böylesi durumlarda da bazı özel izinlerin alınması, 

bilgilendirme ve uyarıların yapılması gerekebilmektedir. MURAL-IST bu anlamdaki 

desteğini Kadıköy Belediyesi’nden alır. Yapım süreciyle ilgili tüm düzenlemeler 

belediye tarafından gerçekleştirilir. Bu anlamda belediye yalnızca festival sponsoru 

olmakla kalmayıp önemli bir teknik desteğin de sorumlusu konumundadır.  

 
Şekil 14: Mural Yapım Süreci 

 
Çekül https://www.cekulvakfi.org.tr/haber/sagir-duvarlar-sanat-eserine-donusuyor [11.03.2016]. 

Yapım süreci ayrıca sanatçı, duvara yapılan iş ve mahalle sakinleri ve/veya sokaktan 

geçen kişiler – bir anlamda yapılan işin alıcıları – arasındaki iletişim ve etkileşimin 

en canlı biçimde ortaya çıktığı anlar olarak da oldukça önemlidir. Resmin iç mekân 

duvarlarında sergilenen bir yapıt olmanın yanında sokak duvarlarında belirli bir 

süreçte ilerleyen bir yapım olduğuna şahit olan izleyiciyle sanatçı arasında oluşan 

iletişim her iki tarafın algılarını etkileyen bir sürece dönüşebilir. Söz konusu anlara 

dair Esk Reyn şöyle söylüyor: 

Sabah 6’dan akşam 7’ye 8’e kadar beş altı gün boyunca vinç tepesinde çalışan insanları 
görünce nasıl bir şey olduğunu daha iyi anlıyorlar ya da düşünüyorlar. Biz en başından beri 
buna şahit olsunlar istedik. Festivalin en başından beri vurgulamak istediklerimizden bir tanesi, 
insanların buradaki emeği görmeleri ve gelip bu sürece tanık olurlarsa daha büyük keyif 
alabilecekleriydi. Bir fotoğraf çekip paylaşmak o kadar büyük bir resim görmedikleri için 
etkileyici ama vakit ayırabilirlerse o süreçte o kocaman resmin aslında ne kadar ufak bir alanla 
mücadele ettiğini görmek ve o ilerleyişe tanık olmak çok etkileyici diye düşünüyorum.  



138 
 

Sokaktan geçen farklı dilleri, dünyaları, ifade biçimleri, anlayışları ve ideolojileri olan bir sürü 
insanla yapım süreçlerinde diyalog halinde olmak zorundayız. Bazen çok hararetli geçiyor 
bazen çok eğlenceli. Bazen çok uyumlu şeyler anlatanlar oluyor. Keyif aldığımız, bazen de 
almadığımız – dürüst olmak gerekirse – anlar oluyor ama sonuç olarak kurulan iletişim festival 
sonrası ya da önceki yıllara dönüp baktığımızda bize bir şeyler bırakıyor ve geliştiğini 
görüyoruz her sene daha fazla. İlk senekiyle son seneki arasında çok daha fazla bir anlayış 
farkı var bu da bir şeylerin bilgisel olarak bizim yönümüzde de geliştiğini çok farklı yerlere 
bizim de öngöremediğimiz yerlere evrildiğini, kendiliğinden sonuçlar doğurduğunu ve bu 
sonuçları bizim çözümlerle daha iyi bir hale getirmemiz gerektiğini anlatıyor27. 

Festivalde duvar boyayan kadın sanatçılardan biri olan FU da murallerin bir iletişim 

olmasına dair görüşlerini belirtirken bir taraftan da farklı dünya görüşleri ya da farklı 

anlayış biçimleri arasında aracılık yapan bir ileti olması konusunun altını 

çizmektedir: 

Burada güzel olan kısım davetsiz bir şekilde insanlara bir mesaj, bir renk, bir düşünce 
bırakıyorsunuz. Söyleyecek çok sözümüz var ancak sesimizi duyuracak alanımız yok çoğu 
zaman, sokak sanatı bu noktada söz kullanmadan haykırmanıza da alan, bazen de çok gri ve 
soluk bulduğumuz yerleri canlandırmanıza olanak sağlıyor28. 

Bu noktada sanatçı ve sokaktaki kişiler arasında sanatın dili aracılığıyla bir iletişim 

gerçekleştiğini söylemek mümkün. Mural resimler aracılığıyla bir temas alanı 

yaratılmış oluyor. Başka koşullar ve dinamikler içerisinde hiçbir şekilde karşı karşıya 

gelmesi beklenmeyen farklı dil, kültür, inanç, ideoloji, dünya görüşü ve en kapsayıcı 

anlamıyla dünyayı yorumlama biçimine sahip kişiler için bir karşılaşma bir temas 

alanı meydana geliyor ve söz konusu temas alanında sanatçı ve izleyici arasında 

kurulan diyalog bir aracılık etkinliği, bir iletişim, bir çeviri olarak karşımıza çıkıyor.  

Alp Arısoy’un belirttiğine göre festival 2012 yılında bir kez düzenlemek üzere 

tasarlanmıştı ancak festivale gösterilen yoğun ilgi sonraki yıl da devam etmesini 

sağlayan ve belki de en önemli etkenlerden biri oldu. Kadıköy Belediyesi ile 2016 

yılı Mart ayında yapılan ilk görüşmede apartmanların tüm yan cephelerini kaplayan 

söz konusu devasa resimlere mahallelinin ilk tepkisinin biraz şüpheci olduğu, 

özellikle resimlerin içeriğiyle ilgili merak ve şüpheleri bulunduğu vurgulanmıştı. 

Görüşmede bazı mahalle sakinlerinin özellikle resimlerin içeriğini merak ettikleri ve 

içerikleri konusunda endişeleri olduğu belirtilmişti. Bu görüşmede, mahallelinin 

başlangıçtaki şüpheci ve endişeli tavrı nedeniyle festival organizasyonuna 

belediyeden de katılmış olan takım arkadaşlarının ve bir kurum olarak Belediye’nin 

bu yeni kentsel müdahale aracının mahalleye getirilmesi sürecinde yurt dışından 

gelen sanatçılar ve mahalle sakinleri arasında kültürel aracılar olarak konum almış 

                                                
27  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 
28  FU ile görüşme, 16 Ekim 2018. 



139 
 

oldukları da anlaşılmıştır. Bu anlamda Yeldeğirmeni de bir aracılık bölgesi, bir temas 

alanı halini almış olur. 

24 – 30 Eylül 2012 tarihlerinde ilk defa düzenlenen Mural İstanbul Festivali 

kapsamında İtalya’dan Pixel Pancho, Almanya’dan Dome olarak bilinen Christian 

Kramer, Fransa’dan Amosé ve Brezilya’dan Claudio Ethos olmak üzere dört 

uluslararası sokak sanatçısı Yeldeğirmeni’ndeki binaların devasa cephelerini 

boyamak üzere davet edildi.  

 
Şekil 15: Mural İstanbul Festivali 2012 Afiş 

 
Mural İstanbul Facebook, https://www.facebook.com/pg/muralistanbul/photos/?ref=page_internal 
[12.4.2017]. 

Tablo 1: 2012'de Mural İstanbul Festivali'ne katılan sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Amosé   Fransa Kırmızıkuşak Sokak No:12, Rasimpaşa Mahallesi 

Claudio Ethos Brezilya Karakolhane Caddesi No:63, Rasimpaşa Mahallesi 

Dome Almanya Tayyareci Sami Sokak No: 10, Rasimpaşa Mahallesi 

Pixel Pancho İtalya Nüshetefendi Sokak No:37, Rasimpaşa Mahallesi 

Pixel Pancho İtalya İzzettin Sokak No:12, Rasimpaşa Mahallesi 

2012 yılında ilk başladığı günden bugüne Mural İstanbul Festivali’ne 20 uluslararası 

ve Türkiye’den 13 sokak sanatçısı katıldı. Tezde oluşturulan bakış açısına göre 

MURAL-IST çerçevesinde Yeldeğirmeni’nde duvar boyamış olan her sanatçı da 



140 
 

birer kültürel aracıdır ancak bu tezde sanatçılar kültürel aracılar olarak anılsa da 

sanatçılara ve kültürel aracılık rollerine ayrıntılı biçimde değinilmemektedir. Ne var 

ki sanatçıların Mural İstanbul hakkındaki bakış açılarını dair genel bir çerçeve 

çizmek amacıyla ilk olarak 2012’de Mural İstanbul’a katılan 4 yabancı sanatçı 

Amosé, Claudio Ethos, Dome ve Pixel Pancho’ya 16 Ocak 2018 tarihinde e-posta 

yoluyla ulaşılarak sorular iletilmiştir. Bu 4 sanatçıdan yalnızca Claudio Ethos 6 

Şubat 2018 tarihinde göndermiş olduğu e-posta ile sorulara yanıt vermiştir. Bir süre 

sonra 2 Ekim 2018 tarihinde aralarında Freddy Sam, Inti, Jaz, Chazme 718, M-City, 

Aryz, Deih ve Alex Maksiov’un bulunduğu yabancı sanatçılara yine e-posta 

aracılığıyla ulaşılmıştır. 6 Ekim 2018 tarihinde Aryz’nin asistanı e-posta yoluyla 

Aryz’nin bir iş gezisinde olduğunu ve sorulara cevap verebileceğini düşünmediğini 

iletmiştir. 23 Ekim 2018 tarihinde Freddy Sam, Dome, Amosé, Pixel Pancho, M-

City, Chazme718, Inti ve Jaz’a e-posta ile sorular iletildiğinde Güney Afrika 

Cumhuriyetin’nde Freddy Sam aynı tarihte gönderdiği e-posta ile şu sıra çok yoğun 

olduğunu söyleyerek ve üç hafta içerisinde kendisine yeniden ulaşmamı belirtti. Aynı 

tarihte Inti’ye Facebook Messenger ile; Dabtar, B. Shanti, Alex Maksiov ve Fintan 

Magee’ye de web sayfası üzerinden sorular yeniden iletilmiştir. Sonuç olarak birçok 

sanatçıya ulaşmak mümkün olmamış, MURAL-IST’e ve kendi aracılık rollerine 

ilişkin öznel görüşleri üzerine fikir alınamamıştır. Bunun yanında ulaşılabilen 

sanatçılar Claudio Ethos, Esk Reyn, Fu, Ares, Chu ve Lakormis’in görüşleri 

üzerinden bir değerlendirme yapılmıştır. Tezin sanat eserlerine, içeriklerine, 

kapsamlarına, kendi anlam dünyalarına ve iletişim dillerine içerikleri anlamında 

odaklanmadığını bunun yerine eserlerin içince bulundukları sosyal ve kültürel 

dokunun şekillenmesinde nasıl bir aracılık etkinliği konumunda olduğunun 

anlaşılmasına odaklanıldığını belirtmekte yarar olacaktır.  

Festivale davet edilen sanatçıların nasıl belirlendiği ve iletişimin nasıl kurulduğuyla 

ilgili olarak yine kültürel aracıların konumu ve aracılık rollerinden söz etmek 

gerekmektedir. Bu bağlamda MURAL-IST düzenleyicilerinden biri olan Theo 

Gilij’in bir kültürel aracı olarak konumuna değinmek önemli olacaktır. Gilij, 1980 

yılında Lüksemburg’da doğdu. Uzun süre tasarım ve müzik alanlarında çalıştıktan 

sonra 2007 yılında İstanbul’a gelerek Donut sokak sanatı ve grafiti mağazasını açtı. 

Gilij, Kurtuluşlu Levanten bir babanın ve Rum bir annenin oğlu. Anne ve babası 

1979 yılında o dönemde yaşanan çeşitli zorluklar nedeniyle İstanbul’dan ayrılarak 

önce İtalya’ya sonra da Lüksemburg’a gider. Gilij’in kendi ifadeleriyle belirtmek 

gerekirse: 



141 
 

Zamanında annem ve babam burada Son Durak’ta oturuyorlardı ama 1979 yılında babamın işi 
nedeniyle Lüksemburg’a gittiler. İş için gittiler ama buradaki durum da o yıllarda biraz kritik 
olmaya başlamıştı ve herkes gitmişti. Ben orada doğdum ama buradan giderken annemin 
karnındaydım ve bu göç duygusunu taşıyorum. Önce İtalya’daydılar, iki üç ay orada kaldılar. 
Annem sürekli ağlıyordu, İstanbul’u özlüyordu, Türkiye’yi özlüyordu. Sonra Lüksemburg’a 
gittiler, üç ay bir otelde kaldılar orada ve hep bir üzüntü, hüzün ve bir nostalji vardı. 
Lüksemburg’daki evimizin her yerinde Ara Güler’in İstanbul fotoğrafları vardı. Evin her 
yerinde neredeyse obsesif biçimde asılıydı bu fotoğraflar. Lüksemburg Germanik soğuk bir 
yer, Türkiye’ye göre neredeyse paradoksal biçimde farklı. Ben de fark etmeden içimde 
ülkemizi, yerimizi kaybettik, göç ettik duygusunu taşıyordum. Aslında çocukluğumdan beri 
çok bağlıydım çünkü yazları geliyorduk İstanbul’a ve üç dört haftayı burada geçiriyorduk. 
Dolayısıyla Türkiye’ye çok bağlıydım, öyle hissediyordum. Bundan dolayı da 2007 yılında 
geldim ve Donut’ı açtım29. 

Gilij’in ifadeleri kültürel aracıların aracılık rollerinin göç ve yer değiştirme 

bağlamlarında nasıl şekillendiğine dair güzel bir örnek. Öyle ki Gilij’in kendi yaşam 

alanının bir çeviri bölgesi olduğu dahi savunulabilir. Burada çeviri – tezde anlaşıldığı 

haliyle kültürel çeviri olarak da adlandırılabilir – daha önce de vurgulanmış olduğu 

gibi göç ve yer değiştirme bağlamında bir konuşma, yazma ve dünyayı yorumlama 

biçiminden diğerine doğru yapılan hareket anlamıyla gerçekleşmekte (Cronin, 2006; 

Maitland, 2017). Böylesi bir konumda bulunan kültürel aracıların coğrafik konumları 

ne olursa olsun bir aracılık bölgesinde, bir temas alanında var oldukları ve farklı 

kültürel kodların etkileşimiyle şekillenmiş bir bağlamda kültürel aktarım etkinlikleri 

gerçekleştirdikleri iddia edilebilir. Gilij’in 2007 yılında İstanbul’a gelerek Donut’ı 

açması da bu bakış açısıyla değerlendirilebilir.  

Donut, bir sokak sanatı ve grafiti mağazası olarak hizmet vermektedir. Gilij, 2007’de 

Türkiye’ye geldiğinde içinde bir galeri de olmasını planladığı bir ‘consept store’ 

açmak istemiş olduğunu belirtiyor. Tasarımcıların tasarladığı eşyaları satacakları, 

sergi alanları, belki bir kafesi olan ve aynı zamanda sprey boyanın da bulunacağı 

ufak bir alanda açılacak bir dükkân tasarlarken Türkiye’deki grafiti ve sokak sanatı 

durumunu görünce Donut’ın da biraz daha farklı şekillendiğini ifade ediyor. Donut, 

Türkiye’de açılmış olan ilk sokak sanatı ve grafiti dükkânı ve özellikle İstanbul’da 

sokak sanatı ve grafitinin gelişmesi ve yaygınlaşmasında ve hatta MURAL-IST’in 

düzenlenmesinde önemli bir etkisi bulunmakta. Donut ve MURAL-IST bağlantısını 

Esk Reyn’in ifadelerinde de bulmak mümkün: 

Theo Gilij’in açtığı bu grafiti dükkânı Türkiye ve İstanbul’da açılan ve boya satılan ilk 
dükkandır. Bu dükkânın açılmasıyla birlikte grafiti sanatçıları dünyadan geri kalmamaya 
başladılar. Çünkü güncel olarak bir mağazamız var, boyalarımız geliyor, malzemelerimiz var, 
dergiler geliyor, kitaplar geliyor ve bunlar on sene öncesinden çok daha güzeldi. Bu mağazanın 
açılmış olması grafiti ve grafiticiler için çok büyük bir motivasyon yaratmıştı30.  

                                                
29  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş. 
30  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



142 
 

Bu ifadelerden anlaşıldığı gibi Donut grafiti dükkanının açılmasından sonra 

İstanbul’daki sokak ve grafiti sanatçılarının hayatlarında bir değişim başlamaktadır. 

Yeldeğirmeni’nde sokak sanatının görülmeye başlamasında ve MURAL-IST’e 

uzanan yolda bir hareket başlatma, başka türde bir dinamizm ve etkileşim yaratma 

işlevleriyle de Donut’ın yerinin önemini vurgulamak mümkündür.  Bu anlamda, aynı 

zamanda, erek kültüre yeni bir şey taşıyan ve bir hareket başlatarak dönüşüm 

dinamiği ortaya çıkaran biri olarak Theo Gilij’in kültürel aracılık rolünün altı bir kez 

daha çizilmiş olmaktadır. Gilij, Kurtuluş’ta açtığı dükkânın yarattığı etkinin ve 

öneminin farkında ancak ilk zamanlarda bazı zorluklar yaşadığını belirtiyor: 

Başlarda büyük hayal kırıklıkları yaşadım çünkü bizim müşteri kitlesi, sokak sanatçılarının 
çoğu Alperen, MHP’liydi ve mağazayı açıp müşteri olarak onları görünce şaşırdım ve çok net 
bir şekilde sana söylüyorlar sen bizden değilsin ama senden mal almak zorunda olduğumuz 
için geliyoruz31.  

Farklı ideolojik yatkınlığı, farklı sosyal, kültürel ve siyasi yaşamları ve yaklaşımları 

olan kişilerin sokak sanatı alanında yer alması Donut’ın da farklılıkların kesişim 

noktası olarak başlı başına bir temas alanı halini almış olduğunu gösterir niteliktedir. 

Bununla da ilişkili olarak Gilij, İstanbul’un ahalisinin göç ve yer değiştirmeyle 

değişmesinin bir sonucu olarak tarihsel süreçte çoğunlukla gayrimüslim ve Levanten 

ailelerin yaşamış olduğu Kurtuluş ve Yeldeğirmeni gibi bölgelerde bir kültürün 

gitmesiyle zamanla bir boşluk meydana geldiğini bu boşluğun insanların kimliksiz 

kalmasına yol açtığını ve bu durumun da sonuç olarak farklı toplumsal ve ideolojik 

yapılanmalara müsaade ettiğini belirtiyor. Gilij’e göre meydana gelen boşluk, söz 

konusu kent mekanlarının ruhsuzlaşmasına bir diğer deyişle kimliksizleşmesine 

neden olmuştu ve Yeldeğirmeni de söz konusu kimliksiz mahallelerden biriydi32.   

Gilij, belirtilen şekillerde kimliksizleşmiş bölgelerin yeni yöntemlerle 

canlandırılabildiğini ve Yeldeğirmeni’nde yaşanan durumun da buna bir örnek 

olduğunu belirtiyor: 

Bence muraller, mural festivali bizi Yeldeğirmeni’ne çekti. Biz bilinçsiz bir şekilde oraya gittik 
ama zaten buna açıktı ve bir şekilde bizi mıknatıs gibi oraya çekti çünkü kimliksiz bir yerdi. 
Rumlar ve diğer azınlıklar gittikten sonra kültürsüzleşen, boş ve tamamen ekside bir yer 
görünümündeydi. Böyle olması bir çekim de yaratmıştı. Orada ilk başta çok fakir bir kitle vardı 
ve kendilerini pek ifade edemiyorlardı. Yeldeğirmeni belki de Kadıköy’deki en kimliksiz yerdi 
ve böyle bir müdahaleye açtı ve çok müsaitti. Bir boşluk vardı ve o boşluk sonra Mural 
İstanbul ve sanatçılarla doldu33.  

                                                
31  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş. 
32  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş 
33  Theo Gilij ile kişisel görüşme, 8 Kasım 2018, Kurtuluş. 



143 
 

Gilij’in kimliksizleşme olarak nitelendirdiği durumu belki de marjinalleşme, âtıl 

kalma, görünürlüğünü kaybetme olarak değerlendirmek Yeldeğirmeni bağlamında 

daha doğru olabilecektir. Mahallede özellikle de 1980’li yıllarla birlikte başlayan 

sosyal, kültürel ve fiziksel çöküntüyle birlikte mahallenin her türlü müdahaleye daha 

açık, daha müsait bir konuma gelmiş olduğu belirtilebilir. Görünürlüğünü kaybetme, 

âtıl kalma, marjinalleşme ve kimliksizleşme vb. nedenler dolayısıyla bir kent 

mekanının çeşitli kentsel müdahalelere açık olması Gilij’in ifade ettiği biçimde 

‘müsait’ olması Suchet ve Mekdjian’ın çeviri kavramsallaştırmalarında da altını 

çizmiş oldukları önemli bir noktadır.  

Bu aşamada biraz da MURAL-IST’te yıllara göre yapılan düzenlemelere, katılan 

sanatçılara ve mural resimlere değinmekte yarar var. Yukarıda ilk yıl olan 2012’de 

festivale katılan sanatçılar ifade edilmişti. Burada da sonraki yıllarda festivale katılan 

tüm sanatçıları belirteceğiz ancak MURAL-IST’in genel kapsamı, sosyal ve kültürel 

etkisi, mahalledeki dönüştürücü rolü ve kültürel aktarıcılar ile kurumsal ve bireysel 

eyleyiciler arasındaki iletişim ağlarını ortaya çıkaran noktalara vurgu yapmadığı 

sürece murallerin içeriklerine ve sanatçı profillerine değinilmeyecektir. Mural 

İstanbul Festivali 2012 yılından günümüze kadar 2018 de dâhil olmak üzere her yıl 

kapsamı ve alanı genişleyerek düzenlenmeye devam etmektedir. Sınırları 

Yeldeğirmeni’ni aşan festival, yıllar boyunca Yeldeğirmeni’yle birlikte Kadıköy 

merkeze doğru mekânsal bir genişleme gösterdi. 2012’den bu yana 25 uluslararası ve 

Türkiye’den 13 sanatçı Yeldeğirmeni ve Kadıköy merkezdeki yaklaşık 30 binanın 

dış – yan cephelerini boyadılar. Festival 2013 yılında 12 – 30 Haziran tarihlerinde 

düzenlendi. 2013 yılında festivale Almanya’dan Captain Borderline Crew sanatçı 

kolektifinden Dabtar ve B. Shanti, Güney Afrika Cumhuriyeti’nden Freddy Sam, 

Şili’den Inti, Arjantin’den Jaz ve Türkiye’den Fu, Lakormis, Wicx, Esk Reyn, Rad, 

Canavar ve Cins katıldı.  



144 
 

Tablo 2: 2013'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Captain Bordeline 
Crew- Dabtar Almanya Kırkahvesi Sokak No: 26, Rasimpaşa Mahallesi 

Captain Borderline 
Crew-B. Shanti Almanya Kırkahvesi Sokak No:24, Rasimpaşa Mahallesi 

Fu, Lakormis, Wicx, 
Esk Reyn Türkiye Mühendis Sarı Ali Sokak, Rasimpaşa Mahallesi  

Rad, Canavar, Cins Türkiye Karakolhane Caddesi No:102, Rasimpaşa 
Mahallesi 

Freddy Sam G.Afrika 
Cumhuriyeti 

Macit Erbudak Sokak No: 57, Rasimpaşa 
Mahallesi 

Inti Şili Macit Erbudak Sokak No: 35, Rasimpaşa 
Mahallesi 

Jaz Arjantin İskele Sokak No: 58, Rasimpaşa Mahallesi 

 

 
Şekil 16: Mural İstanbul Festivali 2013 Afiş 

 

Mural İstanbul Facebook, https://www.facebook.com/pg/muralistanbul/photos/?ref=page_internal 
[12.4. 2017]. 



145 
 

2013 yılının festival düzenleyicileri ve sanatçılar açısında en büyük önemi o yıl ilk 

defa Türk sokak sanatçılarının da Yeldeğirmeni’nde duvar boyamış olmasıdır. Esk 

Reyn, Türk sanatçıların festivale ikinci yıl katılmalarının nedenini teknik anlamda 

donanımlı olmamaları olarak belirterek “bir duvara nasıl davranacağımızı video 

haricinde canlı görmüş insanlar değildik34” şeklinde ifade ediyor. MURAL-IST, 

yabancı ve Türk sanatçıların iletişim ağlarını genişleten ve etkileşimi güçlendiren bir 

alan yaratmış olması bakımından da ayrıca önemlidir. Esk Reyn Türkiye’deki sokak 

sanatçılarının Avrupalı sanatçılar gibi serbest dolaşım imkanına sahip olmaması 

nedeniyle çeşitli ülkelerdeki örnekleri görebilme imkanlarının daha kısıtlı olduğunu 

vurguluyor ve MURAL-IST’in bu anlamda Türkiye’deki sanatçılar için de çok 

önemli bir ortam yaratmış olduğunun altını çiziyor. Bu durumu da yine çevirinin 

iletişim olarak algılanması bağlamında yeni temas alanlarının ve aracılık bölgelerinin 

oluşması olarak okumak mümkün. Yurt dışından gelen sanatçılar Yeldeğirmeni’ne 

yeni bir kültürü taşırken, yapım tekniklerini ve yöntemlerini yerli sanatçılarla 

paylaşırken bir kültürel aracılık rolü de üstlenmiş oluyor ve söz konusu etkileşimle 

ortaya çıkan ürün mekânın üretimine yaptığı etkiyle kentsel mekânın dönüşümüne ve 

yeni toplumsal hareketlerin gerçekleşmesine olanak sağlıyor. 

 
Şekil 17: Canavar, Cins, Rad – İsimsizler 

 
The Occassional Traveller https://theoccasionaltraveller.com/istanbul-street-art-kadikoy/#rasimpasa 
[11.10.2017]. 

                                                
34  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



146 
 

 
Şekil 18: Türkiye'den sanatçılar Fu, Lakormis, Wicx, Esk Reyn, Rad, Canavar 

ve Cins'in 2013'te Boyadığı Duvarlar 

 
The Magger https://www.themagger.com/yeldegirmeni-sokak-sanati-turu/ [20.01.2018]. 

2013 yılı ayrıca Gezi Parkı Direnişi nedeniyle de MURAL-IST için önemli bir yıldır. 

Festivalin düzenlendiği tarihlerde Gezi olayları süreci devam etmekteydi. Söz 

konusu dönemde ulusal ve uluslararası bağlamda oluşan duyarlılık, 2013’te 

MURAL-IST’e katılan sanatçıların eserlerine de yansımıştır. Bu konu Time Out’da 

da “2013 yazında Gezi Parkı eylemleri devam ederken ikincisi başlayan Mural 

İstanbul Sokak Festivali’ne katılan birçok sanatçı eserlerinde Gezi Parkı’na da selam 

etmeyi unutmadı” (Time Out [17.06.2016]) şeklinde vurgulanmıştır. Şili’li sanatçı 

Inti’nin Resistancia adlı işi Gezi Direnişi’ne gönderme yaparken 2012 – 2018 

MURAL-IST kapsamında yapılan ve içerisinde yazılı bir mesaj bulunan tek mural 

olma özelliğini de taşıyor. Inti, söz konusu işine Resisitancia adını vermekle 

kalmayıp resmine ‘Memoria Resistancia’ Direnişin Anısına mesajını da yerleştirmiş. 

 
Şekil 19: INTI – Resistancia 

 
Time Out https://www.timeout.com/istanbul/tr/sanat/mural-istanbul [17.06.2016]. 



147 
 

Inti’nin işi gibi Captain Borderline Crew tarafından yapılan muralde de Gezi olayları 

sürecinde ana akım medyanın duyarsızlığının sembolü haline gelmiş olan 

penguenlerin resme taşınmış olduğu görülmektedir. 

 
Şekil 20: Captain Borderline/B. Shanti - Occupy Antarctica 

 
Captain Bordeline http://captainborderline.org/bshanti-gallery/occupy-antarctica/ [26.3.2016]. 

2013 yılı MURAL-IST bağlamında ilk kadın sokak sanatçılarının duvar boyadığı yıl 

olması bakımından da önemlidir. Sözü geçen iki kadın sanatçı olan FU ve Lakormis 

de festivale Türkiye’den katılmıştır. Onlardan biri olan FU yaptığı muraldeki gaz 

maskesiyle Gezi Direnişi’ne gönderme yapan sanatçılardan biridir. Kendi söyleriyle 

FU işinden şöyle söz ediyor: 

Yeldeğirmeni’ndeki işi Temmuz 2013’te yaptık. Yani Gezi olayları henüz taptazeyken. Tüm 
ülkeye yayılan böyle bir toplumsal hareket varken başka bir konu üzerinden gitmemiz gözünü 
kulağını zorla kapatmış olmak olurdu. Benim işimde gaz maskesinden çıkan çiçekler olaylarda 
kaybettiğimiz gençleri, figürün elinde tuttuğu ağzı bağlı kafatası da adaleti temsil ediyordu35.  

                                                
35  FU ile kişisel görüşme, 16 Ekim 2018. 



148 
 

 
Şekil 21: 2013'te FU Tarafından Yapılan Mural 

 
The Magger https://www.themagger.com/yeldegirmeni-sokak-sanati-turu/ [20.01.2018]. 

2014 yılına geldiğimizde festivale Polonya’dan M-City, Sepe ve Chazme 718’in 

katıldığını görüyoruz. Normalde festivalin maddi destekçisi Kadıköy 

Belediyesi’yken 2014 yılında düzenlenen festivalin sponsoru Polonyalılar olur. 

Türkiye Polonya ilişkilerinin 600. yılı vesilesiyle MURAL-IST 2014’te Polonya’dan 

Street Art Doping ile ‘Common Experience’ adlı ortak bir proje yapar. Yerel seçim 

dönemine denk gelen festival süreci Kadıköy Belediyesi’nin de seçim yoğunluğu 

nedeniyle maddi desteği Polonyalılar’a bırakmasıyla sonuçlanır. Esk Reyn’in 

belirttiğine göre ana sponsor Polonyalılar olsa da Kadıköy Belediyesi’nin de 

ağırlama, yemek gibi destekleri olmuştur36.   

                                                
36  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



149 
 

 
Şekil 22: Sepe-Chazme 718 ve M-City'nin Stencil Tekniğiyle Boyadığı Duvarlar 

 
Time Out https://www.timeout.com/istanbul/tr/sanat/mural-istanbul [17.06.2016]. 

Tablo 3: 2014'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Sepe, Chazme 718 Polonya Talimhane Sokak No: 5, Osmanağa Mahallesi 

M-City Polonya Talimhane Sokak – Reşitefendi Sokak No: 55, 
Osmanağa Mahallesi 

2015 yılında Mural İstanbul 12 Haziran’da başlayıp 30 Eylül’e kadar devam eden 

uzun bir döneme yayıldı. Bu yıl İspanya’dan Aryz ve Deih, Amerika Birleşik 

Devletleri’nden Levi Ponce ve Kristy Sandova, Tataristan’dan Rustam Obic ve 

Türkiye’den Nuka, Esk Reyn, Wicx, Canavar ve Cins katıldı. Mural İstanbul 

Festivali kapsamında duvar boyayan yerli ve yabancı sanatçılar ilk kez 2015 yılında 

eşit sayıda katılım göstermiştir. Esk Reyn, 2015 festivalinin oldukça kalabalık ve en 

güzel yıllardan biri olduğunu belirtiyor37. 2015 aynı zamanda Kadıköy Belediyesi’ne 

ait hizmet binasının da mural resimlerle boyandığı yıldır. Festival kapsamında Nuka, 

Esk Reyn ve Wicx Kadıköy Belediyesi hizmet binasının üç ayrı duvarını boyamıştır. 

Kadıköy Belediyesi’ne ait binanın da festival kapsamında boyanmış olması 

belediyenin de festivali maddi desteğin ötesinde ne derece sahiplenmiş olduğunu 

gösterir niteliktedir. Daha önce MURAL-IST’in YCP kapsamında planlanan bir 

vitrin proje olmasının amaçlandığını belirtmiştik. 2015’e gelindiğinde MURAL-

                                                
37  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



150 
 

IST’in yalnızca Yeldeğirmeni’nin görünürlüğünü artırmakla kalmayıp belediyenin de 

vitrin olarak kullandığı bir iş halini almış olduğu savunulabilir. 

Tablo 4: 2015'te Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Nuka Türkiye Kadıköy Belediyesi Hizmet Binası No:2, Hasanpaşa 
Mah. 

Esk Reyn Türkiye Kadıköy Belediyesi Hizmet Binası No:2, Hasanpaşa 
Mah. 

Wicx Türkiye Kadıköy Belediyesi Hizmet Binası No:2, Hasanpaşa 
Mah. 

Levi Ponce, Kristy 
Sandoval ABD Mühendis Sarı Ali Sokak, Rasimpaşa Mahallesi 

Deih İspanya Yeniduygu Sokak No:7, Hasanpaşa Mahallesi 

Canavar Türkiye Marmara Üni. Güzel Sanatlar Fakültesi, Acıbadem 
Mah. 

Cins Türkiye Sarraf Ali Sokak No: 26, Caferağa Mahallesi 

Rustam Obic Tataristan Ağabey Sokak No: 37, Caferağa Mahallesi 

Aryz İspanya Sarraf Ali Sokak No: 21, Caferağa Mahallesi 
 

 

Şekil 23: Wicx, Esk Reyn ve Nuka tarafından boyanan Kadıköy Belediyesi 
Hizmet Binası 

 
Kadıköy Belediyesi http://mural.kadikoy.bel.tr/2015_harita.html [15.03.2017]. 



151 
 

 
Şekil 24: Mural İstanbul Festivali 2015 Afiş 

 
Erman Yılmaz, http://ermanyilmaz.com [12.4.2017]. 

17 Ağustos – 7 Eylül tarihleri arasında düzenlenen 2016 yılının festivaline 

Türkiye’den katılan sanatçı sayısının yabancı sanatçılardan daha çok olduğunu 

görmek mümkün. Türkiye’den Ares, Lakormis ve Tabone katılmıştır. 2016 yılında 

festivale yabancı sanatçı olarak yalnızca Arjantin’den Chu katılmıştır. Esk Reyn, 

patlamaların olduğu 2016 döneminde gelmek istemeyenler olduğu gibi gelmek 

isteyenlerin de olduğunu belirtiyor: 

Hepimiz için çok değişik bir dönemdi o yüzden kimseyi baskı altında bırakmadan her zamanki 
iletişim yöntemimizi kullandık. İletişimi daha çok Theo yürütüyor, ben daha çok alanda 
aktifim. 2016’da da her zamanki gibi iletişime geçtik ama yalnızca bir yabancı sanatçı 
ağırlayabildik38. 

Tablo 5: 2016'da Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Chu Arjantin Halitağa Caddesi No: 57, Rasimpaşa Mahallesi 

Ares Türkiye Bedrettin Sokak No: 5, Acıbadem Mahallesi 

Lakormis Türkiye İsmail Hakkı Bey Sokak No: 39, Acıbadem Mahallesi 

Tabone Türkiye Tulumbacı Asım Sokak No: 10, Osmanağa Mahallesi 

                                                
38  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



152 
 

 
Şekil 25: Mural İstanbul Festivali 2016 Afiş 

 
Erman Yılmaz, http://ermanyilmaz.com [12.4.2017]. 

Küratörlüğünü Theo Gilij ve Esk Reyn’in yaptığı MURAL-IST 2017 yılında ise 2 

Haziran – 31 Temmuz tarihleri arasında düzenlendi. 2017’de ikisi Türkiye’den The 

Writer Material ve Mr. Hure; üçü İspanya’dan Treze, Ukrayna’dan Alex Maksiov ve 

Avustralya’dan Fintan Magee olmak üzere beş sanatçı katıldı.  

Tablo 6: 2017'de Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

The Writer Material Türkiye Reşitefendi Sokak No: 45, Rasimpaşa Mahallesi 

Treze İspanya Kırmızıkuşak Sokak No: 3, Rasimpaşa Mahallesi 

Mr. Hure Türkiye Kuşdili Caddesi No: 39, Rasimpaşa Mahallesi 

Alex Maksiov Ukrayna Gençlik Sokak, Rasimpaşa Mahallesi 

Fintan Magee Avustralya Nakil Sokak No: 17, Osmanağa Mahallesi 



153 
 

 
Şekil 26: Mural İstanbul Festivali 2017 Afiş 

 
Erman Yılmaz, http://ermanyilmaz.com [12.4.2017]. 

MURAL-IST 2018 yılında 20 Haziran – 8 Temmuz tarihleri arasında düzenlendi. 

Brezilya’dan Arlin, Sırbistan’dan Artes, Hırvatistan’dan Lonac ve Türkiye’den 

Omeria festivale katılarak Yeldeğirmeni’ndeki duvarları canlandırmaya devam 

ettiler.  

Tablo 7: 2018'de Mural İstanbul Festivali'ne Katılan Sanatçılar ve İşlerin 
Bulunduğu Adresler 

Sanatçı Ülke Nerede 

Arlin Brezilya Mühendis Sarı Ali Sokak, No: 24, Rasimpaşa Mahallesi 

Artes Sırbistan Tulumbacı Asım Sokak No: 6, Osmanağa Mahallesi 

Lonac Hırvatistan Kırmızıkuşak sokak No: 17, Rasimpaşa Mahallesi 

Omeria Türkiye Ayrılıkçeşmesi Sokak, No: 56, Rasimpaşa Mahallesi 

Festival organizasyonunda 2018 yılında bir ilk yaşandı ve sınırlarını daha önceki 

yıllarda Yeldeğirmeni’nin dışına merkez Kadıköy’deki Caferağa ve Osmanağa 

mahalleleriyle Acıbadem’e doğru genişleten festival, bu yıl ilk kez başka bir 

belediyeyle de işbirliği yaparak Avrupa yakasına taşındı. 2018’de Yeldeğirmeni’nde 

düzenlenen festival, Kadıköy Mural Festivali adıyla düzenlendi. Esk Reyn ve Theo 

Gilij festival küratörleri de olarak Sarıyer Belediyesi ile çok olumlu ve güzel bir 

işbirliği yapıldığını belirtiyorlar. Gilij ve Esk Reyn, Bundan sonraki yıllarda da 

MURAL-IST’i İstanbul’un başka yerlerine ve hatta Türkiye’ye yaymak istediklerini 



154 
 

ve bu yönde çalışmalar içerisinde olduklarını ifade etmektedir. Hem Theo Gilij hem 

de Esk Reyn bugün gelinen noktada festivalin çok daha fazla profesyonelleştiğini ve 

başlı başına bir marka halini aldığını vurgulamaktadır. Profesyonelleşme yolundaki 

gelişmenin görülebileceği, festivalin görsel bir yüzü daha olan posterlerden söz eden 

Esk Reyn aynı zamanda kolektif çalışmanın önemine de işaret ediyor: 

Posterleri eski bir grafitici olan Erman Yılmaz yapıyor.  Erman Mimar Sinan’dan arkadaşım. 
Bizim iletişim ve anlatım dilimizi çok iyi biliyor. Grafik tasarım alanında yenilikler arayan 
birisi ve bizim anlatmak istediğimizi çok iyi görselleştirebilen biri. Festival tasarımlarla çok 
ödül aldı ve posterler en iyi tasarım dergilerinde dağıtıldı. Çok beğenildi. O da bizim aslında 
dünyayla kurduğumuz iletişim Erman vasıtasıyla39. 

 
Şekil 27: Mural istanbul Festivali 2018 Afiş 

 
Erman Yılmaz, http://ermanyilmaz.com [12.4.2017]. 

Grafik tasarımcı ve grafiti sanatçısı ve aynı zamanda Mural İstanbul Festivali’nin 

afişlerini hazırlayan Erman Yılmaz “Mural İstanbul kentin en önde gelen sokak 

sanatı festivalidir” ve söz konusu bina büyüklüğündeki mural resimler 

“Yeldeğirmeni mahallesini bir açık hava müzesine dönüştürdü” (Yılmaz, 2017) 

sözleriyle festivalin hem bir sanat etkinliği olarak önemine hem de bir kentsel 

müdahale aracı olarak kentsel mekânın çevrilmesindekini önemine işaret etmektedir. 

Buna benzer şekilde Time Out dergisi de mahalledeki binaların harap ve sağır 

cephelerinin dev tuvallere dönüştüğünü belirtiyor (TIOC, 2015). Mural resimler, 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin önemli amaçlarından birini; mahallenin 

                                                
39  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



155 
 

tekinsiz ve köhnemiş sosyal ve kültürel dokusunun, canlı ve hareketli bir kentsel 

mekâna dönüştürülmesini gerçekleştirmiş olmaktadır.  Mural resimlerle birlikte 

sokak sanatının mahallede tarihsel ve geleneksel değerleri de görünür hale getirdiği 

ve sokak sanatının, yaratıcılığı ve kamusal katılımı mümkün kılan potansiyelinin 

Yeldeğirmeni’nde sürdürülebilir sosyal ve fiziksel iyileşmeyi meydana getirdiği de 

ifade edilebilmektedir. 

Bu noktada MURAL-IST’in alımlanmasından ve yaratmış olduğu kentsel mekânı 

dönüştüren fiziksel ve somut etkilerden de söz etmek yerinde olacaktır. Esk Reyn’e 

göre festival olumlu ve olumsuz sonuçlar doğurmuştur. Özellikle de Kadıköy 

Belediyesi için pozitif getirilerinin oldukça fazla olduğunu belirtiyor. Bu konuya 

daha önce Theo Gilij’in de değindiğini belirtmiştik. MURAL-IST’in Yeldeğirmeni 

mahallesine yaptığı etkiden bahsederken Esk Reyn yine olumlu ve olumsuz 

sonuçların altını çiziyor: 

Mahalle çok popülerleşti ama çok da övgü aldı dünyada bilinen bir hale geldi, bu alanda 
bilinen, farklı alanlardan dikkat çeken, tezlere konu olabilen bir yere dönüştü. Ödüller aldı. 
Yerli yabancı birçok gazete, dergi ve televizyonun ilgisini çekti. Örneğin BBC için çekilen 13 
şehirlik belgeselde İstanbul’da tarihi yarımada var ama bir gün de burada (Yeldeğirmeni’nde) 
çekim yapmaya karar verdiler çünkü evet orada tarihi bir olay var ama burada yeni bir şeyler, 
bambaşka bir kültür oluşuyor ve Kadıköy’de Anadolu Yakası’nda dünyaya açılan bambaşka 
bir pencere var ve Mural İstanbul konu ediliyor. Çok enteresandı bizim için, yalnızca bizim 
için değil hepimiz için. BBC’nin bizi çekmek istediğini öğrenince şaşırmış ve 
heyecanlanmıştık40. 

Theo Gilij, Yeldeğirmeni’nin kimliksiz, kültürlenmeye aç ve açık ve bu anlamda 

müsait sosyal dokuda bir kent mekânı olduğunu belirtmişti. Esk Reyn de önceleri 

Yeldeğirmeni’nin kötü durumda olduğunu, sanat atölyelerinin basıldığı, sokaklarda 

adam dövme, sanatçılara saldırma gibi şiddet olaylarının yaşandığı bir mahalle 

olduğunu ancak kentsel yenilenme ile dokusunun düzeldiğini ve herkesin rahatça 

girip çıkabildiği bir yer haline geldiğini ifade ediyor.  Esk Reyn’in belirttiği ve 

kişisel araştırmalardan da ulaşılan bilgilere göre Yeldeğirmeni’nde kentsel 

yenilemenin öncesinde de sanat atölyeleri bulunmaktaydı ancak bu atölyeler görünür 

değildiler. Esk Reyn’in konuya ilişkin ifadeleri şöyle: 

Yeldeğirmeni atölye için hep eskiden beri çok uygun bir yerdi. Talat vardı, atölyesi olan Ali 
Elmacı vardı, Toygun vardı. Bunlar hep oranın cefasını da çekmiş olan insanlar, mahalle 
popülerleşmeden önce orada olan isimler. Şu an insanlar orada görünür, o zaman insanlar 
görünür olsaydı, atölyeler de görünür olacaktı ve sanatçılar sıkıntı çekmeyeceklerdi41. 

Esk Reyn çoğu kişinin popüler şeylerin peşinden gittiğini MURAL-IST’e olan yoğun 

ilginin de bundan kaynaklanmış olabileceğini belirtiyor. Bunun da öncesinde YCP ile 
                                                
40  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy.  
41  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



156 
 

birlikte başlayan fiziksel iyileşmenin mahalledeki her türde canlanma ve yeni 

hareketliliklerin başını çektiğini ifade etmektedir: 

Her şey peş peşe oldu. Mahalle canlandırıldı, yenilendi, temizlendi, badana yapıldı 
(ÇEKÜL’ün projesi). Canlandırma Projesi’nin başlattığı yenilenme ve canlanmayla birlikte 
mahalledeki değişim birden ivme kazandı. Mahalledeki binaların badanasının yapılması, 
kaldırım ve trafik düzenlemelerinin yapılması, eski tarihi binaların restore edilmesi gibi 
müdahaleler hep peş peşe olunca ve bizim festival de işin içine girince, mahalle sahiplenildi. 
Aslında bütün mesele bu bence42. 

Esk Reyn, festivalin kendilerinin de hiç hesaplamadığı ve düşünmediği biçimde bir 

ilgi görmesi sonucunda popülerleşmesinin Yeldeğirmeni’ni, yeni yaratıcı sınıf olarak 

da tanımladığımız kent sakinlerinin yoğun ilgi gösterdiği bir mekân haline getirdiğini 

ve Yeldeğirmeni mahallesinin sosyal ve kültürel dokusu ile mahalle sakinlerinin 

yaşam biçimleri ve tüketim alışkanlıklarında değişimlere neden olduğunu belirtir. 

Bunun yanında, festivalin yaratmış olduğu söz konusu etkinin çeşitli söylenti ve 

dedikodular doğurmuş olduğunu da ifade eder. Bunların özellikle hem Esk Reyn’in 

hem de Alp Arısoy’un festivalin başladığı dönemde Yeldeğirmeni’nde ikamet 

etmesiyle ilişkili olduğu ifade edilmiştir43. Buna karşılık Esk Reyn, yalnızca duvar 

boyadıklarını özellikle vurguluyor ve Theo Gilij ile birlikte bir kültürün içinden 

geldiklerini ve o kültürü temsil ettiklerini belirtiyor. Bu noktada Theo Gilij’in de 

sanatçı ve düzenleyicilerin ilk yıllarda herhangi bir ücret almadan gönüllülük esasına 

dayalı olarak festivale katılıp duvar boyadıklarını ancak belli bir zamandan sonra 

belediyeden küçük ücretler almaya başladıklarını belirtmekte yarar olacaktır. 

Buradan hareketle, festivalin zaman içerisinde simgesel sermayesi yüksek bir 

kültürel etkinlik haline geldiği ve hatta bir marka değerinin dahi oluştuğu 

söylenebilmektedir. Bu da söz konusu oluşuma ilişkin simgesel sermayeden 

yararlanma amacında olan kurumsal ya da bireysel eyleyiciler arasında zaman 

içerisinde bir çıkar çatışması meydana getirmiştir. 

Mural İstanbul, mahallenin sosyal dokusunun dönüşümünde mekâna getirdiği yenilik 

ve enerji bakımından da bir dönüm noktası olarak değerlendirilebilmektedir. Bugün 

Yeldeğirmeni 50’den fazla sanat atölyesine ve 2013 yılında açılan TAK olarak 

bilinen kamu kullanımına açık bir tasarım atölyesine ev sahipliği yapmaktadır. TAK: 

Tasarım Araştırma Katılım, takortak.org web sayfasında kendisini şöyle tanımlar; 

[…] kentsel sorunların çözümünde kentliler, tasarımcılar, gönüllüler, öğrenciler ve 
destekçilerin ulusal ve uluslararası işbirlikleri kurarak fikir ürettikleri ve ürünlerini kamuoyu 
ile paylaştıkları yenilik ve yaratıcılık mekanıdır. Tüm disiplinlerinden tasarımcılarla birlikte, 
gönüllülük ve işbirliği esası ile program ve projeler üreten, bağımsız bir oluşumdur. 

                                                
42  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 
43   Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



157 
 

Bu tanım bir anlamda Canlandırma Projesinin mahallede oluşturmak istediği kendi 

kendine sürdürülebilir olma halini destekler niteliktedir. Canlandırma Projesiyle 

birlikte TAK olarak düzenlenen bina 1960’lı yıllarda Kadıköy’ün ünlü 

sinemalarından biri olan Özen Sineması’ydı. Eski Özen Sineması günümüzde TAK 

Duatepe Sokağı’nın tren yoluna bitişik kenarında yer alır. Özen Sineması’nın ilk adı 

Yeldeğirmeni Sineması’ydı. Arif Atılgan’ın Evvel Zaman İçinden Yeldeğirmeni 

başlıklı kitabında belirttiğine göre “[k]ısa bir süre Ünlü Sineması, daha sonra da 

Özen Sineması adını alan Yeldeğirmeni Sineması 1970’li yıllara kadar semte hem 

hizmet hem de canlılık vermiştir. Zamanının en iyi ve en tercih edilen filmleri, sessiz 

film devrinden başlayarak, bu sinemada sinemaseverlere gösterilmiştir” (2017, 75). 

Mimar Arif Atılgan’ın da içerisinde olduğu bir grup Yeldeğirmeni sakini Özen 

Sineması binasının TAK yerine yine bir sinema olmasının ve hatta Özen 

Sineması’nın yeniden canlandırılmasının daha doğru olacağı görüşünü paylaşıyorlar. 

Ancak Alp Arısoy ile yapılan görüşmeden edinilen bilgiye göre sinema binasının 

sahibi Belediye’nin binayı kamusallaştırması aşamasında yeniden sinema olmasını 

istemediğini belirtmiş44. Yeldeğirmeni sakinleri Özen Sineması’nın TAK olarak 

yeniden işlevlendirilmesi konusunda farklı görüşlere sahip olsa da Kadıköy 

Belediyesi 2013 yılında kent planlama alanında çözüm odaklı başarılı projelerin 

ödüllendirildiği Raci Bademli iyi Uygulamalar Ödülü Yarışmasına katılarak Tasarım 

Atölyesi Kadıköy (TAK) Projesi ile “İyi Uygulamalar Özendirme Ödülü”nü alır. 

Binayı yine sinema olarak görmeyi arzu eden mahalle sakinlerini sevindiren gelişme 

2014 yılı Ocak ayında Yeldeğirmeni Dayanışması’nın girişimiyle TAK’ta başlatılan 

film gösterimleri olmuştu (Çelebi [15.10.2018]). 

Mural resimler ve Mural İstanbul Festivali, kurumsal ve bireysel eyleyicileriyle 

birlikte mahallenin kültürel ve sosyal çehresini değiştirmede oldukça önemli bir rol 

oynadı. Kültürel aracıların sanatlararası aktarım etkinlikleri “üretimin sanatsal bir 

türünü” (Zukin, 1982) tetikleyerek söz konusu müdahale edilmiş – belki de 

soylulaştırılmış – olan mekâna, Yeldeğirmeni mahallesine hem sanatsal girişim ve 

yatırımlarda bulunmak isteyen girişimcileri, hem de küçük ya da orta ölçekli 

atölyelerinde çok biçimli sanatsal üretim ve eğitimler yapan sanatçıları çekmiş oldu. 

Kentsel mekâna sanat yoluyla, sanatın dili aracılığıyla yapılan müdahaleler, ilk 

olarak söz konusu etkinliklerin bir çeviri bölgesinde gerçekleşmiş olması nedeniyle, 

ikinci olarak da bir metin olarak okuduğumuz kentsel mekânı yeni bir tür üretim ve 

                                                
44  Alp Arısoy ile kişisel görüşme 9 Mart 2018, Beyoğlu. 



158 
 

hareketlilik yoluyla yeniden çevirmiş olması nedeniyle çeviri etkinliğiyle 

ilişkilendirilir. Sanatlararası aktarım etkinliklerinin eyleyicileri olan sanatçılar ve 

düzenleyiciler, mekâna yeni yaratıcı sınıfın yerleşmesine, mekânda faaliyette 

bulunmasına ve çeşitli biçimlerde katılım göstermesine yol açan söz konusu kentsel 

çevirinin koşullarını hazırlamış olan kültürel aracılardır. İlk düzenlenen Mural 

İstanbul Festivali’nden bu yana mural resimler Yeldeğirmeni mahallesine adeta 

damgasını vurarak mahallenin ayrılmaz bir parçası, yeni kimliğini betimleyen 

karakter özelliklerinden biri haline geldi ve böylece sokak sanatı da mahallenin dil 

manzarasının ayrılmaz bir parçası oldu. Mural resimler çeviriyle birlikte, çeviri 

kavramıyla birlikte yeni anlamlar kazanarak mahallenin sosyal ve kültürel dokusunu 

dönüştürmüş oldu. Bu noktada daha önemli olan çevirinin mural resimler ve sokak 

sanatıyla birlikte yeni anlamlar kazanması, kendisine yeni tanımlar, yeni bağlamlar 

ve kullanım alanları kazandırmış olmasıdır. Kentsel metin kültürel aracıların 

kullandığı sanat diliyle yeniden üretilmiş, yeniden çevrilmiş olur. 

Sokak sanatçısının sanat yoluyla yaptığı müdahalelerin çeviri biçimleri olarak 

anlaşılması, kentin bir çeviri bölgesi olarak tartışılmasına yeni bir boyut 

kazandırmaktadır ve bir anlamda çevirmenin metne yaptığı müdahalelere 

benzetilebilir. Kentsel mekânı bir metin olarak düşünürsek, kentsel mekâna yapılan 

her türlü müdahale çevirinin bir türüdür/bir çeviri biçimidir. Sokak sanatçılarının 

müdahaleleri kamusal alanı yeni, bilinmeyen, alışılmadık neredeyse yabancı bir 

biçime sokar ve böylece fiziksel mekânın üretimine katkıda bulunur. Bununla birlikte 

sanatçıların müdahaleleri fiziksel eylemler olmanın ötesine geçerek mekândaki 

sosyal, kültürel ve dilsel ilişkileri etkiler. Bu çalışma mural resimleri içeriklerine 

odaklanmadan ancak Yeldeğirmeni mahallesinde sokak sanatı hareketinin 

başlamasındaki itici güçleri ve sokak sanatının mekândaki sosyal, kültürel ve dilsel 

bağlamlardaki dönüştürücü gücünü, kentsel mekânda sanatın dilinin ve kentsel 

müdahalenin bir çeviri aracı olarak kullanılması çerçevesinde irdelemeye çalıştı. 

Sanat eserlerinin içeriklerine de odaklanılarak yapılacak başka çalışmalar da kentin 

bir çeviri bölgesi olarak tartışılmasına yeni boyutlar kazandıracaktır. 

Çevri bölgesi olarak kent çok çeşitli dilsel, kültürel ve sosyal müzakerelerin meydana 

geldiği bir mekândır ve söz konusu mekânın dil manzarasındaki çeşitlilik bu 

müzakerelerin oldukça belirleyici bir bileşenidir. Yeldeğirmeni mahallesi sokak 

sanatının kentin dil manzarasında oldukça önemli bir yer tutabileceğini ve kültürel 



159 
 

müzakerelerde bir dil olarak ne derece güçlü bir çeviri etkisine sahip olabileceğini 

ortaya koymaktadır. 

4.3.3.6. Kentsel Canlandırma ve Soyluşlaştırma Arasında Yeldeğirmeni 

Soylulaştırma, “zengin, iyi eğitimli seçkin halkın alt sınıf mahallelere hareketi ve bu 

hareketi takip eden yüksek emlak değerlerinin ‘çöküntü halindeki bir bölgeyi tarihi 

ya da yenilikçi hipster anlamda çekiciliği olan pahalı bir mahalleye’ dönüştürmesi” 

olarak tanımlanabilir (Zukin, 2010, 8). Hükümetler ya da yerel yönetimler, kamusal 

alana “tarihi binaları ve bölgeleri korumak, küçük ölçekli butik ve kafelerin 

gelişimini desteklemek ve mahalleleri ayırt edici/kendine özgü kültürel kimlikler 

olarak markalaştırmak” (age, 3) amacıyla böylesi müdahaleler yapabilir. 

Yeldeğirmeni mahallesi çok boyutlu, dilsel ve kültürel olarak çok katmanlı bir çeviri 

bölgesi olarak bölgede ilk yerleşimlerin başladığı zamandan itibaren alt-sınıf bir 

mahalle olmuştur. Grigoris Oikonomidis tarafından yönetilen “Khalkedon” 

belgeselinde de varlıklı Rumların Moda’da düşük gelirli, alt-sınıf Rumların ise 

Yeldeğirmeni’nde yaşamış olduğu belirtilir (Oikonomidis 2014). Günümüzde 

Yeldeğirmeni’nin Kadıköy rıhtımına yakın olan aşağı taraflarının herhangi bir başka 

alt-sınıf mahalle gibi olduğu söylenebilir. Ne var ki Yeldeğirmeni Canlandırma 

Projesi’yle başlayan fiziksel iyileşme ve kent mekanındaki sokak sanatının 

dönüştürücü etkisi, yeni yaratıcı üretimlerin ortaya çıkmasına olanak sağlamıştır. 

Yeldeğirmeni’nde sanat, bina duvarlarındaki mural resimler, sokaklara yayılan kafe 

ve 3. nesil kahve dükkânları, butik vintage – ikinci el dükkânlar, resim-heykel ve 

sanat atölyeleri; YCP ve MURAL-IST’in yarattığı sosyal dönüşüm etkisi olarak 

okunabileceği gibi soylulaştırmanın genel geçer işaretlerinden de kabul edilebilir. 

Bu noktada yeni yaratıcı sınıfı Yeldeğirmeni’ne çeken etkenler nelerdir sorusunu 

sormak uygun olacaktır. Yeldeğirmeni’nin tercih edilmesinin en önemli 

nedenlerinden biri Yeldeğirmeni’nde özellikle de YCP sonrası dönemde yaşanan 

fiyat artışlarından önce uygun kira ve mülkiyet koşullarının bulunabiliyor olmasıdır. 

YCP sürecinde ve sonrası dönemde emlak fiyatları yükselmiş olsa da Yeldeğirmeni 

hala Kadıköy kıyı şeridinde bulunan semt ve mahalleler içerisinde ekonomik olarak 

en ulaşılabilir konumdadır. Bir diğer nokta da Yeldeğirmeni’nin konumu ve ulaşım 

noktalarına olan yakınlığıdır. Kıyı şeridinin iç tarafında daha gözden uzak 

konumlanmış olduğu halde metro, Marmaray, vapur gibi ulaşım olanaklarına 

yakınlığı, mahallenin ikamet etmek için tercih edildiğini göstermektedir. Bunun yanı 

sıra Yeldeğirmeni’nin rıhtımdan içeride, daha gözden uzak olan konumu mahalle 



160 
 

özelliğinin korunabilmesindeki önemli etkenlerden biri olarak görülebilir. Bir diğer 

önemli nokta Yeldeğirmeni’nin tarihsel dokusudur. Tarihsel süreçteki çok dilli ve 

çok kültürlü yapısının izleri bugün mimari dokusunda görülebilen mahalle, nostalji 

kavramıyla ilişkili olarak tarihsel kent dokusunun deneyimlenebilme olanağı 

nedeniyle de tercih edilmektedir. David Behar, İstanbul’da yaşanan soylulaştırma 

pratiklerinde de nostalji kavramının öne çıkmakta olduğunu ifade ediyor:  

İstanbul’daki sürecin tekilliğini tanımlayacak bir terim seçmemiz gerekseydi, bu, sürecin her 
aşamasında – öncülerin arayışlarında, yatırımcıların, derneklerin ve entelektüellerin 
söylemlerinde – her daim hazır olan nostalji olurdu (Behar, 2006, 166). 

Buradan yeni yaratıcı sınıfın hem emlak fiyatları olarak erişilebilir hem de sosyal, 

kültürel ve fiziksel olarak şekillendirilebilir olan Yeldeğirmeni’ne alternatif bir 

mekân yaratma amacıyla talep gösterdiği sonucuna varmak mümkündür. İstanbul’da 

görülen soylulaştırma pratiklerinin hemen hepsinin tarihi dokuya sahip olan semt ve 

mahallelerde gerçekleşmiş olduğunu göz önünde bulundurduğumuzda 

Yeldeğirmeni’nde de benzer bir durumla karşı karşıya kalınmış olduğu ifade 

edilebilir. 

Canlandırma Projesinin sonuna gelindiğinde Yeldeğirmeni hem yatırımcılar hem de 

yaratıcı sınıf olarak tanımlanan yeni bir grup insan tarafınca hem yaşama hem de 

çalışma alanı olarak ilgi gören, cazip bir mahalleye olma yönünde bir dönüşüm 

geçirdi. Beklenebileceği gibi, düşük fiyatlı yaşam ve çalışma alanlarının 

bulunabilirliği ve kullanılabilirliği (Cameron, 2005, 41) yeni bir kent ortamı yaratma 

çabası içerisinde bulunan yaratıcı sınıf için çok cazip bir ilgi odağı oluyordu. Ne var 

ki, bu yeni tür yer değiştirmenin bir sonucu olarak mahallede emlak fiyatları yükseldi 

ve bunun yanında mahallenin ekonomik ve kültürel önemi bir bütün olarak artmış 

oldu45. Esk Reyn bu konuya ilişkin şunları ifade ediyor: 

İnsanlar orada oturmaya başladıkça kitlesi değişti. 400 TL’ye oturulan evler zamanla 800 TL, 
1200 TL, 1500 TL, 2000 TL’ye çıktı. Herkes para kazanmaya başladı, esnaf para kazanmaya 
başladı. Ben şu an üç tane kafenin olduğu yerin üç tane yan yana bakkal olduğu günleri 
biliyorum. Şu an orada bir bakkal var. Oradaki mal sahipleri kazanıyor. Kendileri kazandıkları 
için, yeni gelen yaratıcı sınıfı da müşterileri olmalarından dolayı olumlu karşılıyorlar. Şöyle 
düşünün, kimsenin çok da girmek istemediği bir yer Fenerbahçe gibi bir hale geliyor. İnsanlar 
Fenerbahçe ya da Moda sokaklarında gezermiş gibi geziyorlar46 

Canlandırma projesiyle birlikte bu yeni tür yer değiştirme, bölgenin sosyal ve 

kültürel dokusunun değişimine de etki etmiştir. Sosyal ve kültürel dokunun 

değişimde önemli rol oynayan bu yeni tür yer değiştirme, kültürel çeviri ile fiziksel 

                                                
45  TonTon Efendi – Selahattin Geylani ile kişisel görüşme, 22 Aralık 2017, Yeldeğirmeni. 
 Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 
46  Esk Reyn ile kişisel görüşme, 24 Ekim 2018, Kadıköy. 



161 
 

hareket ve yer değiştirme ve bir konuşma, yazma ve dünyayı yorumlama biçiminden 

diğerine doğru yapılan hareket anlamı ile (Cronin, 2006, 45) ilişkilenmektedir. Söz 

konusu sosyal ve kültürel dönüşümün ilişkili olduğu bir diğer konu da 

soylulaştırmadır.  Önceki bölümlerde soylulaştırmanın Yeldeğirmeni bağlamında bir 

kentsel müdahale aracı olarak planlı biçimde kullanılmadığını ancak mekâna 

yapılmış olan tüm müdahalelerin belki de bir sonucu olarak ortaya çıkmış olduğunu 

belirtilmişti. Soylulaştırma, Yeldeğirmeni’nde mahalle sakinlerinin büyük ölçekli bir 

hareket ve yer değiştirmesine, bir diğer değişle mahalle sakinlerinin çoğunun 

mahalleyi terk etmelerine neden olmamıştır bu nedenle günümüzde mevcut mahalle 

sakinleri ve yeni taşınanlar mahallede bir arada yaşamakta ve projeyle birlikte 

oluşturulan ve geliştirilen kamusal alanlardan farklı şekilde yararlanmaktadır. Bunun 

yanında mahalle sakinlerinden bazılarının emlak fiyatlarındaki artış nedeniyle 

mahalleden taşınmayı tercih etmiş olduğunu da belirtmek gerekmektedir. 

Mahalledeki çeşitli emlakçılarla yapılan görüşmelerden anlaşıldığı üzere mülk 

sahipleri mahalledeki genel emlak değeri yükselişi nedeniyle kirayı artırmak 

isteyince, istenen artışı karşılayamayarak gitmeyi tercih eden kiracılar 

bulunmaktadır. Söz konusu durumun hem konutlar için hem de dükkanlar için 

geçerli olduğu anlaşılmaktadır.  Mahallenin eski sakinlerinin yenileme ve canlanma 

kapsamında yapılmış olan sokak ve alt yapı düzenlemeleri, sokak aydınlatmalarının 

iyileştirilmesi gibi fiziksel müdahalelerden ve restorasyon, kamusal alan oluşturma 

gibi mahalle rehabilitasyonundan yararlanmakta olduğu gözlenmektedir. Mahallenin 

yeni sakinleri, özellikle de yaratıcı sınıf ise yeni kültürel aracılar olarak yaşarken 

aynı zamanda şekillendirme girişimlerinde de bulundukları yeni yaşam alanlarının 

kültürel ve sanatsal değerinden fayda sağlamaktadır.  

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi boyunca mahalle sakinleri ve Sivil Toplum 

Örgütleri de canlandırma projesinde çok önemli bir rol oynamıştır çünkü mahallede 

yeni kamusal alanların yaratılması ve kamusal alanların niteliğinin artırılmasında 

kamusal katılımın olması hem çok daha iyi sonuçların alınmasını sağlamış hem de 

projenin sürdürülebilirliğinin sağlanmasına yardımcı olmuştur47 (Arısoy, 2014). 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi ile birlikte mahallenin çok kültürlü dokusu ve 

kimliğini korumayı; sosyal ve kültürel karakterini canlandırmayı amaçlayan 

çalışmalar bir önceki bölümde ve yukarıda da belirtilen olumlu sonuçlarıyla birlikte 

yürütüldü ancak özellikle sokak sanatıyla başlayan dönüşümün de büyük etkisiyle bu 

                                                
47  Alp Arısoy ile görüşme 9 Mart 2018, Beyoğlu. 



162 
 

proje eyleyicilerin mahalledeki yeni başka tür bir hareketliliğini ve yer değiştirmesini 

de beraberinde getirmiş oldu. Bu hareketliliği ve dönüşümü tartışmadan önce 

Yeldeğirmeni’nin bugün kabaca nasıl göründüğüne bakarak başlayabiliriz.  

Kadıköy Eminönü İskelesi’nden Haydarpaşa Garı yönüne doğru ilerlediğinizde gara 

gelmeden sağ tarafınızda yokuş yukarı çıkan sokaklar görmeye başlarsınız. 

Rıhtımdan yukarıya çıkan bu yokuşlu sokaklar sizi Yeldeğirmeni’ne getirir. Rıhtım 

tarafından bakışta iskeleye ve toplu taşıma merkez/aktarma noktalarına yakın, başka 

birçok alt sınıf mahalleye benzer, erkek hakimiyetinin görülebildiği, düşük gelirli, 

birçok ucuz lokanta, büfe ve seyyar yemekçinin, ucuz otellerin, pavyonvari barların, 

birahanelerin bulunduğu bir mekân görünümündedir rıhtım tarafı. Ne var ki, 

sokaklardan yukarıya doğru ilerlediğinizde sizi daha farklı bir manzara karşılar: 

Burada oluşum halinde bir mahalle vardır. Erkek egemen rıhtım bölgesine oranla 

cinsiyet dengesi değişir, daha az kalabalıktır, daha orta sınıf ve henüz tam olmamakla 

birlikte soylulaştırmanın görülebildiği bir mahalleye gelmişsinizdir. 

Yeldeğirmeni’nde de soylulaştırmanın izleri başka birçok semt ve mahallede, yurtiçi-

yurtdışı/yerli-yabancı farkı olmaksızın her yerde görülebildiği gibidir. İlk kez 2012 

yılında düzenlenen Mural İstanbul Festivali dolayısıyla yapılmaya başlanan mural 

resimler değildir soylulaştırmanın izleri yalnızca. Mural resimler, soylulaştırma 

pratikleri bağlamında öne çıkıyor olsa da – çünkü sanat soylulaştırmanın önemli 

pratiklerinden biridir – sokaklarda açılan kafeler, sokaklarda dolaşan ve kafelerde 

vakit geçiren ve aynı zamanda kafeleri çalışma ortamı olarak da kullanan alternatif 

saç, giyim ve tarzlara sahip gençler, mahalledeki soylulaştırmanın genel geçer 

işaretlerinden kabul edilebilir. Buradan hareketle Canlandırma Projesinin, mahalleyi 

soylulaştırma sürecine götüren sonuçlar doğurduğu da tartışılabilir çünkü böyle 

projeler dikkatle yönetilmediklerinde soylulaştırmanın tetikleyicisi olma 

potansiyeline sahiptirler (Markusen, 2013).  

Mahalle esnafından bir emlakçıyla yapılan görüşmede “Mahalledeki değişim 

Belediye Projesi’yle mi başladı?” sorusuna, “Hayır, değişim kafelerle başladı,” yanıtı 

alınmıştı. Bu görüşü mahalle halkı ve birçok esnaf da desteklemektedir. Buradan 

hareketle, Yeldeğirmeni’nde YCP başlamadan önce de birtakım hareketlerin 

başladığı ve Belediye ile ÇEKÜL Vakfı’nın da mekâna müdahalede bulunarak bir 

kullanım ve katılım hakkı yarattığı söylenebilir. Yeldeğirmeni’nde ikamet eden 

mimar Arif Atılgan Arkitera web sayfasında yayımlanan 1 Ağustos 2011 tarihli 

yazısında “[…] endişem Yeldeğirmeni'ndeki mahalle fonksiyonunun ticaret, eğlence 



163 
 

fonksiyonuna dönüşmesidir” şeklinde bir ifade kullanmaktadır. Arısoy, 

soylulaştırmanın planlı ve kasıtlı olarak uygulandığı projeler olsa da çoğu zaman 

kentsel pratiklerin etkisi nedeniyle kendiliğinden ortaya çıkan bir durum olduğunu 

belirtmektedir (2014, 26).  Arısoy, yukarıda belirtildiği gibi tam olarak böyle bir 

değişim süreci içerisinde olan Yeldeğirmeni’nde yapılacak olan her türlü müdahalede 

bir takım hassas dengelerin gözetilmesi ve “yenilemede, nitelikli ve yaşanabilir bir 

mahalle ile ışıltılı bir cazibe merkezi arasında net bir ayrım” (age) yapılması 

gerektiğini vurgulamaktadır. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi kapsamında 

tasarlanan temel alt yapı projeleri ve kamusal alan yaratmaya yönelik uygulamalar, 

projenin en baştan bu hassasiyeti göz önünde bulundurduğunu gösterir niteliktedir. 

Yine de mahallede başlatılan yenileme, farklı dinamikleri de tetikleyerek yeni 

hareketliliklerin başlamasına sebep olmuş bu yer değiştirme de yine farklı 

dönüşümlere yol açmıştır. Arısoy, “[m]ahalleye yeni bir nüfusun yerleşmesi ve yeni 

toplulukların doğmasına engel olamayız. Ancak tüm toplulukların birlikte 

yaşayabileceği, birbirini dışlamadığı mekânlar yaratmak mümkündür” şeklinde de bir 

görüş bildirir” (age). Arısoy’un ifadesi bugün Yeldeğirmeni sakinlerinin mevcut 

profilini tanımlar niteliktedir, çünkü mahallede soylulaştırma etkileri ve işaretleri 

görülse de mahallenin eski sakinlerinin çoğunun mahalleyi terk etmesiyle 

sonuçlanmamıştır. Arısoy, YCP’nin inisiyatif almak, destek ve paydaş bulmak ve bir 

karşılık almak, takdir görmek gibi amaçlarla ilerlediğini ama toplumsal bir yapıdan, 

hareketli bir repertuardan söz ettiğimiz için bir noktadan sonra kontrolü kaybetmenin 

mümkün olduğunu da belirtmektedir48. 

Gelinen noktada Atılgan’ın endişelerinin bir kısmının – bu görünür biçimde 

amaçlanmamış ve bu duruma yönelik fiziksel, sosyal ya da kültürel çalışmalar 

yapılmamış olsa da – gerçekleşmiş olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır ancak 

Arısoy’un belirttiği gibi toplulukların birlikte yaşayabileceği, birbirini dışlamadığı 

mekanlar yaratmanın mümkün olduğu görüşünün yapılan müdahalelerde belirleyici 

olduğu ve Yeldeğirmeni’nin tarihinden gelen yan yana, birlikte yaşama kültürünü 

kaybetmeme amacının başarıya ulaşmış olduğu gözlemlenebilmektedir. Bugün 

mahallenin eski ve yeni sakinleri canlandırma projesinin sonuçlarından farklı 

şekillerde yararlanarak kent mekanının paylaşmaktadır. 

Yeldeğirmeni kültürel sermayesi yüksek yeni yaratıcı sınıfın ilgi odağı ve istikameti 

olmaya devam etmektedir. Tarihi ve taşıdığı kültürel miras ve günümüzün bohem 

                                                
48  Alp Arısoy ile kişisel görüşme, 9 Mart 2018. 



164 
 

yaşam ortamı mahalleyi yalnızca orada yaşamayı ve/veya çalışmayı, üretmeyi 

isteyenler için değil, bir açık hava müzesi gibi gezip görmek isteyen kişiler için de 

ilgi odağı konumuna getirdi. Mural İstanbul’un ilk düzenlendiği zamanlarda 

yapılmak istenen ve büyük tepki alan ve özellikle de sokak sanatını öne çıkartan 

turlar günümüzde sanat, inanç, kültürel miras ve tarih sözcüklerinin öne çıktığı 

vurgularla çeşitli tur firmaları tarafından düzenlenmekte. Örneğin Data Tur adlı tur 

şirketi 29 Eylül 2018 Cumartesi günü düzenleyeceğini, “Ayrılık Çeşmesi’nden Aya 

Katherina’ya’ başlığıyla duyurduğu tur programını web sayfasında şöyle 

detaylandırıyor: 

Yüksek Mimar Rehber Adnan Özerler ile.. 

Dünyanın en güzel sinagoglarından birinin Yeldeğirmeni’nde bulunan Hemdat Israel Sinagogu 
olduğunu biliyor muydunuz? 

Yüksek Mimar rehber Adnan Özerler ile Kadıköy bölgesinin yükselen yıldızı Yeldeğirmeni’ni, 
Kadıköy ve Moda’yı keşfediyoruz… 

Yeldeğirmeni isminin hikayesi 15. ve 16. yy.da bahçeli köşklerin hâkim olduğu bölgeye, 
18.yy’da su ihtiyacını karşılamak için 4 yel değirmeni yaptırılması ile başlıyor…Özellikle 
Musevi cemaatinin yerleşmesiyle, Yeldeğirmeni İstanbul’da apartmanların inşa edildiği ilk 
semt olur. 

19.yy’da Hicaz Demiryolunun yapımı için gelen Alman mühendislerin de bölgeye 
yerleşmesiyle, uzun yıllar çoğunlukla azınlıkların yaşadığı bir semt olarak kalır. 

Korunan tarihi yapıları ve dünyaca ünlü sokak sanatçılarının eserleriyle semt, günümüzde 
adeta bir açık hava müzesidir. Bölgeyi gezerken karşınıza çıkan dev eserler oldukça 
etkileyicidir. Rasimpaşa, Altıyol, Bahariye boyunca göreceğimiz Kilise, Sinagog, Azınlık 
Okulları, Köşkler, Konaklar hakkında rehberimizden bilgi alarak ve birbirinden özel 
hikayelerini dinleyerek, günümüzü Moda İskelesi’nde sonlandırıyoruz (Data Tur 
[22.11.2018]). 

Sanatatak yazarı Meltem Cansever’in rehberliğinde düzenlenmek istenen “BoBo” 

sanat turu yukarıda belirtilen turların ilklerinden kabul edilebilir. Mural İstanbul 

Festivali’nin mahallede yarattığı büyük ilgi mekânın görünürlüğünü öylesine 

artırmıştır ki hem mahallenin tarihi dokusuna, örneğin eskicilerine, ibadethanelerine 

vb. odaklanan hem de mahalledeki bu çok yenilikçi ve benzeri daha önce 

görülmemiş olan sanat hareketine, duvar resimlerine odaklanan turlar düzenlenmek 

istenmiştir. Cansever’in düzenlemek istediği bu ilk tur büyük tepkiler almış ve 43 

sanatçının imzaladığı bir bildiri, turun yapılmaması yönünde ortak bir karar 

bildirerek o zaman turun düzenlenmesine engel olmuştur. O dönemde verilen tepki 

“Sanat atölyeleri vitrin değil” şeklinde bir söylemle de özdeşleşmiştir. Söz konusu 

tur gelen bu ilk olumsuz tepkilerden sonra düzenlenmek istenilen zamanda 

yapılamasa da sonraki tarihlerde bir ya da iki kez düzenlenmiştir. O dönemde benzer 

sanat turları da yapılmıştır. Yeldeğirmeni’ndeki sanat turlarının ömrü çok uzun 



165 
 

olmamış ancak sanat turları yerini daha çok alıcısı olan ve günümüze kadar artarak 

devam eden tarihsel doku ve kültürel miras turlarına bırakmıştır ve böylece 

“Yeldeğirmeni Yahudi Mirası” gibi turlar da yapılmaya başlanmıştır. “Yahudi 

Mirası” gibi tarih ve kültür turlarının düzenlenmesinin de esas olarak Mural İstanbul 

Festivali ve sanatın mekânı görünür hale getirmesi nedeniyle olduğu öne 

sürülebilmektedir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi 2010’da, Mural İstanbul 

2012’de başlayan projeler iken Yahudiler mahalleye 1872’de yerleşmişler ancak 

çoğunluk 1960’lı yıllardan sonra yavaş yavaş mahalleyi terk ederek başka semtlere 

ya da başka ülkelere gitmişlerdi. Dolayısıyla belirli bir zamandan bu yana 

Yeldeğirmeni’nde Yahudi mirasının var olduğu görülmektedir. Ancak görünün o ki, 

çöküntü bölgesi haline gelmiş, tekinsiz, güvenlik sorunlarıyla dolu, pavyonların, 

uyuşturucu satıcılarının olduğu bir mahallede herhangi bir mirasın izlerini 

paylaşmak, mahallede her anlamda bir canlanma olmadan önce kimsenin tercih ettiği 

bir durum olmamıştır. Dolayısıyla sözü edilen gibi kültür-sanat turlarının 

popülerleşmiş bir kent mekanına doğru yalnızca ticari amaçlarla düzenlenmekte 

olduğu belirtilebilir. Buradan yola çıkılarak söylenebilir ki Yeldeğirmeni’nde 

yaşanmakta olan değişim, dönüşüm ve canlan(dır)ma hem olumlu hem de olumsuz 

sonuçlar doğurmuş, planlanan bir müdahale yöntemi olmamakla birlikte mahalledeki 

dönüşüm soylulaştırma olarak tanımlanan bir hale doğru evrilmiştir.  Yeldeğirmeni 

bağlamında soylulaştırma, şu an biz bu konuyu konuşup tartışırken yaşanmakta o 

nedenle günlük olarak da gözlemlenebilmektedir. 

4.4. Değerlendirme ve Sonuç 

Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi, Don Kişot İşgal Evi ve MURAL-IST’in kentsel 

deneyimi dönüştüren, daha önce görünür olmayan kent mekânında kültürel ve 

sanatlararası aktarım etkinlikleri yoluyla temas ve aracılık alanları oluşturma 

nitelikleri bağlamında çeviri etkinlikleri olarak kavramsallaştırıldığı bu bölümde söz 

konusu kentsel müdahalelerin yaratmış olduğu sonuçları şöyle özetlemek 

mümkündür.  

Yeldeğirmeni mahallesi Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin başlatmış olduğu 

hareketle birlikte eskiden sokakları güvensiz, tekinsiz ve karanlık olan, önceki 

yıllarda sanat atölyelerinin basıldığı, sokaklarda sanatçılara yönelik olarak da adam 

dövmeye varan şiddet olaylarının yaşandığı, uyuşturucu satıcılarının konumlanmayı 

tercih ettiği, rıhtım tarafındaki otellerin kötü şöhretleriyle bilindiği, gece gündüz 

şarapçıların görülebildiği bir mahalleyken bugün tam da mekan yaratma ve mekan 



166 
 

dönüştürme  bağlamlarında incelenebilecek alternatif bir temas alanı, bir aracılık 

bölgesi haline gelmiştir. Hareketi başlatan YCP olsa da bu dönüşümdeki asıl itici 

gücün MURAL-IST olduğu görülmektedir. MURAL-IST’le birlikte Yeldeğirmeni 

çok daha fazla görünür bir hale gelmiştir. Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi, fiziksel 

müdahalelerle oldukça ön plana çıkmış olsa da ve YCP kapsamında mahallenin 

çöküntü bölgesi olarak tanımlanması sonucunu da doğuran önceki yıllardaki tekinsiz 

ve güvensiz ortamın iyileştirilmesini sağlayan düzenlemeler yapılmış olsa da bu 

hareketin kültürel ve sosyal ayağını yüklenmiş olan müdahalenin ve kültürel, sosyal 

canlanmayı tetiklemiş olan yapının daha çok MURAL-IST olduğu görülmektedir. 

MURAL-IST’le birlikte sanat, daha önce de birçok kez ifade edildiği gibi 

Yeldeğirmeni’nin bileşenlerinden birisi haline geldi ve sokak sanatı görünür olmaya 

başladı. Sanatın ve sanatçının değeri, mahallelinin, sokaktan geçen insanların ve 

izleyenlerin MURAL-IST’teki sanatçılarla mural resimlerin yapılmakta olduğu, söz 

konusu resimlerin nasıl yapıldığına şahit olunan anlardan itibaren orta çıkmaktadır.  

Böylelikle sanatçıyla birebirde sokak ortamında ve dolayısıyla daha farklı bir 

etkileşim alanında kurdukları daha farklı bir düzlemdeki iletişimle birlikte sanatın 

algılanışının ve dil olarak kullanılışının hem mahalleli hem sokaktaki insan hem de 

sanatçı tarafından farklı bir ortama taşınmış olduğu görülmektedir. Bu iletişimin 

temas alanı oluşturmak, bir aracılık, bir çeviri bölgesi oluşturmak anlamında 

karşılıklı iletişimi açığa çıkarması ve güçlendirmesi açısından oldukça önemli olduğu 

ifa de edilebilir. Bunun yanı sıra mahallenin dokusuna yaptığı etki de apaçık 

ortadadır çünkü MURAL-IST hem yurt içinden hem de yurt dışından çok fazla ilgi 

gören, yerli ve yabancı basında oldukça fazla yer bulan, ilgi uyandıran, Kadıköy 

Belediyesi’nin de kendisine vitrin proje olarak seçtiği, her fırsatta birlikte anılmaktan 

memnuniyet duyduğu ve kendilerini bir kurum olarak ön plana çıkardığını bildikleri 

ve dolayısıyla bir etiket olarak da kullanmayı istedikleri bir proje olduğu için 

mahalleye de olumlu etkiler yapmıştır. Sonuç olarak mahalleye yeni yaratıcı sınıfın 

gelmesinin bu sebeplerden dolayı gerçekleştiği söylenebilmektedir. Öncelikle YCP 

ile başlayan fiziksel yenilenme ve sonrasında MURAL-IST’le birlikte mahalle 

dokusunu da değiştiren kültürel etkiyle birlikte mekânın açığa çıkartılması ve daha 

önceden görünür olmayan kent mekanının görünür hale gelmesi çevirinin kentsel 

bağlamda kavramsallaştırılmasının somut sonucu olarak değerlendirilebilmektedir. 



167 
 

 

5. SONUÇ 

Bu çalışmada çevirisel kent bakış açısıyla, İstanbul’un Anadolu yakasında bulunan, 

tarihsel olarak çokdilli ve çok kültürlü Yeldeğirmeni mahallesi, bir çeviri bölgesi 

olarak tartışılmıştır. Çalışmada, kentsel müdahalenin çeviri bakış açısıyla 

kavramsallaştırılabileceği, karmaşık ve katmanlı sosyal dokudaki kent mekânında 

gerçekleşen kültürel aktarım etkinliklerinin çok biçimli çeviri edimleri olarak 

anlaşılabileceği üzerine yoğunlaşılmıştır. Dilsel aktarımın ötesine geçen çeşitli 

etkinlikleri kapsayan değiş tokuş hareketlerinin eyleyicileri olan ve edebiyat, resim, 

müzik gibi farklı kültürel alanlar, farklı diller ve uzamsal sınırlar aracılığıyla 

kültürlerarası aktarım etkinlerinde bulunan bireysel ve kurumsal eyleyiciler, kültürel 

aracılar olarak kavramsallaştırılmıştır. Kültürel aracı kavramı bu bağlamda, 

Yeldeğirmeni’nin 19. yüzyılın sonlarından günümüze kadar olan süreçte değişen ve 

dönüşen sosyal, kültürel ve dilsel dokusuna çeşitli düzlemlerde etki etmiş eyleyicileri 

tartışmamıza imkân sunmuştur. Doğası gereği disiplinlerarası olan çeviri, çevirisel 

kent bağlamında bir kentin nasıl ve hangi eyleyiciler tarafından şekillendirildiğinin 

anlaşılmasında bir büyüteç olarak kullanılabilir mi sorusu çerçevesinde kentsel 

mekânı şekillendiren, dönüştüren eylemlerin nasıl çeviri etkinlikleri olarak 

anlaşılabileceği tartışması önemli açılımlar getirmiştir. Kentsel müdahalenin çeviri 

olarak kavramsallaştırılmasının bağlamı kurulurken öncelikle kentin diline 

odaklanılmıştır. Kentin dilinin somutlaştırılabilmesi; kentin, kentle çeşitli biçimlerde 

ilişki içerisinde bulunan farklı okurlar tarafından bir metin gibi okunabilmesiyle 

başlamaktadır.  Söz konusu okurlar, kentsel mekânın üretimine de dahil olduklarında, 

kentsel mekânda ortaya çıkan performansa dayalı – edimsel deneyimlerle ve kentsel 

müdahalelerle kentin diline katkı yapmış olurlar.  

Yeldeğirmeni, dillerarası bir etkileşim alanı, kültürel uzlaşmaların öneminin 

bilinciyle tanımlanan bir mekân ve çok biçimli çeşitli çeviri edimlerine ev sahipliği 

yapan bir mahalle olarak bir çeviri bölgesi olarak ele alınmıştır. Yeldeğirmeni 

mahallesi, öncelikle tarihsel süreçteki çok dilli ve çok kültürlü, katmanlı dokusu 

nedeniyle bir çeviri bölgesi olarak tanımlanabilmiştir. Bununla birlikte, çeviri bölgesi 



168 
 

vurgusu Yeldeğirmeni bağlamında mahalle halkının göç, hareket ve yer 

değiştirmesiyle ortaya çıkan değişimin dilsel, sosyal ve kültürel yansımaları 

üzerinden okunan ve bu süreçlerde kültürel aracı olarak adlandırdığımız eyleyicilerin 

kentsel mekâna yaptıkları doğrudan ya da dolaylı müdahalelerin söz konusu 

dönüşüme olan etkisine odaklanılarak da tartışılmıştır. İstanbul’da 19. yüzyılda etnik 

azınlıkların ve/veya gayrimüslim nüfusun ikamet ettiği diğer birçok semt ve mahalle 

gibi Yeldeğirmeni’nin de Türkçe, Rumca, Ermenice, İtalyanca, Fransızca ve Ladino 

dillerinin konuşulduğu bir aracılık bölgesi olduğu ortaya konmuştur. Mahalledeki 

mimari kimlik ve yapılar da bölgedeki bu çeşitliliği vurgular niteliktedir. Notre dame 

Du Rosaire Kilisesi, Ayios Yeorgios Rum Ortodoks Kilisesi, Hemdat Israel 

Sinagogu ve Rasimpaşa Camisi; Saint Euphemie Fransız Kız Okulu, Saint Louis 

İlkokulu, Ecole Communale Israelite de Haidar Pacha – Haydarpaşa Yahudi Okulu, 

Alman Okulu, Gazi Mustafa Paşa İlkokulu ve Yeldeğirmeni Rum İlkokulu 

Yeldeğirmeni’ndeki etnik, sosyal, kültürel, dilsel ve aynı zamanda mimari farklılık 

ve çeşitliliğin göstergeleri olarak nitelendirilebilmektedir. Mimari yapıların, kentin 

kimliği ve sosyal – kültürel yapısının anlaşılabilmesi bağlamındaki önemi 

düşünüldüğünde, Yeldeğirmeni’ndeki çok dilli ve çok kültürlü yapı, mahallede 

bulunan ibadethane ve okulların çeşitliliğinden anlaşılabilmektedir. Tezde, 

Yeldeğirmeni’nin İstanbul Anadolu yakasının ilk apartman semti olduğuna da 

değinilmiş ve mahalledeki çeşitliliğin bir diğer göstergesi olarak apartmanlar da 

irdelenmiştir. Kentin bir söylem olarak okunabileceği bakış açısıyla Yeldeğirmeni, 

mahallede konuşulmuş olan ve konuşulan diller, mahalle sakinleri, çok kültürlü ve 

çok dilli yapısı ve farklı mimari tarzlarıyla bir söylem, bir metin olarak da 

yorumlanmıştır; çünkü söylem, metin burada yalnızca dilsel üretime işaret 

etmemekte ancak temas, işbirliği ve çatışmanın kimlikleri oluşturduğu ve değiştirdiği 

kentlerin ve mahallelerinin sosyal ve kültürel dokusuna gönderme yapmaktadır.  

Çeviri bölgesi, dillerarası bir etkileşim alanı olması özelliğiyle de kentsel mekânda 

üretimin çok biçimli birçok farklı dil kullanılarak meydana getirilebileceğini ve kent 

kültürünün üretiminde kullanılan yazılı, sözlü, görsel, dijital, sanatsal her türlü 

iletişim aracının kentin dilini oluşturan unsurlar olarak kabul edilebileceğini açığa 

çıkarmaktadır. İstanbul gibi kendisi de bir çeviri bölgesi olan ve birçok farklı çeviri 

bölgelerinden oluşan bir kentin çok dilli, çok kültürlü ve katmanlı yapısının süreç 

boyunca çeşitli siyasi, sosyolojik ve kültürel etmenler nedeniyle azalıp çoğalarak 

kendini göstermeyi sürdürdüğü belirtilebilir. Çeviri bölgesi olarak adlandırdığımız 

mekânlardaki dil bölgeleri zaman içerisinde farklılık gösterse de, kentin hareket ve 



169 
 

yer değiştirmeyle şekillenen dil ve kültür repertuarının, yeni dil ve çeviri bölgelerini 

meydana getirerek çeşitli etkileşim unsurları ve çok biçimli çeviri hareketleri 

yaratmaya devam ettiği ifade edilebilmektedir.Çeviri bölgesi, hareket, yer değiştirme 

ve göç yoluyla oluştuğunda çevirinin de fiziksel hareketlilik ya da yer değiştirme 

anlamıyla birlikte bir konuşma, yazma ve dünyayı yorumlama biçiminden diğerine 

doğru yapılan simgesel yer değiştirme olarak gerçekleşmiş olduğu yaklaşımı 

(Cronin, 2006, 45) bu tezde kentsel müdahalenin çeviri olarak 

kavramsallaştırılmasına olanak sağlamış olan yaklaşımlardan biridir.  

Yeldeğirmeni’nde kent mekânına müdahale ve mekânı dönüştürme bağlamında ele 

alınan Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi, Don Kişot İşgal Evi ve Mural İstanbul 

Festivali, çeşitli kültürlerarası ve sanatlararası ağlarda hareket eden eyleyicilerin 

meydana getirdiği aktarım etkinlikleri olarak irdelenmiştir. Bu tezde incelenen 

kültürel aracılar, söylemsel olmayan kültürlerarası ve sanatlararası ağlarda hareket 

eden ve toplumsal hareketliliklerle şekillenen ve gerçek anlamıyla çeviri, tam çeviri 

ve/veya gerçek çevirinin ötesine geçen çeşitli etkinlikleri kapsayan değiş tokuş 

etkinlikleri olarak da tanımlanabilecek olan kültürel aktarım etkinliklerinin 

eyleyicileri olarak, “birçok jeo-kültürel uzamda, kendi kültürlerarası ve uluslararası 

bilincini geliştiren aktarım etkinlikleri ortaya çıkaran gerçek bir göçmen, melez 

kişi”ler (Meylaerts, Gonne, 2014, 136) bakış açısıyla tartışılmıştır. Çeviri bölgesi 

olarak kent çok çeşitli dilsel, kültürel ve sosyal müzakerelerin meydana geldiği bir 

mekândır ve söz konusu mekânın dil manzarasındaki çeşitlilik bu müzakerelerin 

oldukça belirleyici bir bileşenidir. Yeldeğirmeni mahallesi, sokak sanatının kentin dil 

manzarasında oldukça önemli bir yer tutabileceğini ve kültürel müzakerelerde bir dil 

olarak ne derece güçlü bir çeviri etkisine sahip olabileceğini ortaya koymaktadır. 

Kentsel mekânda meydana gelen ve çok biçimli çeviri edimleri olarak tartıştığımız 

kültürel aktarım etkinlikleri, Yeldeğirmeni mahallesinde 2010 yılından itibaren 

uygulanmaya başlanmış olan kentsel müdahale biçimleri ve kültürel aktarım 

etkinlikleri olarak Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi, Don Kişot İşgal Evi ve Mural 

İstanbul Festivali’dir. YCP, bir kent iyileştirme projesi, MURAL-IST bir 

sanatlararası aktarım etkinliği ve Don Kişot İşgal Evi de mekân yaratmak – mekânı 

dönüştürmek bağlamında aktivist bir eylem olarak irdelenmiştir. Kentsel mekân 

yaratmak ve mekânı dönüştürmek kapsamında değerlendirilmiş olan YCP’nin, resmî 

kurumlarca desteklenen bir belediyecilik ve sivil toplum örgütü ortak girişimi olarak 

eyleyicileri ile birlikte daha az görünür olan bir kentsel mekânı yenilemek, 



170 
 

iyileştirmek ve canlandırmak üzere, düzenleme ve koruma amaçlı yumuşak 

müdahaleleri kapsayan eylemlerle, yeni kamusal alanlar yaratmak ve mahalledeki 

mevcut kamusal alanın niteliğini artırmayı amaçlayan bir kentsel müdahale stratejisi 

uygulamaya koymuş olduğu anlaşılmaktadır. YCP’nin mahallenin tarihsel, sosyal, 

kültürel dokusunu ve mimarisini mevcut mahalle sakinleriyle birlikte korumak ve 

bölgeyi yüksek kâr amaçlı emlak yatırımlarının odağındaki bir kentsel dönüşüm 

modelinden uzak tutmak amacıyla yürütüldüğü sonucuna da varılmıştır. Canlandırma 

projesi bir taraftan mahalleye olumlu bir imaj kazandırıp yaratıcı sınıfın bohem 

yaşam tarzıyla beraber yeni bir mahalleli tipi oluşturmasına olanak sağlamışken, 

emlak kira ve satış değerlerinin ikiye ve hatta üçe katlanması nedeniyle bazı mahalle 

sakinlerinin mahalleyi terk etmeye zorlanması ve bazı küçük ölçekli iş yerlerinin 

kapanması gibi sonuçlar da doğurmuştur.  

Soylulaş(tır)ma, mahallede kentsel müdahale aracı olarak uygulanmamış ancak 

bugün mahallenin geldiği noktada hem kent mekânına yapılan çeşitli müdahaleler 

hem de kentin devingen yapısı nedeniyle ortaya çıkmıştır. Yeldeğirmeni’nde tespit 

edilebilen soylulaştırmanın YCP kapsamında uygulanan fiziksel müdahalelerinin de 

etkisiyle hızlanmış olduğu da tespit edilmiştir. Dolayısıyla Yeldeğirmeni’ndeki 

dönüşümün, YCP’nin yaratmış olduğu yeni mekân ve ilişkiler ağı üzerinden kurulan 

bir etkileşim etkisiyle birlikte artarak devam eden fiziksel ve sosyal bir sonuç olduğu 

görülmüştür. Yeldeğirmeni mahallesinde görülen hareketlilik ve dönüşümün, sosyal 

ve kültürel dokuda bir canlanma yarattığı sonucuyla birlikte gözlemlenmiş olan 

önemli bir nokta da söz konusu dönüşümün bir çatışma ve mücadele ortamı yaratmış 

olduğudur. Kent mekanının sosyal ve kültürel dokusunda meydana gelen değişim ve 

dönüşümlerin hem belirli süreçlere yayılarak gerçekleştiğini hem de kent mekânında 

hak sahipliği iddiasına sahip sakinler arasında görülen mücadeleler sonucunda ortaya 

çıkan bir çatışma ortamı oluşturduğunu belirtmek gerekir. Yeldeğirmeni’ninde 

görülen değişimin de sosyal ve kültürel çatışmalar olmadan yaşandığı söylenemez 

ancak kültürel aracıların aracılık rolleriyle birlikte çatışma ve mücadelenin, 

müzakereyle birlikte var olduğu söylenebilir. 

Don Kişot İşgal Evi, mekân yaratmak ve mekânı dönüştürmek bağlamında kentsel 

mekâna ve kente bir aidiyet iddiasında bulunmak ve/veya bir hak sahipliği ortaya 

koymak bağlamında değerlendirilmiş ve Don Kişot İşgal Evi’nin Türkiye’nin ilk 

işgal evi olarak sivil inisiyatif bağlamında bir karşı duruşla birlikte alternatif bir 

dünya yaratmayı amaçlamış demokratik, katılımcı ve etkileşimli bir kentsel 



171 
 

müdahale olarak mahallede eski ve yeni sakinler arasında alternatif bir aracılık 

bölgesi oluşturmuş olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

2012 yılında Yeldeğirmeni’nde düzenlenen, İstanbul ve Türkiye’nin ilk duvar 

resimleri festivali olan MURAL-IST de hem başlı başına bir müdahale biçimi hem 

de YCP kapsamında hayata geçirilen kentsel canlandırma girişimlerinden biri olarak 

ele alınmış ve söz konusu ilişkisellik bağlamında incelenmiştir. MURAL-IST, sokak 

sanatının 2012’den günümüze Yeldeğirmeni mahallesinin göstergesel alanının 

önemli bileşenlerinden biri olduğunu ve sanatın da Yeldeğirmeni’nin dillerine dahil 

edilebildiğini göstermiştir. Mural İstanbul Festivali’nin Yeldeğirmeni’nde yaşanan 

sosyal ve kültürel dönüşüme yapmış olduğu etki, sanatın dilinin Yeldeğirmeni’nin 

dillerinden biri haline gelmesi ve kent dokusunda sanatlararası bir aktarım etkinliği 

olarak yapmış olduğu etki bağlamında incelenmiştir. Bu etki “kentsel deneyimi 

dönüştüren ve yeniden tanımlayan somut, fiziksel müdahaleler ortaya çıkartmak” 

(Suchet ve Mekdjian 2016, 4) yaklaşımıyla çeviri olarak kavramsallaştırılmıştır.  

Bu çalışmada, Mural İstanbul Festivali’nin, kurumsal ve bireysel kültürel 

aracılılarıyla birlikte oluşturduğu temas alanı, aracılık bölgesi ve aracılık rolünün, 

Yeldeğirmeni’ndeki kültürel ve sosyal dönüşümde oldukça önemli bir yeri olduğu 

görülmüştür. Kültürel aracılar tarafından MURAL-IST bağlamında gerçekleştirilen 

sanatlararası aktarım etkinliklerinin, sanatsal üretim türlerini harekete geçirerek kent 

mekânına müdahale edilmiş olan Yeldeğirmeni mahallesine, hem sanatsal girişimler 

ve yatırımlarda bulunmak isteyen girişimcileri, hem de küçük ya da orta ölçekli 

atölyelerinde çok biçimli sanatsal üretim ve eğitimler yapan sanatçıları çekmiş 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Sanatlararası aktarım etkinliklerinin eyleyicileri olan 

sanatçılar ve düzenleyiciler, mekâna yeni yaratıcı sınıfın yerleşip kentsel mekânda 

çeşitli sanatsal faaliyet ve üretimlerde bulunmalarına olanak sağlayan kentsel 

dönüşümün koşullarını hazırlamış olan kültürel aracılar konumunda bulunmaktadır. 

Mural İstanbul, mahallenin sosyal dokusunun dönüşümünde mekâna getirdiği yenilik 

ve enerji bakımından da bir dönüm noktası olarak değerlendirilebilir. Bugün 

Yeldeğirmeni 50’den fazla sanat atölyesine ve 2013 yılında açılan TAK olarak 

bilinen kamu kullanımına açık bir tasarım atölyesine ev sahipliği yapmaktadır. TAK 

gibi oluşumlar YCP’nin mahallede oluşturmak istediği kendi kendine sürdürülebilir 

olma halini destekleyen örnekler olarak da ortaya çıkmaktadır. Mural resimlerle 

birlikte sokak sanatının mahallede tarihsel ve geleneksel değerleri de görünür hale 

getirdiği ve sokak sanatının yaratıcılığı ve kamusal katılımı mümkün kılan 



172 
 

potansiyelinin Yeldeğirmeni’nde sürdürülebilir sosyal ve fiziksel iyileşmeyi 

meydana getirdiği de ifade edilebilmektedir. 

Mural resimlerin, Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin önemli amaçlarından biri 

olan mahallenin tekinsiz ve köhnemiş sosyal ve kültürel dokusunun canlı ve hareketli 

bir kentsel mekâna dönüşmesi amacını da yerine getirmiş olduğu sonucuna 

varılabilmektedir. Burada sözü edilen, tarihsel ve geleneksel değerleri aynı zamanda 

yaratıcılığı ve kamusal katılımı mümkün kılan potansiyelinin açığa çıkarılarak 

sürdürülebilir sosyal ve fiziksel iyileşmenin meydana getirdiği canlı ve hareketli bir 

kent mekânıdır ve yalnızca canlanmış değil özellikle de sanat bağlamında dünya 

kentleri ve İstanbul ile yabancı ve yerli sanatçılar arasında oldukça önemli bir temas 

alanı halini de almıştır. 

Türkiye’deki sokak sanatçılarının Avrupalı sanatçılar gibi serbest dolaşım 

olanaklarına sahip olmamaları nedeniyle farklı ülkelerdeki grafiti, mural ve sokak 

sanatının çeşitli örneklerini görebilme şanslarının çok olmadığı ve MURAL-IST’in 

bu anlamda Türkiye’deki sanatçılar için de çok önemli bir ortam yaratmış olduğu da 

çalışmada ortaya konulmaktadır. Bu sonuç da yine çevirinin iletişim olarak 

algılanması bağlamında yeni temas alanlarının ve aracılık bölgelerinin oluşması 

olarak anlaşılabilmektedir. Yurt dışından gelen sanatçıların Yeldeğirmeni’ne yeni bir 

kültürü taşırken, yapım tekniklerini ve yöntemlerini yerli sanatçılarla paylaşırken, bir 

kültürel aracılık rolü de üstlenmiş oldukları ve söz konusu etkileşimle ortaya çıkan 

ürünün, mekânın üretimine yaptığı etkiyle kentsel mekânın dönüşümüne ve yeni 

toplumsal hareketlerin gerçekleşmesine olanak sağladığı görülmüştür. 

Tezde ulaşılan sonuçlardan bir diğeri de sanatın dili aracılığıyla sanatçı ve sokaktaki 

kişiler arasında bir iletişimin gerçekleşmekte olduğudur. Mural resimler aracılığıyla 

yaratılan temas alanı, başka koşullar ve dinamikler içerisinde hiçbir şekilde karşı 

karşıya gelmesi beklenmeyen farklı dil, kültür, inanç, ideoloji, dünya görüşü ve en 

kapsayıcı anlamıyla dünyayı yorumlama biçimine sahip kişiler için bir karşılaşma bir 

temas alanı meydana gelmekte ve söz konusu temas alanında sanatçı ve izleyici 

arasında kurulan diyalog, bir aracılık etkinliği, bir iletişim, bir çeviri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Festivalde duvar boyayan sanatçıların da murallerin bir iletişim olarak 

algılanmasına ilişkin ortak bir görüşe sahip oldukları ve mural resimleri farklı dünya 

görüşleri ya da farklı anlayış biçimleri arasında aracılık yapan bir ileti olarak 

değerlendirdikleri söylenebilmektedir.  



173 
 

Tez, kültürel aracıların aracılık rollerinin göç ve yer değiştirme bağlamlarında nasıl 

şekillenebildiğini de göstermektedir. Hatta kültürel aracıların hareketliliği ve temas 

alanlarındaki diller ve kültürlerarası rolleri kendi çeviri bölgelerini oluşturmuş 

oldukları sonucunu da doğurmaktadır. Burada çeviri, göç ve yer değiştirme 

bağlamında bir konuşma, yazma ve dünyayı yorumlama biçiminden diğerine doğru 

yapılan hareket anlamıyla ortaya çıkmaktadır (Cronin, 2006; Maitland, 2017). 

Böylesi bir konumda bulunan kültürel aracıların coğrafik konumları ne olursa olsun 

bir aracılık bölgesinde, bir temas alanında var oldukları ve farklı kültürel kodların 

etkileşimiyle şekillenmiş bir bağlamda kültürel aktarım etkinlikleri 

gerçekleştirdikleri ortaya konulmuştur ve Theo Gilij’in 2007 yılında İstanbul’a 

gelerek Donut grafiti mağazasını açması da bu bakış açısıyla değerlendirilmiştir. 

Donut’ın da başlı başına bir temas ve aracılık alanı olduğu düşünüldüğünde 

İstanbul’da ve Türkiye’de grafitinin ve dolayısıyla sokak sanatı kültürünün 

yaygınlaşmasında yapmış olduğu etkinin yine somut ve fiziksel kentsel müdahaleler 

ortaya çıkarmış olması bağlamında bir çeviri olarak anlaşılabileceği sonucuna 

varılmıştır. MURAL-IST, nasıl Yeldeğirmeni’ndeki kimliksiz kent mekanının çeşitli 

kentsel müdahaleler açık ve müsait olması durumunda bir aralık bulunarak kentsel 

mekânı dönüştüren bir araç olarak mahalleye taşınmışsa Donut grafiti mağazası da 

benzer bir müsaitlik durumundaki bir aralıkta meydana getirilmiş olan ve kentsel 

deneyimin yeniden tanımlanmasında fiziksel, sosyal, kültürel ve sanatsal anlamlarda 

somut dönüşüm etkisi ortaya çıkarmış olan bir kentsel müdahale, bir çeviri olarak 

anlaşılabilmektedir. 

MURAL-IST’in ilk düzenlendiği yıldan günümüze yapılmış olan mural resimlerin 

Yeldeğirmeni mahallesinin yeni kimliğini betimleyen karakter özelliklerinden biri 

haline geldiği ve sokak sanatının da mahallenin dil manzarasının ayrılmaz bir parçası 

olduğu gözlemlenebilmektedir. Mural resimler çeviriyle birlikte, çeviri kavramıyla 

birlikte yeni anlamlar kazanarak mahallenin sosyal ve kültürel dokusunu 

dönüştürmüş oldu. Bu noktada daha önemli olan çevirinin mural resimler ve sokak 

sanatıyla birlikte yeni anlamlar kazanması, kendisine yeni tanımlar, yeni bağlamlar 

ve kullanım alanları kazandırmış olmasıdır. Kentsel metin, kültürel aracıların 

kullandığı sanat diliyle yeniden üretilmiş, yeniden çevrilmiş olur.  

Sokak sanatçısının sanat yoluyla yaptığı müdahalelerin çeviri biçimleri olarak 

anlaşılması, kentin bir çeviri bölgesi olarak tartışılmasına yeni bir boyut 

kazandırmaktadır ve bir anlamda çevirmenin metne yaptığı müdahalelere 



174 
 

benzetilebilir. Kentsel mekânı bir metin olarak düşünürsek, kentsel mekâna yapılan 

her türlü müdahale bir tür çeviri olarak yorumlanabilir. Sokak sanatçılarının 

müdahaleleri kamusal alanı yeni, bilinmeyen, alışılmadık neredeyse yabancı bir 

biçime sokar ve böylece fiziksel mekânın üretimine katkıda bulunur. Bununla 

birlikte, sanatçıların müdahaleleri kentsel deneyimi yeniden tanımlayan somut 

fiziksel müdahalelerin ortaya çıkmasına katkıda bulunurken diğer taraftan da fiziksel 

eylemler olmanın ötesine geçerek mekândaki sosyal, kültürel ve dilsel ilişkileri 

etkiler. Böylece çeviri edimleri olarak tartışılan müdahaleler, kentsel mekânı 

dönüştürür ve böylece daha önceden görünür olmayan, fark edilmeyen alanların 

potansiyelini ortaya çıkarmış olur (Suchet ve Mekdjan, 2016, 2). Suchet ve 

Mekdjian, aralık interstice kavramı bağlamında yeniden tanımladıkları çeviri 

kavramına odaklanırken bu kavramın önemli bir noktaya işaret ettiğini de öne 

sürmüştü (age). ‘Aralık’ kavramının aynı zamanda ‘ara boşluk’ kavramıyla ilişkili 

olduğunu ve bunun da ‘alanlar arasında’ between spaces olma anlamına geldiği 

kuramsal tartışma kısmında vurgulanmıştı. Bu bağlamda, Yeldeğirmeni’nin de bir 

aralık olarak görülebileceği sonucuna ulaşılmıştır. Bir aralık olarak Yeldeğirmeni’nin 

müsait konumu çeşitli müdahalelerle şekillendirilebilmesine olanak sağlamıştır. 

Mahallede özellikle de 1980’li yıllarla birlikte başlayan sosyal, kültürel ve fiziksel 

çöküntüyle birlikte mahallenin her türlü müdahaleye daha açık, daha müsait bir 

konuma gelmiş olduğu belirtilebilir. Görünürlüğünü kaybetme, âtıl kalma, 

marjinalleşme ve kimliksizleşme vb. nedenler dolayısıyla bir kent mekanının çeşitli 

kentsel müdahalelere ‘müsait’ olması çevirinin kentsel bağlamda 

kavramsallaştırılması bakımından da önemli bir noktadır. 

Her türlü algılayış biçimi ve anlam yaratımının önemli ölçüde yorumlayıcı olduğunu 

belirten; dolayısıyla dünyaya ait nesnelerin her birimizin meşgul olduğu ‘kaynak 

metinler’ olarak yorumlanarak nihai bir alıcıya yönelik iletişimi ile ilişkilendirildiği 

ve çevirinin kültürel bir üretim biçimi, kültürel karşılaşmaları tanımlamada ve 

dünyayı anlama ve yorumlamada kullanılan bir araç olarak anlaşıldığı kültürel çeviri 

yaklaşımı (Maitland, 2017) da bu tezdeki çeviri tanımının kentsel bağlamda 

genişletilmesinde önemli bir yaklaşım olarak ele alınmıştır. Bu yaklaşımlar, 

hareketlilik ve yer değiştirme ile şekillenmiş katmanlı bir toplumsal yapıya sahip 

olan, tarihsel olarak çok dilli ve çok kültürlü bir kentsel dokuya sahip olan 

Yeldeğirmeni mahallesinde yaşanmakta olan dönüşümün çeviri bakış açısıyla 

incelenebilmesi için bir çerçeve sunmuştur. Çeviri, “birbirinden ayrı bütünler 

arasındaki bir değişim değil, karma ve karşılıklı bir etkileşim” (Sturge, 2009, 69) 



175 
 

olarak algılanmış ve böylelikle kültürel çeviri bağlamında, çevirinin kaynaktan ereğe 

doğru bir hareket olmaktan çok “kültürel farklılıklar nedeniyle ortaya çıkan çekişme 

ve anlaşmazlıkların ve söz konusu anlaşmazlıklara dahil olan farklı toplumsal 

söylemlerin müzakere edildiği” (Wolf, 2002, 190; Sturge, 2009, 96) bir ara bölgede 

gerçekleşen çok biçimli çeviri edimleri olarak tartışılmıştır.  

Çeviri, bu çalışmadaki yaklaşımla bir iletişim ve müzakeredir (Eco, 2004; Simon, 

2012). Bu müzakerede çevirmenin rolü de kavramlar arasındaki uyumsuzlukları 

tespit ederek fikirler ve biçimler arasındaki bu uyuşmayan parçaları yeniden üreten 

bir aracıda olduğu gibidir (Simon, 2012, 6). Çeviri, dillerin ve söylemlerin 

dolaşımına imkân tanırken aynı zamanda çevirinin aracılık rolünün olmadığı bir 

ortamda çekişme ve şiddet yaratabilecek olan farklılıkların karşı karşıya gelmesine 

de olanak sağlamaktadır. Buradan yola çıkılarak, çevirinin çatışma ve mücadelelerle 

de şekillenen Yeldeğirmeni’nde bir aracılık rolü üstlendiğini ve bir iletişim olarak 

anlaşılabildiği bir ortamda farklılıklar arasında meydana gelebilecek çekişme ve 

çatışma ile anlaşma ve ortaklaşma arasında bir müzakere olarak anlaşıldığı 

söylenebilmektedir. Çeviri bu anlamda bir mücadele alanı olan kentsel mekânda 

ortaya çıkan bir müzakeredir 

Çeviri üzerine yürütülen disiplinlerarası ve disiplinlerötesi çalışmalar ve yapılan 

yenilikçi tartışmaların, kent ve çeviri bağlamında kentlerin dilleri, kentlerdeki güç 

ilişkileri, kentsel bağlamda ortaya çıkan çok biçimli çeviri edimleri ve çoklu 

çevirmen kimlikleri ve kültürel aracılar gibi başlıklar etrafında şekillenen çalışma 

alanlarıyla, çevrinin kentsel bağlamda bir araç, bir mercek olarak kullanılmasına dair 

yeni yaklaşımlar ve araştırma alanlarının ortaya çıkmasını sağlamaktadır. Çevirisel 

kent yaklaşımı, bu tezde müdahale, sanat ve çevirinin kent mekânında bir kesişim 

noktası oluşturabileceği bakış açısının geliştirilebilmesine olanak sağlamıştır ancak 

burada kurulan ilişkilerin ilerleyen çalışmalarda disiplinlerarası yaklaşımlar ve yeni 

uygulama alanlarıyla çevirisel kent – kentsel çeviri bağlamlarında genişletilebileceği 

umulmaktadır.  



176 
 

KAYNAKÇA 

Abide Mimarlık. [06.06.2017]. Kadıköy Notre Dame du Rosaire Kilisesi. 
http://www.abidemimarlik.com.tr/tr/gydetay/29/kadıköy_notre_dame_du_rosaire_kil

isesi.html.  
Akbulut, M. Rıfat. 1993-95. Kadıköy. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. c. 

4. İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı.  
Akcan, Esra. 2009. Çeviride Modern Olan: Şehir ve Konutta Türk-Alman 

İlişkileri. İstanbul: YKY. 
Akkar, Z. Müge. 2006. Kentsel Dönüşüm Üzerine, Batıdaki Kavramlar, Tanımlar, 

Süreçler ve Türkiye. Planlama. 2006/2: 29-38. 
Albrecht Milton C. 1968. Art as an Institution. American Sociological Review. 

33:3: 383-397.  
Andipa Gallery. [10.03.2018]. Urban Art: From the Streets to the Auction House. 

http://andipa.com/news/urban-art-streets-auction-house.  
Araştırma Planlama Koordinasyon. 2003. Rasimpaşa – Yeledeğirmeni Mahallesi 

Envanter Çalışması. Kadıköy Belediyesi Araştırma Planlama Koordinasyon 
Müdürlüğü. Tarihi ve Kültürel Çevre Projeleri Şefliği. 

Arditi, Albert. [5.11.2018]. Ferire Peliton ile Söyleşi. 
http://www.centropa.org/biography/albert-arditi-0   

Arısoy, Alp. 2014. Dünden Bugüne Yeldeğirmeni. İstanbul: ÇEKÜL Vakfı 
Yayınları. 

Arseven, Celal Esad. 2011. Kadı Köyü Hakkında Belediye Araştırmaları. 
İstanbul: Kadıköy Belediyesi. 

Artful Living. [10.03.2018]. Sokaklar Bizimdir. 
http://www.artfulliving.com.tr/sanat/sokaklar-bizimdir-i-1121 

Asad, Talal. 1986. The Concept of Cultural Translation in British Social 
Anthropology. James Clifford and George E. Marcus (eds). Writing Culture: 
The Poetics and Politics of Ethnography. Berkeley, CA: University of 
California Press: 141-64.  

Atılgan, Arif. 2017. Evvel Zamanın İçinden Yeldeğirmeni. İstanbul: K-İletişim 
Yayınları. 

Atılgan Blog. [12.06.2017]. http://atilganblog.blogspot.com/2014/12/yeldegirmeni-
rasim-pasa-camisi-arif.html  

_______. [18.06.2017] http://atilganblog.blogspot.com.tr/2015/02/yeldegirmeni-
haydarpasa-yahudi-cemaati.html  

Augoyard, Jean-François. 2000. L’action artistique dans l’espace urbain. ed. J. 
Métral. Cultures en ville ou de l’art et du citadin. Paris: Éditions de l’Aube: 
14-23. 



177 
 

Avramidis, Konstantinos, Myrto Tsilimpounidi. 2017. Graffiti and Street Art. 
London: Routledge. 

Ayhan, Ayşe, Emine Bogenç-Demirel. 2018. Understanding Urban Intervention as a 
Translational Activity: A Case of the Yeldeğirmeni Neighborhood. 
Translation Spaces. 7/2: 202-219. 

Bachmann-Medick, Doris. 2016. Cultural Turns: New Orientations in the Study 
of Culture. Berlin, Boston: De Gruyter. 

_______.2014. The Trans/National Study of Culture: A Translational 
Perspective. Berlin, Boston: de Gruyter. 

Balchin, Paul.N., G.H. Bull. 1987. Regional and Urban Economics. London: 
Harper and Row. 

Baker, Mona. 2005. Narratives in and of Translation. Skase Journal of Translation 
and Interpretation. 1.1: 4-13. 
http://www.skase.sk/Volumes/JTI01/doc_pdf/01.pdf 

_______. 2006. Translation and Conflict: A Narrative Account. London: 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203099919 

Barkul, Ömür. 1993. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. c. 4. İstanbul: 
Türkiye ve Ekonomik Toplumsal Tarih Vakfı: 462-463. 

Barthes, Roland. 1957. Mythologies. Paris: Editions du Seuil. 
_______.1967. Sémiologie et urbanisme. L’Aventure sémiologique. Paris: Editions 

du Seuil, 261-271. 
_______. 1972. Mythologies. çev. Annette Lavers. New York: Farrar, Stroux and 

Giroux. 
_______.1993. Göstergebilim ve Şehircilik. Göstergebilimsel Serüven. çev. 

Mehmet Rifat- Sema Rifat, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 173-181. 
_______.1994. Semiology and Urbanism (1967). The Semiotic Challenge. çev. 

Richard Howard. Berkeley and Los Angeles: University of California Press: 
191-201. 

_______.1996. Çağdaş Söylenler. çev. Tahsin Yücel. İstanbul: Metis Yayınları.  
Batmankaya, Murat. 2010. Marmara’da Bir Balık Olarak Haydarpaşa. İstanbul: 

Heyamola Yayınları.  
Behar, David, Tolga İslam. 2006. İstanbul’da Soylulaştırma: Eski Kentin Yeni 

Sahipleri. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 
Besalel, Yusuf. [8.10.2018]. Osmanlı Devleti Hizmetinde Yahudiler. 

http://www.salom.com.tr/haber-91472-
osmanli_devleti_hizmetinde_yahudiler.html  

Benjamin, Walter. 1923/1992. The Task of the Translator. Theories of Translation: 
An Antholoy of Essays from Dryden to Derrida. ed. Rainer Schulte and 
John Biguenet. çev. Harry Zohn. Chicago: University of Chicago Press: 71-82. 

Bhabha, Homi K. 1994. How Newness enters the World: Postmodern Space, 
Postcolonial Time and the Trials of Cultural Translation. The Location of 
Culture. New York: Routledge. 

Biedarieva, Svitlana. 2016. The Street Artist as Translator. Space and Culture. 19.1: 
4-14. https://doi.org/10.1177/1206331215579752. 



178 
 

Boyd, Andrew, dave Oswald Mitchell. 2015. Bela İyidir: Devrim Kılavuzu. çev. 
Baran Akkuş. İstanbul: Bilgi Yayınevi. 

Buden, Boris, Stefan Nowotny, Sherry Simon, Ashok Bery, and Michael Cronin. 
2009. Cultural Translation: An Introduction to the Problem, and Responses. 
Translation Studies. 2.2: 196-219. 
https://doi.org/10.1080/14781700902937730 

Calvino, Italo. 2016. Görünmez Kentler. çev. Işıl Saatçıoğlu. İstanbul: YKY. 
Cameron, Stuart, Jon Coaffee. 2005. Art, Gentrification and Regeneration – From 

Artist as Pioneer to Public Art. European Journal of Housing Policy. 5.1: 39-
58. https://doi.org/10.1080/14616710500055687 

Clifford, James. 1983. On Ethnographic Authority. Representations. 1 (2): 118-146. 
Conway, Kyle. 2012. Cultural Translation. Handbook of Translation Studies 

Volume 3. ed. Yves Gambier and Luc van Doorslaer. Amsterdam: John 
Benjamins: 21-25. 

Couch, Chris, Charles Fraser. 2003. Introduction: the European context and 
theoretical framework. ed. Chris Couch, Charles Fraser ve Susan Percy. Urban 
Regeneration in Europe. Oxford, Malden, Iowa, Victoria, Berlin: Blackwell: 
1-17. 

Cronin, Michael. 2006. Translation and Identity. New York: Routledge. 
Cronin, Michael, Sherry Simon. 2014. Introduction: The City as Translation Zone. 

Translation Studies. 7.2: 119-132. 
https://doi.org/10.1080/14781700.2014.897641 

ÇEKÜL (Çevre ve Kültür Değerlerini Koruma ve Tanıtma Vakfı). n.d. “We exist 
through Nature and Culture.” Çevre ve Kültür Değerlerini Koruma ve Tanıtma 
Vakfı Website. https://www.cekulvakfi.org.tr/we-exist-through-nature-and-
culture  

ÇEKÜL. www.cekulvakfi.org.tr  [23.5.2017]. 
Çelebi, Semra. [15.10.2018].  Özen’le Seçilen Filmler Evinde 

http://www.gazetekadikoy.com.tr/genel/ozenle-secilen-filmler-evinde-
h5121.html  

Data Tur. [22.11.2018].  https://www.dataturizm.com.tr/kadikoy-turu.  
Demir, Koray. [8.09.2018]. Reddet, işgat et, yeniden inşa et!. 

https://www.evrensel.net/haber/85904/reddet-isgal-et-yeniden-insa-et.  
Demirel-Bogenç, Emine. 2006. Marco-Ovadiya Albukrek, personnalité 

multiculturelle, médecin-écrivan francophone. Francophonie et 
multiculturalisme dans les Balkans. ed. Efstratia Oktapoda-Lu. Paris: 
Editions Publisud: 201-214. 

_______.2013. Çeviri Sosyolojisinin İnşası Bourdieu Çözümleri. İstanbul: Cinius. 
_______. 2014. Çevirinin Bourdieu Sosyolojisiyle Yapılanan Yüzü. Cogito: Pierre 

Bourdieu. s. 76: 402-416. 
Demirkol-Ertürk, Şule. 2010. The City and its Translators. Istanbul Metonymized 

and Refracted in the Literary Narratives of Ahmet Hamdi Tanpınar and Orhan 
Pamuk, in Turkish, English and French. Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi. 



179 
 

Demirkol-Ertürk, Şule ve Saliha Paker. 2014. Beyoğlu/Pera as a translating site in 
İstanbul. Translation Studies. 7.2: 170-185. 
https://doi.org/10.1080/14781700.2014.897641  

Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. 1994. Varlık Vergisi. Dünden Bugüne 
İstanbul Ansiklopedisi. c. 7. İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı. 

Douay, Nicolas. 2012. L’activisme urbain à Montréal: des luttes urbaines à la 
revendication d’une ville artistique, durable et collaborative. L’Information 
géographique. 76: 83-96. DOI: 10.3917/lig.763.0083  

Eco, Umberto. 2004. Mouse or Rat? Tranlsation as Negotiation. London: Phoneix. 
Ekdal, Müfid. 1996. Bizans Metropolündeki İlk Türk Köyü Kadıköy. İstanbul: 

Kadıköy Belediye Başkanlığı Kültür Yayınları. 
Erden, Dilek. 2006 Kentsel Yenileşme Projelerinin Gentrification Hedefleri ve 

Etkileri. İstanbul’da Soylulaştırma Eski Kentin Yeni Sakinleri. ed. Tolga 
İslam, David Behar. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Erkan, Pınar. 2001. Tanzimat’tan Günümüze İstanbul Kadıköy ve Üsküdar’daki 
Yabancı Okullar ve Azınlık Okulları. Yüksek Lisans Tezi. İTÜ. 

Fanon, Frantz. 2007. Yeryüzünün Lanetlileri. çev. Şen Süer. İstanbul: Versus 
Kitap. 

_______.2009. Siyah Deri Beyaz Maske. çev. Cahit Koytak. İstanbul: Versus Kitap. 
Fuchs, Martin. 2009. Reaching out; or, Nobody exists in one context only: Society as 

translation. Translation Studies. 2.1: 21-40. 
Gazete Kadıköy. [12.02.2018].  Yahudilerin Yeldeğirmeni Anıları. “En Güzel 

Sinagog” http://www.gazetekadikoy.com.tr/yasam/yahudilerin-yeldegirmeni-
anilari-h10440.html.  

Giz, Adnan. 1998. Bir Zamanlar Kadıköy. İstanbul: Iletişim Yayınları. 
Glass, Ruth. 1964. London: Aspects of Change. London: MacGibbon &Kee. 
Gouanvic, Jean-Marc. 2005. A Bourdieusian Theory of Translation, or the 

Coincidence of Practical Instances: Field, ‘Habitus’, Capital and ‘Illusio’. The 
Translator. 11.2: 147-166. https://doi.org/10.1080/13556509.2005.10799196 

Grodach, Carl, Nicole Foster and James Murdoch III. 2014. Gentrification and the 
Artistic Dividend: The Role of the Arts in Neighborhood Change. Journal of 
the American Planning Association. 80.1: 21-35.  
https://doi.org/10.1080/01944363.2014.928584 

Guldin, Rainer. 2016. Translation and Metaphor. New York: Routledge.  
Güleryüz Naim A. [13.11.2017].  Eli Perahya ile Görüşme. 

http://www.centropa.org/photo/elsa-perahya-friends  
_______. 2015. Türk Yahudi Basını Tarihi. İstanbul: Gözlem Yayıncılık. 
Gürpınar, Melisa. 2009. Çamlıca’dan Yeldeğirmeni’ne Rüzgârın Peşinde. 

İstanbul: Heyamola Yayınları.  
Güven, Ahmet Hilmi. 2013. Educational Activities of the Ottoman Jews from the 

Last Decades of the Empire to the Early Years of the Turkish Republic: The 
Alliaénce Israélite Universelle Experience in the Light of Turkish and 
French Archival Documents (1860-1937). ODTÜ. Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi. 



180 
 

Habermas, Jürgen. 1997. Kamusallığın Yapısal Dönüşümü. çev. Tanıl Bora ve 
Mithat Sancar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Has Türk. [30.10.2018]. Hocaların Hocası Yomtov Garti 1915-2011. 
http://www.hasturktv.com/yahudilik/1703.htm. 

Heilbron, Johan, Gisèle Sapiro. 2002. Traduction: Les échanges littéraires 
internationaux. Special Issue of Actes de Recherche en Sciences sociales. 
144. Paris: Éditions du Seuil. 

Irvine, Martin. 2012. The Work on the Street: Street Art and Visual Culture. The 
Handbook of Visual Culture. ed. Heywood, Ian, Barry Sandywell, Michael 
Gardiner, Gunalan Nadarajan, Catherine M. Soussloff: London: Berg: 235-278.  

Işık, Oğuz, Melih Pınarcıoğlu. 2001. Nöbetleşe Yoksulluk. İstanbul: İletişim. 
Inghilleri, Moira. 2003. Habitus, Field and Discourse: Interpreting as a Socially 

Situated Activity. Target. 15.2: 243-68. 
https://doi.org/10.1075/target.15.2.03ing 

_______. 2005. Special Issue of The Translator: Bourdieu and the Sociology of 
Translation and Interpreting. 11.2. 

_______. 2009. Sociological Approaches. Routledge Encyclopedia of Translation 
Studies. New York: Routledge. 

_______. 2017. Translation and Migration. London: Routledge. 
İslam, Tolga. 2006. Merkezin Dışında: İstanbul’da Soylulaştırma. İstanbul’da 

Soylulaştırma: Eski Kentin Yeni Sahipleri. İstanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları: 42-58. 

Jakobson, Roman. 1959. On Linguistic Aspects of Translation. On Translation. ed. 
Reuben A. Brower. Cambridge: Harvard University Press: 232‐39. 

_______. 2004. Çevirinin Dilbilimsel Özellikleri Üstüne. Çeviri(bilim) nedir? 
Başkasının Bakışı. çev. Ömer. B. Albayrak. ed. Mehmet Rifat. İstanbul: 
Dünya Yayıncılık, 89-97. 

Jewish Encyclopedia. [8.09.2018].  
http://www.jewishencyclopedia.com/articles/1264-alliance-israelite-
universelle. 

Kahraman, Seyit Ali, Yücel Dağlı. 2003 Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 
Seyahatnamesi: İstanbul, 1. cilt 2. kitap. İstanbul: YKY.  

Kacandes, Irene. 2009. Displacement, Trauma, Language, Identity. Femmes 
Ecrivans a la Croisee des Langues, 1700- 2000/ Women Writers at the 
Crossroads of Languages, 1700- 2000.  ed. Agnese Fidecaro, Henriette 
Partzsch, Susan van Dijk & Valérie Cossy. Geneve: Metis Presses, 213- 228. 

Kaya, Önder. [5.10.2018]. İstanbul’da Yahudi Mezarlıkları (Maşatlıkları)-4. 
http://www.salom.com.tr/haber-99595-Istanbulda_yahudi_mezarliklari__ 
masatliklari_4.html. 

Kayacan, Feyyaz. 2008. Çocuktaki Bahçe. (İlk Basım 1982). İstanbul: YKY. 
Keesing, Roger M. 1985. Conventional Metaphors and Anthropological 

Metaphysics: The Problematic of Cultural Translation. Journal of 
Anthropological Research. 41:2: 201-217. 



181 
 

Keyder, Çağlar. 2013. İstanbul: Küresel ile Yerel Arasında (İlk Basım 2000). çev. 
Sungur Savran. İstanbul: Metis Yayınları. 

Klanten Robert, Sven Ehmann, Hendrik Hellige, Pedro Alonzo. 2008. The Upset: 
Young Contemporary Art. Berlin: Die Gestalten Verlag. 

Koskinen, Kaisa. 2014. Tampere as a translation space. Translation Studies 7.2: 
186-202. 

Kütükçü, Tamer. 2014.  Kadıköy’ün Kitabı. İstanbul: Ötüken Yayınları. 
Lefebvre, Henri. 2014. Mekânın Üretimi. çev. Işık Ergüden. İstanbul: Sel 

Yayıncılık. 
Lefevere, Andre. 1992. Translation, Rewriting and The Manipulation of Literary 

Fame. New York: Routledge. 
LeGates, Richard.T., Frederic Stout.1998. Modernism and early urban planning, 

1870-1940. Richard T. LeGates ve Frederic Stout ed. Early Urban Planning, 
1870-1940. London: Routledge.  

Lemoine, Stéphanie, Samira Ouardi. 2010. Artivisme. Art, Action Politique et 
Résistance Culturelle. Paris: Éditions Alternatives. 

Levi, Mario. [28.06.2013]. Zeki Çelik ile Röportaj.  
http://www.edebiyatdefteri.com/yazioku.asp?id=61057. 

Ley, David. 1994. Gentrification and the Politics of the New Middle Class. 
Environment and Planning D: Society and Space. 12.1: 53-74.  

https://doi.org/10.1068%2Fd120053  
_______. 2003. Artists, Aestheticisation and the Field of Gentrification. Urban 

Studies. 40.12: 2527-2544. doi:10.1080/0042098032000136192  
Lindgaard, Jade. 2005. Artivisme. Vacarme 31. 

http://www.vacarme.org/article1269.html  
Maitland, Sarah. 2017. What is Cultural Translation? London – New York: 

Bloomsbury. 
Malena, Anne. 2014. The city that shouldn’t be: New Orleans. Translation Studies 

7.2: 203-217.  
Mantran, Robert. 2015. İstanbul Tarihi (İlk Basım 2001). çev. Teoman Tunçdoğan. 

İstanbul: İletişim Yayıncılık. 
Martin, Anais M. 2010. Her Yeri Resim Gibi Küçük Moda. İstanbul: Heyamola 

Yayınları. 
Marx, Karl. 2011. Kapital 1. çev. Mehmet Selik, Nail Satlıgan. İstanbul: Yordam 

Kitap. 
McCormick, Carlo, Marc Schiller, Sara Schiller. 2010. Trespass: A History Of 

Uncommissioned Urban Art. Köln: Taschen 
Meschonnic, Henri.  2011. Ethics and Politics of Translating. çev. Pier-Pascale 

Boulanger. Amsterdam and Philadelphia: John Benjamins.  
Meylaerts, Reine, and Maud Gonne. 2014. Transferring the City – Transgressing 

Borders: Cultural Mediators in Antwerp (1850–1930). Translation Studies 
7.2: 133-151. https://doi.org/10.1080/14781700.2013.869184 

Mural İstanbul. [16. 11. 2015]. https://line.do/tr/muralistanbul/5lt/vertical 



182 
 

Nguyen, Patrick, Stuart Mackenzie. 2010. Beyond the Street: With the 100 Most 
Important Players in Urban Art. Berlin: Die Gestalten Verlag. 

Niyego, Anri. 1999. Haydarpaşa’da Geçen 100 Yılımız: Kadıköy Hemdat Israel 
Sinagogu Vakfı. İstanbul: Gözlem Yayıncılık. 

Oikonomidis, Grigoris. 2014. “Khalkedon.” Belgesel. 
Ortaylı, İlber. [25.09.2018]. Milliyet Kadıköy’de Değişim. 

http://www.milliyet.com.tr/kadikoy-de-degisim/ilber-ortayli/pazar/yazardetay/ 
31.03.2013/1687293/default.htm. 

Ovadya, Silvyo. 1994. Yahudi İspanyolcası. Dünden Bugüne İstanbul 
Ansiklopedisi. c. 7. İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı.  

Özer, Pelin. 2005. Latife Tekin Kitabı. İstanbul: Everest.  
Pamuk, Orhan 2003. İstanbul Hatıralar ve Şehir. İstanbul: YKY. 
Patz, Christopher Patz. [7.03.2018]. From Madrid to Istanbul: Occupying Public 

Space.https://en.squat.net/2014/01/12/from-madrid-to-istanbul-occupying-
public-space/  

Pratt, Mary Louise. 2004. Planetarity. Intercultural dialogue. ed. Rosemary 
Bechler. 10-31. London: British Council. 

Pym, Anthony. 2003. Henri Meschonnic-Texts on Translation. Target 15/2: 337-
353. 

______.2014. Cultural Translation. Exploring Translation Studies. New York: 
Routledge: 138-158. 

Resistance Studies Initiative. [20.12.2018].   
https://www.umass.edu/resistancestudies/aggregator/sources/6?page=1. 

Roberts, Peter. 2000. The evolution, definition and purpose of urban regeneration. 
ed. Peter Roberts ve Hugh Sykes. Urban Regeneration. London, Thousand 
Oaks, New Delhi: Sage Publications. 9-36. 

Rossi, Aldo. 1982. The Architecture of the City. Cambridge, Massachussets, 
London: The MIT Press. 

Rozental, İzel. [30.10.2018]. Rita Ender ile Söyleşi. 
http://www.avlaremoz.com/2016/10/01/izel-rozental-ile-roportaj-modanin-
kitabinda-yahudiler-de-var-rita-ender/. 

Rushdie, Salman. 1992. Imaginary Homelands: Essays and Criticism 1981-1991. 
London: Penguin. 

Sey, Y. 1994. Apartman. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. 1. cilt. İstanbul: 
Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı.  

Schlichtmann, C. Meyer. 1992. Prusya Elçiliği’nden Doğan Apartmanı’na: 
İstanbul-Beyoğlu’ndaki Bir Binayla Arsa’nın 130 Yıllık Tarihi. çev. Ümit 
Öztürk. İstanbul: Turing Yayınları. 

Simeoni, Daniel. 1998. The Pivotal Status of the Translator’s Habitus. Target. 10.1: 
1-39. https://doi.org/10.1075/target.10.1.02sim. 

Simon, Sherry. 2006. Translating Montreal: Episodes in the Life of a Divided 
City. McGill-Queen’s University Press. 
http://www.jstor.org/stable/j.ctt80ks1.1. 



183 
 

_______.2008. Cities in Translation: Some Proposals on Method. Doletiana: 
revista de traduccio, literature i arts. 2: 2008-2009. 

_______.2012a. Cities in Translation: Intersections of Language and Memory. 
New York: Routledge. 

_______.2012b. The City in Translation: Urban Cultures of Central Europe. Target. 
24.1: 126-140. https://doi.org/10.1075/target.24.1.08sim. 

_______.2013. Le Cosmopolitisme en Traduction, De Montréal à Istanbul. 3. 
Uluslararası Çeviri Konferansı “Çeviri: Yeni Yönelişler”. 8-10 Mayıs 
2013. İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi. 

_______.2016. Speaking Memory: How translation shapes city life. Québec: 
McGill-Queen’s University Press. 

Smith, Neil. 1979. Toward a Theory of Gentrification A Back to the City Movement 
by Capital, not People. Journal of the American Planning Association. 45.4: 
538-548. http://dx.doi.org/10.1080/01944367908977002 

_______. 2002. Yeni Küresellik, Yeni Şehircilik: Küresel Kentsel Strateji Olarak 
Soylulaştırma. Planlama. 2006.2: 13-27. 

Sturge, Kate. 2009. Cultural Translation. Routledge Encyclopedia of Translation 
Studies. Ed. Mona Baker ve Gabriela Saldanha. New York: Routledge. 

Suchet, Myriam, Sarah Mekdjian. 2016. Artivism as a Form of Urban Translation: 
An Indisciplinary Hypothesis. Speaking Memory: How Translation Shapes 
City Life. ed. Sherry Simon. McGill-Queen’s University Press. <halshs-
01437039> 

Svastics, Okşan. 2011. Yahudiler’in İstanbulu. İstanbul: Boyut Yayıncılık. 
Sywenky, Irene. 2014. (Re)constructing the urban palimpsest of 

Lemberg/Lwów/Lviv: A case study in the politics of cultural translation in East 
Central Europe. Translation Studies 7.2: 152-169. 

Şişmanoğlu, Şehnaz. 2003. Behçet Necatigil ve Şiirin Ev Hâli, Ankara, Bilkent 
Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

TAK (Tasarım Araştırma Katılım). n.d. “What is TAK?” TAK: Tasarım Araştırma 
Katılım. http://takortak.org/what-is-tak.html.  

TIOC (Time Out Istanbul Contributors). 2015. “Mural Istanbul Festival.” TimeOut. 
https://www.timeout.com/istanbul/art/mural-istanbul-festival. 

Tufan, Ayça, Ayşe Ayhan. 2016. Open Space Occupants: Analyzing Open Space 
Sculptures in Kadıköy, İstanbul. Proceedings of the 5th International Turkic 
Art, History and Folklore Congress/Art Activities. Comrat, Moldova. 

Tunçer, Canay 2016. Kadıköy Yeldeğirmeni- Tevfik Tura Apartmanı Koruma 
Projesi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi. 

Türk Yahudileri. [8.09.2018] 
http://www.turkyahudileri.com/index.php/tr/tarih/sinagoglar?start=20.  

Türker, Orhan. 2008. Halkidona’dan Kadıköy’e: Körler Ülkesinin Hikayesi. 
İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Tymoczko, Maria. 1995. The Metonymics of Translating Marginalized Texts. 
Comparative Literature. 47.1: 11-24. 



184 
 

_______.2003. Ideology and the Position of the Translator: In What Sense Is the 
Translator ‘In-between’? Apropos of Ideology. Translation Studies on 
Ideology – Ideologies in Translation Studies. ed. María Calzada Pérez. 
Manchester: St Jerome Publishing: 181-201. http://ls-tlss.ucl.ac.uk/course-
materials/CLITG002_65040.pdf  

_______.2010. Western Metaphorical Discourses Implicit in Translation Studies. 
Thinking Through Translation with Metaphors. ed. James St. André. 
London: Routledge: 109-144. 

_______.2014. Translation and Political Engagement: Activism, Social Change and 
the Role of Translation in Geopolitical Shifts. The Translator. 6.1: 23-47. 
https://doi.org/10.1080/13556509.2000.10799054 

Uysal, M. L. Turanalp, N. Korostoff. 2015. Tarlabaşı, Istanbul: A Case Study of 
Unsustainable Urban Transformation. The Sustainable City X, Transactions 
on Ecology and The Environment. Southampton: WIT Press.  194: 417-426. 
https://doi.org/10.2495/SC150361    

Vasudevan, Alexander. 2017. The Autonomous City: A History of Urban 
Squatting. London, New York: Verso. 

Wolf, Michaela. 2007. Introduction: The Emergence of A Sociology of Translation. 
Constructing A Sociology of Translation. ed. Michaela Wolf, Alexandra 
Fukari. Amsterdam: John Benjamins: 1-38. 

Wolf, Michaela, Alexandra Fukari. 2007. Constructing a Sociology of Translation. 
Amsterdam, New York: John Benjamins. https://doi.org/10.1075/btl.74 

Yeldeğirmeni (n.d). http://www.yeldegirmeni.kadikoy.bel.tr/altsayfa.aspx?id=2062  
Everywheretaksim. [26.06.2016]. Yeldeğirmeni Dayanışması. Baba Zula Don Kişot 

için söylüyor. http://everywheretaksim.net/tr/yeldegirmeni-dayanismasi-baba-
zula-don-kisot-icin-soyluyor/. 

Yılmaz, Erman. 2017. “Mural Istanbul 2017 Project.” Erman Yılmaz Portfolio. 
http://ermanyilmaz.com/portfolio/mural-istanbul-2017/  

Young, Robert. 2003.  Postcolonialism: A Very Short Introduction. New York: 
Oxford University Press. 

Zucker, Lou. [7.03.2018]. Turkey: Reclaim the Urban Commons: Turkey’s First 
Squat https://en.squat.net/2014/01/12/turkey-reclaim-the-urban-commons-
istanbuls-first-squat/. 

Zukin, Sharon. 1982. Loft Living: Culture and Capital in Urban Change. 
Baltimore, Maryland: Johns Hopkins University Press. 

_______. 2010. Naked City: The Death and Life of Authentic Urban Places. 
Oxford: Oxford University Press. 

 



185 
 

YELDEĞİRMENİ BİBLİYOGRAFYASI 

Alpak, Rüzgâr Ceyda. 2018. Yeldeğirmeni Öyküleri. İstanbul: Nota Bene. 
Arısoy, Alp. 2014. Dünden Bugüne Yeldeğirmeni. İstanbul: ÇEKÜL Vakfı 

Yayınları. 
Atılgan, Arif. 2017. Evvel Zamanın İçinden Yeldeğirmeni. İstanbul: K-İletişim 

Yayınları. 
Atılgan Blog. [12.06.2017]. http://atilganblog.blogspot.com/2014/12/yeldegirmeni-

rasim-pasa-camisi-arif.html  
_______. [18.06.2017] http://atilganblog.blogspot.com.tr/2015/02/yeldegirmeni-

haydarpasa-yahudi-cemaati.html  
Ayhan, Ayşe, Emine Bogenç-Demirel. 2018. Understanding Urban Intervention as a 

Translational Activity: A Case of the Yeldeğirmeni Neighborhood. 
Translation Spaces. 7/2: 202-219. 

Batmankaya, Murat. 2010. Marmara’da Bir Balık Olarak Haydarpaşa. İstanbul: 
Heyamola Yayınları.  

Bütün, Onur. 2018. Gülümsemeler. İstanbul: Alakarga Yayıncılık. 
Doğanay, Gülmenek. 2016. Avrupa’da İşgal Evlerinin Kapsamı ve Türkiye Örneği: 

Don Kişot Sosyal Merkezi. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 
4.2: 91-111.  

Duygun, Elifcan. 2017. Yeldeğirmenindeki Tüketim Mekanlarının Dönüşümü: 
Karakolhane Caddesi Örneği. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Fen 
Bilimleri Enstitüsü, Yaymlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Ekdal, Müfid. 1996. Bizans Metropolündeki İlk Türk Köyü Kadıköy. İstanbul: 
Kadıköy Belediye Başkanlığı Kültür Yayınları. 

Giz, Adnan. 1998. Bir Zamanlar Kadıköy. İstanbul: İletişim Yayınları. 
Gürpınar, Melisa. 2009. Çamlıca’dan Yeldeğirmeni’ne Rüzgârın Peşinde. 

İstanbul: Heyamola Yayınları.  
Kayacan, Feyyaz. 2008. Çocuktaki Bahçe. (İlk Basım 1982). İstanbul: YKY. 
Kütükçü, Tamer. 2014.  Kadıköy’ün Kitabı. İstanbul: Ötüken Yayınları. 
Niyego, Anri. 1999. Haydarpaşa’da Geçen 100 Yılımız: Kadıköy Hemdat Israel 

Sinagogu Vakfı. İstanbul: Gözlem Yayıncılık. 
Özdeniz, Deniz. 2015. Kentsel Toplumsal Hareketlerin Kentlerin Dönüşümüne 

Etkilerinin Değerlendirilmesi. İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi.  

Rozental, İzel. 2010. Moda Sevgilim. İstanbul: Heyamola Yayınları. 



186 
 

Şahin, Adil Serhan. 2013. Kültürel Miras Alanlarının Dönüşümünde Yeni Bir 
Yaklaşım: Yeldeğirmeni Örneği. İstanbul Bilgi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Tarkay, Guse. 2010. Evaluation of Urban Regeneration Issues for an Early 20th 
Century Quarter: Kadıköy-Yeldeğirmeni. ODTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Tekin, H. Ayşegül.2010. Kentsel Tasarımda Yeni Şehircilik Yaklaşımı ve Kadıköy – 
Yeldeğirmeni Örneği. İstanbul Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Toy, Ertan, Eren Görgülü. 2018. Kamusal Alanda Sanat Uygulamalarına Bir Örnek: 
Mural İstanbul. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi. 56:11: 1150-1160. 
http://dx.doi.org/10.17719/jisr.20185639080  

Tunçer, Canay 2016. Kadıköy Yeldeğirmeni- Tevfik Tura Apartmanı Koruma 
Projesi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi. 

Türkmen, Zeynep. 2015. The Cultural Transformation of Yeldeğirmeni 
Neighborhood. İstanbul Bilgi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Uzgören, Gökçe, Asuman Türkün. 2018. Airbnb’nin Soylulaşma Sürecine Etkisi: 
Kadıköy Rasimpaşa Mahallesi Örneği. Planlama. 28:2: 154-170. 
doi: 10.14744/planlama.2018.29491  

Yiğit-Turan, Burcu. 2018. Revitalizing the Yeldeğirmeni Neighbourhood in Istanbul: 
Towards an Emancipatory Urban Design in the Landscapes of Neoliberal 
Urbanism. Public Space Unbound: Urban Emancipation and the Post-
Political Condition. ed. Sabine Knierbein, Tihomir Viderman. New York: 
Routledge. 



187 
 

EKLER 

Ek 1. Şehriban Çelebi ile Kişisel Görüşme – 13 Kasım 2017, Kadıköy 

Kadıköy Belediyesi tarafından düzenlenen Açık Akademi Kent Seminerleri 
kapsamında TAK’ta düzenlenen Tarihi Dokunun Sürekliliği Bağlamında 
Yeldeğirmeni Örneği seminerlerinde tanışmış olduğum Şehriban Çelebi 
Yeldeğirmeni’nde doğup büyümüş ve halen mahallede yaşayan, Mimari Restorasyon 
alanında çalışan bir Şehir Bölge Planlamacı ve öğretim görevlisidir. 

AA: Yeldeğirmeni’nde doğup büyümüş ve halen mahallede yaşayan biri olarak 
Yeldeğirmeni’nden söz eder misiniz? 

Şehriban Çelebi: 1973 yılında Yeldeğirmeni’nde doğdum ve o zamandan itibaren 
de burada yaşıyorum. Ailem 1960’larda Yeldeğirmeni’ne gelmiş. O dönem ağırlıklı 
olarak Bingöl, Rize ve Çorum’dan mahalleye göçün yaşandığı bir dönem. Babam ve 
amcam aileleriyle birlikte demiryollarında işçi olarak çalışmak üzere gelmişler. İki 
aile bir arada yaşamışlar. İlk evimiz İzzettin Sokak’ta bulunan kagir bir binaydı. Bu 
bina sonraları 1980’lerde yıkıldı. Sonraki evimiz Taşlıbayır Sokak’ta bir Ermeni 
apartmanındaydı. 

AA: Yeldeğirmeni’nin 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın başlarında görülen çok dilli ve 
çok kültürlü yapısı sizin çocukluk ve gençlik dönemlerinizde nasıldı? 

Şehriban Çelebi: Yeldeğirmeni’ndeki evlerin arka taraflarında avlular vardır. 
Eskiden bu avlularda Rumca, Ermenice duyulurmuş. Benim çocukluk ve gençlik 
dönemlerimde fazla gayrimüslim kalmamıştı ancak yaşları ilerlemiş olan birkaç 
Ermeni ve Yahudi vardı. Ester Hanım’ı hatırlıyorum çocukluğumdan, oldukça 
yaşlanmıştı. Ester Apartmanı’nda otururdu. Apartmanın çatı arası gibi bir bölümü 
vardı, çocukken oraya çıktığımızı hatırlıyorum, birçok eski eşyanın olduğu bir yerdi. 
Ester Apartmanı’nın adı zamanla değişti. Adındaki “t” harfi gitti ve Eser Apartmanı 
oldu. 1990’larda yıkılan apartmanın yerine yeni bir bina yapıldı, o apartmanın da adı 
Neşe’ydi. Çokdilliliğin bir başka hali bugün de görülüyor. Nasıl ki eskiden avlularda 
Rumca, Ermenice duyulurmuş şimdi de İngilizce ve Fransızca duyuluyor. 

AA: Yeldeğirmeni’nde yaşayan halkı nasıl tarif edebilirsiniz? 

Şehriban Çelebi: Yeldeğirmeni’ni işçi sınıfı varoşu bir mahalle olarak görüyorum. 
Gayrimüslim azınlıkların yaşadığı dönemlerde de alt sınıf bir mahalle olmuş bu 
bakımdan Yeldeğirmeni’nde sınıfsal bir süreklilik olduğunu söylemek mümkün 
olabilir.  

AA: Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi çöküntü bölgesi haline gelmiş olan 
mahallenin fiziksel, sosyal ve kültürel dokusunun iyileştirilmesi ve 
canlandırılmasını amaçlayarak başlıyor. Size göre neden bir çöküntü bölgesiydi 
Yeldeğirmeni? 



188 
 

Şehriban Çelebi: Çöküntü bölgesi atfedilen bir şey. Fiziksel koşullar anlamında 
yenileme ve iyileştirmelerin gerekli olduğu söylenebilir ancak bunu yapmak 
halihazırda yerel yönetimlerin görevidir. Bunun için ayrıca bir projeye gerek var 
mıydı diye sorulabilir belki. Yeldeğirmeni’nde yaşamsal anlamda bir çöküntü 
olduğunu zannetmiyorum. Projenin Haydarpaşa’nın dönüşümüyle birlikte bir el atma 
kavgası içerisinde başladığı da düşünülebilir.  

AA: Son olarak proje ve Yeldeğirmeni’nin bugünüyle ilgili neler söylersiniz? 

Şehriban Çelebi: Erkeklerin kahvehanelerde kadınlarınsa okulların veli 
toplantılarında toplandığı klasik bir mahalle Yeldeğirmeni. Mahalle toplumsallığının 
olmadığı bir mahalle. Yeldeğirmeni’ni bir atıf mahallesi olarak görüyorum. 80 
öncesinde bir siyasi kimlik vardı. Silahların duyulduğu, jandarma devriyesinin 
olduğu bir mahalleydi. Kemal Atatürk Ortaokulu ve Haydarpaşa Lisesi’nde ders 
boykotları yapılır, bildiriler okunur ve dağıtılırdı. Ancak çeşitli atıfların kimlik 
nüvesi haline gelmesinin nedeni ve gerekçesi olmadığını düşünüyorum. Daha önce 
de söylediğim gibi sınıfsal bir sürekliliğin olduğu ancak kültürel bir sürekliliğin 
olmadığı bir mahalle Yeldeğirmeni. Sınıfın eşiğinde olma hali gibi, gelip gitme 
halinin yaşandığı bir eşik gibi. Bundan dolayıdır belki de bence Yeldeğirmeni hiç 
kimsenin olmamış ve işte bu sebeple de herkesin olabiliyor.  

AA: Zaman ayırdığınız için ve araştırmama yaptığınız katkıdan dolayı çok teşekkür 
ederim. 

 



189 
 

Ek 2. Alp Arısoy ile Kişisel Görüşme – 9 Mart 2018, Beyoğlu 

2010 yılından bu yana ÇEKÜL Vakfı’nda proje koordinatörü olarak görev yapmakta 
olan Mimar Alp Arısoy, Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL tarafından 2010 yılında 
başlatılan ve 2016 yılında sona eren Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi’nin tasarım 
aşamasından itibaren yürütücülerinden biri olarak önemli bir eyleyici ve kültürel 
aracıdır.  Alp Arısoy aynı zamanda Yeldeğirmeni Deneyimi: Kentsel Yenilemeye 
Farklı Bir Yaklaşım (2014) başlıklı kitabın da yazarıdır. 

AA: Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi nasıl başladı? 

Alp Arısoy: 2010 yılında yapılan bir analiz tarihi sit alanı projeksiyonu yapıldığında 
Yeldeğirmeni’ni gayrimenkul yapılanmasına elverişli bir bölge olarak gösteriyordu. 
Proje asıl olarak mahalleyi korumak amacıyla, Yeldeğirmeni Tarlabaşı olmasın diye 
başladı denebilir.  

AA: Projenin amaçlarından bahsedebilir misiniz? 

Alp Arısoy: Projenin başlıca amacı Yeldeğirmeni mahallesine düzenleyici – 
koruyucu yumuşak müdahaleler yaparak mahalledeki yaşantıyı iyileştirmek, ortak 
mekânda bağlar kurmak, kamusal alan yaratmak ve kamusal alanın niteliğini 
yükseltmek. 

AA: Yeldeğirmeni Deneyimi: Kentsel Yenilemeye Farklı Bir Yaklaşım adlı 
kitabınızda projeyi kapsamlı biçimde anlatıyorsunuz. Ben size projenin olumlu 
ve olumsuz yönleri sizce nedir diye sorsam? 

Alp Arısoy: Proje inisiyatif almak, destek ve paydaş bulmak ve bir karşılık almak, 
takdir görmek amaçlanarak ilerledi ama toplumsal bir yapıdan, hareketli bir 
repertuardan söz ettiğimiz için bir noktadan sonra kontrolü kaybetmek mümkün. Ben 
projenin olumlu tarafının bir arayüz oluşturması olduğunu düşünüyorum. Olumsuz 
yönü ise yetersiz olması. Çok daha geniş bir alan ele alınabilirdi örneğin. 

AA: Yeldeğirmeni’nin çok dilli ve çok kültürlü geçmişine dair neler 
söyleyebilirsiniz? Bugün durum nedir? 

Alp Arısoy: 1960 öncesinde Rumca ve Ladinonun duyulur olduğunu söyleyebilirim. 
2010’dan sonra ama özellikle de 2010 – 2013 yılları arasında kamusal alanda 
İngilizce duyulur hale geldi. Mahallede fiyatların yükselmesi biraz da bu nedenle 
oldu. Birçok hostel açıldı. 2013 öncesi hosteller kamusal alana taşıyordu ama şimdi 
daha içe kapanıklar. Turizm kriziyle de bir düşüş yaşandı. O dönemlerde İngilizce 
çok daha fazla duyuluyordu şimdi o kadar değil. 

AA: Zaman ayırdığınız için ve araştırmama yaptığınız katkıdan dolayı çok teşekkür 
ederim.



190 
 

Ek 3. Esk Reyn ile Kişisel Görüşme – 24 Ekim 2018, Kadıköy 

AA: Mural İstanbul Festivali nasıl ortaya çıktı? 

Esk Reyn: 2008 yılında Donut Graffiti Shop açıldı. Theo Gilij’in açtığı bu grafiti 
dükkânı Türkiye ve İstanbul’da açılan ve boya satılan ilk dükkandır. Bu dükkânın 
açılmasıyla birlikte grafiti sanatçıları dünyadan geri kalmamaya başladılar. Çünkü 
güncel olarak bir mağazamız var, boyalarımız geliyor, malzemelerimiz var, dergiler 
geliyor, kitaplar geliyor ve bunlar on sene öncesinden çok daha güzeldi. Bu 
mağazanın açılmış olması grafiti ve grafiticiler için çok büyük bir motivasyon 
yaratmıştı. Gelişmeleri kitaplar ve dergilerden takip etmek daha farklı bir durum, o 
dönemde gelişmeler Internet’ten de takip edilebiliyordu ama birinin karşına geçip 
önüne kitabı bırakmak çok etkili oluyor. Biz Alp’le tanıştığımızda da kitaplarımdan 
birkaç tanesini götürmüştüm Alp’in aklında da farklı bir teknik ve sanatçıyla olsa da 
çok benzer bir fikir vardı. 

O dönemde Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi başlamıştı ve Yeldeğirmeni daha 
girilebilir, gezilebilir bir yer olmuştu. Projenin ilk evreleriydi. Ondan öncesinde ben 
tam olarak o pavyonların olduğu, festivalin ilk yılını gerçekleştirdiğimiz, Pixel 
Pancho’yla Amosé’nin duvarının ortasından geçen yol üzerinde oturuyordum. O 
duvarları, o muhiti biliyordum. Alp yukarıda oturuyordu. Biz Alp’le tanıştık ve böyle 
bir fikir ortaklığında anlaştık. Beraber Kadıköy Belediyesi’ne gittik ve sokak 
sanatçılarının olacağı festival projesini başlatmayı öne sürdük. Festival 2012’de 
başladı. Festivali birkaç sene Alp’le götürdük ama Alp’in çok yoğun olduğu 
dönemlerdi çünkü hem doktora çalışmasını yürütüyor hem ÇEKÜL’de çalışıyor aynı 
zamanda bu projeyi de yürütüyordu. O nedenle biraz geri plana çekildi ve 2014 
yılında festivale Theo Gilij dahil oldu. Bu arada Belediye’de de ikinci dönem 
başladı. 

AA: Kadıköy Belediyesi ve ÇEKÜL’ün desteğinden söz eder misiniz? 

Esk Reyn: ÇEKÜL ve Kadıköy Belediyesi 2012’den beri hep var. Maddi destek hep 
Belediye’den geliyor. ÇEKÜL’ün desteği az oranda maddi de olsa daha çok manevi 
bir destek. 2014 yılında düzenlenen festivalin sponsoru ise Polonyalılar’dı. 
Belediye’nin de ağırlama, yemek gibi destekleri oldu. Konaklamayı sanatçılar 
kendileri halletti.  

AA: 2014 yılının sponsoru neden Polonyalılar oldu? 

Esk Reyn: 2014 yılında festivale Theo dahil oldu. 2014 yılı Polonya Türkiye 
ilişkilerinin 600. yılıydı ve o yıl Polonyalılar’la “Common Experience” diye ortak bir 
proje yaptık. Belediye’nin seçim dönemine denk geldiği için seçim yoğunluğu vardı 
ve biz de bir önceki yıl Polonyalılar ile görüşmüştük. Türkiye Polonya ilişkilerinin 
600. yılı olmasından dolayı da projeye dahil oldular. 



191 
 

AA: Yeldeğirmeni Canlandırma Projesi belirli amaçlar çerçevesinde 
gerçekleştirilmeye başlandı. Projenin sosyal kültürel yaşamı canlandırma amacı 
bağlamında sizin amacınız neydi? Canlandırmanın araçlarından biri olarak 
sanatı kullanalım düşüncesiyle mi doğdu festival fikri? 

Esk Reyn: Ben heykeltıraşım ve şu an yüksek lisansımı yapıyorum. Alp öncelikle 
Karakolhane Caddesi girişinde bulunan Yeldeğirmeni taşları enstalasyonunu yapan 
heykeltıraş Bülent Çınar’a biz burada heykel, enstalasyon vb. işler yapmak istiyoruz 
diye gittiğinde Bülent Hoca Alp’i bana yönlendirmiş. Başlangıçta sokak sanatı ikinci 
plandaydı, buraya heykeller yapalım düşüncesiyle Alp’le ilk görüşmemiz başladı. 
Alp de Mimar Sinan’dan birkaç devre üstte olduğu, sokaktaki olayları bildiği, sokak 
sanatının 2000’lerdeki ilk örneklerini (internetten de) gördüğü ve bunları biliyor 
olduğu için bu fikir de gündeme geldi ve pozitif bir yaklaşım oluştu. Yeldeğirmeni 
Canlandırma Projesi’nin amacı canlandırma, yenileme olduğu için murallerin 
yapıldığı ilk duvarlar mahallede canlandırılan ilk mekanlar gibi. YCP kapsamında 
yapılan düzenlemeler, yenilemeler vs. bir taraftan devam ederken mural resimler ve 
boyanan duvarlar insanların ilgisini daha çok çekti. Düzenlenen ilk festival o kadar 
çok ilgi gördü ki – başlarken yalnızca bir yıl yapmayı planladığımız festival devam 
etti – başlarda biz anlayamadık ve ben neredeyse ikinci senenin sonunda anladım 
burada bir şeyler olduğunu. İlkini yaptığımızda ben 24 yaşındaydım. 

Esk Reyn: Bunu sokak sanatının dili için yaptık. Farklı iletişim yöntemleri var. Ben 
grafitiyle çocukluğumdan beri haşır neşirim. O dil üzerinden bir şey anlatmanın ne 
demek olduğunu biliyorum. Keza grafitiler, yazılar bunun size en yakın olan kısmı. 
Ama duvar resimlerinin de ayrı bir dili var ve bir şeyler anlatılıyor, sembollerle ilgili 
bir anlatım var bunlar çevrilerek farklı yerlere gidiyor ama sokağın bir iletişimi var, 
kamusal alanların, birlikte yaşanan alanların çok büyük bir etkisi var. Sokakta her 
türlü dönen dil ister çevrilsin ister çevrilmesin sloganlar vs. sokak sanatının ilk 
temellerini atıyor. (Mete burada Orhun yazıtlarından ve eski Roma’daki grafitiler ve 
Sezar hakkındaki duvar yazılarından örnekler verdi). Sokakta iletişim kurmak dünya 
üzerindeki en yaygın, en çabuk çoğalabilen, en eski ve en popüler yöntem. Reklam 
bilbordları örneğin boşuna yapılmıyor. Sokağı bizim de kullanma hakkımız var. 
Sokakta herkes yürüyebiliyor, bir alan teşkil edebiliyor. Herkesin kendine ait bir 
alanı var, bunu sesle yapan çok fazla var, kendi mülkleriyle yapan çok fazla var, satın 
aldıkları alanlarla yapan çok fazla var, kurumların belirlediği kamusal alanlarda 
heykel, enstalasyon vb. yapanlar var ama izin almadan ya da belirli izinlerle, çok 
daha farklı gelişebilmiş özgürlüklerle resimler yapıldığında, sokak enstalasyonları 
yapıldığında – özgürce birileri karışmadan – çok farklı bir şey çıkıyor ortaya. Biraz 
protest olabiliyor, biraz eğlenceli olabiliyor, biraz insanların kendisi nasıl isterse öyle 
olabiliyor. Buradaki en önemli olan durum da insanların kendisinin nasıl istediği, 
özgünlük. Siz ne kadar özgünseniz ki bu sanatın her dalında vardır, bir üslup derdi 
yani. Sokak sanatının ve grafitinin en temel derdi üslup, tarz, style – biz style diyoruz 
– bu bizim dilimizde kullandığımız bir terim gibidir. Bombing vardır mesela, eskiden 
yapılan gümüş rengi kalın yazılar, işte onlara da bombing diyoruz. Kendi dili var, 
kendi jargonu var bu da aslında sizin konunuz. 

AA: Sen nasıl bir style’a sahipsin? 

Esk Reyn: Ben soyut anlatımlar derdindeyim. Geometrik şekiller üzerinden bir 
şeyler anlatmaya çalışıyorum. Kodlar bazen kelimelerken, bazen şekiller, biçimler ya 
da renkler olabiliyor. Bunlarla birlikte yazılarla verilen mesajlar var. 



192 
 

AA: Genel olarak organizasyon aşamalarından söz edebilir misiniz? Tüm 
bağlantılar nasıl kuruldu? Sanatçılar nasıl belirlendi? 

2015 en güzel yıllarımızdan biriydi, kalabalıktı. Belediyenin hizmet binasını 
boyadık. O yıl birçok yabancı sanatçı geldi. 2016 yılında tek bir yabancı sanatçı 
ağırlayabildik o yıl yaşanan patlamalar vs. 2013 yılındaki festival de Gezi’ye denk 
geldi. Gezi sürecinde de devam etti. Bir sonraki sene de yine Gezi kutlamalarının 
etkisi oldu. Böyle bir etki illa ki olur çünkü biz festivali sokakta yapıyoruz. O yıl 
gelebilen ve gelemeyen sanatçılarımız oldu. Katılabilenler, katılamayanlar oldu. 
Patlamaların olduğu 2016 döneminde gelmek istemeyenler oldu, gelmek isteyenler 
oldu, yani hepimiz için çok değişik bir dönemdi o yüzden kimseyi baskı altında 
bırakmadan her zamanki iletişim yöntemimizi kullandık. İletişimi daha çok Theo 
yürüttü. Ben daha çok alanda aktifim. Birlikte planlıyoruz. Alp şu an, önümüzdeki 
yıla kadar biraz daha geri planda, önümüzdeki yıl daha aktif olacak. Alp ÇEKÜL 
vakfındaki işlerinden ve kişisel çalışmaları nedeniyle biraz geri planda kaldı. 
ÇEKÜL projeleri nedeniyle Türkiye’yi geziyorlar. Böyle olunca biz Theo ile daha 
aktif olduk. 

Bu yıl, 2018’de Kadıköy Belediyesi’yle Kadıköy Mural Festivali adı altında bir 
festival düzenledik. 2018 Mural İstanbul Festivali’ni Sarıyer Belediyesi’yle 
düzenledik gönüllü olarak. Başka belediyelerle de yapacağız. Mural İstanbul’u bu yıl 
büyütmüş olduk, Yeldeğirmeni’nde doğdu ama şu an İstanbul’da ve Türkiye’de 
birçok yere götürmek istiyoruz çünkü bu süreç içerisinde çıkan- bizim ikimizin de 
Alp ve ben, Yeldeğirmeni’nde olması, kentsel yenilemenin Yeldeğirmeni’nde olması 
bizim hiç hesaplamadığımız, benim aklımın ucundan bile geçmeyen sonuçlar ve 
dedikodular da doğurdu. Aslı olan ya da olmayan birçok duyumla karşılaştık. Ben 
sadece duvar boyadım, boyadık. Biz bir kültürü temsil ediyoruz. Theo’yla ben bu 
kültürün içinden gelen insanlarız. Keza Alp de sonradan tanışmış olmamıza rağmen 
bizim kültürümüzü anlayabilen, işin şehir ve mimarlık tarafında olan biri olarak bizi 
anlayabilen biri. Theo sanatçılarla iletişimi kuruyor- bizim ortak bir şekilde 
belirlediğimiz sanatçılarla olan iletişimi Theo sağlıyor. Böyle bir oluşum 
içerisindeyiz. Aslında üç kişiyiz. Dönem dönem iki kişi olduk ama ben en başından 
beri aktifim. Üç dört yıldır, ben ve Theo sırtladık ve öyle götürüyoruz. Festival daha 
profesyonel bir hale geldi. İletişim için posterlerimizi çok iyi bir şekilde üretmeye 
başladık.  

Posterleri eski bir grafitici olan Erman Yılmaz yapıyor.  Erman Mimar Sinan’dan 
arkadaşım. Bizim iletişim ve anlatım dilimizi çok iyi biliyor. Grafik tasarım alanında 
yenilikler arayan birisi ve bizim anlatmak istediğimizi çok iyi görselleştirebilen biri.  

Yeldeğirmeni’ndeki Mural resimler üzerine: 

Esk Reyn: Bizdeki murallerde yalnızca bir tane böyle bir iş var. Şili’li arkadaşımız 
Inti’nin Gezi zamanında yaptığı muralde “Memoria Resistancia” – “Direnişin 
Anısına” yazıyor. Mahallenin ortasında “Direnişin Anısına” yazıyor. Bugün bu iş 
çok solmuş olsa da hala görülebilir. Grafitinin ya da bizim yaptığımız işin iletişim 
kurduğu nokta insanların kültürlerini ya da örneğin burayı dışardan baktıklarında, 
yorumlamak istediklerinde, bir şey söylemek istediklerinde bunu çok farklı şekilde 
anlatabiliyorlar. Mesela Polonyalılar’ın yaptığı iş. İki tane duvarda var. Birinde iki 
tane sanatçı çalıştı – Sepe ve Chazme 718. Bir tanesinde arabaları götüren ufo var 
otoparkta, bir diğerinde de ortada bir tane bina var ve dört tarafından insanlar geliyor. 
Aslında oradaki bina İstanbul tasviri ve 600 yıl kadar önce dört bir kültürden gelen 



193 
 

insanları temsil ediyor. Bir merkez, bir odak noktası olarak bir anlatım var. (Bu 
İstanbul’un tarihsel konumu ve önemine bağlanabilir).  

Esk Reyn: Böyle bir dili ve bu anlatım biçimini insanlar ne kadar anlayabiliyor, 
görsel iletişimleri ne kadar yüksek orasını bilemiyorum ama belki de sokaktaki 
anlatım biçiminin bu kadar canlı ve net – sloganlar ve verilmesi istenen mesaj 
düşünüldüğünde – olmasının bir nedeni de bu olabilir. Sokaktaki insanın dili çok 
başka, siz anlatsanız dahi göremeyenler var, görse de anlatamayanlar var. 

AA: Bunun bir nedeni de sokağın bir sergi alanı olmaması olabilir. Sokak bir 
sergi alanıdır da elbette ancak özellikle bir eseri ya da işi ya da bunların 
oluşturduğu bir bütünü izlemek üzere bilet alıp içeri girdiğiniz kapalı bir 
mekân değil sokak. Öylesi bir mekâna giden insanlar tercih ettikleri için 
gidiyor, özellikle bir şeyi görmek, izlemek istedikleri için gidiyorlar. Ama 
sokakta iş herkese açık, sokaktan geçen herkes o işi görüyor ve sokaktan herkes 
geçiyor, farklı farklı dilleri, dünyaları, ifade biçimleri, anlayışları ve ideolojileri 
olan bir sürü insan aynı sokaktan geçiyor.  

Esk Reyn: Kesinlikle öyle ve o yapım süreçlerinde biz onlarla da diyalog halinde 
olmak zorundayız. Bazen çok hararetli geçiyor bazen çok eğlenceli geçiyor. Bazen 
çok uyumlu şeyler anlatanlar oluyor. Bu en güzel ve bizim de keyif aldığımız bazen 
de almadığımız – dürüst olmak gerekirse – anlar oluyor ama sonuç olarak kurulan 
iletişim festival sonrası ya da önceki yıllara dönüp baktığımızda bize bir şeyler 
bırakıyor ve geliştiğini görüyoruz her sene daha fazla. İlk senekiyle son seneki 
arasında çok daha fazla bir anlayış farkı var bu da bir şeylerin bilgisel olarak bizim 
yönümüzde de geliştiğini çok farklı yerlere bizim de öngöremediğimiz yerlere 
evrildiğini, kendiliğinden sonuçlar doğurduğunu ve bu sonuçları bizim çözümlerle 
daha iyi bir hale getirmemiz gerektiğini anlatıyor. 

AA: Karşılıklı bir mevzu aslında yani bu işlerin alıcısı dediğimiz insanlar 
değişiyorlar belki aslında. Tanımadıkları bir kültürü, o mahallede İstanbul’da 
hatta Türkiye’de bile daha önce yapılmamış olan bir şeyi, bambaşka bir yeni 
kültürü getirmiş oldunuz. O yeni kültüre alıştıkça insanlar onu algılama 
biçimleri de belki değişiyor. 

Esk Reyn: Evet, artık resmin asılabilecek bir şeyden çok yapılabilecek bir şey 
olduğunu gördüler ve saygı duymaya başladılar çünkü onlar nasıl bir yapım süreci 
olduğunu bilmiyorlardı. Sabah 6’dan akşam 7’ye 8’e kadar beş altı gün boyunca 
orada vinç tepesinde çalışan insanları görünce nasıl bir şey olduğunu daha iyi 
anlıyorlar ya da düşünüyorlar. Biz en başından beri buna şahit olsunlar istedik. 
Festivalin en başından beri bizim istediklerimizden bir tanesi, vurgulamak 
istediklerimizden bir tanesi, insanların burada çok büyük emeklerinin olduğu ve gelip 
bu sürece tanık olurlarsa daha büyük keyif alabilecekleriydi. Bir fotoğraf çekip 
paylaşmak o kadar büyük bir resim görmedikleri için etkileyici, evet ama vakit 
ayırabilirlerse o süreçte o kocaman resmin aslında ne kadar ufak bir alanla mücadele 
ettiğini görmek ve o ilerleyişe tanık olmak çok etkileyici diye düşünüyorum. Ama 
elbette insanların vakti çok dar, hala bilmiyorlar bu kadar uzun çalıştığımızı, bir gün 
filan zannedenler var, dolayısıyla bunlar zamanla kırılacak.  

AA: Tam olarak ne kadar sürüyor? 

Esk Reyn: Beş ile yedi gün. Değişiyor ama bir gün süren de var mesela. Ufonun 
arabaları aldığı mural mesela öğlen 12 gibi başladı akşamüstü 6 gibi bitirdik. Ertesi 



194 
 

gün de 9’da başlayıp öğleden önce bitirdik. Stencil olarak yapılan bir iş. Sanatçı o 
duvar için toplam 150 metrekare stencil ile geldi ama bütün bir halde değildi. 

AA: Onları nasıl yerleştiriyor duvara peki? 

Esk Reyn: 100’e 70 kağıtlar halinde getirdi onu. Yaklaşık 150 tane stencili parça 
parça tek tek duvara yerleştirip spreyleyerek yaptığı bir iş sanatçının. Bu da bir tür 
teknik. Biz yol boyunca birçok tekniği de görmüş olduk. Elbette burada izleyici 
olarak bir halk var, yani sokaktaki mahalledeki insanlar, grafiti yapmayanlar ve bir 
de bizim gibi sokak sanatıyla uğraşan grafiti yapanlar. Bizler sürekli Avrupa’da 
gezebilen insanlar değiliz yaşam koşullarımızdan dolayı, vizeler vs. de dahil bunlara. 
Avrupalı sanatçılar serbest dolaşım imkanlarından dolayı daha rahat bir şekilde 
çeşitli ülkelerdeki örnekleri görebiliyorlar. Dolayısıyla bizim bu örnekleri 
görebilmemiz için de çok önemli bir ortam yaratılmış oldu. (Bunu bir contact zone 
olarak değerlendirmek de mümkün). Biz dedik ki oradaki sanatçılar buraya gelsin, 
buradaki sanatçılar oraya gitsin ve böyle de bir iletişim olsun. Oradan gelen 
sanatçılar o kültürü buraya taşırken, yapım tekniklerini, yöntemlerini gösterirken 
buradaki sanatçılarda yavaş yavaş sürece dahil oldular. 

AA: Buradaki sanatçılar ilk defa ikinci yılda, 2013’te dahil oldular değil mi? 
Sen de tabii ki? 

Esk Reyn: İkinci yıl katıldık çünkü ilk yıl açık konuşmak gerekirse, kendim için 
söyleyebilirim ama birçok arkadaşım için de böyleydi, teknik anlamda donanımlı 
değildik, bir duvara nasıl davranacağımızı video haricinde canlı görmüş insanlar 
değildik. Biz biraz da bunu oluşturmak niyetindeydik. Buranın popüler olması değil 
burada böyle bir alan yaratma niyetindeydik. Sonuçta olumlu olumsuz farklı sonuçlar 
doğurdu, farklı noktalara çekildi, çekilmeye de çalışıldı ama Kadıköy Belediyesi için 
çok pozitif anlamda getirileri olduğunu söyleyebilirim. Negatif oldu mu bilmiyorum. 
Ben duyduklarımdan dolayı bize hem negatif hem pozitif tepkiler geldi. Negatif 
olarak en basit olarak sokakta karşılaştığımız kötü eleştiriler. Mahalleye de hem 
negatif hem de pozitif getirisi oldu: çok popülerleşti ama çok da övgü aldı dünyada 
bilinen bir hale geldi, bu alanda bilinen, farklı alanlardan dikkat çeken, tezlere konu 
olabilen bir yere dönüştü. Örneğin BBC için çekilen 13 şehirlik belgeselde 
İstanbul’da tarihi yarımada var ama bir gün de burada (Yeldeğirmeni’nde) çekim 
yapmaya karar verdiler çünkü evet orada tarihi bir olay var ama şu an yeni bir şeyler 
oluşuyor, burada da bambaşka bir kültür oluşuyor ve Kadıköy’de Anadolu 
Yakası’nda birden bambaşka dünyaya açılan bir pencere oluşuyor ve Mural İstanbul 
konu ediliyor. Çok enteresandı bizim için, yalnızca bizim için değil hepimiz için. 
BBC’nin bizi çekmek istediğini öğrenince şaşırmış ve heyecanlanmıştık. 

AA: Bu ne zaman olmuştu? 

Esk Reyn: 2015 olsa gerek. Sonra birçok televizyon, tez vs.nin ilgisini çekti. Ödüller 
aldı. Tasarımlarla çok ödül aldı ve en iyi tasarım dergilerinde posterler tasarım 
dergilerin arasında dağıtıldı. Çok beğenildi. O da bizim aslında o dünyayla 
kurduğumuz iletişim Erman vasıtasıyla. 

AA: Bu anlamda da kolektif bir iş olduğunu söyleyebilir miyiz? 

Esk Reyn: Evet, evet. Sadece ben en başından beri içindeydim, sokakta çok fazla 
hemen hemen her duvarın başında her gün bekledim. 



195 
 

AA: Bir de sen aslında mahallelisin? Yeldeğirmenli sayar mısın kendini? 

Esk Reyn: Öyleydim. Yok saymam, öncesinde birkaç sene oturdum, sonrasında da 
birkaç sene atölyem vardı burada. Hatta kiraların pahalanmasından sonra ben orada 
bir atölye tutmuştum. Önceden öyle bir alan değildi çünkü orası. Orası olmadı, şimdi 
bu mahalleye geldim (Bahariye). Eskiden Yeldeğirmeni çok çok kötü durumdaydı, 
adam dövme, sanat atölyelerinin basılması gibi olaylar çok yaşanırdı. Kentsel 
yenileme olunca eli yüzü düzeldi, insanlar rahat girip çıkmaya başladı ve zaten 
Yeldeğirmeni atölye için hep eskiden beri çok uygun bir yerdi.  

AA: Önceden de atölyeler vardı zaten? 

Esk Reyn: Talat vardı, atölyesi olan Ali Elmacı vardı, Toygun vardı. Bunlar hep 
oranın cefasını da çekmiş olan insanlar, mahalle popülerleşmeden önce orada olan 
isimler. Belki on, on beş atölye vardı ama sonra insanlar girip çıkmaya başlayınca 
rahat rahat. 

AA: Görünür değildi belki de atölyeler? 

Esk Reyn: Yani, şu an insanlar orada görünür aslında, o zaman insanlar görünür 
olsaydı o atölyeler de görünür olacaktı ve o insanlar (sanatçılar) sıkıntı 
çekmeyeceklerdi, zorluklarını görmeyeceklerdi. İnsanlar gitmek istemediği için, 
sorun buradaki insanların popüler bir şeyin peşinden gitmesi. Aslında bizim 
festivalin peşinden gidilmesinin de sebebi bu olabilir. O sokaklar düzeldi, dikkat 
çekici bir şey var çünkü instagram gibi sosyal medya uygulamalarının kullanımı 
artıkça insanlar kendilerini görünür yapmak istediler. 

AA: Bugün yine birçok atölye var Yeldeğirmeni’nde ve çeşitli workshoplar 
yapılıyor, düzenli dersler var, öğrenci kabul ediyorlar. 

Esk Reyn: Çünkü ulaşılabilirlik arttı. Şöyle bir durum olabilir. Ulaşılabilirlik artınca 
insanlar mahalleye daha çok girip çıkmaya başlayınca oradaki sanatçıların, mesela 
ben heykel yaparken birinin dikkatini illaki çekiyorum, enteresan bir durum. 
Boyarken de çok dikkat çekiyorum çünkü bu ülkedeki insanların yapmadığı farklı bir 
şey yapıyorum. Sokakta duvara bir şey çiziyorum bunun farklı olduğunun 
farkındayım. Ben onu yaparken siz bana soru sorma benimle iletişim kurma fırsatını 
yakalıyorsunuz. Aslında birçok insanın içinde böyle şeyler yapmak var çünkü bu da 
dediğim gibi konuşmak ve yazmak kadar doğal bir iletişim şekli ve insanlar bunu 
aslında gün içerisinde öteliyor. Müzikle, sanatla bir şekilde iletişim kurmanın farklı 
yollarını insanlar genelde boş vakitlerde yapılacak bir şey olarak gördüğü için bir an 
bir atölyenin önünden geçerken orayı görüp, oraya kendini yakın hissedip, o 
mahalleye güven duyduğunda, girilebilecek ve zararsız bir yer olduğunu fark 
ettiğinde oradaki ilan – belki hep vardı belki yoktu belki de insanlar çok geçmeye 
başladığında o ilan konuldu – dikkat çekti ve bu bir fırsat yaratarak atölyelerin 
çoğalmasını sağladı. 

AA: Yeldeğirmeni’ndeki bu yeni haraketlilikten faydalanmak üzere oraya 
giden, orada atölye açan sanatçılar da oldu mu? 

Esk Reyn: Çok oldu kesinlikle, yarısından fazla belki. Oranın hep bir üretken kesimi 
vardı. Bir yapan bir yapamayan kesimi vardı. Arada açılıp kapanan çok güzel yerler 
oldu. Herkesin yapmak istediği bir şeyler vardı ama sanki eskiden daha kolaydı da 



196 
 

şimdi son üç beş senedir gidişat kötü o nedenle benimki gibi atölyeler maddi 
durumlardan dolayı iş yapamadı. 

AA: Gerçekten çok arttı mı kiralar? 

Esk Reyn: İnanılmaz. Şöyle söyleyebilirim. 2011’de 400 TL olan dükkanlar, ben 
2013’de Gezi’den sonra tuttum, içindeki kiracı 650 TL’den çıkmıştı ben 850’ye 
tuttum ama 1250 TL’den kapı açtılar. Ben bu mahalleyi biliyorum, kiralar bu değil 
diyerek 850 TL’ye tutmuştum. O dükkânın satış fiyatı o zaman 150.000 TL iken şu 
an 450.000 TL civarında.  

AA: Kaç metrekaredir orası aşağı yukarı? 

Esk Reyn: 60 belki, bir asma katı var. Belki daha ufak bile olabilir, 40 metrekare de 
olabilir. Mahalle çok popülerleşti, kafeler, insanlar, filmler, diziler vs. İnsanlar 
mahalleye taşınmaya başladı. “Aa! Çok ucuz” diye gelen insanlar. 850 TL hatta 750 
TL de olur diye bana evini kiralamak isteyen ev sahipleri vardı, heryer boştu, o kadar 
uygundu. 

AA: Soylulaştırmadan bahsediyor. Soylulaştırma tam değil. Eski mahallelei 
hala var, tam bir gidiş olmadı sanki? 

Esk Reyn: Ben orada kavga dövüşün olduğu zamanı da biliyorum, okul 
arkadaşlarımın dövüldüğü zamanları da biliyorum, evlerinde. Bunlar aslında her 
yerde olabilen şeyler, mekândan çok insanla alakalı şeyler ama orada birazcık daha 
göze batan, rahatsız edici şekilde mi oluyordu artık ya da yaşayanları biraz daha alt 
sınıf olduğundan mı oluyordu bilmiyorum. 

AA: Yeldeğimeni aslında oldukça küçük bir yer. 

Esk Reyn: İnsanlar orada oturmaya başladıkça kitlesi değişti ve para aslında herkese 
ve her şeye deva olan bir şey. 400 TL’ye oturulan evler 800 TL’ye, 1200 TL, 1500 
TL, 2000 TL’ye çıktı. Herkes para kazanmaya başladı, esnaf para kazanmaya 
başladı. Ben şu an üç tane kafenin olduğu yerin üç tane yan yana bakkal olduğu 
günleri biliyorum. Şu an orada bir bakkal var. Oradaki mal sahipleri kazanıyor. 
Kendileri kazandıkları için, yeni gelen yaratıcı sınıfı da müşterileri olmalarından 
dolayı – evlerini tutuyorlar, dükkanlarını tutuyorlar – daha görünür bir hale geldiler. 
Şöyle düşünün, kimsenin çok da girmek istemediği bir yer Fenerbahçe gibi bir hale 
geliyor. İnsanlar Fenerbahçe sokaklarında gezermiş gibi geziyorlar ya da Moda 
sokaklarında gezer gibi. 

AA: Bohem bir mahalle oldu? 

Esk Reyn: Çünkü o insanlar Moda’da oturamıyorlar o nedenle de o sınıfa da hitap 
edecek bir mahalle oluştu. 

AA: Onlar da mahallenin dönüşümüne bir şekilde katkıda bulunuyorlar 
böylece? 

Esk Reyn: Bence bu kaçınılmaz bir şey. Bunu yapan kentsel dönüşüm ve kentsel 
soylulaşmanın en çok konuştuğu kitle aslında farkındaysan. Biz yani. Ekolojik 
mimarlar, çevreciler, veganlar gibi meslek üzerinden değil belki daha farklı gruplar 
olarak söylemek gerekirse, daha sol görüşlü, yaratıcı kimseler konuşuyorlar. Bu 



197 
 

insanlar mahalleyi tam olarak dönüştürmek istemiyorlar aslında ama kaçınılmaz bir 
değişim yaşanıyor. Yeldeğirmeni de bunun yaşandığı bir mahalle. Kadıköy’e 
Moda’ya yakın olması da bir etken ama hep yakındı, hep orada duruyordu. Bu 
noktada resimlerin etkili olduğunu söyleyebilirim.  

AA: Özellikle de ilk yıllarda çok daha etkili oldu sanki? 

Esk Reyn: Herşey peşpeşe oldu, art arda geldi. Mahalle canlandırıldı, yenilendi, 
temizlendi, badana yapıldı (ÇEKÜL’ün projesi). Canlandırma Projesi’nin başlattığı 
yenilenme ve canlanmayla birlikte mahalledeki değişim birden ivme kazandı. Bu 
yenilenmenin hemen ardından bizim festival de son yılında işin içine girince, doğru 
zamanlama ya da kader bilemiyorum, mahalledeki binaların badanasının yapılması, 
kaldırım ve trafik düzenlemelerinin yapılması, eski tarihi binaların restore edilmesi 
gibi müdahaleler hep peş peşe olunca, mahalle sahiplenildi ve aslında bütün mesele 
bu bence. 

AA: Sokak sanatı, sokaktaki hareket belki de biraz daha protest, aktivist bir 
eylem. Bir karşı duruş gibi de algılanabilir belki. Böyle bir hareketin Kadıköy 
Belediyesi, ÇEKÜL gibi kurumsal eyleyiciler tarafından desteklenmesi 
konusunda ne düşünüyorsun? 

Esk Reyn: Grafiti, slogan, sokağa bir şey yazmak…Sokak düzenli, kamusal alan, 
devlet malı, belediyenin malı, vergilerle düzenlenen bir alan olduğu için toplu olarak 
herkesin temiz bakması istenir. Sokaktaki resim ve yazı çirkinmiş gibi gösterilmek 
istenir ama bunu insanlar meta haline getirip satmaya başladıklarında, kurumlar ya 
da belediyeler faturalı, vergili bir gelir haline getirdiğinde izinli ve meşru hale gelmiş 
oluyor. Bunun üzerinden de yararlı, zararlı, iyi, kötü her şeyin tanıtımı ve reklamı, 
propagandası yapılabiliyor. Fakat bizim gibi insanlar kamusal alan sokakta nasıl ki 
bir şeyler söyleyebiliyorsak resim yapmanın da özgür olduğunu söylüyor. 

AA: Zaman ayırdığınız için ve araştırmama yaptığınız katkıdan dolayı çok teşekkür 
ederim. 



198 
 

Ek 4. Theo Gilij ile Kişisel Görüşme – 8 Kasım 2018, Kurtuluş 

Mural İstanbul Festival’indeki rolü ve genel anlamda İstanbul’daki sokak sanatı, 
grafiti ve murallerin gelişimindeki etkileriyle önemli bir kültürel aracı olan Theo 
Gilij 1980 yılında Lüksemburg’da doğdu. Uzun süre tasarım ve müzik alanlarında 
çalıştıktan sonra 2007 yılında İstanbul’a gelerek Donut sokak sanatı ve grafiti 
mağazasını açtı. 

AA: Esk Reyn ile görüşmemde bana çok önemli olduğunu düşündüğüm bir şey 
ifade etti. Donut grafiti dükkanının açılmasından sonra hayatlarında birçok 
şeyin değiştiğini ve dünyadan geri kalmamaya başladıklarını söyledi. Sokak 
sanatıyla ilgilenseler, grafiti yapıyor olsalar da dünyayı o kadar sıkı takip 
edemiyor olduklarını ama Donut ile beraber her şeyin değiştiğini belirtti. Bu 
sözler bana bir anlamda bütün hareketi başlatanın Donut olduğu izlenimini 
uyandırdı ve bu nedenle de erek kültüre yeni bir şey getiren ve bir hareket 
başlatan biri olarak senin çok önemli bir aracı olduğunu düşünüyorum. Ne 
söylemek istersin? 

Babası Levanten, annesi Rum 

Theo Gilij: Bunun farkındaydım aslında. Ben Türkiye’ye geldiğimde 2007’de 
burada bir ‘consept store’ açmak istiyordum, aslında bir galeri olacaktı. 
Tasarımcıların tasarladığı eşyaları satacakları, sergi alanları olan, belki bir kafesi 
olan ve aynı zamanda sprey boyanın da olacağı ufak bir alanda bir dükkân. Sonra 
buradaki durumu görünce, Türkiye’deki grafiti ve sokak sanatı durumunu görünce… 
burada kimseyi tanımıyordum ve buraya çok sezgisel bir şekilde geldim. 

AA: Neden geldin? Nereden geldin? 

Theo Gilij: Benim annem ve babam Kurtuluşlu, Tatavla eski… Kurtulmuş Rumları 
kovduktan sonra J Daha eskiden çoğunlukla Rumların yaşadığı bir yer, Ermeniler 
de var hatta şu an Ermeniler daha çok. Zamanında annem ve babam burada Son 
Durak’ta oturuyorlardı ama 1979 yılında babamın işi nedeniyle Lüksemburg’a 
gittiler. İş için gittiler ama buradaki durum da o yıllarda biraz kritik olmaya 
başlamıştı ve herkes de gitmişti. Ben orada doğdum. Türkiye’de yapıldım ama orada 
doğdum, yani buradan giderken annemin karnındaydım ve bu göç duygusunu 
taşıyorum. Çünkü ben annemin karnındayken gittiler önce İtalya’daydılar, iki üç ay 
orada kaldılar. Annem sürekli ağlıyordu, İstanbul’u özlüyordu, Türkiye’yi özlüyordu. 
Sonra Lüksemburg’a gittiler, üç ay bir otelde kaldılar orada ve hep bir üzüntü ve 
hüzün ve bir nostalji vardı. Lüksemburg’daki evimizin her yerinde Ara Güler’in 
İstanbul fotoğrafları vardı. Evin her yerinde neredeyse obsesif biçimde asılıydı bu 
fotoğraflar. Lüksemburg Germanik soğuk bir yer, Türkiye’ye göre neredeyse 
paradoksal biçimde farklı. Ben de fark etmeden içimde ülkemizi, yerimizi kaybettik, 
göç ettik duygusunu taşıyordum. Aslında çocukluğumdan beri çok bağlıydım çünkü 
yazları geliyorduk İstanbul’a ve üç dört haftayı burada geçiriyorduk, Tarabya’da 
yazlığımız vardı. Dolayısıyla Türkiye’ye çok bağlıydım, öyle hissediyordum. 
Bundan dolayı da 2007 yılında geldim ve Donut’ı açtım. 



199 
 

AA: İlk zamanlar nasıldı? 

Theo Gilij: Başlarda büyük hayal kırıklıkları yaşadım çünkü bizim müşteri kitlesi, 
sokak sanatçılarının çoğu Alperen, MHP’liydi ve mağazayı açıp müşteri olarak bu 
insanları görünce şaşırdım ve çok net bir şekilde sana söylüyorlar sen bizden değilsin 
ama senden mal almak zorunda olduğumuz için geliyoruz.  

AA: Böyle bir ideolojik yatkınlığı olan kişiler sokak sanatıyla ilgileniyormuş 
demek? 

Theo Gilij: Türkiye, Kurtuluş’ta, Cihangir’de – bütün İstanbul’da aslında – bu 
zenginliği kovduktan sonra, Türkiye’den bütün Anadolu topraklarından ve etnik bir 
şey söylemeye çalışmıyorum, bu insanların hepsi Türktü aslında (Türkiye 
vatandaşıydı). Bu zenginliği, bu kültürü kovmalarıyla oluşan boşluk böyle 
yapılanmalara müsaade etti çünkü insanlar kimliksiz kaldı. Bu mahalleler de 
kimliksiz, ruhsuz kaldı. Binalar, mimari kalmış olabilir gerçi Yeldeğirmeni’nde 
mimari olarak çok fazla bir şey yok yani bu yakada daha fazla var ama yine de birkaç 
bina var, mimari olarak o zenginlik var ama mahallelerin ruhu gitmiş oldu. Böyle 
olunca yeni bir şeyle, yeni yöntemlerle bunu canlandırabiliyorlar. O yüzden de bence 
muraller, mural festivali bizi Yeldeğirmeni’ne çekti. Biz bilinçsiz bir şekilde oraya 
gittik ama zaten buna açıktı ve bir şekilde bizi mıknatıs gibi oraya çekti çünkü 
kimliksiz bir yerdi. Rumlar ve diğer azınlıklar gittikten sonra kültürsüzleşen, boş ve 
tamamen ekside bir yer görünümündeydi. Böyle olması bir çekim de yaratmıştı. 
Orada ilk başta çok fakir bir kitle vardı ve kendilerini pek ifade edemiyorlardı. Bir 
boşluk vardı ve o boşluk sonra doldu. Sanatçılar gitti, Mural İstanbul gitti. 

AA: Neden Mural İstanbul Festivali gibi bir etkinlik Yeldeğirmeni’nde 
yapılıyor? 

Theo Gilij: Bizim için aslında nerede olduğu hiç önemli değildi. Tabii ki sevdiğimiz 
bir mahallede olsa daha iyi olurdu. Ben öncesinde Yeldeğirmeni’ni hiç bilmiyordum, 
bu yakadan biri olarak karşı tarafı pek bilmiyordum. Kadıköy’ü de Yeldeğirmeni’ni 
de festival sayesinde öğrendim. Bizim için festivalin nerede yapılacağı her ne kadar 
önemli değildiyse de Yeleğirmeni’nde olması çok önemli çünkü çok kimliksiz bir yer 
haline gelmişti Yeldeğirmeni hatta Kadıköy’deki en kimliksiz yerdi bence ve böyle 
bir müdahaleye açtı ve çok müsaitti. 

AA: Mekân anlamında da çok müsait olduğu söylenebilir değil mi? Otopark 
olarak kullanılan araziler var, yıkılan evlerden boşalan araziler var, cepheler 
açık… 

Theo Gilij: Boş bir alandı, yıllarca neredeyse hiç müdahale yapılmamış sanki giden 
ahaliden sonra nasılsa böyle bıraktılar böyle kullanacağız mantığında bir yerdi ve 
müsaitlikler vardı her yerde. Mahalleye gelen sanatçılar için de çok önemli oldu 
oraya yerleşmek çünkü ilk yıllarda çok müsaitti ve çok güzel atölyeler kiraladılar, 
çok ucuza. Şimdi değişti ama bu durum ne onların hedefiydi bence ne de bizim. 
Buna belki de maalesef kapitalist sistemin bir gerçeği diyebiliriz. 

AA: Belirli dinamiklerle kendiliğinden yaşanan bir dönüşüm oluyor belki? 

Theo Gilij: Kafeler belki daha fazla bunun farkında olarak harekete geçiyorlar. 
Bugün çünkü 150’den fazla kafe var galiba Yeldeğirmeni’nde. Onlar biraz daha 



200 
 

farkında olarak hareket ediyorlar, bilinçli bir şekilde atıyorlar bu adımı. Biz ve oraya 
ilk gelen sanatçılar bilinçsiz bir şekilde geldik. 

AA: Belki şimdi mahalleye gelen ve atölye açan sanatçıların bilinç bir şekilde 
hareket ettiği söylenebilir. 

Theo Gilij: Evet, aynen öyle. Şimdi kesinlikle farklı. Şimdi Belediye için de farklı 
oldu artık. Yeldeğirmeni ve MURAL-IST her ne kadar açıkça söylemeseler de 
onların dünyada meşhur oldukları festival ve onlar için inanılmaz bir etkinlik. Bunun 
en güzel örneği de şu; Sosyal medyada herhâlde yanlışlıkla ya da farkında 
olunmadan paylaştıkları – ağızların kaçan – bir bilgiye göre, Belediye herhangi bir 
etkinlik veya tanıtım için basını, gazete ve televizyonları davet ettiğinde genel olarak 
pek gelen olmuyor, arada bir kanal geliyor. MURAL-IST ile ilgili bir şey olduğunda 
ise tüm kanallar spiker de gönderiyor. Bu da Belediye için çok uygun ve ekonomik 
bir tanıtım yöntemi olmuş oluyor. Dünya çapında bir tanıtım ve reklam olmasıyla 
birlikte siyasi olarak da bir anlamı var. Öteki partilere de mesajlar veriliyor. Biz 
Kadıköy’üz, özgürlüklerimiz var, burası CHP’nin kalesi gibi mesajlar iletiliyor. Kale 
ifadesi aslında Kadıköy Belediyesi hizmet binasıyla da özdeşleşmiş ve hatta Kale’nin 
üzerine de mural resimler yapıldı. Belediye orada çok güzel de bir risk aldı çünkü 
bugüne kadar bizden hiç taslak istemediler, kendi binalarına yapılan muraller için 
bile bir taslak talepleri olmadı. 

Ancak MURAL-IST ile ilgili konumlarda çalışan kişilerin değişmesi bazen yaklaşım 
değişikliklerine de neden olabiliyor. Bunu kurumsal yani Belediye’nin yaklaşımı ya 
da tavrı olarak görmemek gerekir tamamen bireysel tutumlar ancak zaman zaman bu 
bireysel yaklaşımlar kurumun yaklaşımını da etkileyip değiştiren noktalara 
gelebiliyor.  

Bu konuyu Esk Reyn de benzer biçimde vurgulamıştı. Ne biz sanatçılardan bir taslak 
itiyoruz ya da fikirlerini önceden bizimle paylaşmalarını talep ediyoruz ne de 
Belediye bizlerden böyle bir şey talep ediyor şeklinde.  

Theo vs bu işi gönüllü olarak yapıyorlarken son birkaç yılda ufak miktarlarda 
ücretler almışlar. Buna istisna bir prosedür sıkıntısından dolayı 2018 olmuş ve 
2018’de de gönüllü olarak çalışmışlar. 

AA: Belediye’nin grafitiyi, sokak sanatını, mural resimleri desteklemesini nasıl 
buluyorsun? 

Theo Gilij: Artık bu durum o yeraltı sanatından çoktan çıkmış halde. Mağazası var 
ve bu anlamda ilk aktör benim. Mağaza olunca ve sadece bu konu üzerine bir mağaza 
olunca mesele ana akım ve ticari bir hal aldı. Eskiden olan kurallar artık yok çünkü 
bence pop bir art oldu. Rap gibi mesela. Rap de dünyanın yeni popu, dünyada en çok 
satan müzik raptir artık. Bence grafiti de tasarım olarak yeni pop iletişim şeklidir. 



201 
 

AA: Yeraltından çıktı ve daha pop bir iletişim şekli oldu. Ben de sanatın diline 
vurgu yapıyorum, sanatla bir mekânı dönüştürmek, sanatın dilini kullanarak 
bir mekânı çevirmek gibi bir yaklaşımım var. Sokak sanatının dili de daha ana 
akım ve popüler bir dil haline geldi ve bir döneme kadar Türkiye’de yoktu bu 
dil ama siz bu dili kullanarak tüm dünyayla bir etkileşim sağlamış oldunuz. 
Buna ne dersin? 

Theo Gilij: Türkiye’de aslında grafitici 1990’lardan beri var hatta 1980’lerin 
sonundan itibaren başladı fakat yeraltı kısmı Türkiye’de çok yeraltı kaldı ve bunu 
yaygınlaştıracak bir kültür olmadı. Sonra da sadece ana akım şekliyle popüler oldu 
yani yeterince güçlü bir geçmişi yok Türkiye’de. Aktörler var, 2000’lerin başından 
1990’ların sonundan beri aktörler var ama çok aktif olmadıkları yeterince imkanları 
yoktu. Avrupa’daki Amerika’daki diğer şehirlerdeki gibi önemli bir kültür olmadı 
hatta çok sonradan geldi. Bu baktığımızda dükkândan dolayı da oldu çünkü ana akım 
ve popüler olmasına en çok katkıyı biz yaptık.  

AA: İmkânın olmaması, boyanın olmaması mesela önemli bir sebep ama tek 
sebep mi? 

Theo Gilij: O dönemlerde insanlar da vizyonsuzdu biraz. Genel olarak Türkiye’de 
olan bir problem, copy-paste. Yurtdışında ne görüyorsam kopyalayıp yapıyorum gibi 
bir durum vardı. Bu kültürü yurtdışında gibi uygulamak istediler ama on, on beş, 
yirmi yıl sonra birebir yapılan işler uygun değildi. Burası farklı bir coğrafya ve 
burası çok değişik bir ülke ve burada bu kültürü nasıl adapte edebiliriz çok geç 
düşündüler. İlk yaklaşımlar yurtdışındaki gibi grafitiler yapmak, onlar gibi yazılar 
yazmak, onlara benzer grup adları bulmak gibi kopyalanmış ama adapte edilmemiş 
yaklaşımlardı. İlk işler hep gri gibi soğuk renklerde ve harflerle yapılan işlerdi. 
Dolayısıyla özgün işlerin ortaya çıkması biraz geç oldu. 

Biz buna nasıl katkıda bulunduk? Dükkânı açtıktan sonra çok daha fazla yabancı 
gelmeye başladı Türkiye’ye – eskiden de geliyorlardı ama artık dükkândan geçmeye 
başladılar – dükkândan geçmeye başlayınca diğer sanatçılarla iletişime geçmeye 
başladılar. Eskiden dil sorunu da vardı. İngilizce konuşmuyoruz, nasıl konuşacağız 
onlarla gibi kaygıları vardı yerli grafiticilerin. Yurtdışına çıkma durumu da pek yoktu 
o dönemde. Gelen yabancılar da çok daha yoğun biçimde burada çalışmalar 
yapıyorlardı mesela o sarı yumruklar. Sarı yumrukları yapan Berlin’den Mathias 
adında bir arkadaşım. Dükkanların kepenkleri üzerine yapılan o sarı yumrukların 
silinmediğini fark ettiler. Neden silinmiyor çünkü sarı, canlı, ilgi çeken, sıcak bir 
renk ve bir yumruk, bir göz gibi figüratif şeyler yapıyor. Mathias’ın işleriyle birlikte 
yerli grafiticiler de daha figüratif ve canlı renklerde işler yapalım fikrini geliştirdiler. 
Sonrasında herkes daha çok iş yapmaya başladı çünkü önceden yapılan işler bir süre 
sonra belediyeler tarafından siliniyordu ama kepenklerin üzerine yapılan işler 
silinmiyordu. Mağaza sahibi de bir kere silse bile bir sonraki sefer, zaten gündüz 
kepenkleri kaldırıyorum kimse görmüyor, bununla uğraşamam diyerek silmemeye 
başladı. Üstelik görsel ve ilgi çekici bir şeyse insanlar silmek bir yana talep bile 
ediyorlar. Karaköy ve Galata’da bir dönem bütün mağazalar grafiti istiyordu. Aslında 
Türkiye’de halk bence buna açıktı çünkü kültürel bir açlık olduğunu düşünüyorum. 
Bundan sonra da birden ticari bir hal aldı çünkü herkes dekoratör oldu. Mağazalarda 
duvar boyayarak dekorasyon yapmaya başladılar. 



202 
 

AA: Donut’tan sonra başka dükkanlar açıldı mı? 

Theo Gilij: Şimdi yeni yeni açılıyor. Aslında bizden önce Taksim’de bir pasajda 
boya satan Mazot vardı ama onlar kıyafetle birlikte biraz boya satıyorlardı ve çok 
pahalıydı. Yurtdışı fiyatlarından iki kat daha pahalı satıyorlardı. Aslında beni motive 
eden şey oydu. Zaten Türkiye’de imkanlar daha az, mağaza da yok. Ben de madem 
öbür proje de olmuyorsa hiç düşünmeden, birden o zaman grafiti shop açacağım 
dedim. O zaman bir araştırmada yapmadım. Dükkân açıldıktan sonra birkaç tane 
foruma dükkânın açıldığını haber verdim ve birkaç fotoğraf gönderdim. Fotoğrafları 
görenler başta çok şaşırdılar, sonra herkes birbirine söyledi ve duyuldu. Mazot bir 
süre sonra işi bıraktı çünkü biz normal fiyatlardan satarken onlar hala pahalı 
satıyordu. Sonra çok üzün bir süre kimse yoktu, şimdi son iki senedir kırtasiyeler de 
bu işe girmeye başladılar. Bir grafitici de geçen sene İkitelli’de küçük bir mağaza 
açtı.  

 

AA: Zaman ayırdığınız için ve araştırmama yaptığınız katkıdan dolayı çok teşekkür 
ederim. 



203 
 

Ek 6. Ton Ton Efendi ile Kişisel Görüşme – 22 Aralık 2017, Yeldeğirmeni 

Ton Ton Efendi, Yeldeğirmeni’nde ev yemekleri yapan bir lokanta. Selahattin Bey 
görece olarak eski esnaflardan. Selahattin Bey’le konuşurken Türkçenin anadili 
olmadığını anlıyoruz. “Siz nerelisiniz?” sorusuna “Arabım ben ama siyah değilim”, 
şeklinde yanıt veriyor. Ton Ton Efendi Yeldeğirmeni’nde bir yemekçi ama yalnızca 
ev yemekleri yapmıyor, oldukça meşhur bir de spesiyali var: Falafel. Selahattin Bey, 
“Arabım ben”, deyince falafel bağlantısı kuruluyor. Otuz beş yıl önce Filistin’den 
Eskişehir’e gelmiş. Altı yıl önce de Eskişehir’den Yeldeğirmeni’ne ve kiracısı 
olduğu bu işletmesinin üst katında yaşıyor. Mal sahibi 75 yaşlarında bir kadınmış ve 
bina dedesine aitmiş. Bu bilgi de bina sahiplerinin 1890’larda Yeldeğirmeni’nde 
yaşıyor olduğunu gösteriyor. “Neden Yeldeğirmeni?” diye sorunca “Tesadüf”, diyor 
“Bir tanıdığım yok”. Konuşurken birden “Neden bu jet değişim?” şeklindeki 
sorusundan mahallede yaşanan değişim ve dönüşümü şaşkınlıkla izlediğini anlıyoruz. 
“Altı sene önce ben buraya geldiğimde kiram 900 liraydı. Bugün böyle bir dükkân bu 
caddede 5000 TL’den başlıyor. O zaman buralarda yeni bina 2+1 bir daire 75 ile 125 
bin TL arasındaydı, bugün 600, 700, 800, 900 bin, 1 milyona çıktı. Moda’da olsaydı, 
Bostancı’da, Suadiye’de olsaydı anlardım, Yeldeğirmeni’nin özelliği nedir? Niye 
böyle? Fiyatlar burada Fenerbahçe’de, sahilde hemen hemen aynı. Kaldı ki 
mahallenin durumu ortada; binaların %70’i kilitli, kapalı, dökülmüş. Ben bir yere 
giderken dikkat ediyorum yukarıdan bir şey düşmesin diye. Binalar dökülüyor, 
altlarına tenekeler koyuyorlar. Bütün bunlara rağmen niye? Sebep? Bence bir sebebi 
yok. Hem seviniyorum hem üzülüyorum. Üzülüyorum çünkü bu gidişle ben dahil 
kimse kalmayacak”. Mahalledeki insan profilinin de değiştiğini vurguluyor 
Selahattin Bey, “İt kopuk maşallah” sözleriyle. Lokantada tek başına olduğundan işi 
olmayınca dışarıya pek çıkmadığı için yeni esnaflarla görüşmediğini belirtiyor. 
“Etraftakilerle iyiyim ama 100 metre aşağıda bir yerde oturup sohbet etmeye 
zamanım yok”. Esnaf dayanışması vurgusunun bir yanılsama olduğu sonucu çıkıyor 
“Öyle bir şey yok burada”, sözlerinden. Gezi döneminde mahallede yaşanan 
dayanışma ruhu ve örgütlenmesinin ise mahalle dışından gelen kişilerden özellikle de 
yabancılardan kaynaklı olduğunu belirtiyor. Biz Ton Ton Efendi de bu sohbeti 
gerçekleştirirken masanın öteki ucunda 60-65 yaşlarında, belki de daha yaşlı bir bey 
oturuyordu. İlk geldiğinde Selahattin Bey’le hoşbeş ettiler, kırık bir Türkçe konuştu. 
Bir ara da telefonda İtalyanca konuştu ancak İtalyanca anadili gibi gelmiyordu 
kulağa. Biz de ona birkaç soru sorduk. “Burada mı yaşıyorsunuz?”, diye başladık 
Türkçe. Türkçede biraz zorlanınca İngilizce devam ettik. Yeldeğirmeni'nde bir evi 
varmış, zaman zaman burada yaşıyormuş. Diğer zamanlarda İtalya ve Fransa’da 
bulunuyormuş. İlk kez 2011'de gelmiş Yeldeğirmeni'ne söylediğine göre. “Bir aile 
bağlantısı var mı?” diye sorduk, “Hayır”, diye yanıtladı. Çok uzatmadan teşekkür 
ettik kendisine ama gizemli bir şeyler kaldı sanki orada. Lokantadaki bir diğer 
müşteri de yine yabancıydı. 



204 
 

Ek 7.  Claudio Ethos ile Kişisel Görüşme 

1. Can you explain your perspective on how street art might change the social 
and cultural texture of a city? 

Street art is a social genre of art, has the possibility to enquire people’s life straight 
on their daily life. So I consider it as a political (also) movement to be operating in 
the public space. 

2. What is your motivation in painting murals? What was it with the one in 

Yeldegirmeni? 

Motivation to make art come for everywhere when you have an artistic point of view 
in life. This piece in Yeldegirmeni, is a mention about the Brasilian culture of paper 
ballon, something who also happens in Istanbul, the flying lamps. I just paint a ballon 
that I also make real ones in Brasil. 

3. Any messages, political, cultural, social etc.? 

I don’t put any direct political messages in my work, but at the same time they are 
there in a subjective way. 

4. How did the people reach you? Who were they? Who was the contact person? 
Any local artist or someone from the municipality? 

Mete, who is responsible for the festival, did write me at this year, by email. 

5.  From your point of view, what’s the use of street art? Or perhaps does it 
have to have a use? 

It doesn’t have to have any functional use for it’as a free expression of art, but at the 
same time it has a lot, people have been using graffiti/street art to express themselves 
and make social changes in many countries. 

6. How were the reactions of the local people in Yeldegirmeni? 

Was very good, people were very friendly to me, offered many meals during the day. 
I also received an amazing gift from one store around the wall (a mill replica). 

7. Did you have any difficulties concerning the people in the neighborhood? 

Not at all... 

8. How was the communication process? Say, for instance, were there any 
translators? 

Many intuitive communications and sometimes Mete was around helping the 
translations. 



205 
 

9. Do you consider yourself as a cultural mediator? If so in what sense? 

Everybody is a social mediator in a way to participate in the construction of the 
society, neighborhood etc. As a painter I think I’m interfering more directly. 



206 
 

Ek 8.  Fu ile Kişisel Görüşme 

1. Sokak sanatının kentsel mekânı dönüştürmedeki rolü nedir? Sokak sanatı 
kentin sosyal ve kültürel dokusunu değiştirebilir mi? Nasıl değiştirebilir? Bu 
konudaki görüşlerinizi paylaşabilir misiniz? 

Bu konuda önemli bir etkiye sahip olduğunu düşünüyorum. Öncelikle o bölgede 
yaşayan insanlar sokak sanatına, resme, renge ve o işleri görmeye gelen gençlere ve 
turistlere çok aşina, değişime açık bir hale geliyor zamanla. Daha ziyaret edilir 
sokaklara dönüşüyor. Bu da çok da uzun olmayan bir vadede mekânın kafelerle, 
dükkanlara hareketlenmesini, sanatçıların daha çok yerleşip atölyeler edinmesini, 
buralarda sanatçı komünitelerin kurulmasına da önayak oluyor. Semt daha güvenli ve 
canlı hale geliyor. Hatta bu sebeple emlak bedelleri bile artıyor zincirleme olarak, 
burası sanat sever, gençlere hitap eden ve güvenle yaşanabilir bir semt imajı 
oluşuyor. 

2. Mural resimler yapmaya ne zaman başladınız? Motivasyonunuz nedir? 
Yeldeğirmeni’ndeki işinizde herhangi bir amacınız, iletmek istediğiniz mesajınız 
vs. var mıydı? 

Zaten güzel sanatlar mezunuyum ve çocukluğumdan beri çizimle, boyayla, farklı 
malzemelerle haşır neşirdim. 2010 yılında ilk kez duvar üzerinde çalıştım. Sokak 
sanatçısı yakın arkadaşlarımdan gördüğüm destek ve motivasyonla başladım. Burada 
güzel olan kısım davetsiz bir şekilde insanlara bir mesaj, bir renk, bir düşünce 
bırakıyorsunuz. Söyleyecek çok sözümüz var ancak sesimizi duyuracak alanımız yok 
çoğu zaman, sokak sanatı bu noktada söz kullanmadan haykırmanıza da alan, bazen 
de çok gri ve soluk bulduğumuz yerleri canlandırmanıza olanak sağlıyor. 
Yeldeğirmeni'ndeki işi Temmuz 2013’te yaptık. Yani Gezi olayları henüz 
taptazeyken. Tüm ülkeye yayılan böyle bir toplumsal hareket varken başka bir konu 
üzerinden gitmemiz gözünü kulağını zorla kapatmış olmak olurdu. Benim işimde gaz 
maskesinden çıkan çiçekler olaylarda kaybettiğimiz gençleri, figürün elinde tuttuğu 
ağzı bağlı kafatası da adaleti temsil ediyordu.  

3. Festivale ne şekilde dahil oldunuz? Size kimler nasıl ulaştı? 

Festivali Kadıköy belediyeyle yürüten ilk gününde beri işin başında olan Esk Reyn 
çok yakın arkadaşım. Sprey kullanma motivasyonumun en önemli yaratıcılarındandı 
zaten. O davet etti ve düşünmeden, heyecanla kabul ettim. 

4. Yeldeğirmeni’nde çalışırken mahalle sakinleri ve genel anlamda herkesle 
iletişimiz nasıldı? Mahalleli ile herhangi bir sorun yaşadınız mı? Tepkilerden 
bahsedebilir misiniz? MURALIST ilk yılının ardından yerli ve yabancı 
sanatçıların birlikte çalıştığı bir festival halini aldı. Sokak sanatı ve sanatçı 
mahalle sakinlerinin küresel vatandaşlık anlayışının gelişmesine ve aynı 
zamanda çokkültürlülüğü güçlendirerek bilinmeyen/alışık olunmayan kentsel, 
sosyal ve kültürel pratiklere karşı gelişen önyargıların kırılmasına katkıda 
bulunabilir mi? Siz bir sanatçı olarak bunun amaçlarınızdan biri olduğunu 
söyleyebilir misiniz? 

Beklediğimden çok daha sıcak ilerledi çalıştığımız süreç boyunca mahalle 
sakinleriyle iletişimimiz.  Bir tepsi çay bardağıyla birlikte yanı başımıza bıraktıkları 



207 
 

çaydanlığımız eksik olmadı. Bize iyi baktılar güler yüzlerini esirgemediler biraz 
merak nesnesi olduk bizler ve yaptığımız şeyler onlar için. En ufak olumsuz bir şey 
yaşamadım, kaldı ki çizim de biraz politikti ortamın çok gergin olduğu bir dönemde. 
Gaz maskesi ele veriyordu yani ya uzaktan seyrettiler ya yanımıza gelip ne anlatmak 
istediğimizi sordular. Evlerinin pencerelerinden izlediler, çocuklar en çok mutlu 
olanlar oldu bu süreci yakından gözlemleyebildikleri için. Açıkçası bu kadar sıcaklık 
beklemiyordum biraz yadırgarlar herhalde diye düşünüyordum, mahallelerine girdik, 
kapılarının önünde, pencerelerinin baktığı duvarı 3-4 gün boyunca boyadık. Bence 
kesinlikle alışıyor insanlar göre göre. Bunun politik duvar yazısı olmadığını duvara 
yapılan resimler olduğunu ve zaten belediyeyle işbirliği yapıldığını görünce 
önyargısız bakıyorlar. Yeldeğirmeni halkının yarısının sokak sanatı veya mural 
dendiğinde artık kafalarında oluşan görseller var. Sanatçı komşuları, kiracıları var. 
Mahallelerine renk geldiğinin çoğu farkında sanki bana göre. Bir sanatçı olarak buna 
azıcık hizmet edebiliyorsam daha ne isterim. Sokakta iş yapmanın güzelliği bu. 

5.  Kendinizi bir kültürel aracı olarak görüyor musunuz? Yeldeğirmeni’nin 
kent dokusunun canlanmasına, sosyal ve kültürel yaşamının dönüşmesine 
katkıda bulunduğunuzu düşünüyor musunuz? 

Kesinlikle bu festivalin, bu murallerin, dünyanın çoğu yerinde haberlerinin 
yapılmasının Yeldeğirmeni’nin tanınmasına çok etkisi oldu. 2009 yılında benim de 
atölyem vardı Yeldeğirmeni’nde daha tek bir kafe yoktu cansızdı, hatta geç saatlerde 
girip çıkmak için fazla sakindi sokaklar. Yalnızca üç yıl sonra festival başladı. Ve 
nasıl dönüştüğünü görüyoruz mahallenin.  



208 
 

Ek 9. Ares – Mert Serim ile Röportaj 49 

Gözlemlerini Murala Dönüştüren Ares’in Yeni Çalışması [Mural İstanbul 2016] 

Nelerden ilham alıyorsun? 

Ares: Bu çok geniş bir soru oldu. Saatlerce cevaplayabilirim. Yaptığım işleri ve 
temasını belirleyen şeyler; içinde bulunduğumuz yakın çevre üzerine gözlemlerim, 
çalışma alanının koşulları ve kaybettiğimiz güzel insanlar. Gözlem gündemimde ne 
varsa bir sonraki çalışmaya ilham veren konu o oluyor. 

Ne yapacağına duvarı gördükten sonra mı karar veriyorsun önce mi? 

Ares: Benim için mantıklı olan işi zihnen tasarladıktan sonra duvara yerleştirmeye 
çalışmak. 

Çalışmana önceden onay alman gerekiyor mu? 

Ares: Bazen evet, bazense hayır. 

Bu işten nasıl para kazanılıyor? 

Ares: Bu işi yapan insanların, duvar boyamaya en yakın para kazanma şekli bir 
galeride eserlerini sergileyerek satmak. Duvar boyayarak, mural yaparak para 
kazanılmıyor. Ben de farklı alanlarda serbest çalıştığım işler yapıyorum. Sadece bu 
işi yapmak isterdim ancak mümkün değil. 

Eserlerin daha önce nasıl tepkiler aldı? 

Ares: İşler sokakta olduğu için oradan geçen herkes bir eleştirmen oluyor. Ve işi 
gören kişiler Türkiye nüfusunun bir parçası olduğu için de çok çeşitli bağlamlarda 
tepkilerle karşılaşıyorum. En sık karşılaştığım durum ise insanların kendi 
istediklerini yaptırmaya çalışmaları. 

Nasıl tepkiler seni mutlu ediyor? 

Ares: Yaptığım işlerin önünden geçerken akıllı telefonla bir fotoğraf çekip yoluna 
devam eden insanları gözlemliyorum kimi zaman. İşlerimi akılda kalması için, 
insanların birkaç dakika dahi olsa üzerine düşünmesi için yapıyorum. Oysa çektikleri 
fotoğrafa baktıklarında vermek istediğim etkiyi göremeyecekler. Bir anlığına bile 
olsa duvarın etrafında dolanıp, bir o yandan bir bu yandan inceleyip detayları ve 
kompozisyonu izleyen insanları görmek beni mutlu ediyor. 

                                                
49  Bigumigu: https://bigumigu.com/haber/gozlemlerini-murala-donusturen-aresin-yeni-calismasi-

mural-istanbul-2016/   [23.10.2018]. 



209 
 

Ek 10. Chu – Mert Serim ile Röportaj 50  

Arjantinli Sanatçı Chu, Kadıköy’deki Eserini ve Deneyimlerini Anlattı [Mural 
İstanbul 2016] 

Nelerden ilham alıyorsun? 

Chu: Bana en çok ilham veren iki öğe bilim ve gerçeklik. Bunların yanı sıra politika, 
sosyal sorunlar beni etkiliyor. Lisans eğitimimi bilim ve fizik üzerine aldım. Bu 
nedenle de bilimle karşı hala bir bağım var. Çalışmalarımda da fizik, manyetik, 
abstrakt şekiller kullanıyorum. Bir inşaat sırasında yüklesen bir yapı gibi 
düşünüyorum. 

Ne yapacağına duvarı gördükten sonra mı karar veriyorsun önce mi? 

Chu: Evet. Örneğin bu işte Mural İstanbul ekibi bana duvarın fotoğrafını gönderdi. 
Bu sayede neler yapabileceğimi ve imkanlarımı değerlendirme fırsatı buldum. 
Buraya gelirken de yanımda birkaç farklı eskiz getirdim ve hangisi üzerinden 
gideceğimi değerlendirdim. Ve ne yapacağıma burada karar verdim. 

Çalışmana önceden onay alman gerekiyor mu? 

Chu: Hayır. Sanatçıların kendini özgürce ifade etmesi gerektiğini düşünüyorum ve 
ben de bu özgürlük içinde çalışıyorum. 

Bu işten nasıl para kazanılıyor? 

Chu: Ben yaşamak için birçok farklı şey yapıyorum. Sadece mural sanatçısı değilim. 
Bunun yanı sıra resim ve heykel gibi birçok stüdyo işi ve animasyon da yapıyorum. 
Bu nedenle hayatımı devam ettirmek için hepsinden biraz kazanarak devam 
ediyorum. Kimi murallarımdan komisyon alıyorum kimi zaman da bazı eserlerimi 
satıyorum veya animasyon projelerinde yer alıyorum. 

Bireysel projelerimin yanı sıra Doma isimli bir kolektif içinde yer alıyorum. Ve bu 
kolektif içinde geçirdiğim süre bireysel yolculuğumdan daha uzun. Bu nedenle 
kolektif içindeki dinamiklerimiz ve ekip iletişimimiz de daha güçlü. Hem bireysel 
hem de kolektif içindeki işlerle birlikte hayatımı sürdürüyorum. Kendi adıma 
ürettiğim çözüm bu şekilde ve yaşamamı sağlıyor. Kimileri tek bir iş yaparak bunu 
sağlayabilirken benim için bu geçerli değil. 

Eserlerin daha önce nasıl tepkiler aldı? 

Chu: Sokaklarda çalışmaya başladığımda büyük karakterler yapıyordum ve bilinen 
isimleri yapıyordum. Animasyon eğitimiyle birlikte de bu karakterlerin hareketlerini 
kurgulama konusunda kendimi geliştirmeye başladım. Buenos Aires’de çalışmaya 
başladığımda, orada hiç duvar resmi yoktu. Oldukça gri bir şehirdi. Birkaç duvar 
resmi yer alıyordu hatta görece etkileyiciydi de. Fakat neredeyse tamamı politik 
amaçlarla duvara işlenmişti. Bu mesaj kaygısı da renksizliği beraberinde getiriyordu. 

                                                
50  Bigumigu: https://bigumigu.com/haber/arjantinli-sanatci-chu-kadikoydeki-eserini-ve-

deneyimlerini-anlatti-mural-istanbul-2016/   [23.10.2018]. 



210 
 

Ben de karakterler üzerine çalışmaya ve çok sayıda renk kullanmaya başladım. 
2006’dan 2007’ye kadar bu temaya yoğunlaşmıştım. Sonrasında ise karakterler 
üzerine çalışmayı bırakıp bilim ve fizikten ilham alarak abstrakt konular üzerine 
yoğunlaştım. 

Nasıl tepkiler seni mutlu ediyor? 

Chu: Genellikle eserlerimde güçlü şekiller ve renkler kullanıyorum bu da insanlar 
üzerinde güzel hisler yaratıyor. Polis veya kolluk kuvvetleriyle de hiç sorun 
yaşamadım. Bu dostane tavırlar ve renklerin dili de her zaman için olumlu olmayı 
sağladı. Seyahat etmeye başladığımda ise dünyanın farklı kültürleriyle karşılaşmaya 
başladım. Örneğin burada iki gündür boyuyorum ve insanlar renkleri görerek bizi 
görerek fotoğraf çekiyor gülümsüyor. 

Türkiye’ye ilk gelişin mi? 

Chu: Hayır ikinci gelişim. İlk kez 2011’de Re-Bomonti Street Art Festival için 
gelmiştim. O gelişimde Türkiye’deki sokak sanatçılarıyla tanışma fırsatım oldu. O 
günden bugüne iletişimi koparmadık ve bu yıl da Mural İstanbul için buraya 
çağırdığılar. 

Takip ettiğin, birlikte çalıştığın sokak sanatçıları kimler? 

Chu: Sokak sanatı dünyası iş birliklerine çok açık. Buenos Aires’te kolektif duvar 
resimleri yapıyorduk. Bununla beraber yurt dışında da ortak çalışmalar yaptığım 
isimler oldu. Buenos Aires’te birçok kez birlikte iş yaptığım sanatçılar arasında Tec 
ve Defi geliyor. Bu ikiliyle yıllarca birlikte duvar boyadığım için benim kardeşim 
gibiler. 

Yurt dışındaki sanatçılara baktığımda ise Türkiye’den Cins, Fransız sanatçı El Tono, 
İtalya’dan Blu, Barselona’dan Sixe, Brezilya’dan Lelo şu anda aklıma gelenler. 
Ancak daha pek çok kişinin işini beğenerek takip ediyorum. 



211 
 

Ek 11. Lakormis – Mert Serim ile Röportaj 51 

Gün İçinde İlham Aldığı Detayları Resmeden Lakormis’in Yeni Çalışması 
[Mural İstanbul 2016] 

Nelerden ilham alıyorsun? 

Lakormis: 24 saat içinde maruz kaldığım her şeyden. 

Ne yapacağına duvarı gördükten sonra mı karar veriyorsun önce mi? 

Lakormis: Duvarı gördükten sonra eskizimi hazırlıyorum. 

Çalışmana önceden onay alman gerekiyor mu? 

Lakormis: Önceden onay almam gerekmiyor en azından son 8 senede başıma böyle 
bir talihsiz talep gelmedi. 

Bu işten nasıl para kazanılıyor? 

Lakormis: Duvar siparişi sanırım öncelikli yol ama duvar boyamak benim birinci 
geçim kaynağım değil. 

Eserlerin daha önce nasıl tepkiler aldı? 

Lakormis: İyi, kötü, bayık, sıradan, züppe, “wow” gelir arada, “meh” gelir ya da 
derin sessizlik. 

Nasıl tepkiler seni mutlu ediyor? 

Lakormis: İçten. 

 

                                                
51  Bigumigu: https://bigumigu.com/haber/gun-icinde-ilham-aldigi-detaylari-resmeden-lakormisin-

yeni-calismasi-mural-istanbul-2016/   [23.10.2018]. 



212 
 

ÖZ GEÇMİŞ 

Ayşe AYHAN 
ayseayhan@yahoo.com  
+902123834409  
+905363264186  
Mazhar Osman Sokak, No: 40/9 34724 Feneryolu, Kadıköy – İstanbul 
 

Eğitim 
 
2008 – …               
Doktora    Yıldız Teknik Üniversitesi, İstanbul 
     Diller ve Kültürlerarası Çeviribilim                         
 
2002 -2005    Boğaziçi Üniversitesi, İstanbul 
Yüksek Lisans             Çeviribilim   
 

Tez Adı: Translation and The Authorial Image: 
Reception of Latife Tekin’s Literary Works within The 
Source and The Target Culture(S) 

                                         
1998 - 2002     Marmara Üniversitesi, Istanbul 
Lisans                            İngilizce Öğretmenliği 
 
 
Deneyim 
  
2005 – …  
Öğretim Görevlisi  Yıldız Teknik Üniversitesi, İstanbul 
    Fen Edebiyat Fakültesi, Batı Dilleri Ve Edebiyatları 

Mütercim Tercümanlık Bölümü (Fransızca) 
 
Yayınlar  
 
Uluslararası hakemli dergilerde yayımlanan makaleler 
 
Ayhan, Ayşe, Emine Bogenç Demirel. 2018. Understanding Urban Intervention as a 
Translational Activity: A case of the Yeldeğirmeni Neighborhood. Translation 
Spaces, ed. Deborah A. Folaron and Dorothy Kenny. John Benjamins Publishing, 
7:2: 202- 219. 
 
Ayhan, Ayşe. 2017. Türkçede ve İngilizcede Latife Tekin’in Yazar İmgesi. Journal 
of Turkish Studies, Festschrift in Honor of Saliha Paker. ed. Cemal Kafadar, 
Gönül Alpay Tekin, Şehnaz Tahir Gürçağlar, Zehra Toska. 48: 105-119. Department 
of Near Eastern Languages and Civilaziations, Harvard University. 
Kitap bölümü 
 



213 
 

Ayhan, Ayşe. 2015. Who is the Boss? Questioning Power Relations between the 
Translator and Editor in Turkish Literary Publications. ed. Ahmet Ankit and Said 
Faiq. Agency and Patronage in Eastern Translatology. New Castle: Cambridge 
Scholars Publishing, 174-183. 
 
Ayhan, Ayşe. 2013. Pratiklerden Seçkiler: Çöp Masallarının İngilizce’deki Serüveni.  
ed. Emine Bogenç Demirel. Çeviri Sosyolojisinin İnşası: Bourdieu Çözümleri. 
İstanbul: Cinius Yayınları, 75-86. 
 
Uluslararası bilimsel toplantılarda sunulan bildiriler 
 
Ayhan, Ayşe. 2018. Yeldeğirmeni: Bir Çeviri Bölgesi. V. Yıldız Uluslararası Sosyal 
Bilimler Kongresi. 5th Yıldız International Social Sciences Conference, 13-14 
Aralık. İstanbul. 
 
Ayhan, Ayşe. 2017. From Berji to Kristin: ‘Translated Beings’ in Author- Translator 
Latife Tekin's Berji Kristin: Tales from the Garbage Hills. 1st World Congress on 
Translation Studies. Paris West University Nanterre-La Défense, April 10-14, Paris, 
France. 
 
Ayhan, Ayşe. 2016. Translating Yeldeğirmeni. 4th T&R – Theories & Realities in 
Translation and wRiting/ Théories&Realitiés en Traduction et Rédaction – Forum: 
Creativity in Translation,  Interpretation and Interpreter-Translator Training/ 
Créativité en Traduction/Interprétation et dans la Formation des Interprétes-
Traducteurs, Universita degli Studi Suor Orsola Benincasa. May 5-6. Naples, Italy. 
 
Tufan, Ayça, Ayşe Ayhan. 2016. Open Space Occupants: Analyzing Open Space 
Sculptures in Kadıköy – İstanbul. 5th International Turkic Art, History and Folklore 
Congress/Art Activities, April 13-16, Comrat, Moldova. 
 
Ayhan, Ayşe. 2012. Who is the boss? Questioning power relations between the 
translator and editor in the field of Turkish literary publication. The Fifth Asian 
Translation Traditions Conference. Ajman University of Science and Technology, 
November 27-29, Ajman, United Arab Emirates. 
 
Ayhan, Ayşe. 2011. Writers as Translators. Graduate Conference: New Research in 
Translation and Interpreting Studies, Universitat Rovira i Virgili, May 12-14, 
Tarragona, Spain. 
 
Ayhan, Ayşe. 2008. The  Influence  of  Rewriters  on  the  Reception  of  Latife  
Tekin’s  Works  within  the  Source  and  Target Cultures. 3rd International IDEA 
Conference: Studies in English. Ege University. April 16-18, İzmir, Turkey.  
 
Uluslararası bilimsel toplantılarda sunulan ve bildiri kitabında yayımlanan 
bildiriler 
 
Tufan, Ayça, Ayşe Ayhan. 2016. Open Space Occupants: Analyzing Open Space 
Sculptures in Kadıköy, İstanbul. Proceedings of the 5th International Turkic Art, 
History and Folklore Congress/Art Activities, Comrat, Moldova. 
Ayhan, Ayşe. 2009. The Influence of Rewriters on the Reception of Latife Tekin’s 
Works within the Source and Target Cultures. Proceedings of the 3rd International 
IDEA Conference, İzmir: Ege University Press. 



214 
 

 
Projeler 
 
Ocak 2019 – …. Recherches Synergiques, Création des Modèles et leurs 

Applications dans le Domaine de Traduction de Spécialité 
Araştırmacı 
 

Araştırma 
2010 – 2011    Université Paris Diderot, Paris 
   Ufr D'etudes Anglophones & Ufr D'etudes   
   Interculturelles De Langues Appliquées  
   Doktora tez araştırması 
   
Uluslararası konferans, seminer, kolokyum vb. bilimsel etkinliklerin düzenleme 
komitesinde görev  
  
1. Convegno Internazionale Di Linguistica E Glottodidattica Italiana, 25-27 Mayıs 
2016, Yıldız Teknik Üniversitesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, Düzenleme 
Kurulu Üyesi. 
 
3. Uluslararası Çeviri Kolokyumu: Çeviride Yeni Yönelişler, 8-10 Mayıs, Yıldız 
Teknik Üniversitesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, Kolokyum Sekreteri. 
 
Diğer Görevler 
 
2012 – …  Bölüm Erasmus Koordinatörü 

Yıldız Teknik Üniversitesi, İstanbul 
Fen Edebiyat Fakültesi, Batı Dilleri ve Edebiyatları 

          Mütercim Tercümanlık Bölümü (Fransızca) 
 


