
T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

HADÎS BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

ALİ EL-KÂRÎ VE ŞERH METODU 
(Mirkâtu’l-Mefâtîh Örneği) 

 

 

 

 

Rufet ŞİRİNOV 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

Danışman: 

Prof. Dr. Mahmut YEŞİL 

 

 

 

 

 

KONYA – 2019 



II 
 

 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

HADÎS BİLİM DALI 

 
 

 

 

 

 

ALİ EL-KÂRÎ VE ŞERH METODU 

(Mirkâtu’l-Mefâtîh Örneği) 
 

 

 

 

 

 

Rufet ŞİRİNOV 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

Danışman: 

Prof. Dr. Mahmut YEŞİL 

 

 

KONYA – 2019



i 

 

 

 

 DOKTORA TEZİ KABUL FORMU 

 



ii 

 

 

 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 

 



iii 

 

 

 

ÖZET 

  



iv 

 

 

 

ABSTRACT 

  



v 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

DOKTORA TEZİ KABUL FORMU .............................................................. i 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI ........................................................................... ii 

ÖZET ................................................................................................................ iii 

ABSTRACT ..................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................. v 

ÖNSÖZ ............................................................................................................. ix 

KISALTMALAR ............................................................................................ xii 

GİRİŞ .................................................................................................................. 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI .................................. 2 

II. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI.................................. 7 

III. ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN HAYATI ve ESERLERİ ................................... 9 

A. YAŞADIĞI DÖNEMDE SİYÂSÎ VE SOSYAL DURUM ....................... 9 

B. YAŞADIĞI DÖNEMDE İLMÎ FAALİYETLER..................................... 10 

C. HAYATI ................................................................................................... 14 

D. İLMÎ ŞAHSİYETİ .................................................................................... 18 

1. Tahsil Hayâtı .......................................................................................... 21 

a. Hocaları ....................................................................................... 22 

b.  Öğrencileri ................................................................................. 23 

2. Hakkında Söylenenler ............................................................................ 23 

E. İLMÎ SEYAHATLERİ .............................................................................. 30 

F. ESERLERİ ................................................................................................ 30 

DEĞERLENDİRME ......................................................................................... 37 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN 

TANITIMI ve KAYNAKLARI 

 

I. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN TANITIMI ................................................ 39 



vi 

 

 

 

A. BEĞAVÎ VE MESÂBÎHU’S-SUNNE .................................................... 39 

B. TEBRÎZÎ ve MİŞKÂTU’L-MESÂBÎH ................................................... 41 

C. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH ........................................................................ 45 

1. Yazılma Sebebi ...................................................................................... 46 

2. Nüshaları ve Baskıları ........................................................................... 47 

3. Üslûbu .................................................................................................... 47 

DEĞERLENDİRME ..................................................................................... 49 

II. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN KAYNAKLARI ....................................... 50 

A. HADİS İLİMLERİ İLE İLGİLİ KAYNAKLAR .................................... 51 

B. TEFSİR KAYNAKLARI......................................................................... 65 

C. FIKHÎ  KAYNAKLAR............................................................................ 66 

D. AKÂİD KAYNAKLARI ......................................................................... 68 

E. TASAVVUFLA ALAKALI KAYNAKLAR .......................................... 69 

F. DİL ve LUGAT İLE İLGİLİ KAYNAKLAR ......................................... 71 

G. SİYER, TÂRİH VE DİĞER ALANLARLA İLGİLİ KAYNAKLAR .... 73 

DEĞERLENDİRME ..................................................................................... 74 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN 

HADİSLERİ ŞERH METODU 

 

I. HADİS ŞERHLERİNE GENEL BAKIŞ .................................................. 77 

II. ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN HADİSLERİ ŞERH METODU ....................... 86 

A. BÂB BAŞLIKLARINI İZAH ETMESİ .................................................. 86 

B. HADİSLERİ SIHHAT AÇISINDAN DEĞERLENDİRMESİ ............... 91 

1. Sened Değerlendirmesi .......................................................................... 91 

2. Metin Tahlîli .......................................................................................... 99 

3. Hadislerin Sıhhat Değerlendirmesi ...................................................... 103 

C. HADİSLERİ MUHTEVA AÇISINDAN DEĞERLENDİRMESİ ........ 108 

1. Temel Kaynaklar Çerçevesinde Değerlendirme .................................. 108 



vii 

 

 

 

a. Hadisleri Âyetlerle İzah Etme.................................................. 109 

b. Hadislerin Merfû Haberlerle İzahi ........................................... 115 

c. Hadislerin Sahâbe, Tâbiûn ve Diğer Âlimlerin Görüşleri İle İzahı

 ……………………………………………………………….120 

2. Hadis İlimleri Açısından Değerlendirme ............................................. 129 

a. Muhtelifu’l-Hadîs .................................................................... 130 

b. Nesh ......................................................................................... 136 

c. Esbâbu Vurûdi’l-Hadîs ............................................................ 138 

d. Garîbu’l-Hadîs ......................................................................... 142 

3. Fıkıh Çerçevesinde Değerlendirme ..................................................... 143 

a. Genel Fıkhî Açıklamalar Yapması .......................................... 144 

b. Mezhebinin Görüşlerini Müdafaa Etmesi ................................ 148 

c. Diğer Mezhep Görüşlerini ve Âlimlerin İctihadlarını 

Zikretmesi .................................................................................. 152 

d. Hadis İzahlarında Küllî Kâidelerden İstifade Etmesi .............. 159 

4. Tarihî ve Coğrâfî Bilgiler Çerçevesinde Değerlendirme ..................... 161 

a. Hadislerin Şerhınde Tarihî Bilgi ve Kıssalar Kullanması ....... 161 

b. Hadislerdeki Müphem Şahıs ve Mekânları Tespit Etmesi....... 165 

c. Hadisleri Sosyal Hayatla İrtibatlandırması .............................. 168 

5. Dil-Edebiyat Çerçevesinde Değerlendirme ......................................... 171 

a. Hadislerdeki Kelimelerin İzahı ................................................ 171 

1. Kelimelerin Okunuşlarını İncelemesi .............................. 172 

2. Kelimelerin Manalarını İzah Etmesi ................................ 174 

3. Kelimeleri Âyetlerle İrtibatlandırması ............................. 177 

4. Kelimeleri Başka Hadislerle İrtibatlandırması ................ 180 

5. Kelimeler Arasında Mukayese Yapması ......................... 181 

b. Hadislerdeki Kavramların İzahı ............................................... 183 

c. Hadislerin İzahında Edebî Sanatları Kullanması ..................... 187 

d. Hadislerin İzahında  Darb-ı Meselleri Kullanması .................. 189 

e. Hadislerin İzahında Şiirleri Kullanması .................................. 190 

f. Hadislerdeki Cevâmiu’l-Kelim İfadelerin Tesbiti ..................... 194 

6. Hadislerle İlgili Kendi Görüşlerini Zikretmesi .................................... 196 



viii 

 

 

 

D. NÜSHA VE KAYNAK FARKLILIKLARINA TEMAS ETMESİ ...... 203 

DEĞERLENDİRME ................................................................................... 206 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN 

DEĞERİ ve TESİRLERİ 

 

I. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN İSLÂMİ İLİMLER AÇISINDAN 

DEĞERİ ......................................................................................................... 209 

A. HADİS USULÜ İLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR .................................. 209 

B. TEFSİR İLMİNE DAİR AÇIKLAMALAR .......................................... 215 

C. FIKIHLA İLGİLİ AÇIKLAMALAR .................................................... 219 

D. AKÂİDLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR .................................................. 221 

E. TASAVVUF KONUSUNDA AÇIKLAMALAR ................................. 229 

F. DİLLE ALÂKALI AÇIKLAMALAR ................................................... 233 

G. DİĞER İLİMLERLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR .................................. 239 

DEĞERLENDİRME ................................................................................... 242 

II. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN SONRAKİ ŞERHLERE TESİRİ ......... 243 

A. ARAPÇA ESERLERE TESİRİ ............................................................. 244 

B. TÜRKÇE ESERLERE TESİRİ ............................................................. 249 

SONUÇ ........................................................................................................... 253 

BİBLİYOGRAFYA ....................................................................................... 258 

 

 

  



ix 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Bütün güzel övgüler âlemlerin Rabbi Allah’a mahsustur. Salât ve selâm 

O’nun Rasûlü Muhammed Sallallâhu aleyhi ve sellemin, âlinin ve ashâbının 

üzerine olsun. 

 Kuran ve Sünnet İslâm dininin iki temel kaynağıdır. Dinimizi 

maksadına uygun şekilde anlayabilmek için hadisleri doğru anlamak 

gerekmektedir. Bu anlamda günümüze kadar hadislerin anlaşılması ile ilgili 

çeşitli çalışmalar yapılmış ve toplumları doğru bilgilendirmek için gayret sarf 

edilmiştir. Bu çalışmalardan biri de şerh çalışmalarıdır.  

Şerhler, şârihlerin yaşadığı döneme ve toplumsal duruma göre 

birbirinden farklılıklar arz etmektedir. Şârihin mezhebi ve sosyal çevresi de 

şerhlerin muhtevasını etkilemektedir. Dolayısıyla şerhler, kaleme alan âlimin 

ilmi derinliğini ve birikimini yansıttığı gibi yazılan dönemin sosyal ve kültürel 

tesirlerini de taşırlar. Bu bakımdan şerhler hem hadisleri anlama, hem de 

toplumsal gelişmeleri müşahede etme bakımından önem arz ederler.  

Tezimizin konusunu oluşturan Aliyyu’l-Kârî (ö. 1014/1605)’nin 

“Mirkâtu’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh” adlı eseri, hadis edebiyatında 

“cem” çalışmalardan biri olarak kabul edilen Hatîb et-Tebrîzî (ö.741/1340)’nin 

“Mişkâtu’l-Mesâbîh” adlı eserine yapılmış bir şerh çalışmasıdır. Tebrîzî’nin bu 

eseri hakkında önemine binaen birçok şerh kaleme alınmıştır. Bunlardan en çok 

okunan ve kaynak olarak istifade edilenlerin başında, Aliyyu’l-Kârî’nin 

Mirkâtu’l-Mefâtîh adlı şerhi gelir. 

 Aliyyu’l-Kârî eserini kaleme alırken hem kendisinden önce yazılan 

şerhlerden istifade etmiş hem de ilmi birikimini ortaya koymuştur. Tebrîzî’nin 

“Mişkâtu’l-Mesâbîh” eserine yazılmış şerhlerin ekseriyeti, Şâfiî mezhebine 

mensup âlimler tarafından kaleme alınmışken, “Mirkâtu’l-Mefâtîh” sözkonusu 

esere Hanefî mezhebi doğrultusunda yazılmış ilk şerh olma özelliğini 

taşımaktadır.  



x 

 

 

 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken metin yönünden detaylı izahlarda 

bulunmuş, bazen kelime izahlarında çok uzun açıklamalar yapmıştır. Cerh ve 

ta’dîl, siyer, târih kaynaklarından da istifade etmek suretiyle hadislerin 

senetlerindeki kapalılığı gidermiş ve rivâyetlerin farklı kaynaklarını 

kaydetmişdir. Arap dili ve belâğatına ve garîbu’l-hadis’e dair eserleri kullanarak 

kelime ve cümleler üzerinde geniş bilgiler vermeye çalışmıştır. Fıkhî izahları 

yaparken de konu ile ilgili mezheplerin görüşlerine yer vermiştir.  

Araştırmamız giriş ve üç bölümden sonuçtan oluşmaktadır.  

Giriş’te araştırmanın konusu, önemi, amacı, metodu ve planı ile ilgili 

bilgiler verilmiştir. Müellif hakkında pek çok araştırmada yeterli bilgi mevcut 

olması sebebiyle müstakil bir bölüm yerine Aliyyu’l-Kârî’nin hayatı, yaşadığı 

dönem ve eserleri giriş kısmında ele alınmıştır.  

Birinci bölümde, Mirkâtu’l-Mefâtîh’in her yönü ile tanıtımı yapılarak 

hem eserin ana kaynakları hem de Aliyyu’l-Kârî’nin hadislerin şerhinde 

kullandığı kaynakların tanıtımı yapılmıştır. İkinci bölümde, Aliyyu’l-Kârî’nin 

hadisleri şerh etme metodu örneklendirme yolu ile izah edilmiştir. Son bölümde 

ise Mirkâtu’l-Mefâtîh’in İslâm ilimleri bakımından değeri ve kendisinden 

sonraki çalışmalara hangi ölçüde kaynaklık ettiği tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Metin içerisinde geçen şahısların ölüm tarihleri hicri-mîlâdî esasına 

göre verilmiştir. Dipnotlar müellifin meşhur adına, Türkçe kaynaklarda ise 

soyadına göre düzenlenmiştir. Çok kullanılan kaynak eserlerin ismi kısaltılarak 

verilmiştir. Çalışmamızda Kütüb-i tis’a’dan yapılan nakillerde “el-Mu’cemu’l-

Mufehres li-Elfâzi’l-Hadîsi’n-Nebevî”nin kaynak verme sistemi benimsenmiştir. 

Hadis Buhârî (ö. 256/870), Ebû Dâvûd (ö. 275/888), İbn Mâce (ö. 273/887), 

Nesâî (ö. 303/915), veya Dârimî (ö. 255/869)’de geçiyorsa kitab-bâb numarası; 

Müslim (ö. 261/875) ve İmâm Mâlik (ö. 179/795)’te geçiyorsa kitab-hadis 

numarası; Ahmed ibn Hanbel (ö. 241/855)’de geçen hadislerin cilt-sayfa 

numarası verilmiştir.  

http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=mucem%C3%BCl%20m%C3%BCfehres%20li%20elfazil%20hadisin%20nebevi
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=mucem%C3%BCl%20m%C3%BCfehres%20li%20elfazil%20hadisin%20nebevi


xi 

 

 

 

Ayrıca şunu da kaydetmek isteriz ki, araştırmanın isminde “Ali el-Kârî” 

şeklinde kaydedilen müellifin adı metin dahilinde, yaygın istifade edilmesi 

nedeniyle“Aliyyu’l-Kârî” olarak  yazılmıştır. 

Bu çalışmamda bana yol gösteren ve desteğini hiç esirgemeyen değerli 

hocam Prof. Dr. Mahmut Yeşil’e, tez konusunu seçmede yardımlarını 

esirgemeyen ilk danışman hocam Prof. Dr. Zekeriya Güler’e, ayrıca fikirlerinden 

istifade ettiğim hocalarım Prof. Dr. Bilal Saklan ve Prof. Dr. Seyit Bahcıvan’a 

şükranlarımı sunmayı bir borç bilirim. 

Çalışmalarımızda hata ve eksikliklerimizin olabileceğini kabul eder, 

yapıcı tenkîd ve tekliflere her zaman açık olduğumuzu belirtmek isteriz.  

Gayret bizden başarı Allah’tandır. 

Rüfet Şirinov 

2019 - Bakü/AZERBAYCAN 

  



xii 

 

 

 

KISALTMALAR 

Bkz.  : Bakınız 

DİB  : Diyânet İşleri Başkanlığı 

DİA  : Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

h.   : Hicri 

GAL  : Geschichte der Arabischen Litteratur 

Hz.  : Hazreti 

İFAV. : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

İLAM  : İlmî Araştırmalar Merkezi 

İSAM : Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi 

km.  : Kilometre 

Ktp  : Kütüphanesi 

m.   : Mîlâdî 

r.a.  : Radiyallahu Anh 

s.  : Sayfa 

(s.a.v.) : Sallalahu Aleyhi ve Sellem 

SÜSBE : Selcuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

tah.  : Tahkik eden 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

trc.  : Tercüme eden 

trs.   : Tarihsiz 

UÜİFD : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  

UÜSBE  : Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

vb.  : Ve başka 

vs.  : Ve saire 

Yay.  : Yayınları 

y.y.  : Yayın yeri yok 

 



 

 

 

1 

 

GİRİŞ 

Allah Teâlâ insanı ancak kendisine kulluk etmesi için yaratmış ve bu kulluğu 

kendi hür iradesiyle tercih etmesini istemiştir. İnsana yüklediği kulluk görevini 

hakkıyla yerine getirebilmesi için de hak ile bâtılı ayıran, sırât-ı müstakîme dâvet 

eden ve kulluğun nasıl olması gerektiğini bizzat hayatında tatbik eden kendi 

içlerinden elçiler göndermiş, onları da vahiy ile desteklemiştir. Allah Teâlâ son elçisi 

Hz. Muhammed (s.a.v.)’i göndermekle de ilâhî değerler taşımanın ve kul olmanın 

kemâlini bütün insanlığa göstermiştir.  

Çeyrek asra ulaşan risâlet görevi içinde peyderpey âyetler ile muhatap olan 

Hz. Peygamber (s.a.v.); vahyin hayatı inşasını, ortaya koyduğu medeniyet ile 

göstermiştir. Bu medeniyetin mensubu olan ashab, bir peygamber olarak hevasıyla 

hareket etmeyeceğini bildikleri Hz. Muhammed (s.a.v.)’in söz, fiil ve takrirleriyle 

hayatlarına yön vermiş, O’nu kendisine rehber edinmiştir. Kitâbullah’ın nasıl 

anlaşılması gerektiği ve hayata tatbikini en güzel örnek olan Hz. Peygamber (s.a.v.)’e 

ittiba ile gösteren ashab-ı kirâm, rivayet ettikleriyle de bizlerin yol haritasını tayin 

etmiş, bu rivâyetler de en ince ayrıntısıyla tetkik edilmiş ve kitaplaştırılmıştır. 

İslâm’ın temel iki kaynağından birisi olan sünnet’in dindeki yeri ile onun 

öğrenilip öğretilmesi hususunda Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yaptığı teşvikler, emir ve 

tavsiyeleri, hadis öğrenim ve öğretiminin dini bir görev olduğunu ortaya koymuştur. 

Bu görevin yerine getirilebilmesi ve sünnetin nesiller boyu aktarılması için çalışmalar 

yapılmış, halen de yapılmaktadır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’den bizlere kadar hadislerin 

intikal etmesi hıfz, kitâbet, tedvîn ve tasnîf gibi çeşitli merhaleler neticesinde 

olmuştur. Bunların yanında hadislerin anlaşılması, yorumlanması yolunda da büyük 

çabalar ortaya konulmuştur. Hadislerin anlaşılması ve yorumlanması bakımından 

şerh çalışmaları, hadis ilmi içerisinde önemli bir yer tutmaktadır. 

Şerhler, müelliflerin lügat açısından önemli lafızları ve muhtevâ açısından 

kapalı anlamları açıklamak, hadislerin i’râbını, hükümlerini ve bu hükümlerle ilgili 

fakihlerin görüşlerini tespit etmek düşüncesinin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. 



 

 

 

2 

Şerh edebiyatı ilk dönemde hadislerde bulunan garip ve nâdir kullanılan sözcüklerin 

açıklamasıyla başlamıştır.  

Dünya tarihinde, Hz. Peygamber (s.a.v.)’den başka, hayâtı ve risâleti, bütün 

ayrıntıları ile ve çok titiz metotlarla günümüze kadar ulaşan başka hiç bir şahsiyet 

yoktur. Hadislerin anlaşılması ve uygulanması, sahih bir yolla intikâli kadar 

önemlidir. Bir hadisin doğru anlaşılması Müslümanlar için taşıdığı hüküm ve değerin 

anlaşılmasına da vesile olacaktır.  

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI 

Bu araştırmada Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkâtu’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-

Mesâbîh’teki şerh metodu incelenecektir. Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkâtu’l-Mefâtîh şerhu 

Mişkâti’l-Mesâbîh adlı eseri, Hatîb et-Tebrîzî (ö.741/1340)’nin Mişkâtu’l-Mesâbîh 

üzerine yapılan şerhlerinden biridir. Bu eser üzerine pek çok şerh çalışması 

yapılmıştır.  

Aliyyu’l-Kârî eserinde hadislerin merfû veya mevkûf olduklarını belirtmiş, 

muhtasar rivâyetlerin tamamını zikretmiş ve Tebrîzî’nin garîb yahut zayıf olarak 

nitelediği rivâyetleri yeniden değerlendirmiştir. Aliyyu’l-Kârî bu eserini, kendinden 

önce yapılan şerhleri dikkate alarak ve zamanının en meşhur kitaplarından da istifade 

ederek meydana getirmiştir.  

Âlimlerin hayatları ve ilmî şahsiyetlerini incelemek; yaşadıkları asrın ilim 

anlayışlarını ve ilimlerin geçirdiği merhaleleri bilmek bakımından önem 

arzetmektedir. İslâm kültürünün bir nevi temellerini oluşturan bu şahsiyetlerin 

incelenmesi ve eserlerinin tanıtılması, bu kültürün zenginliğini göstermesi açısından 

önemlidir. 

Hadislerin doğru anlaşılması ve yorumlanması probleminin târihi seyrine 

göz atıldığında, konunun Hz. Peygamber (s.a.v.) dönemine kadar uzandığı 

görülmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.), sahâbe tarafından hadislerden anlaşılmayan 

ve kendisinden açıklama istenilen konularda gerekli açıklamaları yapmış ve 



 

 

 

3 

muhtemel bir yanlış anlaşılmanın önüne geçilmiştir.1 Sonraki dönemlerde de Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in yaptığı gibi, sahâbe, tâbiûn ve tebe-i tâbiîn dönemlerinin her 

birinde, hadisleri anlamaya dair çabaların izlerini görmek mümkündür. Hicrî II. asrın 

sonlarında hadislerdeki bazı kelime ve kavramları açıklayan “Garîbu’l-Hadîs” 

çalışmaları, yine aynı dönemde yazılan hadislerin muhtevalarını açıklamaya yönelik 

eserler ve hicri III. asırda müstakil olarak kaleme alınan şerhler, anlama faaliyetinin 

artık telif bazında yapıldığını ortaya koymaktadır.  

Araştırmanın amaçlarından biri de Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hadislerini 

anlamak için on asır sonra yaşamış bir âlimin kullandığı metotları tespit etmek ve 

günümüz şerh çalışmalarında da bu metotlardan istifade etmektir. Hicrî onuncu asrın 

sonlarında ve on birinci asrın başlarında şerh faâliyeti içerisinde yerini alan Aliyyu’l-

Kârî’nin Mirkâtu’l-Mefâtîh eseri ile ilgili Türkçe müstakil bir çalışmaya 

rastlayamadık. Aliyyu’l-Kârî hakkında yapılan çalışmalarda da onun kaleme aldığı 

şerhler üzerinde durulmaksızın hayatı ve bazı görüşlerine yer verilmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî ile ilgili yurtdışında özellikle hadis alanında yapılmış iki 

önemli çalışma bulunmaktadır. Tez konumuzla benzerlik arzetmesi dolayısıyla bu 

çalışmalarla ilgili, özellikle de Mirkâtu’l-Mefâtîh konusundakı değerlendirmelere 

temas etmek istiyoruz. 

1. Halil İbrâhim Kutlay,“el-İmâm Ali el-Kârî ve eseruhu fî ilmi’l-hadîs” 

Mekke Ummu’l-Kura Üniversitesinde yüksek lisans tezi olarak hazırlanan bu tezin 

savunması 1985 yılında yapılmıştır. Çalışma Aliyyu’l-Kârî’nin kaleme aldığı hadîs 

eserlerinin tanıtımını ele almaktadır. 2 

Halil İbrahim Kutlay “Hadîs şerhleri ile ilgili eserler” bölümünde ilk önce 

Beğavî Mesâbîhu’s-Sunne, ardından da Hatib et-Tebrîzî ve Mişkâtu`l-Mesâbîh 

eserleri ile ilgili bilgi aktarmıştır. Daha sonra Mişkât’a yazılmış şerhlerden bazılarını 

kaydetmiştir.  

                                                 
1 Sancaklı, Saffet, İslamın Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri, TDV Yay.,  Ankara 2003, s. 306. 

2 Eserde Mirkât’la ilgili 17 sayfalık (s. 294-311) temel tanıtıcı bilgiler verilmiştir. Beyrut 1988. 



 

 

 

4 

Mirkâtu’l-Mefâtîh’in tanıtımına gelince müellif, eserin kaleme alınmasının 

maksadına temas etmiş ve birkaç metodunu sıralamıştır. Eserde kullanılan dilin 

anlaşılır olduğu, kullanılan üslubun ilmi olduğu, daha önceki şerhlerden nakiller 

yapıldığı ve yer yer itirazların bildirildiği, âlimlerin görüşlerinden istifade edildiği, 

ravi tanıtımlarının yapıldığı, fıkhi konularla ilgili önemli bilgileri ihtiva edttiği 

vurgulanmıştır. Fakat bunlarla ilgili her hangi bir örnek verilmemiştir.  

Halil İbrahim Kutlay daha sonra eserin elyazma ve baskıları ile ilgili 

malumat vermiş, sonra da Mirkât’ın özelliklerini şöyle sıralayarak konuyu bitirmiştir: 

“Bu eserde hadislerin anlamlarını ortaya çıkarmak için esbâb-ı vurûd bilgileri ve 

garip kelimeler tespit edilmiştir. Eserin nüsha farklılıkları dikkate alınmış ve râvîler 

tanıtılmıştır. Mübhem isimlerle ilgili îzahlara yer verilmiştir. Muhtelifu’l-hadîs 

konusu da özenle ele alınmıştır.”3 

2. Nizâmuddîn Nâfi Ebû Bekir, “Molla Aliyyu’l-Kârî el-Heravî 

Muhaddisen,” Lahor-Pakistan’da bulunan Pencab Üniversitesinde yapılmış doktora 

tezidir. 4 

Tezin ana konusu, Aliyyu’l-Kârî’nin hadisçiliğidir. Mirkâtu’l-Mefâtîh, el-

Esrâru’l-Merfûa, el-Masnû’ fî Marifeti’l-Hadîsi’l-Mevdû’ ve Şerhu Nuhbeti’l-Fiker 

eserlerinden örneklerle hadisçiliği hakkında bilgiler verilmiştir.5  

Müellif Mirkâtu’l-Mefâtîh’le ilgili kısmı sekiz fasıl’a ayırmıştır. Birinci 

fasılda Hatîb et-Tebrîzî ve eseri Mişkâtu’l-Mesâbîh tanıtılmış, üslûbuna, baskılarına 

ve elyazma nüshalarına temas edilmiştir. Daha sonra da Beğavî ve Mesâbîhu’s-Sunne 

eseri aynı şekilde tanıtılmıştır. Bu faslın sonunda eser üzerine kaleme alınmış on 

dokuz şerh sıralanmış ve Mirkât’ın tanıtımına geçilmiştir. 

                                                 
3 Kutlay, 310. 

4 Elde ettiğimiz nüshada sözkonusu tezin savunmasının hangi tarihte yapıldığı ile ilgili her hangi 

malumat verilmemiştir. Şunu da kaydetmek isteriz ki, bu çalışmaya tezimizin yazım aşamasını 

bitirdikten sonra ulaşılabilmiştir. 

5 Adı geçen tezde Mirkâtu’l-Mefâtîh merkezli bilgiler 96-184 sayfalar arasında yer almaktadır. 



 

 

 

5 

Sonraki fasıllarda Aliyyu’l-Kârî’nin Akâid, Fıkıh alanındaki görüşleri 

yaptığı şerhler çerçevesinde ele alınırken, özellikle mezhebi tutumu ile ilgili nakiller 

kaydedilmiştir. Altıncı fasıl şerh metoduna ayrılmıştır. Burada sekiz metod ele 

alınmış ve her biri ile ilgili üçer örnek nakledilmiştir. Bu fasılda temas edilen metotlar 

şunlardır: Kelimelerin okunması ve anlamları, cümlelerin i’râb edilmesi, edebiyat 

bilgisinin kullanılması, şiir ve hikaylerden istifade edilmesi, rical tanıtımı. 

Araştırmacı burada Hatib et-Tebrîzîye yapılan itirazlara da vurgu yapmış, aynı 

zamanda İbn Hacer el-Askalânî’ye yapılan itirazlara özel fasıl tahsis etmiştir. Konuyu 

Mirkât’ın kaynaklarını sıralayarak ve eserle ilgili bazı değerlendirmeler yaparak 

sonlandırmıştır.  

Sonuç olarak kaydetmek isteriz ki, bu çalışmada ana konu Aliyyu’l-Kârî’nin 

hadisçiliğini incelemektir. Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât ve diğer eserleri 

bağlamında hadisçiliği ortaya çıkarılması hedeflenmişken, bizim çalışmamızda onun 

şerh metodu belirlenmeye çalışılmıştır. İşleyiş ve içerik bakımından benzerlik arz 

etse de birbirinden farklı çalışmalardır.  

Türkiye’de ise Aliyyu’l-Kârî’nin hadisçiliği konusunda özgün bir çalışma 

henüz yapılmamıştır. Müellifle ilgili yapılan çalışmalar daha çok diğer alanlarla 

ilgilidir.6 

                                                 
6 Abdulbâki Turan, Ali el-Kârî Hayatı Eserleri ve Envârul Kur’ân Adlı Tefsirindeki Tefsir Metodu, 

Atatürk Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Erzurum 1981. Basılmamış Yüksek 

lisans tezi.  

Cağfer Karadaş, Aliyyu’l-Kârî Hayatı Eserleri ve Bazı İ’tikâdî Görüşleri, Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 1991. Basılmamış yüksek lisans tezi. 

Hârun Akgöğ, Aliy'yu’l-Kârî Hayatı Eserleri ve İbn Arabiye Eleştirisi, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Bursa 1995.  Basılmamış Yüksek lisans tezi. 

Haydar Yıldırım, Aliyyu’l-Kârî’nin Kelâmî Görüşleri, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Diyarbakır 2002. Basılmamış Yüksek lisans tezi. 

Yusuf Karapınar, Aliyyu’l-Kârî’nin Şemmul Avâriz Adlı Eserin Edisyon Kritiği, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2002. Basılmamış Yüksek lisans tezi. 

 



 

 

 

6 

İster klasik isterse muasır olsun metinler üzerinde yapılan çalışmalar, bu 

metinlerin oluşumunda rol oynayan sosyal şartların ortaya çıkarılması ve metnin 

tarihî arka planının anlaşılması bakımından önem arz eder. Mirkât’ın modern dönem 

kabul edilebilecek XVI-XVII. asır çalışmalarından birisi olması ve kendisinden sonra 

yapılan çalışmalarda atıfda bulunması Aliyyu’l-Kârî ve şerhini değerlendirmeyi 

gerekli kılmaktadır.  

Sünnet ve hadisleri anlama ve yorumlama çabasının bir sonucu olarak 

asırlardır hummalı bir telif çalışmasına girişilmiş ve günümüze kadar çok sayıda eser 

yazılmıştır. Şerh edebiyatında görülen klasik eserler de bu çaba içerisinde kendisine 

has yerini almıştır. Amacımız Mişkât’ın şârihi olması bakımından önemli 

gördüğümüz, Aliyyu’l-Kârî’nin şerhçiliğini tüm yönleriyle ele almak,  kendi dönemi 

ve coğrafyasında hadis ilmine ve özellikle şerh faaliyetlerine yaptığı katkıları ortaya 

koymaktır.   Bu çerçevede tezimizde şu sorulara cevaplar verilmeye çalışılacaktır:  

- Aliyyu’l-Kârî neden bu şerhi yazma ihtiyacını hissetmiştir? 

-  Şerh çalışması esnasında göz önünde bulundurduğu temel kriterler 

nelerdir? 

- Hadislere yaklaşımında sadece kendinden önceki âlimlerin dediklerini 

mi tekrarlamış, yoksa kendisine özgü bir yöntem ortaya koyabilmiş 

midir?  

- Kendisinden sonra kaleme alınmış eserleri nasıl etkilemiştir? 

  



 

 

 

7 

II. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI 

Araştırmamızda Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkâtu’l-Mefâtîh’te uyguladığı 

hadisleri şerh etme metodu üzerinde durulacaktır. Bu çalışmayı hazırlarken Aliyyu’l-

Kârî’nin hayatına, eserlerine ve ilmî şahsiyetine dair tabakât ve terâcim kitaplarından, 

müellifin eserlerine yapılan takdîm ve tahkîklerinden, müellifi konu alan ansiklopedi 

maddelerinden istifade edilecektir. Ana başıklar oluşturulurken fikir verebilmesi için 

daha önce yapılmış benzer araştırmalardan, öncelikle Hattâbî7 (ö. 388/998), Beğavî8 

(ö. 516/1122) ve Kirmânî9  (ö. 786/1384) gibi âlimlerin eserlerinin şerh metodunu 

konu edinen eser ve tezlerden istifade edilecektir.  

Eserin metodu ile ilgili örneklendirme yapılırken metodun anlaşılmasını 

temin edecek kadar örnekler verilecektir. Her örnekten önce sözkonusu örneğin 

gösterilme amacı kaydedilerek rakamlandırılacaktır. Her başlık altında birkaç alt 

başlık oluşursa bunlar mustakil başlık altında değil metnin akıcılığı bozulmadan 

metin içinde vurgu yapılarak ifade edilecektir.  

Örnek gösterilirken kullanılan hadislerin kaynaklarına işaret edilerek 

dipnotta gösterilecektir. Verilen örneğin muhtevası ve gösterildiği konu dikkate 

alınarak gerekli görüldüğü yerde orjinali ile birlikte kaydedilecek genellikle sadece 

tercümelerine yer verilecektir. Kaynak gösterme sistemi olarak “el-Mu’cemu’l-

Mufehres li-Elfâzi’l-Hadîsi’n-Nebevî” esas alınacaktır.  

Konu bütünlüğü ve bir sonraki ana başlıkla alakasının sağlıklı kurulabilmesi 

amacıyla her ana başlığın sonunda söz konusu bölüm ile ilgili değerlendirme 

yapılacaktır. 

                                                 
7 Karacabey, Sâlih, Hattabî’nin Hadis İlmindeki Yeri, Sır Yayıncılık, Bursa 2002.  

8 Sancaklı, Saffet, Begavî ve Şerhu’s-Sünne’deki Şerh Metodu, Uludağ Üniversitesi Temel İslâm 

Bilimleri Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Bursa 1997. Basılmamış doktora tezi. 

9  Saranç, Ali, Kirmânî’nin (ö.717/786) el-Kevâkibu’d-Derârî’deki Şerh Metodu, Ankara 

Üniversitesi Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Ankara 2010. Basılmamış 

doktora tezi.  

http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=mucem%C3%BCl%20m%C3%BCfehres%20li%20elfazil%20hadisin%20nebevi
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/maddesnc.php?MaddeAdi=mucem%C3%BCl%20m%C3%BCfehres%20li%20elfazil%20hadisin%20nebevi


 

 

 

8 

Kaynaklarda, özellikle tabakât eserlerinde Aliyyu’l-Kârî’nin hayatı 

hakkında çok az bilgi bulunmaktadır.  Bu anlamda müellifin Şemmu’1-Avâriz fî 

Sebbi’r-Ravâfiz adlı eserinde bazı bilgilere rastlanılmıştır. Şahsiyeti hakkında yine 

kaynaklarda yeterli bilgiler bulunmamakta, sadece Muhibbî (ö. 1111/1699)’nin 

Hulâsatu’l-Eser adlı kitabıyla Şevkânî (ö. 1250/1834)’nin el-Bedru’t-Tâli’ adlı 

eserinde çok kısa temas edilmektedir. Bundan dolayı daha çok kendi eserlerine 

müracaat edilerek ilmi şahsiyeti belirlenmeye çalışılmıştır. Aliyyu’l-Kârî ile ilgili 

muasır eserlere de müracaat edilmiştir.  

Aliyyu’l-Kârî’yi ve düşüncelerini anlamak için yaşadığı dönemi, siyasi ve 

ilmi durumu iyi bilmek gerekmektedir. Bu sebeple yaşadığı dönemle ilgili kaynaklar 

incelenerek doğru bilgiler elde edilmeye çalışılmıştır.  

  



 

 

 

9 

III. ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN HAYATI ve ESERLERİ 

Aliyyu’l-Kârî’nin hayatı ile ilgili kaynaklarda detaylı bilgi 

bulunmamaktadır. Biyografik kaynakların hemen hepsinin aynı bilgileri tekrar 

etmekten ileri gitmediği ve kısa bilgiler verildiği tespit edilmiştir. Eserlerinde hayatı 

ile ilgili bilgi sunmayan Aliyyu’l-Kârî hakkında elde ettiğimiz bilgiler, kısmen 

biyografik eserlerden ve genellikle onun eserlerine yazılmış mukaddimelerden 

toplanmıştır.  

A. YAŞADIĞI DÖNEMDE SİYÂSÎ VE SOSYAL DURUM 

Bir âlimin yaşadığı dönemdeki siyâsî-sosyal durumu bilmek, o âlimin fikir 

yapısını ve kaleme aldığı eserlerin hangi tesirlerin ürünü olduğunu bilme açısından 

önemlidir. Genel bilgiye sahip olma açısından Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı dönemdeki 

siyâsî ve sosyal duruma değinmenin uygun olacağını düşünüyoruz. 

Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı dönem hicrî X. asırdır. Bu dönemde İslâm 

dünyasında Osmanlı Devleti’nin sınırları Orta Avrupa’ya kadar uzanmıştı. Doğuda 

ise İran’da Safevîler, Maverâunnehir’de Şeybânîler (Özbekler) ve Hindistan 

topraklarında da Bâbürler İslâm Devletleri olarak biliniyordu.10 

Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı dönem, daha çok Safevî devleti saldırılarının 

gündemde olduğu bir dönemdir. Bu dönemde İran’da kurulmuş olan Safevî’lerin 

lideri Şah İsmâil, ordusunu gönderdiği her yeri zabtetmiş ve oradaki ileri gelen 

âlimleri, insanları, kadın, çocuk, yaşlı farkı gözetmeden katletmiş, Ehl-i Sünnet’e ait 

bütün kütüphaneleri yakmıştır. 11 

Aliyyu’l-Kârî siyâsî çalkantıların yaşandığı zamanda dünyaya gözlerini 

açmıştır. Osmanlı Devleti Savefî’lerle sıkıntılar yaşamakta, diğer taraftan da 

Safevî’ler hâkimiyetine aldıkları bölgelerin halkına zulümler yapmaktadır. Bu 

                                                 
10 Uzunçarşılı, İsmâil Hakkı, Osmanlı Tarihi, Ankara 1988, II, 268-420. 

11 Mekkî, Kutbuddîn, İ’lâmu’l-Ulemâi’l-A’lâm bi-Binâi’l-Mescidi’l-Harâm, Riyad 1987, s. 185.  



 

 

 

10 

zulümden hicret etmek mecburiyyetinde kalanlardan biri de Aliyyu’l-Kârî olmuş, 

Mekke-i Mükerreme’ye göç ederek hayatını orada sürdürmüştür.  

B. YAŞADIĞI DÖNEMDE İLMÎ FAALİYETLER  

Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı dönemdeki siyâsî karışıklık, ilmî duruma da 

yansımış, siyâsî çalkantılar ilmî sahada da kendisini göstermiştir. Şah İsmâil’in 

şiîleştirme politikası ve Özbek’lerle olan çatışmalar, Herat’ın harap olmasına sebep 

olmuştur. Neticede bu dönemde gelişmiş olan mîmari, minyatürcülük, edebiyat ve 

diğer ilim dalları yok olma ile karşı karşıya kalmıştır.12 Nitekim bu karışıklık, ilmin 

arka plana atılmasına, Aliyyu’l-Kârî’nin doğduğu memleketini “bidat yurdu” olarak 

nitelemesine,13 daha sakin olan Mekke-i Mükerreme’ye göç etmesine ve hayatını 

orada sürdürmesine sebep olmuştur. 

Bu dönemde Osmanlı Devleti diğerlerine nisbeten kültürel ve ilmî 

gelişmeye daha müsait durumdadır. Her çeşit dersin okutulduğu medreseleriyle 

İstanbul ilim ve kültür merkezi haline gelmiştir. Fâtih ve Süleymâniye medreseleri 

dönemin en büyük üniversiteleri olarak kabul edilmektedir.14 

Osmanlı dışındaki diğer Müslüman devletlerde ise, İran ve civarındaki 

Safevî’lerin şiîleştirme politikası, Hindistan’da Ekber Şâh’ın dinleri birleştirip “İlâhi 

Din” adında bir din geliştirme çabası ulema ve halkı yıldırmış, göç etmeye 

zorlamıştı.15 Dolayısıyla İslâmi ilimlerdeki gelişmeler, özellikle bu bölgelerde bu 

dönemde sekteye uğramıştır.16  

                                                 
12 Ugan, Zeki Velîdi, “Herat,” İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1978, V, 440. 

13 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l Avâriz fi Zemmi’r-Ravâfiz, Kâhire 2004, s. 50.  

14  Baltacı, Câhit, XV ve XVI Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İstanbul 1976, s. 619; Bozulma 

sebepleri için bkz., Atay, Hüseyin, Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi, İstanbul 1983, s. 133-154. 

15 Karadaş, Cağfer “Aliyyu’l-Kârî’nin Hayatı, Selef Akidesine Dönüş Çabası ve Eserleri,” UÜİFD, 

sayı 5, cild 5, Bursa 1993, s. 3.    

16 Medreseler ve faaliyetleri hakkında geniş bilgi için bkz., Kutlay, Halîl İbrâhim, el-İmâm Aliyyu’l-

Kârî ve Eseruhu fî İlmi’l-Hadîs, Beyrut 1988, s. 25-40. 



 

 

 

11 

Bu dönemde genel olarak hadis ilminde kayda değer gelişmelerden söz 

etmek mümkün görünmemektedir. Hadis tarihinde hicrî onuncu asır duraklama ve 

gerileme dönemi olarak kabul edilmektedir. “Duraklama” ve “gerileme” 

deyimlerinin izâfi olarak isnadı bile ilim mensuplarına ağır gelmektedir. Orjinal 

eserlerin kaleme alınması bu dönemde sekteye uğramıştır.17  

Duraklama ve gerileme dönemi, 656/1258 yılında Moğol istilası sonucu 

Abbâsî iktidarının yıkılmasıyla başlayıp, hicri XI. asra kadar süren dönemdir. XI. 

asırdan sonra ise hadis telifatı gerileme sürecine girmiştir.18 Bu dönemde hemen 

hemen câlib-i dikkat özellikleri olan eser yazılmadığı, ilmî meselelerde içtihâdın 

durduğu, önceki dönemlerin bazı eserleri üzerine ihtisar, şerh, hâşiye ve tahriç 

çalışmaları yapıldığı görülür.19 

Siyâsî karışıklıklar, beraberinde fikri dalgalanmaları da getirmiştir. Bu 

dönemde, hadis ilminin temellerinden sayılan ilmî seyahatler neredeyse son 

bulmuştur. Dolayısıyla sözlü rivâyet sona ermiş, onun yerini icâzet ve mukâtebe 

almıştır. Hadisler için isnad sadece teberrüken kullanılır hale gelmiştir. Ancak zaman 

zaman bazı kişiler eskiyi yenilemiş, yok olmaya yüz tutan hususları 

canlandırmışlardır. Bu âlimlerden bazıları değişik ülkelere ilmî seyahatler yaparak 

imlâ oturumları tertip etmekle ün yapmışlardır.20 Bu seyahatler sonucu öğrencileri 

tarafından kaleme alınan eserler de Emâli adıyla maruf olmuştur.21 

Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı hicri X. asra kadar Mısır, diğer ülkelerden farklı 

olarak hadis ilminden en fazla nasîbini alan ülkedir. Fakat onuncu asrın ortalarına 

                                                 
17 Koçkuzu, Ali Osman, Hadîs İlimleri ve Hadîs Tarihi, İstanbul 1983, s. 328. 

18 Ünal, Yavuz, Cumhuriyet Türkiyesi Hadîs Çalışmaları, Samsun 1997, s. 40. 

19 Itr, Nureddîn, Menhecu’n-Nakd, Dimaşk 1997, s. 69. 

20 Ebû Zehv, el-Hadîs ve’l-Muhaddisûn, Beyrut 1984, s. 437. 

21 Meselâ, Zeynuddîn el-İrâki dört yüzden fazla imla meclisi düzenlemiştir. Öğencisi İbn Hacer şöyle 

diyor: “ Hadis imla etmeğe 796 yılında başladı. Allah onun eliyle yok olmağa yüz tutmuş hadis 

ilmini tekrar canlandırdı. Dört yüzden fazla imla meclisi düzenledi. Bunların çoğunda hadisleri 

ezberinden yazdırmış, hadise ait birçok faydalı bilgileri sağlam yöntemlerle vermiştir.” (Ebû 

Zehv, 437.) 



 

 

 

12 

gelince hadis ilmi orada da gerilemeye yüz tutmuştur. Hadis ve ilimleri çalışmaları 

bu tarihten itibaren Hindistan tarafına intikal etmiştir. Hatta bu hizmet orada 

günümüze kadar devam etmiştir. 22  Özellikle Şah Veliyullah ed-Dihlevî 23 

(ö.1176/1762) ve takipçilerinin gayretleri sonucu hadis ilimlerinin büyük bir canlılık 

gösterdiğini kaydetmeliyiz. 24 

Hadis literatüründe “Duraklama dönemi” olarak kabul edilen bu dönemde 

aşağıdaki şekilde çalışmalar yapılmıştır: 

1. Zevâid kitapları telif etmek: Zevâid türüne örnek olarak  Ebu’l-Hasan 

Nureddin Ali ibn Ebî Bekr ibn Süleyman el-Heysemî, (ö. 807/1404)’nin 

“Mecmau’z-Zevâid ve Menbau’l-Fevâid” eserini gösterebiliriz. 

2. Büyük câmi’ türleri meydana getirerek, bütün hadisleri toplama gayreti 

içine girmek: Cami türü eserlere örnek olarak Hâfız es-Suyûtî (ö. 

911/1505)’nin “Cem’u’l-Cevâmi’” ve Alâuddîn el-Hindî el-Muttekî (ö. 

975/1567)’nin “Kenzu’l-Ummâl fî Suneni’l-Akvâl ve’l-Ef’âl” adlı 

eserlerini gösterebiliriz. 

3. Özellikle ahkâm hadislerini ihtiva eden kitaplara ağırlık vermek: Ahkâm 

hadislerini ihtiva eden eserlere örnek olarak, İbn Dakîk el-Îd (ö. 

702/1302)’in “Şerhu’l-İlmâm bi-Ehâdîsi’l-Ahkâm ve el-İmâm fî Ma’rifeti 

Ehâdîsi’l-Ahkâm”, İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1448)’nin “Bulûğu’l-

Merâm min Edilleti’l-Ahkâm” ve Zeynuddîn el-İrâkî (ö. 806/1403)’nin 

“Takrîbu’l-Esânîd ve Tertîbu’l- Mesânîd” adlı eserlerini gösterebiliriz. 

                                                 
22 Ebû Zehv, 439. 

23  Şah Veliyullah ed-Dihlevî’nin yetişmesinde, okuduğu eserler arasında Mirkâtu’l-Mefâtîh’in 

kaydedilmesi, o dönemde Mirkât’ın önemli eserler arasında bulunduğunu ve âlimlerin yetişmesi 

için temel eserlerden biri sayıldığını ortaya koymaktadır. Daûdî, Zaferullah, Pakistan ve 

Hindistan’da Şah Veliyullah ed-Dehlevî’den Günümüze Kadar Hadîs Çalışmaları, İstanbul 

1995, s. 107-108. 

24 Itr, 70. Hindistan’daki hadis çalışmalar için bkz., Daûdî, Pakistan ve Hindistan’da Şah Veliyullah 

ed-Dihlevî’den Günümüze Kadar Hadis Çalışmaları, İstanbul 1995. 



 

 

 

13 

4. Tahriç çalışmaları yapmak: Meselâ; evvelce tertip edilmiş bir hadis kitabı, 

bir tefsir veya fıkıh kitabındaki hadislerin kritiğini üstlenen eserler 

yazmak. Tahriç çalışmalarına örnek olarak, Hâfız Cemâluddîn Yusuf ibn 

Abdillah ez-Zeylaî (ö.762/1361)’nin Keşşâf ve Hidâye’deki merfû 

hadislerin tahricini yaptığı “Tahrîcu Ehâdisi’l-Keşşaf” ve “Nasbu’r-

Râye li Ehâdisi’l-Hidâye” adlı eserlerini göstermek mümkündür. 

5. Sahîh ve asılsız oluşuna bakılmaksızın halk dilinde meşhur olan haberleri 

toplayan çalışmalara örnek olarak, Hâfız Sehâvî (ö. 902/1496)’nin,“el-

Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîrin mine’l-Ehâdisi’l-Muştehire ale’l-

Elsine” ve Aclûnî (ö. 1162/1749 )’nin “Keşfu’l-Hafâ ve Muzîl’l-İlbas 

amme’ştehera mine’l-Ehâdîs ala Elsineti’n-Nâs” adlı eserleri 

gösterilebilir.  

6. Etraf kitapları yazmak: Bu devirde kaleme alınan etraf türü eserlere şu 

örneği gösterebiliriz: İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1448), “İthâfu’l-

Mehera bi Etrâfi’l-Aşera.”25 

7. Şerh ve muhtasar çalışmaları yapmak: Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı 

dönemde rivâyetu’l-hadis ilmi duraklama ve gerileme dönemini 

yaşarken, dirâyetu’l-hadis ve rical ilmi inkişaf dönemlerini 

yaşamaktaydı. Zehebî ve İbn Hacer gibi velûd müellifler bu dönemde 

yaşamış ve eserlerini telif etmişlerdir. Bu devirde İbnu’s-Salâh (ö. 

643/1254)’ın “Ulumu’l-Hadîs” eseri üzerine ihtisar, şerh ve nüket 

çalışmaları dikkat çekmektedir. Ancak şunu da ifade etmek gerekir ki, 

dirâyetu’l-hadis ilmi, tehzîb devrini hicri X. asra kadar yaşamış, ondan 

sonraki dönemi ise gerileme ve duraklama dönemi takip etmiştir. 26  

Ebû Zehv, bu dönemdeki eser çalışmalarının hicri XI. asırla XII. asrın bir 

kısım bilginlerinden öte geçmediğini, günümüze kadar, tedvîn çalışmaları şöyle 

                                                 
25 Ebû Zehv, 443-453; Koçkuzu, 331.  

26 Koçyiğit, Talat, Nuhbetu’l-Fiker Şerhi, Ankara 1971, s. 7. 



 

 

 

14 

dursun, hadis kitaplarını okumaya bile önem verilmediğini, sadece teberrük 

maksadıyla âlimlerin Buhârî’nin Sahîh’ini okuduklarını ifade etmiştir. O 

değerlendirmelerine şöyle devam etmiştir: “Günümüz ilim adamlarının eski ve yeni 

dönemlerde yazılmış hadis kitapları arasındaki bağların da ne durumda olduğunu 

sormak gerekir.”27  

Muhammed ibn Pir Ali Birgivî (ö. 981/1567)’nin Risâle fi Usûli’l-Hadîs’ini, 

Ömer ibn Muhammed el-Beykûnî (ö. 1080/1666)’nin Manzûme fî Mustalahi’l-

Hadîs’ini, Emîr San’ânî (ö.1182/1768)’nin Tevdîhu’l-Efkâr’ını, Aliyyu’l-Kârî (ö. 

1014/1605)’nin Şerhu Nuhbeti’l-Fiker’ini döneme renk katan eserler olarak 

zikredebiliriz.28  

C. HAYATI 

Künyesi Ebû’l-Hasan, 29  tam adı Ali ibn Sultan Muhammed, lakabı ise 

Nûruddîn’dir. 30  el-Kârî, el-Heravî, el-Mekkî, el-Hanefî nisbetleriyle anılır. Ayrıca 

molla, imam, allâme, müceddid, şeyh gibi ünvanlara da sahiptir. 31 Eserlerinde ismi 

                                                 
27 Ebû Zehv, 452. 

28 Ebû Zehv, 453; Itr, 70. 

29 Kâtib Çelebi, Hacı Halîfe, Keşfu’z-Zunûn an Esmâi’l-Kutubi ve’l-Funûn, I, 1050; Kettânî, Ebû 

Abdillâh Muhammed ibn Câfer,  et-Terâtibu’l-İdâriyye, Beyrut trs. I, 32. 

30 Kâtib Çelebi, II, 1050; Kettânî, et-Terâtib, I, 32. 

31 Hayatı hakkında malumat için bkz., Muhibbî, Muhammed, Hulâsâtu’l-Eser fî A’yâni’l-Karni’l-

Hâdi Aşar, Beyrut trs., III, 185-186; İsâmî, Abdu’l-Melîk, Semdu’n-Nucûmi’l-Avâli fi Enbâi’l-

Evâil ve’t-Tevâlî, Kâhire 1379, IV, 394; Şevkânî, Kadı Muhammed ibn Ali, el-Bedru’d-Tâli’ bi 

Mehâsine men Bade’l-Karni’s-Sâbi’, Beyrut trs., I, 305; Luknovî, Muhammed ibn Abdilhay, el-

Fevâidu’l Behiyye fî Terâcimi’l-Hanefiyye ve Aleyhi Ta’likatü’s-Seniyye ala’l-Fevâidi’l-Behiyye, 

Beyrut 1998, s. 515; Luknovî, et-Ta’lîku’l-Mumecced ala Muvattai’l-İmâm Muhammed, Beyrut 

1991, I, 106-108; Kannûcî, Muhammed Ebu’t-Tayyib, Tâcu’l-Mukellel min Cevâhir Meâsiri’t-

Tırazi’l-Âhir ve’l-Evvel, Beyrut 1983, s. 398; Ziriklî, Hayreddîn, A’lâm, Beyrut 1990, V, 12; 

Şemâ’, Muhammed Abdurrahman, Molla Aliyyu’l-Kârî Fihrisu Muellefâtihi ve mâ Kutibe Anh, 

Dubâi 1993, s. 4; Merâğî, Mustafa, Fethu’l-Mubîn, fî Tabakâti’l-Usuliyyîn, Beyrut 1974, III, 89;  

Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l Avâriz fi Zemmi’r-Ravâfiz, s. 6-8; Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbeti’l-fiker, 

Beyrut 2010, s. 58-84; Aliyyu’l-Kârî, Mirkâtu’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, Beyrut 2007,  

I, 16-30; Aliyyu’l-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fî’l-Ahbâri’l-Mevdûa, thk. Muhâmmed Sabbağ, 



 

 

 

15 

Ali ibn Sultan Muhammed olarak geçmekle beraber, bazı eserlerde Ali ibn 

Muhammed Sultan el-Heravî,32 Ali ibn Sultan ibn Muhammed el-Heravî,33 Ali ibn 

Muhammed ibn Sultan el-Heravî 34  şeklinde de kaydedilmiştir. Ancak kendi 

eserlerinde Ali ibn Sultan, Aliyyu’l-Kârî ibn Sultan Muhammed şeklinde 

kullanılmıştır. 35  

Aliyyu’l-Kârî, kırâat ilmindeki yüksek seviyesinden dolayı, “Kârî” 36 , 

doğduğu yer olan Herat şehrine nisbeten “Heravî”, Mekke’de yerleşip ilmi hayatına 

devam ettiği ve orada vefat ettiği için “Mekkî” ve Hanefî mezhebine olan bağlılığına 

göre de “Hanefî” nisbeleri ile tanınmıştır.37 Ancak daha çok “el-Kârî” olarak veya 

“Molla38 Aliyyu’l-Kârî” olarak anılır.  

Doğum yeri, Horasan’ın ilim ve fazilet merkezi olan Herat şehridir.39 Herat, 

bugün İran hududuna yaklaşık 115 km. mesafede bir Afganistan şehridir. Kaynaklar 

                                                 
Beyrut 1981, I, 24-31; Aliyyu’l-Kârî, el-Masnu’ fî Mârifeti’l-Hâdisi’l-Mevdû’, Kâhire 1984, s. 

9-10; Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye, Halep 1967, s. 25-26; Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Musnedi 

Ebî Hanîfe, Beyrut 1985, s. 22-25; Mustakîmzâde, Suleyman Sadeddîn Efendi, Tuhfe-i Hattâtîn, 

İstanbul 1928, s. 324; Bilmen, Ömer Nasûhi, Büyük Tefsir Tarihi, İstanbul 1974, II, 681; Özel, 

Ahmet, Hanefî Fıkıh Âlimleri, Ankara 1990, s. 126; Özel, Ahmet, “Aliyyu’l-Kârî”, DİA, II, 403-

405. 

32 Kettânî, er-Risâletu’l-Mustedrafe, trc. Yusuf Özbek, İstanbul 1994, s. 153. 

33 Şevkânî, I, 305. 

34 Fâsî, Muhammed ibn el-Hasan, el-Fikru’s-Sâmî fı Târîhi’l-Fıkhi’l-İslâmi, Beyrut 1995, I, 305. 

35 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu  Nuhbe, 58-59.  

36 Ebû Gudde, kıraat ilminde imam olduğu için Kârî lakabının takıldığını ifade eder. (Aliyyu’l-Kârî,  

el-Masnu, 9.) 

37 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbe, 59; Ahmed Özel, II, 403. 

38  “Molla” kelimesini bazı musannifler (منلا), bazıları (المولى) olarak ifade etmiş ve yazmışlar. 

Kelimenin aslı Arapça olmasına bakmayarak fars diline geçmiş ve fars kelimesi olarak 

bilinmektedir. Bu kelimeyi Türkler, Afganistanlılar, Pakistanlılar, Hindistanlılar, İranlılar 

kullanmaktadır. Molla kelimesi Aliyyu’l-Kârî zamanında büyük âlim ve seçilmiş insanlar için 

kullanılmıştır. (Aliyyu’l-Kârî, Şerhu  Nuhbe, 59. ). Resmi bir görev olduğu bilinmeyen Aliyyu’l-

Kârî’nin bu ünvanı taşıması ilmi mevkinin yüksekliğinden dolayı olsa gerektir.  

39 Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye, 25. 



 

 

 

16 

onun doğum tarihi hakkında kesin bir bilgi vermemekle birlikte bazı tahminlerde 

bulunmaktadırlar. 

Doğum tarihinin bilinmemesi, o dönemde çocukların doğum tarihlerine 

önem verilmediği ve gerek duyulmadığındandır. Tabîi ki, bu belirsizliğin 

sebeplerinden biri de müellifin kendi hayatı hakkında malumat vermemesidir. Ancak 

kimi kaynaklar o dönemde meydana gelen bazı olaylara dayanarak doğum tarihi ile 

ilgili tahminlerde bulunmuşlardır. Meselâ; Ebû Gudde (ö. 1417/1997), Mekke’deki 

hocalarının vefat tarihinden yola çıkarak onun doğum tarihinin yaklaşık h. 930 

olabileceğini söylerken,40 Şevkânî (ö. 1250/1834) de kırâat hocası Muînuddîn ibn 

Hâfız Zeynuddîn (ö. 916/1510)’den kırâat dersi aldığı için, doğum tarihinin h. 916 

yılından önce olması gerektiğini söylemektedir.41 

Doğum tarihi konusunda Şevkânî Aliyyu’l-Kârî’nin kendi ifadelerinden 

yola çıkarak bunu ispatlamaya çalışmıştır. Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz fî 

Zemmi’r-Ravâfiz adlı risalesinde Şah İsmâil’in Horasan’ı zaptı esnasında Herat’ta 

geçen bazı olayları şöyle nakletmiştir: “Râfizîlerin ilk şehit ettiği kişi kırâat hocam 

Muînuddîn ibn Hâfız Zeynuddîn’dir. Şah İsmâil bütün Horasan halkına okunmak 

üzere bir mektup göndermişti. Mektup sahâbe-i kirâma hakaret ile sona eriyordu. O 

sırada Herat’ta hatip olan Muînuddîn ibn Hâfız Zeynuddîn, bütün âlimlerin ve 

şeyhlerin huzurunda mektubu okudu. Sahâbeye sebbeden bölüme gelince edebinden 

orayı atladı. Orada bulunan Şeyhu’l-İslâm el-Heravî okumasını istediyse de o 

okumadı.  Râfizîler de saldırıp onu şehit ettiler.”42  

Herat, 913/1507’de Özbekler ve 916/1510’da ise Safevî hükümdarı Şah 

İsmâil tarafından zaptedilmişti. 43  Dolayısıyla bu olaylar hicri 916 yılı civarında 

meydana gelmiştir. Aliyyu’l-Kârî’de Muînuddîn ibn Hâfız Zeynuddîn’den kırâat 

dersi aldığına göre doğum tarihi bu yıldan önce olsa gerektir.  

                                                 
40 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbe, 2. (Ebû Gudde’nin mukkadimesinden.)  

41 Şevkânî, I, 109. 

42 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l Avâriz, 42. 

43 Uslu, Recep, “Herat”, DİA, XVII, 216. 



 

 

 

17 

Aliyyu’l-Kârî 1014/1605 yılının Şevval ayında Mekke’de vefat etmiş ve 

oradaki Muallâ kabristanlığında defnedilmiştir.44  

O ilim, fazilet ve takvâsıyla ilim erbâbı arasında kendisine yakışır şöhret ve 

itibar kazanmıştır. Nitekim Mekke’de vefat ettiği haberini alan Mısır halkı aralarında 

ulemanın da bulunduğu dört bini aşkın kişi tarafından Kâhire’de Ezher Camîi’nde 

gıyaben cenâze namazını kılmışlardır.45  

                                                 
44 Luknovî, et-Ta’likât, 8; Muhibbî, Hulâsat,  III, 186; İsâmî, Semtu’n-Nucûm, IV, 39; Kannûcî, 398.  

45 Muhibbî, III, 186; Hallûf, Muhammed el-Abdullah, Mecmu’ Resâili’l-Allâme el-Molla Ali el-Kârî, 

I, 40; Bilmen, 682; Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye, 26. 



 

 

 

18 

D. İLMÎ ŞAHSİYETİ 

Aliyyu’l-Kârî pek çok âlimin ders halkasına katılmış ve birçok talebe 

yetiştirmiştir. İlme son derece düşkündü ve yaygınlaşması için elinden geleni 

esirgememiştir. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât’ın mukaddimesinde eserin yazılma 

sebeplerinden birinin de ilim ve amelin terk edilmesi olduğunu belirterek bu 

durumdan şikâyet etmiştir.46 Bu yüzden o, kendi üzerine düşen görevi yapmış ve 

kıymetli eserler kaleme almıştır.  

Aliyyu’l-Kârî, ilim öncülerinden ve seçkin muhakkiklerin önderi olup, 

imam, muhaddîs, fakih, usulcü, müfessîr, kırâat âlimi, kelâmcı, münâzara üstâdı, 

ferâiz âlimi, sûfi, tarihçi, Arap dili, nahv ve edebiyat üstadı idi.47 Hayatı boyunca 

Kur’ân-ı Kerîm ve Sünnet kültürünün anlaşılması ve yaygınlaşması için gayret 

göstermiş ve insanları sürekli Kur’an ve Sünnete sarılmaya davet etmiştir.  

İlmî şahsiyet denilince bir şahsın, İslâmi ilimler konusundaki görüşleri ve 

mevkîi de akla gelmektedir. Aliyyu’l-Kârî de İslâmi ilimlerin neredeyse her alanında 

eser kaleme aldığı için her ilimle ilgili görüş ve fikirleri ayrı ayrı incelenmesi gereken 

bir konudur. Biz konumuzla ilgili olması hasebiyle sadece hadisçiliği ile ilgili bazı 

hususları kaydetmek istiyoruz.  

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hadislerine son derece bağlı olan Aliyyu’l-Kârî bu 

bağlılığını hadis alanı ile ilgili yazdığı yirmiden çok eseri ile ortaya koymuştur. 

Mirkâtu’l-Mefâtîh’in başında telif amacını belirtirken dînî ilimlere, özellikle de hadis 

ilmine himmetlerin azaldığından söz etmiştir.48  Hz. Peygamber (s.a.v.)’e yapılan 

iftiranın Allah’a yapılan iftira gibi olduğunu düşünen Aliyyu’l-Kârî, 49 halk dilinde 

                                                 
46 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 35. 

47 Şemâ’, Molla Aliyyu’l-Kârî Fihrisu, 4; Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye, 26; Aliyyu’l-Kârî, el-

Masnu fi Ma’rifeti’l-Hadîsi’l-Mevzû, (trc., Halil İbrahim Kutlay), İstanbul 2006, s. 18. 

48 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  I, 10. 

49 Aliyyu’l-Kârî, Esrâru’l-Merfûa, 69. 



 

 

 

19 

dolaşan uydurma haberleri bir kitapta toplamış ve el-Esrâru’l-Merfûa fi’l- Ahbâri’l-

Mevdûa adlı eserini meydana getirmiştir.  

 Aliyyu’l-Kârî, İslâmî ilimlerin her dalıyla ilgilenmiş, “Kimin söylediğine 

değil, ne söylediğine bakmalı”50 düsturunu benimsemiş, kim olursa olsun yapılan 

yanlışlıklara itiraz etmekten geri durmamış, âdeta zamanında İslâm’ın bidatlara karşı 

savunulucuğunu üstlenmiştir.51 Bazı meselelerde İmâm Şâfiî (ö. 204/820) ve İmâm 

Mâlik (ö. 179/795)’e muhalif görüş belirterek onları eleştirmesi 52  ve Muhyidîn 

İbnu’l-Arabî (ö. 638/1240)’nin vahdet-i vücûd fikrine karşı çıkarak onu tekfir etmesi 

gibi sebeplerle bazı çevrelerin antipatisini kazanmıştır. 53  Tasavvufa olan ilgisi 

yanında İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ve İbnu’l-Kayyim (ö. 751/1350)’in  ilmî 

kudretlerini takdir etmiş ve onları savunmuştur. Özellikle mevzû haberlerle ilgili 

çalışmalarıyla da tanınan Aliyyu’l-Kârî, itikadî konularda Selefin görüşlerini 

benimsemiş, bu sebeple kelâm ve tasavvuf konularındaki aşırı temayüllere karşı 

çıkmıştır.54 

Mustakîmzâde (ö. 1202/1787), Aliyyu’l-Kârî’nin tasavvufla olan ilişkisini 

açıklayan bazı bilgiler verdikten sonra, Onun Nakşibendî tarikatına intisablı 

olduğunu ifade etmiştir. 55  Ayrıca tasavvufî yönüne bakıldığında, nasslar 

çerçevesinde bir mutasavvıf olduğu söylenmektedir. Abdullah es-Sindî (ö. 

994/1585)’nin müridi olmuştur.56 

                                                 
50 Aliyyu’l-Kârî, Risâle fi Vahdeti Vucûd, 75. 

51 Karadaş, 290. 

52 İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’e (namazda ellerini yana salma konusunda) karşı çıkmasını Şevkânî 

takdir edilecek husus olarak algılıyor ve bu karşı çıkmanın onun ilmi birikiminin derinliğinin 

göstergesi olduğunu ifade ediyor. (Şevkânî, I, 305.) 

53 Özel, “Aliyyu’l-Kârî”, II, 403. 

54 Büyükkaynak, Sâmi, “Aliyyu’l Kârî’nin Fıkh-ı Ekber Şerhinde Tartışmalı Bazı Konularda Delil 

Olarak Kullandığı Rivayetlerin Tahric Ve Değerlendirilmesi,” Necmettin Erbakan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 44, 2017, s. 193-217. 

55 Mustakîmzâde, 324. 

56 Akgöğ, Harun, Aliyyu’l-Kârî Hayatı Eserleri ve İbn Arabiye Eleştirisi, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, UÜSBE, Bursa 1995,  s. 18. 



 

 

 

20 

Aliyyu’l-Kârî, aynı zamanda hat sanatında da maharetini ispatlamış birisidir. 

Özellikle nesîh ve sülüs hattıyla yazdığı eserleri İslâm âleminde meşhur olmuştur.57 

Şeyh Saîduddîn Mustakîmzâde (ö. 1202/1787) onun hattatlığı hakkında şunu 

söylemiştir: “Nesîh ve sülüs hattında Aliyyu’l-Kârî’nin kalemi keskin kılıç gibidir. 

Onun kendi eliyle yazdığı “Mushaf” ve İbn Fâriz (ö. 632/1235)’e ait “Dîvan”ı 

gördüm ve hayran kaldım.”58 

Kaynaklar Aliyyu’l-Kârî’nin geçimini, kenarına kırâat ve tefsirle ilgili 

açıklamalar koyduğu 59  ve güzel hattıyla yazdığı mushafları satarak sağladığını, 

kimseye minnet etmeden yaşadığını kaydetmiştir.60 Hatta bazı kaynaklar, onun her 

sene iki nüsha Mushaf satarak bunun birinin ücretiyle geçimini sağlarken, diğerinin 

ücretini de infak ettiğini kaydetmiştir.61 Aynı zamanda o, dinî ilimleri, maişet ve 

makam elde etmek için öğrenenleri kınayarak onlara karşı sert tavrını oraya 

koymuştur.62  

Aliyyu’l-Kârî dine olan bağlılığı, samimiyeti, ihlâsı ve takvâsıyla da hayran 

kalınacak şahıslar arasında yerini almıştır. Devlet idarecileriyle yakınlık kurmanın 

ihlastan uzaklaştırdığını düşünerek bu konuya dair “Teb’îdu’l-Ulema an Takrîbi’l-

Umerâ” adında bir risâle kaleme almıştır. Bu konuda o, Ebû Hanîfe (ö. 150/769), 

Sufyan es-Sevrî (ö. 161/778), Fudayl ibn İyâd (ö. 187/803), Ahmed ibn Hanbel (ö. 

241/ 855) ve Taberî (ö. 311/923) gibi âlimleri örnek almıştır.63 Babasının “Emirlerin 

kapısı önünde duracağından korktuğum için âlim olmanı istemiyorum” şeklindeki 

                                                 
57 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbe, 60; Özel, II, 403. 

58 Mustakîmzâde, 324. 

59 Özel, II, 403. 

60 Ziriklî, V,12; Şemâ’, 4; Aliyyu’l-Kârî, Esrâru’l-Merfûa, 22; Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye, 

26. 

61 Aliyyu’l-Kârî, Minehu’r-Ravzi’l-Ezher, 16. 

62 Kutlay, 59. 

63  Hubey Muhammed, et-Târîh ve’l-Muverrihûn bi Mekkete mine’l-Karni’s-Sâlis ile’l-Karni’s-

Sâlisi’l-Âşir, Müessesetu’l-Furkan 1372, s. 269. 



 

 

 

21 

ifadelerini özellikle dikkate almış olsa gerektir ki, hiçbir resmi görev kabul 

etmemiştir.64 

1. Tahsil Hayâtı  

Aliyyu’l-Kârî ilk tahsiline doğduğu yer olan Herat’ta Kur’ân-ı Kerîm ve 

kırâat derslerini okumakla başlamıştır. Babasının kırâat konusunda bilgili olması,65 

ilk tahsilini ondan almış olma ihtimalini güçlendirmektedir. Ancak kırâat ilminde asıl 

istifade ettiği hocası, Muînuddîn ibn Hâfız Zeynuddîn (ö. 916/1510)’dir.66  Onun 

“Kârî” lakabıyla anılması da bu alandaki başarısı sebebiyledir.  

Daha sonra Aliyyu’l-Kârî, yukarıda belirttiğimiz bazı sebeplerden dolayı ve 

özellikle ilmini, fehmini ve feyzini artırmak maksadıyla Mekke’ye göç etmiş ve orada 

yerleşmiştir.67 Onun Mekke’de sürdürdüğü ilmî hayat, hicri 1003. yıla kadar devam 

etmiş bu süre zarfında Ali el-Muttakî, (ö. 975/1567), İbn Hacer el- Heytemî (ö. 

973/1566) ve Allâme Kutbuddîn el-Mekkî (ö. 975/1567) gibi önde gelen âlimlerin 

ders halkalarına katılarak onların ilminden faydalanmıştır.68 

Sonuç olarak Aliyyu’l-Kârî’nin ilmî hayatını üç döneme ayırabiliriz: 

1. İlk tahsil dönemi: Bu dönem, Herât’ta babasıyla başladığı ve Mekke’ye 

hicret edene kadar devam eden ilk eğitim sürecidir. 

2. Yetişme dönemi: Mekke’nin önde gelen hocalarından ders alarak 

kendisini ilmen ve fikren yetiştirdiği 1003 yılına kadar süren dönemdir. 

                                                 
64 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 474; Özel, II, 403.  

65 Mustakîmzâde, 324.  

66 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l Avâriz, 42. 

67 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu’l-İmâm Aliyyu’l-Kârî ala Kitâbi Elfâzi’l-Kufr, thk., Huseyin Şinkîti, Riyad 

2002, s. 36-37; Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbe, 60. 

68 Aliyyu’l-Kârî, Minehu’r-Ravz, 16; Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-Înâye, 25. 



 

 

 

22 

3. Telif dönemi: Bu dönem de 1003 yılından vefat edene kadar, yani 1014 

yılına kadarki süredir. Bu dönemde 300’e yakın kitap ve risale kaleme 

almıştır. 

a. Hocaları 

İlk eğitimine babasıyla başlayan Aliyyu’l-Kârî, Herat’ın tanınmış 

âlimlerinden ilim tahsiline devam etmiştir. Daha sonra Mekke’ye göç edip yerleşen 

Aliyyu’l-Kârî ilim tahsiline oradaki meşhur Arap ve Acem âlimleri ile devam 

etmiştir. Biz konunun fazla uzamaması için hocalarının ve öğrencilerinin sadece 

isimlerini kaydetmekle yetineceğiz: 

1. Mir Kelân (ö. 973/1565).69 

2. İbn Hacer el-Heytemî (ö. 973 /1566).70 

3. Ali Muttakî el-Hindî (ö. 975/1567)71 

4. Atiyye ibn Ali es-Sulemî (ö. 983/1576)72 

                                                 
69 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 40; Kannûcî, Ebû’t-Tayyib Muhammed, Ebcedu’l-Ulûm, Dimaşk 1978, 

III, 232. 

70  İbn Hacer el-Heytemî, “Mecmau’z-Zevâid” adlı eserin müellifi olarak tanınan Ebû’l-Hasen 

Nûruddîn Alî ibn Ebî Bekir ibn Suleyman el-Heysemî ile nisbet benzerliğinden dolayı genellikle 

karıştırılmaktadır. Hâlbuki Nûruddîn el-Heysemî, İbn Hacer el-Heytemî’den daha önce 

yaşamıştır. Nûruddîn el-Heysemî’nin vefat tarihi 807/1405 iken, İbn Hacer el-Heytemî’nin vefat 

tarihi ise 973/1566’dır. Kettânî bu yanlışa dikkat çekmiştir (Kettânî, er-Risâle, 374). Hayatı ile 

ilgili bilgi için bkz. İbnu’l-İmâd, Şezerâtu’z-Zeheb fî Ahbâri Men Zeheb, Beyrut 1993, X, 542; 

Ziriklî,  I, 234; Ayderûsî, Abdulkâdir, en-Nuru’s-Sâfir an Ahbâri’l-Karni’l-Âşir, Beyrut 1985, s. 

262; Kallek, Cengiz, “İbn Hacer el-Heytemî”, DİA, XIX, 531-534. 

71 İbnu’l-İmâd, X, 554; Ziriklî, IV, 271; Bağdâdî, I, 746; Kettânî, er-Risâle,183; Aliyyu’l-Kârî, 

Mirkât, I, 40. 

72 İbnu’l-İmad, VIII, 379; Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu’cemu’l-Muellifîn, Beyrut trs.,VI, 287; Aliyyu’l-

Kârî, Mirkât, I, 39; Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 50; Bilmen, II, 65. 



 

 

 

23 

5. Abdullah es-Sindî  (ö. 984/1577).73  

Aliyyu’l-Kârî yukarıda zikrettiğimiz hocalardan başka daha birçok tanınmış 

âlimlerden de ders almıştır: Muînuddîn Hâfız ibn Zeynuddîn (ö. 916/1510), 74 

Kutbuddîn el-Mekkî (ö. 990/1582), Muhammed el-Bekrî (ö. 993/1585), Ahmed ibn 

Bedruddîn el-Mısrî (ö. 992/1584), Sinânuddîn el-Amâsî (ö. 1000/1592) 75 bunlardan 

bazılarıdır. 

b.  Öğrencileri 

Her ne kadar Aliyyu’l-Kârî’nin daha çok eser telifine vakit ayırdığı iddia 

edilse de onun ilim halkaları kurup talebe okuttuğu da bir gerçektir. Eğitim işi ile 

meşgul olduğunu bizzat kendisi ifade etmiştir.76  

Talebelerinin sayısı kuşkusuz sadece burada kaydedilenlerden ibaret 

değildir. Çünkü zamanının en büyük âlimlerinden kabul edilen bir zâtın çok sayıda 

talebesinin olması tabîidir. Biz bu öğrencilerinden bir kaçını kaydetmek istiyoruz: 

1. Abdulkâdir et-Taberî (ö. 1033/1624).77 

2. Abdurrahman el-Murşidî (ö. 1037/1628).78 

3. Muhammed ibn Ferruh el-Mûrevî (ö. 1061/1652).79 

2. Hakkında Söylenenler 

Aliyyu’l-Kârî çoğunlukla övgü dolu sözlerle medhedildiği gibi, zaman 

zaman bazı hususlarda tenkîd edilmiştir. Aliyyu’l-Kârî’nin çok yönlü bilgiye sahip 

olması saygınlık vesilesi olmuş ve ondan övgüyle bahsedilmiştir. Meselâ;  

                                                 
73 İbnu’l-İmâd, X, 593; Mustakîmzâde, 342. 

74 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 42. 

75 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 41; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, 39. 

76 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 2. 

77 Kehhâle, VII, 126; Brockelman, Carl, Târihu’l-Edebi’l-Arab, Kâhire 1968, II, 1036. 

78 Bağdâdî, I, 548; Ziriklî, III, 321. 

79 Kutlay, 88. 



 

 

 

24 

Abdussettâr ed-Dihlevî (ö. 1052/1642) Aliyyu’l-Kârî’nin, “Harem 

beldesinin âlimi, Kur’an ve Sünnet’te uzman ve imam” olduğunu ifade etmiştir.80 

Tabakat müelliflerinden Muhibbî (ö. 1111/1699) müellifimiz hakkında, 

“Asrın ileri gelen ilim öncülerinden biridir. İbarelerin tahkik ve tashihinde mâhir 

âlimlerin önde gelenlerindendir. Onu övmek için sadece şöhreti yeterlidir”81 demiştir.  

Osman Uryânî (ö. 1168/1754) Aliyyu’l-Kârî’yi şu ifadelerle medhetmiştir: 

“Musanniflerin ve müelliflerin büyüklerinden biridir. Hâfız ve muhakkiklerin 

hazinesi, vâizlerin reîsidir.”82  

İbn Âbidîn (ö. 1252/1836) ise bir risalesinde onunla ilgili olarak “Kurra, 

fakih ve muhaddislerin sonuncusu, muhakkik ve araştırmacıların en seçilmişidir”83 

demiştir. 

Luknovî (ö. 1304/1886) et-Tâ’lîku’l-Mumecced adlı eserinde Aliyyu’l-

Kârî’yi “Fazileti açık ve faydalı ilimlerin sahibi”84 olarak vasıflandırmıştır. 

Kandehlevî (ö. 1384/1965) ise onun hakkında “Yüce muhaddîs, seçkin, asîl, 

asrın önderlerinden biri” 85 gibi övücü sözler kullanmıştır.  

                                                 
80  Dihlevî, Abdussettar, Ezhâru’l-Bustan fi Tabakâti’l-A’yan, (elyazması Mektebetu’l-Harami’l-

Mekkeyi’ş-Şerif, müellif hattı no. 65) II, 128; Aliyyu’l-Kârî, Şerhu Nuhbe (Ebû Gudde’nin 

mukaddimesinden) naklen, 72. 

81 Muhibbî, III, 185. 

82 Uryânî, Osman, er-Ramzu’l-Kâmil fi Şerhi’d-Duâi’ş-Şâmil, (el yazması Mektebetun Arif Hikmet, 

no. 46, Medine (Aliyyu’l-Kârî’nin Hizbu’l-A’zam eserinin şerhidir) ), 11b; Aliyyu’l-Kârî, Şerhu 

Nuhbe (Ebû Gudde’nin mukaddimesinden) naklen, s. 71. 

83 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resâili İbn Âbidîn, Dâru İhyâi’t-Turasi’l-Arabi, trs. I, 130. 

84 Luknovî, et-Tâ’lik, I, 106. 

85 Kandehlevî, Muhammed İdris, et-Tâliku’s-Sabîh ala Mişkâti’l-Mesâbîh, Dımaşk, trs, s. 1354. 



 

 

 

25 

Son dönem âlimlerinden Muhammed Zahid el-Kevserî (ö. 1371/1952) 

Aliyyu’l-Kârî’nin Hanefî mezhebine mensub büyük âlim ve muhaddîslerden 

olduğunu ifade etmiştir.86 

Muasır âlimlerden Abdu’l-Fettâh Ebû Gudde (ö. 1417/1997) Aliyyu’l-Kârî 

hakkında: “O, imâm, muhaddîs ve fakihtir” diyerek hakkında övgü ile bahs etmiştir.87  

Diğer taraftan Şevkânî (ö. 1250/1834) Aliyyu’l-Kârî’nin içtihad yapabilecek 

seviyede biri olduğunu söylemiş, Luknovî (ö.1304/1886) başta olmak üzere bazı 

âlimler de onu 1000. yılın başlarındaki müceddidlerden saymıştır. 88  Aliyyu’l-

Kârî’nin kendisi de bu durumu “tahdîs-i nîmet” kabilinden dile getirerek şöyle 

demiştir: “Hz. Peygamber (s.a.v.)’den şöyle bir rivâyet sâdır olmuştur: “Allah her 

yüzyılın başında bu ümmet için dinini yenileyecek bir müceddid gönderecektir.”89 

Allah’a yemin ederim ki, benden Kitap ve Sünnet’i her yönüyle daha iyi bilen birisini 

bilirsem ona yönelir, sürünerek bile olsa ona varırdım. Bunu övünmek için değil, 

bilakis Allah’ın nimetini bildirmek, şükrünü ifade etmek ve bilmediklerimi 

aydınlatması için söylüyorum.”90 

Aliyyu’l-Kârî hakkında görüşlerini naklettiğimiz âlimlerin müşterek kanaati 

kısaca şöyledir: Aliyyu’l-Kârî İslâmî ilimlerde seviyeli, otorite sahibi, İslâm 

kültürüyle yoğrulmuş büyük bir şahsiyettir.  

Yapılan tenkitlere gelince, genel itibariyle Aliyyu’l-Kârî üç noktada tenkîde 

maruz kalmıştır: 

 

                                                 
86 Kevserî, Muhammed Zâhid, Fıkhu Ehli’l- Îrâk ve Hadîsuhum. (trc. Prof. Dr. Abdulkâdir Şener ve 

Prof. Dr. Mehmet Sofuoğlu), Ankara 1991, s. 65. 

87 Aliyyu’l-Kârî, el-Masnu’ (mukkadime yazısında), s. 9. 

88 Luknovî, el-Fevâidu’l-Behiyye fî Terâcimi’l-Hanefiyye, Beyrut 1906, s. 8-9; Muhibbî, Hulâsat, III 

186. 

89 Ebû Dâvud, Melâhim 36; Hâkim Nîsâbûrî, el-Mustedrek, IV, 52. 

90 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 37. 



 

 

 

26 

a. Bazı âlimlere itiraz etmesi 

Muhibbî (ö. 1111/1699) ve İsâmî (ö. 1111/1699), Aliyyu’l-Kârî’yi özellikle 

İmâm Şâfiî (ö. 204/820) ve onun mezhebine tâbî olanlar ile İmâm Mâlik (ö. 

179/795)’e karşı bazı konularda muhalif görüş belirterek itirazlarda bulunması 

hususunda tenkit etmişlerdir. Hatta İsâmî daha da ileri giderek bu itirazlardan dolayı, 

onun eserlerinin nurdan yoksun olduğunu, bunların mütâlaa dahi edilmemesi 

gerektiğini söylemiştir.91  

İsâmî’nin iddia ettiği gibi Aliyyu’l-Kârî’nin eserlerinin nurdan yoksun 

olduğu fikri bir taassup olarak görülebilir. Çünkü bu delilsiz ve subjektif bir 

değerlendirmedir. Nitekim akran âlimlerin bir birilerini tenkit etmelerini ulemâ daima 

ihtiyatla karşılamıştır.92  

Aliyyu’l-Kârî bütün araştırmalarında Kur’an ve Sünnet çizgisini 

gözetmiştir. Hatta zaman zaman Şâfiî mezhebine mensup âlimlerden bazılarının 

İmâm Şâfiî (ö. 204/820)’ye veya hanefi mezhebine mensup bazı âlimlerin İmâm 

Âzam (ö. 150/769)’a itiraz ederek karşı çıktıklarını görmek mümkündür.  

Şevkânî (ö. 1250/1834), Aliyyu’l-Kârî’nin yeri geldiğinde âlimleri tenkit 

etmesini takdirle karşılamıştır. Ona göre bir meseledeki hüküm, eldeki delillerle tezat 

teşkil ettiğinde, buna karşı çıkarak yeniden istinbatta bulunup görüş belirtmek, kişinin 

ilmi seviyesini göstermesi bakımından önem arzeder. Zira müçtehidin vazifelerinden 

biri de, beyan edilen görüşlerinin sahih delillere ne kadar müvâfık ve muhâlif 

olduğunu belirtmektir. 93  Kaldı ki, delillere dayalı itiraz etme geleneği mezheb 

imamlarının da uygulaya geldikleri bir metoddur.  

Aliyyu’l-Kârî Mirkâtu’l-Mefâtîh’in yazma sebebini açıklarken, Mişkât ile 

ilgili Şâfiî ve diğer mezhep mensublarına ait âlimlerin şerh çalışması yaptıkları halde 

hanefî mezhebine mensup âlimlerin herhangi bir şerhinin olmadığını, hanefî mezhebi 

                                                 
91 İsâmî, Semtu’n-Nucûm,  IV, 394. 

92 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât I, 22; Kutlay, 101-102. 

93 Şevkânî, I, 305. 



 

 

 

27 

hakkında haksız söylem ve fikirleri cevablandırmak için bu çalışmayı yaptığını ifade 

etmiştir.94 Böylece Aliyyu’l-Kârî hanefî mezhebine mensup olduğunu açık şekilde 

vurgularken, haksız ithamlara da ilmî şekilde cevaplar vermeye çalışmıştır. İlmî 

düzeyde mezhep fikirlerini savunmak veya doğruluğunu ispat etmek, tenkit edilecek 

husustan ziyade takdir edilecek bir durumdur. Önemli olan tenkitlerin delillere dayalı 

ve taassuptan uzak bir usulle yapılmasıdır. 

Aliyyu’l-Kârî’nin tenkîd edildiği bir diğer nokta da, namazda ellerini 

bağlamama konusunda İmâm Mâlik (ö. 179/795)’e yaptığı itirazıdır. Bu iddiaların 

geçersiz olduğunu ifade etmek yerinde olacaktır. Çünkü âlimlere göre bu görüş zayıf 

bir görüştür. Aliyyu’l-Kârî’nin olmayan bir şeye itiraz etmesi düşünülemez. Hatta bu 

konuda “Şifâu’s-Sâlik fi İrsâli Mâlik”95 adında bir risale kaleme almıştır. Bu risalede 

İmâm Mâlik’in, “namazda elleri düz tutmak” ile ilgili hadisin96  namazda kıyam 

halinde “sağ elin sol el üzerine konulmasını emreden”97hadise muârız olmadığını 

söylediğini ifade etmiştir.98  

b. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in anne-babasının îmânı meselesi 

Bazı âlimler Aliyyu’l-Kârî’yi Hz. Peygamber (s.a.v.)’in anne ve babasının 

müslüman olmadığını ifade ettiği için tenkîde tabi tutmuşlardır.99 Aliyyu’l-Kârî’nin 

bu fikri benimsemesi, İmâm Âzam’ın “el-Fıkhu’l-Ekber” adlı eserindeki imlâ 

hatasından kaynaklanmaktadır. Şöyle ki, İmâm Âzam eserinde “ما ماتا علي الكفر” 

ifadesini kullanmışken müstensih buradaki “ ا م ” ifadesinin fazladan (zâid) olduğunu 

                                                 
94 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 35. 

95 Aliyyu’l-Kârî, Şifâu’s-sâlik fi irsâli Mâlik, Beyrut 2009.  

96 Ebû Dâvud, Salât, 181.  

97 Müslim, Salât, 54.  

98 Aliyyu’l-Kârî, Şifâu’s-sâlik, 41.  

99 Muhibbî, III, 186.  



 

 

 

28 

zann ederek “ماتا علي الكفر” şeklinde istinsah etmiştir. Aliyyu’l-Kârî de şerhinde bu 

nüshayı kullandığı için hata etmiştir.100  

Ancak âlimlerin onun bu fikrine şiddetle karşı çıkmalarından ve sürekli 

araştırma yapmasından olsa gerektir ki, Aliyyu’l-Kârî daha sonra bu görüşünden 

döndüğü ve aksini ifade ettiği görünmektedir. Nitekim Aliyyu’l-Kârî bu fikrini 

“Şifâ” eserine yazdığı şerhinde şöyle kaydetmiştir: “Ebû Tâlib’in Müslüman olduğu 

fikri doğru değildir. Ancak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in anne-babasının müslüman olup 

olmadıkları konusunda birçok görüş varken, en doğrusu onların müslüman 

olduklarıdır.”101 

Muhammed Zâhid el-Kevserî bu konuda Aliyyu’l-Kârî’nin hataya 

düştüğünü ve sû-i edep sergilediğini söylemiştir. el-Kevserî, bu eserin çoğunluğu 

teşkil eden yazma nüshalarında bu ifadenin “Onlar küfür üzere ölmemiştir” ( ما ماتا  

 mâtâ ماتا علي الفطرة) ”mâ mâtâ ale’l-küfr) veya “Onlar fıtrat üzere ölmüştür علي الكفر

ale’l-fıtra) tarzında olduğunu belirtmekte ve şöyle demektedir: “Allah’a hamd olsun, 

ben bu “mâ mâtâ ale’l-küfr” ifadesini “el-Fıkhu’l-Ekber”in Dâru’l-Kütübi’l-

Mısriyye’deki iki eski yazma nüshasında bizzat gördüm.102  

c. Mezhep taassubu 

Mezhep taassubu ile ilgili ithamlara gelince, Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı 

dönem mezhep bağlılığının önceki yıllara nispeten daha güçlü olduğu zamandır. Bu 

dönemde özellikle fıkıh ilmi, mensup olunan mezhep kitaplarından tedris ediliyordu. 

Ayrıca âlimler bu dönemde, Şafiî mezhebine mensup birinin Hanefî mezhebine, 

                                                 
100  Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 22. Aliyyu’l-Kârîi’nin görüşünün aksini ispat eden birçok risale 

yazılmıştır. Bunlardan biri de Suyûtî (ö. 911/1505)’dir. O, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in anne-

babasının küfür üzerine vefat etmediklerini belirtmek için üç risale kaleme almış ve fikirlerini 

Kitap, Sünnet, kıyas ve icmâ ile desteklemiştir. (Bu konuda yazılmış risâleler için bkz., Kutlay, 

107-108.) 

101 Aliyyu’l-Kârî, Şerhu’ş-Şifâ, İstanbul 1316, I, 601, 648. 

102 Kevserî, Mukaddimetu el-İmâmu’l-Kevserî, Beyrut 1997, s. 170. 



 

 

 

29 

Hanefî mezhebine mensup birinin de Şafiî mezhebine namazda uyması ile ilgili 

tartışmalar ve araştırmalar yapıyorlardı.   

Daha önce ifade ettiğimiz “Hanefî” nisbetinden ve eserlerindeki atıflarından 

yola çıkarak Aliyyu’l-Kârî’nin fıkhî görüşlerinde Ebû Hanîfe’nin mezhebine bağlı 

olduğu açıktır. 103 Ancak onun bu mezhebe bağlılığı kuru taklitten ibaret değildir. 

Zira o Ebû Hanîfe (ö. 150/767), İmâm Zufer (ö. 158/775) ve Ebû Yusuf 

(ö.182/798)’dan nakledilen “Bir kimsenin nereden aldığımızı bilmeden 

söylediklerimizden yola çıkarak fetva vermesi kendisine helâl olmaz” sözünü 

benimsemiş ve uygulamıştır. Körü körüne taklide razı olmayarak, bir imamın taklit 

edilmesi durumunda mutlaka delilinin bilinmesi gerektiğini savunmuştur. 104 

Aliyyu’l-Kârî sadece kendi mezhebine mensup âlimlerin görüşleri ile 

yetinmemiş zaman zaman Şâfiî ve diğer mezheplere mensup âlimlerin görüşlerinden 

de faydalanmış ve eserlerinde kullanmıştır. Bu da onun kültür ve ilminin 

genişlemesine vesile olmuştur.105 

Aliyyu’l-Kârî körü körüne mezhep taassubuna şiddetle karşı çıkmış ve 

“Allah’ın dininde şiddetli ve sert taassub yasak ve mahzurludur” demiştir. 106 Böyle 

bir davranış üzerine, birçok zararlı ve sakıncalı durumlar ortaya çıkacağını ifade 

ederek şu âyeti delil göstermiştir: “Ey kitap ehli dininizde taşkınlık etmeyin ve Allah 

hakkında gerçek olmayan şeyleri söylemeyin.”107  

Bir konuda delil bulamayınca mezhep görüşünü tercih etmek mezhep 

taassubu değildir. Farklı görüşü destekleyen açık delil olduğunda, mezhep görüşünü 

savunmak taassubdur. Aliyyu’l-Kârî’yi böyle bir taassubla suçlamak haksızlıktır. 

Zira onun, kendi görüşünden zaman zaman dönerek, daha mâkul görüşleri kabul 

                                                 
103 Luknovî, Tâlik, 34.  

104 Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 115. 

105 Kutlay, 112. 

106Aliyyu’l-Kârî, Şemmu’l-Avâriz, 40. 

107 Nisa, 4/171.  



 

 

 

30 

ettiğini ifade etmiştik. Hz. Peygamber’in anne-babasının kâfir oldukları görüşünden 

dönmesi bunun bâriz örneklerinden biridir. 

E. İLMÎ SEYAHATLERİ 

Muhaddislerin ilim için yaptıkları seyahatler, hadis edebiyatının tedvîn 

döneminde önemli yer tutar. Yolculuk meşakkatleri onları, bu seyahatleri yapmaktan 

alıkoyamamıştır.  

Aliyyu’l-Kârî’nin de bu seyahatlerden uzak durduğunu düşünmek mümkün 

değildir. Zira isminde zikrolunan “Mekkî” nisbetinden de anlaşıldığı üzere 

müellifimiz Mekke’de de ikamet etmiştir. Herat’ın önde gelen âlimlerden istifade 

ettikten sonra, Mekke’deki âlimlerden de en üst düzeyde istifade etmiş ve ilmî 

hayatını orada sürdürmüştür.  

Aliyyu’l-Kârî’nin Mekke’ye ne zaman yerleştiği ve Herat’tan ne zaman 

ayrıldığı ile ilgili bilgi biyografik eserlerde yer almaz. Ders aldığı hocaları arasında 

yer alan Ebû’l-Hasan el-Bekrî, 952/1545’te vefat ettiğine göre,108 onun bu tarihten 

önce Mekke’ye gelmiş olduğu anlaşılmaktadır. Vehbi Suleyman el-Gavcî (ö. 

1434/2013) de Minehu’r-Ravzi’l-Ezher fî Şerhi’l-Fıkhi’l-Ekber eserine yazdığı 

mukaddimesinde Mekke’ye hicrî 952-973 tarihleri arasında gelmiş olabileceğini 

ifade etmiştir.109 Bu durumda yaklaşık elli yıl Mekke’de kaldığı anlaşılmaktadır.  

F. ESERLERİ  

Aliyyu’l-Kârî’nin şöhreti her yere yayılmış, ilmî kapasitesi herkes 

tarafından takdirle karşılanmıştır. İnsanlar onun ilminden, vefatından önce olduğu 

gibi, günümüzde de faydalanmaktadırlar. 

Aliyyu’l-Kârî İslâmî ilimlerin neredeyse her alanı ile ilgili eser kaleme 

almıştır. O, fıkıh, hadis, tefsir, kırâat, usul, kelâm, ferâiz, tasavvuf, târih, tabakât, 

terâcim, edebiyat, Arap dili, va’z ve benzeri ilimlerde birkaç sayfalık risale ile on 

                                                 
108 Ziriklî, VII, 57. 

109 Aliyyu’l-Kârî, Minehu’r-Ravz, 15. 



 

 

 

31 

ciltlik kitap arasında değişen boyutta üç yüz civarında 110  eser telif etmiştir. Bu 

eserleri, kendi ana dili Arapça olmamasına rağmen, ifadelerinde her hangi yabancılık 

tesiri hissedilmeyen basitlikte, ama gerekli olanı ifade eden, gereksiz olandan uzak 

bir üslupla, konuyu tam anlamıyla kuşatan, nâdir güzellikte bir ifade tarzıyla kaleme 

almıştır.111 

Onun velûd musanniflerden olduğu birçok İslâm âlimi tarafından ifade 

edilmiştir. Meselâ;  İbn Mirdâd onun hakkında “O büyük müellif, muhakkik, hâfız ve 

musanniflerdendir. Vâizlerin reîsidir. Onun sayılmayacak kadar çok risâle ve 

eserleri var” diyerek pek çok eser yazdığını söylemiştir. 112 Ziriklî de onu hakkında 

“Çok eser telif etmiştir”113 demiştir. 

Aliyyu’l-Kârî’nin 80 risalesi Muhammed Hallûf el-Abdullah tarafından cem 

edilerek sekiz cilt halinde basılmıştır.114 

Çalışmamızı uzatmamak için sadece hadis alanı ile ilgili kaleme alınan 

eserler hakkında bilgi vermekle yetinmek istiyoruz.  

Aliyyu’l-Kârî’nin hadis sahasında yazdığı eserler şöyledir: 

1. Cem’u’l-Vesâil fî Şerhi’ş-Şemâil li’l-İmâmi’t-Tirmizî: Tirmizî’nin eş-

Şemâilu’l-Muhammediyye adlı eserinin en önemli şerhi olup 1290’da 

İstanbul’da ve Kâhire’de (1317, 1318, I-II, kenarında Münâvî’nin şerhi 

ile birlikte) neşredilmiştir. 

                                                 
110 Bağdâdî Hedîyyetu’l-Ârifîn adlı eserinde Aliyyu’l-Kârî’nin 107 ve Brockelmann’da 185’e yakın 

eseri olduğunu söylerken, Muhammed Abdurrahman eş-Şemâ’ ise Aliyyu’l-Kârî’nin eserlerini 

cem eden fihristinde bu sayıyı 260-a kadar çıkarmış ve hepsini eserinde kaydetmiştir. Biz de daha 

kapsamlı olduğu için bu fihristi esas aldık.  

111 Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-Înâye, 26. 

112 Mirdâd Ebu’l-Hayr, el-Muhtasar min Kitâbi Neşri’n-nevr ve’z-Zeher fî Teracimi Efâdili 

Mekke min Karni’l-Âşir ile’l-Karni’r-Râbi’ Aşer, Cidde 1986, II, 318. 

113 Ziriklî, V, 12. 

114 Hallûf, Muhammed Abdullah, Mecmû’ Resâili’l-Allâme el-Molla Ali el-Kâri, thk., Mâhir Edîb 

Habbuş, İstanbul 2016, I-VIII. 



 

 

 

32 

2. el-Birra fî Hubbi’l-Hirra: “Kedi sevgisi îmandandır” 115  hadisi 

hakkındaki suallere verilen cevaplardan ibaret bir risaledir.116  

3.  el-Edeb fî Receb: Receb ayı ile ilgili rivâyetler ile alimlerin sözlerinin 

cemedildiği bir eserdir.117 

4.  el-Ehâdîsu’l-Erbaûn: Bir nüshası Hüsnü Paşa Kütüphanesi, 1192 

numarada bulunmaktadır.118 

5. el-Erbaûn fî’l-Ehâdisi’l-Kudsiyye: Bu eserde müellif kırk kudsî hadisi 

cemetmiştir. Eserde hem sahîh, hem de hasen ve zayıf hadisler vardır.119 

Astana’da 1316 ve İstanbul’da 1324 yılında, ayrıca Hasan Hüsnü Erdem 

tarafından Türkçeye tercüme edilerek 1982 yılında Ankara’da 

basılmıştır. 

6. el-Esrâru’l-Merfû’a fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa: Bu eser el-Mevdûât (İstanbul 

1289) ve Mevdûâtu Aliyyi’l-Kârî (İstanbul, trs.) adlarıyla basılmıştır. 

Eseri Muhammed es-Sabbâğ tahkik etmiştir. (Beyrut 1391/1971). Kitap 

ayrıca Mevlânâ Fazlulhak Dilâverî tarafından Hintçe’ye (Lahor 1887), 

Ahmet Serdaroğlu tarafından da Türkçe’ye tercüme edilmiştir. (Usûl-i 

Hadîs ve Mevzûât-ı Aliyyu’l-Kârî Tercümesi, Ankara 1966).  

7. el-Ezhâru’l-mensûra fi’l-ahâdîsi’l-meşhûra: Nüshası Hamidiye 201’de 

bulunmaktadır.120 

                                                 
115 Aliyyu’l-Kârî ve Sâğânî bu rivayetin uydurma olduğunu ifade etmişlerdir. Aclûnî, Keşfu’l-Hafa 

ve Muzilu’l-İlbâs amme’ş-tehera mine’l-Ehâdîs alâ Elsineti’n-Nâs, Halep trs., I, 347.  

116 Hallûf, II, 401-413. Nüshaları Süleymâniye Ktp., Fatih no. 5336/2, 5327/5; Hüsnü Paşa no. 

25/23’te bulunmaktadır. 

117 Hallûf, II, 282-298. 

118 Şemâ’, 7. 

119 Hallûf, I, 3-20. 

120 Şemâ’, 7. 



 

 

 

33 

8. el-Hırzu’s-Semîn li’l-Hısni’l-Hasîn: 1304/1887’de Mekke’de 

basılmıştır. İbnu’l-Cezerî (ö. 833/1429)’nin “el-Hısnu’l-Hasîn min 

Kelâmi Seyyidi’l-Murselîn” adlı eserine yazılmış şerhtir. Eser dua ve 

zikirlerle ilgili rivâyetlerden oluşmaktadır. 

9. el-Kelâm fi’l-Hamdi ve’ş-Şukri min Şerhi’l-Mişkât: Süleymâniye ktp. 

Hilmi Paşa no. 251’de elyazması mevcuttur. 

10. el-Masnû’ fî Ma’rifeti’l-Hadîsi’l-Mevdû’: 1969 yılında Şam’da ve 1984 

yılında da Kâhire’de neşredilmiştir. Ayrıca “Uydurma Olduğunda İttifak 

Edilen Hadisler” adıyla da Halil İbrâhim Kutlay tarfından Türkçeye 

çevrilmiş ve 2006 yılında İstanbul’da yayımlanmıştır. 

11. el-Mubînu’l-Muîn li Fehmi’l-Erbaîn: Nevevî’nin kırk hadîsine yazılmış 

şerhidir. 1910 yılında Kâhire’de yayınlanmıştır. Eserin kimin tarafından 

tahkik edildiği  belirtilmemiştir.  

12. en-Nâsih ve’l-Mensûh mine’l-Hadîs: Nüshaları Mektebetü’l-evkâfi’l-

amme (Bağdad), no: 13741; 4/2948 ve Dâru Saddâm, 2/2109’da 

bulunmaktadır.121 

13. Erbaûne Hadîsen fî Fadli’l-Kur’âni’l-Mubîn: Kur’ân-ı Kerîm’in 

faziletine dair cem edilmiş kırk hadis, râvi isimleri ve hadislerin 

kaynakları kaydedilerek kaleme alınmıştır.122 Bu eser Durak Pusmaz 

tarafından yapılan tercümesi ve aslı ile birlikte “Kur’ân-ı Kerîm’in 

Fazileti Hakkında Kırk Hadîs” adıyla Bahar Yayınları tarafından 

neşredilmiştir.  

14. Erbaûne Hadîsen fi’n-Nikâh: Bu eser Kâhire’de 1991 yılında 

neşredilmiştir. 

                                                 
121 Şemâ’, 34. 

122 Hallûf, I, 38-54. 



 

 

 

34 

15. Erbaûne Hadîsen min Cevâmii’l-Kelim: Rasûlullah (s.a.v.)’in 

cevâmiu’l-kelim olan kırk hadisi ihtiva eder.123   

16.  Fedâilu Beytillahi’l-Haram: Beytullahın fazileti ile ilgili 473 rivayet ve 

eser kaydedilmiştir. Konu başlığı ile ilgili önce âyetler, sonra merfû ve 

mevkûf rivâyetlere yer verilmiştir.124 

17. Marifetu’n-Nussâk fî Marifeti Fadîleti’s-Sivâk: Kaynaklarını 

belirtmeden misvakın faziletine dair 40 hadisten müteşekkil bir 

eserdir.125 

18.  Mirkâtu’l-Mefâtîh şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh: 1309/1891’de Kâhire’de, 

1992, 1994, 2001, 2007’de Beyrut’ta basılmıştır.  

19. Ref’u’l-Cunâh ve Hafdu’l-Cenâh bi-Erba’îne Hadîsen fi’n-Nikâh: 

Eserde zayıf hadislerin çok olması dikkat çekmektedir. 1261408 yılında 

Halit Ali Muhammed tarafından tahkik edilerek Riyad’da neşredilmiştir. 

20. Risâle fî hadîsi’l-Bera min Sahîhi’l-Buhârî: Bu risale, Buhârî 

(ö.256/870)’nin “es-Salâtu mine’l-îman” 127  bâbındaki Bera hadisi 

hakkındaki sorulara verilen cevaplar hakkındadır. Nüshası Süleymâniye 

ktp. Hüsnü Paşa no. 251; Huda Bahş (İran), 2568/30, 2568/49’tedir. 128 

21. Risâle fi’t- Tefsîri Ba’di’l-Ehâdîs: Nüshası Beyrut’ta el-Camiatu’l-

amrîkiyye no 995’te bulunmaktadır.  

                                                 
123 Hallûf, I, 22-36. Eserde sıralamada ikinci eserdir. Elyazma nüshaları Süleymâniye Ktp., Reisu’l-

küttap no. 1146/53; Esad Efendi no. 3525/6’da bulunmaktadır. 

124 Hallûf, II, 7- 189. 

125 Hallûf, I, 382-397. 

126 Hallûf, I, 55-71.  

127 Buhârî, İman 29. 

128 Şemâ’, 9. 



 

 

 

35 

22.  Risâle Muştemile alâ Ahâdisi’s-Sahîha li Hurûci’l-Mehdî: Nüshası 

Afganistan’da Vizâratu’l-matbûât ve’l-irşâd 275 ‘te bulunmaktadır.129 

23.  Şerhu Musnedi’l-İmâm Ebi Hanîfe: Ebû Hanîfe’nin Müsnedi’nin şerhi 

olup Lahor (1300, 1312), Delhi (1313) ve 1405/1985’te Beyrut’ta 

basılmıştır.  

24. Şerhu Muşkilâti Muvattai’l-İmâm Mâlik: 2014 yılında 4 cilt şeklinde 

Beyrut’ta basılmıştır.  

25. Şerhu Nuhbeti’l-Fiker fî Mustalahi Ehli’l-Eser: Hadis üsuluna dair bir 

eserdir. Bu eser 1305/1888 yılında İstanbul’da basılmıştır. Son baskısı 

2010 yılında Beyrut’ta yapılmıştır. 

26. Şerhu’l-Erbaîni’n-Nebeviyye: 1310/1910 yılında Mısır’da basılmıştır. 

27. Şerhu’ş- Şifâ: Kadî Iyâz’ın eş-Şifâ adlı eserinin önemli şerhlerinden biri 

olarak kabul edilmektedir. (İstanbul 1264, 1285, 1290, 1299, 1307, 

1308, 1309, 1312, 1316, 1319; Bulak 1275; Kahire 1327).  

28. Şifâu’s-Sâlik fî İrsâli Mâlik: Mâliki mezhebinde kıyamdayken ellerin 

göbek altında tutulması veya yanlara salınması ile ilgili konu 

tartışılmıştır. Hasan Selman tahkikiyle 1990 yılında Beyrut’ta ve Yûnus 

Azîzu’l- Miknâsî tahkiki ile 2009  yılında Beyrut’ta olmak üzere iki neşri 

vardır.   

29. Ta’likâtu’l-Kâri alâ Sulâsiyyâti’l-Buhârî: Sahîhi Buhari’deki sülasiyat 

üzerine yapılmış şerh çalışmasıdır. 23 hadisten ibarettir.130 

                                                 
129 Şemâ’, 21. 

130 Hallûf, I, 223-321. Müellif hattıyla olan nüshası Süleymâniye ktp., Şehid Ali Paşa no. 2/184; Arif 

Hikmet 25’de bulunmaktadır. 



 

 

 

36 

30. Tesliyetu’l-A’mâ an Beliyyeti’l-A’mâ: Âmâlığa sabredenlere verilecek 

mükafatlarla ilgili 40 ayet ve hadislerden oluşan eserdir.131 

  

                                                 
131 Hallûf, I, 402-424. 



 

 

 

37 

DEĞERLENDİRME 

Aliyyu’l-Kârî hicrî X. yüzyılda  Afganistan’ın Herat beldesinde doğmuştur. 

Siyâsî bakımdan çalkantılı olarak kabul edebileceğimiz bu bölgede özellikle Şiî fikir 

ve siyasi gücünün ön planda olduğu müşahede edilmektedir. Sünnî bölge halkına 

karşı yürütülen siyaset, ilmî gelişime de menfî etkisini göstermiştir. Şiî anlayışının 

halka empoze edilme çalışmaları bölgede yetişen ve yetişmekte olan âlimleri başka 

bölgelere hicret etmeye mecbur bırakmıştır. Bu baskı sonucu ilk tahsilini babasından 

alan Aliyyu’l-Kârî de Mekke’ye hicret etmek zorunda kalmıştır.  

Siyâsî baskılar ve çalkantılar sonucu olsa gerektir ki, bu dönemde ilmî 

alanda hatırısayılır çalışmalar pek fazla yoktur. Her ne kadar Osmanlı sınırları 

dahilinde Medreselerin/Üniversitelerin faaliyeti devam etse de, özellikle hadis ilmi 

bakımından “duraklama” ve “gerileme” dönemi olarak kabul edilmiştir. Buna rağmen 

bu dönemde hadis ilminin bazı alanları ile ilgili eserler yazılmıştır. Bu alanlardan biri 

de şerh edebiyatıdır. Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkatu’l-Mefâtîh eseri de bu dönemde 

yazılmış şerh çalışmalarından biridir.  

Aliyyu’l-Kârî yaşadığı dönem ve bölgenin tüm sosyal, siyâsî ve ilmî 

alandaki olumsuz şartlara bakmayarak öğrenimine önem vermiş ve ilim merkezlerini 

ziyaret ederek dönemin önde gelen âlimlerinden ders almış, öğrenciler yetiştirmiştir.  

İslâm âlimleri onun bilgi birikimini gerekli şekilde değerlendirmiş ve 

genellikle hakkında müsbet fikirler beyan etmişlerdir. Birkaç noktada bazı âlimler 

tarafından tenkit edilse de ilmî gerekçeler çerçevesinde bu tenkitlere cevaplar 

verilmiştir.  

Aliyyu’l-Kârî İslâmi ilimlerin neredeyse her alanında eser veya risâle 

yazmıştır. Toplam 260 civarındaki eserlerini özellikle hayatının son 10 yılında 

yazmıştır. Aliyyu’l-Kârî sürekli kendini yenileyen ve kendi görüşüne muhalif bile 

olsa doğru fikirleri tercih eden seçkin âlimlerden biri olarak kabul edilebilir. 



 

 

 

38 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN  

TANITIMI ve KAYNAKLARI 

  



 

 

 

39 

I. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN TANITIMI 

Araştırmamızın aslını oluşturan eser, hadis edebiyatında “derleme nitelikli 

eser” olarak bilinen çalışmalardan Tebrîzî’nin Mişkâtu’l-Mesâbîh adlı eserine 

yazılmış şerhtir. Tebrîzî’nin Mişkât’ı da Beğavî’nin Mesâbîhu’s-Sunne adlı eserinin 

tehzîbi mahiyetindedir. Mirkâtu’l-Mefâtîh’in tanıtımına geçmeden önce Beğavî ve 

eserleri hakkında bilgi vermenin isabetli olacağını düşünmekteyiz. 

A. BEĞAVÎ VE MESÂBÎHU’S-SUNNE  

“Muhyi’s-Sunne” ve “Ruknuddîn” diye anılan Ebû Muhammed el-Hüseyn 

bin Mesud el-Ferra el-Beğavî (ö. 516/1122) fakih, muhaddîs ve müfessîr olarak 

bilinmektedir. Şafîi mezhebine mensup bir âlim olduğu için isim ve lakaplarından 

sonra eş-Şafiî nisbesiyle anılmaktadır. Yakut el-Hamevî (ö. 626/1229), Beğavî’nin 

433/1041 yılında Horasan’ın Merveruz ve Herat arasında bulunan Bağşur 

kasabasında doğduğunu ifade etmektedir. 132 

Beğavî çok kıymetli eserler vücuda getirmiş âlimlerden biridir. Bu 

eserlerden pek çoğu günümüze kadar gelmiştir. Fakat eserlerden birçoğu dünyanın 

muhtelif kütüphanelerinde, henüz yazma haldedir.  

Beğavî’nin hadis sahasındaki çalışmaları ve şöhreti diğer alanlardaki 

çalışmalardan daha yaygındır. Bu alanda sekiz eser kaleme almıştır. Bunlardan üçü 

matbu, diğerleri ise yazma haldedir.  

Beğavî muhtelif kaynaklardan seçtiği hadisleri bir araya toplayarak derleme 

özelliğine sahip Mesâbîhu’s-Sunne adlı eserini meydana getirmiştir. Kâtib Çelebi, 

Mesâbîh’in özelliklerini şu şekilde sıralamıştır:  

“Derleme mahiyetinde daha önce yazılmış eserlerin en güzeli, Beğavî’nin 

Mesâbîhi’dir. Çünkü onun tertibi çok güzeldir. Hadisler yerli yerince 

                                                 
132 Hamevî, Yâkut, Mûcemu’l-Buldân, Kâhire 1906, I, 467-468. 



 

 

 

40 

yerleştirilmiştir. Bir kimse herhangi bir bâbın yerini değiştirmeğe kalksa, Beğavî’den 

daha uygun yere o bâbı yerleştiremez.”133 

Beğavî eserde geçen hadislerin senedlerini uzatmaktan sakındığı ve hadis 

imamlarının rivâyetlerine îtimad ettiği için tamamen terkettiğini, bazen hadislerin ilk 

râvilerini bile zikretmediğini, bazen ravi ile ilgiliverilmek istenen bir bilgiden dolayı 

ismini zikrettiğini bizzat kendisi ifade etmiştir. Bu arada eserinde geçen zayıf ve garib 

hadislere işaret etmiş, eserine mevzû ve münker hadis almadığını ifade etmiştir.134 

Beğavî bu eserini bâb sistemine göre hazırlamıştır. Her bâbın konusu ile 

ilgili olan hadisler “sıhâh”, “hısân” isimleri altındaki bölümlerde zikredilmiştir. Bu 

taksim sistemi tamamen Beğavî’ye mahsustur. Buhârî (ö. 256/870) ve Müslim (ö. 

261/875)’in birlikte ya da birinin rivâyet ettiği hadisi eserine almış ise bunları “sıhâh” 

ismi altında, Tirmizî (ö. 279/892), Ebû Dâvûd (ö. 275/888) ve diğer hadis âlimlerinin 

naklettiği hadisleri de “hısân” ismi altında toplamıştır. Beğavî mukaddimesinde 

“hısân” kısmındaki hadislerin çoğu âdil râvilerin birbirinden naklettikleri, ancak 

isnadlarının sıhhat bakımından Buhârî ve Muslim’in şartlarının derecesine 

yükselmeyen sahîh hadisler olduğunu ve şerî hükümlerin çoğunun hasen tarîkiyle 

gelen hadislerle sabit olduğunu belirtmiştir.135 “Hısân” bölümünde bazı zayıf hadisler 

de mevcuttur. Bu tür hadislerin sonunda “bu hadis munkatı,” “mürsel,”  “garîb”dir 

diyerek zayıf olduklarını bizzat Beğavî kendisi belirtmiştir.136  

Hemen işaret edelim ki, Beğavî tarafından yapılan bu “sıhâh” ve “hısân” 

ayrımı hadis ulemasınca pek hoş karşılanmamış ve tenkîd edilmiştir.137 

                                                 
133 Kâtib Çelebî, II, 1701-1702. 

134 Beğavî, I, 109-110. 

135 Beğavî, I, 10. 

136 Beğavî, III, 274; 564; IV, 141. 

137 Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ ibn Şeref ibn Murî, et-Takrîb ve’t-Teysîr li-Ma’rifeti Suneni'l-

Beşiri’n-Nezîr fî Usuli’l-Hadîs, Beyrut 1986, s. 6-7; Çakan, İsmâil, Hadîs Edebiyatı, İstanbul 

2003, s. 119. 



 

 

 

41 

Hatîb et-Tebrîzî Mesâbîhu’s-Sunne’nin kaynaklarını kendi eserinin 

mukaddimesinde vermiştir. O, kütüb-i sitte başta olmak üzere birçok kaynaktan 

istifade etmiştir. 138  

Mesâbîhu’s-Sunne üzerine ihtisar, tahric ve şerh çalışmaları yapılmıştır.139 

Bu tür çalışmaların en önemlisi kuşkusuz Hatîb et-Tebrîzî (ö. 737/1336)’nin 

Mişkâtu’l-Mesâbîh adlı eseridir. Beğavî’nin Mesâbîh’i en çok Mişkât’la beraber 

okunmaktadır. Hatib et-Tebrîzî Mesâbîh’e yeni şekil vermiş ve 1511 hadis ilâve 

etmek suretiyle Mişkâtu’l-Mesâbîh eserini vücuda getirmiştir.140  

Şimdi de Mesâbîhu’s-Sunne’nin daha sistematik şekli olan Mişkâtu’l-

Mesâbîh eserini tanıtmak istiyoruz. 

B. TEBRÎZÎ ve MİŞKÂTU’L-MESÂBÎH  

Tebrîzî’nin kaynaklarda tam adı, Ebû Abdillah Veliyyuddîn Muhammed ibn 

Abdillah et-Tebrîzî el-Umerî el-Bağdâdî 141  olarak kaydedilmiştir. VIII. asır 

âlimlerindendir. İsmindeki “Tebrîzî” nisbesi eski Azerbaycan kentlerinden biri olan 

Tebriz142  şehrine nisbettir. 143  Tebrîzî hakkında tabakât ve terâcim kitaplarındaki 

                                                 
138 Tebrîzî, Mişkât, I, 4-6. 

139 Mesâbîh üzerine yazılan şerhlerden meşhurları şunlardır: Alemu’d-dîn es-Sehâvî (ö. 643/1245) 

Şerhu’l-Mesâbîh, Turbiştî (ö. 661/1263) el-Muyesser fi Şerhi Mesabîhi’s-Sunne, Beyzâvî (ö. 

685/1286) Tuhfetu’l-Ebrâr, Muzhiruddîn Huseyin ibn Muhammed el-Muzhirî (ö. 727/1327) el-

Mefâtîh fî Şerhi’l-Mesâbîh, İbnu’l-Melek (ö. 854/1450) Şerhu Mesâbîhî’s-Sunne, İbn Kemal 

Paşa (ö. 940/1534) Şerhu’l-Mesâbîh. (bkz., Kâtib Çelebi, II, 1698-1699) 

140 Çakan, Hadîs Edebiyâtı, 119. 

141 Hayatı hakkında malumat için bkz., Kehhâle, X, 211; Kâtib Çelebî, II, 1699; Ziriklî, VI, 238; 

Kettânî, er-Risâle, 133; Tebrîzî, Mişkâtu’l-Mesâbîh, (mukaddimesi); Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 

14-15. 

142  Müellife nisbet edilen Tebrîzî nisbeti Tebriz şehrinde doğduğu içindir. Tebriz (Güney) 

Azerbaycan’da bir şehirdir. (Hamevî, I, 159).  

143 Kettânî,  er-Risâle, 380.  

 



 

 

 

42 

malumat yok denecek kadar azdır. Şârihler Tebrîzî’yi sadece birkaç cümleyle taltif 

ve takdîr etmişlerdir. 

Mişkâtu’l-Mesâbîh, Tebrîzî’nin en meşhur eseridir. Şerh metodunu 

inceleyeceğimiz “Mirkâtu’l-Mefâtîh” de bu değerli eserin şerhidir.  

Hatîb et-Tebrîzî bu eseri, Beğavî’nin senedsiz zikrettiği hadislerin râvi ve 

kaynağını göstermek ve hemen hemen her bâb’ı üç fasla çıkarmak suretiyle telif 

etmiştir. Tebrîzî’nin ilâve ettiği üçüncü fasıl, Beğavî’nin açmış olduğu ilgili bâba 

uygun düştüğü halde kitabına almadığı hadislerden oluşan bir fasıldır. Bunu şöyle 

özetlemek mümkündür:  

1. Fasıl: Beğavî’nin “sıhâh” dedikleri. Bunlar, Buhârî ve Müslim’in ya 

birlikte ya da ayrı ayrı kitablarına aldıkları hadislerdir. Aynı hadisi tahriç 

eden diğer hadisçilere işaret etmeye gerek duyulmamıştır. 

2. Fasıl: Beğavî’nin “hısân” dediği hadislerden meydana gelmektedir. 

3. Fasıl: Bu da ait olduğu bâb’a uygun düşmesine rağmen Beğavî’nin 

Mesâbîhu’s-Sunne’ye almadığı hadislerden oluşmaktadır. Tebrîzî’nin 

bizzat yaptığı ilâvedir.144 

Tebrîzî, her ne kadar Beğavî gibi merfû hadisleri seçmek üzere bir eğilim 

göstermemişse de usulde Beğavî’ye tam tamına bağlı kalmıştır. 145  Ancak 

mukaddimesinde Beğavî’nin farkına varmadığı, gaflet ettiği bazı hususları ve 

konuları açıkladığını ifade etmiştir. 146 

Bu eserin birkaç defa basımı ve üzerine şerh, ihtisar çalışmaları yapılmıştır. 

Eser aynı zamanda bazı dillere de tercüme edilmiştir. Mişkât’ın birçok matbu şerhleri 

vardır. Türkiye’nin bazı kütüphanelerinde bu şerhlerin yazmaları bulunmaktadır: 

                                                 
144 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 6. 

145 Çakan, Hadîs Edebiyâtı, 119. 

146 Örnekler için bkz., Tebrîzî, I, 142; 586; 657; II, 1154; 1157. 



 

 

 

43 

a. Ahmed ibn Muhammed et-Tîbî (ö. 743/1343 )’nin el-Kâşif an Hakâiki’s-

Sunen’i: Karâçî 1992/1412. Yazmaları: Ragıp Paşa Ktp: 321; 

Süleymâniye Ktp: Yeni Cami, 245, 259. 

b. Cürcânî (ö. 816/1414 ) Şerhu’l-Curcânî: Yazmaları Murat Molla Ktp: 

527-530; Süleymaniye ktp: Kılıç Ali, 198. 

c. Abdulazîz Muhammed ibn Abdilazîz el-Ebherî (ö. 895/1490)’nin 

Minhâcu’l-Mişkât’ı.  

d. İbn Hacer Heytemî (ö. 973/1566)’nin Fethu’l-İlâhi fî şerhi Mişkât’ı. 

Yazması, Nurosmaniye 1069-91. 

e. Aliyyu’l-Kârî (ö. 1014/1605)’nin Mirkâtu’l-Mefâtîh şerhu Mişkâti’l-

Mesâbîh, Kâhire 1309; Beyrut, 1992; 2001; 2007. 

f. Sıddık Şerîf (ö. 1033/1624)’in, Nucûmu’l-Mişkât’ı 

g. Abdulhâlik ibn Seyfeddîn ed-Dihlevî (ö. 1052/1642) Eşi’atu’l-Lema’at fî 

Şerhi Mişkât (Farsça); Lema’atu‟t-Tenkîh fî Şerhi Mişkâti’l-Mesâbîh, 

h. Muhammed İdris Kandehlevî (ö. 1384/1965) ’nin,  et-Ta’lîku’s- Sabîh 

ala Mişkâti’l-Mesâbîh 

i. Ebu’l-Hasen Ubeydullah ibn Muhammed Abdusselam el-Mubârekpûrî 

(ö. 1414/1993) Mir’âtu’l-Mefâtîh.147  

Mişkat üzerine yapılmış şerh çalışmalarından başka önemine binâen bazı 

ihtisar çalışmaları da yapılmıştır: 

a. Sirâcuddîn Huseyin ibn Bahâuddin Şehecehânâbâzî, Sirâcu’l-Hidâye 

adlı eseri. 

                                                 
147 Kettânî, er-Risâle,  381. 



 

 

 

44 

b. Nûru’l-Huseyin Hân Sâdık ibn Hân, er-Rahmetu’l-Mihdâ Tekmiletu’l-

Mişkât adlı eseri. 

“Mişkât-i şerif” şeklinde kısa isimle de anılan bu eser, Arapça şerhleri 

yanında başka dillere en fazla çevirileri yapılan sünnete dair müracaat kaynağı olma 

özelliğine sahip bir eserdir. Üzerine yapılmış tercüme çalışmaları şunlardır: 

a. al-Haj Maulana Fazlul Kârim, al-Hadîs an english translation 

commentary of Mishkat-ul-Masabih, Lahor Malik Sirajuddin & Sons, 

1979. (İngilizceye tercüme) 

b. Abdul Hameed Sıddiqui (translated and annotated), Mishkat-ul-

masabih, New Delhi, 1990. (İngilizceye tercüme) 

c. Kutbuddîn Hân Dihlevî, Mişkâtu’l-Mesâbîh, Lahore 1992. (Hintçeye 

tercüme) 

Türkçe tercümeleri de şunlardır: 

a. Mustafa Uysal,  İzahlı Mişkâtu’l-Mesâbîh Tercümesi, Konya trs. (429 

hadis şerh edilmiştir).  

b. İsmail Çetin, Tahkîm-i Sâdât Şerh-i Mişkât, Isparta 1995. (139 hadis 

şerh edilmiştir). 

b. Hanîfi Akın, Mişkâtu’l-Mesâbih,( tercüme, tahric ve açıklama) Çelik 

yayınevi, 2013-2014. 5 cilt halinde basılmıştır.  

c. Hüseyin Yıldız, Hasan Yıldız, Zekeriya Yıldız, Mişkâtu’l-Mesâbih , 

Ocak yayınları 2015. 5 cilt halinde basılmıştır.  

Mişkat üzerine yapılan bu şerh, ihtisar ve tercüme çalışmaları onun değerini 

ve ilim dünyasındaki yerini bir daha ispat etmektedir. Her ne kadar Beğavî’nin 

Misbâhu’s-Sunne eserine yapılan bir çalışma olsa da, Mişkât ondan daha meşhur 

olmuş, daha değerli kabul edilmiş ve daha fazla rağbet görmüştür. 



 

 

 

45 

Tebrîzî’nin günümüze ulaşan ikinci eseri de hadis alanına aittir. Bu eser 

hadis ricalinden bahsetmektedir. Mirkâtu’l-Mefâtîh’in sonunda basılan bu eser, 

muhtevadaki hadislerin râvilerini tanıtmaktadır. 148  Yeri gelmişken onu da ifade 

edelim ki, Mişkât’ta sadece ilk râviler, yani sahâbe veya tâbiûn râviler kaydedilmiştir. 

C.  MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH 

Aliyyu’l-Kârî hadis şerhlerine genel anlamda önem vermiştir. Şerh alanında 

kendisinden önce gelen âlimlerden ayıracak özellikte eserler kaleme almıştır. Bu 

eserleri ile ilgili açıklamalar bir önceki bölümde kaydedilmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî’nin en önemli ve kapsamlı matbu eserlerinin başında 

Mirkâtu’l-Mefâtîh şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh isimli eseri gelmektedir. Bu eser 

Mişkâtu’l-Mesâbîh’de yer alan 6442 hadisin şerh edilmesinden müteşekkildir. 

Alanında yazılmış en kapsamlı eserlerden biri sayılan Mirkâtu’l-Mefâtîh Aliyyu’l-

Kârî’nin ustalık eseridir. Bu eserin hangi tarihte kaleme alındığı ise tespit edilemedi.  

Mirkâtu’l-Mefâtîh, kolay ve belîğ üslupta yazılmış bir eserdir. Müellif, şerh 

ettiği hadislerle hanefî fıkhının delillerine temas etmiştir. Hanefî mezhebi hakkında 

yapılan tenkitleri cevaplandırmış ve delillerinin sağlam olduğunu göstermiştir. Şerhte 

dil ile ilgili değerlendirmelere de sık rastlanmakta ve müellifin mütehassıs bir dilci 

olduğu görülmektedir. Aynı zamanda tasavvufî bazı yorumlar, diğer mezheplerin 

açıklamaları da hadislerin şerhinde karşımıza çıkmaktadır.  

Eser daha önceki şerhlerde bulunan birçok özelliği kendisinde cem etmiştir. 

Anlaşılır bir dille yazılmış olması, şerh ederken birçok âyet ve hadislerden istifade 

edilmesi, sahâbe ve tâbiûnun ictihadlarının yanı sıra alanında mâhir alimlerin 

değerlendirmelerine yer verilmesi, izahların ilmî üsluba dikkat edilerek yapılmış 

olması, râvilerin terceme-i hâl bilgilerinin verilmiş olması esere değer katan 

özelliklerdendir. Genel olarak şerhlerin hicri IV. ve V. asırda yeni yazılmaya 

                                                 
148 Eserin ismi “el-İkmâl fî Esmâi’r-Ricâl” dir.  



 

 

 

46 

başlandığını kabul edersek, Mirkâtu’l-Mefâtîh dönem itibariyle son dönem (h. XI) 

şerhlerinden olduğu kabul edilebilir.   

Aliyyu’l-Kârî bu eseri şerh ettiği için mutlu olduğunu ifade ettikten sonra 

onu kimlerden okuduğunu şu şekilde nakletmiştir: “Ben bu muazzam eseri muhterem 

meşâyihe okudum. Allah bizi onlarla ve ilmileri ile faydalandırıp bereketlendirsin. 

Onlardan birisi de ilk dönemin en önemli simalarından Allâme Şeyh Atiyye es-

Sulemî’dir. O, Hasan el-Bekrî’nin talebesidir. Aynı zamanda, Rabbânî âlim İsmâil 

eş-Şirvânî’nin talebesi Seyit Zekeriyâ ve Ali el-Muttakî’ye okuyarak arz ettim”149 

Önemine binâen bu şerh hem kendi döneminde hem de sonraki dönemlerde 

rağbet gören eserlerden olmuş ve medreselerde öğrencilere okutulmuştur.  

1. Yazılma Sebebi 

Her eserin bir yazılma sebebi vardır. Bir müellifi eser yazmaya, bazı âmiller 

mecbur etmiş olabilir. Eserin kaleme alınma nedeni umumiyetle “mukaddime” 

kısmında belirtilir.  

Aliyyu’l-Kârî de kendisinden önceki şârihler gibi, söz konusu şerhini neden 

yazdığını mukaddimede beyan etmiştir. O, Mişkâtu’l-Mesâbîh’i hangi hocalardan 

okuduğu ve nüshaları hakkında bilgi verdikten sonra sözkonusu esere şerh yazma 

gerekçesini şöyle kaydetmiştir: “Yaşadığımız dönemde hadis ilmi gibi şerefli bir 

bilim dalının öğrenimine karşı rağbetin azalması, ilim ve ilimle amel konusunuda çok 

ciddi gevşekliğin bulunması bizi bu şerhi yazmaya sevk etmiştir.”150  

Öte yandan Mişkât’a şerh yazan âlimlerin ekseriyeti Şâfiî mezhebine 

mensuptur. Bunlar da hadisler ile mezheplerine göre istidlalde bulunmaktadırlar. 

Onlar Hanefî’leri “ashâb-ı rey” diye isimlendirmekte ve kıyasla istidlalde 

bulunduklarını iddia etmektedirler. Bu sebeple, fıkhî deliller hakkında yeterli bilgisi 

olmayan halk, -Hanefîlerin ortaya koyduğu meselelerin bizzat kendi delillerine 

muhaliftir- gibi yanlış bir zanna kapılabilmektedir. Hakikate muhalif olan bu algıyı 

                                                 
149 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 34-35. 

150 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 36. 



 

 

 

47 

önlemek ve Hanefîlerin delillerini açıklamak için bu eserin yazıldığı ifade 

edilmiştir.151 

2. Nüshaları ve Baskıları 

Mirkâtu’l-Mefâtîh’in birkaç elyazma nüshası vardır. Bunlardan ilki 

Medîne’deki Şeyhu’l-İslâm Ârif Hikmet Kütüphanesinde iki cilt şeklinde 

bulunmaktadır. Birinci cildi 151 numara ile 757 varak şeklinde, ikinci cildi ise 152 

numara ile 637 varak şeklindedir.  

Bir diğer nüshası Medîne Mahmûdiye kütüphanesinde bulunmaktadır. 

Dokuz cüzden ibarettir. 596-604 numaraları ile mahfuzdur. Toplamı 4500 varaktır.  

 El-Haramu’l-Mekkî kütüphanesinde de bir nüshası bulunmaktadır. Bu eser 

408 numarada mahfuzdur.152 Bundan başka Brockelman Hindistan, Londra, Cezâyir, 

Râğib, Yeni Câmi, Kâhire kütüphanelerinde de yazmaların bulunduğunu ifade 

etmiştir.153 

Mirkâtu’l-Mefâtîh farklı ülkelerde bir kaç defa basılmıştır.   

1. Kâhire 1892, el-Matbaatu’l-Meymeniyye, 5 cilt halinde basılmıştır.  

2. Pakistan 1392/1972, İmdâdiyye matbaası.  

3. Beyrut 1994, Dâru’l-fikr, 11 cilt halinde basılmıştır.  

4. Beyrut 2007, Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye. 11 cilt halinde basılmıştır.  

3. Üslûbu 

Genel hatları ile Aliyyu’l-Kârî’nin eserini yazarken istifade ettiği şerh 

üslublarını şu şekilde sıralayabiliriz:   

                                                 
151 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 10; I, 35. 

152 Kutlay, 301. 

153 Brockelman, I, 448. 



 

 

 

48 

a. Bâb başlıklarından hemen sonra hadisin izahına geçmeden bâbla ilgili 

ayet ve hadis bağlantıları kurulmuş, lâzım gelen bilgiler verilmiştir. 

Ancak bu uygulama her zaman böyle değildir. Bazen bâbla ilgili herhangi 

bir bilgi verilmeden izah kısmına geçilmiştir.  

b. Hadisin sened kısmında yer alan sahâbi râvi hakkında ilk geçtiği yerde 

bilgi sunulmuştur. Hakkında bilgi sunulan râvî, tekrar geçtiğinde önceki 

malumat hatırlatılarak özet bilgi sunma yoluna gidilmiştir.  

c. Genellikle hadisler kelimelerin izâhı ile şerh edilmiştir. Şerh edilirken 

hem önceki şerhlerden iktibaslar yapılmış hem de dil ve lügat 

kitaplarından nakillerde bulunulmuş, şiirlerden istifade edilmiştir. 

Genellikle kavram ve kelime izahları verildikten sonra اي (yani) denilerek 

hadiste anlatılmak istenen anlam kaydedilmiştir. 

d. Çalışmada soru-cevap metodundan da yararlanılmıştır. Bazı hadislerin 

şerhinde “Eğer sen şöyle dersen ben de şöyle derim” ifadesi ile hadisin 

şerhi yapılmıştır.  

e. Âlimlerin değerlendirmeleri bazen açık şekilde قال ifadesinden istifade 

edilerek bazen de genel atıflarla قيل ifadesi ile nakledilmiştir.  

f. Âlimlerin görüşleri nakledildikten sonra kendi değerlendirmesi veya 

“ashâbımız şöyle demiştir” diyerek mezhebinin görüşü belirtilmiştir. 

Bazen de âlimlerin görüşleri yapıcı üslupla tenkit edilmiştir.  

g.  Zaman zaman yapılan şerhlerden sonra  الله اعلم “Allah daha iyi bilir” gibi 

ifadelerden istifade edilmiştir.  

h. Yapılan izahlar “velhâsıl” gibi ifadelerle özetlenmiştir.  

i. Bazen hadisler geniş şekilde şerh edilirken bazen de kısa izah edilmiştir.  

j. İlk ciltlerde daha geniş izahlara yer verilirken sonraki ciltlerde konuları 

fazla detaylandırılmamıştır.  



 

 

 

49 

k. Bazen yapılan izahların daha geniş şekline yönlendirmeler yapılmış “bu 

konu ile ilgili ben bir eser kaleme aldım” denilerek kaynak gösterilmiştir.  

l. Bazen açıklamalarda “et-Tîbî şöyle dedi”, “İbnu’l-Melek şöyle dedi” gibi 

ifadelerle âlimlerin görüşleri olduğu gibi nakledilmiştir.  

DEĞERLENDİRME 

Mirkâtu’l-Mefâtîh Aliyyu’l-Kârî’nin yaptığı şerh çalışmalarının en 

kapsamlısıdır.  Şerhin aslını oluşturan Tebrîzî’nin Mişkâtu’l-Mesâbîh adlı eseri ihtiva 

ettiği konular ve tertip bakımından yazıldığı günden başlayarak günümüze kadar 

hadis halkalarında ve derslerde okutulan eser olmuştur. O kadar beğeni kazanmıştır 

ki, hakkında “Mişkât-ı Şerif” denilmiştir. Çok okunduğu ve beğeni kazandığı için 

de birçok ülkede birden çok baskısı yapılmıştır.   

Mirkâtu’l-Mefâtîh’in yazılma sebebi de ona değer katan âmillerdendir. 

Hanefî mezhebinin hadise bakışını ve anlayışını ihtiva etmesi ve müellifin yaşadığı 

dönemde hadislere olan itinasızlığa karşı hatırlatma niteliği taşıması esere değer 

katmıştır.  

  



 

 

 

50 

II. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN KAYNAKLARI 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken daha önceki şerhlere ve diğer temel 

kaynaklara müracaat etmiştir. İlk dönem şerh eserlerinden istifade ettiği gibi, muâsırı 

sayılabilecek âlimlerin eserlerinden de sıklıkla istifade etmiştir. Özellikle şerhini 

yaptığı Mişkâtu’l-Mesâbîh’in şarihlerine daha çok müracaat etmiştir. Genel olarak o, 

hem hadis kaynaklarını belirlerken hem de şerh ederken yüz civarında kaynaktan 

istifade etmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken istifade ettiği kaynakların ve 

müelliflerin isimlerini her zaman zikretmemiştir. Bu da hem şerh geleneğinin hem de 

yaşadığı dönemin uygulamasından olsa gerektir. Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî’nin 

istifade ettiği kaynaklardan şu yollarla faydalandığını ifade edebiliriz: 

a. Hem müellifinin hem de eserinin adını belirterek iktibas yaptığı 

kaynaklar. 

b. Sadece müellif ismini belirterek eser ismini vurgulamadan istifade ettiği 

kaynaklar. 

c. Kaynağın müellifinin ismini belirtmeden “kîle” diyerek yapmış olduğu 

iktibaslar. 

Konuya geçmeden Aliyyu’l-Kârî’nin istifade ettiği şerhler konusunda 

uyguladığı usûle de atf-ı nazar etmek isteriz. Şöyle ki, Aliyyu’l-Kârî âlimlerden 

yaptığı nakillerde her zaman onların fikirlerini aynen kabul etmemiştir. Zaman zaman 

onların fikrilerini tenkîd etmiş ve buna karşı çıktığını açık şekilde beyan etmiştir. 

Meselâ; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Allah’a sığındığı menfi hasletlerden bahs eden 

hadisin şerhinde hem Tîbî154 hem de İbn Hacer’in zikrettiği menfi özelliklerin tutarsız 

olduğunu şu şekilde bildirmiştir: “Ben derim ki, Subhanallah! Bu özelliklerin 

zemmedilmiş çeşitlerinden değil de, nefis çeşitlerinden olduğu nereden çıktı. Sonra 

zinâyı bunların arasında zikretmek fâhiş hatadır. Zinâ davranıştır, ahlak çeşidi 

                                                 
154 Tîbî, el-Kâşif ani’l-Hakâik, VIII, 1917. 



 

 

 

51 

değildir. Çok yemek ve çok uyumak da bu kabildendir. Sanki ahlakla ilgili hiçbir eser 

mütâlâ etmemiştir. Eğer okumuş olsaydı haram ve mekruhların zemm edilmiş ahlak 

üzerine bina edildiğini görürdü. Tüm bu menfi özellikler, insan katli, hırsızlık, haksız 

yere mal gaspı zemm edilmiş huylardandır. Aynı şekilde diğer haset, gıybet gibi 

menfi özellikler de zemm edilmiş ahlak çeşitleridir. Bundan dolayı denilmiştir ki, 

“Kendisi için istediğini kardeşi için istemediği müddetçe kâmil iman etmiş 

sayılmaz.”155  Aliyyu’l-Kârî karşı çıktığı bazı görüşleri açık şekilde tenkit etmekte, 

bazen de aşırı giderek muhatabını birşey bilmemekle itham etmektedir. Ancak 

şarihlerin fikirleri ile aynı görüşte olduğu durumlar daha fazladır.    

Eserin değerini tespit edebilmek için onun kaynaklarını ortaya koymak 

önemlidir. Biz burada Aliyyu’l-Kârî’nin sıkça kullandığı eserleri tanıtmaya 

çalışacağız. Kaynakları ne ölçüde, hangi konularda ve nasıl kullandığını da eserleri 

tanıtırken kısa notlar şeklinde zikredeceğiz.  

A. HADİS İLİMLERİ İLE İLGİLİ KAYNAKLAR 

Şerh eseri telif ederken hadis kaynaklarından, hadis usûlü ve târihi ile ilgili 

kaynaklardan ve pek tabîi olarak da şerh ve rical kaynaklarından istifade edilmesi 

kaçınılmazdır. Bu kısımda bu alanlarla ilgili eserleri sınıflandırmanı dikkate alarak 

kaydetmeğe çalışacağız. Önce hadis metin kitapları ele alınacaktır. Fakat şunu 

belirtmek isteriz ki, metin kitaplarının hepsine ayrıca temas etmek araştırmamızın 

gereksiz uzamasına sebep olacaktır. Dolayısıyla biz sadece hadisleri şerh ederken 

istifade ettiği kaynaklara temas edeceğiz:156 

 

                                                 
155 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 376. Hadis için bkz. Buhârî, Îman 7; Müslim, Îman 71-72.  

156 Aliyyu’l-Kârî Tebrîzî’nin istifade ettiği kaynakların hepsini kullanmıştır. Tebrîzî eserinde şu 

kaynaklardan istifade etmiştir: İmâm Mâlik (ö. 179/795), İmâm Şafiî (ö. 204/820), Ahmed ibn 

Hanbel (ö. 241/855), Darimî (ö. 255/869), Buhârî (ö. 256/870), Muslim (ö. 261/875), İbn Mâce 

(ö. 273/887), Ebû Dâvud (ö. 275/889), Tirmizî (ö. 279/892), Nesâî (ö. 303/915),  Darakutnî (ö. 

385/995), Beyhakî (ö. 454/1066), Rezin ibn Muaviye (ö. 535/1140). Bkz., Tebrîzî, Mişkât, I, 5-

6. 



 

 

 

52 

1. Hadîs Kaynakları 

a. İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekir Abdullah ibn Muhammed ibn İbrâhim (ö. 

235/849), el-Kitâbu’l-Musannef.  

Aliyyu’l-Kârî, hadisleri şerh ederken kullandığı hadislerin bazılarını 

Musannef’ten nakletmiştir. Bazen sadece “İbn Ebî Şeybe rivayet etmiştir ki” 

şeklinde, bazen de hem müellif hem de eser ismini “İbn Ebî Şeybe Musannef’te 

rivayet etmiştir ki...” şeklinde kaydetmiştir. 157 

b. Bezzar, Ebû Bekr Ahmed İbn Amr (ö. 292/905),  Musnedu’l-Bezzar. 

Aliyyu’l-Kârî 90 civarı hadis tahricini Bezzar’dan nakletmiştir. 158 

c. Ebû Ya’la el-Mevsılî, Ahmed ibn Ali (ö. 307/919), Musnedu Ebî Ya’la 

el-Mevsılî. 159 

Bazı rivayet farklıkları ve şahid gösterdiği rivayetlerin kaynak gösterildiği 

esrlerden biri Ebû Ya’la’nın Musned adlı eseridir.  

d. Taberânî, Ebu’l-Kâsım Musnidu’d-Dunyâ Suleymân ibn Ahmed (ö. 

360/971), el-Mucemu’l-Kebîr; el-Mucemu’l-Evsat; el-Mûcemu’s-Sağir.  

Taberânî’nin el-Mûcemlerinden bol miktarda rivayet nakli yapılmıştır. 

Toplamda 400 den fazla olan bu nakillerin bazılarını kitap isimlerini belirtilerek, 

bazılarını da sadece müellif ismi ile yapmıştır. 160   

e. Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed ibn Huseyn ibn Ali (ö. 454/1066), es-

Sunenu’l-Kubrâ; el-Câmi’ li-Şuabi’l-Îman.161 

                                                 
157 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 054;  III; 345; V,87; 163; VI, 401. 

158 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 381; 423; 459; II, 273; III, 293; IV, 432. 

159 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 104; II, 330; IV, 297; VII, 368. 

160 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 152; 188; 212; 219; II, 160; 165; 196; III, 161; 175; 199; IV, 215; 250; 

V, 334; 397; 408; 447; X, 96. 

161 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 345; II, 145; III,  125; V, 427; VI, 493. 



 

 

 

53 

Aliyyu’l-Kârî, Beyhakî’nin eserlerinden rivâyetlerin kaynağını gösterirken 

bazen de şerh ettiği hadisi izah ederken bol miktarda rivâyet nakletmiştir. 162 

f. Deylemî, Ebû Şucâ‘ Şîrûye İbn Şehrdâr (ö. 509/1115)  Kitâbu’l-Firdevs 

bi-Mesûri’l-Hitâb. 

Aliyyu’l-Kârî Deylemî’nin eserine “ Deylemi Musnedu’l-Firdevs’inde şöyle 

tahric etmiştir” diyerek atıfta bulunmuştur. 163 

Aliyyu’l-Kârî hadis metinlerinin tahrici ile ilgili şu kaynaklara da müracaat 

etmiştir: Tirmizî (ö. 279/892) Şemâil, 164  Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014), el-

Mustedrek,165 İbnu’l-Esîr el-Cezerî (ö. 606/1210), Câmiu’l-Usûl, 166  İmâm Nevevî 

(ö. 676/1277), el-Ezkâr, 167  Munzirî (ö. 656/1258), et-Terğîb ve’t-Terhîb 168  İbn 

Huzeyme (ö. 311/924), es-Sahîh, 169  es-Sehâvî (ö. 902/1497)  el-Mekâsidu’l-

Hasene, 170  es-Suyûtî (ö. 911/1505), el-Câmiu’s-Sağîr; el-İtkân; 171  Hâşiye ale’l-

Buhârî.172 

2. Hadîs İlimleri Kaynakları 

Hadîs kaynaklarının yanı sıra hadîs ilimleri ile ilgili kaynaklara da bol 

miktarda müracaat edilmiştir. Bunlardan en fazla istifade edilenlerden bir kısmını 

kaydetmek isteriz: 

                                                 
162 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 269; 327; 490. 

163 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 142; 372; II, 311; IV, 375; V, 505; VII, 255. 

164 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 25; 30; X, 96. 

165 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 57; 341; III, 492; IV, 268; V, 404. 

166 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 172; 248; 290; 378; 388; 401; II, 108; 167; 195; 212. 

167 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 327; II,15; 154; III, 10; 11; 23; 376; V, 167. 

168 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 293; VI, 532. 

169 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 81;171; 185; 210;375; III,93, 448, IV, 393, 398. 

170 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 329; IX, 260; 385; 454. 

171 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 149; V, 3. 

172 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 5. 



 

 

 

54 

a. Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd ibn Ömer (ö. 538/1144), el-

Fâik fî Ğarîbi’l-Hadîs.173  

Aliyyu’l-Kârî kelime izahlarında el-Fâik’ten yararlanmıştır.174 

b. İbnu’s-Salâh, Takiyyuddîn Ebû Amr Osman İbn Abdirrahman İbn Osman 

(ö.643/1245), Ulûmu’l-Hadîs 

Hadis usûlü konularında müracaat ettiği kaynaklardan biri de İbnu’s-

Salâh’ın eseri olmuştur.175  

c. İbnu’l-Esîr, Mecduddîn Ebu’s-Seâdât Mubârek ibn Muhammed el-Cezerî 

(ö. 606/1209), en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs.176 

d. Tirmizî (ö. 279/892),  Kitâbu’l-İlel.177 

3. Şerh Kaynakları 

Mirkât’ın kaynaklarının önemli kısmını şerh eserleri oluşturmaktadır. 

Aliyyu’l-Kârî hem Mişkât’ın şerhlerinden hem de diğer eserlerin şerhlerinden istifade 

etmiştir. Bazen istifade ettiği kaynaktan bilgileri aynen aktarmış, bazen de tenkit 

                                                 
173 Hadîslerde geçen nadir kelimelerle ilgili olan bir eserdir. Zemahserî’nin el-Fâik’i ve İbnu’l-Esîr 

(ö. 606/1209)’in en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs’i daha önce alfabetik olarak yazılmış olan eserlerle 

mukayese edildiginde, hadîs lügatleri diye isimlendirilmeye daha uygundur. Bununla birlikte 

taşıdıkları üç ayrı özellikle sözlüklerden ayrılırlar:  

Birincisi, kelimenin dil içindeki anlamları ile birlikte hadîslerdeki farklı kullanımlarını 

vermeleri,  

İkincisi, edebî ve fıkhî hususlar ihtiva etmeleri,  

Üçüncüsü, semantik tahlile teşebbüs etmeleridir. (Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadisin 

Anlaşılmasında Metodoloji Sorunu, TDV. Yay., Ankara 1997, s. 114.) 

174 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 486; III, 180; VIII, 21; 357; 364.  

175 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 161;  I, 171; I, 498; VI, 590. 

176 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 364. 

177 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  III, 493; IV, 420. 



 

 

 

55 

ederek nakletmiştir. Aliyyu’l-Kârî’nin genellikle istifade ettiği şerh kaynakları 

şunlardır: 

a. Hattâbî, Ebû Suleyman Muhammed İbn İbrâhim el-Bustî (ö. 388/998), 

Meâlimu’s-Sunen. 

Aliyyu’l-Kârî Hattâbî’nin eserinden fıkhî konuların ve bazen de hadislerdeki 

garîb kelimelerin açıklamalarında istifade etmiştir.178 

b. Beğavî, Ebû Muhammed el-Huseyn (ö. 516/1122), Şerhu’s-Sunne. 

Aliyyu’l-Kârî Beğavî’nin şerhlerine de müracaat ederek hadis izahlarına 

farklı boyut kazandırmıştır. Aliyyu’l-Kârî bazen “Beğavî şöyle demiştir” diyerek 

bazen de “Şerhu’s-Sunne’de şöyle denmiştir” diyerek Beğavî’nin fikirlerini 

nakletmiştir. Meselâ; Namaz bölümünde imamın namazda hata etmesi ile ilgili 

hadisin izahında “Şerhu’s-Sunne’de de şöyle geçmektedir” diyerek özetle şu 

değerlendirmelere yer vermiştir:  Burada, eğer imam abdestsiz veya gusülsüz namaz 

kıldırsa, imamın namazı iade etmesine, ancak cemaatın iade etmesine gerek 

olmadığına delil vardır. İmamın abdestsiz olduğunu bilip bilmemesi durumu 

değiştirmez.179 

c. Kâdî İyâd (ö. 544/1149), İkmâlu’l-Mu’lim bi Fevâidi Muslim. 

Aliyyu’l-Kârîn’in hadislerin muhtevalarını şerh ederken fikirlerinden 

istifade ettiği âlimlerden biri de Kâdı İyâd’dır. Her ne kadar Kâdı İyâd’ın hangi 

eserinden nakiller yaptığını belirtmese de biz onun “İkmâlu’l-Mu’lim bi Fevâidi’l-

Muslim” adlı eserin olduğunu belirledik. 

Kitâbu’l-ilim’deki “Kim ilim taleb etmek için yola çıkarsa, Allah da onu 

cennet yollarından birine dâhil eder...”180 şeklinde devam eden hadisde âlim ile âbid 

                                                 
178 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 137; I, 203; V, 41; V, 71. 

179 Beğavî, Şerhu’s-Sunne, III, 405; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 190. Örnekler için bkz., Mirkât, I, 

241; 251; 313; 336 . 

180 Ebû Dâvud, İlm 1; Tirmizî, İlm 19; İbn Mâce, Mukaddime 17. 



 

 

 

56 

arasındaki farkı Kâdı İyâd’dan şu şekilde nakletmiştir: “Kâdı demiştir ki; Hz. 

Peygamber âlimi aya ve âbid yıldıza benzetmiştir. Zîra âbidlerin olgunluğu ve 

aydınlığı âbidten başkasına intikal etmez. Âlimin Hz. Peygamber (s.a.v.)’den aldığı 

nur ise başkasına geçer ve onu parlatır. Ayın Allah’ın yarattığı güneşin nurundan 

nurlanıp ve parladığı gibi.181 

d. Turbiştî, Ebû Abdillah Şihâbuddîn Fadlullah İbn Hasan (ö. 661/1263), 

el-Kitâbu’l-Muyesser fî Şerhi Mesâbîhi’s-Sunne. 

Aliyyu’l-Kârî hadislerin izahında sıklıkla Turbiştî’den nakillerde 

bulunmuştur. Akâid konusunda da ondan iktibaslar yapılmıştır.182 

e. İmâm Nevevî,  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ İbn Seref İbn Mûrrî (ö. 676/1277), 

el-Minhâc fî Şerhi Sahîh-i Muslim İbni’l-Haccâc. 

Aliyyu’l-Kârî’nin bilgisine ve izahlarına müracaatda bulunduğu bir diğer 

şerh alimi İmâm Nevevî’dir. “Bu konuda İmâm Nevevî şöyle demiştir” diyerek 

iktibaslar yapılmıştır. Meselâ; Kabir ziyareti ile ilgili hadisin şerhinde kabirleri 

kadınların ziyaret edip edemeyeceği konusunda “İmâm Nevevî şöyle demiştir” 

diyerek konuyu özet şekilde aktarmıştır: Erkeklerin kabirleri ziyaret etmesi 

konusunda icmâ vardır. Ancak kadınların kabirleri ziyaret etme konusunda iki farklı 

görüş vardır. Birinci görüşe göre kesin şekilde mekruh olduğu söylenirken, ikinci 

görüşe göre ise fitneden emin olunursa kadınların da kabirleri ziyaret edebilecekleri 

söylenmiştir.183 

                                                 
181 Kâdı İyâd, İkmalu’l-Mu’lîm, Riyad 1996, III, 111;146; VI, 203; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 471; I, 

502; III, 21; III, 34; III, 190; III, 246. 

182 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 259; I,  486; I, 479; I, 484; II, 113; II, 122; III, 141; III, 187. 

183 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 215; İmâm Nevevî, el-Minhâc fî Şerhi Sahîh-i Muslim İbni’l-Haccâc 

VII, 46. Örnekler için bkz., Mirkât, I, 146; I, 449; V, 130; 212. 



 

 

 

57 

Aliyyu’l-Kârî İmâm Nevevî’nin Şerhu’l-Erbaîn, 184  Tehzîbu’l-Esmâ 185 

eserlerinden de faydalanmış ve rivâyetlerin sıhhat değerlendirmelerine yer vermiştir.  

f. Muzhirî, Allâme Muzhiruddîn Huseyin İbn Muhammed (ö. 727/1326) 

el-Mefâtîh fî Şerhi’l-Mesâbîh. 

Aliyyu’l-Kârî’nin hadis şerhlerinde nakilde bulunduğu âlimlerden biri de 

Mesâbîh şarihi Muzhirî’dir. Mesela; Hz. Peygamber Ensardan bir çocuğun 

cenazesine davet edildi. (Hz. Aişe) Ben de şöyle dedim:“Ne mutlu ona, cennet 

kuşlarından bir kuştur. Bir kötülük yapmadı” dedim. Bunun üzerine Hz. Peygamber 

(s.a.v.): “Bilmiyor musun; Allah cenneti ve halkını henüz babalarının sulbünde iken 

yaratmış, cehennemi ve ehlini de babalarının sulbünde iken yaratmıştır.”186 hadisinin 

“kötülük yapmadı” kısmının izahında Muzhirî’den şu değerlendirmeyi nakletmiştir: 

Hukukullaha taalluk eden günah işlememiştir. Malın zayî edilmesi, birinin 

öldürülmesi gibi konularda ise diyet alınır. Hırsızlık yaparsa malından alınır…187 

g. Tîbî, Ahmed İbn Muhammed (ö. 743/1343), el-Kâşif an Hakâiki’s-

Sunen.  

Aliyyu’l-Kârî’nin en fazla iktibasda bulunduğu188 ve görüşlerine yer verdiği 

âlimlerin başında Tîbî gelir. Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî’nin Tîbî’nin eserlerini iyice 

inceleyerek mütâlaâ ettiğini söylebiliriz. Neredeyse her hadisin açıklamasında onun 

fikirlerine müracaat etmiştir. Sadece muhteva açıklamalarında değil, gramer 

tahlilleri, kelime izahları gibi meselelerde de Tîbî’nin değerlendirmelerine müracaat 

etmiştir.  

Genellikle Tîbî’den iktibas yaparken şu ifadeleri kullanmıştır 

                                                 
184 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 403. 

185 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 294; 322; 338; II, 128; V, 106; 548; VII, 287. 

186 Muslim, Kader 6. 

187 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 241; 246; 259; 282 . 

188 Aliyyu’l-Kârî, Tîbî’den dört bin civarında nakilde ve atıfta bulunmuştur. 



 

 

 

58 

يبيِ   الُْفَاضِلُ  قال كَذاَ, رحمه الله قال الطيبي  ,قال الطيبي  يبيِ   ذكَرَهُ , الُط ِ  يهعَال هلل  ا مهرُحِ  الُط ِ

Aliyyu’l-Kârî bazen onun görüşlerini olduğu gibi naklederken bazen de 

katılmamıştır. Özellikle Şâfiî mezhebinin görüşlerini daha çok Tîbî’den nakletmiştir. 

Meselâ; “İnsan vefat ettikten sonra sadakay-i câriye, faydalı ilim ve dua eden sâlih 

evlad haricinde tüm amelleri kesilir”189 meâlindeki hadisin son kısmında sâlih evlatla 

ilgili hem kendi hem de bazı âlimlerin görüşlerini zikrettikten sonra Tîbî’nin şu 

görüşlerine yer vermiştir: “et-Tîbî dedi ki, istisna muttasıldır. Takdîri ise, ondan 

namaz, zekât gibi tüm amellerinin sevabı kesilir. Ancak ondan şu üç şeyin sevabı 

kesilmez. Meselâ; Vakıf, arâzi, kitap veya kendisi ile amel edilen meselelerin 

öğretilmesi veya sâlih evlat gibi. Çünkü o evladını hayata gelmesi için bir sebep, 

vesile olmuştur. Onun ameli de ona sevab gibi yazılır.”190 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in son hastalığı döneminde defalarca abdest alıp 

namaza gitmek istediğini anlatan hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî Tîbî’den nakilde 

bulunmuş daha sonra da o konu ile ilgili kendi fikrini beyan etmiştir. Şöyle ki, et-Tîbî 

diyor ki, “Bu hadiste baygınlık geçirince abdest almanın gerekli olduğuna dair delil 

vardır. Eğer bayılma durumu devam ederse abdestin de yenilenmesi müstehaptır. 

Defalarca baygınlık geçirse bir defa abdest alsa yeterlidir.” Aliyyu’l-Kârî “Bayılma 

ihtimali azaldığında, bedenin güçlendiği hissedildiği takdirde abdest almak daha 

doğru ve caizdir” diyerek kendi görüşünü ilâve etmiştir.191 

Tîbî’ye yöneltilen tenkitlere misal olarak fiten bölümünde bulunan Hz. 

Peygamberin “Yaklaşmakta olan şerden dolayı vay Arabın hâline! Elini ondan uzak 

tutan kurtulur” hadisinin192 şerhini zikredebiliriz. Aliyyu’l-Kârî’nin naklettiği gibi 

Tîbî hadisi şöyle şerhetmiştir: “Yaklaşmakta olan şer sözüne gelince; Hz. Peygamber 

                                                 
189 Dârimî, Mukaddime, 46. 

190 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 454, Tîbî, el-Kâşif, II, 663. Örnekler için bkz., Mirkât, I, 468, 529, 530; 

III, 1276, IV, 1262, V, 1721; VII, 2721, IX, 3846. 

191 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 204; Tîbî, el-Kâşif,  IV, 1167. 

192 Ebû Dâvûd, Fiten ve Melâhim 1. Mişkât, hadis no: 5404. 



 

 

 

59 

bununla Hz. Osman döneminde Müslümanlar arasında ortaya çıkan olayları ve Hz. 

Ali ile Muaviye arasında meydana gelen hadiseyi kasdetti.”193 

Aliyyu’l-Kârî ise hadisi şöyle şerhetmektedir: “Veya Hz. Huseyin ile Yezid 

arasındaki olayı kasdetmektedir. O mana olarak daha yakındır. Çünkü o olayın şerri 

Arab-Acem herkes için daha belirgindir.”194 

Tîbî’den hem muhteva değerlendirmelerinde hem de kelime tahlillerinde 

iktibaslar yapılmıştır. 

Meselâ; Tîbî  ِأْ مَقْعدَهَُ مِنَ النَّار داً فلَْيتَبََوَّ  اتَّقوُا الْحَدِيثَ عَن يِ إلََِّّ مَا عَلِمْتمُْ. فمََنْ كَذبََ عَليََّ مُتعََم ِ

“Bilmediğiniz hadisi benden rivâyet etmekten çekinin...” konulu hadisin şerhinde  َّال

 kısmının cümle tahlilini şu şekilde yapmıştır: “Burada hadisin isim gibi kabul ما علمتم

edilmesi caizdir. Muzâf da mahzûftur. O zaman şu anlama gelir: Hadis rivâyet 

etmekten sakının. Mefûl anlamında faîl olması da câizdir. عني ibaresi de ona 

muteallıktır. İstisna ise munkatı olmuş olur. Böyle olunca anlamı da, “(kesin) 

Bilmediklerinizi benden tahdîs etmekten çekinin, fakat (kesin) bildiklerinizi 

nakletmekten çekinmeyin” şeklinde olacaktır.” 195 

h. Kirmânî, Ebu Abdillah Şemseddîn Muhammed (ö. 786/1384), el-

Kevakibu’d-Derâri fî Şerhi Sahîhi’l-Buhârî  

Hadis şerhlerinde iktibasda bulunduğu âlimlerden biri de Buhârî şârihi 

Kirmânî’dir.196 

                                                 
193 Tîbî, el-Kâşif, XI, 3418. 

194 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 3400. 

195 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 489;  Örnekler için bkz., I, 327, III, 927, 975, 976, 1129, 1225;  IV, 215,  

61, 1271, 1338, 1356, 1455, 1507, 1509, 1683, 1712; V, 2078; VI, 2236, 2237, 2329, 2395, 2398, 

2403, 2404, 2436, 2445, 2446; VII, 2671. 

196 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 154; I, 447; IV, 208; VI, 293. 



 

 

 

60 

i. Zerkeşî,  Ebû Abdillâh Bedruddîn Muhammed ibn Bahâdır et-Turkî el-

Mısrî el-Minhâcî eş-Şâfiî (ö. 794/1392), et-Tenkîh li Elfâzi’l-Câmii’s-

Sahîh  

Şafiî mezhebine mensup Zerkeşî’den iktibaslar yapılırken bazen eser ismi 

kaydedilmiştir. Genellikle “Zerkeşî şöyle demiştir” diyerek fıkhî ve filolojik bilgiler 

aktarılmıştır. Eser isimleri bazen “Hâşiyetu’l-Buhârî’de şöyle demiştir,” bazen de 

“Tenkîh’te şöyle demiştir” şeklinde kaydedilmiştir. Aliyyu’l-Kârî ondan rivâyetlerle 

ilgili sıhhat değerlendirmeleri de nakletmiştir.197  

j. el-Cezerî,  Ebu’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed İbn Alî İbn Yusuf (ö. 

833/1429), Tashîhu’l-Mesâbîhi’t-Tavdîh fî Şerhi’l–Mesâbîh 

Aliyyu’l-Kârî el-Cezerî’nin eserinden hadislerin şerhinde istifade etmiştir. 

Şunu da kaydedelim ki Aliyyu’l-Kârî’nin en fazla nakilde bulunduğu Mîrek de 

nakillerin ekser kısmını Tashîh’ten yapmıştır. 198 

k. İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449),  Fethu’l-Bârî 

Aliyyu’l-Kârî’nin hadislerin şerhi ile ilgili izahlarına müracaatta bulunduğu 

şerh alimlerinde biri de İbn Hacer el-Askalânî’dir. O İbn Hacer’den 25 civarı 

değerlendirme nakletmiştir.   ِ كَذاَ فيِ فتَْحِ الْباَرِي  سْلََمِ فيِ فتَْحِ الْباَرِي,  şeklinde قاَلَ شَيْخُ الِْْ

ifadelerlerden istifade etmiştir.  199 

l. İbnu’l-Melek, Muhammed İbn İzzuddîn Abdullatîf İbn Abdilazîz İbn 

Emineddîn el-Hanefî (ö. 854/1454), Şerhu Mesâbîhi’s-Sunne li’l-

İmâmi’l-Beğavî. 

                                                 
197 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 181; II, 191;IV, 433; VI, 451; VIII, 385.  

198 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 436; 471; 511; 536; III, 98. 

199 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 109, IV, 252; V, 208; V, 315; VI, 73; X, 97. 



 

 

 

61 

Aliyyu’l-Kârî’nin en fazla nakilde bulunduğu şârihlerden biri de İbnu’l-

Melek’tir. Aliyyu’l-Kârî ondan sadece “İbnu’l-Melek şöyle demiştir”, “İbnu’l-Melek 

Mesâbîh şerhinde şöyle demiştir” diyerek bin üç yüz civarı nakilde bulunmuştur. 

ةِ، خِيَارُهمُْ فيِ الْجَاهِلِيَّةِ  سْلَامِ إِذاَ فَقهُوا النَّاسُ مَعَادِنُ كَمَعَادِنِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّ خِيَارُهمُْ فيِ الِْْ  “İnsanlar 

da altın ve gümüş madenleri gibi madenlere benzer…”200 hadisinde  ُمَعَادِن kelimesini 

açıklarken İbnu’l-Melek’ten iktibasta bulunmuş ve onun açıklamasını aynen 

nakletmiştir: “Kimin kabiliyeti daha üstün ise onun fazileti de daha üstündür. Burada 

maden cevherlerine vurgu vardır. Nasıl ki, değerli cevherler elde etmek için çok 

çalışmak gerekir aynı şekilde üstün ahlak elde etmek için nefsi riyâzat’tan geçirmek 

gerekir.”201  

m. İbn Hacer el-Heytemî (ö. 973/1566), Fethu’l-İlâhi fî Şerhi Mişkât 

Aliyyu’l-Kârî İbn Hacer’den “İbn Hacer şöyle demiştir”, “Tîbî şöyle dedi ve 

İbn Hacer de ona uydu” “Tîbî böyle değerlendirdi ve İbn Hacer bunu kabul etmedi” 

gibi ifadelerden istifade etmekle nakiller yapmıştır. 

 “Hâfız” kavramı ile ilgili İbn Hacer’in şu izahına yer vermiştir: 

“Hâfızlardan kasıt Kurân-ı Kerim’i sadece ezberlemektir. Son zamanlarda ümmetin 

arasında öyle münâfıklar çıkmıştır ki, onu (Kurân-ı Kerîm’i) anlamaktan 

uzaktırlar.”202  

Aliyyu’l-Kârî bazen de İbn Hacer’in hadislerin sıhhati ile ilgili  

değerlendirmelerine yer vermiştir. Namaz bölümünde Hz. Peygamber (s.a.v.)’e 

salavat getirme ile ilgili kaydedilen hadisin sonunda ona atfen şu değerlendirmeyi 

nakletmiştir: “Bu hadisin birçok tarikleri vardır. Onlardan bazıları “sahîh” bazıları 

                                                 
200 Muslim, Birr 159, 160. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Edeb 16. 

201 İbnu’l-Melek, Şerhu Mesâbîhi’s-Sünne li’l-İmâmi’l-Beğavî, Kuveyt 2012, I, 191; Aliyyu’l-Kârî, 

Mirkât, I, 451; Örnekler için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 139, 140, 142, 143, 453, 461, 154, 

290, 320, 346, 348, 350, 352, 360; II, 410, 412, 414, 415; IV, 252. 

202 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 529. Örnekler için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I,138, 158,165, 173, 184, 

190, 193, 219, 235, 239, 270, 282, 308, 327, 357, 371, 380, 391, II, 430, 437, 447, 460, 515, 525, 

544, 555, 608, 620, 674, 747, 796, 810, III, 11, 24, 840, 879, 926. 



 

 

 

62 

“hasen” bazıları da “zayıf”tır. 203 Aliyyu’l-Kârî İbn Hacer’den naklettiği görüşlerin 

bazılarının isabetli olmadığını da ileri sürmüştür.204 

n. Ebherî, Abdulazîz İbn Muhammed  (ö. 895/1490 ), Minhâcu’l-Mişkât. 

Aliyyu’l-Kârî Ebherî’den hem dil, hem senet hem de muhteva 

değerlendirmelerinde iktibaslarda bulunmuştur. Meselâ;  ََِّّنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلهُُ إل إذِاَ مَاتَ الِْْ

دٍ صَالِحٍ يدَْعُو لهَُ مِنْ ثلََاثةَِ أشَْياَءَ: صَدقََةٍ جَارِيَةٍ، أوَْ عِلْمٍ ينُْتفََعُ بهِِ، أوَْ وَلَ   “İnsan ölünce üç ameli haric 

diğer bütün amellerin sevabı kesilir.”205 hadisinde Ebherî’nin gramer açıklamalarına 

şöyle yer vermilmiştir: “ Buradaki  ْمِن zâid’dir. Tenvin de amel kelimesinin bedelidir. 

Devamında şu açıklamalara yer verilmiştir: “Denildi ki buradaki من zamîr, عنه ise 

zâid’dir. Hal böyle olunca anlamı da, “insan ölünce onun amellerinden kesilir, ancak 

şu üç durum müstesna” şeklinde olur. İkisinin de asıldan olduğu söylenebilir. Bu 

zaman anlamı “ İnsan ölünce ondan ameli kesilir. Kendisi de amelden kesilir. Ancak 

üç amel müstesnadır.”  

Aliyyu’l-Kârî Ebherî’nin de sadece dil konusundaki görüşlerine yer 

vermekle yetinmemiş aynı zamanda onun muhteva ile ilgili görüşlerine de temas 

etmiştir. Meselâ; ilim öğrenmenin farz olması ile ilgili hadisin izahında Ebherî şöyle 

demiştir “Farz olan ilim konusunda âlimler arasında ciddi fikir ayrılığı olmuş ve bu 

anlamda yirmiden fazla fırka hizipleşmiştir. Her fırka da sadedinde olduğu ilmin farz 

olduğunu iddia etmiştir.”206 

Aliyyu’l-Kârî, Ebherî’nin bazı senet değerlendirmelerine de yer vermiştir. 

Meselâ; ilim bâbında zikredilen bir hadisin senedle ilgili değerlendirmesini şöyle 

nakletmiştir: “Ebherî demiştir ki, rivâyetlerin ekseriyyetinde hadis عن sığası ile 

rivâyet edilmiş ancak el-Kuşmîhenî (ö. 389/999)’nin rivâyetinde ise  عن sigasından 

                                                 
203 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 12.  

204 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 224; II, 679; IV, 1281. 

205 Müslim, Vasiyye 14; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 203. 

206 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 477. Diğer örnekler için bkz; I, 166, 168, 179, 181, 200, 217, 224, 227, 

483; II, 411,  414, 418, 419, 454, 470;  III, 13, 24. 



 

 

 

63 

bedel olarak من ile rivâyet edilmiştir. Bu rivâyetin vasıtasız olarak Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’den alındığının göstergesidir.207  

Aliyyu’l-Kârî Ebherî’nin kavram açıklamalarına da müracaat etmiş ve 

onlardan istifade etmişdir. Meselâ; Ebherî’nin istikamet kavramı ile ilgili “İstikamet, 

Allah’ın emirlerinden amel etme ve terk etme konusunda kinayedir” izahını olduğu 

gibi nakletmiştir. 208  

o. Mîrek, es-Seyyid Nesîmuddîn Muhammed ibn Cemâliddîn el-Huseyin 

el-Heravî (ö. 930/1533), Şerhu’ş-Şemâil 

Aliyyu’l-Kârî şerh ettiği hadisin farklı kaynaklarını naklederken ve hadisin 

kaynak değerini zikrederken de en fazla (bin üç yüz civarı) iktibasda bulunduğu şahıs 

onuncu asır hanefi âlimlerinden olan Mîrek’tir.209 Genellikle o, قال ميرك ifadesinden 

istifade etmiştir. Genellikle Tashîh  eserinden yaptığı nakilleri aktarmıştır. 

Her namazdan sonra Muâvizeteyn’in okunması ile alakalı hadisin kaynakları 

gösterildikten sonra Mîrek’in tespit ettiği kaynakları ve rivâyet farklılıklarını şu 

şekilde nakletmiştir: “Mîrek şöyle dedi: Bu hadisi Ebû Dâvûd rivâyet etti ve bu 

lafızlar ona aittir. Tirmizî de “Fedâilu’l-Kurân” kitabında rivâyet ederek hadisin 

hasen garip olduğunu söylemiştir.210 

Aynı zamanda Aliyyu’l-Kârî’nin sened ve muhteva değerlendirmeleri ile 

kelimelerin anlamları konusunda bilgilerine en çok müracaat ettiği âlimlerden biri de  

Mîrek’tir. Onun dilbilgisi ile ilgili olarak şu örneği gösterebiliriz: “Caiz olan yedi şey 

ve nehy edilen yedi şeyle ilgili hadisin izahında ipekten yapılmış libasla ilgili izahlara 

yer verirken Aliyyu’l-Kârî Mîrek’ten şu açıklamayı nakletmiştir: “Eğer sen dersen 

ki, bu dördü arasında ne gibi fark var?  Ben de sana şöyle cevap veririm: ‘İpek ( رالحري ) 

                                                 
207 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 526. 

208 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 529. 

209 Mîrek’in Şerhu’ş-Şemâil eseri konusunda Suudi Arabistanın Ummu’l-Kura Üniversitesi Tarih 

bölümünde yüksek lisans tezi hazırlayan Menî’ İbn Dâbi de bunu doğruluyor. Bkz., s. 25. 

210 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 44; V, 250. 



 

 

 

64 

genel isimdir. Dîbâc (الديباج) ise ipeğin bir çeşididir. (الَّستبرق) da dîbâcın bir 

çeşididir.”211  

Aliyyu’l-Kârî  Mişkât şerhleri dışında şu şerhlere de müracaat etmiştir: 

Tahâvî (ö. 321/933), Şerhu Muşkili’l-Âsâr, 212  İbn Battal (ö. 449/1057), Şerhu 

Câmii’s-Sahîh li’l-Buhârî.213  Şemsuddîn Muhammed el-Hanefî, Şerhu Şemâil.214 

4. Rical Kaynakları 

Tebrîzî’nin el-İkmâl fî Esmâi’r-Ricâl adlı eseri râviler hakkında bilgi veren 

kitaptır. Söz konusu eser Mişkâtu’l-Mesâbih’te rivâyetleri bulunan sahâbe ve tâbiûn 

râvilerin hayatları hakkındadır. Aliyyu’l-Kârî râviler hakkında bilgilerin bir kısmını 

bu eserden “ ُقاَلَ الْمُؤَل ِف” “müellif şöyle demiştir” ifadesi ile bir kısmını da 

kaydedeceğimiz şu eserlerden nakletmiştir: 

a. Buhârî, Muhammed İbn İsmâil (ö. 256/870), et-Târîhu’l-Kebîr. 

Aliyyu’l-Kârî rical değerlendirmesinde Buhârî’nin görüşlerine de yer 

vermiştir. Meselâ; “Namazda secdede yetişen kimsenin durumu ile ilgili hadisi 

rivâyet eden Yahya İbn Ebî Suleyman hakkında Buhârî “munkeru’l-hadîs” 

değerlendirmesini yapmış215 ve Aliyyu’l-Kârî de ona itibar etmiştir.216  

b. İbn Ebî Hâtim er-Râzî, Abdurrahman ibn Muhammed (ö. 327/938), el-

Cerh ve’t- Ta’dîl. 

Râvileri cerh ve ta’dil yönünden ele alan İbn Ebî Hâtim’in eseri de Aliyyu’l-

Kârî’nin kaynakları arasında yer almıştır.217 

                                                 
211 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 6. 

212 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 207, 208, 359, 366; II, 449, 450, VI, 44. 

213 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 315. 

214 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 245; 262; 299; IX, 106. 

215 Buhârî, et-Târîhu’l-kebir, Haydarabâd trs., VIII, 280. 

216 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 223; V, 187; VI, 435; 532. 

217Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 363; III, 200; 305;VI, 159. 



 

 

 

65 

c. İbn Hacer Askalânî,  Ebu’l-Fadl Şihabuddîn Ahmed, (ö. 852/1449), 

Takrîbu’t-Tehzîb.  

Râvilerin biyografisi ile ilgili bilgileri aldığı kaynaklardan biri de, İbn 

Hacer’in Takrîbu’t-Tehzîb adlı eseridir.218  

Zaman zaman ravi değerlendirmelerinde İbn Abdilberr (ö. 463/1071)’in, el-

İstiâb, 219  et-Temhîd, 220  el-İstizkâr, 221  el-Mizzî (ö. 600/1203)’nin Tehzîbu’l-

Kemal, 222  Zehebî (ö. 748/1348)’nin Mizânu’l-İtidâl fî Nakdir-Ricâl, 223  adlı 

eserlerden de istifade etmiştir.  

B. TEFSİR KAYNAKLARI 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken âyetlerden de bol miktarda istifade 

etmiştir. Hadisleri şerh ederken, gerekli gördüğü yerde âyet tefsiri de yapmıştır. 

Dolayısıyla âyetlerin izahında tefsir kaynaklarına müracaat etmiştir. Bazen de 

âyetleri kendi dirâyeti ile tefsir etmiştir.  

1. İsfahânî,  Râgıb Ebu’l-Kâsım Huseyin İbn Muhammed (ö. 425/1034), el- 

Mufredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân.  

Kur’ân’la ilgili terimleri açıklarken Aliyyu’l-Kârî’nin müracaat ettiği 

kaynak Mufredât olmuştur. 224 

2. Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd İbn Ömer İbn Muhammed (ö. 

538/1143), el-Keşşâf an Hakâiki’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekâvîl fî Vucûhi’t-

Te’vîl. 

                                                 
218 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 286; V, 144; 148, 526; VI, 288; VI, 414 ; VII, 196. 

219 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 15; VIII, 345. 

220 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 150; VI, 519, VIII, 38. 

221 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 183. 

222 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 480; IV, 286. 

223 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 378; VII, 196; XI, 64. 

224 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 518; VI, 12; V, 71; VI, 274; 512. 



 

 

 

66 

Aliyyu’l-Kârî tefsir konularında Zemahşerî’den sıklıkla nakilde 

bulunmuştur.225 

3. Râzî, Ebû Abdillah Fahreddîn  (ö. 606/1209), Mefâtîhu’l-Ğayb 

Aliyyu’l-Kârî Fahreddîn er-Razî’den “Tefsirinde şöyle demiştir” diyerek, 

bazen de sadece isim kaydederek iktibaslar yapmıştır. 226 

4. Beyzâvî, Ebu’l-Hayr Abdullah ibn Ömer ibn Muhammed (ö. 685/1286), 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl. 

Aliyyu’l-Kârî, Beyzâvî’den âyetlerin tefsirinde faydalanmıştır.227 

Bundan başka tefsir ve Kur’ân ilimleri ile alakalı olarak Hasan el-Basrî (ö. 

110/728)’nin Tefsiru’l-Hasan el-Basrî, 228 adlı eseri ile Kurtûbî (ö. 671/1273)’nin el-

Câmi li Ahkâmi’l- Kur’ân adlı tefsirine başvurmuştur. 229 

C. FIKHÎ  KAYNAKLAR 

a. Şâfiî, Ebû Abdillah Muhammed İbn İdrîs (ö. 204/820), el-Umm. 

Aliyyu’l-Kârî, İmâm Şafiî’nin görüşlerini naklederken el-Umm adlı 

eserinden faydalanmıştır. Meselâ; “Hacer-i Esved’in hizasına varınca  

دٌ بِسْمِ  صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -اللَّهِ وَاللَّهُ أكَْبرَُ إِيمَانًا بِاللَّهِ، وَتصَْدِيقًا بمَِا جَاءَ بهِِ مُحَمَّ  deyin” ifadeleri 

İmâm Şafîi’den rivâyet edilmiştir.230 

b. Serahsî, Ebû Bekir Şemsu’l-Eimme Muhammed (ö. 483/1090), el-

Mebsut. 

                                                 
225 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 162; 267; V, 118; 219; VI, 512. 

226 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 363; III, 293; VI, 317. 

227 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 212; 169; 185; 300; 311; 377; II, 109; 446; 458; III, 901; 921; VI, 533. 

228 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 140. 

229 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 145; V, 3. 

230 İmâm Şafiî, el-Umm, II, 170; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 267; V, 392; 465. 



 

 

 

67 

Aliyyu’l-Kârî’nin en çok iktibasda bulunduğu eserlerden biri de el-

Mebsut’tur. Hanefî fıkhının temel eserlerinden olması bunda etkili olmuştur. 

Aliyyu’l-Kârî bu eserde kaydedilen farklı hadis rivâyetleri, âlimlerin içtihadlarını ve  

konuyla ilgili fıkhî hükümleri de nakletmiştir. 231 

c. Mergînânî, Burhânuddîn Ebu’l-Hasen Ali İbn Ebî Bekir (ö. 593/1197), 

el-Hidâye. 

Aliyyu’l-Kârî’nin fıkhî konularda sıklıkla müracaat ettiği Hanefî fıkhının 

esas alındığı Hidâye adlı eserdir. 232 Bazen Hidâye’den iktibas edilmiş geniş izahlara 

yer verilmiştir.233 

d. İbnu’l-Humâm Kemâluddîn Muhammed İbn Abdilvâhid İbn 

Abdilhamîd, (ö. 861/145), Fethu’l-Kadîr li’l-Âcizi’l-Fakîr. 

Fıkhî meselelerde müracaat edilen eserlerden biri de el-Hidâye’nin şerhi 

olan Fethu’l-Kadîr’dir. Neredeyse her fıkhî konudan sonra ondan nakilde 

bulunmuştur. Sanki Hanefî mezhebinin her konudaki görüşünü ondan nakletmiştir.  

 Aliyyu’l-Kârî ondan iktibasları genellikle  ْامِ فِي شَرْحِ فَاضِلُ الْمُحَق ِقُ ابْنُ الْهقَالَ ال مَّ

مَامِ ابْنُ الْه ve الْهِداَيَةِ   şeklinde yapmıştır. Meselâ; Misvak kulanımı ile ilgili hadisin قَالَ  

şerhinde İbnu’l-Humâm şöyle demiştir diyerek şu cümleleri aynen nakletmiştir: 

“Misvaktan istifade etmek beş şekilde müstehab olur: Dişlerin sararması durumunda, 

ağız kokusu değiştiğinde, uykudan uyanma esnasında, namaza başlarken ve abdest 

alırken.”234  

                                                 
231 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III,74; V, 430; VI, 515; VII, 472. 

232 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 42; III, 74. 

233 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 556. 

234 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 372; İbnu’l-Humâm, Fethu’l-Kadîr, I, 25. Örnekler için bkz., Aliyyu’l-

Kârî, Mirkât. I, 395; II, 450; II, 575; VI, 432; 434; 437. 



 

 

 

68 

Bundan başka fıkıhla ilgili Ebû Abdillâh Muhammed ibn Hasen Şeybânî, (ö. 

189/805)’in el-Câmiu’l-Kebîr’i,235  Kâdıhân (ö. 592/1196)’ın Fetevâ’sı ,236 İzzuddîn 

İbn Abdisselâm (ö. 660/1262)’ın Kavâidu’l-Ahkâm fî Masâlihi’l-Enâm’ı, 237 Zeylaî, 

(ö. 743/1343)’nin Keşfu’d-Dekâik Şerhu Kenzi’d-Dekâik’i, 238  Karâfî, (ö. 

1014/1606)’nin Letâifu’l-Munen fî Kavâidi’s-Sunen’ 239 eserler de Aliyyu’l-Kârî’nin 

müracaatda bulunduğu kaynaklardan bazılarıdır. 

D. AKÂİD KAYNAKLARI 

Aliyyu’l-Kârî çoğunlukla itikâdî konularda farklı kaynaklara müracaat 

etmiştir. Bunlardan bazıları matbû iken bazılarının sadece müellif ismleri 

kaydedilmiştir. Akâid konularında müracaat edilen kaynaklar şöyledir: 

a. Bâkıllânî,  Ebû Bekir Muhammed ibn Tayyib (ö. 403/1013) 

Aliyyu’l-Kârî Bâkıllânî’nin Mu’tezile mezhebine karşı cevap niteliğindeki 

görüşünü iktibas etmişdir. Meselâ; “Bâkıllânî der ki, Mu’tezile  mezhebi insan 

öldükten sonra geriye hiçbir şeyin kalmayacağını iddia ediyor. Ancak Ehl-i Sünnet  

mezhebi bunun aksini savunur.  Çünkü sahîh hadislerde Allah’ın toprağa nebîlerin 

cesetlerini yemesini yasakladığı vârid olmuştur”240  görüşünü nakletmiştir. Ancak 

bunu hangi eserden naklettiğini belirtmemiştir. 

b.  Teftâzânî, Ömer ibn Abdillah  (ö. 792/1390), Şerhu’l-Akâidi’n-Nesefiyye 

Aliyyu’l-Kârî’nin itikâdî konulardaki müracaat kaynaklarından biri de 

Teftâzânî’dir. 241 

                                                 
235 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 158, 395. 

236 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 254. 

237Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 323; V, 21; V, 55. 

238 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 185; I, 455. 

239Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  I, 337. 

240 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 255; Örnekler için bkz., III, 324; V, 5. 

241 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 498. 



 

 

 

69 

c. İbn Teymiyye, Ebu’l-Abbas Takiyyuddîn Ahmed ibn Abdulhalim (ö. 

728/1328) el-Muntekâ. 242 

E. TASAVVUFLA ALAKALI KAYNAKLAR 

1. Suhreverdî, Ebu Hafs Şehabuddîn Ömer ibn Muhammed Şeyhu’l-Ârif er-

Rabbânî (ö. 632/1234), Avârifu’l-Maârif .243  

Tasavvufî bilgiler konusunda Avârifu’l-Maârif, müracaat edilen eserlerden 

biridir. Aliyyu’l-Kârî bazan isim belirterek, bazen de kitap ismini kaydederek 

iktibaslar yapmıştır. Hatta bazen o eserlerden hadis nakli de yapmıştır. Meselâ; Zikir 

bölümünde “Avârifu’l-Maârif’’te şu rivâyet vardır” diyerek Enes ibn Mâlik’in rivayet 

ettiği şu hadisi nakletmiştir: “Her gün sabah akşam yeryüzünün bir parçası diğerine 

şöyle seslenir: Bu gün senin üzerinde namaz kılan ve Allah’ı zikreden biri geçti mi?  

Bazısı “evet” bazısı da “hayır” cevabını verir. Evet diyen yer parçası, üzerinde namaz 

kılma ve Allah’ı zikretmenin kendisi için bir üstünlük ve fazilet olduğunu bilir.”244 

Aliyyu’l-Kârî bu hadisi müellifine güvendiği için ondan naklettiğini düşünmekteyiz. 

2. Kuşeyrî, Ebu’l-Kâsım Zeynu’l-İslâm Abdulkerim ibn Hevâzin (ö. 

465/1072), er-Risâletu’l-Kuşeyriyye. 

Aliyyu’l-Kârî Kuşeyrî’nin Risâle’sinden “Kuşeyrî Risâle’sinde şöyle 

demiştir” diyerek hem tasavvufi bilgiler hem de bazı rivâyetleri nakletmiştir. 245 

3. Gazzâlî, Muhammed İbn Muhammed (ö. 505/1111), İhyâu Ulûmi’d-Dîn.  

Aliyyu’l-Kârî  Huccetu’l-İslâm olarak bahs ettiği Gazzâlî’nin eserlerinden 

bol miktarda istifade etmiştir. Bazen “Şeyh Ebû Hâmid şöyle demiştir” diyerek ondan 

iktibaslar yapmıştır. İmâm Gazzâlî’den hem hadisler almış hem de muhteva 

                                                 
242 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 204; III, 396. 

243 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 151; X, 54. 

244 Rivayet için bkz., Suhreverdî’ Şehâbeddin, Avârifu’l-Meârif, Beyrut 1966, s. 103; Aliyyu’l-

Kârî, Mirkât, IV, 1540.  

245Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 198; Ayrıca bkz., I, 163; V, 71, 75.  



 

 

 

70 

değerlendirmelerine yer vermiştir. Meselâ; “Temizliğin birkaç mertebesi vardır. 

Bunlar, dış görünüşü pisliklerden temizlemek, derilerden yaraları temizlemek, ahlakı 

kötü huylardan arındırmak sonunda da sırrı Allah’tan başkasından temizlemek 

şeklinde sıralayabiliriz” diyerek ondan nakillerde bulunmuştur.246 Bu eserden başka 

diğer kitablardan da iktibaslar yapılmıştır. Cevâhiru’l-Kurân, bunlardan biridir.247 

4. Mevlâna Celâleddîn-i Rûmî, (ö. 672/1273 ), Mesnevî. 

Aliyyu’l-Kârî Mevlâna’dan da iktibaslar yapmıştır. Ondan yaptığı iktibasları 

“Mevlevî er-Rûmî” “Mevlevî Mesnevî’sinde şöyle demiştir” gibi ifadelerle 

belirtmiştir. Meselâ; Muaviye hakkındaki değerlendirmesini “O, meşhur  ve saygın 

vahiy katiplerinden biridir” şeklinde nakletmiştir. 248   

5. Atâullâh İskenderî, (ö. 709/1309), Leṭâifu’l-Minen.   

Aliyyu’l-Kârî Atâullah İskenderî’den hem hikmetler hem de bazı hikayeler 

nakletmiştir. Meselâ; Âfiyet isteme ile ilgili hadiste bir hikaye nakledilmektedir. Bir 

gün yanıma şeyhim Ebu’l-Abbas el-Mursî geldi. Şeyh çok hasta ve acı çekmekteydi. 

Bir adam içeri girince ona âfiyet diledi, fakat Şeyh Efendi şunları söyledi: “Ben âfiyet 

istemem, zira bu hal benim âfiyet istemem sonucudur. Dolayısıyla bu durum benim 

için âfiyetdir. Ebû Bekir âfiyet diledi yaşlanarak öldü, Hz. Ömer âfiyet istedi 

yaralanarak öldü, Hz. Osman âfiyet istedi kesilerek öldürüldü, Hz. Ali âfiyet diledi 

katledildi. Allah’tan afiyet isteyince senin için afiyet olacağını bildiğin şeyi iste.249 

                                                 
246 Gazzâlî,  İhyâu Ulûmi’d-Dîn, Beyrut trs., I, 128. Örnekler için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 50; 

53; 84; 85; 179; 216; 217; 235; 297; 310; II, 455; 461; 554. X, 30.  

247 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II,5;  Ayrıca bkz., I, 164; III, 39; IV, 289;  V, 3; V, 54. 

248 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 398; V, 63. 

249 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 19; 65. 



 

 

 

71 

Bunlardan başka Ebû Tâlib el-Mekkî (ö. 386/996)’nin Kûtu’l-Kulûb’u 250 ile 

Abdulkâdir Geylânî (ö. 561/1166 )’nin bir eserinden ismi belirtmeden iktibaslar 

yapılmıştır.251  

F. DİL ve LUGAT İLE İLGİLİ KAYNAKLAR 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ve âyetleri tefsir ederken kelimelerin lügavî 

anlamlarını, türedikleri kalıpları ve cümle içerisindeki konumlarını, fesâhat ve 

belâgat yönünden durumlarını doğru tespit etmeye ve buna göre hadislere doğru 

anlam vermeye, ifade ettikleri hükümleri ve maksatları tespite çalışmıştır. Ayrıca 

birçok gramer ve belâgat kaidelerini de tartışmış ve onlar hakkında bilgiler vermiştir. 

Dolayısıyla bu tahlilleri yaparken ve tartışmalarda bulunurken birçok kaynaktan 

faydalanmıştır. Bu kaynaklardan nakilde bulunurken, bazen ر اهل اللغةوقال جمه  gibi 

anonim ifadeler kullanmıştır. Bazen de    سيبويهقال ifadesinde olduğu gibi sadece 

müellif ismini kullanmıştır.   

Şimdi Mirkât’ın bu kaynaklarını sıralayıp yerlerini gösterelim:  

1. Halil ibn Ahmed,  Ebû Abdirrahman Halil ibn Ahmed ibn Amr Ferahidî, 

(ö. 175/791), Kitâbu’l-Ayn. 

Aliyyu’l-Kârî az da olsa Halil ibn Ahmedin eserinden istifade etmiştir. 

Kelime izahlarında onun açılamalarına yer vermiştir.252 

2. Sîbeveyh, Ebû Bisr Amr ibn Osman ibn Kanber (ö.180/796), Kitâbu 

Sîbeveyh. 

Aliyyu’l-Kârî Sîbeveyh’ten sarf ve nahv konularında iktibaslar yapmıştır. 

“Temizlik imanın yarısıdır”253  hadisinin  ُالطَّ هُور kelimesi ile ilgili Sîbeveyh şöyle 

                                                 
250 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 207; I, 439; V, 36; V, 321. 

251 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 41; V, 75. 

252 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IX, 371. 

253 Muslim, Tahâret 1; Ayrıca bkz., Tirmizî, Daâvât 86. 



 

 

 

72 

demiştir: Bu kelime fetha ile okunur. Çünkü  ُالْفَعوُل vezninde mastar anlamı ifade eder. 

  gibi.254 الْوَلوُعِ وَالْقَبوُلِ 

3. Asmâî, Ebû Saîd Abdulmelik ibn Kureyb el-Bâhilî (ö. 216/831), el-

Asmâiyyât. 

Aliyyu’l-Kârî, Asmâî’den kelime incelemeleri ve cümle i’râbları 

konularında iktibaslarda bulunmustur.255 

4. Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed ibn Ahmed ibn Ezher (ö. 370/980), 

Tehzîbu’l-Luğa. 

Ezherî’den sarf, nahv ve lügat konularında iktibaslarda bulunulmuştur.256 

5. Cevherî, Ebû Nasr İsmâil ibn Hammâd (ö. 400/1009), es-Sıhâh fi’l-Luğa. 

Kelime ve kavramların izahında müracaat edilen kaynaklardan biri de  

Cevherî’nin “Sıhâh”ıdır.257  

6. Nahvî, İbn Hişam, Ebû Muhammed  (ö. 761/1360), Mugni’l-Lebîb an 

Kutubi’l-Eârib. 

Arap dili ve belağatı ile ilgili istifade edilen kaynaklardan birini de Mugni’l-

Lebîb oluşturmaktadır.258  

7. Fîrûzâbâdî, Ebu’t-Tâhir Mecduddin Muhammed ibn Yakub ibn 

Muhammed (817/1415), el-Kamûsu’l-Muhît. 

                                                 
254 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 5; Ayrıca bkz., I, 42 II, 18; II, 323; II, 522; III, 287; VI, 578. 

255 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 440; 461; II, 221; III, 156; 438; V, 547. 

256 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 126; 476; III, 81; V, 74; 423. 

257 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 116; 343; 346; VIII, 63.  

258 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 383. 



 

 

 

73 

Aliyyu’l-Kârî kelime izahlarında ve kavram açıklamalarında Fîrûzâbâdî’den 

bol miktarda nakilde bulunmuştur. 259 

Dil konusunda atıfta bulunulan ve iktibaslar yapılan bazı eserler de şöyledir: 

Kâdı Şureyh (ö. 80/699), 260  Halil ibn Ahmed  (ö. 175/791), 261  Zeccâc  (ö. 

311/923),262  Ezherî (ö. 370/980),263  İbn Fâriz (ö. 632/1235),264  Zeynu’l-Arab.265 

Ancak bunların hangi eserlerine müracaat edildiği belirtilmemiştir.  

Hadislerin şerhinde Ârif  ibnu’l-Fâriz (ö. 632/1235),266 Zeynuddin el-İrâkî 

(ö. 806/1404),267 Muhammed ibn Abdullah el-Ensârî,268  İmâm Şafiî (ö. 204/820), 269 

Şâtıbî (ö. 790/1388), 270 gibi şâirlerin şiirlerinden iktibaslar yapılmıştır. 

G. SİYER, TÂRİH VE DİĞER ALANLARLA İLGİLİ 

KAYNAKLAR  

Aliyyu’l-Kârî, hadisleri şerh ederken çeşitli tarihî bilgilerden de 

yararlanmıştır. Bu bilgileri güvenilir tarih ve siyer kitaplarından nakletmiştir. 

1. Vâkidî, Ebû Abdillah Muhammed ibn Ömer (ö. 207/822), Kitâbu’l-

Megâzî.  

                                                 
259 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 43, 178, 211, 238, 260, 279 . 

260 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 60. 

261 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IX, 366. 

262 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 136. 

263 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 483. 

264 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 511. 

265 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 159; V, 210. 

266 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 274. 

267 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 154. 

268 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 366. 

269 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 66; V, 139; VIII, 139;  IX, 40. 

270 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 722; 762; V, 324. 



 

 

 

74 

Aliyyu’l-Kârî târih ve siyerle ilgili malumatları aktarırken müracaat ettiği 

kaynaklardan biri de, Vâkidî’dir.271 

2. Ezrâkî, Ebu’l-Velîd Muhammed ibn Abdillah, (ö. 250/865),  Ahbâru 

Mekkete’l-Muşerrefe. 

Aliyyu’l-Kârî bazı târihi mekanlarla ilgili bilgileri Ezrâkî’den 

nakletmiştir.272 

Ayrıca Mûsâ ibn Ukbe (ö. 141/758)’nin el-Megâzî 273  eseri de kaynak 

eserlerinden biridir. 

3. Semerkandî, Ebû’l-Leys (ö. 373/983),  Tenbîhu’l-Ğâfilîn.274 

4. es-Sehâvî, Ebu’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed ibn Muhammed (ö. 

902/1497) el-Kavlu’l-Bedîʿ fi’s-Salâti ʿale’l-Habîbi’ş-Şefîʿ.275  

 

DEĞERLENDİRME 

Aliyyu’l-Kârî’nin şerhini yaptığı Tebrîzî’nin Mişkât eseri, kaleme alındığı 

dönemde olduğu gibi halen de önemli hadis eseri olarak kabul edilmektedir. 

Günümüzde hem medreselerde hem de bazı câmilerde okutulan bir kitap olması 

bunun açık delilidir. Tebrîzî’nin Mişkat’ı her ne kadar Beğavî’nin Mesâbîhu’s-Sunne 

adlı eserini şerh sadedinde kaleme alınmış olsa da ondan daha çok okunmuş, 

okutulmuş ve meşhur olmuştur. Bu durum, Mişkat’tan kaynaklandığı kadar 

sözkonusu eserin üslubu, edebi akıcılığı ve yapılan izahların kalitesiden de 

kaynaklanmaktadır. Hanefî mezhebi merkezli kaleme alınmış olsa da diğer mezhep 

mensubları da bu eserden istifade etmişlerdir.  

                                                 
271 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 393; VI, 464; 539. 

272 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 425. 

273 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 883, 1167. 

274 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 447. 

275 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 582;  III, 19. 



 

 

 

75 

Aliyyu’l-Kârî İslâmi ilimlerin neredeyse her alanında eser kaleme almıştır. 

Bu onun her alana ilgi duymasından kaynaklanmaktadır.  

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken kendisinden önce yazılmış şerh 

eserlerini ve özellikle de Mişkât üzerine yazılmış şerh eserlerinden istifade etmiştir. 

Onun bir-iki defa kullandığı kaynaklar olmakla beraber sıklıkla müracaatda 

bulunduğu kaynaklar da vardır. Fakat nakil konusunda birebir nakil yaptığını 

söylemek zordur. Çünkü bazı iktibasları ihtisarla bazı kelimeler de müteradifleri ile 

nakletmiştir.  

 

  



 

 

 

76 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN 

HADİSLERİ ŞERH METODU 

  



 

 

 

77 

I. HADİS ŞERHLERİNE GENEL BAKIŞ 

Aliyyu’l-Kârî’nin hadisleri şerh etme metodlarına geçmeden önce özet 

olarak şerh kavramı ile ilgili birkaç hususa temas etmek istiyoruz. Zira hadis 

şerhlerinin önemini anlamak bu bilgiler doğrultusunda mümkündür. Hadislerin 

anlaşılması modern çağda İslâm’ın kitlelere doğru biçimde ulaştırılması ve 

sevdirilmesi bakımından önemlidir.  

Sünnet’in maksadı insanlığın hidâyeti, konusu da toplumun dini hayatıdır. 

Bunları temin etmek için hadisleri muhafaza etmek ve doğru anlaşılmasını sağlamak 

gerekir. Tabîidir ki, bundan sonraki aşama da hadislerin doğru şekilde anlaşılmasını 

sağlamaktır. İslâm, farklı dil ve kültürleri hamurunda yoğuran ve onlar arasında 

birlikteliği sağlayıp ortak bir kültür oluşturan bir dindir. Bununla birlikte 

müntesiplerinin farklı anlayış ve kültürden olması, nâssların doğru anlaşılmasında 

birtakım sıkıntıları da beraberinde getirmiştir. Dolayısıyla dinin amacı doğrultusunda 

anlatılması ve anlaşılması için yeni çalışmaların yapılması kaçınılmaz olmuştur. 

Şerhlerin ortaya çıkmasını ve günümüze kadar devam etmesini bu çerçevede 

değerlendirmek gerekmektedir. 

Arap dilinde “Şerh” kelimesi birçok manada kullanılmaktadır. Lügatte “eti ve 

benzeri şeyleri kesmek, parçalara ayırmak, yaymak, kapalı bir şeyi açmak, anlamak, 

tefsir etmek, açıklamak, genişletmek, sevdirmek” gibi manalar ifade eder.276  

Şerh kelimesi Kurân-ı Kerîm’de beş yerde geçmekte ve her geçtiği yerde 

“sadr” kelimesi ile kullanılmaktadır.277 Şerhu’s-sadr, gönlün ilâhî bir nur ve Allah 

                                                 
276 Râğib, el-Mufredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân,  Beyrut  trs., s. 258; İbnu’l-Manzûr,  Lisânu’l-Arab, Beyrut 

trs., II, 497; Zemahşerî, Esâsu’l-Belâğa, Beyrut  1998, s. 232; Fîrûzâbâdî, el-Kamûsu’l-Muhît, 

Beyrut 1996, s. 289. 

277 Enam, 6/125; Nahl, 16/106; Taha 20/25; Zümer 39/22; İnşirah 94/1. 



 

 

 

78 

tarafından verilen bir sekînet ve rahatlıkla genişletilmesidir.278 Bu kelime Kurân-ı 

Kerîm’de kullanıldığı manalara yakın anlamda birçok hadiste de kullanılmıştır.279 

Sözdeki kapalı ve gizli manaları ortaya çıkarma anlamında “şerh” kelimesi 

yerine bazı âlimler “tefsir” kelimesini kullanmışlardır.280 Zira yapılan işin neticesi 

bakımından bu iki kelime arasında anlam birliği vardır. Bazı lügatçilerin “şerh” 

kelimesini “tefsir” ile açıklamaları da bunu göstermektedir.281Ancak, zamanla şerh 

sadece hadislerin, tefsir ise Kur’ân-ı Kerîm’in açıklanması manasında kullanılır 

olmuştur.282  

Hadis edebiyatı terimi olarak “şerh”, bir hadisin veya bir hadis kitabında 

yeralan hadislerin gerekli olan kelime ve kavramların sözlük ve terim manalarını 

açıklamak, müşkil olan noktalarını çözüme kavuşturmak, i’râb yönlerini belirtmek, 

hadisten çıkan hükümlere ve fâkihlerin bu hükümler ile ilgili görüşlerine yer vermek 

gibi faaliyetlerin bütününü ifade eder.283  

Taşköprîzâde (ö. 968/1561) şerh kavramı ile ilgili şu tarifi yapmıştır: 

“Kavâid-i arabiyye ve usûl-i şer’iyye hasebince bi kadri’t-tâka açıklanması sonucu 

meydana getirilen eser demektir.”284 Bu tarife göre şerhlerde şu esaslar sözkonusu 

olabilir: 

a. Hadis şerhlerinin ana konusu sadece Rasûlullah (s.a.v.)’in hadisleridir.  

                                                 
278 Râğıb, 258. 

279 Buhârî, Tefsir, Sure, 9, 20; Fezâilu’l-Kur’ân 3; İtisam 2; Zekat 1, 10; Muslim, İman 32; Tirmizî, 

Tefsir, Sure 9, 18; Ebû Dâvud, Zekat 1. 

280 Hattâbî, I, 2; Garib, I, 70; Râzî, Mefâtih, XIII, 182. 

281 İbnu’l-Manzûr, II, 497. 

282 Yardım, Ali, Hadîs II, 121. 

283 Taşköprîzâde Ahmed ibn Mustafa, Mevzuâtu’l-Ulum, trc., Kemalettîn Muhammed Efendi, II, 13; 

Çakan, Hadîs Edebiyâtı, 142; Ağırman, Cemal, “Tecrid-i Sarîh’in İlk Üç Cildi Bağlamında 

Ahmed Nâim’in Çeviri Metodu, Şerhçiliği, Kaynak Kullanımı ve Bazı Görüşleri,” Mârife: Dînî 

Araştırmalar Dergisi, V. cilt, 2. sayı, Konya 2005, s.125. 

284 Tasköprîzâde, II, 13. 



 

 

 

79 

b. Hadis şerhçiliği, hadislerin anlaşılmasına yönelik bir faaliyettir.  

c. Şerhteki açıklamalar usûl-i şeri’yye, sarf, nahv, belağat astronomi, 

arkeoloji, tarih, coğrafiya ve sosyal bilimler çerçevesinde olmalıdır.  

d. Şerhte konu dışına çıkılmamalıdır. İlim sahipleri ellerinden geldiği 

kadar hadisleri şerh etmeye çalışabilirler, ama hadisin ifade ettiği ince ve derin 

manalara ulaşmak her zaman mümkün olmayabilir.285 

Şerhin anlamı kadar ilk ortaya çıkış zamanı da önemlidir. Hadislerin doğru 

anlaşılması ve yorumlanması konusunun tarihî seyrine bakarsak konunun, Hz. 

Peygamber (s.a.v.) dönemine kadar uzandığını görürüz. Sahâbe Kurân-ı Kerîm 

âyetlerinde anlayamadıkları yerleri ve hususları, nasıl ki, ilk müfessir olan Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e sormuşlarsa, hadisler konusunda da anlayamadıkları hususları, 

ilk şârih olan Hz. Peygamber (s.a.v.)’e sormaktan çekinmemişlerdir. Hz. Peygamber 

(s.a.v.) de hadislerde anlaşılmayan konularda gerekli açıklamaları yapmıştır. 286 

Meselâ Hz. Peygamber’in “Kardeşine zâlim de olsa, mazlum da olsa yardım et”287 

demesi üzerine sahâbîler, zâlime nasıl yardım edebileceklerini sormuşlar, Rasûlullah 

(s.a.v.) de onun zulüm yapmasına engel olmanın kendisine yardım sayılacağını 

söyleyerek bu sözünü şerhetmiştir.288 

Her zaman ve devirde edebî, felsefî ve ilmî eserlerin muhatapları tarafından 

iyice anlaşılıp kavranabilmesi için onların mütehassıslar tarafından izah edilmesi 

gerekir. Bu gibi eserlerde öyle esas ve prensipler vardır ki, onu okuyan herkes ne 

demek istediğini anlayamaz.289 Bu bakımdan izah etme önemli hususlardan biridir. 

Bu bağlamda başta din olmak üzere, bilgi, kültür ve medeniyetimizin temel 

kaynaklarından birisi olan Sünnet’in kaynak oluşunun ortaya konması ve doğru 

                                                 
285 Canlı, Mustafa, Hicri İlk Dört Asırda Hadîs Şerhçiliği, basılmamış doktora tezi, Kayseri 1998, s.  

25. 

286 Sancaklı, Saffet, “Hadislerin Doğru Anlaşılması,” 306-307. 

287 Buhârî, Mezâlim 4. 

288 Tirmizî, Fiten 68. 

289 Cerrahoğlu, İsmâil, Tefsir Târihi, Ankara 1996, I, 33-34. 



 

 

 

80 

anlaşılması için henüz İslâm’ın ilk çağlarından başlamak üzere bir çabanın var olduğu 

görülmektedir.  

Bir hadisin isnad ve metin ciheti ile “sahîh” veya “sâbit” olması, sadece 

kullanılabilir bir argüman olduğu anlamına gelmektedir. Bu argümanın ne anlam 

ifade ettiği, nasıl anlaşılması gerektiği, ne şekilde yorumlanacağı, normatif bir 

değerinin olup olmadığı, söyleniş amacı, biçimi, bağlamı vs. hususların araştırılıp, 

bütün bunlar muvâcehesinde okunması ise, hadisin delâlet yönünü oluşturmaktadır. 

Bundan dolayıdır ki, hadisin delâleti veya doğru bir şekilde anlaşılması, onun 

sübûtundan daha az önemi haiz değildir.290  

Ali Yardım da hadis şerhlerinin önemine ve gerekliliğine şu şekilde dikkat 

çekmektedir: “Dini metinler, hukûki ifadeler, felsefi vb. hikemi sözler, gerek cümle 

yapısı, gerek taşıdığı kelimeler bakımından diğerlerinden farklı bir yapıya sahiptirler. 

Bilhassa mukaddes dini metinler, çok nüanslı bir ifade zenginliği gösterirler. Basit 

bir dilbilgisi ve sathi bir kültürle, bunların aslına uygun, hatasız ve eksiksiz olarak 

anlaşılması mümkün olmamaktadır. Bu özelliği dolayısıyla, onların çeşitli yönleri ile 

açıklamalarının yapılmasına ihtiyaç duyulmuştur.”291 

Her ilim alanında olduğu gibi hadis alanında da şerh yazma ihtiyacı her 

döneme göre değişmektedir. Biz burada bu ihtiyaçları birkaç başlık halinde sıralamak 

istiyoruz: 

a) Toplumun ihtiyacını karşılama 

Toplumları maddî ve manevî dayanakları ayakta tutmaktadır. Manevî 

dayanakların aslını da Kur’ân-ı Kerîm ve hadisler oluşturmaktadır. Bu ihtiyaçların 

farkında olan İslâm âlimleri manevî ruhu canlı tutmak için hem tefsir hem de şerh 

eserleri telif etme gereğini duymuşlardır. Meselâ; çağdaş âlimlerden Mansur Ali 

Nâsıf, “et-Tâc” adlı eserinde önce hadisleri toplamayı düşünmüş, fakat etrafındaki 

                                                 
290 Erul, Bünyâmin, “Hadislerin Anlaşılması Meselesi (İslâm Geleneğinde Hadisleri Farklı Okuma 

Biçimleri),” Güncel Meseleler Birinci İhtisas Toplantısı, Ankara 2004, DİB.  Yay., 96. 

291 Yardım, 113. 



 

 

 

81 

insanların kendisine “şerhsiz olarak senin kitabından ancak havâs anlar” şeklindeki 

itirazlarından sonra hadisleri şerhsiz bırakmak istemediğini ifade etmiştir.292 

b) Hadislerden Hüküm İstinbat Etme 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in vefatından sonra dînî konularda karşılaşılan 

problemler âlimlerin öncülüğünde Kur’ân-ı Kerîm ve hadislere müracaat edilerek 

halledilmiştir. Tabii ki, fıkhî problemlerle ilgili çözümleri de bu kaynaklarda, 

özellikle de hadislerde aramışlardır. Bu anlamda İbn Haldun (ö. 808/1406) şöyle 

demiştir: “Şeriatın hüküm ve kaideleri ancak Kur’ân-ı Kerîm’den ve Allah 

Rasûlu’nun hadis ve sünnetinden çıkarılır”.293 Fıkıhta buna kısaca istinbat denir.294 

İşte hadisleri anlama ve onlardan hüküm çıkarma maksadıyla bazı âlimler hadisler 

üzerinde yoğunlaşmış ve onları şerh etmişlerdir. 

c) Kur’ân-ı Kerîm’in Anlaşılmasına Katkı Sağlamak 

Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle buyrulmaktadır: “Sana zikri insanlara kendilerine 

indirileni açıklayasın diye indirdik.” 295  Bu ayete dayanarak Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in görevlerinden birinin de Kur’ân-ı Kerîm’in açıklayıcısı olduğunu ifade 

edebiliriz. Aynı zamanda âlimler de sünnetin Kur’ân-ı Kerîm’in müphem yerlerini 

açıkladığını, mücmelini tafsil, mutlakını da takyid ettiğini, âmmını tahsîs ederek 

ahkâm koyduğunu ifade etmişlerdir.296  

d) Bazı Hadis Metinlerinin Lafız ve Muhteva Yönünden Müşkil Olması 

Hadis metinleri arasında anlaşılması kolay olanlarla beraber ilk bakışta 

anlaşılması zor olan hadisler de vardır. Bu tür hadislerin mutlaka işin ehli tarafından 

                                                 
292 Mansûr, Ali Nâsıf, Gâyetu’l-Me’mûl Şerhu’t-Tâci’l-Câmî li’l-Usûl,  Kâhire 1961, I, 13. 

293 İbn Haldun, Mukaddime, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul 1983, II, 480. 

294 Curcânî, et-Tarifât, Beyrut 1996, s. 38. 

295 Nahl, 16/44. 

296 Acâc, Muhammed, es-Sunnetu Kable’t-Tedvîn, Kâhire 1963, s. 24. 



 

 

 

82 

izah edilip şerh edilmesi gerekmektedir. Anlaşılması zor olan hadisler genellikle iki 

açıdan incelenmektedir:  

Birincisi lafzî yönden metinde işkâle sebep olan kelime ve ifadelerin ele 

alınması gerekmektedir.  Hz. Peygamber (s.a.v.) geniş dilbilgisi sayesinde bazen 

Arapların günlük dilde kullanmadıkları garib kelimeleri de kullanıyordu ve 

sahâbeden birçoğu bu kelimelerin manasını bilmiyordu. Dolayısıyla bu kelimeler Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e sorulmuştur. 297  Hz. Peygamber (s.a.v.)’in farklı kabilelere 

hitaben söylediği cevâmiu’l-kelim ibâreler, onların lehçesine göre kullandığı ifadeler, 

mecâzi ifade ve dini istilahların kullanılması gibi durumlar da hadislerdeki lafızların 

anlaşılmasını zorlaştıran meselelerdendir.  

İkinci müşkil de hadisin muhtevası ile ilgilidir. Hadis metinlerini zahirî olarak 

yorumlamak bazen yanlış istikamete yönlendirmektedir. Yani söz konusu hadisin 

mensûh olup olmadığı veya illetli olup olmadığı gibi hususların açıklık kazanması 

gerekmektedir. Hadislerde müşahede edilen bu tür müşkillerle ilgili müstakil eserler 

yazılarak gerekli önlemler alınmıştır.298 

e) İtikâdî ve Fıkhî Görüşlere Destek 

İtikâdî ve ameli mezheplerin ortaya çıkmasında Kur’ân-ı Kerîm’in tefsirinin 

yanısıra hadislerin şerhinin ve te’vîlinin de önemli fonksiyonu vardır. Taraflar kendi 

görüşlerini desteklemek için âyet ve hadisleri yorumlamışlardır. Aliyyu’l-Kârî de bu 

anlamda bir şerh yazan müelliflerdendir. Çünkü Mirkâtu’l-Mefâtîh’in önsözünde 

şârihlerin genellikle Şâfiî mezhebine mensup olduğunu, yaptığı çalışmada ise Hanefi 

mezhebinin delillerini ve muhtelif meselelere dair görüşlerini ortaya koymaya 

çalıştığını beyan etmektedir.299 

 

                                                 
297 Karacabey, Sâlih, Hattabî’nin Hadis Şerhindeki Yeri ve Şerh Metodu, s. 181. 

298 Bu konu ile ilgili geniş bilgi için bkz., Çakan, İsmâil Lütfi, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve 

Çözüm Yolları (Muhtelifü’l-hadis ilmi), İstanbul 1982. 

299 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 12. 



 

 

 

83 

f) Hadisi Savunma Düşüncesi 

Bazı mezhep, fırka ve akımlar Kur’ân-ı Kerîmi ve hadisleri kendi hevâ ve 

hevesleri doğrultusunda yorumlamışlardır. Bu doğrultuda kendilerine uymayan 

hadisleri muhtelif gerekçelerle reddetmişlerdir. Hadis âlimleri, bu fırkaların tutarsız 

gerekçelerle reddettikleri hadislerde var olduğunu iddia ettikleri şâibelere, yaptıkları 

açıklamalarla ortadan kaldırmaya çalışmışlardır. 300 

Hadislerin şerh edilmesi hususunda ihtiyat kaydı düşen ilim adamları da 

olmuştur. Hadislerin anlaşılmasında bir yöntem olarak şerhçiliğin doğru anlaşılması 

ve ümmete fayda getirmesi açısından dile getirilen çekincelerin de dikkate alınması 

gerekir. Mesela; İsmâil Lütfi Çakan bu konu ile ilgili şu değerlendirmede 

bulunmuştur: “Dünya ilim tarihinin en detaylı ve ince tenkîd esas ve uygulamalarına 

sahip bulunan Hadis ilmi içinde geliştirilmiş olan şerh edebiyatı, bir takım 

tarafgirliklere kapı açtığı için özellikle tenkîde tabi tutulmuştur. Şerhçiliğin, tasnîf 

devri sonrasında yoğunlaşan bir faâliyet sahası olması, fevkalâde hacimli şerhlerin 

meydana getirilmesi, öğretim imkânlarını zorlaştırmanın yanında, uzun uzun 

münâkaşalara yol açması ve asıl kaynaklara inmeyi geciktirmesi ve tabiî belli devrin 

ilmî bulgu ve şartlarına göre yapılmış olması, yani bir süre sonra tamamen değilse 

bile büyük bir kısmı ile yenilenmeye muhtaç bulunması gibi noktalar şerh edebiyatı 

çevresinde daima söz konusu edilegelen hususlar olmuştur.” 301  Ayrıca mezhep 

taassubu da şerh çalışmalarına gölge düşüren unsurlardandır. Taassuba düşmeden 

uygulandığında nâmütenâhî faydaları olacak bir yöntemin, etrafında oluşabilecek 

şüpheleri dikkate alarak uygulanması daha uygun olur.  

Mâlum olduğu gibi hadis şerhleri genel itibariyle iki husus istikametinde ele 

alınmaktadır. Bunlardan biri dil, diğeri de muhteva merkezlidir.  

Şimdiye kadar kaleme alınmış dil merkezli şerhler, şekil itibarıyla üç tarzda 

yazılmışlardır: 

                                                 
300 Canlı, 42. 

301 Çakan, Hadîs Edebiyatı, 159-160. 



 

 

 

84 

a. (قال) ( اقول  ) şeklinde kaleme alınmış şerhler. Bu tür şerhlerde metin bazen 

tamamen yazılır bazen de yazılmaz.  

b. (قوله) diyerek asla işaret eden şerhler. Bu tür şerhlerde metne tamamen 

işaret edilmez. Maksat şerh olunan ibareye işaret etmektir.  

c. Mezc üslubuyla yazılmış şerhler. Bu tür şerhlerde metin ve şerh birbirine 

karışık olduğu için bunlar memzûc şerh olarak isimlendirilir.  

Sonraki dönemlerde bu tür şerhler, metni parantez içine almak  gibi bir 

yöntemle yazılmıştır.302 Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkat’ı bu yöntemle yazılmış bir şerhtir. 

Üslubun anlaşılır olması tabîi ki, kullanılan dilin anlaşılır ve sade olmasına bağlıdır. 

Aliyyu’l-Kârî’nin şerh dili, anlaşılır bir Arapça’dır.  

Hadis şerhlerini muhteva bakımından da birkaç çeşit olarak sıralayabiliriz. 

Elbette bu çeşitlilik, dönemlere göre değişiklik arzedebilir. Biz burada sadece 

çeşitlerini göstermekle yetinmek istiyoruz.303 

a. Fıkhî şerhler 

Fıkhî şerhlerde rivâyetler, genellikle fıkıh meselelerini merkeze alan bir 

bakışla ele alınmaktadır. Bu itibarla şârihler, ancak fıkhî ihtilafların dayanağını teşkil 

etmesi durumunda, rivayetin diğer tariklerine işaret etmiştir. Fıkhî yorum her türden 

şerhte önemli bir yer tutmakta ise de, bunun ilk dönem şerhlerinin pek çoğunun 

ayırıcı vasfı olduğunu söyleyebiliriz. Meâlimu’s-Sunen,  el-İstizkâr, İkmâlu’l-Mu’lim 

ve Âridatu’l-Ahvezî’de fıkhî yorum, belirleyici vasıf olarak görünmektedir. 

b. İsnad ve Rical Değerlendirme Ağırlıklı Şerhler 

Daha çok hadis râvilerinin değerlendirilmesinin ön planda tutulduğu şerh 

çeşitleridir. Bu tür şerhler arasında dikkat çekeni İbn Abdilberr’in (ö. 463/1071) et-

                                                 
302 Çakan, Hadîs Edebiyâtı, 181. 

303 Hadis şerhleri ile ilgili çeşitler hakkında geniş bilgi için bkz. Türcan, Zîşan, Hadîs Literatüründe 

Şerh Geleneği ve Özellikleri, basılmamış doktora tezi, Ankara 2008. 



 

 

 

85 

Temhîd li mâ fi’l-Muvatta’ mine’l-Meânî ve’l-Esânîd adlı eseridir. Onun dışında İbn 

Hacer’in (ö. 852/1449) Fethu’l-Bâri adlı Buhârî şerhinin de bu tür değerlendirmelerin 

yoğunluğu bakımından dikkat çektiğini belirtmek gerekir. 

c. Tasavvufî Şerhler 

Zühd döneminin ardından hicrî ikinci asırda ortaya çıkan tasavvuf ilmi, diğer 

İslâm ilimlerinde olduğu gibi hadise kendi zaviyesinden yaklaşmıştır. Tasavvufî 

düşüncenin hadise olan ilgisi başlarda, hadis rivayetiyle meşgul olma ve bu hadisleri 

ameli hayat için değerlendirme şeklinde iken, sonraları “işâri” anlamda şerhler ortaya 

çıkmıştır. Bugün bilindiği kadarıyla tasavvufî nitelikteki ilk sistematik şerh Hakîm 

et-Tirmizî’ye ( ö. 320/932) ait Nevâdiru’l-Usûl adlı şerhtir.304 

d. Zengin Muhtevalı Şerhler 

Bu şerhlerde rivâyetler hem şekil hem de muhteva yönünden bütün 

detaylarıyla inceleme konusu yapılmaktadır. Şerh edilen eserin yapı ve sistematiğinin 

şerh üzerinde büyük bir rolü vardır. Sadece belli bir kitabın ihtiva ettiği rivâyetlere 

yoğunlaşmayan aynı zamanda şerh edilen eserin yapı ve sistematiğini de inceleme 

konusu yapan bir şerh anlayışından da bahsetmek gerekir. 305  Aliyyu’l-Kârî’nin 

Mirkâtu’l-Mefâtîh’i de bu özelliklere sahip zengin muhtevalı hadis şerhlerinden biri 

olarak kabul edilebilir. 

  

                                                 
304 Yılmaz, Hasan Kâmil, Tasavvufi Hadis Şerhleri ve Konevî’nin Kırk Hadis Şerhi, İstanbul 1990, 

s. 14. Bu şerh Dr. Nureddin Boyacılar tarafından tahkik edilerek yeniden neşredilmiştir.  

305 Türcan, 185. 



 

 

 

86 

II. ALİYYU’L-KÂRÎ’NİN HADİSLERİ ŞERH METODU 

Bu bölüm araştırmamızın en önemli kısmını oluşturmaktadır. Öncelikle 

şunu ifade edelim ki, Aliyyu’l-Kârî’nin, eseri şerh ederken kullandığı metod, 

hadislerin şerh edilmesinde ihtiyaç duyulan temel hususlar istikametindedir. 

Bu bölümde öncelikle müellifin bâb başlıkları ile ilgili açıklamalar yaparken 

nelere dikkat ettiğine, daha sonra hadislerin sened ve metin yönünden tahlîlini nasıl 

yaptığına ve muhteva ile ilgili açıklamalarda hangi metodları takip ettiğine temas 

edilecektir.   

A. BÂB BAŞLIKLARINI İZAH ETMESİ 

Hadis kitaplarında genellikle kitap ve bâb başlıkları önem taşımaktadır. 

Çünkü kitap ve bâb başlıkları ihtiva ettiği konulara göre isimlendirilmektedir. Bu 

açıdan kitap isimlerinin kapsadığı anlam ve muhtevanın doğru tespit edilmesi 

rivâyetlerin anlaşılması için anahtar görevi yapmaktadır.  

Her çalışma yapanın yeni bir şeyler keşfettiği ve herkesin başka bir iddiayla 

ortaya çıktığı şerh edebiyatında Aliyyu’l-Kârî de kendisine has özelliği ile yeni bir 

çalışma tarzı ortaya koymuştur. Konuyu misaller çerçevesinde izah edelim: 

1. Kitap ve bab isimlerinin izahı: Aliyyu’l-Kârî hadislerin şerhine 

başlamadan önce kitap adı ve bâb başlıkları ile ilgili açıklamalar yaparken bahsedilen 

kelimenin ıstılâhî ve lüğavî anlamlarına değinmiş, âlimlerin görüşlerinden istifade 

ederek doyurucu açıklamalar yapmış ve konu ile ilgisi olabilecek diğer konulara da 

temas etmiştir. Meselâ; “Kitâbu’l-ilm” bölümünde şu açıklamaları görüyoruz: 

Kitâbu’l-ilm’den kasıt ilimin, ilim öğrenmenin ve öğretmenin fazileti, şer’î ilmin 

beyânıdır. Kitap ve Sünnet’ten daha kapsamlıdır. Genellikle i’tisâm bâbından sonra 

ele alınır. İlim müminin kalbinde nurdur. Hz. Muhammed (s.a.v.)’in kelimelerinden 

ve tatbikatlarından alınmış nübüvvet kandilinin ışığıdır. Eğer ilim beşer vasıtasıyla 

elde edilirse “kesbî”, başka yollardan elde edilirse “ledünnî” ismini alır.306 

                                                 
306 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 405. 



 

 

 

87 

Aliyyu’l-Kârî bazen izah ettiği konu ile ilgili tafsilatlı bilgiler verir. Meselâ; 

“Kitâbu’l-ilm” başlığını açıklarken şu şekilde tafsilatlandırır: “Ledünnî ilim de vahy, 

ilham ve firâset olmak üzere üçe ayrılır. Vahy’in sözlük anlamı “hızlı işaret” 

demektir. Istılâhi anlamı ise nebevî kalbe vâsıl olan ilâhi kelâmdır. Manası Şâri’e ait, 

ancak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in sözleri ile aktarılanlara da nebevî hadis denir. Bu da 

şâhid âleminde vasıtasız gerçekleşir. Allah’ın buyurduğu gibi: “Böylece Allah kuluna 

vahyedeceğini vahyetti.”307 Bir de vasıtalı vahy var ki, meleğin inmesi kendi özel 

görünümünden insan görünümüne geçerek gerçekleşir. Allah’ın gerçek anlamda 

konuştuğu haktır. O, Hz. Peygamber’le Cebrâi vasıtasıyla konuşmuş. Sahâbe ile Hz. 

Peygamber aracılığıyla, üçüncüsü de tabiûnla sahâbe aracılığıyla konuşmuştur. Bu 

böyle devam eder…”  

Müellif, açıklamalarına şöyle devam etmektedir: “İlham’ın sözlük anlamı 

bildirmektir (el-iblağ). Allah’ın gayba ait bir takım bilgileri kullarının kalplerine 

koyduğu gerçek bir ilimdir. Âyette bildirildiği gibi: “De ki, hakikaten Allah hakkı 

ortaya çıkaracaktır…” 308  Taberî (ö. 310/923) bu ayetteki “el-hakk” kelimesini, 

“semadan peygamberine indirdiği vahiy” olarak tefsir etmiştir.309 “Firâset, inceleme 

ve araştırma sonucu belirginleşen gaybla ilgili ilimdir. Mümin’in firâsetinden 

çekinin, çünkü o Allah’ın nuru ile bakar.”310 İlham ile firâset arasındaki fark şudur: 

“Firâset bir hakikati bulunan şeylerin tezahürleri incelenerek tahsil edilen gaybî bir 

keşiftir. İlhamda ise tezahürler incelenmeden yapılan bir keşif söz konusudur. İlhamla 

vahiy arasındaki fark ise ilhamın vahye bağlı olmasıdır. İlme’l-yakîn, araştırma ve 

açıklama yolu ile elde edilen ilimdir. Ayne’l-yakîn ise keşif yolu ile kazanılandır. 

Hakka’l-yakîn de tahkik sonucu elde edilendir.”311 

Bâb başlıkları ile ilgili bilgiler çok teferruatlı olmakla birlikte bazen de bir 

cümle kadar kısa malumatlardan da oluşmaktadır. Meselâ; kerâhet vakitleri ile ilgili 

                                                 
307 Necm, 53/10. 

308 Sebe, 34/48. 

309 Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vili Âyi’l-Kur’ân, Riyad 2003, XX, 419.  

310 Tirmizî, Tefsir, 16.  

311 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 445. 



 

 

 

88 

bâb başlığında “namaz kılınması yasaklanan vakitler” ile ilgili olarak “bu nehy, 

kerâheten veya hürmeten olabilir” gibi kısa bir açıklama ile yetinilmiştir.312 

Aliyyu’l-Kârî bazen bâb başlıkları ile ilgili hiç bir açıklama yapmadan 

hadislerin şerhine başlamıştır.313  Bazı rivâyetlerin de babla ilişkisinin olmadığını ve 

başka babda nakledilmesinin daha uygun olacağını ifade etmiştir.314 

2. Bab başlığıyla ilgili genel bilgiler: Bu bilgiler kendi görüşü olabildiği 

gibi, âlimlerin görüşleri de olabilmektedir. Meselâ; “Kitabu’d-daâvat”da İmâm 

Nevevî’den şu açıklamaları nakletmiştir: Bütün bütün dönemlerde fetva ehli, dua 

etmenin müstehâb olduğunu kabul edilmişdir. Zühd ve irfan ehli duânın terk 

edilmemesi gerektiğini söylemiştir. Bazıları  ise müslümanlar için edilen duânın 

kendine edilen duâdan daha üstün olduğunu söylemiştir. Denildi ki duâ için bir vesile 

bulunursa güzel olur...315  

3. Bab başlığı-hadis ilişkisi: Aliyyu’l-Kârî rivâyet edilen hadisin niçin 

sözkonusu babda rivayet edildiğini de açıklamıştır. Mesela; “Zeyd ibn Harisi “Onları 

babalarına nisbet ederek çağırın”316 ayeti nazil olana kadar kendi adıyla çağırırdık. 

Âyet nazil olduktan sonra ise ona Zeyd ibn Muhammed’ adıyla  seslenmeye başladık” 

hadisinin babla ilişkisini şöyle kurmuştur: “ Bu hadisin bu babda (Menâkibu Ehl-i 

Beyt) tahriç edilmesinin sebebi mevlâ’nın da ehl-i beyt’ten kabul edildiğini 

göstermek içindir.”317 

4. Bab başlığı-dil bilgisi ilişkisi: Aliyyu’l-Kârî  genellikle bu babın dil 

bilgisi açısından izahını yapmış, bazen de bâb başlığına ait açıklayıcı bilgi vermeden, 

sadece dil bilgisi ile ilgili izahlarla yetinmiştir. Meselâ; Cenâiz bâbında sadece cinâze 

                                                 
312 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 110. 

313 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 299; X, 127. (Sadaka istemenin kimlere helal kimlere haram olması 

ile ilgili bab, Nübüvvet alametleri babı) 

314 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 332. 

315 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 5. 

316 Ahzab, 33/5. 

317 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 306. 



 

 

 

89 

kelimesinin okunuşunu ve anlamını kaydetmiştir: “الجنازة kelimesi cim’in hem fethası 

hem de kesrası ile okunur. Ancak kesra ile okunması daha yaygındır. Aynı zamanda 

fetha ile okununca meyyit, kesra ile okununca cenâzenin üzerine örtülen örtü 

anlamına geldiği söylenmiştir. Bunun aksini iddia eden de vardır. Kelimenin cemîsi 

ise جنائز –fethâ iledir.”318  

5. Bab başlığı-fıkıh ilişkisi: Namaz bölümünde, sehiv secdesi hakkında da 

şu bilgileri vermektedir: “Bu bâbdan maksat namazdaki hükmüdür. ...Bize göre vâcib 

terk edilince sehv secdesi yapmak da vâcibdir.”319  

Bâb başlığındaki fıkhi bilgileri açıklarken konunun teferruatı ile ilgili 

kaynak tavsiyesi de vermiştir. Meselâ; Nikah bölümünde şu açıklamalar vardır: 

“Nikâhın farz-ı kifâye olduğu söylenmiştir. Bazıları farz-ı kifâye olduğunu 

söylemiştir. Bir kısmı da müstahab olduğunu kabul etmiştir. Diğerleri de müekked 

sünnet olduğunu iddia etmiştir. En doğru olanı da bu sonuncu görüştür. Bu konuda 

geniş bilgi isteyen İmâm İbnu’l-Humâm’ın el-Hidâye şerhi olan Şerhu Fethi’l-

Kadîr’e müracaat edebilir.”320  

6. Bab başlığı hakkında mezheblerin görüşleri: Bazı bâb başlıklarını izah 

ederken genel bilgiler ve açıklamalar vermek yerine bu konu ile ilgili mezhep 

görüşlerini kaydetmekle yetinmiştir. Böyle yapmakla, o zikredilen konu ile ilgili 

mezheplerin farklı düşündüğünü ve konu ile ilgili ihtilafların olduğunu beyan etmek 

istemiş olabilir. Meselâ; Seferde namaz ile ilgili bâb başlığını açıklarken şu görüş ve 

açıklamalara yer vermiştir: “Sözlük anlamı itibariyle sefer, yol katetmeye denir. 

Ancak her yol katetmede oruç tutmama muhayyerliği ve dört rekatlı namazı 

kısaltarak kılma imkânı tanınmaz, bu konuda ulemâ ihtilaf etmiştir. Ebû Hanîfe orta 

yürüyüşle üç gün üç gece yol katetmeyi şart koşarken; İmâm Mâlik, Ahmed ibn 

Hanbel ve İmâm Şâfiî, iki gün veya bir gün bir gece yürümeyi şart koşmuştur. Bu da 

                                                 
318 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 3; X, 96-97. 

319 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 81. 

320 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 261. 



 

 

 

90 

yaklaşık on altı fersah 321 mesafeye eşittir. Evzâî (ö. 157/774) ise bu mesafeyi bir 

güne indirmiş, Dâvûd ez-Zâhirî (ö. 270/884) de ister uzun ister kısa olsun seferde 

namazları kısaltmanın caiz olduğunu söylemiştir.”322 

7. Bab başlığı-tarih ilişkisi: Örneğin; Menâsık bölümünde genel 

açıklamalara yer verdikten sonra Kâbe’nin tavaf edilme tarihinin insanın 

yaratılmasından önceye dayandığını şu ifadelerle kaydetmiştir: “Âdem (a.s) 

Hindistan’dan kırk yıl yürüyerek hac ibadeti yerine getirmek için gelmiştir. Cebrâil 

(a.s.) ona şöyle dedi: Melekler senden önce yedi bin yıldır ki, Kâbe’yi tavâf ediyorlar. 

Bunu ispat veya nefy edici birşey olmasa da bütün peygamberlerin orayı tavaf etmiş 

oldukları bellidir.”323 

8. Bab başlıklarını âlimlerin görüşleri ile delillendirme: Aliyyu’l-Kârî 

bâb başlığının önemini açıklamak için hadislerden istifade ettiği gibi âlimlerin 

nakillerinden de istifade etmiştir. Meselâ; Namaz kitabında “Sünneler ve Fazîletleri” 

bölümünde bunu görebiliyoruz: “Sahih hadiste şöyle bildirilmektedir: “kıyâmet 

gününde kulun hesaba çekileceği ilk ameli onun namazıdır. Eğer namazı düzgün 

olursa, işi iyi gider ve kazançlı çıkar. Namazı düzgün olmazsa, kaybeder ve zararlı 

çıkar. Şâyet farzlarından bir şey noksan çıkarsa, Azîz ve Celîl olan Rabb: “Kulumun 

nâfile namazları var mı, bakınız” der. Farzların eksiği nafilelerle tamamlanır. Sonra 

diğer amellerinden de bu şekilde hesaba çekilir.324 İmâm Nevevî demiştir ki, “bu 

hadise göre farz namazlar eksik olsa da nafile ibadetler kabul edilir. Bunun hiçbir 

sakıncası yoktur. “Farzları eda etmedikçe nafileler kabul edilmez,” haberi de 

zayıftır.”325   

                                                 
321 Bir fersah yaklaşık olarak 5685 metreye eşittir. 

322 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 381. 

323 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 378. 

324 Tirmizî, Mevâkît 188. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Salât 149; Nesâî, Salât 9; İbn Mâce, İkâmet 202. 

325 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 215; Ayrıca bkz., VIII, 343. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Metre


 

 

 

91 

B. HADİSLERİ SIHHAT AÇISINDAN DEĞERLENDİRMESİ 

Hadis, sened ve metin olmak üzere iki temel unsurdan oluşur. Sened, metni 

birbirlerinden belli usullerle almak ve rivâyet lafızlarıyla nakletmek suretiyle bize 

kadar ulaştıran râviler silsilesinin adıdır. Metin ise senedin sonunda râvilerin 

naklettikleri söz kısımıdır. 

Hadisler şerh edilirken “metodolojik boyut” şeklinde ifade edebileceğimiz 

sened ve metinle ilgili değerlendirmelerin de yapılması önemlidir. Biz bu 

değerlendirmeleri “Hadis Tenkîdi” başlığı altında nakledip değerlendirmeler 

yapacağız.  

Hadis usûlünde “Hadis Tenkîdi” ifadesi herhangi bir hadis kitabının veya 

bazı konulardaki hadislerin tenkîd edilmesi anlamında kullanılmamıştır. Hadis 

tenkîdi denildiğinde, tüm hadislerin senet ve metin bakımından gözden geçirilmesi 

ve belirli ölçülere tâbi tutulması anlaşılır. Burada hadislerin günümüze ulaşmasında 

hadis âlimlerinin titiz katkılarını kısmen de olsa açıklayabilmek hedeflenmektedir.326 

Hadis tenkîdi, “Sened Tenkîdi”, “Metin Tenkîdi” ve “Hadislerin Sıhhat 

Bakımından Değerlendirilmesi” şeklinde üç başlıkta incelenecektir.  

1. Sened Değerlendirmesi 

Muhaddisler hadisin her iki unsuru ile ilgilenmiş, sened ve metin tenkîdini 

beraberce yürütmüşlerdir. Bir hadisin sahih olabilmesi için senetteki râvilerin sika 

râviler olması ve herhangi bir kopukluğun olmaması gerekir.  

Mirkât’da hadisler senedsiz nakledilmiştir. Ancak Aliyyu’l-Kârî gerekli 

gördüğü yerde senetle ilgili açıklama ve izahlar yapmaktadır. 

Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı döneme kadar râvilerin cerh ve tâdili konusunda 

pek çok eser kaleme alınmıştır. Hadislerin kritiği yapılarak eserler yazılmıştır. 

Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî’nin bu eserlerden yararlanmamış olması düşünülemez. 

                                                 
326 Karacabey, Sâlih, Hadîs Tenkîdi, Bursa 2013, s. 17. 



 

 

 

92 

Aynı zamanda onun râvi ve senetler hakkındaki değerlendirmeleri görmezden 

gelerek yeni değerlendirmeler yaptığını iddia etmek de pek gerçekci 

görünmemektedir.  

Sened, hadisin râvilerden oluşan kısmıdır. Aliyyu’l-Kârî senette ismi geçen 

râvilerin hayatları hakkında bilgilere yer vermiş bazen de cerh ve tâdil açısından 

durumlarını nakletmiştir.   

Râvîlerin cerh ve tâdil yönlerini bilmek ve ortaya koymak dîni delil ve 

prensipleri bilme açısından önemlidir.327 Kuşkusuz bir muhaddisin veya bir şârihin 

râvilerin durumlarını bilmemesi, râvileri tanımaması, râvilerin cerh ve tâdile tâbi 

tutarak onlar hakkında eserinde bilgi vermemesi eksikliktir. Her ne kadar Mişkâtu’l-

Mesâbih’te sadece hadisin ilk râvileri kaydedilmişse de, Aliyyu’l-Kârî’nin onlar 

hakkında yeterli bilgiler sunduğunu görebiliyoruz. Özellikle eserin ilk kısımlarında 

râviler hakkında daha çok malumat verdiğini görüyoruz. Daha sonraki kısımlarda ise 

aynı râviler tekrar geçtiği için râvi bilgisi vermekten kaçınılmış, sadece “daha önce 

bu râvi hakkında bilgi sunulmuştur” 328 kaydı düşülmüştür. Konuyu örneklerle izah 

edelim: 

a. Râvî tanıtımı: Aliyyu’l-Kârî sahâbe ve tâbiûn râvileri tanıtmış ve 

tabakalarına vurgu yapmıştır. Bu bilgiler râvinin meziyetlerine göre kısa öz veya 

geniş olmaktadır. 329 Meselâ; Seleme bint Hurr’un rivâyet ettiği hadisin şerhinde bu 

râvi hakkında sadece “sahâbîdir” notunu düşmüştür.330  

 Mirkât’daki ilk hadisin râvisi olan Ömer ibn Hattab (r.a) hakkında şu geniş 

bilgiler verilmiştir: “Doğruları söyleyen idi. Kitab’ın da delâlet ettiği gibi “Fâruk” 

ismi ile tanınmaktadır. Ashab arasında “Emîru’l-Muminîn” lakabı ile anılan ilk 

şahıstır. Mekke-i Mükerreme’deki Kureyş kabîlesindendir. Hz. Peygamber (s.a.v.) ile 

nesebi Ka’b ibn Luey’de birleşir. Hz. Rasûlullah (s.a.v.) onu “Ebû Hafsa” künyesi ile 

                                                 
327 İbn Ebî Hâtim, Cerh ve’t-Tâdil, I, 5-6. 

328 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 144, 149, 152, 167, 184, 186. 

329 Örnek için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 519; I, 523; I, 528. 

330 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  III, 180. 



 

 

 

93 

künyeledi. Hak ile bâtılı ayırdığı için “Fâruk” lakabı ile lakaplandırdı.”331 

Râvi tanıtımında bazan mufassal izahlara da şahid olunmaktadır. Meselâ; 

Hz. Ömer (r.a)’in hayatını anlatırken ona verilen lakapların ayrıntıları da ele 

alınmıştır. Şöyle ki: Hz. Ömer (r.a)’e ait “Fâruk” lakabının hangi olaya binaen 

verildiği ve hangi âyetlerin buna delalet etiğini şöyle açıklamıştır:  

 يرُِيدوُنَ أنَْ يتَحََاكَمُوا إلِىَ الطَّاغُوتِ 

“…Tağutların önünde muhakeme olunmalarını isterler…”332 

 “İbn Abbas (r.a.)’ın rivâyetine göre, bir münâfıkla Yahûdi arasında husûmet 

meydana geldi. Yahûdi mahkemeleşmek için Rasûlullah (s.a.v.)’a, münâfık da 

Yahûdilerin sihirbazı olan Kâ’b ibn Eşref’e müracaat etmeyi teklif etti. Sonra her ikisi 

de beraber Rasûlullah’ın hakemliğine müracaat etmeye karar verdiler. Peygamber 

(s.a.v.) Yahûdiyi haklı gördü ve onun lehine hüküm verdi. Fakat dışarıya çıkınca 

münafık bu hükme razı olmadığını belirtti ve Ömer (r.a)’e gitmeyi teklif etti. Yahûdi 

Ömer (r.a)’e şöyle dedi: 

— Rasûlullah (s.a.v.) benim lehime hüküm verdi. Fakat bu adam bu hükme 

razı olmadı ve davayı sana getirdi. 

— Bunun üzerine Hz. Ömer (r.a) münâfığa, “böyle mi oldu?” diyerek sordu. 

— Münâfık da, “evet” dedi. 

— Hz. Ömer (r.a): “Siz olduğunuz yerde durun ben hemen geliyorum” deyip 

evine girdi.  Elinde kılıcı ile geri döndü ve münâfığın boynunu vurdu. Sonra şöyle 

dedi: 

— “Allah’ın ve Rasûlü’nün hükmüne râzı olmayana ben böyle 

hükmederim.” 

                                                 
331 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 92. 

332 Nisa, 4/60. 



 

 

 

94 

— Bunun üzerine yukarıdaki ayet indi ve Cebrâil (a.s.) şöyle dedi: 

“Ömer hakla bâtılın arasını tefrîk etti.” dedi. Bu sebebden dolayı, kendisine 

“Fâruk” lakabı takıldı.333 

Aliyyu’l-Kârî Hz. Ömer (r.a)’le ilgili bilgilere şöyle devam etmiştir: “Hz. 

Ömer (r.a)’ın İslam’a girişinden önce müslümanlar korku içindeydi. Müslüman 

olduğu sırada altı kadın ve otuz üç erkek İslâmı kabul etmişti. Hz. Ömer (r.a)’in 

müslümanlığı nübüvvetin altıncı senesinde olmuştur.  

Hz. Ebû Bekir (r.a)’ın vefatından sonra onun tavsiyesi üzerine halîfe 

seçilmiştir. Hilâfete, hicretin on üçüncü senesinde geçmiştir. Halîfeliği zamanında 

pek çok belde ve şehirler fethedilmiştir. 

Medîne-i Münevvere’de hristiyan bir köle olan Ebû Lulu’nün suikastı 

sonucu zilhiccenin dördünde çarşamba günü sabah namazını kılarken şehit olmuştur. 

Vefatı, hicretin yirmi üçüncü yılında altmış üç yaşında gerçekleşmiştir. On sene altı 

ay halîfelik yapmıştır. Cenâze namazını Hz. Suheyb (r.a.) kıldırmıştır.   

Hz. Ebû Bekir (r.a) başta olmak üzere birçok sahâbe ondan hadis rivâyet 

etmiştir. Toplam rivâyet ettiği hadis sayısı beş yüzü geçmiştir. Bunlardan seksen 

birinde Buhârî ve Müslim ittifak etmiştir. Otuz dördü tek başına Buhârî ve yirmi bir 

adedi de sadece Müslim rivâyeti olarak kayda geçmiştir.” 334 

Aliyyu’l-Kârî, Enes ibn Mâlik hakkında Hz. Ömer (r.a)’den farklı olarak 

özet bilgi vermiştir: Enes İbn Mâlik İbn Nadr el-Ensârî el-Hazrecî en-Neccarî 

Rasûlullah (s.a.v.)’a Medine-i Münevvere’e geldikten sonra on sene hizmet etmiştir. 

Hizmete başladığında henüz on yaşında idi. Rasûlullah (s.a.v.) Medine’ye hicret 

edince Hz. Enes’in annesi oğlunu getirmiş ve şöyle demiştir: “Ya Rasûlallah! Bu 

çocuk sana hizmet etsin. Bunun için dua buyurun.” Bunun üzerine Hz. Peygamber 

(s.a.v.) de şöyle dua etmiştir: “Allahım! Bunu mal ve evlâdında bereketli kıl. Ömrünü 

                                                 
333 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 92. 

334 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 93. 



 

 

 

95 

uzun eyle ve günahlarını bağışla.” Hz. Enes (r.a.) diyor ki: “Kendi soyumdan doksan 

sekiz çocuğumu toprağa gömdüm. Benim ağaçlarım senede iki sefer mahsül verirdi. 

O kadar yaşadım ki, nerede ise hayatımdan usanmıştım. Bu sebebden de duanın 

dördüncüsünü, yani günahlarımın bağışlanmasını umuyorum.” 

 Yüz sene veya yüz seneden de fazla yaşadığı söylenmiştir. Basra’da en son 

vefat eden sahâbîlerdendir. Hicretin doksan üçüncü yılında vefat etmiştir. Künyesi 

Ebû Hamza idi. Hamza bir baklanın adıdır. Künyenin Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından takıldığı hakkında şöyle demiştir: “Bakla topladığım için Rasûlullah 

(s.a.v.) bana bakla ismini künye olarak taktı.”335  

Aliyyu’l-Kârî sadece seneddeki râviler hakkında bilgi vermekle yetinmemiş 

metinde zikrolunan şahıslarla ilgili de kısa bilgiler vermiştir. Mesela: Tıb bölümünde 

geçen “Ahzab (harbi) günü Ubey, kolundaki can damarından vuruldu ve Hz. 

Peygamber (s.a.v.) onu dağladı.”336 hadisinin şerhinde Ubey hakkında şöyle bilgiler 

vermiştir: “Ubey’den kasıt “Ubey ibn Kâb’dır. Seyyidu’l-kurra ve Ensardan’dır. Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in vahy katiplerindendir. Hz. Peygamber (s.a.v.)  döneminde 

Kur’ân-ı Kerîm’i ezberleyen altı kişiden biridir. Hz. Peygamber (s.a.v.) ona “Ebu’l-

Munzîr” lakabını takmış ve Onu “Seyyidu’l-Ensâr” olarak isimlendirmiştir. Hicri 19. 

yılda Medîne’de vefat etmiştir.”337 

Bazen de bir ravinin ismi ilk defa zikredilmesine rağmen “Bu ravi hakkında 

bilgi daha sonra verilecektir” diyerek geçilmiştir.338 

Bazen de râvi hakkında herhangi bir bilgi verilmemiş ve bunun sebebi olarak 

da müellif Tebrîzî’nin herhangi bir bilgi kaydetmemesini göstermiştir. Mesela; hadis 

râvisi Saîd ibn Mâlik’i tanıtırken şöyle söyler: “Radiyallahu anhüma. Müellif ona 

                                                 
335 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 144. 

336 Muslim, Salam 74. 

337 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 347. 

338 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 340. 



 

 

 

96 

“Esmâ” eserinde yer vermemiştir.”339 

b. Râvi değerlendirmesi: Müellif senedle ilgili değerlendimeleri yaparken 

sadece râvinin cerh ve tadil yönünden değerlendirmesini yapmakta ve onların 

hayatları hakkında bilgi vermekle yetinmemiş, senedle ilgili kaynak değerlendirmesi 

de yapmış, yani râvilerin durumuna göre senedin dolayısıyla da hadisin hangi türden 

olduğunu vurgulamıştır. Böylece hadisin muttasıl ya da mürsel olduğunu belirtmiştir. 

Meselâ; İlim bölümünde Kur’ân-ı Kerîm konusunda münakaşa eden toplulukla ilgili 

hadisin senedindeki   ِه  kısmı ile ilgili şu değerlendirmeye عَنْ عَمْرو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أبَيِهِ، عَنْ جَد ِ

yer vermiştir: “Buradaki zamîrin Amr’a râci olması muhtemeldir. Böyle olduğu 

takdirde hadis mürsel olur. Çünkü Amr’ın dedesi Muhammed ibn Abdillah ibn 

Amr’dır ve tâbiûn neslindendir. Şâyet zamirlerin arasını burada olduğu gibi ayırsak 

o zaman Şuayb’a râci olur ve hadis muttasıl olmuş olur. Çünkü Şuayb’in dedesi 

Abdullah ibn Amr İbn As’dır. İşte bu illetten dolayı Amr ibn Şuayb’in, babası 

vasıtasıyla onun da  dedesinden rivâyet ettiği sahifede tedlîs olma ihtimalinden söz 

edilmiştir.”340 

c. Râvilerle ilgili tashîhler: Aliyyu’l-Kârî senette yer alan râvilerle ilgili 

bazı teknik hatalara da temas etmiştir. Meselâ;  َوَكَانَتْ مِنَ  -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا  - وَعَنْ يسَُيْرَة

 .şeklinde rivayet edilen hadisteki ravinin ismi farklı şekillerde okunmuştur الْمُهَاجِرَاتِ 

İbnu’l-Melek,  َيسَُيْرَة ifadesinden  ٍبِنْتُ يَاسِر “Yâsirin kızı” olduğunu söylemiştir. 

Aliyyu’l-Kârî ise bunun kalem hatası olduğunu söyleyerek nezaketle ona karşı çıkmış 

ve doğrusunu şu şekilde ifade etmiştir: “Bu isim hemze ile  َأسَُيْرَة şeklinde de 

okunabilir. Ensarlı sahâbîlerdendir. أمُ  يَاسِر “Yâsirin annesi” dir. Takrîb’de de bu 

şekilde ifade edilmiştir. Muhâcirlerden olduğu da söylenmiştir.” 341 

d. Râvi isimlerinin okunuşu: Aliyyu’l-Kârî râvi isimlerinin okunuşunu ve 

nisbesinin hangi sebeple verildiğini açıklarken ayriyeten sahabî olduğuna da vurgu 

yapma ihtiyacı duymuştur. Meselâ; “Ya Rasûlallah! Bana İslâm’a dair öyle bir şey 

                                                 
339 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 400. 

340 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 493. 

341 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 144. 



 

 

 

97 

söyle ki, bir daha onu senden başka kimseden sorma ihtiyacı hissetmeyeyim” dedim. 

O da “Allah’a inandım de. Sonra da dosdoğru ol” cevabını verdi.”342 hadisini rivâyet 

eden Sufyan ibn Abdillah es-Sakâfî hakkında şu ifadeleri kullanmıştır: “Sakafî 

kelimesi, Sakîf kabilesine nisbet edilerek iki fetha ile okunur. Künyesi Ebû Amr’dır. 

Ebû Amra da denilmiştir, Tâif halkından sayılır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’le sohbeti 

vardır. Yani sahâbîdir. Ömer İbn Hattab döneminde Tâif’in valisi olarak çalışmıştır. 

Beş tane hadis rivâyet etmiştir.”343 

e. Tâbiûndan olan râvileri belirtmesi: Kitâbu’l-ilm’in ikinci faslının ilk 

hadisinin râvisi Kesir ibn Kays’ın tabiûn neslinden olduğunu kaydetmiştir.”344  

Râvilerin sahâbî ve ya tabiûndan olduğu ile ilgili hatalara da temas 

edilmiştir. Meselâ; bazı âlimler namaza yetişen birinin namazını kılmış olsa bile 

oradaki camaata uyarak namaz kılması gerektiği ile ilgili hadisi rivayet eden râvi Busr 

ibn Mihcân’ın sahâbî olduğunu söylerken, aksine Aliyyu’l-Kârî sözkonusu râvi 

hakkında “Doğru olanı onun tâbiî olmasıdır” demiştir.345 Ancak bu bilgiyi hangi 

kaynağa dayanarak söylediği kaydedilmemiştir. 

f. Sened Değerlendirmesi: Aliyyu’l-Kârî senedlerin ciddi incelenmesi 

gerektiğine dikkat çekmiş ve hadislerin delil olma bakımından değer kazanmasının 

sıhhat durumuna bağlı olduğunu ifade etmiştir. Bir rivâyetin merfû veya mevkûf 

olması ile ilgili bir çok kaynaktan nakiller yapmıştır. Böylece mevzubahis olan 

hadisin mevkûf mu merfû mu olduğunu tespit etmeye çalışmıştır. Meselâ; 

“Üzerinden bir -kamerî- yıl geçmedikçe, o malda zekât yoktur” 346  hadisini şerh 

ettikten sonra rivâyet ile ilgili âlimlerin görüşlerini şöyle nakleder: “Bu metni İbn 

Ömer, Rasûlullah (s.a.v.)’a ref etmemiştir. Beğavî’nin Mesâbîhinde de bu rivayet İbn 

Ömer’de tevakkûf etmiştir. Yani mevkûf hadis olarak kabul edilmiştir. Mîrek, 

                                                 
342 Muslim, İman 62. 

343 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 161. 

344 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 468; IV, 154. 

345 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 211. 

346 İbn Mâce, Zekât 5. 



 

 

 

98 

Tirmizî’den naklen bu rivâyetin Abdurrahman ibn Zeyd’in babasından onun da İbn 

Ömer’den merfû şeklinde rivâyet ettiğini söylemiştir. Bu rivâyetin başka bir tarîkten 

Abdurrahman İbn Zeyd’in İbn Ömer’den mevkûf şeklinde rivâyeti de vardır. 

Sözkonusu hadisin mevkûf olması daha isabetli görünmektedir. Çünkü Abdurrahman 

ibn Zeyd hadis konusunda zayıf bir râvidir.  Onun zayıf râvi olduğunu Ahmed İbn 

Hanbel, İbn Medînî ve diğerleri kaydetmişlerdir. O galatı çok olan (kesîru’l-galat) bir 

râvidir. Musannifler dikkatli inceleme yapmadan ondan nakillerde bulunmuştur.”347  

Aliyyu’l-Kârî senedle ilgili kendi görüşünü nakletmenin yanısıra bazen de 

diğer âlimlerin görüşlerini nakletmekte ve kendisi herhangi bir değerlendirme 

yapmamaktadır. Böyle davranmasının hem onların görüşlerini kabul ettiğinden hem 

de  yaşadığı dönemin şerh ve nakilcilik dönemi olmasından kaynaklandığını 

düşünmekteyiz. Meselâ; Tilâvet secdelerinin sayısı ile ilgili hadisin kaynaklarını 

gösterdikten sonra bu hadisin senedindeki râvilerin değerlendirmelerine şu şekilde 

yer vermiştir: “Mîrek, et-Tashîh adlı eserden nakil yaparak bu hadisin ceyyid bir senet 

ile rivayet edildiğini söylemiştir. İmâm Nevevî (ö. 676/1277) senedinin hasen 

olduğunu söylemiştir. Ebû Dâvûd (ö. 275/889) Ebu’d-Derdâ’nın Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’den “On bir secdedir” şeklindeki hadisin “Vâhi” bir senedle rivâyet ettiğini 

söylemiştir. Devamında Ebû Dâvûd’un Ebû’d- Derdâ’dan rivâyet ettiği hadisin İmâm 

İbn Mâce (ö. 273/887) ve İmâm Tirmizî (ö. 279/892)’nin rivâyet ettiğini söyleyerek 

hadisin kaynak değeri konusunda İmâm Tirmizî’nin “garib” dediğini nakletmiştir. 

İbnu’l-Hemmam şöyle demiştir: Amr ibn As’ın rivâyetini Ebû Dâvûd ve İbn Mâce 

Abdullah ibn Muneyn’den tahric etmiştir ve bu râvi zayıftır. Abulhak da İbn Muneyn 

hakkında  ( ِِلَّ يحُْتجَ  به)le yuhtaccu bihi348 demiştir. İbn Kattân (ö. 628/1231) cehalet 

sebebinin meçhûlu’l-hâl olduğunu söylemiştir. 349  

                                                 
347 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 244; VI, 590. 

348 Cerh lafızlarındandır. Hadisi delil olmaz demektir. (bkz., Aşıkkutlu, Hadiste Rical Tenkîdi, İFAV 

yayınları, İstanbul 1997, s. 180.) 

349 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 102. 



 

 

 

99 

Bazen de şerh ettiği hadisin sonunda hem rivâyetin farklı kaynaklarına işaret 

etmiş hem de bu rivâyetlerin farklı senedlerini kaydetmiştir.350 

2. Metin Tahlîli 

Hadisin senedi kadar metinin de sahîh olması esastır. Bu sebeple dış tenkîd 

sayılan isnad ve râvi tenkîdi ile yetinmeyerek hadisin metninin de tahlil edilmesine 

ihtiyaç vardır. Hadis âlimlerinin sadece sened tenkîdine önem verdiklerini, metin 

tenkîdini ihmal ettiklerini ifade etmek gerçeklerle bağdaşmayan bir iddiadır. Sened 

tenkîdi gibi metin tenkîdi de daha ilk dönemlerde ele alınmış ve gereken önem 

verilmiştir.  

Metin tahlillerinin ilk olarak sahâbe tarafından yapıldığını görmekteyiz.351 

Daha sonraki dönemlerde bu alanla ilgili çalışmalara devam edilerek bir takım 

kurallar konmuştur. Meselâ; bir hadisin senedi ne kadar sağlam olursa olsun Kur’ân-

ı Kerîm’e, sahîh hadislere, İslâm’ın temel prensiplerine, akla, tarihî olaylara aykırı 

olmaması gerekir.352 Eğer hadis bu prensiplere aykırı ise âlimler tarafından kabul 

edilmemiş ve reddedilmiştir.  

Hadis metinleriyle doğrudan ilgili İhtilâfu’l-Hadîs, Esbâb-u Vurûdi’l-Hadîs, 

Nâsihu’l-Hadîs, Garîbu’l-Hadîs gibi hadis ilimleri yanında meydana getirilen geniş 

şerh ve hâşiye edebiyatında hadis metinlerinin ayrıntılı anlam ve muhteva tahlilleri 

yapılmıştır.  

İncelediğimiz eser şerh çalışması olduğu için metin tahlillerine de yer 

verilmiştir. Çünkü şerh çalışmalarında belki de en titizlikle üzerinde durulan 

konuların başında, şerh edilen hadislerin başka hadisler, tarihî gerçekler, ilmi 

hakikatler gibi metnin sıhhatine gölge düşürecek unsurlarla uyum halinde olup 

olmaması gelmektedir. Müellifmiz metin değerlendirmelerinde şu konulara temas 

                                                 
350 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 314. 

351 Cevâbî, Muhammed Tâhir, Cuhûdu’l-Muhaddisîn bi Nakdi Metni’l-Hadîs, Tunus 1991, s. 458. 

352 İbnu’s-Salâh, Ulûmu’l-hadis, 89-90; Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvi fî Şerhi Takrîbi’n-Nevevî,  Beyrut 

1979, I, 276. 



 

 

 

100 

etmiştir: 

a. Muhtelifu’l-hadis konuları: Kitâbu’l-ilm’in birinci bölümünde yer alan 

“İnsanoğlu öldüğü zaman, bütün amellerinin sevabı da sona erer. Şu üç şey bundan 

müstesnadır: Sadaka-i câriye, istifade edilen ilim, kendisine dua eden hayırlı 

evlat.”353 hadisini şerh ederken kelime ve kavram açıklamalarını yaptıktan sonra, “Bu 

hadis aslında Hz. Peygamber (s.a.v.)’in şu hadisleri ile çelişmiyor” diyerek hadislerin 

arasını şöyle cem etmiştir: “Rasûlullah (s.a.v.) buyurdu ki, “Kim İslâmda iyi bir çığır 

açarsa, ona onun sevâbı ve onu işleyenin sevâbı vardır. Bu kıyamete kadar böyle 

devam eder.”354 Çünkü sünnet kendisinden faydalanılan bir yoldur. Bu hadis aynı 

zamanda Rasûlullah (s.a.v.)’ın şu hadisi ile de çelişmemektedir: “Ölen her kişinin 

amel defteri kapanır. Ancak Allah’ın yolunda (karargahta) bulunan asker hariç. Onun 

amelleri ona fayda verir.”355 Aliyyu’l-Kârî hadisler arasında zıtlık olunca “tercih 

etme” metodundan da istifade etmiş ve tercih konusunda neye üstünlük verilmesi 

gerektiğine temas etmiştir.  Meselâ; sefer esnasında namazların cem edilip 

edilmemesi ile ilgili görüşleri naklettikten sonra tercih sebebini şu şekilde 

açıklamıştır: “Teâruz sabit olunca İbn Mesut’un rivâyetleri tercih edilir. Çünkü onun 

hem fıkhı daha çok hem de hıfzı daha güclüdür.”356 

Metin değerlendirmesi ile ilgili konulardan biri de hadislerde nesh 

meselesidir. Cem ve te’lif edilmesi mümkün olmayan müteârız hadisler hakkında 

yapılacak çözüm işlemlerinin başında, nesh gelmektedir. Çünkü “Şârî’in eski bir 

hükmü, yenisiyle yürürlükten kaldırması” 357  demek olan nesh, cem’in mümkün 

olmaması halinde sözkonusudur. 358  Şimdi Mirkâtu’l-Mefâtîh de yer alan nesh 

konusunu örnekle açıklayalım: 

 “Biz, Rasûlullah (s.a.v.) namaz kılarken kendisine selâm verirdik. O 

                                                 
353 Muslim, Vasiyyet 14. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Vasâya 14; Tirmizî, Ahkâm 36; Nesâî, Vasâyâ 8. 

354 Munâvî, Feyzu’l-Kadîr Şerhu’l-Câmii’s-Sağir li’s-Suyûti, Mısır 1938, I, 437. 

355 Ebû Dâvud, Cihad 15. Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 454. 

356 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 391, Ayrıca bkz., IV, 253. 

357 İbnu’s-Salâh, 250. 

358 İbnu’l-Kayyım, İ’lâmu’l-Muvakkîn, Beyrut 1973, II, 5. 



 

 

 

101 

(s.a.v.)’da selâmımızı alırdı. Necâşî’nin yanından döndüğümüzde ise verdiğimiz 

selâmı almadı ve; “Namazda (namazın kendisine ait) meşguliyet vardır”359 buyurdu. 

Bu hadisin şerhini yaparken “Aslında ilk zamanlar namazda iken verilen selâma 

karşılık verildiği halde sonraki dönemlerde bu yasaklanmıştır” diyerek burada neshin 

vuku bulduğunu ifade etmiştir. Bu arada selama karşılık verilmesinin dil ile değil el 

veya baş işaretleri ile yapıldığını da ayrıca vurgulayarak okuyucuların konuyu 

şüpheden uzak şekilde anlamasını sağlamaya çalışmıştır. 360 

b. Metin ziyâdeleri:  ُقَالَ رَب كُمْ أنََا أهَْلٌ أنَْ أتَُّقىَ فَمَنِ اتَّقَانيِ فَأنََا أهَْلٌ أنَْ أغَْفِرَ لَه  “Rabbiniz 

şöyle buyurmuştur: “En çok korkulmaya layık olan benim. Kim benden korkarsa onu 

affetmeye layık olan da benim” anlamındaki kudsî hadisin  ِفَمَنِ اتَّقاَني (kim benden 

korkarsa) kısmını izah ederken, Tirmizî’nin rivâyetinde   ََّهًافلَمَْ يَجْعلَْ مَعِي إِل  (benimle 

beraber başka kimseyi ilah edinmezse) cümlesinin ziyâde olduğunu, izah sadedinde 

bağışlanmak için sadece takvâ’nın yeterli olmayacağını, aynı zamanda O’na şirk 

koşmaktan da uzak durulması gerektiğini kaydetmektedir.361 

c. Metin farklılıkları: Aliyyu’l-Kârî hadis metnindeki karşılaşılabilen 

kelime farklılıklarına dikkat çekerek kelimenin diğer nüshalardaki farklı kullanımını 

da kaydetmiştir. Meselâ; kadının evinde kıldığı namazın daha faziletli olduğu ile ilgili 

hadisin izahında (قال النبي) ifadesinin diğer nüshalarda قال رسول الله şeklinde olduğunu 

söyleyerek kelime farkına dikkat çekmiştir. Ancak bu farklılığın hangi nüshada 

olduğunu belirtmemiştir.362 

d. Rivâyet farklılıkları: “Kimde şu üç şey bulunursa îmanın tadını tatmış 

olur.  Allah ile Rasûlullah (s.a.v.) kendisine   başkalarından daha sevgili olmak, bir 

kimseyi yalnız Allah için sevmek, Allah onu küfürden kurtardıktan sonra yine küfre 

dönmekten ateşe atılacakmışcasına hoşlanmamaktır.” 363  hadisinin “ateşe 

                                                 
359 Buhârî, Amel fis’s-Salât 2, 15, Fadâilu’l-Ashâb 37; Müslim, Mesâcid 34; Nesâî, Sehv 20. 

360 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 57. 

361 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 186; VI, 349. 

362 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 135. 

363 Buhârî, Îmân 9, 14, İkrah 1, Edeb 42; Muslim, Îmân 67. Ayrıca bkz. Tirmizî, Îmân 10. 



 

 

 

102 

atılacakmışcasına hoşlanmamaktır” kısmının açıklamasını yaparken rivâyet 

farklıklarına dikkat çekmiş ve diğer kaynaklardaki farklılıklara şöyle temas 

etmiştir:364 

Buhârî’de bu rivâyet şöyledir: 

 حَتَّى أنَْ يقُْذفََ فيِ النَّارِ أحََب  إلَِيْهِ مِنْ أنَْ يرَْجِعَ فيِ الْكُفْرِ بَعْدَ أنَْ أنَْقذَهَُ اللَّهُ مِنْهُ  

“Allah kendisini küfür bataklığından kurtardıktan sonra tekrar küfre 

dönmeyi, ateşe atılmak gibi çirkin ve tehlikeli görmek” 

Bu hadis Nesâî’de de şöyle rivayet edilmiştir:  

 وَأنَْ توُقدََ نَارٌ عَظِيمَةٌ فيََقَعَ فِيهَا أحََب  إلَِيْهِ مِنْ أنَْ يشُْرِكَ باِللَّهِ شَيْئاً

 “Onun için, büyük bir ateş yakılarak içine atılmak, Allah’a bir şey şirk 

koşmaktan daha hoştur.” Bu kısmın izahını Aliyyu’l-Kârî, “yani dünya ateşine 

atılmak küfre düşmekten evlâdır” şeklinde yapmıştır. 365 

e. Kelime tahlilleri: Aliyyu’l-Kârî, metin değerlendirmelerinde kelime 

tahlilleri de yapmıştır. Meselâ; 

  حَتَّى أكَُونَ أحََبَّ إلَِيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلدَِهِ وَالنَّاسِ أجَْمَعِينَ لََّ يؤُْمِنُ أحََدكُُمْ  

“Sizden biriniz beni babasından, evlâdından ve bütün insanlardan fazla 

sevmedikçe iman etmiş sayılmaz 366 ” hadisinde “أحدكم” kelimesinin bir rivâyette 

“ şeklinde başka bir rivâyette de ”الرجل“ حدأ ” şeklinde geçtiğini nakleder. “Bu iki 

kelimeden “ حدأ ” kelimesi daha geniş kapsamlıdır.  حدكمأ   kelimesi ise daha özel anlam 

ifade eder. Dolayısıyla hadiste özel vurgu yapıldığı için حدكمأ  kelimesi ile rivâyet 

olunan hadis diğer rivâyetlere nazaran daha isabetli görünmektedir.”367 Müellif bazen 

                                                 
364 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 147. 

365 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 149. 

366 Buhârî, İman, 7. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 7. 

367 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 144. 



 

 

 

103 

de kelimelerin tahrif edildiğine vurgu yaparak doğrusuna işaret etmiştir.368 

Şunu da belirtmek isteriz ki, şerh metodunu belirleme konulu çalışmalarda 

ele alınan bazı konu başlıkları birbirini tamamlar niteliktedir. Misallerle incelemeye 

çalıştığımız “Metin Tahlîli” başlığı ile sonra gelecek konu olan “Hadislerin Muhteva 

Açısından Değerlendirilmesi” başlığı aynı görünmektedir. Ancak “Metin Tahlîli” 

başlığında biz genel bilgiler vermekteyiz. Burada teknik bakımdan bir inceleme söz 

konusudur. Konu ile ilgili daha detaylı inceleme ve örneklendirme “Hadislerin 

Muhteva Açısından Değerlendirilmesi” başlığınada yapılacaktır. 

3. Hadislerin Sıhhat Değerlendirmesi 

Aliyyu’l-Kârî sened ve metin değerlendirmesinin neticesi olarak hadislerin 

kazandığı sıhhat durumlarını  da ortaya koymuştur.  

O râvi değerlendirmesi yaparak naklettiği hadisin sıhhat durumuna dikkat 

çekmek ve delil olarak kullandığı hadisin makbul olduğunu ifade etmek istemiştir. 

Tabîi ki bu değerlendirmeleri, hadisin şerh kısmına aldığı hadislerde daha sıklıkla 

yaptığı müşahede edilmektedir. Hadislerin sıhhat değerlendimeleri ile ilgili şu 

konulara temas etmiştir: 

a. Cerh ve tâdilden istifade:  Râvilerin cerh ve tâdil edilmesi ile ilgili 

bilgilerin naklini nasıl yaptığını şöyle örneklendirebiliriz: “Vitir her müslümanın 

üzerinde Allah’ın bir hakkıdır. Onu beş rekât kılmak isteyen beş kılsın, üç rekât 

kılmak isteyen üç kılsın. Bir rekât kılmak isteyen de öylece kılsın”369 hadisini şerh 

ederken, vitir namazının hükmünün vâcib olup olmaması ile ilgili görüşleri 

naklettikten sonra, konu ile ilgili kendi fikrini beyan etmiştir.370 Hadisi rivâyet eden 

Ebu’l-Munîb ile ilgili şöyle değerlendirmeler yapmıştır: “Ebu’l-Munîb sikadır. Aynı 

zamanda İbn Maîn de onu tevsîk etmiştir. İbn Ebî Hâtim de babasının onun hakkında 

                                                 
368 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 329. 

369 Ebû Dâvud, Vitir 3. 

370 Vitr namazi haktir. Kim bunu kilmazsa bizden değildir. “Bunu Rasulullah (s.a.v.) üc kere tekrar 

etti.” (Ebû Dâvud, Salât 337.) 



 

 

 

104 

“sâlihu’l-hadîs” değerlendirmesi yaptığını ve Buhârî’nin onu zayıf râvilerden 

addetmesine karşı çıktığını söylemiştir.  İbn Adî 371 (lâ be’se bih لََّ بَأسَْ بهِِ )  372 

değerlendirmesi yaparak rivâyetlerine güvenilebileceğini söylemiştir. Dolayısıyla 

onun rivâyet ettiği hadis hasendir.”373  

b. Sıhhat değerlendirmesi: Aliyyu’l-Kârî bazen rivayetin sadece sıhhat 

değerlendirmelerini nakletmekle yetinmiştir. “Kurtuluş Allah’a inanmak ve istikamet 

üzere olmaktır” konulu hadisin kaynağını zikretmiş ve “Tirmizî bu hadis hasen 

sahihtir demiştir” diyerek hadis hakkında sadece Tirmizî’nin değerlendirmesini 

nakletmiştir. 374 

İlim bahsindeki her yüzyılda bir müceddidin gelmesi ile ilgili hadisin kaynak 

değerlendirmesini şu şekilde yapmıştır: “Bu hadisi Taberânî (ö. 360/971) el-

Evsât’ında rivayet etmiş ve “senedi sahîh ricâli de sikadır” demiştir. Yine Hâkim  de 

bu hadisi sahîh olarak kabul etmiştir.” 375 

Namaz bölümünde “Biz secdede iken namaza yetiştiğinizde hemen secdeye 

varınız ve bu secdeyi namazdan bir rekat saymayınız. Kim rükûya yetişirse, namazın 

kıyam ve kırâatına da yetişmiş olur” hadisinin sihhat durumunu şöyle nakletmiştir: 

“Mîrek, bu hadisin zayıf olduğunu söylemiştir. Çünkü senette Yahya ibn Ebî 

Suleyman el-Medînî vardır. O da zayıf bir râvidir. Buhârî de bu şahsın “Munkeru’l-

hadis” olduğunu ifade etmiştir. İbn Ebî Hâtim “Muzdarib” değerlendirmesini yapmış, 

Hâkim ise “hadis sahihtir, Yahya da sika râvilerdendir” değerlendirmesine yer 

vermiştir.”376 

Aliyyu’l-Kârî hadislerin sıhhat değerlendirmesini yaparken rivâyet 

                                                 
371 İbn Adî, el-Kâmil fî Esmâi’d-Duafâ, Beyrut 1997, V, 530. 

372 Cumhura göre orta derecede bir tâdil lafzıdır. İbn Maîn’e göre sika lafzı ile eşdeğerdir. (bkz. 

Aşıkkutlu, 185.) 

373 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 305;  IV, 309. 

374 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 164. 

375 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 508. 

376 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 200;  IV, 266. 



 

 

 

105 

farklılıklarını da nakletmiştir. Meselâ; müttefekun aleyh denildiği zaman herkes 

bunun Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği yani her ikisinin de sahihlerinde rivayet ettiği 

hadis olarak bilir. Aliyyu’l-Kârî ise her ne kadar müttefekun aleyh denilse de 

müelliflerin bazı ifadelerde farklılıklar arz ettiğine dikkat çekmiştir. Hatta rivâyet 

farklılıkları hakkındaki diğer âlimlerin görüşlerine yer verdikten sonra hem kendi 

görüşünü belirtmiş, hem de müellif Tebrîzî’nin kaydettiği kaynağı kabul etmiştir.  

Şöyle ki; “Müslüman, diğer Müslümanların, elinden ve dilinden zarar görmediği 

kimsedir”377 hadisinin kaynağını Tebrîzî “muttefekun aleyh” olarak kaydetmiştir. 

Hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî ise şöyle açıklamalara yer vermiştir: “Mîrek, dedi ki; 

Burada kaydedilen kaynaklar iyice incelenmelidir. Çünkü “yetmiş küsür şubedir” 

ifadesi Müslim’in tek kaldığı rivâyetlerdendir. Buhârî’de “altmış küsür şubedir” 

ifadesi geçmektedir. Böylece rivâyette kelime farklılığı olduğu için ittifak edilmiş 

kabul edilemez. İlaveten bu hadisi Tirmizî, Ebû Dâvud, Nesâî ve İbn Mâce de rivâyet 

etmiştir. Sadece Tirmizî hadiste geçen “haya da imandandır” kısmını rivâyet 

etmemiştir. Aynî (ö. 855/1451) ise şöyle demiştir; “yetmiş küsür şûbedir” ifadesi Ebû 

Zer tarîki ile gelmiştir. Suyûtî ise bu ifadenin Buhârî tarafından ve Ebû Hureyre tarîki 

ile rivâyet edildiğini iddia etmiştir.” Aliyyu’l-Kârî bu ifadeleri naklettikten sonra 

kendi görüşünü şöyle ifade kaydetmiştir: “Biz müellifin ifadelerine önem veriyor ve 

öne alıyoruz. Çünkü onun rivâyet ettikleri ziyadesizdir ve en doğrusudur.”378  

Yine Tebrîzî’nin “muttefekun aleyh” dediği hadisin sonunda diğer 

kaynaklara ve rivâyet farlılıklarına işaret etmiştir. “Üç kişi var ki, onların sevapları 

iki defa verilir. Bunlardan birincisi Ehl-i Kitab’dan olduğu halde hem kendi 

Peygamberine, hem de kavuştuğu için Peygamberimiz (s.a.v.)’e iman eden, onun 

yolundan giden ve onu tasdik eden şahıstır. İkincisi ise hem efendisinin hem de 

Allah’ın hakkını ödeyen mülk sahibi köledir. Üçüncüsü de câriyesini güzel şekilde 

yedirip, edeblendirip, ilim öğrettikten sonra âzâd eden ve daha sonra onunla evlenen 

şahıstır.” rivayetinin sonunda “Suyûtî el-Câmiu’s-Sağîr’de bu hadisin şeyhân, 

                                                 
377 Buhârî, Îmân 4-5, Rikâk 26; Muslim, Îmân 64-65. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Cihâd 2; Tirmizî, 

Kıyâmet 52, Îmân 12; Nesâî, Îmân 8, 9, 11.  

378 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 142; 146; 149. 



 

 

 

106 

Ahmed ibn Hanbel, Tirmizî, Nesâî ve İbn Mâce tarafından rivâyet edildiğini 

kaydetmiştir.” notunu düşmüştür.379 

Bazı rivâyetler konusunda “Bâtıl”, “lâ asle leh” gibi değerlendirme 

yapılmasına ve âlimlerin böyle değerlendirmesine itibar etmeyerek ve karşı çıkmıştır. 

Mesela; “Mîde, bedenin havuzudur, damarlarsa ona uzanıp gelişir (onda toplanır). 

Mîde sıhhat bulduğu vakit, damarlar da sıhhat bulurlar; bozulduğu zaman da bozulur, 

hastalanırlar” hadisinin sıhhat değerlendirmesini İrâkî’den nakletmiş fakat sonunda 

onunla aynı fikirde olmadığını beyan etmiştir. Rivayetle ilgili İrâkî’nin 

değerlendirmesi şöyledir: “Bu hadisi Taberânî el-Evsat’ında Ukaylî (ö. 322/934) de 

ed-Duafâ’sında rivayet etmiştir. Söz konusu rivayetle ilgili “Bâtıl, lâ asle leh” 

değerlendirmesi yapılmıştır.” Aliyyu’l-Kârî ise şöyle demiştir: “Bu rivayetin 

Ukaylî’ye nisbet edilmesi yanlış olabilir. Ancak tarîklerin çok olması ve diğer 

rivâyetlerin de bu rivayeti desteklemesi onu bâtıl olmaktan çıkarır. Dolayısıyla 

hadisin sıhhat durumu hasen veya zayıf olarak kabul edilmelidir. Onun hakkında 

“bâtıl” ve “lâ asle leh” değerlendirmesinin  yapılması doğru değildir.”380 

Şunu da ifade etmek isteriz ki, Aliyyu’l-Kârî rivâyetleri şerh ederken 

kullandığı hadis metinleri konusunda bazen rahat davranmış ve zayıflığı çok olan 

hatta bazen de mevzû rivâyetleri kullanmıştır. Önemine binâen konuyu birkaç misalle 

izah edelim: Meselâ; Kitâbu’l-îmanda insanın yaratılışı ile ilgili mâlumat veren 

rivâyetin şerhinde  ُمَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقدَْ عَرَفَ رَبَّه  (Kendisini bilen Rabbini tanır) ifadesini 

hadis olarak kabul etmiştir. Mirkât’ta bu haberin Hz. Peygamber’e nisbeti ile ilgili 

hiçbir açıklama da yapmamıştır. 381  Halbuki âlimlerinin ekseriyeti bu rivayetin 

uydurma olduğunu kabul etmişlerdir.382 Kendisi de el-Masnu`  ve el-Esrâru’l-Merfu’ 

                                                 
379 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 155. 

380 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 384. 

381 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 246; VI, 390. 

382 Sağânî, uydurma hadisleri derlediği kitabına bu rivayeti de alarak şöyle demiştir: “Hadis diye 

uydurulmuş sözlerden biri de “nefsini bilen Rabbini bilir” sözüdür.” (Sağânî, el-Mevzûât, s. 35 

(no. 28))  

İmâm es-Suyûtî bu sözün de aralarında bulunduğu birkaç hadis hakkında “Bunların tamamı bâtıl 

olup, hiçbirinin aslı yoktur” demiştir. (Suyûtî, Tedrîb, II, 626.)  



 

 

 

107 

eserlerinde bu rivayetin mevzu olduğunu belirtmiştir. Fakat burada herhangi 

değerlendirme yapmaması şerhte istifade ettiği rivayetlerde rahat davrandığı 

görünümünü vermektedir.383 

Aliyyu’l-Kârî bazen istifade ettiği rivâyetlerin sihhati ile ilgili 

değerlendirmelerde kendisi ile çelişmiştir. Meselâ;  ُكُنْتُ كَنْزًا مَخْفِيًا فَأحَْبَبْتُ أنَْ أعُْرَفَ فَخَلَقْت

 Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve kâinatı yarattım ki beni)  الْخَلْقَ لِِنَْ أعُْرَفَ  

bilsinler)384 rivayeti ile ilgili bir yerde hadis olduğunu kabul ederken,385 aynı rivayet 

için başka bir yerde “manası doğru fakat lafzı sahîh değildir” ifadesini kullanmıştır.386  

c. Rivâyetin sıhhati ile ilgili kendi değerlendirmeleri: “İki aç gözlü vardır 

ki, asla doymak bilmezler; mala hâris olan ve ilme hâris olan” hadisi hakkındaki 

sıhhat değerlendirmelerini söyle yapmıştır: “İmâm Nevevî bu hadisin tüm tarîklerinin 

zayıf olduğunu söylemiştir. Hafız İbn Hacer el-Heytemî (ö. 973/1566) de: “Bu 

hadisin tüm tarîklerini bir cüzde topladım ve hiç birinin illet ve kusurdan hâlî 

olmadığını gördüm” demiştir. İbn Hacer el-Heytemî el-Mekkî de şöyle demiştir: “İşte 

buna göre İmâm Nevevî (ö. 676/1277) demiştir ki “Tarîkleri çok olsa da hâfızlar bu 

hadisin zayıf olduğu konusunda ittifak etmişlerdir. Aynı zamanda hâfızlar amellerin 

fâzileti konusunda zayıf hadislerle amel edilebileceği konusunda da ittifak 

etmişlerdir.” Aliyyu’l-Kârî şöyle devam etmektedir: “Hadis ilminde yaygın olan fikri 

sen de biliyorsun ki, bir hadis hakkında zayıf olduğu söylenmiş ise bu onun bütün 

tariklerinin araştırılmasının gerekli olduğu anlamına gelir. Eğer tüm tarîklere 

                                                 
Sehâvî halkın dilinde hadis diye dolaşan rivayetlerden sahih olanla olmayanı belirtmek üzere 

kaleme aldığı el-Mekâsidu’l-Hasene adlı meşhur kitabına bu rivayeti almış hadis olmadığına dair 

âlimlerin açıklamalarına yer vermiştir. (Sehâvî, el-Mekâsidu’l-Hasene, s. 657 (no. 1149) 

383 Aliyyu’l-Kârî, el-Esrâru’l-Merfu’, 351; el-Masnu’, I, 189. 

384  Bu ifadenin hadîs olmadığı âlimler tarafından ispat edilmiştir. Bkz., ez-Zerkeşî, Bedruddîn 

Muhammed ibn Abdillah, et-Tezkira fi’l-Ahâdîsi’l-Muştehira, s. 163; Sehâvî, s. 327. 

385 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 500. 

386 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 306. Aliyyu’l-Kârî el-Masnu` eserinde lâ asle leh değerlendirmesine yer 

vererek mevzu haber olduğunu söylemiştir. Aliyyu’l-Kârî, el-Masnu’, I, 141. 



 

 

 

108 

bakılırsa o zaman diğer tarîkler ile bu rivayetin hasen hadis derecesine yükseldiği 

görülecektir.” 387 

Aliyyu’l-Kârî bazen hadisleri şerh ederken halk arasında rivâyet olarak 

değer kazanmış ve meşhur olmuş sözlerle ilgili de fikir beyan etmiştir. Meselâ; “Hac 

mîkâtları ile bilgi veren hadisin şerhinde, Medîne ehlinin mîkâtının Zu’l-Huleyfe 

olduğunu naklettikten sonra,  “orası için Ali kuyusu da denir. Hz. Ali (r.a.) cinlerle 

oradaki kuyuda savaştığı ile ilgili rivâyetin bir aslı yoktur. Tamamen asılsız ve 

uydurmadır” 388  diyerek halk arasında yaygın malumatın asılsız olduğunu ifade 

etmiştir. 

C. HADİSLERİ MUHTEVA AÇISINDAN DEĞERLENDİRMESİ 

Her ne kadar hadisleri anlamak öncelikle onun kelimelerini anlamayı 

gerektiriyorsa da, sadece kelimelerini, lugat manalarını ve lafızlarını bilmek yeterli 

değildir. Aynı zamanda hadislerin muhtevalarında varolan manaları da doğru 

anlamak ve bilmek gerekmektedir. Dolayısıyla bir hadisin muhtevasını kavramak, 

hadisin anlaşılma sürecinde önemli bir safhayı teşkil eder. Hadislerin konu ve 

amaçları ne kadar doğru anlaşılırsa o kadar doğru sonuçlar elde edilecektir. Bu açıdan 

da hadislerdeki amaçların açıklanması oldukça önemlidir. Şimdi de Aliyyu’l-

Kârî’nin muhtevayı şerh ederken kullandığı metodları tahlil etmeğe çalışalım. 

1. Temel Kaynaklar Çerçevesinde Değerlendirme 

İslam dininin temel kaynakları kitap ve sünnettir. İcma, kıyas ise yardımcı 

kaynaklardır. Bu bölümde Aliyyu’l-Kârî’nin hadisleri şerh ederken âyet ve 

hadislerden nasıl istifade ettiğini aynı şekilde sahâbe, tâbiûn ve âlimlerin hadisle ilgili 

değerlendirmelerine hangi şekilde müracaat ettiğine temas edilecektir.  

                                                 
387 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 519. 

388 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 389. 



 

 

 

109 

a. Hadisleri Âyetlerle İzah Etme 

Genellikle hadis şârihleri bir hadisi ister anlam bakımından isterse de gramer 

açısından desteklemek ve hadisin anlamını pekiştirmek amacıyla âyetlerden istifade 

ederler. Aliyyu’l-Kârî’nin başvurduğu yöntemlerden birisi de hadislere uygun âyet 

varsa onlara yer vermesi ve onlarla açıklamaya çalısmasıdır. Şimdi de müellifin 

hadisleri açıklarken âyetlerden nasıl istifade ettiğine bakalım: 

1. Âyet-hadis irtibatı: Âyet hadis irtibatı kurulurken bazen açık şekilde 

irtibata dikkat çekilirken bazen de hiçbir şey kaydedilmemiştir: Mesela; 

ا سِوَاهُ  يمَانِ؛ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولهُُ أحََبَّ إلَِيْهِ مِمَّ أحََبَّ مَا، وَمَنْ ثلََاثٌ مَنْ كُنَّ فيِهِ وَجَدَ بهِِنَّ حَلَاوَةَ الِْْ

 يكَْرَهُ أنَْ يلُْقىَ فيِ النَّارِ عَبْداً لََّ يحُِب هُ إِلََّّ لِلَّهِ، وَمَنْ يَكْرَهُ أنَْ يعَوُدَ فيِ الْكُفْرِ بَعْدَ أنَْ أنَْقذَهَُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا 

“Üç haslet vardır ki, bunlar kimde bulunursa o kişi, imanın tadını tadar. 

Allah ve Rasûlu’nu, bu ikisinden başka her şeyden fazla sevmek. Sevdiğini Allah için 

sevmek. (Allah kendisini küfürden kurtardıktan sonra) küfre dönmeyi ateşe atılmak 

gibi çirkin ve tehlikeli görmek.”389  hadisinin şerhinde “küfürden kurtardıktan sonra” 

kısmını açıklarken Kur’ân-ı Kerîm’deki şu âyete işaret olduğunu kaydetmiştir; 

“Allah, inananların dostudur. Onları karanlıklardan aydınlığa çıkarır...” 390 

Aliyyu’l-Kârî devamında şu açıklamaya da yer vermiştir: “yani hidâyet ve tevfik ile 

onları karanlıktan çıkarır. Bu yardım, öncekileri de sonarkileri de hepsini kapsar.”391 

داً رَسُولُ اللَّهِ، وَيقُِ  لَاةَ، وَيؤُْتوُا أمُِرْتُ أنَْ أقَُاتلَِ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدوُا أنَْ لََّ إلَِهَ إِلََّّ اللَّهُ، وَأنََّ مُحَمَّ يمُوا الصَّ

كَاةَ. فَإذِاَ فَعلَوُا ذلَِكَ عَصَمُوا مِ  سْلَامِ، وَحِسَابهُُمْ عَلىَ اللَّهِ الزَّ ِ الِْْ  ن يِ دِمَاءَهمُْ وَأمَْوَالَهُمْ، إِلََّّ بِحَق 

 “Ben, Allah’tan başka bir ilah bulunmadığına, Muhammed’in Allah’ın 

Rasulü olduğuna şehadet edip, namazı dosdoğru kılıncaya ve zekâtı hakkıyla 

verinceye kadar insanlarla savaşmakla emrolundum. Bunları yaptıkları takdirde, 

kanlarını ve mallarını benden korumuş olurlar, İslâm’ın gerektirdiği haklar ise 

                                                 
389 Buhârî, İman 9, 14, İkrah 1, Edeb 42. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 8. 

390 Bakara, 2/257. 

391 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 147; XI, 295. 



 

 

 

110 

bunların dışındadır. Onların gizli hallerinin hesabı Allah’a aittir” 392   hadisinin 

sonunda, bu hadis Allah’ın “ …eğer tevbe eder, namazı dosdoğru kılar, zekâtı da 

verirlerse artık yollarını serbest bırakın....”393 kelamına muvafıktır demiştir. Böylece 

aslında bir kâfir şehadet getirerek tevbe ederse artık onun öldürülemeyeceği ve 

kâfirlik sebebiyle tutukluysa serbest bırakılması gerektiğini ifade etmiştir. 394 

Teheccüd namazı ile ilgili bölümde Ebû Hureyre’den nakledilen “Bir adam 

Rasûlullah’ın yanına geldi ve “Yâ Rasûlallah!, falan adam gece namaz kılıyor, sabah 

olunca da hırsızlık yapıyor. Bu kişi hakkında ne dersiniz?” diye sorduğunda, “Merak 

etme, o namaz onu pek yakın bir zamanda söylediğin o günahtan kurtaracaktır”395 

hadisinin şerhini verdikten sonra sonunda bu hadiste Kur’ân-ı Kerîm’in “Muhakkak 

ki, namaz, hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar.” 396  âyetine işaret olduğunu 

söylemiştir.397  

Bazı hadislerin şerhinde kullandığı âyetlerle sadece hadisin genel anlamına 

katkıda bulunmakla yetinmemiş, aynı zamanda şerh kısımında kaydettiği âyetlerle 

hadisde kaydedilen ihtilaflı konuları vüzûha kavuşturmuştur. 

ْللَّه ََْتعَْ نَّةَ. قَالَ: أتَىَ أعَْرَابيٌِّ النَّبيَِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: دلَُّنيِ عَلَى عَمَلٍ إذِاَ عَمِلْتهُُ دخََلْتُ الْجَ  دُ بُد

ْبِ َِْشَي ئاً رِكد كَاةَ الْمَفْرُوضَةَ  وَلََْتدش  ي الزَّ لَاةَ الْمَكْتوُبَةَ وَتؤَُد ِ  لََّ وَتصَُومُ رَمَضَانَ . قَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيدَِهِ  وَتقُِيمُ الصَّ

ا وَلَّى قَالَ النَّبيِ  صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ سَ  هُ أنَْ يَنْظُرَ إلِىَ رَجُلٍ مِنْ أهَْلِ أزَِيدُ عَلىَ هَذاَ شَيْئاً وَلََّ أنَْقصُُ مِنْهُ. فلََمَّ  رَّ

  ى هَذَاالْجنَّة فلَْينْظر إلَِ 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanına bir bedevi geldi ve: “Bana bir amel söyle 

ki, onunla amel edince cennete gireyim” dedi. Rasûlullah (s.a.v.): “Kendisine hiçbir 

şeyi ortak koşmayarak Allah’a kulluk edersin, farz olan namazı kılarsın, farz olan 

zekâtı verirsin, Ramazan orucunu tutarsın.” buyurdu. Bu şahıs: “Canımı elinde tutan 

                                                 
392 Buhârî, İman 17, 28, Salat 28, Zekat l, İ’tisam 2, 28; Muslim, Îman 32-36. 

393 Tevbe, 9/5. 

394 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 158. 

395 Ahmed ibn Hanbel, Musned, II, 447. 

396 Ankebût, 29/45. 

397 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  III, 282. 



 

 

 

111 

Allah’a yemin olsun ki, bunun üzerine hiçbir artırma ve eksiltme yapmam.” dedi. 

Adam kalkıp gittiğinde Hz. Peygamber (s.a.v.): “Kim cennetlik görmek isterse buna 

baksın.” buyurdu.398 Bu hadisin “ًْشَي ئا ْبِالَّه َِ رِكد ْتدش   kısmının izahını âyetlerden de ”وَلََ

delil göstererk şu şekilde yapmıştır: “Gizli veya açık hiç bir şeyi ona ortak 

koşmaksızın Allah’a kullak etmendir. Bu cümle hâl cümlesidir ki, şirke düşmeksizin 

demektir. Hadisteki ibadetten maksat tevhittir. Aynı şekilde burada بوُنَا   مَا نعَْبدُهُمُْ إِلََّّ لِيقُرَ ِ

 Onlara, bizi sadece Allah’a yaklaştırsınlar diye kulluk ediyoruz, derler...399 إلَِى اللَّهِ زُلْفَى  

diyen kafirlere de reddiye vardır. Hadiste riyâdan sâlim olmayan ibadetlerin kamil 

sayılmadığına vurgu vardır. Allah şöyle buyurmuştur: 

 فَمَنْ كَانَ يرَْجُو لِقَاءَ رَب هِِ فلَْيعَْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلََّ يشُْرِكْ بِعِبَادةَِ رَب هِِ أحََداً

“Artık her kim Rabbine kavuşmayı umuyorsa, iyi iş yapsın ve Rabbine 

ibadette hiçbir şeyi ortak koşmasın.”400 

Aliyyu’l-Kârî bazı izahlarında hadisin hangi âyetle irtibatta olduğunu ifade 

etmiş ve ardından o âyeti nakletmiştir. “Bir kimse istiğfârı dilinden düşürmezse, 

Allah Teâlâ ona her darlıktan bir çıkış, her üzüntüden bir kurtuluş yolu gösterir ve 

ona beklemediği yerden rızık verir.”401 hadisinin izahında “hadisin şu âyetten iktibas  

edildiğini ifade edilmektedir.402 

عَلىَ اللَّهِ فَهُوَ حَسْبهُُ إِنَّ اللَّهَ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لََّ يحَْتسَِبُ وَمَنْ يتَوََكَّلْ  -وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعلَْ لَهُ مَخْرَجًا 

   بَالِغُ أمَْرِهِ قدَْ جَعلََ اللَّهُ لِكُل ِ شَيْءٍ قدَرًْا

“Kim Allah’tan korkarsa, Allah ona bir çıkış yolu ihsan eder.Ve ona 

beklemediği yerden rızık verir. Kim Allah’a güvenirse O, ona yeter. Şüphesiz Allah, 

emrini yerine getirendir. Allah her şey için bir ölçü koymuştur.”403  

                                                 
398 Buhârî, Zekat 1; Muslim, İman 15. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 14. 

399 Zumer, 39/3. 

400 Kehf, 18/110; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 160; 470; III, 11; III,12; III, 259; IV, 5. 

401 Ebû Dâvud, Vitir 26. 

402 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,V, 171. 

403 Talak, 65/2-3. 



 

 

 

112 

“Allah kulunun tövbesini, can boğaza gelmedikçe kabul eder.”404 hadisinin 

izahında Aliyyu’l-Kârî âyet ile bağlantısını kurarak şu bilgileri kaydetmiştir: “Burada 

kastedilen ruhun boğaza gelmeden önceki durumudur. Yani henüz ölüm yakîn 

olmadan önce anlamına gelir ki, bu Allah’ın şu kavline muvafıktır 

ي ئِاَتِ حَتَّى إذِاَ حَضَرَ أَ    حَدهَمُُ الْمَوْتُ قَالَ إِن يِ تبُْتُ الْْنَ وَلََّ الَّذِينَ يَمُوتوُنَ وَهمُْ كُفَّارٌ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلوُنَ السَّ

“Sürekli kötülük işleyen ve kendilerini ölüm yakalayınca, “Ben artık tövbe ettim,” 

diyenlerin tövbesi geçersizdir. İnkârcı olarak ölenlerin de tövbesi geçersizdir.”405 

diyerek son anda edilen tövbenin makbul olmayacağını vurgulamıştır.”406 Âyetlerle 

hadisin irtibatını açık şekilde beyan etmemesi ile ilgili şu örnek verilebilir: 

دٍ  ، وَالْعَبْدُ الْمَمْلوُكُ إذِاَ أدََّى حَقَّ اللَّهِ وَحَقَّ ثلََاثةٌَ لَهُمْ أجَْرَانِ: رَجُلٌ مِنْ أهَْلِ الْكِتاَبِ آمَنَ بنِبَيِ ِهِ وَآمَنَ بمُِحَمَّ

جَهَا مَوَالِيهِ، وَرَجُلٌ كَانَتْ عِنْدهَُ أمََةٌ يَطَؤُهَا فَأدََّبَهَا فَأحَْسَنَ تأَدِْيبَهَا، وَعَلَّمَهَا فَأحَْسَنَ تعَْلِيمِ  فلََهُ  -هَا، ثمَُّ أعَْتقََهَا فتَزََوَّ

 أجَْرَانِ 

 “Üç kimse var ki, kendilerine ecirleri (mükâfatları) iki kat verilir: Kitap 

ehli’nden bir kişi hem kendi peygamberine, hem de bana imân etmiş olursa, ona iki 

ecir vardır. Köle olan birisi hem Allah’ın hakkını, hem de efendisinin hakkını öderse 

onun için de iki ecir vardır. Câriyesini güzelce terbiye  ederek  eğittikten  sonra  onu 

azâd edip kendine nikahlayan adama da iki ecir vardır.”407 hadisindeki, iki ecir alacak 

kimseler grubuna yahudi ve hristiyanlar’ın da dahil olup olmaması ihtilaf konusu 

olmuştur. Bu konuda hem kendi fikrini (yahudi ve hristiyanlara da iki ecir verileceği) 

desteklemek  hem de konuyu uzatmamak için: “Ey inananlar! Allah’tan sakının, 

Peygamberine inanın ki, Allah size rahmetini iki kat versin…”408 âyetini kaydederek 

konuyu bitirmiştir. 409 

                                                 
404 Tirmizî, Daâvât 100; İbn Mâce, Zühd 30. 

405 Nisa, 4/18. 

406 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 174. 

407 Buhârî, İlm 31. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 11. 

408 Hadîd, 57/28. 

409 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 152-154. 



 

 

 

113 

Âyetlerden sadece hadislerle irtibatını göstermek için değil bazen de 

hadisleri şerh ederken kullandığı kendi kanaatini desteklemek için de istifade 

edilmiştir. Meselâ; Namaz kılmanın mekruh olduğu vakitlerden biri olan zeval 

vaktinin hangi zamana denk geldiğini açıklarken, “güneşin tam semâ’nın ortasında 

olması ve sanki hareket etmiyor gibi görünen vakit” olduğunu söyledikten sonra şu 

âyetle bunu desteklemiştir: 

  الْجِبَالَ تحَْسَبهَُا جَامِدةًَ وَهِيَ تمَُر  مَرَّ السَّحَاب وَترََى

“Sen dağları görürsün de, onları yerinde durur sanırsın. Oysa onlar bulutların 

yürümesi gibi yürümektedirler.” 410  Bu âyetle Aliyyu’l-Kârî kendisinin “güneşin 

hareket etmediği zaman” şeklinde ifadesinden güneşin hareket etmediğinin 

anlaşılmaması gerektiğini, bilakis biz görmesek de onun hareket ettiğini söylemek 

istemiş ve fikrini âyetle desteklemiştir.411 

2. Âyetlerin tefsiri: Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken sadece ayet-hadis 

irtibatı kurmakla kalmamış, aynı zamanda şerhte istifade ettiği âyetleri de tefsir 

etmiştir. Meselâ; “Allah’a inandım de, sonra da dosdoğru ol!”412 hadisinin izahında 

“istikamet” kelimesine çok önem vermiş ve bu kelimeyi birkaç âyet çerçevesinde 

açıklamıştır. Bu âyetleri delil olarak gösterirken âyetin iniş sebebi, anlamı ve 

âlimlerin bu konudaki görüşlerine de temas etmiştir. Şöyle ki: “Hûd Suresinde 

“emrolunduğun gibi dosdoğru ol” emri olduğu için Hz. Peygamber (s.a.v.) “beni Hûd 

suresi ihtiyarlattı” demiştir. İbn Abbas da ستقم كما امرتاف  âyeti konusunda “Allah 

Rasûlü için Kur’ân-ı Kerîm’de bu âyet kadar hiç bir âyet zor ve ağır gelmemiştir. Bu 

yüzden de Allah Rasulü (s.a.v.)’ne “ihtiyarlığınız çok hızlandı” denilince “Beni Hûd 

ve benzeri sûreler ihtiyarlattı” diyerek cevap vermiştir.”413  

Kitâbu’l-ilm’de geçen âlimin âbidden üstün olduğu ile ilgili hadisin son 

kısmında zikredilen (  ُإِنَّمَا يخَْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعلَُمَاء) “Allah’ın kulları arasında O’ndan 

                                                 
410 Neml, 27/88. 

411 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 112; III, 178. 

412 Muslim, İmân 62. 

413 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  I, 162; XI, 286. 



 

 

 

114 

korkan, ancak bilginlerdir” 414  âyetinin tefsirinde şu açıklamalara yer verilmiştir: 

 kelimesi tâzimle beraber korkmak demektir. Bazı şâz kırâatlerde lafzatullah (الخشية)

merfû, ulemâ kelimesi ise mansub okunmuştur. Bu âyet ile üstünlüğün kaynağının 

beyanına delil getirildiği söylenmiştir. Zîra hakiki âlim Allah’ı, büyüklüğünü ve 

azametini, ibadeti ilminden daha çok olan âbidden daha iyi tanır. Âlim daha takvâlı 

olur. Bu anlamda Allah-u Teâlâ şöyle buyurmuştur: “ ْإِنَّ أكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أتَقَْاكُم” “Şüphesiz, 

Allah katında en değerliniz, O’na karşı gelmekten en çok sakınanınızdır.” 415 

Aliyyu’l-Kârî hadislerin izahı için istifade ettiği âyetleri tefsir ederken 

sahâbenin görüşlerine de müracaat etmiştir. Dünyada en hayırlı nimetin sâliha kadın 

olduğu ile ilgili hadisin şerhinde Hz. Ali (r.a.)’den âyetin tefsîri ile ilgili şu 

cümlelerini nakletmiştir: “  ًَرَبَّنَا آتِنَا فيِ الد نْيَا حَسَنة âyetini Hz. Ali sâliha kadın olarak tefsir 

etmiştir.  ًوَفيِ الْْخِرَةِ حَسَنَة kısmını hûri’l-‘în olarak   ِ416 وَقِنَا عَذاَبَ النَّار kısmını da kötü 

kadın olarak tefsîr etmiştir.”417 

3. Âyet metinlerinin tamamlanması: Rivâyet edilen hadis metinlerinde 

âyetin tamamı kaydedilmediği halde Aliyyu’l-Kârî âyetin geri kalan kısmını 

tamamlamış ve başka âyetleri şahit göstermiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanına 

gelen yarı çıplak kabilenin durumuna üzülmesi ile ilgili hadisin metninde geçen bir 

âyetin tamamlamasını ve tefsirini Aliyyu’l-Kârî şu şekilde yapmıştır: Hadiste Nisa 

suresi 1. Âyetin bir kısmı, yani  ُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدةٍَ يَا أيَ هَا النَّاسُ اتَّقوُا رَبَّك  kısmı 

kaydedilmiş “ilâ ahiri’l-âye” kaydı düşülerek âyetin geri kalan kısmı 

gösterilmemiştir.  “Aliyyu’l-Kârî âyeti şu şekilde tamamlar: (وَخَلَقَ مِنْهَا) yani 

kaburgasından,  (زَوْجَهَا) eşini yani Havva’yı yarattı. Buradaki vav cemi mutlak vavıdır 

veya hal vavıdır. (وَبَثَّ مِنْهُمَا) yani, aynı göbekten veya ayrı ayrı göbekten evlatlar verdi. 

Rivâyet edildiğine göre Hz. Âdem’in sulbu 20 batında doğan 40 çocuktan ibaret idi.  

İbn Abbas rivâyet etmiştir ki, Hz. Âdem’in 40 çocuğu olmuştur. 20 erkek ve 20 kız 

çocuğu. ( ًرِجَالًَّ كَثِيرًا وَنِسَاء) burada kesîran kelimesinin rical kelimesi için kullanılması 

                                                 
414 Fâtır, 35/28. 

415 Hucurat,  49/13. Bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 288. 

416 Bakara, 2/102. 

417 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 265. 



 

 

 

115 

yeterli görülmüştür. Çünkü “nisâen” kelimesi için de aynı vasıf geçerlidir. “Kesîran” 

kelimesinin ifade edilmesinde cemaate değil cem’e işaret vardır. Takdir edilebilir de, 

edilmeye bilir de. Çünkü faîl bâbı için müzekkerlik ve müenneslik müsâvidir.  ( وَاتَّقوُا

 Yani, onu (akrabalık bağlarını) (وَالِْرَْحَامَ ) .Allah’tan korkun (اللَّهَ الَّذِي تسََاءَلوُنَ بهِِ 

kesmekten çekinin. Aynı zamanda mecrûr olarak zamîre atıfla mecrûr ile de 

okunmuştur. Cerr harfi tekrarlanmamıştır. Arablar arasında birbirerine  ِأسَْألَكَُ بِاللَّه

حِمِ كَذاَ  Allah ve (sılayi) rahim için senden bunu istiyorum” diyerek istekte“ وَبِالرَّ

bulunmak yaygındır.418  

b. Hadislerin Merfû Haberlerle İzahi  

Hadislerin muhtevalarının açıklanmasında en çok kullanılan yine 

hadislerdir. Hadislerin kapalı ve anlaşılmayan yerlerini şerh etmek, hadisi daha geniş 

perspektifte anlamak ve değerlendirmek için başka tarîklerle gelen hadislere yer 

vermek, hadisleri doğru anlama açısından önemlidir. Özellikle şârihlerin konu ile 

ilgili hadisleri topluca değerlendirme zarûreti vardır. Dolayısıyla şârihin ortaya 

koyduğu bir konuda diğer hadis muhtevalarından da haberi olması ve benzeri 

manadaki hadisler arasında varolan benzerlikleri ve farklılıkları bilmesi gerekir. 

Şârihin bundan mustağnî kalması düşünülemez. Bu bakımdan Aliyyu’l-Kârî de diğer 

şârihler gibi hadisleri değişik açılardan şerhederken çok miktarda hadis kullanmıştır. 

Onun izahda kullandığı hadisler şu başlıklarla örneklendirebiliriz: 

1. Konu bütünlüğü: İlim bâbındaki “Âlimler, peygamberlerin vârisleridir. 

Peygamberler miras olarak dinar ve dirhem bırakmazlar, ilim bırakırlar. Kim o ilmi 

elde ederse çok büyük bir nasip elde etmiş olur”419 hadisinin “Nebiler mîras olarak 

ne dirhem ne de dinar bırakırlar…” kısmını açıklarken âlimlerin görüşlerine de yer 

vererek nebîlerin mîras olarak, ancak ilim bıraktıklarını şu hadisle desteklemiştir: 

“Ebû Hureyre’nin rivâyetine göre bir gün o, pazarda ticaretle uğraşan bir topluluğa 

uğradı ve onlara şöyle dedi: “Mescitte Rasûlullah (s.a.v.)’ın mîrası taksim ediliyor, 

siz ise burada bekliyorsunuz. Hemen oradakiler hızlı şekilde mescide doğru koştular. 

                                                 
418 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 464; V, 359. 

419 Buhârî, İlm 10; Tirmizî, Kurân 10; İlm 19. 



 

 

 

116 

Ancak mescitte sadece Kur’ân-ı Kerîm, zikir ve ilim halkaları ile karşılaştılar. Bu 

durum karşısında Ebû Hureyre’ye şöyle dediler: “Nerede senin dediklerin Yâ Ebâ 

Hureyre?” Ebû Hureyre de onlara şu cevabı verdi: “İşte Muhammed (s.a.v.)’in mîrası 

budur. Vârisleri arasında taksim ediliyor. Onun mîrası dünyalık değildir.”420  

Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât’ta hadis metinlerini hadisler çerçevesinde izah 

etmesi ile ilgili örnekler çoktur. Bir örnek daha vererek konuyu daha anlaşılır kılmaya 

çalışalım: 

لَاةِ  للَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَألََتُ عَنْ عَائشَِةَ رَضِيَ ا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الَِّلْتفِاَتِ فيِ الصَّ

يْطَان من صَلَاة العَبدْ   فَقَالَ: هُوَ اختلاس يختلسه الشَّ

“Hz. Âişe’den rivayet edildiğine göre o, Rasûlullah (s.a.v.)’a bir kimsenin namazda 

(başıyla) sağa-sola dönmesini sordum” dedi. Rasûlullah (s.a.v.) de “O, kulun na-

mazından şeytanın bir hırsızlığıdır” diye cevap verdi. 421  Namazda iken yüzünü 

dönmenin namazı bozup bozmayacağı ile ilgili tartışmalara son vermek istemiş ve 

konu ile ilgili şu rivayeti kaydetmiştir: “Kul başka yöne dönmedikce (iltifat 

etmedikce) Allah ona doğru yönelmeğe devam eder. Eğer kul başka yöne iltifat 

ederse Allah da ondan yüzünü çevirir.”422 

2. Âlimlerin fikirlerini destekleme: Bazı hadislerin şerhinde konu ile ilgili 

farklı rivâyetleri nakletmeden önce âlimlerin fikirlerini ve kendi görüşünü beyan 

etmiştir. Bundan sonra da görüşünü destekleyecek rivâyetleri nakletmiştir. 

Secde ederken secde edilecek yere bakılması ile ilgili namaz bölümünde 

nakledilen hadisin şerhinde, Tîbî’den nakilde bulunarak şu ifadelerle hadisin ilgili 

kısmını şerh etmiştir: “Kıyamda iken namaz kılanın secde mahalline bakması 

müstehabdır. Aynı zamanda rükuda ayakların üzerine, secdede burnuna, teşehhüdde 

de kucağına bakması da müstehabdır. İmâm Ebû Hanîfe ve ashâbının görüşü bu 

                                                 
420 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 472; XI, 291. 

421 Buhârî, Ezan 93; Bedu’1-halk 11, Tirmizî, Cuma 59. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 982. 

422 Ebû Dâvud, Salah 72; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 59. 



 

 

 

117 

yöndedir.” 423  Aliyyu’l-Kârî âlimlerin bu konudaki görüşlerini naklettikten sonra 

hadisten çıkarılacak genel fikri destekler mahiyette başka hadis de naklederek konuyu 

noktalamıştır: “Hadisten çıkan neticeye göre namazda farklı yerlere bakmak 

mekruhtur. Bu fikrimizi “Eğer biriniz namaza başlarsa oraya buraya bakmasın.”424 

hadisi desteklemektedir.425 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken ortaya koyduğu kendi fikrini 

desteklemek ve onun hadisle irtibatlı olduğunu göstermek için de farklı rivâyetlerden 

istifade etmiştir. Meselâ; “Rasûlullah (s.a.v.) namaza başlamadan önce omuzlarımıza 

dokunarak şöyle derdi: “Safları düz tutunuz. İleri geri durmayınız. Sonra kalpleriniz 

de birbirinden farklı olur. Akıl ve ilim sahibleri hemen arkamda, onlardan sonra 

gelenler daha arkada, daha sonra gelenler daha arkada dursunlar”426 hadisini şerh 

ederken hadiste zikredilen “kalble namaz arasındaki ilişki”yi kendi görüşü ile izah 

etmiş, hemen ardından da fikrini destekleyecek hadisi nakletmiştir. Bu konu ile ilgili 

görüşü şöyledir: “Kalp meliktir, itaat olunandır. Âzâların hepsi ona tâbidir. İtaat 

edilen sâlih olursa itaat eden de sâlih olur. Melik istikamet üzere olursa ona tâbi 

olanlar da istikamet üzere olurlar. Bu konuda meşhur bir hadis vardır: “Vücutta öyle 

bir et parçası vardır ki, o doğru, düzgün olursa bütün vücut doğru düzgün olur; o 

bozulursa bütün vücut bozuk olur. Dikkat edin! O, kalptir.”427 Burada da görünüyor 

ki, kalble vücut arasında müthiş bir ilişki ve etkileşim vardır. Dolayısıyla kalbteki 

durum zâhiri etkilemekte, aynı zamanda zâhiri durum da kalbi etkilemektedir.”428  

3. Terim ve kavram izahı: Hadislerde geçen kavram ve terimlerin 

hadislerle izah edilmesi de Aliyyu’l-Kârî’nin kullandığı metotlardandır. Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in teheccüd namazını nasıl kıldığına dair bilgi veren hadisin 

“Melekût, ceberût, kibriyâ ve azamet sahibi olan Allah en büyüktür” kısmındaki 

                                                 
423 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 69. 

424 Tirmizî, Cuma 59. 

425 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 69. 

426 Müslim, Salat 122. 

427 Buhârî, İman 39. 

428 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 154 



 

 

 

118 

ibareleri izah ederken kudsî hadisten istifade etmiştir. Sözkonusu rivâyet şöyledir: 

“Kibriya benim ridâm, azamet ise benim izârımdir. Bunları benden çekip almaya 

kalkışan kimseye azab ederim.”429  Aliyyu’l-Kârî bu sıfatların sadece Allah’a ait 

vasıflar olduğunu hadislerden delil getirerek açıklamıştır.430  

4. Rivâyetler arası irtibat: Aliyyu’l-Kârî şerh ettiği hadisin anlamını izah 

edecek veya metnini destekleyecek farklı içerikli rivâyetler olsa da aralarında irtibat 

kurmaya çalışmıştır. “Kelime-i şehâdet getiren, namazı kılan ve zekâtı veren insan 

benden kanını satın almıştır…”431 hadisinin şerhinde şu rivâyetleri ilâve etmiştir: “el-

Câmiu’s-Sağîr’de bir topluluk Ebû Hureyre’den hadisi şu şekilde rivayet etmiştir. Bu 

hadis mânevi mütevatirdir:  

لَاةَ، وَيؤُْتوُا مِرْتُ أنَْ أقَُاتلَِ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدوُا أنَْ لََّ أُ  داً رَسُولُ اللَّهِ، وَيقُِيمُوا الصَّ إلَِهَ إِلََّّ اللَّهُ، وَأنََّ مُحَمَّ

سْلَامِ، وَحِسَابهُُمْ عَ  ِ الِْْ كَاةَ. فَإذِاَ فَعلَوُا ذلَِكَ عَصَمُوا مِن يِ دِمَاءَهمُْ وَأمَْوَالَهُمْ، إِلََّّ بِحَق   لىَ اللَّهِ الزَّ

 diyene, benim de Onun Rasûlu olduğuma şehâdet edene, oruc tutup namaz لَّ اله الَّ الله 

kılana kadar insanlarla savaşmam emrolundu. Eğer onlar bunu yaparlarsa benden 

canlarını ve mallarını korumuş olurlar. İslâm’ın gerektirdiği  haklar ise bunun 

dışındadır.  Onların gizli hallerinin hesabı Allaha aittir.” 432 Taberânî’nin Evsât’ında 

Enes’ten hasen tarîkle nakledilen rivâyet, önceki hadisteki “hak” ifadesini izah 

etmiştir. Sözkonusu rivayet şöyledir: “İnsanlarla لَّ اله الَّ الله ‘a şehâdet edinceye kadar 

savaşmam emrolundum. Eğer bunu söylerlerse benden kanlarını mallarını korumuş 

olurlar. Ancak hakk müstesna.” Denildi ki, hak nedir. Dedi ki: “Evlendikten sonra 

zinâ etmek, Müslüman olduktan sonra küfre dönmek, haklı bir gerekçe olmaksızın 

insan öldürdüğü zaman öldürülmektir.”433  

                                                 
429 Ebû Dâvud, Salah 58. 

430 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 247-248. 

431 Buhârî, Cihad 149, İtisâm 28, İstitâbe 2, Ahkâm 16, Murteddîn 2; Ebû Dâvud, Hudûd 1; Tirmizî, 

Hudûd 25. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 12. 

432 Suyûtî, el-Câmiu’s-Sağîr, 2250. 

433 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 158. 



 

 

 

119 

 “Kim benim aff edebilme gücüme inanırsa onu bağışlarım...”434 meâlindeki 

kudsî hadisin şerhinde bu hadisin “Ben kulumun zannı üzereyim” 435  rivayetine 

muvafık olduğunu söylemiştir.436  

Konu ile ilgili bir diğer örnek de şöyledir:  

سْلَامِ قَوْلًَّ لََّ أسَْألَُ عَنْهُ أحََداً بَعْدكََ عَن سُفْيَان بن عبد الله  الثَّقَفِي  قَالَ: قلُْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قلُْ لِي فيِ الِْْ

 قُلْ: آمَنْتُ بِاللَّه ثمَّ اسْتقَِم فيِ رِوَايَةٍ: غَيْرَكَ قَالَ:وَ 

 “Sufyân ibn Abdullah, ben Hz. Peygamber (s.a.v.)’e “Ey Allah’ın Rasûlu! Bana 

İslâm’dan öyle birşey öğret ki, bundan sonra artık hiç kimseden onunla ilgili birşey 

sormaya muhtaç olmayayım” diye sorduğumda, Hz. Peygamber (s.a.v.) cevap olarak 

şöyle dedi: “Allah’a iman ettim de, sonra dosdoğru (istikâmet üzere) ol!”437 hadisini 

şerh etmek için Ali ibn Ebî Tâlib’ten rivayet edilen şu hadisi nakletmiştir: “Dedim ki, 

Ya Rasûlallah! Bana birşey tavsiye et. O (s.a.v.) da “Rabbim Allah’tır de, sonra da 

dosdoğru ol (istikamet üzere ol)!” Ben de şöyle dedim: “Rabbim Allah’tır. Tevfîk 

Allah’tandır. Ona inandım ve ona güvendim.” Bunun mukâbilinde Rasûlullah 

(s.a.v.): “İlmin sana fayda verdi Ey Ebâ Hasan” dedi.438  

 الِْجَْرِ مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ فَأدَرَْكَهُ كَانَ لَهُ كِفْلَانِ مِنَ الِْجَْرِ، فَإنِْ لمَْ يدُرِْكْهُ كَانَ لَهُ كِفْلٌ مِنَ 

 İlim bölümünde “Kim ilmin peşine düşer ve onu elde ederse, onun iki pay 

sevabı olur. Şayet onu elde edemezse bir sevabı olur”439  şeklinde rivâyet edilen 

hadisin sonunda Aliyyu’l-Kârî, sözkonusu rivayetin şu hadisi hatırlattığını ifade 

etmiştir:  ٌإِذاَ اجْتهََدَ الْمُجْتهَِدُ فَأصََابَ فلََهُ أجَْرَانِ وَإِنْ أخَْطَأَ فلََهُ أجَْرٌ وَاحِد “ Bir müçtehid ictihad eder 

ve isabet ederse ona iki ecir verilir, hata ederse bir ecir verilir.”440 Her iki hadiste 

                                                 
434 Hâkim, 7750. 

435 Muslim, Zikr, 2; Tövbe, 1. 

436 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 170. 

437 Muslim, Îman 62. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 15. 

438 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 162. 

439 Dârimî, Sunen 342.  

 440 Buhârî, İ’tisâm 21; Muslim, Akdıye 15: Ayrıca bkz; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 513; I, 514, III, 24. 



 

 

 

120 

azmetmek, çalışmak ve istemek rivâyetlerin ortak noktalarıdır.  

5. Muhteva izahı: Aliyyu’l-Kârî bazı hadisleri izah ederken, hadislerin 

muhtevasını başka bir hadisle açıklamış ve hadiste neyin anlatılmak istendiğini 

belirtmiştir. Meselâ; Mucizeler bölümünde Hz. Peygamber (s.a.v.)’le Ebû Bekir’in 

Mekke’den Medine’ye hicret ederken sığındıkları mağara ile ilgili hadisi şerh 

ederken, burada müşriklerin onları görmeme hikmet ve sebebini şöyle açıklamıştır: 

“Hz. Peygamber (s.a.v.) “Allahım onların görmelerini yok et!” diyerek dua etmiştir. 

Bundan dolayı da müşrikler mağaranın etrafında dolaşıb durmaya başladılar. Allah 

onların görme kabiliyyetini aldığı için göremediler.” Aynı zamanda Allah’ın, 

mağaranın ağzındaki güvercin yumurtası ve örümcek ağını müşriklere göstermesi de 

mucizelerdendir.”441  

Namaz bölümünde Hz. Peygamber (s.a.v.)’in akşam namazının sünnetini 

evde kıldığına dair hadisi açıklarken, nâfile namazların evde kılınabileceğini 

vurgulamış ve bu fikri “Kişinin farz namazından sonra en faziletli namazı evinde 

kıldığı nâfile namazdır”442 hadisi ile destekleyerek açıklamıştır. 443 

Kabirlerin ziyaret edilmesiyle ilgili hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî “bu 

hadisi şu rivâyet desteklemektedir” diyerek şu hadisi şahit göstermiştir: “Sizi kabir 

ziyaretinden nehyetmiştim. Artık ziyaret edebilirsiniz. Çünkü kabir ziyareti kalpleri 

yumuşatır, gözleri yaşartır, ahireti hatırlatır.”444 Aliyyu’l-Kârî şerh ettiği hadislerin 

daha iyi anlaşılması için başka rivayetlerden sıkça faydalanmıştır.445 

c. Hadislerin Sahâbe, Tâbiûn ve Diğer Âlimlerin Görüşleri İle İzahı  

Şârihler, hadisleri açıklarken en başta âyet ve hadislere, daha sonra başta 

sahâbe olmak üzere tâbiûn ve diğer âlimlerin, mezheb imamlarının görüşlerine yer 

vermektedir. Çünkü değişik âlimlerin hadisleri anlama, yorumlama ve hüküm 

                                                 
441 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 4. 

442 Buhârî, Ezân 81, İ’tisâm 3; Muslim, Müsâfirîn 213. 

443 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  III, 216. 

444 Hâkim, Müstedrek, I, 376. Bu hadîsi Hâkim sahih senedle Enes’ten nakletmiştir.  

445 Diğer rivâyetler için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 215; III, 69; III, 99; III, 131; III, 270. 



 

 

 

121 

çıkarma konusunda farklı yaklaşımları söz konusudur. Bir şerhin bu tür görüşlerden 

müstağnî kalması bir eksikliktir. Aliyyu’l-Kârî’nin de hadisleri şerh ederken 

kullandığı metodlardan biri de sahâbe başta olmak üzere alanda söz sahibi âlimlerin 

fikir ve görüşlerinden istifade etmektir. Bu sayede Mirkâtu’l-Mefâtîh daha bir 

güzellik ve zenginlik kazanmış, konular daha anlaşılır hale gelmiştir. Kur’ân-ı 

Kerîm’in tefsirinde sahâbe, tâbiûn ve diğer âlimlerin görüşlerine yer verilmesi ne 

derecede önemliyse, hadislerin şerhlerinde de bu tür görüşlere yer verilmesi o 

derecede önem kazanmıştır. Bunların arasında özellikle sahâbe kavli çok önemlidir. 

Çünkü sahabe Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yaşam tarzını yakînen izlemiş ve dolayısıyla 

sünnetini ve hadislerini en iyi bilen, anlayan ve İslâmı en iyi yaşayan kimseler 

olmuştur. 446  Hz. Peygamber (s.a.v.) “Benim sünnetime ve Hulefâ-i Râşidîn’in 

sünnetine sarılın”447 buyurmuştur.  

Bu konuyu örneklerle şöyle izah edebiliriz:  

1. Peygamberlerin sözleri: Aliyyu’l-Kârî hadisleri izah ederken 

peygamberlere atf edilen hikmetli sözlerinden istifade etmiştir. Bu bilgilerin 

kaynağını belirtmediği için İslâmî kaynaklardan mı, yoksa isrâiliyyat kaynaklarından 

mı iktibas ettiğini belirleme imkanımız olmadı. Meselâ; “İki kelime vardır ki, Allah’a 

sevgili, lisanda hafif, mîzanda ise ağırdırlar. Bunlar:  ِسُبْحَانَ اللّٰهِ وَبحَِمْدِهِ سُبْحَانَ اللّٰهِ الْعَظِيم 

“Allah’ı hamd ile tesbîh ederim, azîm olan Allah’ı tesbîh ederim” kelimeleridir.”448 

hadisini şerh ederken Hz. İsa (a.s)’nın hikmetli sözlerinden nakletmiştir. Şöyle ki, 

“Hz. İsa (a.s)’ya soruldu ki, “iyilik ağır basacak, fakat kötülük hafif gelecek” 

ibaresinden ne anlıyorsun?. Bu konuda ne dersin?” O da şöyle cevap verdi: “Bunun 

anlamı şöyledir: İyiliğin tatlılığı kaybolur dolayısıyla onu işlemek nefse acı gelir. 

Onun size ağır gelmesi sizi ondan vazgeçirmesin. Bu zorluğuna göre de terazide de 

ağır basacaktır. Kötülükler size tatlı gelir ve iticiliği de kaybolur. Dolayısıyla onun 

çekiciliği ve kolaylığı sizi onu işlemeğe sevk etmesin. Bu kolaylığına göre de kıyâmet 

                                                 
446 Âşık, Nevzat, Sahabe ve Hadis Rivâyet, 303. 

447 Ebû Dâvud, Sunnet 6. 

448 Buhârî, Daâvât 65. 



 

 

 

122 

gününde terâzide hafif gelecektir.”449  

2. Sahâbe izahları: Aliyyu’l-Kârî sahâbîlerden şerh ettiği hadisle ilgili 

nakilde bulunurken bazen isim belirtmiş bazen de genel ifadelerle yetinmiştir. Şimdi 

de, sahâbe, tâbiûn ve âlimlerin görüşlerinden nasıl istifade ettiğini örneklerle görelim: 

İslâm hakkında bilgi almak isteyen bedevî ile ilgili hadiste nâfile konusunu 

açıklarken Aliyyu’l-Kârî şu ifadeleri kullanmıştır: “Nafile ibadetlere başlanmışsa 

onun bitirilmesi vacibtir. Çünkü bu konuda Kur’ân-ı Kerîm’de “Amellerinizi boşa 

çıkarmayın” 450 buyrulmuştur. Aynı zamanda sahâbe-i kirâmın bu konudaki icmâ’ı 

da başlanmış nafile ibadetlerin bitirilmesini vacib olduğu yönündedir.”451  

Nakilde bulunurken isimlerini belirttiği sahabe ile ilgili örneklendirme 

yapacak olursak birkaç örneği şöyle sıralaybiliriz: İlim bâbında Hz. Ali’den iki defa 

nakilde bulunmuştur. Onu da kaydetmek isteriz ki, Hz. Ali’den yapılan nakillerin 

fazla olması dikkat çekmektedir. İlmin farz olması ile ilgili hadisin şerhini yaparken 

Aliyyu’l-Kârî, Hz. Ali’den “İnsanlara anlayacağı ve kavrayacakları şeyleri rivâyet 

edin. Allah ve Rasûlü’nün yalanlanmasını istermisiniz?” şeklindeki rivâyeti 

naklederek Hz. Ali’nin din konusundaki inceliğine ve insanların anlayacakları 

şeylerin söylenmesinin önemine dikkat çekmiştir.452  

Yine aynı bölümde münafıklıkla ilgili açıklamalarda: “Buna göre de Hz. Ali 

“…Sizin için dil bilen bütün münafıklardan korkuyorum” şeklinde rivâyetine yer 

vererek din ve dil bilgisine mâlik kimselerin de münâfık olabileceğine ve bu konuda 

dikkatli olunması gerektiğine vurgu yapmıştır.453 

İlimin önemi ile ilgili “Her kim bir şey biliyorsa onu söylesin, kim de 

bilmiyorsa “Allah en iyi bilendir,” desin” anlamındaki hadisin şerhinde Hz. Ali ile 

                                                 
449 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 126; V, 4. 

450 Muhammed, 47/33. 

451 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât  I, 165. 

452 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 478; I, 44. 

453 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 479. 



 

 

 

123 

alakalı şu bilgiyi nakletmiştir: “Minberde iken Hz. Ali ye bir soru soruldu. O da, “Ben 

bilmiyorum” diyerek cevap verdi. Oradakiler: “Minbere çıktığın halde nasıl olur da 

“bilmiyorum” diyerek cevap veriyorsun” dediler. Hz. Ali de “Ben buraya bildiklerim 

sayesinde çıktım. Eğer bilmediklerimle çıksaydım başım semaya değerdi” diyerek 

hikmet dolu cevabını vermiş ve bildiklerimizin bilmediklerimize kıyasla daha fazla 

olduğuna ve övünmemek gerektiğine dikkat çekmiştir.454 

3. Sahâbe ihtilafı: Aliyyu’l-Kârî hadis şerhinde sahâbenin konu hakkındaki 

ihtilaflarını da nakletmiştir. Meselâ; Nikah bölümünde mecnûn birisinin talakının 

geçerliliği konusunda şu ihtilaflar kaydedilmiştir: “Sekerât halindeki talak konusunda 

ihtilaf edilmiştir. Hz. Osman, İbn Abbas “sekerat halinde olanın aklı mecnun birisinin 

aklı gibidir” diyerek talakın geçerli olmayacağına hükmetmişken, Hz. Ali bu talakın 

geçerli sayıldığını söylemiştir. İmâm Mâlik, Sevrî ve Evzâî’nin de görüşleri bu 

yöndedir.”455    

4. Sahâbe ve âlimlerin görüşlerinin âyet ile desteklenmesi: Hadislerin 

şerhinde sahâbe ve âlimlerin görüşlerini naklettikten sonra, o görüşün doğru 

olduğunu belirtme amacıyla âyeti delil olarak kullanmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

her gün istiğfar etmesi ile ilgili “Vallahi ben günde yetmiş defadan fazla Allah’dan 

beni bağışlamasını diler, tövbe ederim.”456 hadisinin şerhinde Hz. Ali (r.a.)’den şu 

vecîz kelâmı nakletmiş ve tevbe istiğfarın ne kadar önemli olduğuna dikkat çekmiştir. 

Ayrıca konunun önemli olduğunu da âyetleri kaynak göstererek teyid etmiştir.  Hz. 

Ali (r.a.) demiştir ki, “yeryüzünde Allah’ın azabından koruyan iki emân vardır. Biri 

kaldırılmış, diğeri ise aranızdadır. Ona iyice sarılın. Kaldırılan Rasûlullah (s.a.v.)’dır. 

Aranızda kalan ise istiğfardır.” Allah bu konuda şöyle buyurmuştur: 

بَهُمْ وَأنَْتَ فِيهِمْ   بَهُمْ وَهمُْ يَسْتغَْفِرُونَ  وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيعُذَ ِ   وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعذَ ِ

“Hâlbuki sen onların içinde iken Allah, onlara azap edecek değildir. Ve 

                                                 
454 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 529.(Zemahşerî’den naklen); Hz. Aliden yapılan diğer nakiller için bkz., 

III, 25. 

455 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 429. 

456 Buhârî, Daâvât 3. Ayrıca bkz. Tirmizî, Tefsîru sûre 47; İbn Mâce, Edeb 5. 



 

 

 

124 

onlar mağfiret dilerlerken de Allah onlara azap edici değildir.”457 

5. Tâbiûn izahları: Sahâbe neslinden sonra gelen tâbiûn âlimlerinin 

görüşleri ile ilgili örneklere gelince birkaçını şöyle kaydedebiliriz: Fıkıh ve tasavvuf 

ilmlerinin birlikte öğrenilmesinin önemine dikkat çekmek için İmâm Mâlik (ö. 

179/795)’ten şu nakli aktarmıştır: “Kim tasavvuf ilimlerine dalar da fıkıh ilmini ihmal 

ederse zındık olur, kim de fıkıh ilmini öğrenir tasavvuf ve diğer manevi ilimlerden 

uzak kalırsa fâsık olur, bu ikisini kendinde cem eden ise hakikat ehli olur.”458 

6. Ehl-i Tasavvufun görüşleri: Aliyyu’l-Kârî mutasavvıfların görüşlerine 

de temas ederek hadisin anlaşılmasını kolaylaştırmaya çalışmış hadisleri geniş açıdan 

değerlendirmeye önem vermiştir. Yani bir hadisi değerlendirirken konu ile ilgili 

ulaşabildiği ve gerekli gördüğü alanlarda doyurucu izahlar vermiştir. Konunun 

mahiyeti itibariyle kaydedilen bilgiler uzun veya kısa olabilmektedir. Meselâ; ilim 

bölümünde ilmin herkese farz olması ile ilgili hadisin şerhini yaparken eş-Şeyhu’l-

ârif er-Rabbâni es-Suhreverdî (ö. 632/1234)’den şu şekilde nakilde bulunmuştur: 

“Farz olan ilim konusunda ihtilaf edilmiştir. Denildi ki, farz olan ilim ihlası 

öğrenmek, nefsin afetlerini ve amelleri ifsat eden şeyleri bilmektir. Çünkü ihlas 

bununla vâki olur. Bundan dolayı onu öğrenmek ayrıca farz kılındı. Yine tefekkür ve 

yarıntılarının öğrenilmesinin de farz olduğu söylenmiştir. Çünkü tefekkür fiilin 

kaynağıdır. Bu ilim sayesinde şeytânî ve melekî ameller birbirinden ayırt edilebilir. 

Aynı zamanda farz olan ilimden kastın ilmu’l-helal olduğu da ifade edilmiştir. Çünkü 

helal yemek vaciptir. Aynı zamanda bu ilimden kastın, ilgililerine alış-veriş ve nikah 

gibi konulardaki bilgi olduğu da zikredilmiştir. Ferâiz-i hamse’nin olduğunu 

savunanlar da olmuştur. Aynı zamanda araştırma, delil ve nakilleri ile tevhid ilmin 

öğrenmek olduğunu söyleyenler de vardır. Son olarak öğrenilmesi farz olan ilimden 

kastın bâtini ilim olduğu ifade edilmiştir. Bu ilim, sayesinde kulun yakîni artıyor. Bu 

ilim Selef-i Sâlihin’in ve zâhitlerin sohbetlerine iştirak etmekle elde edilir. Zîra onlar 

                                                 
457 Enfal, 8/33. 

458 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 526. 



 

 

 

125 

Nebilerin vârisleridir.”459   

“Ahirette amel defterinde istiğfarı bol olana ne mutlu” meâlindeki hadisin 

şerhinde Râbiatu’l-Adeviyye’nin “İstiğfarımızın, daha çok istiğfara ihtiyacı vardır” 

şeklindeki hikmetli kelamına işaret edilerek, maksadına uygun yapılan istiğfarın 

önemine dikkat çekilmiştir.460 

İlim bâbında ihlasla ilgili hadisi şerh ederken Fudayl ibn İyâd’dan (ö. 

187/803) şu açıklamaları nakletmiş ve hadisin daha doğru anlaşılmasına katkıda 

bulunmuştur: “Allah’tan başkası için amel etmek şirktir. Allah’tan başkası için ameli 

terk etmek de riyâdır. İhlas da  Allah’ın bu ikisinden onu kurtarmasıdır.”461 

Cuma namazı bölümünde “Biz son ümmetiz, ama kıyâmette ilk ümmetiz.” 

anlamındaki hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî, Mevlevî er-Rûmî’den şu nakilde 

bulunmuştur: “Allah’ın benzersiz sanatından biri de önceki kavimleri bizim için ibret 

onların yok edilmesinin bizim için nasihat ve onlara azap edilmesinin de bizim için 

te’dib kılınmasıdır. Aynı zamanda Allah, bizi son ümmet olarak yaratmakla ahirette 

çok fazla beklemekten de kurtarmıştır. Allahın bizim üzerimizde fazlı büyüktür. O, 

her şeye kâdirdir. O, ne güzel yar ve yardımcımızdır.”462 

Aliyyu’l-Kârî bazen de isim belirtmeden genel atıflar yaparak Ehl-i 

Tasavvuf’un fikirlerine yer vermiştir. Meselâ; “Namazınızın bir kısmını evlerinizde 

kılınız da oraları kabirlere çevirmeyiniz.”463 meâlindeki hadisin izahında “Bu konuda 

Ehl-i letâiften bazılar şöyle demiştir” diyerek Ehl-i Tasavvuf’un görüşünü şu şekilde 

nakletmiştir: “Muhtemelen buradaki “evinizi kabirlere çevirmeyin” ifadesinden kasıt, 

evlerinizde misafirleri yemek, içmek ve ikramlardan mahrum ederek mezarlıklara 

                                                 
459 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 477. 

460 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 189. 

461 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 486. 

462 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 398. 

463 Buhârî, Salât 52, Teheccüd 37; Muslim, Müsâfirîn 208, 209. 



 

 

 

126 

benzetmeyin”dir.464 

7. Genel atıflar: Bazı yerlerde Aliyyu’l-Kârî sadece âlimlerin görüşlerine 

atıfta bulunarak hadisleri şerh etmekle yetinmiştir. Bu âlimlerin görüşlerini bazen ad 

vererek bazen de sadece genel atıflar yaparak aktarmıştır. Aliyyu’l-Kârî âlimlerin 

görüşüne sıkca yer verdiği için bunlardan bazılarını örnek olarak göstermek istiyoruz. 

Zira atıfta bulunduğu tüm âlimlere yer vermek maksadımızı aşacak ve konunun 

gereksiz şekilde uzamasına sebep teşkil edecektir.  

Peygamberlerin ilimden başka dirhem ve dinar miras bırakmadıkları ile ilgili 

hadisin ilgili kısmını şerh ederken Gazzâlî’den (ö. 505/1111) şu nakilde bulunmuştur: 

“İlmin azlığı, dünyanın fâni, ukbânın da ebedî olduğuna dair inancı azaltan husustur. 

Neticede bu ilim, insanı fâniden bâkiye götürür.”465   

Uyuklamak, namazda esnemek, hayz, kusmak ve burun kanamasının şeytan 

amellerinden olduğunu ifade eden hadisin izahında, “Kâdı şöyle demiştir” diyerek 

Kâdı İyâd’ın (ö. 544/1150) izahı ile hadisi daha anlaşılır hale getirmeye çalışmıştır: 

“Bu hususlar şeytana izafe edilmiştir. Çünkü şeytan bu amelleri sever ve bunlarla 

namaz ve diğer ibadetleri iptal edecek hususlara aracılık eder.”466 

Aliyyu’l-Kârî, Hz. Peygamber (s.a.v.)’e salavat getirmenin önemi ile ilgili 

hadisi şerh ederken İbn Hibbân (ö. 354/965)’ın görüşlerine yer vermiştir. “Bu hadis, 

kıyamet gününde en faziletli zümrelerden birinin de Ehl-i Hadis olacağını 

doğrulamaktadır. Çünkü bu ümmet arasında onlardan fazla salavat getiren kimse 

yoktur. Onlar hem fiilen hem de kavlen ona salavat getirmektedirler.”467  

Bazı hadislerin şerhinde sadece “kîle” ifadesini kullanarak konu ile ilgili  

âlimlerin izah ve açıklamaları nakledilmiş ve âlimlerlin kimlikleri ile ilgili bilgi 

paylaşımı yapılmamıştır. Muhtemeldir ki, konu ile ilgili kendi görüşünü belirtmemesi 

                                                 
464 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 10. 

465 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 471. 

466 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 71; III, 73; III, 165. 

467 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 8. 



 

 

 

127 

okuyuculara tercih hakkı tanımış olmasındandır. Meselâ; “Biriniz uyuyunca şeytan 

ensesine üç düğüm atar. Her düğümü atarken, düğüm attığı yere eliyle vurarak, 

“üzerine uzun bir gece olsun, yat” dileğinde bulunur. İnsan uyanır ve Allah’ı 

zikrederse, bir düğüm çözülür, abdest alırsa ikinci düğüm çözülür ve bir de namaz 

kılarsa bütün düğümler çözülmüş olur. Böylece kul canlı ve hoş bir hâlet-i ruhiye ile 

sabaha erer. Aksi halde böyle yapmazsa, habîs ruhlu, içi kararmış ve uyuşuk bir halde 

sabaha erer.”468 hadisini şerh ederken düğümlerle ilgili şu izahlara yer vermiştir: 

“Buradaki düğümlerden ne kastediliği ile ilgili ihtilaf edilmiştir. Bazıları buradaki 

düğümlerin gerçek düğüm olduğunu ve sihir yapılmak için atılan düğümler olduğunu 

söylemiş ve bu konuda rivâyetlerin de olduğunu savunmuştur. Bazıları düğümlerden 

kastın mecaz olduğu ve sihirbazın düğümlerle insanı muradından uzaklaştırdığı gibi 

şeytan da insanı uyku vasıtasıyla zikir ve namazdan alıkoyduğunu ifade etmiştir. 

Diğer bir grup da buradaki düğümlerden kastın kalbe vurulan düğüm olduğunu, 

şeytanın insana vesvese vererek gecenin daha uzun olduğunu telkin ettiğini 

söylemiştir. Bazıları da burada kasdedilenin şeytanın insanı maksadından 

uzaklaştırması ve uyuması için teşvik etmesi şeklinde mecâzi bir anlam olduğunu 

söylemiştir.”469   

8. Âlimlerin ihtilafları: Aliyyu’l-Kârî âlimlerin görüşlerine yer vererek 

hadisi izah etmeye çalışırken bazen şerh âlimlerinin ihtilaflarına da temas etmiştir. 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in nafile namaz kılarken Hz. Âişe’nin kapıyı çalması ve Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in kapıyı açtıkdan sonra yeniden namazına devam etmesi ile 

alakalı hadisin izahında Tîbî ile İbn Hacer’in izahlarının birbirinden farklı olduğunu 

nakletmiş ve onların görüşlerini şu şekilde kaydetmiştir: “Tîbî dedi ki; ‘Bu hadiste 

tatavvu’ kaydının düşülmesi nafile emrinin daha kolay olduğu içindir.’ İbn Hacer ise; 

“Şâfiî âlimlerden hiç kimse farz ve nafileyi birbirinden ayırmamışdır. Bu hadiste 

tatavvunun özellikle zikredilmesi, vakıânın beyanı içindir.” diyerek Tîbî’nin 

fikirlerine itirazını bildirmiştir.” 470 

                                                 
468 Buhârî, Teheccud 12. 

469 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 266. 

470 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 74. 



 

 

 

128 

Bazı hadislerin izahında Aliyyu’l-Kârî konu ile ilgili sahâbe ve  âlimlerin 

görüşleri ile ihtilaflarını maddeleştirerek sıralamıştır. Meselâ; “Dirilerin 

ağlamasından dolayı ölüler azap görür” 471  konulu hadisin izahında “Bu konuda 

âlimler ihtilaf etmişlerdir” diyerek konu hakkındaki âlimlerin görüşlerini şu şekilde 

sıralamıştır: 

Birinci görüş: Hadisin zâhiri görüşünü esas alır. Hz. Ömer ve oğlu bu 

görüştedirler.  

İkinci görüş: ببكاء kelimesindeki ب  harfinin hal için olduğunu söyleyerek 

dirilerin onlara ağlama hallerine göre, dolayısıyla ağlamadan dolayı değil günah 

işlemelerinden dolayı azap gördüklerini söylemişlerdir. 

Üçüncü görüş: Bu görüşe göre azap görme olayı sadece kafirlere hastır.  

Dördüncü görüş: Bu görüşte olanlar ağıt yakmadan dolayı azap gördüğünü 

savunur. 

Beşinci görüş: Bu görüşe göre ise kim öldükten sonra ağıt yakmayı vasiyet 

ederse o kimse arkasından ağlayanlardan dolayı azap görecektir.  

Altıncı görüş: Bu görüşte de kim öldükten sonra ağıt yakmamayı tavsiye 

etmezse ve bundan dolayı da ağıt yakmanın gerekli olduğu anlaşılırsa azap 

görecektir.  

Yedinci görüş: Ağlama vasıflarına göre ölülerin azap görmesidir. Bu 

cahiliyyet ehlinin ağlama şekli idi. Buna göre ölü için aşırı övücü ve yükseltici 

ifadeler sarf edilmektedir. 

 Aliyyu’l-Kârî  konu ile ilgili âlimlerin farklı görüşlerini sıraladıkdan sonra 

meseleni şu şekilde sonuçlandırmıştır: “Sonuç olarak eğer ölen kimse, ister vasiyet 

ederek isterse bundan sakındarmayarak yukarıda sayılan durumlara sebep olmuş ise 

                                                 
471 Buhârî, Cenâiz 33. 



 

 

 

129 

azaba maruz kalacaktır.”472  

9. Görüşlerin tenkîdi: Aliyyu’l-Kârî kendi fikirleri ile mutabık olmayan 

görüşleri tenkit etmekten geri durmamış ve gerekli gördüğü zaman tenkîdini 

kaydetmiştir. Cemaatla namazın fazileti ile ilgili bölümde Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

cemaatla namaza gelmeyenlerin evlerini yakmak istemesi ile ilgili hadisin şerhini 

yaparken, âlimlerin bu hadis hakkındaki nihâi görüşlerine yer vererek sonunda kendi 

fikrini serdetmiştir: “Kâdî bu hadis cemaatle namaz kılmanın vacib olduğuna delalet 

eder” demiştir. Şafiî’ye göre ise bu hadis cemaatle namaz kılmanın farz-ı kifâye 

olduğuna delalet etmektedir. Bana göre, hadisin zâhiri bunu reddediyor. Çünkü eğer 

cemaatla namaz kılmak farz-ı kifâye olmuş olsaydı o zaman cemaatın terk edilmesi 

durumunda cezâî müeyyidenin uygulanması gerekirdi.”473  

Tilâvet secdesi ile ilgili hadisin izahında “Garânik olayı”ndan bahsedilirken 

birçok şerh ve tefsîr âlimlerinin görüşlerine yer vermiş,  sonunda ise bu açıklamaların 

bazıları ile mutabık474  olmadığını ifade ederek farklı görüşünü şu şekilde beyan 

etmiştir; “Gerçek olan şudur ki, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanılarak ve yanlışlıkla 

putlara itaat ettiğini söylemek kabul edilemez. Çünkü O (s.a.v.)’na böyle yakıştırma 

yapmak kesinlikle uygun değildir. Konu, vahyin tebliği ile ilgili olunca daha da 

ciddiyet kazanmaktadır. Eğer böyle bir şey olsaydı, onun görüş ve sözlerine i’timad 

kalmazdı.”475  

2. Hadis İlimleri Açısından Değerlendirme 

Hadis ilimlerinin oluşum süreci Hz. Peygamber (s.a.v.)’in vefatından 

sonraki dönemlere tekabül etse de, temel gayesi hadislerin doğru anlaşılmasıdır. 

Dolayısıyla hadis metinlerinin anlaşılmasında ve şerh edilmesinde bu ilimlerin 

                                                 
472 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 203. 

473 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 128; III, 130. 

474 Garânik olayının gerçekleşme sebebi ile ilgili muhtelif açıklamalar yapılmıştır. Bu izahlar için 

bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 97-98. 

475 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 98. 



 

 

 

130 

müstesna rolü vardır. Bu kısımda müellifin bu ilimlerden hangi sıklıkla ve nasıl 

isitifade ettiği belirlenmiş ve örneklerle izah edilmiştir: 

a. Muhtelifu’l-Hadîs 

Hadisler arasında görülen ihtilafların çözümü konusu tarih boyunca 

âlimlerin üzerinde sıkça durdukları bir konu olmuştur. Hadis ilimlerinden biri olan 

“Muhtelifu’l-hadîs”in konusu, zâhirde birbirine zıt gibi görünen bazı hadislerin 

aralarını bulmak, görüntüdeki müşkili halletmektir.476  

Gerçekte sahîh hadislerin birbirine zıt olması mümkün değildir. Zira Allah 

tarafından insanlara doğru yolu göstermek için gönderilen ve vahyin kontrolü altında 

bulunan Hz. Peygamber (s.a.v.), hareket ve sözleriyle insanlara “en güzel örnek”477 

olarak takdim edilmiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber (s.a.v.)’in biribirine zıt fikir ve 

söz söylemesi gerçekle bağdaşmaz. Biribine zıt gibi görünen bazı hadisler karşımıza 

çıkarsa bunu, bizdeki bilgi ve anlayış eksikliğine bağlamamız daha doğru olacaktır. 

Yoksa hadislerin kendisinde bir hata ve kusur aramamak gerekir. İşte buradan 

hareketle bazı âlimler bu konu üzerinde araştırmalar yapmış, birbirine aykırı görünen 

hadisleri ele alıp incelemişlerdir. Bu alanda erken dönemden itibaren eserler kaleme 

alınmaya başlanmıştır. İlk olarak İmâm Şâfiî (ö. 204/819) “İhtilâfu’l-Hadîs” isimli 

eserini hazırlamıştır. Sonraki dönemlerde İbn Kuteybe (ö. 276/889) “Te’vilu 

Muhtelifi’l-Hadîs,” Tahâvî (ö. 321/933) “Muşkilu’l-Âsâr” adlı eserler kaleme 

almışlardır.478 

Hadis şerhlerinde muhteva ile ilgili sağlıklı izahların yapılmasının önemi 

kadar, metinler arasında görülen tezatların tespiti ve çözümü de önemlidir. 

Muhtelifu’l-hadîs alanında yapılan çalışmaları ve değerlendirmeleri iyi bilen bir kişi, 

hadisler arasında tenâkuzun kalktığını görecektir. Dolayısıyla bu alanda yapılmış 

                                                 
476 Suyûtî, Tedrîb, II, 196. 

477 Ahzab, 33/21. 

478 Suyûtî, Tedrîb, II, 196. 



 

 

 

131 

çalışmaların her âlim, hatta her Müslüman tarafından bilinmesi önem taşımaktadır.479  

İhtilafları giderme işlemi temelde, ihtilafın ortaya çıkmasına yol açan 

sebeplerin araştırılmasından, ona göre bir te’vil, gerekçe ile uzlaşma yönünün (cem, 

telfîk, tevfîk) veya uzlaşamayacaklarının (nesh) ortaya konulmasından son çare 

olarak da tavakkuf etmekten ibarettir.  

Malum olduğu gibi Aliyyu’l-Kârî hadis alanında kaydadeğer eserler kaleme 

almıştır. Dolayısıyla muhtelifu’l-hadîs sahasında bilgi sahibi olduğundan, eserinde 

bu tür hadislerin arasını bulmada başarılı olmuştur. Bu türden hadisleri hemen hemen 

her hadis kaynağında görmek mümkündür. Tabîi ki, Mirkâtu’l-Mefâtîh de bir hadis 

şerhi olduğu için bu tür hadislerden uzak kalmamıştır. Şimdi bu konuyu örneklerle 

izah edelim: 

1. İhtilafı belirtme: Aliyyu’l-Kârî ihtilaflı gibi görünen hadisler arasında 

herhangi bir tezadın sözkonusu olmadığını açık şekilde “bu hadis daha önce 

zikredilen hadise muhalif değildir” diyerek ilk bakışta akla gelebilecek tezadın 

olmadığını söylemiş ve konuyu izah etmiştir. Meselâ; Kısas bölümünde “Kıyamet 

günü, insanlar arasında hükmedilecek ilk şey kandır.”480 hadisinin şerhinde şöyle 

açıklamalara temas edilmiştir: Bu hadis “Kıyâmet günü, kişi amellerinden önce 

namazın hesabını verecek. Bu hesap güzel olursa kurtuluşa erdi demektir. Bu hesap 

bozuk olursa, hüsrana düştü demektir…”481 rivâyetine zıt değildir. Çünkü namaz 

Allah hakkıdır, kısas (kan) ise kul hakkıdır. Ben yine derim ki, bunlardan biri 

“emr”lere ait iken, diğeri “yasak”lara aittir. Yani biri emrler konusunda ilk sorguya 

çekilecek, diğeri de nehiyler konusunda ilk sorguya çekilecek ameldir.”482  

Bazen de şerhettiği hadisin başka bir rivayete zıt olmadığını göstermek için 

sözkonusu zıt gibi görünen rivayeti nakletmiş ve maddeler halinde tevil etmiştir. 

Meselâ; “Ben kıyamet gününde Adem oğullarının efendisi, kendisinden ötürü ilk 

                                                 
479 Ebû Zehv, 471. 

480 Buhârî, Diyat 1, Rikak 48; Muslim, Kasâme 28; Tirmizî, Diyât 8; Nesâî, Tahrîm 2. 

481  Tirmizî, Salât 305; Nesâî, Salât 9. 

482 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 9. 



 

 

 

132 

mezarı yarılacak olan ilk şefâat eden ve şefaati ilk kabul edilen olacağım”483 hadisini 

şerh ederken “ bu hadis, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in yaratılmışların tümünden daha 

üstün ve faziletli olduğuna delâlet etmektedir. Zîra Ehl-i Sünnet inancına göre, 

insanlar meleklerden üstündür. Hz. Muhammed (s.a.v.) de bu hadise göre insanların 

en faziletlisidir” ifadelerini kullanmış ve bu rivayetin “Beni diğer peygamberlerden 

üstün tutmayınız”484 hadisi ile çelişmediğini göstermek için sonraki hadisi maddeler 

halinde şöyle izah etmiştir:  

 Hz. Peygamber, kendisinin Ademoğlunun efendisi oluğunu öğrenmeden 

önce bunu söylemiştir. 

 Bu sözü, nezâket ve tevâzû gereği söylemiştir. 

 Yasaklanan üstünlük, daha alt derece görülenin noksanlığına götüren 

üstünlük iddiasıdır.  

 Yasaklanan üstünlük iddiası, fitne ve düşmanlığa götürendir. 

 Yasaklanan üstünlük iddiası, bizzat peygamberlik hususundadır. 

Peygamber olma hususunda ise aralarında fark yoktur. Fark yalnız, 

özellik ve diğer faziletler hususundadır. ”485 

Aliyyu’l-Kârî bazen hadislerde farklılıkların bulunduğunu ifade etmiş, 

ancak bunlarla ilgili nasıl çözüm yolu izleneceğini belirtmemiş ve müracaat 

edilebilecek kaynaklara yönlendirme yapmıştır. Meselâ; Fıtır sadakasının miktarı ile 

ilgili hadis izah edildikten sonra sonunda şu ifadelere yer verilmiştir: “Buğdaydan  ne 

kadar fıtır sadakası verilmesi ile ilgili hadis ve rivâyetler birbirine muârızdır. Bazı 

hadislerde bu miktar iki mud, bazılarında bir sa’, bazı rivâyetlerde ise yarım sa’ olarak 

kaydedilmiştir. Eğer sen bunun tahkikine ihtiyaç duyarsan o zaman senin müracaat 

                                                 
483 Muslim, Fedâil 3; İbn Mace, Zühd 37; Ahmed ibn Hanbel, Musned, II, 540. 

484 Buhârî, Husumât 1; Diyât 32; Muslim, Fedâil 163; Ahmed ibn Hanbel, Musned, III, 31, 33. 

485 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 7-8. 



 

 

 

133 

edeceğin kaynak İbnu’l-Humâm (ö. 861/1457)’ın “Şerhu’l-Hidâye” adlı eseridir.”486 

2. Cem etme: İhtilaflı hadislerin çözümünde “cem etme” metodundan da 

istifade edilmiştir. Aliyyu’l-Kârî’nin bu metodu nasıl tatbik ettiğine bakalım. Yemek 

veya başka bir olay için namazların geciktirilip geciktirilmemesi ile ilgili hadislerin 

nakledildiği bölümde Aliyyu’l-Kârî, “Yemekten veya başka bir şeyden dolayı o 

namaz geciktiril(e)mez” hadisinin şerhinde bu hadisin,  “Birinizin akşam yemeği 

(sofraya) konduğu sırada namaza başlanmış olursa (o kimse yemek yeme işini) 

bitirinceye kadar namaza kalkmasın”487 hadisi ile zâhiren zıt gibi görünse de aslında 

aralarının cem edilerek bu tezadın aradan kaldırılabileceğini söylemiştir. Cem 

işlemini şu ifadelerle anlatmıştır: “Turbiştî buradaki kastın, namazın vaktinin 

geçirilmemesi olduğunu söylemiştir. Biz de bu fikirdeyiz. Zâhiren birbirine tezat gibi 

görünen bu hadisler arasında aslında çelişki yoktur. Zira bu hadisin anlamının, 

yemeği beklemek için namazı geciktirmemek olduğu ifade edilmiştir. Fakat eğer 

yemek hazır ise, o zaman namazı yemekten sonraya geciktirmenin bir mahzuru 

yoktur. Yemek namazdan önceye alınmalıdır ki, o insanların zihinlerini meşgul 

etmesin. Dolayısıyla yemek önce yenildiği zaman kalp onunla meşgul olmaktan 

kurtulup Allah’a yönelmiş olur.”488  

Muhtelifu’l-hadîs konusuna örnek olacak bir diğer rivayet de şöyledir:  Bir 

gün Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanında Hz. Ummu Seleme ile Hz. Meymûne 

bulunuyordu. Bu esnada âmâ olan Abdullah ibn Ummi Mektûm (r.a.) içeri girdi. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) hanımlarına, “Perde arkasına çekiliniz.” diye emretti. Onlar, “Yâ 

Rasûlallah, o âmâ değil midir?. Gözleri görmez ve bizi tanımaz.” dediler. Hz. 

Peygamber (s.a.v.), “Siz de âmâ mısınız? Onu görmüyor musunuz?” buyurdu.489 Bu 

hadisin şerhinde kadınların yabancı erkeklere bakmasının haram kılındığı ifade 

edilmiştir. Hadisin farklı anlaşılmasına sebep olacak rivayet ise şöyledir. “Hz. 

Peygamber (s.a.v.) bizzat kendisi Hz. Âişe’ye Habeşli’lerin oynadığı oyunları 

                                                 
486 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 286. 

487 Ebû Dâvud, Etime 10. 

488 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 141; Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 127. 

489 İbn Sa’d,  Kitâbu’t-Tabakâti’l-Kebîr, Kâhire 2001, VIII, 177. 



 

 

 

134 

seyretmeyi teklif etmiş, onu ridâsıyla örterek usanıncaya kadar beraberce 

seyretmişlerdir. Rasûlullah (s.a.v.) “Haydi Habeşliler! Gösterin kendinizi” diyerek 

onları teşvik etmiştir. 490  Bu iki hadis arasında tezat görünen kısım ilk hadiste 

hanımlarına perde arkasına çekilmelerini söyleyen Hz. Peygamber (s.a.v.)’in ikinci 

rivayette kadın ve erkeklerin karışık seyrettikleri oyunu seyretmesine müsade 

etmesidir.  Aliyyu’l-Kârî bu iki rivayetin aralarını şöyle cem etmiştir: “İlk hadiste 

fitne dolayısıyla yasak getirilmiştir. Hz. Âişe rivâyetinde ise bu olay hicab hükmü 

gelmeden önce vuku bulmuştur. Doğrusu kadının, erkeğin göbek ve diz arası hariç 

olmak üzere şehvetsiz bir şekilde bakabilmesidir. Bu hadis takvâ ve verâ’ya 

hamledilmiştir. Hatta bellidir ki, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hanımları onunla namaza 

giderler ve burada erkekleri görürlerdi. Eğer câiz olmasaydı Hz. Peygamber (s.a.v.) 

onlara namaza gitmeyi yasaklardı.”491  

3. Tahsîsi belirleme: İhtilaflı hadislerin aralarını çözmek için kullanılan 

metotlardan biri de hadislerdeki “tahsîs”i belirlemektir. Aliyyu’l-Kârî tahsîs metodu 

ile hadislerde görünen tezadı kaldırmıştır. Meselâ; “Rasûlullah (s.a.v.) bize yüzünü 

döndü ve şöyle buyurdu: ‘Saflarınızı düz tutunuz ve birbirinize sımsıkı yapışınız. Zira 

ben sizi arkamdan da görüyorum.’492 hadisinin şerhini yaparken görmenin keşif yolu 

ile olduğunu ve ‘ben duvarın arkasında ne olduğunu bilmem’ haberi ile tezat teşkil 

etmediğini ifade etmiştir. Birinci hadisteki görme keşif şeklinde olmuştur ve namaz 

için tahsîs edilmiştir. Dolayısıyla bu hadisler arasında her hangi bir zıtlık yoktur, 

tahsîs vardır.”493  

4. Te’vil etme: Aliyyu’l-Kârî bazı durumlarda birbirine zıt görünen 

hadislerin te’vilini fazla uzatmadan kısa bir şekilde izah etmiş ve hadisden nihâi 

hükmü çıkarmıştır. Meselâ; Vitir namazının kaç rekât olduğu ve nasıl kılındığı ile 

ilgili farklı rivâyetler bulunmaktadır. Aliyyu’l-Kârî bunların hangisi ile amel edilmesi 

gerektiğini şu kısa ifade ile belirtmiştir: “Hz. Âişe’ye Hz. Peygamber (s.a.v.)’in vitir 

                                                 
490 Buhârî, Salât 69; Muslim, Iydeyn 17. 

491 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 285; Diğer örnekler için bkz., VI, 296. 

492 Buhârî, Ezân 72; Muslim, Salât 125. Ayrıca bkz., Nesâî, İmâmet 28, 47.  

493 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 153; III, 188. 



 

 

 

135 

namazında hangi sureleri okuduğu sorulmuştu. O da, birinci rekatında “A’lâ” 

suresini, ikinci rekatında “Kafirûn,” üçüncü rekatında da “muavvizeteyni” 494 

okuduğunu söylemiştir.” Bu hadiste Rasûlullah (s.a.v.)’ın vitir namazını bir selam ile 

üç rekat şeklinde kıldığına işaret vardır.”495  

Muhtelifu’l-hadîs yönünden incelenecek rivayetin biri de şöyledir: Muvarrık 

şöyle rivayet etmiştir: Ben İbn Ömer’e: “Duhâ namazını kılar mısın?” diye sordum. 

“Hayır kılmam,” dedi. “Ömer kılarmıydı?” dedim. “Hayır (kılmazdı),” dedi. “Ebû 

Bekir kılarmıydı?” dedim. “Hayır,” diye cevâb verdi. “Hz. Peygamber (s.a.v.) 

kılarmıydı?” dedim. “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in kılıp kılmadığını bilmiyorum,” 

dedi. 496  Bu hadisi şerh ederken Duhâ namazının kılınıp kılınmaması ile ilgili 

rivâyetleri nakletmiş ve şöyle açıklama yapmıştır: “Hz. Âişe’nin, Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in duha namazını kılmadığı ve bidat olması ile ilgili rivâyetlerini dikkate 

aldığımızda şu kanaate varıyoruz ki, Hz. Peygamber (s.a.v.) bu namazı faziletli 

zamanlarda kılmış, bazen de terk etmiştir. Kendisini gören ashabının bu namazı farz 

zannetmelerini istememiştir. Buna dayanarak söyleyebiliriz ki, Hz. Peygamber 

(s.a.v.) duha namazı kılarken Hz. Âişe onun yanında bulunmamıştır. Çünkü Hz. 

Âişe’ye dokuz günde bir sıra geliyordu. Diğer günlerde kılmış olması muhtemeldir. 

Yine nâdiren de olsa Hz. Peygamber (s.a.v.) onu mescitte kılmıştır. Ayrıca şöyle de 

diyebiliriz ki, Hz. Âişe’nin buradaki ifadesi, “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in onu devamlı 

olarak kılmamıştır” şeklinde anlaşılabilir. İbn Ömer’in duha namazının bidat 

olduğunu söylemesi, namazın mescitte kılınmasının bidat olmasına hamledilmiştir. 

Çünkü bu namaz evlerde kılınmalıdır. Muhtemelen İbn Ömer’e Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in bu konu ile ilgili davranışı ulaşmamıştır, ona göre böyle hüküm vermiştir. 

Bu namaza teşvik etmek bidat kabul edilmiştir. Çünkü Hz. Peygamber (s.a.v.) onun 

farz olarak kabul edilmesinden korktuğu için teşvik etmemiştir. Sonuç olarak çoğu 

âlimlerin görüşüne göre duhâ namazına teşvik etmek mübahtır.”497  

                                                 
494 Ebû Dâvud, Vitr 3; İbn Mâce, İkâme 115. 

495 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 309. Ayrıca bkz., III, 310; V, 464. 

496 Buhârî, Salât 20. 

497 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 361. 



 

 

 

136 

b. Nesh 

Hadis şerhlerinde en önemli konulardan biri de hadisler arasında nâsih ve 

mensûhun olup olmadığını tespit etmektir. Nesh konusu İslâm âlimleri arasında çok 

tartışılan konulardan biridir. Bu konu hadisçilerden çok fıkıhçıları, özellikle de fıkıh 

usûlü ile meşgul olan âlimleri ve ahkâm hadislerinden hüküm çıkarmak durumunda 

olan müçtehidleri ilgilendirmiştir. 498 Önemine binaen ayrı başlık olarak incelenmiş 

ve örneklendirme yapılmıştır. 

Nesh konusu “âyetin âyetle,” “hadisin hadisle,”  “âyetin hadisle”, “hadisin 

âyetle” neshi olmak üzere dört kısımda incelenmektedir. 499  Genellikle hadis 

şerhlerinde neshe konu olan hadisler şârihler tarafından tespit ve tahlil edilmektedir. 

Çünkü hadislerdeki hüküm ve mesajları doğru anlayıp tespit etmek için mensûh 

hadislerin bilinmesi fevkalade önem taşımaktadır. Bilinen bir gerçektir ki, mensûh 

hadislerle amel edilmez. Meselâ; Kabirleri ziyaret etmeyi yasaklayan hadisle amel 

etmek doğru değildir. Böyle hataya düşmemek için nesh ilminden haberdar olmak 

gerekmektedir. Dolayısıyla nesh ilminden haberdar olmayan bir şarih düşünülemez.  

Pek tabîidir ki, Aliyyu’l-Kârî de hadisleri şerh ederken hadislerin nesh 

durumları ile ilgili bilgi vermiştir. Meselâ; Namaz bölümünde rivayet olunan 

“Rasûlullah (s.a.v.) attan düştü ve sağ tarafı yaralandı. Bunun üzerine Rasûlullah 

(s.a.v.)’ı sormak, geçmiş olsun demek üzere yanına girdik. Namaz vakti de girmişti. 

Oturduğu yerde bize namaz kıldırdı, biz de Onun arkasında oturarak namaz kıldık. 

Namazı bitirince şöyle buyurdu: “İmam ancak kendisine uyulsun diye imamlık 

yapmaktadır. O tekbir getirince siz de tekbir getirin; o secde edince, siz de secde edin; 

o başını kaldırınca siz de kaldırın; o (semi’allâhu limen hamidehu) deyince, siz 

(rabbenâ leke’1-hamd) deyin. O oturarak namaz kılınca hepiniz de oturup namaz 

kılın.” 500  hadisinin şerhini yaparken sözkonusu hadisin mensûh olduğunu 

açıklamıştır: “Bu hadis, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in son hastalık halinde kıldığı namazı 

                                                 
498 Sancaklı, Beğavî, 202. 

499 İbn Hazm, el-İhkam fî Usuli’l-Ahkâm, Kâhire 1970, IV, 617; Hâzimî, el-Îtibâr fî Beyâni’n-Nâsih 

ve’l-Mensûh mine’l-Âsâr, Beyrut 2001, s. 26. 

500 Buhârî, Salah 18. 



 

 

 

137 

bildiren hadis tarafından nesh edilmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.) vefat etmeden önce 

namazını oturarak kılmış, ona tâbi olan cemaat ise ayakta namazlarını kılmıştır. Ebû 

Bekir’in imamlık yaptığı ile ilgili bilgi de yanlıştır.” 501 Hadis ile ilgili başka bilgiler 

nakledilmiş ise de, Aliyyu’l-Kârî kendi görüşünün bu hadisin mensûh olduğu 

yönünde olduğunu beyan etmiştir.  

“Âsım el-Ahvâl anlattı: Enes ibn Mâlik’e “Kunut duası rükûdan önce mi 

yoksa rükûdan sonra mı” diye sorunca dedi ki: “Rükûdan öncedir.” Bunun üzerine 

ben: “Ancak bazıları Rasûlullah (s.a.v.)’ın rükûdan sonra kunut okuduğunu iddia 

ediyorlar” deyince Enes şöyle dedi: “Onlar doğrusunu söylememiş. Rasûlullah 

sadece bir ay ashabından bazı kimseleri öldüren kişilere (rükûdan sonra) beddua 

ederek kunut duası okudu. Bu öldürülenlere de kurrâ (hafızlar) denilirdi. O da 

“Rükûdan sonra okunur” diye cavap vermiştir…”502 Devamında Aliyyu’l-Kârî bu 

hadisin açıklamasında neshin vâki olduğunu söylemiştir. Şöyle ki; “Ebû Hanîfe’nin 

kabul ettiği görüş kunut dualarının rükûdan önce yapılması yönündedir. İbn Hacer 

ise “sabah namazında veya diğer namazlarda rükudan önce de sonra da okunması 

doğrudur. Ancak sonra okunması ile ilgili rivâyetler çoktur” demiştir. Ben de derim 

ki, daha önce de ifade edildiği gibi bu yaygın bir uygulama değildir. Aynı zamanda 

bu hadis, rükudan sonra kunut okunmasının mensûh olduğuna delalet etmektedir.”503 

Aliyyu’l-Kârî bazen hadiste zikredilen bir olayı şerh ederken neshin vâki 

olduğunu ifade etmiş, fakat bu konu ile ilgili her hangi bir delil nakletmemiştir. Kabir 

taşlarının üzerine yazının yazılıp yazılmayacağı ile ilgili âlimlerin görüşlerini 

naklettikten sonra şöyle demiştir: “Özellikle sâlih kimselerin adlarının yazılmasında 

sakınca yoktur. Zira zaman geçtikce sonraki nesil onu hayırla yad edeceklerdir. 

Çünkü kabirlerin üzerine yazı yazmanın yasaklanması, mensûh hükümdür. 

Dolayısıyla bu konuda cevâzın olduğunu söylemek yanlış değildir.”504 

                                                 
501 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 195. 

502 Ahmed ibn Hanbel, Musned, VI, 55-56. 

503 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 325. 

504 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 166. 



 

 

 

138 

 Aliyyu’l-Kârî bazen bir hadisteki hükümle ilgili açıklamalar yaparken 

mezhep görüşlerini ve nâsih-mensûhu belirtmiştir. Konu mezhep görüşü olunca 

bazen farklı anlama gelecek hadisler delil olarak kullanılmaktadır. Dolayısıyla bu 

hadisler arasında müşahede edilen ihtilafın gerekli şekilde izah edilmesi 

gerekmektedir. Aliyyu’l-Kârî bu tür durumlarla karşılaşınca her mezhebin delil 

gösterdiği hadisi incelemiş ve bir sonuca varmıştır. Meselâ; Kunut duasının hangi 

namazdan sonra ve ne şekilde yapılması ile ilgili ihtilafı şu şekilde çözüme 

kavuşturmuştur. “İmâm Şâfiî her sabah namazından sonra kunut okunabileceğini 

Enes’ten gelen şu rivâyet doğrultusunda şöylemiştir: “Rasûlullah (s.a.v.) vefat edene 

kadar sabah namazından sonra kunut okumaya devam etti.” Aliyyu’l-Kârî bu 

konudaki diğer hadisleri de naklettikten sonra 505  kendi cevabını şu şekilde 

kaydetmiştir: Öncelikle ben derim ki, onların nâss olarak kullandıkları hadis 

mensûhtur. Bunu “Hidâye” sahibi açık şekilde beyan etmiştir. Onu nesheden hadis 

Bezzâr, İbn Ebî Şeybe, Taberânî ve Tahâvî’nin naklettikleri şu rivayettir: “Abdullah 

ibn Mesud demiştir ki, “Rasûlullah (s.a.v.) sabah namazından sonra bir ay boyunca 

kunut okudu. Sonra ise bunu terk etti ve bir daha ne ondan önce ne de sonra okudu.” 

Aliyyu’l-Kârî bu konu ile ilgili hadisleri de sıralayarak Şâfiî mezhebinin delil olarak 

kullandığı hadislerin mensûh olduğunu söylemiş ve bazı râvi değerlendirmelerine yer 

vermiştir.506  

c. Esbâbu Vurûdi’l-Hadîs 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bir hadisi söylemesine, bir işi yapmasına veya 

takrir etmesine yol açan sebeplere hadis ilminde “Esbâbu Vurûdi’l-Hadîs” denir. 

Âyetlerde esbâb-ı nüzûl ne ise, hadislerde de esbâbu vurûdi’l-hadîsin konumu 

aynıdır. Hadis ilimleri arasında yer alan ve hadislerin doğru anlaşılması için bilinmesi 

gerekli bir ilim dalıdır. Bu konuda müstakil eserler de kaleme alınmıştır. Bunlar 

                                                 
505 Diğer hadis metinleri için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 327-328. 

506 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 328; III, 429; III, 443. 



 

 

 

139 

arasında matbu olan İbn Hamza el-Huseynî (ö. 1120/1708)’nin el-Beyân ve’t-Ta’rif 

fî Esbâbi Vurûdi’l-Hadîsi Şerîf’i zikredilebilir.507 

Aliyyu’l-Kârî tüm hadislerde olmasa da bazı hadislerin söylenme veya 

yapılam sebeplerine değinmiştir. Ancak bu tür tespitlerin birkaç örnekle sınırlı 

olduğunu söylersek yanılmış sayılmayız. Şimdi bu örneklerden bir kaçına temas 

edelim: 

Dualar bölümünde “Ey Allahım! Ben senin katında, beni kendisinden asla 

geri çevirmeyeceğin bir ahd edindim: Ben ancak bir beşerim. Binâenaleyh ben 

müminlerden herhangi bir kişiye eziyet etmiş, azarlamış, lânet etmiş, deynekle 

vurmuş olursam, sen benim bu fiillerimi o mümin için namaz, zekât ve kıyamet günü 

kendisini Sana yakınlaştıracak olan bir yakınlık vesilesi kıl”508 hadisinin şerhinde 

vurûd sebebini şöyle nakletmiştir. “Rivayet edildiğine göre bir gün Hz. Peygamber 

(s.a.v.) namaz için evinden çıktı. Bu esnada Hz. Âişe ondan bir şeyler istedi ve israr 

edip eteğinden çekti. Rasûlullah (s.a.v.) de “Allah elini kessin” diyerek evinden çıktı. 

Hz. Âişe çok pişman oldu ve üzüntülü şekilde evinde oturdu. Hz. Peygamber (s.a.v.) 

evine dönünce onu bu halde gördü ve çok üzüldü. Onun üzüntüsünü izale etmek için 

“Ya Rabbi! Benim sana ahdim vardır,...” anlamında yukarıda kaydettiğimiz hadisi 

söyledi ve gönlünü aldı.”509 

Ashabın Hz. Peygamber (s.a.v.)’e, onun ehli için nasıl salât edilmesi 

gerektiği ile ilgili “Ya Rasulallah! Sana nasıl selam vereceğimizi öğrendik, peki 

salavatı nasıl getireceğiz? diye sorulunca Rasûlullah şöyle cevap verdi: ‘Şöyle 

deyiniz: Allahumme salli alâ Muhammedin ve alâ âli Muhammed, kemâ salleyte alâ 

İbrâhîme ve alâ âli İbrâhîm inneke hamîdun mecîd...510 şeklindeki rivayetin vurûd 

sebebini şöyle izah etmiştir: Ceyyid bir senedle rivayet olunan hadise göre, Ahzâb 

                                                 
507 Bu konuda Ramazan Ayvallı’nın “Vürûdu’l-Hadîs ve Bunun İslâm Teşrîindeki Yeri ve Önemi” 

isimli basılmamış doktora tezi de vardır.  

508 Buhârî, Daâvat 33. 

509 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 115. 

510 Buhârî, Daâvât 32; Tirmizî, Vitir 20; İbn Mâce, İkâme 25. 



 

 

 

140 

sûresindeki مُوا تسَْلِي ِ يَا أيَ هَا الَّذِينَ آمَنوُا صَل وا عَلَيْهِ وَسَل ِ مًاإِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتهَُ يصَُل ونَ عَلىَ النَّبيِ   Allah ve 

melekleri, Peygamber’e salavât getirirler. Ey müminler! Siz de ona salevât getirin ve 

tam bir teslimiyetle selam verin. 511  âyeti nazil olunca bir adam Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in yanına geldi ve şöyle dedi: “Sana nasıl selam vereceğimizi bildik, peki sana 

nasıl salât edeceğiz?” Hz. Peygamber (s.a.v.) ona şu cevabı verdi: “Bana “Allahumme 

salli alâ Muhammed...” diyerek salavat getirin.” 512  Bu hadisi kaydettikten sonra 

Aliyyu’l-Kârî buna benzer diğer rivâyetlere de yer vermiştir. 

Kurban etlerinin üç günden fazla muhafaza edilmesi ile ilgili “Ben kurban 

etlerini üç günden fazla yemenizi yasaklamıştım, artık dilediğiniz zamana kadar 

yiyebilirsiniz. Küpteki nebizi içmenizi yasaklamıştım. Artık içebilirsiniz. Sarhoş 

edici herşey haramdır. Kabirleri ziyaret etmenizi yasaklamıştım. Kabirleri ziyaret 

edebilirsiniz. Ancak orada Allah’ın rızasına uygun düşmeyecek şeyleri 

söylemeyiniz.” 513   hadisinin izahında Aliyyu’l-Kârî yasağın sebebini, “Nehy 

edilmesinin sebebi o dönemde fakirlerin ve muhtaçların çok olmasıdır. Sözkonusu 

dönemde bölgede kıtlık vardı” şeklinde izah etmişti.514 Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî’ye 

göre kurban etlerinin muhafaza edilmesinin yasaklanmasının sebebi kıtlık ve 

fakirliktir. 

Bir ay kunut okunmasının 515  sebebi vürûdu şöyle kaydedilmiştir: Hz. 

Peygamber (s.a.v.) İslâmla yeni tanışmış bazı arap kabilelerine Kur’ân-ı Kerîm ve 

ahkâmını öğretmek üzere, Suffa ehlinden bazılarını gönderirdi. Ehl-i Suffa, karın 

tokluğuna ilim öğrenen garib, fakir, zâhit kimselerdir. Onlar mescidin arka kısmında 

ikamet ediyorlardı. İşte bunlardan yetmiş hafızı Necd bölgesine gönderdi ki, onları 

İslâma davet etsin ve onlara Kur’ân-ı Kerîm okutsunlar. Bu kâfile, Mekke ile Usfân 

arasında bulunan Hüzeyl yurdu olan Bi’r-i Maûne’ye varınca, burada yerleşmiş olan 

Hüzeyl kabilesinden Âmir ibn Tufeyl onlara saldırdı ve Ka’b ibn Zeyd el-Ensârî 

                                                 
511 Ahzâb, 33/56. 

512 Geniş bilgi için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 4. 

513 Muslim, Edâhi 37. 

514 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 215. 

515 Buhârî, Vitr 7, Cenâiz 41; Cizye 8; Megâzi 38; Daâvat 59; Muslim, Mesâcid 297. 



 

 

 

141 

haricinde hepsini şehit ettiler. Bu olayı duyunca Hz. Peygamber (s.a.v.) çok 

hiddetlendi. Hatta Enes ibn Mâlik diyor ki, “Hz. Peygamber (s.a.v.)’i daha önce o 

günkü kadar sinirli görmedim.” İşte bu olaydan dolayı Peygamber (s.a.v.) onların 

aleyhine bir ay boyunca kunut okumuştur.516 

Hz. Osman’ın vakit girince okunan ilk ezan ile ikamet arasında üçüncü bir 

ezan okutmasıyla ilgili rivayetin izahında ikinci iç ezânından önce vakit girince ezânı 

okutması ile ilgili rivâyetin izahında, Hz. Osman’ı böyle davranmaya sevkeden olayı 

Aliyyu’l-Kârî şöyle nakletmiştir: “Hz. Osman bunu (ezanı) insanlar çoğaldığı için 

yapmıştır. O, ezan sesini şehrin kenarına kadar ulaştırmak ve insanların hutbenin ilk 

kısmına yetişmesini sağlamak için böyle davranmıştı. Bu ezan, ortaya çıkma 

sıralamasına göre üçüncü ezan olarak adlandırılmıştır.”517  

Aliyyu’l-Kârî “Ramazan’daki bir umre, hacca muâdil olur.”518  hadisinin 

şerhinde “bu olayın sebebi vurûdu şöyledir” diyerek şu bilgileri aktarmıştır: “Bir 

kadın Hz. Peygamber (s.a.v.)’e onunla birlikte hacca gidemediği için şikâyet etmişti. 

Hz. Peygamber (s.a.v.) de ona “Umre yap” dedi. Onun mîkâtı da “Zu’l-Huleyfe’dir” 

dedi.”519  

Aliyyu’l-Kârî bazen de hadisin vurûd sebebini teşkil eden hikayeyi muhtasar 

şekilde kaydetmiştir. Dualar bölümünde Hz. Yunus (a.s)’un yaptığı duayı anlatan 

hadisi şerh ederken, Yunus (a.s)’un yaşadığı olayı şu şekilde anlatmıştır: “Allah onu 

Mevsil bölgesinde yaşayan Nînovâ ehline göndermişti. Hz. Yunus onları imana davet 

etti. Ancak onlar iman etmediler. Allah ona, onlara üç gün sonra azab geleceğini 

söylemesini vahy etti. Yunus (a.s) onların arasından ayrıldı. Aniden siyah bulutlar 

bölgeye yaklaştı ve oralardan dumanlar yükselmeğe başladı. Oraya azabın ineceğine 

emin olduktan sonra ailesi ile sahraya doğru yol aldı. Bazı aileler çoluk çocuğundan 

ayrılmak zorunda kaldılar. Ağlama sesleri her yere yayılmıştı. Bu esnada onlar iman 

                                                 
516 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 325-326. 

517 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 448. 

518 Buhârî, Umre 4; Muslim, Hacc 222. 

519 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 424. 



 

 

 

142 

edip tövbe ettiler ve Allah da onlardan azabı uzaklaştırdı. Üç gün sonra Yunus (a.s) 

durumlarından haber almak için geri döndü. Bir baktı ki, memleketinde her şey eskisi 

gibidir ve kimse ölmemiş. Bu durum karşısında utandı. Kendi kendine şöyle dedi: 

“Ben onlara üç gün sonra azab geleceğini söylemiştim, ancak azab gelmedi.” Böylece 

oradan ayrıldı ve denizle karşılaştı. Ailesi ile birlikte gemiye binerek yoluna devam 

ettiler. Bir süre sonra gemi durdu. İçindekiler ağırlık etmeğe başlamıştı. Kura 

çekilmesine ve çıkan kimsenin denize atılmasına karar verildi. Kura çekildi ve Yunus 

(a.s.)’a çıktı. Bu durum karşısında o kendisini denize attı. Allah’ın emri ile bir balık 

onu yuttu. Balık onu önce Nil nehrine, sonra Fars körfezine götürdü. Sonra Yunus 

(a.s.)  َالِمِين  duasını okudu. Allah onun duasını kabul 520 لََّ إلَِهَ إِلََّّ أنَْتَ سُبْحَانكََ إِن يِ كُنْتُ مِنَ الظَّ

etti. Allah’ın emri ile balık onu Şâm diyarına bıraktı.”521  

d. Garîbu’l-Hadîs 

İslam’ın daha ilk dönemlerde başlayan fetih hareketleri ile birlikte farklı 

kültür ve coğrafyalarla tanışması, kültürün taşıyıcısı olan “dil”i direkt olarak 

etkilemiştir. Kelime ve kavramların bu nedenle anlamlarının genişlemesiyle, anlam 

kaymalarının ortaya çıkmasına paralel olarak Kurân ve hadislerdeki gibi kelime ve 

kavramların anlaşılamama problemi baş göstermiştir.  

Selef uleması, Kurân ve hadiste karşılaştıkları garîb kelimeleri anlayabilmek 

için Hz. Peygamber veya sahâbesine başvurma şansına sahip değillerdi. Bu nedenle 

Arap dili ve edebiyatına müracaat ederek söz konusu kavramları tanımlamaya 

çalıştılar ve neticede “Garîbu’l-Hadîs” diye bir ilim dalı haline getirilmiştir. Özellikle 

dil ilimleri ile iştigal eden âlimlerin çabaları sonucunda hicrî III. asrın başlarından 

itibaren Garîbu’l-Hadîs ilmine dair edebiyat teşekkül etmeye başlamıştır.522 Böylece 

bu tarihten itibaren hadislerin anlaşılması ile ilgili fikir belirterek eser ortaya koyan, 

                                                 
520 Enbiya, 21/87. 

521 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 159-160; X, 119. 

522 Özpınar, Ömer, Hadis Edebiyatının Oluşumu, Ankara 2005, s. 428. 



 

 

 

143 

hadisin fıkhı ile iştigal eden âlimler söz konusu dilcilerin eserlerine müracaat 

etmişlerdir.523 

Müellif eserinde garip kelimleri izah ederken şu noktalara temas etmiştir: 

O, anlaşılması zor olan kelime ve kavramların izahında Garîbu’l-Hadîs ilmi 

ile ilgili eserlere müracaat etmiştir. Meselâ; Namazı kabul olunmayacak üç kişi ile 

ilgili:  

بَارُ: أنَْ ثلََاثةٌَ لََّ تقُْبلَُ مِنْهُمْ صَلَاتهُُمْ: مَنْ تقَدََّمَ قَوْمًا وَهمُْ لَهُ كَارِهُونَ، وَرَجُلٌ  لَاةَ دِبَارًا وَالد ِ أتَىَ الصَّ

رَةً    يَأتْيِهََا بعَْدَ أنَْ تفَوُتهَُ وَرَجُلٌ اعْتبَدََ مُحَرَّ

“Üç kişi vardır ki, Allahü Teâla onların namazlarını kabul etmez: Kendisini 

istemeyen bir topluluğa imamlık eden kimse, namazı sonra (yani vakti geçtikten 

sonra) kılan kimse, hürriyetine kavuşturduğu köleyi (tekrar) köle edinen kimse”  

hadisini şerh ederken burada zikredilen الدبار kelimesinin bir kaç anlam ifade ettiğini 

âlimlerden nakletmiştir. Sonunda da “Fâik’te şöyle  geçmektedir” diyerek sadece eser 

ismini kaydetmiş ve şu açıklamaya yer vermiştir: “Bir şeyin önü ve arkası, o şeyin 

evveli ve sonu demektir. Bu hadisteki anlamı “namaz vaktinin sonu demektir,” 

demiştir.”524   Aliyyu’l-Kârî الدبار kelimesinden maksadın,  namazı son ana kadar 

geciktirerek vakti çıktıktan sonra kılmak olduğunu ifade etmiştir.525   

3. Fıkıh Çerçevesinde Değerlendirme 

Malum olduğu gibi, sünnet İslâm dininin ikinci ana kaynağıdır. Dolayısıyla 

dini hükümlerin büyük bir kısmı hadislerden çıkarılmıştır. Çünkü dinin bütün 

hükümleri sadece Kur’ân-ı Kerîm’le belirlenmemiş, önemli bir kısmı da sünnetlerle 

belirlenmiştir. 526  Ayrıca sünnetin Kur’ân-ı Kerîm’le olan ilişkisi göz ardı 

                                                 
523 Çimen, Ali, Mâzerî Hayatı, Eserleri ve el-Mu’lim İsimli Eseri Özelinde Şerhçiliği, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara 2007, s. 69.  

524 Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım, el-Fâik fî Ğarîbi’l-Hadîs, Lubnan trs., I, 406. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, 

hadis no: 1123. 

525 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 180; VI, 55, 271. 

526 Okiç, Tayyib, Bazı Hadis Meseleleri Üzerinde Tetkikler, s. 3-4. 



 

 

 

144 

edilmemelidir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bütün hadislerini aynı kategoride 

değerlendirmemek gerekir. Zira âyetler arasında hüküm bildiren âyetler olduğu gibi, 

hadisler arasında da hüküm bildiren ahkâm hadisleri vardır. Hatta bu konuda hadisleri 

cem eden mustakil eserler de kaleme alınmıştır. Ahkâm hadisleri değerlendirirken 

sadece kelime ve muhteva açıklamaları ile yetinilmemiş, fıkhî yönden 

değerlendirilmesi de yapılmıştır.  

Aliyyu’l-Kârî şerh ettiği hadislerdeki fıkhî meseleleri her yönü ile izah 

etmeye çalışmıştır. Mirkât’ın yazılma sebeplerinden en önemlisi, mezhep görüşünü 

savunmak olduğu için konu ile ilgili farklı mezhep görüşleri varsa hepsine temas 

edilmiştir. Hanefî mezhebine mensup olması hasebiyle de bu mezhebin görüşleri 

savunulmuş ve delillerinin daha tutarlı olduğu belirtilmiştir.  

Fıkhî izahlar bazen özet şeklinde olurken, bazen de tüm tafsilatı ile 

anlatılmıştır. Meselâ; Hacc esnasında taşların hangi ebatta olması hangi parmaklarla 

tutulması gibi bütün incelikler nakledilmiştir.527 Aynı zamanda konu tekrarı olunca 

da “bu konuda tafsilatlı malumat daha önce kaydedilmiştir” şeklinde ifade 

kullanılmış ve fazla bilgi verilmemiştir. 528   İhtiyaç duyulunca fıkhî kâidelerden 

istifade edilmesi fıkhî izahlara anlam katmıştır.   

Bu konuların daha iyi anlaşılması için her biri ayrı başlık olarak incelendi 

ve örneklendirme yapıldı. Şimdi bu konuları daha yakından inceleyelim. Her biri ayrı 

başlık altında incelenebilecek genişlikte ve derinlikte, aynı zamanda mustakil 

araştırma konusu oluşturacak nitelikte olmasına bakmaksızın “hadislerdeki şerh 

metodu”nun anlaşılacağı kadar örnekler ve izahlar sunulmaya çalışılacaktır.  

a. Genel Fıkhî Açıklamalar Yapması 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken takip ettiği metotlardan biri de, 

hadislerdeki fıkhî hükümleri genel açıklamalar şeklinde ortaya koymasıdır. Bu tür 

                                                 
527Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 515-516. 

528 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 529. 



 

 

 

145 

açıklamaları yaparken detaya, teferruata ve âlimlerin ihtilaflarına girmemiş, 

açıklamaları özet olarak bazen de maddeler halinde sıralamıştır. Şöyle ki: 

1. Genel izahlar: Zekât bölümünde kaydedilmiş rivayette bunu 

görebiliyoruz. “Hz. Peygamber (s.a.v.) yolda bir hurma buldu ve: “Bu hurmanın 

sadaka olması ihtimâlinden korkmasaydım, onu yerdim” 529  buyurdu. Bu hadisin 

izahında Aliyyu’l-Kârî şöyle demiştir: “Hadis, sadakanın Hz. Peygamber (s.a.v.)’e 

haram olmasına delalet eder. Aynı zamanda hadis bir adamın yolda bulduğu az 

miktarda yemeğin yenilmesinin caiz olduğuna da delildir.” 530  Devamında Hz. 

Peygamber (s.a.v.) ve ailesine sadakanın neden haram olduğunu ve hediyelerin neden 

helal kılındığını şu şekilde izah etmiştir: “Sadakalarda ahiret sevabı umulur. 

Dolayısıyla sadakada verenin üstünlüğü alanın ise muhtaç olduğu söz konusudur. 

Hediyede ise dünyalık karşılık vardır. Maksat yakınlaşma, muhabbet ve sevgiyi 

artırmaktır. Buna göre de Hz. Peygamber (s.a.v.) hediyeleri kabul etmiş kendisi de 

hediye vererek buna teşvik etmiştir.” Aliyyu’l-Kârî sadaka ve hediye arasındaki farkı 

açıklayarak hükmü ile ilgili sebeb ve hikmetini de  açıklamıştır. 531 

2. Hasâisu’n-Nebî’ye vurgu: Aliyyu’l-Kârî bazen hadislerdeki fıkhî 

yönünün doğru anlaşılması için sözkonusu (fıkhî) durumun Hz. Peygamber (s.a.v.)’e 

ait olan özel hallerden olduğunu kaydetmiştir. Meselâ; İbn Abbas’tan nakledilen bir 

rivâyette Hz. Peygamber (s.a.v.)’in gece namazını kıldıktan sonra uyuduğunu ve 

sabah namazı için yeniden abdest almadığını haber veren hadisin izahında şöyle 

açıklamalara yer vermiş ve hadisteki muğlak durumu izah etmiştir.  Aliyyu’l-Kârî 

özetle şöyle demiştir: Uyku eylemi hadd-i zâtında yellenme olmadıkça abdesti 

bozmaz. Uyudukdan sonra abdest alınmasının illeti uyku esnasında bedenden bazı 

şeylerin çıkma ihtimali ve şübhesidir. Dolayısıyla abdest alınarak bu şüphe aradan 

kaldırılmış olur.  Tîbî de: Ancak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in kalbi her zaman uyanıktır. 

O uyumaz ve uyku şübhesi de yoktur. 532 demiştir. O (s.a.v.) kalbinin yakaza halinde 

                                                 
529 Buhârî, Büyû 4; Lukata 6; Muslim, Zekât 164-166. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Zekât 29. 

530 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 278. 

531 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 291. 

532 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 241.  



 

 

 

146 

olduğunu bildiği için abdest alma ihtiyacı duymamıştır. Bu durum “Hasâisu’n-

Nebî”dendir.”533 Yani sadece Hz. Peygamber (s.a.v.)’e mahsus bir durumdur.  

Hz. Peygamber (s.a.v.)’e özel durumla ilgili bir başka örnek de şöyledir: 

Cenâiz bölümünde Rasûlullah (s.a.v.)’ın mezarına konan kırmızı kadife kumaşla 

ilgili “Kabrinde Rasûlullah (s.a.v.)’ın altına kırmızı bir kadife kondu.”534 hadisini 

şerh ederken Şâfiî mezhebinin kadife ve bu cinsten kumaşların mezarda cenâzenin 

altına konmasının mekruh olduğunu ifade ettiğini nakletmiştir. Müellif bu 

uygulamanın (kadife kumaş konma) hasâisu’n-nebî’den olduğunu belirtmiş ve şöyle 

demiştir: “Böyle tatbikat Peygamber (s.a.v.)’e has bir olaydır. Başkası için bu 

uygulama  doğru değildir.”535 

3. Maddeleştirme: Aliyyu’l-Kârî bazen nakiller yapmış bazen de 

kendisinin elde ettiği fıkhî sonucları maddeleştirerek sıralamıştır. Meselâ; Abdullah 

İbn Abbâs, bir gece teyzem Meymûne’nin evinde kaldım. Resulullah (s.a.v.) kalkıp 

namaz kıldı. Ben de kalkıp sol tarafında namaza durdum. Fakat Resulullah (s.a.v.) 

elimden tutup beni sağ tarafına durdurdu.” 536  hadisinin şerhinde Aliyyu’l-Kârî 

Şerhu’s-Sunne’den şu nakille izahına devam etmiştir:537 Bu rivayette bazı faydalar 

vardır. Şöyle ki, 

  Nafile namazlar cemaatla kılınabilir. 

 Tek bir kişi cemaat olursa imamın sağında durur.  

 Ameli kalîl namazda caizdir. 

                                                 
533 Tîbî, el-Kâşif an Hakâik, IV, 1182 

534 Tirmizî, Cenâiz 55; Nesâî, Cenâiz 88; Muslim, Cenâiz 91. 

535 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 153. 

536 Ahmed ibn Hanbel, I, 341. 

537 Beğavî, Şerhu’s-Sunne, IV, 10. 



 

 

 

147 

 İmama uyanın imamın önüne geçmesi caiz değildir. Çünkü Rasûlullah 

(s.a.v.) İbn Abbas’ı sol tarafında durmuşken eli ile sağ arka tarafından 

dolaştırarak sağ tarafına geçirmiştir.  

 İmamlığa niyet etmeyene de namazda uyulabilir. Çünkü Hz. Peygamber 

(s.a.v.) namaza tek başlamışken Abdullah ibn Abbas ona uymuştur.”538  

Aliyyu’l-Kârî başka bir hadisin şerhinde hadisten çıkarılacak fıkhî 

hükümleri şöyle kaydetmiştir: “Bu hadiste camaatle kılınan namazlarda erkeklerin 

kadınların önünde saf tutmasına ve çocukların da erkeklerle beraber namaza 

durmaları gerektiğine dair delil vardır.” 539 

Nikah bölümünde nafaka ile ilgili şu rivayette de hadisten çıkarılacak fıkhî 

hükümleri sıralamıştır: “Hint bint Utbe dedi: Yâ Rasûlallah! Ebû Sufyan oldukça eli 

sıkı bir kimsedir. Ne bana ne de oğluma yetecek kadar bir şey veriyor. Ben ondan 

habersiz malından alıyorum” dedi. Hz. Peygamber (s.a.v.): “Onun malından kendine 

ve oğluna yetecek kadar bir şey alabilirsin!” buyurdu.540 Aliyyu’l-Kârî bu hadisten 

şu şekilde fıkhî hükümler çıkarmış ve sıralamıştır:  

 Hanımın nafakasının vacib olması 

 Küçük fakir çocukların nafakasının vacib olması 

 Nafakanın ihtiyaçları karşılayacak miktarda olması 

 Hüküm ve fetva konusunda yabancı kimseleri dinlemenin caiz 

olması...”541 

Müslümanın müslüman üzerindeki beş hakkını (selamı almak, hasta ziyareti, 

cenâzeyi teşyî, dâvete icâbet etmek, aksırana “yerhamukallah” diyerek dua etmek) 

                                                 
538 Beğavî, Şerhu’s-Sunne, III, 389; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 164. 

539 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 166. 

540 Buhârî, Buyu 95; Mezâlim 1; Nafakat 5; Muslim, Akdiye 7; Ebû Dâvud, Buyu 81; Nesâî, Kudat 

30. 

541 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 467; V, 406. 



 

 

 

148 

açıklarken müellif Aliyyu’l-Kârî bu hususların hepsinin farz-ı kifâye olduğunu 

söylemiştir.542  

b. Mezhebinin Görüşlerini Müdafaa Etmesi 

Aliyyu’l-Kârî Hanefî mezhebine mensup olduğu için mezhep görüşlerini ön 

plana çıkarmıştır. Hadisleri şerh ederken diğer mezhep görüşlerini zikrettikten sonra 

“bizim mezhebimizde şöyledir” veya “bizim mezhebimizin görüşü şu yöndedir” gibi 

açık ifadelerle kendi mezhebini belirtmiştir. Bazen mezhep görüşünü savunarak diğer 

mezheblerin görüşlerini tenkit etmiştir. Bazen de mezhebini belirtmeden “Ebû 

Hanîfe’nin görüşü bu yöndedir”, “Bu görüş bizim değil, bilâkis kendilerinin 

aleyhinedir” gibi cümlelerle genel değerlendirmelerde bulunmuştur. Mezhep 

görüşlerini naklettiği kaynaklara bazen atıfta bulunsa  da genellikle kaynak gösterme 

ihtiyacı duymamıştır. Konuyu örneklerle izah edelim: 

1. Mezhep görüşlerinin ön plâna çekilmesi: Hz. Peygamber (s.a.v.)’in ne 

kadar namaz kıldığı ile ilgili soruyu açıklayan hadiste Hz. Âişe’nin “evinde öğle 

namazından önce dört rekat namaz kılardı...”543 ifadesinin açıklamasında “bu hadis 

bizim mezhebimizin bu konudaki görüşünün delilidir. Müekked olan önce dört rekat 

kılmaktır” diyerek kendi mezhep görüşünü açık şekilde ön plana çekmiş ve diğer 

mezheblerin bu konudaki görüşlerini kaydetme ihtiyacı duymamıştır. 544 

Vitir namazının hükmü ile ilgili bölümde “Vitir her müslümanın üzerine 

haktır”545 hadisini şerh ederken mezhep görüşlerini kaydetmiş ve Ebû Hanîfe’nin 

görüşünü açık şekilde müdâfaa etmiştir. Konu ile ilgili açıklamalar şöyledir: “Bu 

hadisteki hak kelimesi vâcib ve sünnet olarak algılanmıştır. Ebû Hanîfe’nin mezhebi 

birincisini, yani vitir namazının vâcib olduğunu kabul etmiş, İmâm Şâfiî’nin mezhebi 

ise müekked sünnet olduğunu kabul etmiştir. İbn Hacer’in ifadesine göre Ebû 

                                                 
542 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 4. Ayrıca bkz., Buhârî, Cenâiz 2; Ayrıca Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 

152. 

543 Nesâî, Kıyâmu’l-Leyl 56. 

544 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 218. 

545 Ebû Dâvud, Salat 338; Nesâî, Salâtu’l-Leyl 40; İbn Mâce, İkâmet 123. 



 

 

 

149 

Hanîfe’nin vitir namazını vâcib kabul etmesinin sebebi “Vitir kılın. Allah tektir ve 

teki sever”546 hadisini delil olarak kabul ettiği içindir. Ancak Ebû Hanîfe’ye İbn 

Munzir ve başkaları itiraz etmişlerdir. Çünkü onun bu fikrine muvafık başka görüş 

yoktur. Ben ise derim ki, ictihad konusunda kimsenin muvafakat etmesine gerek 

yoktur. Zîra ictihâdi meselelerde muvafakat şart koşulmamıştır.547 Hadisin şerhine 

vitir namazının vacib olması ile ilgili açıklamalar ve nakilleri kaydederek devam 

etmiştir.548  

Aliyyu’l-Kârî “Ashabımız bu konuda şöyle demiştir” diyerek genel 

ifadelerle de Hanefi mezhebinin görüşünü nakletmiştir. Meselâ; Hacc ve umrede 

telbiye okunması ile ilgili hadisin şerhinde “ashabımızın dediğine göre, telbiye 

bittikten sonra aynı ses tonu ile Hz. Peygamber (s.a.v.)’e salavat getirmek, cenneti ve 

Allah’ın rızasını elde etmek için dua etmek caizdir. Dünya kelamı ile telbiyeyi 

bölmek olmaz. Selama karşılık vermek ise caizdir...”549 şeklinde açıklama yapmış ve 

Hanefî mezhebinin görüşünü nakletmiştir.  

Kendisinin mensup olduğu mezhep görüşünü açık beyan etmekle beraber 

bazen de beyan etmemiştir. Sadece konunun geneli dikkate alınırsa hangi mezhebe 

mensup olduğunu anlamak mümkündür. Meselâ; Namaz bölümünde tilâvet 

secdelerinin sayısı ile ilgili mezheblerin görüşlerini şöyle aktarmıştır: “Secdelerin 

sayısı konusunda âlimler ihtilaf etmiştir. Ahmed ibn Hanbel secde sayısını on beş 

olarak kabul etmekte ve Amr ibn As’ın rivâyet ettiği hadisi550 zâhiri anlamda kabul 

ederek “Sâd” suresini de buraya dahil etmektedir. İmâm Şâfiî ise secdelerin sayısını 

on dört olduğunu savunmakta ve bu secdelerin ikisinin Hacc suresinde, üçünün 

mufassal surelerde olduğunu söyleyerek Sâd suresindeki secdenin tilâvet secdesi 

                                                 
546 Tirmizî, Vitr 2.  

547 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 304. 

548 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 304-306. 

549 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 421; VII, 8. 

َََّه ِِْ 550 دُ ِِْ ْلل   ٌ ََ اََْ ََ  ْ ِِ ْ ِِ ن ِِْ ْلل قدْر  ةً َُ ْسَج  رَةَ ْعَش  سد  ُ ْللَّه َِْصََّهىْللَّه َدْعََّيَ  َِْوَسََّهمَْخَ روْبنْلل عَاصِْقَالَ:ْأقَ رَأنَِ ْرَسدولد  ُ عَنْعَ

تيَ نِْ  وَِِ ْ َُ ْسَج  ِ ْلل حَج   .Rasulullah (s.a.v.) bana Kur’ân-ı Kerîm’den onbeş secde ayeti okuttu سدورَةِ

Bunlardan üçü mufassal sürelerdedir. Hacc süresinde de iki secde ayeti var. (Ebû Dâvud, Salat 

328). Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 102. (1029 nolu hadis). 



 

 

 

150 

değil, Allah’ın vediği nimetlere karşılık şükür secdesi olduğunu kabul etmektedir. 

Ebû Hanîfe ise secde sayısını on dört olarak kabul etmektedir. Ebû Hanîfe Hacc 

suresinde iki değil bir secde âyetinin olduğunu ifade etmiştir. İmâm Mâlik ise tilâvet 

secdelerinin sayısının on bir olduğunu söylemekte ve Sâd suresi ile mufassal 

surelerdeki secdeleri kabul etmemiştir. Bu aynı zamanda Şâfiî’nin önceki görüşüdür. 

İmâm Mâlik’in dayanağı ise İbn Abbas’ın rivâyet ettiği Peygamberimizin mufassalı 

okuduğu zaman secde etmediği ile ilgili rivâyetidir.”551 Aliyyu’l-Kârî mezheblerin 

görüşlerini nakletmekle birlikte burada kendi mezhebinin hangisi olduğu ile ilgili bir 

açıklama vermemiştir. Ancak hadisin genel şerhine bakıldığında Ebû Hanîfe’nin 

görüşünü kabul ettiğini görmek mümkündür. 552 

2. Kendi değerlendirmesinin mezhep görüşü ile mukayesesi: Bazen de 

kendisinin beyan ettiği görüşün mezhep görüşü ile aynı olduğunu belirtmiştir. Namaz 

kılmanın mekruh olduğu vakitlerle ilgili  

 عَاتٍ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ينهانا أنَ نصلي فِيهِنَّ أوَ نقَْبرَُ فِيهِنَّ مَوْتاَنَا: حِينَ ثلََاثُ سَا

مْسُ وَحِينَ تضََيَّفُ  هِيرَةِ حَتَّى تمَِيلَ الشَّ مْسُ بَازِغَةً حَتَّى ترَْتفَِعَ وَحِينَ يَقوُمُ قاَئمُِ الظَّ مْسُ لِ  التطَْلعُُ الشَّ لْغرُُوبِ حَتَّى شَّ

  تغرب

“Üç vakit vardır ki, Rasûlullah (s.a.v.) bizi o vakitlerde namaz kılmaktan 

veya ölülerimizi defnetmekten nehyederdi: Güneş doğmaya başladığından 

yükselinceye kadar, tam gökyüzünün ortasında iken meyledinceye kadar, güneşin 

batmaya meylettiği andan batmasına kadar.”553 hadisinin şerhinde namaz kılmanın 

mekruh olduğu vakitleri izah ederken bu vakitlerde namaz kılmanın kesin şekilde 

mekruh olduğunu söylemiş ve “Mezhebimizin görüşü de bu yöndedir” diyerek kendi 

görüşünü mezhep görüşü ile mutabık olduğunu belirtmiştir.554 

                                                 
551 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 101. 

552 Geniş bilgi için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 101-102. 

553 Muslim, Salâtu’l-musâfirin 293; Tirmizî, Cenâiz 41; Nesâî, Mevâkıt 31. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, 

hadis no: 1040. 

554 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 112; V, 543. 



 

 

 

151 

3. Mezhep görüşlerinin hadislerle desteklenmesi: Aliyyu’l-Kârî kendi 

mezhep görüşünü ifade ederken bazen de bu görüşün daha önemli veya daha doğru 

olduğunu göstermek için fikirlerini destekleyen birkaç hadisi de delil olarak 

göstermiştir. Meselâ; Namaz bölümünde imamla namaz kılmanın sevabı ile ilgili 

hadisin izahında şu ifadelere yer verilmiştir; “Bize göre eğer imama uyan kimse 

imamın namazının bâtıl olduğunu bilse o zaman namazı tekrar kılması gerekir. Çünkü 

Muhammed ibn Hasan’ın “el-Âsâr” adlı eserinde şöyle bir rivâyet nakledilmiştir: 

İbrahim ibn Yezid el-Mekkî Ömer ibn Dînar’dan şu nakilde bulunmuştur “Ali ibn 

Ebî Tâlib cünüp halinde namaz kıldıran imama namazı iâde etmesini söylemiş ve 

imamla birlikte camaat da namazı tekrar kılmışlardır.”555 Abdurrazzâk Câfer’den şu 

rivâyeti nakletmiştir: “Hz. Ali cünup iken veya abdestsiz şekilde cemaata namaz 

kıldırdı. Sonra hatırlayınca bu namazı toplu şekilde iâde ettiler.”556 Yine Abdurrazzâk 

Ebû Umâme’den şu hadisi nakletmiştir: “Hz. Ömer cünup iken cemaata namaz 

kıldırdı. Sonra hatırlayınca namazı yeniden kıldı, ancak cemaat namazı kılmadı. 

Bunu gören Hz. Ali ona şöyle dedi: “Cemaatin de namazı seninle beraber 

tekrarlaması gerekir. Bu konuda İbn Mesud’a müracaat ettiler. Onlar da Hz. Ali’nin 

dediklerini onayladılar.” 557  Aliyyu’l-Kârî burada kendi mezhep görüşünü başka 

rivâyetlerle destekleyerek aslında diğer mezheblerin görüşlerine karşı çıkmıştır. 

Çünkü şerhinde bu hadisleri kaydetmeden önce Şerhu’s-Sunne’den naklen Şâfiî 

mezhebinin “Eğer imamın namazı bozulsa veya abdestsiz şekilde namaz kıldırsa 

imam namazı iâde eder, ancak cemaat namazı yeniden kılmaz” görüşünü 

nakletmiştir. Bu rivâyetlerle müellif kendi mezhep görüşünü desteklemiş ve Şâfiî 

mezhebine karşı çıkmıştır.558   

4. Mezhep görüşlerinin sahâbe kavli ile desteklenmesi: Aliyyu’l-Kârî 

kendi mezhep görüşünün daha isabetli ve daha güclü olduğunu göstermek için, aynı 

görüşte olan sahâbenin adlarını birer birer zikretmiştir. Meselâ; Hanefî mezhebine 

                                                 
555 İbn Humâm, Şerhu Fethi’l-Kadîr, I, 326. 

556 Abdurrezzak, Musannef, II, 301.(hadis no:3623). 

557 Abdurrezzak, II, 301. (hadis no: 3662). 

558 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 190; Ayrıca bkz., III, 197. 



 

 

 

152 

göre “Kurû’” dan kastın hayız olduğunu, Şafîi mezhebine göre ise temizlik olduğunu 

söyledikten sonra şunları kaydetmiştir: “Şafîi ve Mâlik’in fikirleri Hz. Âişe, İbn Ömer 

ve Zeyd ibn Sâbit’ten nakledilmiştir. Bizim görüşümüz ise Hulefâ-i Râşidîn, Abâdile, 

Ubey ibn Kâ’b, Muaz ibn Cebel, Ebu’d-Derdâ, Ubâde ibn Sâmit, Zeyd ibn Sâbit, Ebu 

Musâ el-Eş’âri’nin görüşü ile aynıdır.”559  

5. Mezhep görüşlerinin tenkidi: Bazen de Aliyyu’l-Kârî hanefî âlimlerinin 

görüşlerinin tenkit edilmesine hiç bir cevap vermemiş, sadece o konudaki görüşleri 

aktarmakla yetinmiştir. Meselâ; Namaz bölümünde “Her kim bir gün ve gecede, farz 

namazlar dışında on iki rekat namaz kılarsa, Allah Teâlâ ona cennette bir ev bina 

edecektir. Bunlar şu namazlardır: Sabah namazından önce iki rekat, öğleden önce 

dört rekat, öğleden sonra iki rekat, akşamdan sonra iki rekat ve yatsıdan sonra iki 

rekat” 560 hadisinin şerhinde İbn Hacer’in “Bu hadis açık şekilde Hasan Basrî ve diğer 

Hanefî âlimlerinin sabah namazından önce ve akşam namazından sonra kılınan iki 

rekat namazın vâcib olduğu fikrini reddetmektedir.” şeklindeki değerlendirmesine 

karşılık olarak Aliyyu’l-Kârî kendi mezhep görüşünü destekler mahiyette sadece Saîd 

ibn Cubeyr’in “Eğer bunu terk edersem affolunmayacağımdan korkuyorum” 

ifadesini kaydetmiştir.561 

c. Diğer Mezhep Görüşlerini ve Âlimlerin İctihadlarını Zikretmesi 

Fıkıh alanında önemli konulardan biri de mezheblerin farklı yaklaşımları ve 

imamların delillerden farklı hüküm çıkarmalarıdır. Aliyyu’l-Kârî de hadisleri şerh 

ederken fıkhî meseleleri ve fıkhî hükümleri belirtirken aynı zamanda fıkhî 

mezheblerin görüşlerine ve bazı âlimlerin bu konudaki fıkhî değerlendirmelerine de 

yer vermiştir. Böylece hadisi şerh ederken en ince detayları bile gözden kaçırmamaya 

ve hadisi her yönü ile izah etmeye çalışmıştır. Şimdi bu konuyu örneklerle izah 

etmeye çalışalım:  

                                                 
559 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 505. 

560 Tirmizî; Salât 189; Nesâî, Kıyâmul-Leyl 66; İbn Mâce, İkâme 100. 

561 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 216; Ayrıca bkz,. II, 506. 



 

 

 

153 

1. Ehl-i Sünnet mezhebleri: Teşehhüt miktarı oturduktan sonra abdesti 

bozulan birisinin namazının kamil olup olmaması ile ilgili  “Namazın son oturuşunda 

selam vermeden önce kişinin abdesti bozulursa namazı geçerlidir.” 562  hadisinin 

şerhinde İmâm Ebû Hanîfe’nin ve İmâm Şâfiî’nin görüşlerini şu şekilde özetlemiştir: 

“Ebû Hanîfe ve ashabının görüşlerine göre selam vermeden ve teşehhüt miktarı 

oturduktan sonra abdesti bozulan kimsenin namazı tamamlanmış olmaktadır. Ancak 

İmâm Şâfiî teşehhüt miktarı oturduktan sonra abdestin bozulması durumunda 

namazın da bozulduğunu söylemektedir. Çünkü ona göre namazın sonunda selam 

vermek farzdır. Ebû Hanîfe’ye göre ise namazın sonunda selam vermek vâcibdir.”563 

Kâsım ibn Muhammed’den şöyle rivayet edilmiştir: “Hz. Âişe’nin yanına 

girdim ve “Ey anneciğim! Rasûlullah (s.a.v.)’in kabrini bana açıp gösterseniz” diye 

rica ettim. Hz. Âişe bana üç kabir gösterdi. (Bu kabirler) ne yüksekti ne de yer 

seviyesinde, yassı ve basık idi. Zemini kırmızı çakıllarla kapalı idi.”564 hadisinin 

şerhinde mezhep imamlarının kanaatlerini ve bu hadisi delil olarak kullandıklarını 

ifade ederek görüşlerini nakletmiştir: “İmamlar kabrin tümsekli olup olmaması 

hususunda ihtilafa düşmüştür.” Şöyle ki: “Bu hadisi esas alarak İmâm Mâlik, Ebû 

Hanîfe, Ahmed ibn Hanbel, kabirlerin tümsekli şekilde yapılmasının düz 

yapılmasından daha faziletli olduğunu söylemişlerdir. İmâm Şâfiî ise düz şekilde 

yapılmasının daha faziletli olduğunu savunmuştur. Bu görüsünü Kasım ibn 

Muhammed’in “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in, Ebû Bekir ve Ömer’in kabirlerini düz 

şekilde gördüm” rivâyeti ile desteklemektedir.565  Hadisin sonunda Aliyyu’l-Kârî 

“mezhebimizin görüşü de şu şekildedir” diyerek hem Hanefî mezhebinin görüşünü 

yeniden nakletmiş hem de kendisinin de bu görüşte olduğunu zikretmiştir. Aynı 

zamanda kabirlerin düz şekilde yani tümseksiz yapılmasının Râfizî’lerin adetine 

dönüştüğünü de nakletmiştir.566 

                                                 
562 Ebû Dâvud, Salat 187. 

563 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 77; VI, 69. 

564 Ebû Dâvud, Cenâiz 72. 

565 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 154. 

566 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 154-155. 



 

 

 

154 

Aliyyu’l-Kârî, “Cibril Hadisi”ni açıklarken, Hacca gitmek için gücün 

yetmesi konusunu ele almış ve mezhep imamlarının bu konudaki görüşlerine dikkat 

çekmiştir: Âlimler bu hadiste geçen  ًَْ  kelimesinin mahiyeti konusunda (sebîl) سَبُيِ

farklı görüşler belirtmişlerdir. Sebîl kelimesinin umumi anlamda ve mecaz olarak 

kullanıldığı ifade edildikten sonra, âlimlerin bu konudaki görüşlerini şöyle 

kaydetmiştir:  “Sebîl kelimesi varılacak yer anlamında mef’ûldür. İmâm Şâfiî’ye göre 

“sebîl” kelimesinden kasıt mal ile güç yetirmektir ve dolayısıyla zenginlik halinde 

vâcib olur. İmâm Mâlik şöyle demiştir: “Buradaki kasıt beden ile güç yetirebilmektir. 

Kimin yolculuk için fiziki gücü varsa ona vâcib olur.” Ebû Hanîfe ise her ikisinin 

gerekli olduğunu, yani hem mal bakımından hem de fizik bakımından hacc etmeye 

gücün yeteri kadar olması gerektiğini söylemiştir.567  

Aliyyu’l-Kârî bazen de kendi mezhep görüşünü açık şekilde beyan etmemiş, 

ancak diğer mezheblerin görüşlerini kaydetmiştir. Sadedinde olduğu hadisin de 

onlara delil teşkil ettiğini ayrıca beyan etmiştir. Meselâ;  “Kelime-i Şehâdet getirene 

kadar, namazı kılıp zekât verene kadar insanlarla savaşmam emrolundu…” 568 

hadisinde namaz kılmaktan imtina edenlerin öldürülüp öldürülmemesi meselesinde 

ihtilafın olduğunu kaydettikten sonra, “burada Şâfiî mezhebi için delil vardır” der ve 

şöyle devam eder “Namazı terk eden öldürülür.” Daha sonra “savaş açma konusunda 

ihtilaf vardır öldürme konusunda değil” diyerek konuya devam etmiştir.569 

                                                 
567 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 114; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 126. 

568 Buhârî, Cihad 149; İtisâm 28; İstitâbe 2; Ahkâm 16; Murteddîn 2; Ebû Dâvud, Hudûd 1; Tirmizî, 

Hudûd 25. 

569  Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 156. Namazı terk edenlerle ilgili âlimlerin görüşleri şu şekildedir: 

Hanefî’lere göre: Tembellik sebebiyle namazını kılmayan kişi fasık olup, böyle bir kişi haps 

edilir ve namazı kılıp tevbe edinceye kadar vücudundan kan akacak şekilde dövülür. Ya tevbe 

edip namazını kılar yahut hapishanede ölür. (Şurunbulâlî, Merakil-Felâh şerhi Nûri’l-İzâh, 

Kâhire 1321, s. 60). 

Malikîlere göre: Ceza olarak (hadden) öldürülür, kâfir olduğu için öldürülmez. Yani bu kişinin kâfir 

olduğu ile hüküm verilmez. Ancak zina, iftira, hırsızlık ve benzeri suçlardan dolayı 

cezalandırıldığı gibi ceza olarak öldürülür. Böyle bir kimse öldürüldükten sonra yıkanıp cenaze 



 

 

 

155 

Sehv secdesi bölümünde “Sizden biriniz namaza durduğu zaman şeytan 

onunla kalbi arasına girer ve kaç rekat kıldığını bilmez. İşte kaç rekat kıldığını 

hatırlamayan kimse oturduğunda iki defa secde etsin.”570 hadisinin şerhinde sehv 

secdesi etmenin hükmü hususunda “Cumhura göre sehv secdesinin hükmü vâcip Şâfiî 

mezhebine göre ise mendupdur” demiştir.571 

Yine kadınların yanında mahremi ile hacca gitmesi ile ilgili konuda mezhep 

imamlarının farklı düşündüklerini beyan etmiş ve “Ebû Hanîfe, Ahmed ibn Hanbel 

ve İmâm Mâlik mahremi olmadığı için haccın farz olmadığını söyler ve oraya 

gidemeyeğini ifade eder. İmâm Şafiî ise sadece güvenilir bir kadının bulunmasını 

yeterli görür” 572diyerek konuyu izah etmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî kılınamayan vitir namazının kaza edilmesi ile ilgli 

mezheblerin görüşlerini kaydetmiş ancak görüşler hakkında bir değerlendirme 

yapmamıştır. Konu ile ilgili görüşleri şu şekilde aktarmıştır: “Ebû Hanîfe’ye göre 

sabah namazından önce kılar, eğer tertip sahibi ise sonra da kılabilir. Hatta ömrünün 

son anında bile kaza edebilir. Çünkü “Kim vitir namazını kılmadan uyursa onu 

sabahleyin kılsın.” 573   Hadisi bu fikri desteklemektedir. İmâm Şâfiî ise hadisin 

zahirine bakarak sabah namazından sonra kaza edilmesini kabul etmiştir. İmâm 

                                                 
namazı kılınır. Müslümanların kabristanına defnedilir. (İbn Ruşd, Bidâyetu’l-Muctehid ve 

Nihâyetu’l-Muktesîd, Beyrut 1997, I, 87).  

Hanbeli mezhebine göre: Namaz kılmayan kâfir olduğu için öldürülür. Çünkü Allah tealâ şöyle 

buyuruyor: “Haram aylar çıktığı zaman müşrikleri nerede bulursanız öldürün, onları yakalayıp 

esir edin, bütün gözetleme yerlerinde onların yollarını kesin. Eğer tevbe edip Namazıkılar, zekâtı 

verirlerse onları serbest bırakın. Şüphesiz Allah Gafurdur, Rahîmdir.” (Tevbe, 5). Bu ayete göre, 

Namazı kılmayan serbest bırakılma şartını yerine getirmemiş olur. Dolayısıyla öldürülmesi 

mubah olarak kalır, namazını kılmayan kimse bu sebeple serbest bırakılmaz. (İbn Kudâme, el-

Muğnî, Kâhire trs., 442-447). 

570 Buhârî, Sehv 6, 7; Ebû Dâvud, Salât 191-192. 

571 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 82. 

572 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 386. 

573 Ebû Dâvud, Vitr 6. 



 

 

 

156 

Mâlik ve Ahmed ibn Hanbel ise sabah namazından sonra vitrin kazâ edilmesini kabul 

etmemişlerdir.” 574 

2. Diğer mezhebler: Aliyyu’l-Kârî, sadece meşhur dört mezhebin 

görüşlerini nakletmemiş, zaman zaman diğer mezheblerin görüşlerine de yer vermiş 

ve kendisine göre değerlendirmeler yapmıştır. Meselâ; Şîa mezhebine karşı çıkmış 

onların görüşleri hakkında değerlendirmelerde bulunmuştur. Şöyle ki: Muta nikahı 

ile ilgili hadisleri şerh ederken, “Şu Şîi’lerin durumu ilginçtir. Onlar Hz. Ali’nin 

sözlerini alıyorlar, ancak onun mezhebini (izlediği yolu) terk ediyorlar. Sahîh-i 

Müslim’de şöyle bir rivâyet nakledilmiştir: “Hz. Ali Abdullah ibn Abbas’ın muta 

konusunda ılımlı davrandığını duydu. Hemen onu uyardı ve Ey İbn Abbas! Neler 

oluyor. Ben Hz. Peygamber (s.a.v.)’in onu ve Ehl-i Eşek etini Hayber gününde 

yasakladığını biliyorum.” 575 diyerek ona karşı çıkmış ve doğru fikirde olmadıklarını 

söylemiştir.576  

Şîa mezhebinin yanlış düşündükleri temel konulardan başka fikirlerini de 

tenkîd etmiştir. Meselâ; Ebû Cuheyfe’nin Hz. Ali’ye sorduğu “Yâ Ali! size Kur’ân-ı 

Kerîm’de olmayan bazı bilgiler verildi mi?” sorusunun nakledildiği hadisin şerhinde 

şu bilgilere yer vermiştir: “Ehl-i Şîa Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Ehl-i Beyt’e özellikle 

de Hz. Ali’ye Kur’ân-ı Kerîm’de bulunmayan özel bilgiler verdiğini iddia ediyorlar. 

Halbuki bu hadis onların fikirlerinin boş safsatadan ibaret olduğunu gösteriyor”577 

diyerek Ehl-i Şîa’nın bazı konularda gereksiz ve delilsiz aşırılığa gittiğini ifade 

etmiştir.  

                                                 
574 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 309. 

575 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 318. 

576 Şiî alim Tûsi de muta nikahının haram olması ile ilgili şu rivayeti şöyle nakletmiştir: Muhammed 

bin Yahya, Ebu Caferden, Ebu el-Cevzeden, o Huseyin bin Elvandan, o Amr bin Halitten, O da 

Zeyd bin Aliden nakletti ki:“Hz. Peygamber Hayber günü Eşek eti yemeği ve muta nikahını 

yasakladi” Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed ibn Hasen ibn Alî, Tehzibu’l-ahkâm, Beyrut 1981, VII, 

251. Daha sonra Tûsî bu rivayetin takiyye altında rivayet edilmiş olabileceğini ifade ederek Hz. 

Alinin cesaretine gölge düşürmüştür. 

577 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 21. 



 

 

 

157 

3. Mezhep görüşlerinin tenkidi: Aliyyu’l-Kârî sadece mezhep görüşlerini 

nakletmekle yetinmemiş, doğru kabul etmediği görüşlerini değerlendirmesini  

yapmış ve öncelikle mensup olduğu mezhep fikrini beyan edici izahlarda 

bulunmuştur. Meselâ; Sefer esnasında namazın kısaltılması ile ilgili olarak “Hz. 

Peygamber (s.a.v.) on dokuz gün seferde oldu ve namazları ikişer rekat olarak kıldı...” 

hadisine dayanarak İmâm Şâfiî görüşlerinden birinde seferîliğin on dokuz gün 

olabileceğini söylemiştir.  Şafîi mezhebine mensup et-Tîbî, muteber olanın on sekiz 

gün olduğunu söylemiştir. Ancak hadise göre dört güne niyetlenmemek ve niyet ettiği 

günden fazla kalmamak şart koşulmuştur. Aliyyu’l-Kârî ise bu görüşün tutarsız 

olduğunu şöyle izah etmiştir: “Halbuki bu hadisin zâhirine baktığımızda onların 

muteber kabul ettikleri görüşün zıddını söyler. Çünkü hadiste kesinlikle niyet ettiği 

günden fazla kalanın namazları tam kılması ile ilgili bir anlam çıkmamaktadır.”578  

4. Âlimlerin görüşleri: Aliyyu’l-Kârî mezhep imamlarının 

değerlendirmeleri yanısıra, başka fakih âlimlerin fetvâlarına da hadislerin izahında 

yer vermiştir. Namaz bölümünde İbn Abbas’tan rivâyet edilen  Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in  namazda okunacak duayı Kur’ân-ı Kerîm’den bir sûre öğretir gibi 

öğretmesi ile ilgili hadisin şerhinde şu açıklamalara yer verilmiştir: “İmâm Nevevî 

demiştir ki, Tâvus öğretilen duanın579 namazda okunmasını vâcib kabul etmiş ve 

namazda bu  duayı okumayan oğluna namazı yeniden kılmasını söylemiştir. Cumhur 

ise bu duanın okunmasını müstehap kabul etmiştir.” 580  

Namaz kılmanın mekruh olduğu vakitler ile ilgili hadisin izahını yaparken 

cenâze namazının kılınması ve defni ile ilgili âlimler arasında ihtilafın olduğunu 

söylemiş ve şu nakillerde bulunmuştur: “Bu vakitlerde cenâze namazının kılınması 

ile ilgili ihtilaflar vardır. İmâm Şâfiî bu vakitlerde cenâze namazının kılınabileceğini 

söylemiştir.  İbn Mubarek de “َأنَْ نقَْبرَُ فِيهِنَّ مَوْتاَنا” ibaresinden kasıt cenâze namazını 

                                                 
578 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, , III, 385; III, 432, IV, 252, IV, 266. 

الِ، وَأعَُوذُ بكَِ مِنْ فتِنَْةِ الْمَحْياَ  579 هُمَّ إنِ يِ أعَُوذُ بكَِ مِنْ عَذاَبِ جَهَنَّمَ، وَأعَُوذُ بكَِ مِنْ عَذاَبِ الْقبَْرِ، وَأعَُوذُ بكَِ مِنْ فتِنَْةِ الْ مَسِيحِ الدَّجَّ
اللَّ

 Allahumme innî eûzu bike min azâbi cehennem ve eûzu bike min azâbi’l-kabri ve eûzu) وَالْمَمَاتِ 

bike min fitneti’l-mesîhi’d-deccâl ve eûzu bike min fitneti’l-mahyâ ve’l-memât) 

580 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 23. 



 

 

 

158 

kılmak olarak anlamış ve cenâze namazının kılınmasını söylemiştir. İbnu’l-Melek de  

buradaki kastın cenâze namazı olduğunu kabul etmiştir. Dolayısıyla bu vakitte 

cenâzeyi defn etmek mekruh değildir. Âlimlerin çoğunluğu da cenâze namazının bu 

saatte kılınmasının mekruh olmadığını kabul etmektedir. İmâm Şâfiî gece gündüz her 

ne zaman olursa olsun cenâze namazının kılınmasının caiz olduğunu kabul etmiştir. 

İbn Hacer de İmâm Şâfiî’nin bu görüşünü, cenâzeyi bu vakitlerde defnetmeyi mekruh 

olarak kabul ettiği, ancak cenâze namazı kılmayı mekruh görmediği şeklinde izah 

etmiştir.  Bizim mezhebimizin görüşüne gelince bu üç vakitte farz, nâfile veya cenâze 

namazı kılmak hatta tilâvet secdesi etmek haram (yasak) kabul edilmiştir. Ancak 

cenâze hazır ise veya secde âyeti okunmuş ise bundan müstesnadır. Bu zaman mekruh 

sayılmaz ancak yine de mekruh vaktinin çıkmasına kadar tehir etmek daha 

uygundur.581   

Bazı durumlarda fakih ve mezhep imamlarının görüşlerini beyan etmeyi 

yeterli gören Aliyyu’l-Kârî kendi beyanını bildirmemiş değerlendirmeyi okuyuculara 

bırakmıştır. “Cemaate, Kitâbullah’ı (Kur’ân-ı Kerîm’i) en iyi okuyan kimse imam 

olur. Eğer kırâatte herkes eşitse, sünneti en iyi bilen; sünneti bilmede eşitseler, hicret 

etmede evvel olan; hicrette de eşitseler, yaşca büyük olan imam olur. Kişi misafir 

olduğu evin sahibine veya sultanına imamlık yapmasın, ev sahibinin başköşesine izni 

olmadan da oturmasın.”582 hadisinin şerhinde imamlığa kimin daha layık olduğu ile 

ilgili şu görüşleri nakletmiştir: “Sufyan es-Sevrî kırâatı fıkıhtan üstün görüyor. Yani 

kırâatı güçlü olan şahıs, imamlığa fakih şahıstan daha layıktır. Ebû Yusuf da bu 

görüşü benimsemiştir. Ancak onun dostları buna karşı fikir beyan etmiş ve şöyle 

demişlerdir; “Namaz kıldırabilecek kadar Kur’ân-ı Kerîm bilgisine sahip olan fakih 

daha önceliklidir. Çünkü namazda fıkha daha çok ihtiyaç vardır. İmâm Mâlik ve Şâfiî 

de bu görüşü kabul etmektedirler. Çünkü onların zamanında Kur’ân-ı Kerîm’i iyi 

bilen aynı şekilde namazın hallerini de (fıkhı) da iyi biliyordu. Ancak İbn Hacer kendi 

zamanında bunun değiştiğini söylemekte ve artık  hadisin de delâlet ettiği gibi 

zamanımızda kırâatı  daha iyi olan birine öncelik tanınmaktadır. İmâm Mâlik ve 

                                                 
581 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 112. 

582 Muslim, Mesâcid 290; Tirmizî, Salat 174; Edeb 24; Ebû Dâvud, Salat 61. 



 

 

 

159 

İmâm Şâfiî Hz. Peygamber (s.a.v.)’in, daha iyi okuyanlar olduğu halde Ebû Bekir’i 

imam tayin etmesini delil göstererek fakihliği daha çok önemsemişlerdir. Çünkü Hz. 

Peygamber (s.a.v.) döneminde Kur’ân-ı Kerîm’i sadece şu dört kişi cemetmiştir: 

“Ubey, Muaz, Zeyd ibn Sâbit ve Ebû Zeyd.” İmâm Nevevî ise “hadisteki “Eğer 

kırâatları eşit ise o zaman sünneti daha iyi bilen imamlığa layıktır...” ibaresi kırâatın 

takdim edildiğine delalet etmektedir.” demiştir. 583  

 Aliyyu’l-Kârî sadece hadislerin metinlerini izah ederken mezhebî veya 

fıkhî hükümlerle ilgili izahlarda bulunmamış, aynı zamanda bâb başlığını şerh 

ederken de gerekli durumlarda bu türden bilgileri kaydetmiştir. Mesela; “Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e salavat getirme ile ilgili bâbın şerhinde konu ile ilgili mezhep 

görüşlerini zikrederek kendi mezhep fikrini de beyan etmiştir. Yüce Allah’ın “Ey 

iman edenler! Siz de ona salât edin, selâm edin” 584  âyetinde Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’e salavat getirmenin mendup veya vâcip olduğu konusunda âlimler ihtilaf 

etmiştir. Aynı zamanda salavatın farz-ı kifâye mi, farz-ı ayın mı olduğu da ihtilaf 

konusu olmuştur. Yine ismi her duyulduğunda tekrar edilip edilmemesi konusu da 

tartışılmıştır. Bu konuda İmâm Şâfiî’nin görüşü, kâ’de-i âhirede salavat okumanın 

farz olduğu yönündedir. Cumhur ise bunun sünnet olduğunu söylemiştir.”585  Bizim 

mezhebimizin görüşüne göre ise vâcibdir. 586 

d. Hadis İzahlarında Küllî Kâidelerden İstifade Etmesi 

Aliyyu’l-Kârî konu bütünlüğünü korumak ve daha iyi anlaşılmasını 

sağlamak için konu ile ilgili külli kâidelerden de istifade etmiştir. Şöyle ki: 

1. Küllî kâide-âyet ilişkisi: Kaydettiği kâideyi âyet ile teyid etmek 

Aliyyu’l-Kârî’nin kullandığı metodlardan biridir. Meselâ; “Biliniz ki, bana Kur’ân-ı 

Kerîm ve beraberinde bir misli daha verilmiştir. Haberiniz olsun ki, yakın bir 

                                                 
583 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 174. Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 195; III, 197. 

584 Ahzab, 33/ 56. 

585 Müellif bu konun Sehâvi’nin, el-Kavlu’l-Bedî’ fi’s-Salâti ala’ş-Şefî’, adlı eserinde geniş şekilde 

zikredildiğini ifade etmiştir. Bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 3. 

586 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 3. 



 

 

 

160 

gelecekte mal ve mülk zenginliği ile mağrûr olan bir kimse çıkıp koltuğuna 

yaslanarak şöyle diyecek: “Size düşen Kur’ân’a sarılmaktır. Onun helâl dediğini 

helâl, haram dediğini de haram sayınız.” Bilin ki; ehli merkeplerin etleri, azı dişli 

vahşi hayvanların etleri, kendi rızâsıyla bıraktığı dışında zımmînin kaybettiği mal da 

helâl değildir.” 587  hadisinin şerhinde neyin helal neyin haram olabileceğini izah 

ettikten sonra بَاحَةُ ا نَّ الِْصَْلَ فيِ الِْشَْيَاءِ الِْْ  “eşyada asıl olan mübahlıktır” kâidesini 

kaydetmiş ve bu kâidenin şu âyete muvâfık olduğunu ifade etmiştir: “ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ  

 Yerde olanların hepsini; sizin için yaratan O’dur.”588 ”مَا فيِ الِْرَْضِ جَمِيعاً

2. Küllî kâide-hadis ilişkisi: “ Allah, bizden bir hadis işitip, başkasına 

aktarana kadar onu belleyen kişinin yüzünü ak etsin. Fıkıh (dini hakkıyla anlamaya 

yönelik bilgiler) öğrenip onu kendisinden daha kavrayışlı olanlara aktaran nice 

kimseler vardır! Fıkıh öğrenen nice kimseler de vardır ki haddizatında kendileri fakih 

(derin kavrayış sahibi) değildir…”589 hadisini şerh ederken geniş izahlar verdikten 

sonra “ ُمَا لََّ يدُرَْكُ كُل هُ لََّ يتُرَْكُ كُل ه “ (tamamı elde edilemeyen tamamen terk edilmez) 

kâidesini aktarmış ve hadislerin hepsini ezberlemek mümkün olmasa da hiç değilse 

bir kısmını ezberlemekten kaçınmamak gerektiğine dikkat çekmiştir.590  

“Namazı ayakta kıl. Buna gücün yetmezse oturarak, buna da gücün 

yetmezse yan üstüne yatarak kıl”591 hadisini şerh ederken şöyle demiştir: “Uzanarak 

namaz kılacaksa kıble tarafına yönelmelidir. Eğer gücü yetmeyecekse o zaman  biri 

yardım etmelidir. Eğer yardım edecek birisi de yoksa o zaman kıbleye yönelmeden 

kılması caizdir. Çünkü, bu konuda şöyle bir kâide vardır:  ِرُورَاتُ تبُِيحُ الْمَحْظُورَات  الضَّ

“Zaruretler yasakları mübah kılar.” Aynı zamanda Aliyyu’l-Kârî fıkhî kaideden 

istifade ederek kendi açıklamasının bu kâideye uygun olduğunu göstermiştir. 592 

                                                 
587 Ebû Dâvud, Sünnet 5.  

588 Bakara, 2/29. Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 403. 

589 Ebû Dâvud, İlim 10; Tirmizî, İlim 7. 

590 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 485; VI, 517; Ayrıca bkz., III, 289; V, 422. 

591 Buhârî, Taksir 19; Tirmizî, Mevâkît 157; Ebû Dâvud, Salât 175. 

592 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 289; IV, 316. 



 

 

 

161 

Bazen açık şekilde “bu hadis fıkıh ve fıkıh usûlünde istifade edilen şu fıkhî 

kâideye işaret eder” diyerek kâide zikredilmiştir. Meselâ; Usâme ibn Zeyd’in, 

müslüman olduğunu söylemesine bakmadan birisini öldürmesini anlatan hadisi şerh 

ederken “bu hadis şu fıkhî kaideyi hatırlatıyor” demiş ve:   ِوَاهِر أنََّ الِْحَْكَامَ يحُْكَمُ فيِهَا باِلظَّ   

(hükümler zahire göre verilir) kâidesini kaydetmiştir.593 

4. Tarihî ve Coğrâfî Bilgiler Çerçevesinde Değerlendirme 

Tarihî malumat ve olayların vukubulduğu mekânların bilinmesi hadislerin 

anlaşılmasında en kilit noktalardan birini oluşturmaktadır. Hadis izahları ile ilgilenen 

her bir şahsın bu özellikleri gözönünde bulundurması gerekir. Aynı zamanda 

olayların cereyan ettiği dönemdeki sosyal olayların ve yaşantıların da dikkate 

alınması zorunludur. Bu bölümde hadisleri şerh ederken Aliyyu’l-Kârî’nin bunlara 

ne kadar önem verdiği ve nasıl kullandığına temas edilecektir.  

a. Hadislerin Şerhınde Tarihî Bilgi ve Kıssalar Kullanması 

Aliyyu’l-Kârî bazı hadislerin muhtevalarının daha iyi anlaşılması için 

gerektiğinde ve ihtiyaç duyulduğunda tarihî bilgilere müracaat etmiştir. Bu bilgiler, 

bazen önemli gördüğü kabilenin ihtidâsından, bazen de şahısların 

kahramanlıklarından ibaret olabilmektedir. Tarihî olaylar ona göre önem taşımaktadır 

ki, bazı hadislerin ve olayların anlaşılması ve açıklanması bu bilgilerle daha kapsayıcı 

ve anlaşılır olmaktadır. Aliyyu’l-Kârî de sürekli olmamakla birlikte bazen bu 

metoddan istifade etmiştir. Şimdi bu bilgilerden nasıl istifade ettiğine örneklerle 

bakalım: 

1. Kabîle bilgileri: İbn Abbas’tan rivâyet edildiğine göre “Abdu’l-Kays 

oğullarından bir grup Hz. Peygamber (s.a.v.)’in huzuna geldiler. Rasûlullah (s.a.v.) 

“siz kimlerdensiniz? veya nerelisiniz?” diyerek sordu…” şeklinde devam eden 

hadisin muhteva açıklamasında Aliyyu’l-Kârî, “Abdu’l-Kays oğullarından bir grup” 

kısmına gelince “grup” kelimesini açıklar ve peşinden de bu kabîle hakkındaki bilgi 

ve ihtida hikayesini şöyle anlatır: “Abdu’l-Kays büyük kabîlenin babasıdır. Bu kavim 

                                                 
593 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 12. 



 

 

 

162 

Râbia ibn Nizâr ibn Meâd ibn Adnan’a kadar devam eder. Râbia Mudara karşı büyük 

bir kabîle idi. Bahreyn ve Katif civarlarında yerleşmişlerdi. Onların grup şeklinde Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in huzuna çıkmaları sekizinci yıla tesadüf ediyor. Çünkü Munkiz 

ibn Hibbân adında bir şahıs Medîne’ye ticaret için sefer düzenlemişti. Bu seferinde 

Rasûlullah (s.a.v.) ona uğradı. Kavmindeki ileri gelenleri teker teker saydı ve hal 

hatırlarını sordu. O da bundan etikilenerek İslâm’ı kabul etti. Peygamber (s.a.v.) ona 

Alâk ve Fâtiha surelerini öğretti. Sonra Hacer denen yere gitti. Rasûlullah (s.a.v.)’ın 

ona yazdığı mektubu gizlediyse de ibadetlerini gizleyemedi. Öncelikle karısı onun 

ibadetine karşı çıktı ve bu durumu kabîle reisleri olan babası Munzir’e haber verdi. 

Munzir onun cazibesinden etkilendi ve o da İslâm’ı kabul etti. Artık kabile reisi olan 

Munzir müslüman olduğu için mektubu açıktan halka okudu ve onlara İslâm’ı tebliğ 

etti. Onlar da İslâm’ı kabul ederek Medîne’ye gitmek için toplandılar. Aralarından on 

dört temsilci seçilerek Medîne’ye yollandı. Onlar Medîne’ye yaklaştığında Hz. 

Peygamber (s.a.v.): “İşte doğunun hayırlı ehli olan Kays kabîlesinin temsilcileri 

geliyor. Eşcâ da onların arasındadır.” Hz. Peygamber Munzir’e bu lakabı yüzündeki 

yara izinden dolayı takmıştı.”594 Burada bir kavmin İslâm’ı kabul etmesi anlatılırken 

diğer taraftan da kabile ile ilgili bilgi sunulmuştur.  

2. Tarihî bilgiler: Aliyyu’l-Kârî bazı hadislerin izahında tarihî bilgiler 

çerçevesinde rivayetteki ana hedefin ne olduğunu açıklamıştır. Meselâ; “Annem için 

istiğfarda bulunmak hususunda Rabbimden izin istedim. Fakat bana izin verilmedi. 

Kabrini ziyaret etmek için izin istedim; ona izin verildi. Binâenaleyh sizler de 

kabirleri ziyaret edin. Çünkü kabir ziyareti ölümü hatırlatır.”595 hadisinin izahında 

Hz. Peygamberin annesinin vefat etmesi ile ilgili şu bilgilere yer vermiştir: “Hz. 

Peygamber (s.a.v.) babasının vefatından sonra annesi Âmine ile kalmıştı. Altı yaşı 

tamamlanınca annesi ile Benî Neccâr kabilesinden olan dayılarını ziyaret etmek için 

Medîne’ye gitti. Sonra Mekke’ye döndüler. Ebvâ’ya gelince annesi vefat etti. Orada 

defn edildi. Hz. Peygamber (s.a.v.) Mekke’yi feth edince de orayı ziyaret etti...”596  

                                                 
594 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 168. 

595 Muslim, Cenâiz 106; Ebû Dâvud, Cenâiz 77; Nesâî, Cenâiz 101; İbn Mâce, Cenâiz 48. 

596 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 216; X, 94. 



 

 

 

163 

Müellif bazen de özet halinde tarihî bilgi vermiş ve “bu konuda geniş bilgi 

elde etmek için siyer kitaplarına müracaat edin” diyerek siyer ve tarih kitaplarına 

yönlendirmiştir. Meselâ; Habeşistan’a hicretle ilgili bilginin zikredildiği hadisin 

izahında, Habeşistan’a hicretin iki defa gerçekleştiğini ve geniş malumat için siyer 

kitaplarına müracaat edilmesi gerektiğini söylemiştir.597 Fakat hangi siyer kitaplarına 

müracaat edilmesi gerektiğini belirtmiştir. 

3. Kıssalar: Aliyyu’l-Kârî’nin hadisleri izah ederken naklettiği kıssaların 

konu ile irtibatını kurmak bazen zor olmaktadır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in namazda 

iken cünüp olduğunu hatırlayarak namazdan ayrıldığı ve gusül aldıktan sonra namazı 

tamamladığı ile ilgili hadisin bir bölümünü açıklarken Ehl-i Tasavvuf ile ilgili 

hikâyeyi nakletmiştir. Bir kısım tasavvuf ehli gibi, o da Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

cünüp olduğunu unutmadığını sadece eğitim amaçlı veya başkasının cünup olduğuna 

dikkat çekme amaçlı olduğunu savunmuştur. “el-Yafiî’nin rivâyet ettiğine göre 

İmâmu’l-harameyn Ebu’l-Meâli ibnu’l-İmâm Ebû Muhammed el-Cuveynî sabah 

namazından sonra mescitte ders okutuyordu. Bazı Ehl-i Tasavvuf meşâyihi onu 

ziyaret ettiler. İmâm kendi kendine “bunlar yemek yemekten ve raks etmekten başka 

ne işe yararlar ki” dedi. Tebliğini bitirdikten sonra şeyh efendi imama yöneldi ve 

şöyle dedi: “Ey fakih! Cünüp iken namaz kıldıran, ders okutan ve insanlarla alay eden 

kimse hakkındaki görüşün nedir.” Bu arada İmâmu’l-harameyn cünüp olduğunu 

hatırladı. Bundan sonra Onun sûfiler hakkındaki fikirleri değişti.”598 Aliyyu’l-Kârî 

her ne kadar bu kıssayı şerhine derc etmişse de gerekli araştırma ve tahkikin 

yapılmadığını düşünüyoruz. Muhataplardan birinin önemini göstermek için diğer 

muhatabın değerine gölge düşürülmemesinin gerekir. Bir de şahıs İmâmu’l-

harameyn ise olayın daha ciddi tahkik edilmesi gerektiği de aşikârdır.  

Aliyyu’l-Kârî bazen konunun önemini dikkate alarak bir olay veya hikâyeyi 

birkaç hadisin şerhinde tekrarlamıştır. Aynı zamanda sözkonusu olayların 

değerlendirmesini de yapmıştır. Bunun örneklerinden biri “Garânik Olayı”dır. 

Tilâvet secdesi ile ilgili bölümdeki ilk hadisi açıklarken geniş anlamda garânik 

                                                 
597 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 65. 

598 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 78. 



 

 

 

164 

hadisesi ve bunun meydana gelmesi ile ilgili tafsilatlı bilgi ve tartışmalara yer 

vermiş,599 henüz bölüm bitmeden bu konuyu tekrar ele alarak âlimlerin görüşlerini 

yeniden nakletmiştir. İlk nakillerde bulunduğu âlimlerle sonra nakilde bulunduğu 

âlimler farklıdır.600 

 Garânik olayı ile ilgili bilgi ve izahların geniş olması hasebiyle bazı önemli 

noktaları burada kaydetmenin doğru olacağını düşünmekteyiz. Aliyyu’l-Kârî birinci 

rivayette bu olayı anlatırken “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanlışlıkla putların da ismini 

zikrederek onların şefâatinin umulabileceğini söylediği” ifadesinin kesinlikle 

doğruyu aksettirmediğini söyleyerek karşı çıkmıştır.601 Konu ile ilgili görüşünü, Kâdî 

İyâd’ın izahı ile anlatmıştır. “Kâdî İyâd’a göre ahbârî ve müfessirlerin bu olayın 

ortaya çıkma sebebini Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Necm suresini okurken müşriklerin 

ilahlarını tarif etmesine bağlamalarının hiçbir akli ve nakli delilleri yoktur.” 602 

Dolayısıyla Aliyyu’l-Kârî de bu olayın gerçekle hiçbir ilgisinin olmadığını ifade 

etmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî sadece hadisin izahında kıssayı nakletmekle yetinmemiş, aynı 

zamanda sözkonusu kıssa ile ilgili bazı değerlendirmeler de yapmıştır. İnsanların 

kabir üzerinde veya ölmüş kimseler için ağıt yaktıklarından dolayı onların (ölülerin) 

azap gördükleri ile ilgili hadisin izahında şu kıssayı nakletmiştir: “Bize rivâyet olundu 

ki, Irâk diyarında yaşayan bir kadının çocuğu ölmüştü. Bundan dolayı da kadın ona 

daha çok muhabbet duymaya başlamıştı. Bir süre sonra kadın bazı ihtiyaçlarından 

dolayı başka yere taşınmak durumunda kaldı. Bayram günlerinde, yaşadığı 

memleketinde evladının kabrini ziyarete gelir ve ağlardı. Aynı şekilde yeni ikamet 

ettiği yerde de mezarlığa giderek daha şiddetli şekilde ağlardı. Bir gün kadın 

rüyasında kabir ehlini kendi aralarında konuşur halde gördü. Onlardan bir kısmı 

diğerlerine şöyle soruyordu: “Aramızda bu kadının evladı var mı?” diğerleri de: 

“Hayır aramızda öyle birisi yoktur” diyerek cevap verince “Öyle ise neden bu kadın 

                                                 
599 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 97-99. 

600 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 109. 

601 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 97. 

602 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 109. 



 

 

 

165 

ağlayarak bize eziyet ediyor ki,” dediler. Sonra gidip kadını şiddetli şekilde dövmeye 

başladılar. Kadın uyanınca bu dövülmenin acısını hissetti.” Şüphesiz ki, ölüler de 

dünyada olduğu gibi berzah aleminde eziyet ve zevkleri hissederler...”603 Aliyyu’l-

Kârî rüya görmüş kadının hikayesini anlatarak ve sonunda kendi görüşünü “ölüler 

berzah aleminde hem acı çeker hem de ferah hissi duyarlar” şeklinde belirterek 

konuya açıklık getirmiştir. Böylece aslında kendisinin de ölülerin kabirlerde eziyet 

gördüğünü kabul edenlerden olduğunu göstermiş ve hikayeyi bu fikri desteklemek 

için nakletmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî “Zekât” bölümünde, bir insanın denk gelmesi dolayısıyla ona 

edilen ikramdan almaması gerektiği ile ilgili hadisin şerhinde şu kıssayı nakletmiştir: 

“Ahmed ibn Hanbel’le ilgili şöyle bir hikaye nakledilir: Bir gün Ahmed ibn Hanbel 

pazardan alış veriş yapar. Aldıklarını evine kadar hamal taşır. Eve girilince hamal, 

soğuması için serilmiş ekmekleri görür. Ahmed ibn Hanbel de oğluna ekmekten birini 

hamala vermesini ister. Ancak hamal bunu kabul etmez ve gider. Ahmed ibn Hanbel 

de oğlunu onun peşinden yollar. Bu sefer hamal ekmeği alır. İmâm’ın oğlu bu duruma 

şaşırır ve bir anlam veremez. Durumu babasına sorar. O da şöyle cevap verir: “Evet, 

ilkinde o, tevâfuk olarak olaya denk geldi. Buna göre de onun alması uygun olmazdı. 

Ancak ikincisinde ise ekmek onun peşinden gönderildi ve olaya tevâfuk etmediği için 

onu aldı.604  

b. Hadislerdeki Müphem Şahıs ve Mekânları Tespit Etmesi 

Bazı hadis metinlerinde şahısların ismi açıkca belirtilmemiş فلان , رجل ,امراة    

vs. müphem lafızlarla zikredilmişlerdir. Senedlerdeki müphem şahısları tespit 

amacıyla birçok eser yazıldığı gibi, metinlerde kim oldukları belirsiz olarak 

zikredilen şahısları tespit amacıyla da birçok eser kaleme alınmıştır.605 

Şüphesiz ki, hadis metinlerindeki müphem şahısları tespit, hadiste iyi veya 

                                                 
603 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 195-196. 

604 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 307; VI, 7; V, 528; VII, 12. 

605 Bu eserler için bkz., Kettânî, er-Risâle, 123. 



 

 

 

166 

kötü olmakla nitelenen kişilerin bilinmesini sağlar. Ayrıca vürûd sebebi olan 

müphem şahsın bulunduğu hadisin, başka hadisle tezatlık teşkil edince nâsih veya 

mensûh olduğunu bilmeye yardımcı olur. Şöyle ki, bu şahsın biyografisi hakkında 

bilgi toplamak kendisinin yer aldığı hadisin, zıt anlam taşıyan hadisten önce mi, 

yoksa sonra mı söylenmiş olduğunu tespitte yardımcı olur. Dolayısıyla hadisteki 

müphem şahıs ve mekanların tespit edilmesi hadislerin ifade ettiği anlamı belirleme 

açısından oldukça önemlidir.  

Aliyyu’l-Kârî de hadislerde zikredilen müphem şahıs ve mekanlarla ilgili 

tespit yapmış ve gerekli şekilde onları izah etmiştir.  Böylece metindeki muğlaklığı 

ortadan kaldırmaya çalışmıştır. Meselâ; 

1. Müphem şahıslar: Namaz bölümünde İbn Abbas’tan rivâyet edilen,  

 ”وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: جَاءَ ْرَجد ِ ْإِلَى رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقَالَ “ 

rivayetteki “racul” ifadesinden kastın Ebû Saîd el-Hudrî olduğunu Mîrek’ten 

nakletmiştir. Dolayısıyla Şeyh Cezerî’nin Tashîhu Mesâbîh eserinde bu kelime ile 

ilgili olarak kaydettiği “o meleklerden bir melek idi” ifadesi de gerçek olmaktan 

uzaktır ve gerçeği yansıtmıyor.”606  

ْ أسِْ نَسْمَعُ دوَِيَّ صَوْتِهِ وَلََّ نفَقَهَُ إِلىَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أهَْلِ نَجْدٍ ثاَئرُِ جَاءَْرَجد ِ  الرَّ

سْلَامِ  مَا يَقوُلُ حَتَّى دنََا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ    ...وَسَلَّمَ فإَذِاَ هُوَ يَسْألَُ عَنِ الِْْ

“Necd kabilesinden saçı başı dağınık bir bedevi Rasûlullah (s.a.v.)’ın yanına 

geldi. Sesinin uğultusunu duyuyorduk ancak ne dediğini anlamıyorduk.  Rasûlullah 

(s.a.v.)’a yaklaşınca İslâmın farzlarını sorduğunu anladık…” meâlindeki hadiste ( جاء

 ifadesindeki “raculun” şeklinde ismi kaydedilmeyen şahsın Dımâm ibn Sâlebe (رجل

adında Benî Sad ibn Ebî Bekir kabilesinin temsilcisi olduğu ifade edilmiştir.607  

Namaz bölümünde cemaatla namazın önemi ile ilgili kısımda أتَىَ النَّبيَِّ صَلَّى  

ىاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  َُ أعَ  رَجد ِْ   “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanına âmâ bir adam geldi” ifadesinin 

                                                 
606 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 107; IV, 203. 

607 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 164. 



 

 

 

167 

geçtiği hadisteki “âmâ adam”dan kastın İbn Ummî Mektum olduğunu açıklayarak 

metinde zikredilen kapalı kısmı açıklığa kavuşturmuştur.608 

Bazı durumlarda ismi kaydedilmeyen râvilerin kim olduğuna dair bilgileri 

hem müellif hem de eser ismini belirterek nakletmiştir. Meselâ;  ُصَلَّى اللَّه - ِ قَالَ رَجد ِْ  للنَّبيِ 

مَ: إِن يِ أخُْدعَُ فيِ الْبيُوُعِ 
 Bir adamın Rasûlullah (s.a.v.)’a gelerek alış verişte“ عَلَيْهِ وَسَلَّ

aldatıldığını ifade ettiği hadiste, bu adamın kim olduğunu Kâdî İyâd’dan nakilde 

bulunmuş ve şu bilgilere yer vermiştir; “Bu adam   حبَّانُ ابْنُ مُنْقِذِ بْنِ عَمْرٍو الِْنَْصَارِي  الْمَازنِي 

Habbân ibn Munkiz ibn Amr el-Ensârî el-Mâzenî’dir. Bu başka rivâyetlerde 

açıklanmaktadır.”609  

Namazda neyin mübah neyin yasak olduğu ile ilgili fasılda Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’e namazda selam verildiği halde ilk zamanlar karşılık verirken sonralar 

karşılık vermediği ile ilgili rivâyetin şerhinde, Habeşistan’a hicretten söz etmiş ve 

oranın kralı Necâşi hakkında şöyle bilgiler vermiştir: “Necâşi Habeş melikinin 

lakabıdır. Rasûlullah (s.a.v.)’ın zamanında Müslüman olmuştur. İsmi 

Ashâme’dir.”610 Görmediyi halde Hz. Peygambere iman etti. Mekke’nin fethinden 

önce vefat etmiştir. Rasûlullah (s.a.v.) ve ashâbı Medine’de onun cenâze namazını 

kılmışlardır.” 611 

Aliyyu’l-Kârî hadisi şerh ederken metinde ismi kaydedilen şahıslarla ilgili 

de bazı durumlarda açıklamalar kaydetmiştir. Bunu yaparken ismi geçen şahsın râvi 

olduğu vehmini ortadan kaldırmak istediği gibi612 bazen de bilgi vermek amacını 

gütmüştür. Mesela; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in oğlu İbrâhim’i sevmesi ve onu öpmesi 

ile ilgili hadisin şerhini yaparken “Yeri gelmişken İbrâhim’in annesi Mâriya’dır” 

diyerek onun Kıptî olduğunu ve Mısır hükümdarı Mukavkıs tarafından hediye 

                                                 
608 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 129; Geniş izah için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 125-126; V, 114. 

609 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 46. 

610 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 57. 

611 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 120. 

612 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 89. Burada Amr ismi kaydedilmiş ve Aliyyu’l-Kârî onun hadîsi rıvâyet 

eden değil tâbiûn neslinden biri olduğunu söylemiştir.  



 

 

 

168 

edildiğini kaydetmiştir.613 

2. Mekan isimleri: Hadislerde kaydedilen mekan isimlerinin bilinmesinin 

hadislerin tam anlaşılması bakımından önemli olduğu herkes tarafından kabul 

görmüş bir gerçektir. Çünkü mekanların tespit edilmesi ordaki ictimâi hayat tarzını 

anlama bakımından önem arzeder. Tabîi ki, rivâyetlerin ve hadiselerin anlaşılmasında 

toplumun sosyolojik yaşam tarzları önemli unsurlardan biridir.  

Cenâiz bölümünde Abdurrahman ibn Ebi Bekir’in “Hubşî” denilen yerde 

vefat ettiğini haber veren hadiste mekanla ilgili şu açıklama kaydedilmiştir: “Bu 

Mekke’ye yakın bir yerin ismidir. el-Cevherî de bu yerin Mekke’ye yakın bir dağ adı 

olduğunu söylemiştir.”614 

İslâm’ın farzlarını öğrenmek için gelen saçı başı dağınık bedevi ile ilgili 

hadiste “Necid” bölgesi ile ilgili Aliyyu’l-Kârî şöyle açıklamalara yer vermiştir: 

“Necid yerden yüksekte olan mekana denir. Ovanın zıttıdır. Orası bir mağaradır. Bu 

mağaradan dolayı bulunduğu mekan aynı adla isimlendirilmiştir. Sadedinde 

olduğumuz mekan Tihâme, yani Mekke ile Irâk arasında bulunuyor.”615 

Aliyyu’l-Kârî bazen mekan isimlerini açıklarken farklı anlamlar vermiş, 

fakat doğrusunun hangisi olduğunu ifade etmemiştir. Meselâ; Muta nikahına ruhsat 

verildiği ile ilgili hadiste zikredilen “Evtas”ın Tâif’e yakın bir mekan olduğunu 

söylemiştir. Havâzin diyarında bulunan bir vadi adı olduğu da söylenmiştir. 

Rasûlullah (s.a.v.) bu vâdide Huneyn ganimetlerini taksim etmiştir.”616 demiş fakat 

kesin ifade kullanmamıştır. Yani sonuç itibariyle oranın neresi olduğu 

belirtilmemiştir.  

c. Hadisleri Sosyal Hayatla İrtibatlandırması 

Hadis şerhleri yazıldığı dönemin sosyolojik, ilmî ve siyâsî gelişmeleri o 

                                                 
613 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 89. 

614 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 174. 

615 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 164; VI, 501. 

616 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 306; 441; 539; XI, 297. 



 

 

 

169 

şerhin anlaşılması ve değerinin bilinmesi bakımından önem taşır. Her bir âlim şerhini 

kaleme alırken döneminde yaşadığı insanların daha iyi anlaması ve bu yöndeki 

ihtiyaçlarını karşılaması amacıyla çalışmalarını sürdürmüştür. Aliyyu’l-Kârî yaklaşık 

dört asır önce yaşamıştır. Dolayısıyla günümüzde yaşamış olsaydı şerhini yazma 

özelliği daha farklı olacaktı. Hülâsa âlimin yaşadığı dönemi dikkate almak eserin 

metodunu anlamada faydalı olan hususlardandır. Böyle yapıldığı takdirde eserin 

metodolojik yapısı daha doğru ve isabetli şekilde anlaşılacaktır. Aliyyu’l-Kârî zaman 

zaman kendi dönemindeki durumu ve konu ile ilgili anlayışları hadisleri şerh ederken 

kaydetmiştir. Şöyle ki: 

1. Yaşadığı döneme atıflar: Ummu Atiyye şöyle anlatıyor: “Bayramlarda, 

örtülü hanımlar ve genç kızlarla birlikte namazgaha çıkmakla emrolunurduk. 

Hayızlılar da, bizimle birlikte bayram günü namazgaha çıkardı. Fakat cemaatın 

arkasında bulunup cemaatla birlikte tekbir alırlardı. Kadınlardan biri: “Ey Allah’ın 

Rasûlu! Biz kadınlardan birinin bayram yerine çıkacak cilbâbı yoksa, o kadın ne 

yapsın?” diye sordu. Rasûlullah (s.a.v.): “Kız kardeşi (arkadaşı), elbiselerinden birini 

ona ödünç versin” buyurdu.617 Bu hadisin izahını verirken şu bilgiler nakledilmiştir: 

Sözkonusu hadiste namaz kılmak için mescite gitmenin bayanlar için câiz olduğu ile 

ilgili delil vardır. Ancak bizim şu dönemimizde bu mekruh kabul edilmektedir. 

İbnu’l-Melek bunun fitne dolayısıyla olduğunu söylemiştir. Aynı zamanda bu 

fikrimizi Şeyhân’ın rivâyet ettiği şu hadis desteklemektedir. Hz. Âişe demiştir ki: 

“Eğer Peygamber (s.a.v.) kadınların ne yaptıklarını bilseydi Beni İsrâil’in kadınlarını 

menettiği gibi onları da mescite gitmekten menederdi.”618  Müellif önce hadisten 

çıkan hükmü zikretmiş, sonra kendi yaşadığı dönemi dikkate alarak hadisten 

çıkardığı hükmü ifade etmiş ve bunu destekleyen bir de rivâyet nakletmiştir.”619 

Kadınların namaza gitmemesini kendi yaşadığı dönemdeki toplumsal 

olaylar çerçevesinde izah etmesine verdiği bir diğer örnek de şöyledir: Namaz 

bölümünde temizliğin ve namazın erken kılınması ile ilgili bölümde Cuma namazına 

                                                 
617 Tirmizî, Cuma 36. 

618 Buhârî, Sıfâtu’s-salât 79. 

619 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 484. 



 

 

 

170 

giden erkek ve kadınların yıkanmasının önemi ile ilgili kısmı şerh ederken şöyle 

izahlarda bulunmuştur: “Namaza gitmeyen erkek ve kadınların yıkanmasına ihtiyaç 

yoktur. Kadınların namaza gitmesi ile ilgili durum günümüzde değişmiştir. Çünkü 

günümüzde onların namaza çıkmaları müstehab amel olarak kabul 

edilmemektedir.”620  

“Bir kişi güzelce abdest alır, cuma namazına gider, hutbeyi ses çıkarmadan 

dinlerse, iki cuma arasındaki ve fazladan üç günlük daha günahları bağışlanır. Kim 

hutbe okunurken çakıl taşlarıyla oynarsa, abesle iştigal etmiş olur.”621 hadisinin şerhi 

yapılırken, imama daha yakın olmanın faziletli olduğu vurgulanmıştır. Aliyyu’l-Kârî 

“Mâlesef zamanımızda ise imamdan uzakta durmak daha faziletli kabul edilir 

olmuştur” diyerek kendi zamanında bu inceliğe önem verilmediğine dikkat çekmiş 

ve hadisin şerhine yaşadığı dönemin penceresinde de bakmaya çalışmıştır.622 

2. Yaşadığı dönemdeki örf-adetler: Aliyyu’l-Kârî bazı hadisleri izah 

ederken tarihî malumat olacak nitelikte o dönemin adetlerinden de bahsetmiştir. Bu 

adetlerden dine uygun olmayanları beyan etmiş hatta âyetlerle izah etmiştir. Meselâ; 

“Müslümanın Müslüman üzerindeki hakkı altıdır: Karşılaştığın zaman selâm ver, seni 

dâvet ederse icâbet et, senden nasihat isterse nasihat et, aksırınca Allâh’a hamdederse 

“yerhamukellâh” de, hastalandığında onu ziyâret et, öldüğü zaman cenâzesinin 

ardından git.”623 hadisinin “hastalandığında onu ziyaret et” kısmını şerh ederken şu 

bilgileri nakletmiştir: “Mekke’de bazı günlerde hasta ziyaretinin yapılmaması meşhur 

hal almıştı. Bu âdetin hiçbir aslı yoktur. Tamamen bâtıldır. Bu konu “Namaz 

kılındıktan sonra yeryüzüne dağılın” 624 âyetinin tefsirinde de izah edilmiştir. 

Cumartesi günü ziyaretin gerçekleştirilmemesi âdeti de yahûdilerden Müslümanlara 

geçmiş bir âdettir. Dolayısıyla buna itibar etmemek gerekmektedir. Hatta bu günde 

                                                 
620 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 426. 

621 Muslim, Cuma 27. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Salât 203; Tirmizî, Cuma 5; İbn Mâce, İkâme 62, 

81. 

622 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 429; Diğer örnekler için bkz., III, 448; VI, 371. 

623 Muslim, Selâm 5. 

624 Cuma, 62/10. 



 

 

 

171 

doktorun hastaya bakmak için gelmesi durumunda onun hastalıktan kurtulamayacağı 

da bu (bâtıl) âdetlerden biri kabul edilmiştir.”625 

3. Bölgesel teâmül: Müellif hadisin izahında bölgesel izah ve anlayışlara da 

önem vermiştir. “falan bölgenin görüşü” şeklinde bunu beyan etmiştir. Meselâ; Fıtır 

sadakası ile ilgili bâb açıklaması yaparken şu görüşlere yer vermiştir: “Bağdatlı’lar, 

yani ashâbımız (dostlarımız) fıtır sadakasının vâcib olması ile zekâtın farz olmasının 

aynı döneme denk geldiğini söylerler. Bu da kitap ve sünnetteki nâsslarla 

belirlenmiştir. Basralı’lar ise fıtır sadakası zekâtın farz olmasından önceki döneme 

tekâbül ettiğini söylemiştir.” 626  Ancak her hangi bir görüşün bir bölgeye tahsis 

edilmesi kanaatimizce uygun değildir. Tüm bölgenin bir görüş üzerinde icmâ ettiğini 

söylemenin, ispatı gerektiren bir iddia olduğunu düşünmekteyiz.  

5. Dil-Edebiyat Çerçevesinde Değerlendirme 

Bir hadisin doğru ve gerçek mânâda anlaşılması, öncelikle hadiste geçen tüm 

kelimelerin doğru bir şekilde anlaşılmasına ve bilinmesine bağlıdır. 

a. Hadislerdeki Kelimelerin İzahı 

Hadisleri çözerken bilinmeyen kelime karşımıza çıkarsa ya lügat kitaplarına 

veya “garîbu’l-hadîs” kitaplarına müracaat ederek anlamaya çalışırız. Kur’ân-ı 

Kerîm’de bazı garib kelimeler olduğu gibi, hadislerde de anlaşılması zor olan 

kelimeler vardır. Bu kelimelerin izah edilmesine ihtiyaç vardır. Kur’ân-ı Kerîm’in 

anlaşılmasında “Garîbu’l-Kurân” ilmi ne anlam ifade ediyorsa hadislerin 

anlaşılmasında da “Garîbu’l-hadîs” ilmi onu ifade etmektedir.  

Aliyyu’l-Kârî şerhinde bazı hadislerde geçen ve izaha ihtiyaç duyulan 

kelimeleri âyetlere, hadislere, gramer tahlilleri ve diğer vasıtalara müracaat ederek 

açıklamaya çalışmıştır.  

                                                 
625 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 5. 

626 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 279. 



 

 

 

172 

1. Kelimelerin Okunuşlarını İncelemesi 

Aliyyu’l-Kârî sıklıkla kelimelerin değişik okunuşlarına dikkat çekmiş, farklı 

okunuşların kelimeye yüklediği manalar üzerinde durmuştur. Meselâ; 

 1. Kelimelerin okunuşu: Abdullah ibn Mesûd’un perşembe günleri 

insanlara va’z etmesi ile ilgili  

رُ النَّاسَ فيِ كُل ِ خَمِيسٍ.  حْمَنِ! لَوَدِدْتُ أنََّكَ كَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعوُدٍ يذُكَ ِ فقَاَلَ لَهُ رَجُلٌ: يَا أبََا عَبْدِ الرَّ

لكُُمْ بِالْمَوْعِظَةِ كَمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ذكََّرْتنََا فيِ كُل ِ يَوْمٍ. قَالَ: أمََا إِنَّهُ يَمْنعَنُيِ مِنْ ذلَِكَ أنَ يِ أكَْرَهُ أنَْ أمُِلَّكُمْ، وَإِن يِ أتَخََ  وَّ

اَْ-ى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّ  - لدْ آمَةِ عَلَيْناَ يَتخََوه   بِهَا مَخَافَةَ السَّ

“İbn Mesûd halka perşembe günleri va’z ederdi. Adamın biri ona: “Ya Ebâ 

Abdirrahman! Keşke bize her gün va’z etsen,” dedi. İbn Mes’ûd ona şunları söyledi: 

“Sizi usandırmamak için her gün va’z etmiyorum. Nitekim  Rasûlullah (s.a.v.) da 

bıkıp usanmayalım diye, dinlemeye istekli olduğumuz günleri kollardı.”627 hadisinin 

şerhini yaparken َلنُا  kelimesinin farklı okunuşunu ve kelimenin kökü hakkındaki يَتخََوَّ

görüşleri şu şekilde açıklamıştır: 

“Bu kelime تخول bâbındandır. Bazı rivâyetlerde (ح) harfi ile okunduğu da 

ifade edilmiştir. Böyle olunca “durumu gözden geçirmek” anlamı ifade eder. Bazı 

rivâyetlerde ( ناونيتخ ) şeklinde خ ve ن harfleri ile nakledilmiştir. Kelime böyle 

okununca da تخول ile aynı mana ifade eder. Ancak kelimenin ن harfi ile değil ل harfi 

ile olduğuna dair rivâyetlerin çok olduğu söylenmiştir. Bazı âlimler de doğrusunun 

noktasız ha harfi ile (ح) olduğunu ifade etmişlerdir. Ancak sahîh hadislerdeki rivâyet 

şekli noktalı yanı خ      harfi iledir.” 

Ebû Amr bu kelimenin يتخوننا şeklinde التعهد anlamında kullandığını 

söylemiştir... Ancak el-Asmâî, Ebû Amr’ın A’meşe haksızlık yaptığını ve iki şekilde 

de (ل ve ن) okunabileceğini söylemiştir. Yani يتخوننا ve يتخولنا. Tîbî de bu görüştedir.628 

Aliyyu’l-Kârî kelimenin farklı şekilde okunabileceğini ve bu konuda âlimlerin ihtilaf 

                                                 
627  Buhârî, İlm 11, 12; Daâvât 69; Muslim, Munâfikîn 82, 83. Ayrıca bkz., Tirmizî  

Edeb 72. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 207. 

628 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 461. 



 

 

 

173 

ettiğini açıklamış, ancak kendisinin hangi görüşte olduğunu beyan etmemiştir.  

Başka bir örnek verecek olursak; مَنْ حَدَّثَ بِ حَدِيثٍ يَرَى أنََّهُ كَذِبٌ، فَهُوَ أحََدُ الْكَاذِبَ يْنKim 

yalan olduğunu bildiği halde benden bir hadis naklederse o,  iki yalancıdan 

birisidir.” 629  hadisinde يري kelimesinin farklı şekillerde okunduğuna dikkat 

çekmiştir: “Bu kelime muzâraat harfinin dammesi ile okunmuştur ki bu durumda  

 zannediyor anlamına gelir. Aynı zamanda ”يظن“ kelimesinden türemiş olur ve الَّراءة

kelime yâ harfinin fethâsı ile de okunur. O zaman kelimenin aslı الرأي olur ve يعلم 

“biliyor” anlamı taşır.”630  

ِ فَقَالَ:  -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -يٌّ النَّبيَِّ أتَىَ أعَْرَابِ  لهْ   ...عَلىَ عَمَلٍ إذِاَ عَمِلْتهُُ دخََلْتُ الْجَنَّةَ  دد

Hz. Peygamber (s.a.v.)’e bir bedevi geldi ve “Ey Allah’ın Rasûlu! Bana öyle 

bir davranış söyle ki, onu işlediğim zaman Cennete gireyim” dedi...631 hadisinde 

geçen (دلني) kelimesinin okunma şeklini şöyle izah etmiştir: “Bu kelimedeki dal harfi 

dammeli, lâm harfi de hem şedde hem de fethâ ile okunur. Yani kelimenin anlamı 

“bana göster” demektir.” 632 

Tahâret bölümünün ilk hadisinde şu açıklamalara yer verilmiştir: “Lügat 

ehlinin cumhuru demiştir ki, الط هُور وَالْوُضُوء kelimeleri mastar anlamında okunmak 

istenirse dammeli okunmalıdır. Fethâ ile okunduğu zaman ise temizlik yapılan şey 

anlamı ifade eder.”633  

2. Kelimelerin yazılışı: Kelimelerdeki bazı ince nüanslar hem okunuşuna 

etki etmekte, hem de anlamında farklılık meydana getirmektedir. Aliyyu’l-Kârî Amr 

kelimesinin vav harfi ile yazıldığını ( عمرو)  ifade ederek bu yazma şeklinin Ömer ismi 

ile karışmaması için olduğunu kaydetmiştir.634 Bu örnekte dikkatimizi çeken bir diğer 

                                                 
629 Muslim, Mukaddime 17; İbn Mâce, Mukaddime 27. 

630 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 449. 

631 Buhârî, Zekat 1; Muslim, İman 15. 

632 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 160. 

633 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 5. 

634 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 142. 



 

 

 

174 

husus da Aliyyu’l-Kârî’nin bazı kelimelerle ilgili çok kısa bilgi vermesidir.  

2. Kelimelerin Manalarını İzah Etmesi 

Aliyyu’l-Kârî kelimelerin lügat manaları üzerinde durmuş ve ihtiyaca 

binâen bazen kısa bazen de tafsilatlı izahlar vermiştir. O, kelimeleri açıklarken hem 

lügat, hem de istilâhi anlamlarını kaydetmiştir. Konuyu misallerle izah edelim: 

1. Kelime izahları: 

دٍ وَالْعَبْدُ الْمَمْلوُكُ إذَِ  ا أدََّى حَقَّ اللَّهِ وَحَقَّ ثلََاثةٌَ لَهُمْ أجَْرَانِ: رَجُلٌ مِنْ أهَْلِ الْكِتاَبِ آمَنَ بنِبَيِ ِهِ وَآمَنَ بمُِحَمَّ

جَهَا فلََهُ أجَْرَانِ  ا فَأحَْسَنَ تأَدِْيبهََا وَعَلَّمَ هَا فَأحَْسَنَ تعَْلِيمِهَا ثمَُّ أعَْتقََهَا فتَزََوَّ ََ بَ   مَوَالِيهِ وَرَجُلٌ كَانَتْ عِنْدهَُ أمََةٌ يَطَؤُهَا ِأَدَه

“Üç kimse var ki, kendilerine ecirleri (mükâfatları) iki kat verilir: Kitap 

ehli’nden bir kişi hem kendi peygamberine, hem de bana imân etmiş olursa, ona iki 

ecir vardır. Köle olan birisi hem Allah’ın hakkını, hem de efendisinin hakkını öderse 

onun için de iki ecir vardır. Câriyesini güzelce terbiye  ederek  eğittikten  sonra  onu 

azâd edip kendine nikahlayan adama da iki ecir.”635 hadisinde  (ا ََ بَ  kelimesinin (ِأَدَه

izahını yapmıştır. Şöyle ki: “Yani ona hizmet ve edeple ilgili özellikleri ve 

üstünlükleri öğretti. Çünkü edep oturmasını durmasını güzel şekilde yapmak ve üstün 

ahlâk demektir.”636   

Aliyyu’l-Kârî kelime izahlarını bazan geniş bazan da kısa yapmıştır. Meselâ; 

Peygamber (s.a.v.)’e salavat getirmenin önemi ile ilgili hadiste Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in yüzündeki sevinci ifade etmek için kullanılan البِشر kelimesini “Yani sevinç 

ve ferah işaresi” dir diyerek kısa şekilde açıklamıştır.637 

Kelime izahlarından kaynaklanan anlam ve anlayış farklılıkları önemli 

konulardandır. Çünkü kelimenin yanlış anlaşılmasından dolayı cümle maksadına zıt 

anlam kazanabilmektedir.  

                                                 
635 Buhârî, İlm 31. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 154. 

636 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 154, 446. 

637 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 12. 



 

 

 

175 

لَاةَ، وَيؤُْتوُا  للْهاسَْأمُِرْتُ أنَْ أقَُاتلَِ  داً رَسُولُ اللَّهِ، وَيقُِيمُوا الصَّ حَتَّى يَشْهَدوُا أنَْ لََّ إلَِهَ إِلََّّ اللَّهُ، وَأنََّ مُحَمَّ

كَاةَ    الزَّ

“Ben, Allah’tan başka bir ilah bulunmadığına, Muhammed’in Allah’ın 

Rasûlü olduğuna şehâdet edip, namazı dosdoğru kılıncaya ve zekâtı hakkıyla 

verinceye kadar insanlarla savaşmakla emrolundum. …” 638  hadisinde (الناس) 

kelimesinden ne anlaşılması gerektiğini şöyle ifade etmiştir: Şârihlerin ekseriyeti 

“en-nâs”tan kastın Ehl-i Kitap değil, putlara tapanlar olduğunu söylemiştir. Çünkü 

Ehl-i Kitap kelme-i tevhîdi söylüyor. Aliyyu’l-Kârî ise “ancak onlar Muhammedu’r-

Rasûlullah diyene kadar ya da cizye ödeyene kadar üzerlerinden kılıç kaldırılmaz” 

diyerek bu hükmün Ehl-i Kitab’ı da kapsadığını söylemiştir.639  

2. Kelimelerin kökenleri: Aliyyu’l-Kârî bazı kelimerin manalarını izah 

ederken, o kelimenin başka dillerdeki karşılıklarını da vermiştir. Meselâ; 

  مِنْ حِينِ ابْتعَثَهَُ اللَّهُ حَتَّى قَبَضَهُ اللَّهُ  للْهقِ هْْ-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -مَا رَأىَ رَسُولُ اللَّهِ    

“Hz. Peygamber (s.a.v.) peygamber olarak gönderildiğinden ölünceye kadar 

has unu görmemiştir”640  hadisindeki “saf un ekmeği” anlamını ifade eden  النَّقِي 

kelimesinin fars dilinde  َْتنَِيده   olarak ifade edildiğini nakletmiştir.641  

Bazen kelimenin aslının hangi dilden geldiğini ifade etmiştir. Meselâ; 

بِزِْيَجْمَعُ بَيْنَ  -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -رَأيَْتُ رَسُولَ اللَّهِ   طَبِ  لل خِر   وَالر 

 “Rasûlullah (s.a.v.)’ı kavun-karpuzu yaş hurma ile yerken gördüm” 642 

hadisin izahında الخِرْبِز kelimesinin fars asıllı olduğu ve kavun-karpuz anlamı ifade 

                                                 
638 Buhârî, İman 17, 28; Salât 28; Zekat 1; İ’tisam 2; 28; Muslim, İman 32-36. Ayrıca bkz., Ebû 

Dâvud, Cihad 95; Tirmizî, Tefsîru süre (88); Nesâî, Zekat 3; İbn Mâce, Fiten 1-3. 

639 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 162; VIII, 391. 

640 Buhârî, Et’ime 23. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 4171. 

641 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 13. 

642 Nesâî, Velîme 78; Ahmed ibn Hanbel, Musned, XIX, 434.  



 

 

 

176 

ettiğini söylemiştir.643  

Aliyyu’l-Kârî kelimelerin lügat manasını ifade ederken “Kâmusta şöyle 

geçmektedir”644 diyerek nakilde bulunmuştur.  ْإِنَّ لِلَّهِ مَلَائِكَةً سَيهاحِينَْ فيِ الِْرَْضِ يبُلَ ِغوُنيِ مِن

تيَِ السَّلَامَ   .Allah’ın bazı seyyah melekleri vardır, yeryüzünde dolaşırlar“ أمَُّ

Ümmetimden Bana salat u selâm getirenlerin selâmını bana tebliğ ederler.” 645 

hadisinde geçen سياحين kelimesinin “ساح” kelimesinden türediğini belirtmiştir. 

Kelimeyi “çok seyahat ederler” şeklinde açıklarken şu ifadelere yer vermiştir:  َسَاح

”.su aktı, yeryüzünden aktı gitti“ الْمَاءُ جَرَى عَلىَ وَجْهِ الِْرَْضِ  646  Bununla kelimenin 

yeryüzerinde yürümek olduğu belirtilmiştir.  

3. Kelime-anlam münasebeti: Aliyyu’l-Kârî kelime ve kavramların anlam 

kazanma olaylarını ve gerekçelerini de izah etmiştir. Meselâ; 

لَْكَانَ إذِاَ رَأىَ   ََ َِ سْلَامِ رَب يِ وَرَب كَ  لل  يمَانِ وَالسَّلَامَةِ وَالِْْ اللَّهُ  قَالَ: اللَّهُمَّ أهَِلَّهُ عَلَيْنَا باِلِْمَْنِ وَالِْْ  

“Allahım, ayın hilal devresini bize emniyetli, imanlı, selametli ve İslâm 

üzere geçir. (Ey hilâl) benim de Rabbim, senin de Rabbin Allah’tır” 647 hadisinde 

“hilal” kelimesini şu şekilde izah etmiştir: “Hilal aslında bir şey karşısında sesini 

yükseltmek demektir. Dolayısıyla ay yeni doğunca insanlar onun doğuşunu haber 

vermek için yüksek sesle sevinç çığlıkları atarlardı. Bu olaydan dolayı da ona hilal 

denmiştir.”648 

4. Kelime-fıkıh münasebeti: Aliyyu’l-Kârî bazen hadisteki bir kelimeyi 

açıklarken fıkhî hükmü de zikretmiştir. Meselâ;  

                                                 
643 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 23; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 50. 

644 Fîrûzâbâdî,  el-Kâmûsu’l-Muhît, I, 225. (س faslı) 

645 Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Mustedrek, II, 456. (hadis 3576) 

646 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 9. 

647 Tirmizî, Daâvât 52. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 2428. 

648 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 283. 



 

 

 

177 

رنَهَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ  لَاةِ  لل خََّ  فِي الصَّ  “Hz. Rasûlullah (s.a.v.) 

yaslanarak namaz kılmaktan nehy etti”649 hadisinde geçen الخصر kelimesini “Eline 

asâ almak demektir. Kendisine yaslanıldığı için المخصر denilmiştir.” Şeklinde izah 

ettikten sonra fıkhî hükmünü de şu şekilde kaydetmiştir: “Özürsüz duvara 

yaslanmanın mekruh olduğu gibi, ona (asâya) da yaslanmak mekruh kabul 

edilmiştir.” 650 

3. Kelimeleri Âyetlerle İrtibatlandırması 

Aliyyu’l-Kârî hadislerdeki bazı kavram ve kelimelerin iyi anlaşılması için 

onları âyetlerle irtibatlandırmıştır. Âyetlerle kelimeleri açıklarken sözkonusu hadiste 

geçen kelimelerin kaynağını aslında o âyetin oluşturduğunu da vurgulamıştır. Şimdi 

bu konu ile ilgili birkaç örneğe bakalım: 

1. Kelime-âyet irtibatı: Abdullah es-Sekafî diyor ki, ben Rasûlullah 

(s.a.v.)’a dedim ki, “Ya Rasûlallah! Bana öyle bir şey öğret ki, senden sonra kimseye 

o konuda bir şey sormayayım.” O (s.a.v.) da, şöyle buyurdu, “ تقَِمْ  ْلس   قلُْ آمَنْتُ بِاللَّهِ، َدمه

Allah’a inandım de ve istikâmet üzere ol!.”651 Aliyyu’l-Kârî bu hadiste geçen (ثم استقم) 

kelimesinin açıklamasında  إِنَّ الَّذِينَ قَالوُا رَب نَا اللَّهُ ثمَُّ اسْتقََامُوا Şüphesiz “Rabbimiz Allah’tır” 

deyip de, sonra dosdoğru olanlar652 âyetini kelime ile irtibatlandırmıştır. Daha sonra 

izahına şu şekilde devam etmiştir: “Yani buradaki istikametten maksat, Allah’ın 

emirlerine uyma ve nehiylerinden kaçınmaktır. Böyle olunursa  ٌعَلَيْهِمْ وَلََّ همُْ فلََا خَوْف

 653 âyetinin kapsamına (.onlara hiçbir korku yoktur, mahzun da olmayacaklar) يَحْزَنوُنَ 

girerler.”654  

Aliyyu’l-Kârî kelime izahında kullandığı âyetin daha iyi anlaşılması için 

onu başka âyetlerle desteklemiş ve irtibatlandırmıştır. Meselâ; yukarıda 

                                                 
649 Buhârî, Salat 17. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 481. 

650 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 58. 

651 Muslim, İman 62. 

652 Fussilet, 41/30. 

653 Ahkaf, 46/13. 

654 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 153. 



 

 

 

178 

kaydettiğimiz istikamet üzere olma emrinde delil olarak gösterdiği âyetin ardından 

şu âyeti de kaydetmiştir:  َلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ ألَََّّ تخََافوُا وَلََّ تحَْزَنوُا وَأبَْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتيِ كُنْتمُْ توُعَدوُن  تتَنَزََّ

onların üzerine akın akın melekler iner ve derler ki: “Korkmayın, üzülmeyin, size 

(dünyada iken) va’dedilmekte olan cennetle sevinin!.” 655   Aliyyu’l-Kârî böylece 

sadece hadislerdeki muğlak kelimlerin anlaşılmasını değil, aynı zamanda açıklamak 

için istifade ettiği âyetlerin de doğru anlaşılması gerektiğine önem vermiştir.656 

Aliyyu’l-Kârî, namazın ardından okunacak tesbihâtın sayısı ile ilgili  

عقَ ِبُاَتْ   دبُرَُ كُل ِ صَلاةٍ مَكْتوُبةٍ: ثلاثاً وثلاثونَ تسَْبِيحَةً، وثلاثاً وثلاثونَ  -أوَْ فَاعِلهُُنَّ  -لَّ يَخِيبُ قَائلِهُُنَّ  دِ

 تحَْمِيدةًَ، وأربعاً وثلاثون تكبِيرَةً  

 “Namazlardan sonra söylenen öyle zikirler vardır ki, kim onu farz 

namazlarından sonra söylerse hiçbir zaman zarara düşmez. Bunlar otuz üç defa 

“Subhanallah,” otuz üç kere “Elhamdulillah,” otuz dört kere de “Allahu ekber” 

demektir.”657 hadisinde geçen معقبات kelimesin, tesbihatın namazdan sonra yapılması 

veya sevab getirici ve günahları giderici olması nedeniyle kullanıldığını ifade 

etmişdir. Kelimenin bu anlamda kullanıldığını şu âyetle iritbatlandırarak açıklamıştır: 

 Onun hükmünü bozacak kimse yoktur”.658 Bu âyetin anlamı Allah’ın لََّ مُعَق ِبَ لِحُكْمِهِ “

hükmü için nesh yoktur, yani gecikme yoktur, demektir.” 659  

Aliyyu’l-Kârî kelimelerin anlamını izah ederken bazen birden fazla âyetle 

irtibatlandırma da yapmıştır. Meselâ; Sadaka mallarından talep etmektense, verildiği 

kadarını alıp sabretmenin önemli olduğunu ifade eden hadisin izahında sabır kavramı 

ile ilgili birkaç âyet sıralamıştır. Şöyle ki: “Sabır her durumda en üstün ve faziletli 

ameldir. Bunun için Allah-u Teâlâ sabrı namazdan önce zikretmiştir. Meselâ; şu 

âyette olduğu gibi;  ِلاَة  Sabır ve namaz ile Allah’tan yardım) .وَاسْتعَِينوُا بِالصَّ بْرِ وَالصَّ

                                                 
655 Fussulet, 41/30. 

656 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 154. 

657 Muslim, Mesâcid 144. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 966. 

658 Rad, 13/41. 

659 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 41. 



 

 

 

179 

isteyin...)” 660  Aliyyu’l-Kârî sabırla alakalı âyetleri sıralamaya şu şekilde devam 

etmiştir: ُانا وَجَدْنَاهُ صَابرِا نِعْمَ الْعَبْد…(Gerçekten biz (Eyyub’u) sabırlı bulmuştuk. Ne iyi 

kuldu).661 ِسُل  O hâlde, yüksek azim sahibi peygamberlerin) فَاصْبرِْ كَمَا صَبرََ أوُْلوُا الْعزَْمِ مِنَ الر 

sabretmesi gibi sabret.)662َوَاصْبرِْ لِحُكْمِ رَب كَِ فَإنَِّكَ بِأعَْينُِنا (Rabbinin hükmüne sabret. Çünkü 

sen gözlerimizin önündesin.)663 ِوَاصْبرِْ وَمَا صَبْرُكَ إِلََّّ  بِالل ه (Sabret! Senin sabrın da ancak 

Allah’ın yardımı iledir.)664 Aliyyu’l-Kârî “Sabr” kelimesinin âyette neden namazdan 

önce geldiğini açıklamakla birlikte sabırla ilgili birçok âyetler olduğunu da 

kaydetmiştir. 665 

Aliyyu’l-Kârî zikir meclislerine sekînetin inmesi ile ilgili 

حْمَةُ، وَنزََلَتْ عَلَيْهِمُ  كِيَْةدْلََّ يَقْعدُُ قَوْمٌ يذَْكُرُونَ اللَّهَ إِلََّّ حَفَّتهُْمُ الْمَلَائِكَةُ، وَغَشِيتَهُْمُ الرَّ  اللَّهُ ، وَذكََرَهمُُ للسه

  فَيْمَنْ عِنْدهَُ 

“Allah’ı zikretmek için bir mecliste oturanları melekler halka çevirerek 

kuşatırlar, ilâhi rahmet onları kaplar, üzerlerine sekînet iner. Allah, katında 

bulunanlar onlardan bahseder.” 666  hadisinin şerhinde “السكينة” kelimesini âyetler 

ışığında şu şekilde izah etmiştir: “Tatmin olma ve vakarlı olma” anlamına gelir. Bu 

anlamda tatmin olmak kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle kullanılmıştır:  ِألَََّ بذِِكْرِ اللَّه

 667 Sekinet(.Bilesiniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur bulur)  تطَْمَئنِ   الْقلُوُبُ 

kelimesi de Kur’ân-ı Kerîm’de şu şekilde kullanılmıştır:  ِكِينَةَ  فيِ قلُوُب هُوَ الَّذِي أنَْزَلَ السَّ

 İmanlarını bir kat daha arttırsınlar diye müminlerin الْمُؤْمِنِينَ لِيزَْداَدوُا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ 

kalplerine güven indiren O’dur.668  

2. Kalıp benzerliği: Mirkâtu’l-Mefâtîh’te bazı durumlarda hadislerde geçen 

                                                 
660 Bakara, 2/45. 

661 Sad, 38/44. 

662 Ahkaf, 46/35. 

663 Tur, 52/48. 

664 Nahl, 16/127. 

665 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 306. 

666 Muslim, Zikr 38. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 2261. 

667 Rad, 13/28. 

668 Fetih, 48/4. 



 

 

 

180 

cümle kalıplarının Kur’ân-ı Kerîm’deki hangi âyetin kalıbına uygun geldiğine de 

vurgu yapılmıştır. Meselâ; yanında çocuğu olan annenin Hz. Peygamber (s.a.v.)’e 

Allah’ın merhameti ile ilgili soru sormasını anlatan hadiste, annenin sorduğu soru 

kalıbının Kur’ân-ı Kerîm’deki âyeti hatırlattığı şu şekilde beyan edilmiştir: Anne Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e sordu احِمِينَ؟  diyerek cevapladı. Bu بلَىَ O da . ألََيْسَ اللَّهُ أرَْحَمَ الرَّ

Kur’ân-ı Kerîm’deki şu vezindedir: ألََسْتُ بِرَب ِكُمْ قَالوُا بَلَى.”
669 Aliyyu’l-Kârî cümle yapısı 

bakımından hadislerin âyetlere muvâfık olduğunu vurgulamıştır. 670 

4. Kelimeleri Başka Hadislerle İrtibatlandırması 

Aliyyu’l-Kârî hadislerdeki bazı kelimeleri diğer hadislerle de 

irtibatlandırarak açıklamıştır. Meselâ; “Niyet hadisi”nde geçen niyet kelimesinin 

gerçek anlamdaki maksadını hadislerle destekleyerek şöyle açıklamıştır: “Yanılarak 

veya gaflet anında gerçekleşen niyet geçerli değildir. Şöyle ki, hadiste buyrulur, 

“Allah sizin suretinize ve mallarınıza bakmaz. Ancak kalplerinize ve amellerinize 

bakar.”671  Başka rivâyette de “kalplerinize ve niyetlerinize” ibaresi geçmektedir. 

Eğer bir kimse kalbi ile öğle vaktinde öğle namazına niyet etse, ancak dili ile ikindi 

namazı için niyet ederse hiçbir zararı olmaz.672  

Aliyyu’l-Kârî kelimelerin sözlük anlamından daha çok hadisdeki manasına 

dikkat çekmiş ve izahlarını hadislerle desteklemiştir. Meselâ; “Hicret” kelimesini 

şöyle açıklamıştır: “Hicret, vuslatın zıddıdır. Küfrün yayıldığı vatandan ayrılıp İslâm 

devletine sığınmaktır. Mekkeliler’in Müslümanlara yaptıkları eziyetler çekilmez 

hadde gelince Müslümanlar Habeşistan’a ve Medîne’ye hicret etmişlerdir. Sünnet’in 

yaşanmadığı memleketten sünnete uygun hayat tarzının olduğu memlekete nakl-î 

mekan etmek de hicretten sayılmıştır. İlim talep ve tahsil etmek, hacc farizasını edâ 

etmek ve insanların şerrinden korunmak için vatanını terk ederek gitmek de birer 

                                                 
669 Araf, 7/172. 

670 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 217. 

671 Muslim, Birr 34. 

672 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 94. 



 

 

 

181 

hicrettir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Fetihten sonra hicret yoktur” 673  hadisinde 

yasaklanan hicret Mekke’den Medîne’ye yapılan hicrete mahsustur. Ancak Dâru’l-

Küfür’den Dâru’l-İslâm’a hicret hâlâ devam etmektedir. Günahlardan kaçınmanın da 

hicret etmek olduğu hadislerle sabittir: “Muhâcir Allah’ın yasakladığı şeylerden 

hicret eden kimsedir.”674  

5. Kelimeler Arasında Mukayese Yapması 

Aliyyu’l-Kârî hadiste kullanılan bazı kavram ve kelimelerin iyi anlaşılması 

için aynı anlama gelecek veya mahiyet farklılığı olsa da birinin diğerinin yerine 

kullanılma sebeplerini izah etmiştir: 

1.  Anlam mukayeseleri: Teşehhüd’de dua etme ile ilgili hadisin şerhinde 

Mesîh Deccalı ve Mesîh Îsâ’yı derinlemesine açıklamış ve aralarında mükayese 

etmiştir. Şöyle ki, O, Deccal’ı “hilekar, düzenbaz anlamına geldiğini ifade ederek tüm 

kötü ve müfsîd amellerin Mesîhi” olarak adlandırmıştır. Çünkü Deccal’ın yüzünün 

bir kısmı silinmiş, aşınmış şekildedir. Aliyyu’l-Kârî Deccal hakkındaki bilgilere 

mesîh kelimesini gramer açısından inceleyerek devam etmiştir. O, Deccal’a takılan 

Mesîh adı ile, Meryem oğlu Îsâ’ya takılan Mesîh isimlerini birbirinden ayırmış ve 

bunların farklı şeyler olduğuna dikkat çekmiştir. Şöyle ki: “Mesîh kelimesi mef’ûl 

anlamında faîl bâbından türemiştir. Hal böyle olunca bu kelime “gözü olmayan, gözü 

gitmiş” anlamı ifade eder ki, gözü tüm iyiliklerden temizlenmiş ve uzaklaşmış 

demektir.” Veya “yüzünün bir tarafı mesh edilmiş (aşınmış) şekilde yaratılmış, ne 

kaşı ne de gözü vardır” demektir. Kelimeyi faîl bâbından fâil anlamında 

düşündüğümüz zaman o, “yer yüzünü sık-sık mesh (seyahat) ederek oraları perişan 

etmesi anlamı” ifade etmektedir. Ancak Mekke ve Medîne şehirlerine 

dokunamıyacaktır. Çünkü bu şehirler Allah’ın muhafazası altındadır. Sonuçta 

Meryem oğlu Mesîh Kudüs muhasarasında  onu öldürecektir. Buradaki Mesîh 

kelimesi Hz. Îsâ’nın lakabıdır. İbrânice’de mesîh kelimesi mübarek şahıs anlamına 

                                                 
673 Buhârî, Menâkibu’l-Ensâr 45; Cihâd 1, 27, 184; Muslim, Hac 445; İmâret 85. Ayrıca bkz., 

Tirmizî, Siyer 32; Nesâî, Bey’at 15. 

674 Aliyyu’l-Kârî, I, 101; Hadîsin kaynağı için bkz., Buhârî, İman 4,5; Rikâk 26; Muslim, İman 64-

65.  



 

 

 

182 

gelir. Çünkü o mesh ederek hastalara şifa vermiştir. Yer yüzünde çok seyahat ettiği 

için de ona mesîh denmiş olabilir. Aynı zamanda annesinin karnından yağla mesh 

edilme sonucu çıktığı için de mesîh denmiş olabilir. Zekeriya (a.s)’nın onu mesh 

etmesinden dolayı da mesîh lakabı almış olması ihtimaller arasındadır.675  

“Kitâbu’l-ilm”in birinci bölümünde yer alan “Benden bir âyet bile olsa 

tebliğ edin...”676 konulu hadiste, hadis kelimesi için “âyet” ifadesinin kullanılmasını 

geniş şekilde açıklamış ve âyet kelimesi ile hadis kelimesi arasında şöyle 

mükayeseler yapmıştır: Burada âyetten kasıt zâhiri anlamıdır. Yani bir âyet miktarı 

olsa bile demektir. Âyet denilmesindeki maksat, tebliğde en az miktarına bile önem 

verilmesine dikkat çekmektir. Bundan dolayı da hadis denmemiştir. Bunu iki şekilde 

anlayabiliriz:  

Birincisi: Âyetleri yaymakla beraber tebliğ edilmesi vâcibdir. Onlar tevâtür 

derecesinde tahammül edilmiştir. Allah onları muhafaza edib tahriften korumasına 

kefil olmuştur. “Hiç şüphesiz, zikri (Kurân’ı) Biz indirdik; onun koruyucuları da 

gerçekten Biziz.”677 İlk tebliğde hadisin söylenmesi ile ilgili bir şey yoktur.  Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in âyetlerin bâki kalması için şiddetli ihtimam göstermesi diğer 

mucizelerindendir.  

İkincisi: Her şey açıktır. Âyet’ten kasıt faydalı sözdür. Kim onu korursa 

kurtulur. Dînî nasihattir. Yani az bile olsa benden hadisleri tebliğ edin. Eğer dense ki, 

neden az bile olsa âyet denmiştir, az bile olsa hadis denmemiştir. Buradaki kasıt 

nedir? Deriz ki, iki cevabı vardır. Birincisi: Hadisler de âyetlerin içindedir. Çünkü 

onları Hz. Peygamber (s.a.v.) tebliğ etmiştir. İkincisi: Müslümanlar Kur’ân-ı Kerîm 

kırâatına, öğrenmeye, öğretmeye ve yaymaya daha isteklidirler. Buna göre de Allah 

onu korumakla mükellef kılmıştır. Zâhir olan şudur ki, kelâmı müfîd âyet ve hadisten 

kapsamlıdır. Âyet kelimesinden istifade edilmesinin sebebi onun şerefi ile ilgilidir. 

Âyet’ten kasıt Hz. Peygamber (s.a.v.)’e vahy olunan hüküm ve hikmetlerdir. Bu da 

                                                 
675 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 21 

676 Buhârî, Enbiya 50. 

677 Hicr, 15/9. 



 

 

 

183 

okunan veya okunmayan vahiyden daha kapsamlıdır. Onun sadrından sâdır olan her 

şey âyettir. Onun risaletine delalet eder. Bu tür ilmin ümmî birinden sâdır olması 

mûcizedir.”678  

Aliyyu’l-Kârî hadiste, hadis kelimesi değil âyet kelimesinin kullanılmasının 

sebebini soru cevap metodu ile geniş şekilde mükayese ederek şerh etmişdir. Bazen 

de kelime mukayesesi yapılırken her kelime ile ilgili âyetleri de delil olarak 

göstermiştir. Bu metod “halil” ve “habib” kelimelerinin mukayesesi ve aralarındaki 

farkların izahında daha açık şekilde görünmektedir.679 

2. Cümle mukayeseleri: Aliyyu’l-Kârî kelimeler arasında mukayese 

yapmakla beraber zaman zaman cümle veya ifadeler arasında da mukayese yaparak 

muğlaklığı aradan kaldırmaya çalışmıştır. Mucizelerle ilgili bölümde Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in Sevr mağarasında Hz. Ebû Bekir’e söylediği “Ya Eba Bekir! Üçüncüsü 

Allah olan iki kişi hakkındaki düşüncen nedir?”  hadisinde zikr olunan الله ثالثهما ile 

 ifadelerinin farklı olduğunu şu şekilde izah etmiştir: “Ben derim ki, birinci ثالثهما الله 

ifadede “üçüncüsü Allahtır” anlamında tahsîs etme vardır. İkinci ibare ise “Onlardan 

üçüncüsü Allahtır” anlamını ifade eder.”680  

b. Hadislerdeki Kavramların İzahı 

Aliyyu’l-Kârî hadiste geçen kavramları da izah etmiştir. Bunu yaparken 

diğer şerhlere muracaat etmiş ve varsa fikrini destekler mahiyette âyet ve hadis 

kaydetmiş böylece fikir ve açıklamalarının temel kaynaklara uygun olduğunu 

belirtmek istemiştir. Bazen kendi firkrini söyleyerek diğer âlimlerden farklı 

düşündüğünü ifade etmiş, zaman zaman da hikâye ve olayları sözkonusu kavram ile 

ilişkilendirerek daha düzgün anlaşılmasını hedeflemiştir. Kavramlara verdiği 

anlamlar bazen uzun olduğu gibi bir cümle kadar kısa da olabilmektedir.  Şöyle ki: 

1. Kavram izahları: Abdulkays heyeti Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanına 

                                                 
678 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 446. 

679 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 33. 

680 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 4. 



 

 

 

184 

gelerek, kendilerinin sadece haram aylarda gelebileceklerini ifade ettikleri hadiste, 

haram aylarla ilgili kısa bilgilere şu şekilde yer verilmiştir: “Buradaki haram kelimesi 

cins için kullanılmıştır. Çünkü haram aylar dört adettir: Peşpeşe gelen Zu’l-kâde, 

Zu’l-hicce ve Muharrem ile tek başına gelen Receb. Bu konu Kur’ân-i Kerîm’de 

şöyle beyan edilmiştir:  

مَاوَاتِ وَالِْرَْضَ مِنْ   حُرُمٌ هَا أرَْبَعةٌَ إِنَّ عِدَّةَ الش هُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثنْاَ عَشَرَ شَهْرًا فيِ كِتاَبِ اللَّهِ يوَْمَ خَلَقَ السَّ

“Muhakkak ki ayların sayısı, Allah Teâlâ’nın indinde, Cenâb-ı Hakk’ın 

kitabında gökleri ve yeri yarattığı günden beri onikidir. Bunlardan dördü haram 

aylardır.” 681  Hz. Peygambere bu aylar haricinde onun yanına gelemeyeceklerini 

ilettiler. Cahiliyye döneminde kabileler kendi aralarında bu dört ay haricinde savaş 

ediyorlardı. Amaçları bu aylara tazim etmek ve harp etmeden, gaspa uğramadan 

beytu’l-haramı ziyaret etmekten ibaretti. Bu aylar haricinde ziyaretlerin 

gerçekleştirilmesi güvenli değildi. Bir birilerine güven ancak bu aylarda verilirdi. 

Bundan dolayıdır ki, hadiste de bu ayda Rabîa kabilesinden temsilcilerin gelmeleri 

zikredilmiştir.  

 Bu aylarda harp edilmemesi İslâmın ilk döneminde idi. Ancak sonraki 

yıllarda bu yasak 

 حَيْثُ وَجَدتْمُُوهمُْ  فَاقْتلُوُا الْمُشْرِكِينَ 

“Müşrikleri nerede ne zaman bulursanız öldürün”682 âyetin hükmü ile nesh 

edilmiştir.683  

َُْلََّ  ِ وَرَجُلٍ آتاَهُ اللَّهُ الْحِكْ  حَسَ هُوَ مَة فَ إِلََّّ فيِ اثنَْتيَْنِ رَجُلٍ آتاَهُ اللَّهُ مَالًَّ فَسَلَّطَهُ عَلىَ هَلَكَتِهِ فيِ الْحَق 

  يقْضِي بهَا وَيعلمهَا

“İki kişiden başka kimseye hased edilmez. Biri, Allah’ın kendisine verdiği 

malı hak yolunda harcayıp tüketen kimse, diğeri Allah’ın kendisine verdiği ilimle 

                                                 
681 Tevbe, 9/36. 

682 Tevbe, 9/5. 

683 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 169. 



 

 

 

185 

yerli yerince hükmeden ve onu başkalarına öğreten kimse”684 hadisinde Aliyyu’l-

Kârî “hased” kavramını şöyle açıklamıştır: “Hased, birisinden nimetin alınarak 

kendisine verilmesini istemektir. Doğrusu bu hadisteki hased daha kapsamlıdır. Ve 

her haliyle gerçekleşmesini istemek yani proje, söz ve hareketlerle olsun hepsi zemm 

edilmiştir. Buna göre de Kur’ân-ı Kerîm’de “Haset edenin hasedinin şerrinden” 685 

buyrulmuştur. Eğer nimet kâfir ve fâsıkın ise ve bununlar Allah’a isyan için 

kullanılacaksa, bu kapsamın dışında tutulmuştur. Bu hadisteki maksad gıpta etmektir. 

Böyle olunca anlamı “aynısını kendisi için de istemek” olur. Haset kavramı mecaz 

anlamında kullanılmıştır.686  

Başka bir hadisin izahında da hased kavramını “hakiki” ve “mecazi” 

şeklinde iki kısma ayırarak izah etmiştir: Hakiki hasedin yukarıda kaydedildiği 

şekilde “nimetin başkasından alınmasını ve kendisine verilmesini istemektir” 

olduğunu ve bunun da icmâen haram kabul edildiğini ifade etmiştir. Mecâzi hasedi 

de “nimetin başkasından alınmadan kendisinin de olmasını temenni etmektir” 

şeklinde izah etmiştir. Temenni edilen şeyler dünya ile ilgili ise mübahtır, fakat dinle 

ilgili ise müstehap’tır. 687 

 “Allah’a inandım de ve istikamet üzere ol”688 meâlindeki hadiste geçen 

“istikâmet” kavramını açıklarken “herkesin günahlardan yeteri kadar 

sakınamayacağını insanların aslında hata etme kabiliyetinin olduğunu ve çamurunun 

nisyan suyu ile yoğrulduğunu” ifade ettikten sonra fikrini şu hadisle desteklemiştir: 

“Allah Rasûlu (s.a.v.) buyurmuştur ki, “Hepiniz hata edicisiniz. Ancak hata edenlerin 

en hayırlısı tevbe edenlerinizdir.” 689 

Bazı kavramların izahında ise hiçbir âlimin görüşüne müracaat etmeden 

sadece kavram ile ilgili kendi kanâatini belirtmiştir. Meselâ; Zikir bölümünde 

                                                 
684 Buhârî, İlm 15. 

685 Felak, 113/5. 

686 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 452. 

687 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 10. 

688 Muslim, İman 62. 

689 Tirmizî, Kıyâmet 49; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 163; I, 507; IV, 4. 



 

 

 

186 

“kelime-i tevhîdi” şöyle açıklamıştır: “Şüphe yok ki, zikirlerin en faziletlisi 

Lâilâheillallah’tır. Bu kelime iman şartlarının üzerine bina edildiği bir asıldır. En 

üstün kelimedir. O, İslâm değirmeninin etrafında döndüğü eksendir. İman şubelerinin 

en üstünüdür.”690  

Aliyyu’l-Kârî bazen de kavramları açıklarken kavramı izah etmiş âlimlere 

bazı itirazlarını da dile getirmiş ve bu konudaki kendi fikrini beyan etmiştir. Meselâ; 

İlmin haddi ile ilgili  

ُْ : مَا -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -سُئلَِ رَسُولُ اللَّهِ  جُلُ كَانَ فَقِيهًا؟ فَقَالَ رَسُولُ  حَ الْعِلْمِ الَّذِي إِذاَ بلََغَهُ الرَّ

تيِ أرَْبَعِينَ حَدِيثاً فيِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  -اللَّهِ  دِينِهَا، بَعَثهَُ اللَّهُ فَقِيهًا، وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ  أمَْرِ   : " مَنْ حَفِظَ عَلىَ أمَُّ

  الْقِيَامَةِ شَافعًِا وَشَهِيداً

Hz. Peygamber (s.a.v.)’e “İnsanın fakih sayılması için bilmesi gereken ilmin 

sınırı ne kadardır?” diye soruldu. O da, “Kim dini konuda kırk hadis ezberlerse Allah 

onu fakih olarak haşr eder. Ben de kıyamet günü ona şefaatçi ve şahit olurum”691 

şeklinde hadisin şerhini yaparken “hadd” kavramını Râgıb el-İsfahânî (ö. 

425/1034)’den naklederek açıklamıştır.  Fakat daha sonra bunu yeterli bulmayarak 

kendi izahını yapmıştır: “Râgıb’a göre, hadd sınırlandırılmış bir şeydir. 

“Diğerlerinden ayıran husus” anlamına gelir. Ben ise derim ki, bu kavram muhdestir. 

Buradaki hadden maksat miktardır.”692  

Aliyyu’l-Kârî bazı kavramları da bir cümle kadar kısa bilgilerle açıklamıştır. 

Takvâ kavramını “Şirk, günah, şüpheleri terk etmek, ihtiyaç ve gafleti azaltmak, 

Allah’tan başka hatıra gelen şeyleri unutmak” şeklinde kısa izah etmiştir.693 

2. Kavramları olaylarla izah etme: Aliyyu’l-Kârî bazen de kavramları 

açıklamış  ve daha iyi anlaşılması için o kavramla ilgili bir olay nakletmiştir. Böylece 

kavramın hadis içerisinde ne anlamda kullanıldığını göstermiştir. Meselâ; Vera’ 

                                                 
690 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 54. 

691 Beyhakî, Şuabu’l-Îman, III, 240. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 258. 

692 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 513. 

693 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 291. 



 

 

 

187 

kelimesi ile ilgili olarak  şu bilgileri aktarmıştır: “Vera’, yeterince araştırmadan 

kimseden bir şey almamaktır. Tâki o konuda şüphe olmadığına kesin kanaat getirilsin. 

Bu konuda Hz. Ebû Bekir (r.a.) hakkında şöyle bir rivâyet nakledilmiştir: “Bir gün 

kölesi ona süt getirir ve o da ondan içer. Kölesi ona der ki, “Sana bir şey verdiğim 

zaman hep bana bunun nereden olduğunu sorardın. Bu süt hakkında birşey 

sormadın.” Bunun mukabilinde Hz. Ebû Bekir (r.a.) de o sütün hikayesini sordu. Köle 

şöyle cevap verdi. “Cahiliyye rukyesi ile bir kavme rukye yaptım ve onlar da 

karşılığında bana bu sütü verdiler. Bunu duyan Hz. Ebû Bekir istifra ederek şöyle dua 

etti: “Ya Rabbi! Benim gücüm buna yetiyor. Damarlarımda kalanını sen bilirsin.”694 

Örnek sadece kavram açıklaması için verildiğine göre, (cahiliye) kahinlik, baht 

bakıcılığı konularına temas edilmemiş ve rukyenin caiz olup olmaması, kazancının 

helal olup olmaması gibi konulara temas edilmemiştir.  

c. Hadislerin İzahında Edebî Sanatları Kullanması 

Bir söz doğrudan anlaşıldığı gibi dolaylı anlatımlar yoluyla da anlaşılabilir. 

Dolayısıyla Kur’ân-ı Kerîm’de olduğu gibi hadislerde de zâhiri ve mecâzi manalar 

söz konusu olmaktadır. Bu konu o kadar önemli görülmüştür ki, hadislerde geçen 

mecazları konu alan müstakil eserler kaleme alınmıştır. Bunlardan bir tanesi, Şerif 

Rızâ (ö. 406/1015)’nın “el-Mecâzâtu’n-Nebeviyye” isimli eseridir. Eserde 361 adet 

hadis değerlendirilerek tahlil edilmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî de hadislerde geçen mecâz ifadelere değinmiş, bunların nasıl 

anlaşılması gerektiğini şerhinde ortaya koymuştur. Eğer mecâzi olarak anlaşılması 

gereken bir hadis, zahiri olarak anlaşılmış ve şerh edilmişse bu durum hadislerin 

yanlış anlaşılmasına yol açar. Bu açıdan hadislerin doğru anlaşılıp, gerektiği şekilde 

şerhi yapılabilmesi için mecâz ifadelerin bilinmesi önem arzetmektedir. Konuyu 

örneklerle izah edelim: 

1. Mecâz: Bir gün Hz. Peygamber (s.a.v.), “Burnu sürtülsün! Burnu 

sürtülsün! Burnu sürtülsün!” buyurdu. Bu dehşetli ikaz üzerine huzurunda 

                                                 
694 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 35. 



 

 

 

188 

bulunanlar, “Kimin burnu sürtülsün ya Rasûlallah?” diye sordu. Cevap şöyle geldi: 

“Ramazan’a girip de ondan günahları bağışlanmış olarak çıkamayanın; yanında anne-

babasından biri veya ikisi ihtiyarladığı halde, onların gönlünü kazanarak Cennet’i hak 

edemeyenin; yanında ismim anıldığı halde bana salât-u selâm getirmeyenin.”695 Bu 

hadisin şerhinde “Anne-babasına yaşlılık çağında ulaştığı halde onlar vesilesiyle 

cennete giremezse burnu yere sürtülsün” ifadesini izah ederken, buradaki “anne-

babanın bir insanı cennete sokması” ifadesinin mecaz olduğu, aslında onların kimseyi 

cennete veya cehenneme sokma güçlerinin ve yetkilerinin olmadığını söylemiştir. 

Gerçekte insanları cennete veya cehenneme sokan Allah’tır. Bu hadisteki maksat bir 

kimsenin anne ve babasına hizmet etmesi sonucu cennete girme hakkı 

kazanmasıdır.696 

Aliyyu’l-Kârî, “Ben namazı kulumla kendi aramda ikiye böldüm” 697 

hadisinin şerhini yaparken, buradaki namaz kelimesinin mecaz olduğu, asıl 

kastedilenin fâtiha suresi olduğunu ifade etmiştir. Aliyyu’l-Kârî bu ifadenin mecazi 

olduğunu şu şekilde vurgulamıştır: “Aslında burada genel olan, bir kısma atfedilme 

 bâbından  mecaz kullanılmıştır. Çünkü o, (fâtiha suresi) namazın (إِطْلَاقِ الْكُل ِ عَلَى الْبَعْضِ )

bir kısmıdır.”698 

2. Teşbîh ve temsîl: Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken teşbîh ve 

temsillerden de istifade etmiş ve hadislerin daha doğru anlaşılabilmesini temin 

etmiştir. Meselâ; “Mümin kul günah işlediğinde kalbinde siyah bir nokta belirir. Eğer 

pişman olarak bağışlanmasını dilerse nokta silinip kalbi cilâlanır. Günah işlemeye 

devam ederse siyahlık kalbini sarar.” 699  meâlindeki hadisin izahında bu durumu 

beyaz gömleğe benzeterek izah etmiştir. Nasıl ki, siyah bir nokta beyaz gömleğin 

güzelliğine zarar verirse, günah da müminin kalbine aynı şekilde zarar verir, onun 

                                                 
695 Tirmizî, Daâvât 100. 

696 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 12. 

697 Muslim, Salât 38; Muvatta, Salât 39. 

698 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 507. 

699 İbn Mâce, Zühd 29. 



 

 

 

189 

kalbini kirletir.” 700  diyerek temsil sanatını kullanmıştır. Aynı zamanda Kur’ân-ı 

Kerîmi okumaya teşvik etmek için öğrenilen her ayetin büyük bir deveye sahip 

olmaktan daha değerli olduğunu temsil metoduyla izah etmiştir.701 

d. Hadislerin İzahında  Darb-ı Meselleri Kullanması 

Darb-ı mesel, meydana gelen bir durumu, misal getirerek ve temsil yoluyla 

anlatmak için kullanılan kalıplaşmış sözlerdir. 702  Daha önce yaşamış insanlardan 

nakledilen meseller, daha sonraki nesiller için darb-ı mesel haline dönüşür ve benzer 

olaylarda bu darb-ı meseller kullanılır. Darb-ı meseller için hadis kitaplarının 

bazılarında müstakil bölümler bile açılmıştır.703 Ayrıca bu konuda müstakil eserler 

de yazılmıştır. Aliyyu’l-Kârî hadisleri izah ederken darb-ı mesel ve hikmetli sözleri 

kullanmayı ihmal etmemiştir. Şöyle ki: 

1. Darb-ı meseller: Aliyyu’l-Kârî de hadislerin izahında anlatmak istediği 

mananın doğru anlaşılması için bazı darb-ı mesellerden istifade etmiştir. Meselâ; 

“Peygamber (s.a.v.) konuştuğu zaman kelimeleri üç defa tekrarlardı ki, daha iyi 

anlaşılsın” meâlindeki hadisin açıklamasını izah ederken, üç kere tekrarlamanın 

mahiyetini izah etmiş ve sonunda şu darb-ı meseli kullanmıştır:  ٍات مَنْ لمَْ يَفْهَمْ فيِ ثلََاثِ مَرَّ

  Üç kerede bir şey anlamayan, ebedîyen hiçbir şey anlamaz.”704“ لمَْ يَفْهَمْ أبَدَاً

“Kıyâmet gününde insanların en şerlisi ilmi ile faydalı olmayan kimsedir” 

hadisinin izahında “Cahilin bir defa, âlimin ise yedi kere vay haline” darb-ı 

meselinden istifade ederek âlimin sorumluluğuna dikkat çekmiştir. Bir sonraki  

hadisin şerhinde de  َِأنََّ فَسَادَ الْعَالِمِ فَسَادُ الْعَالم “Âlimin fesâdı âlemin fesâdı demektir” 

anlamında darb-ı meselden istifade ederek âlimin değerine dikkat çekmiştir.705  

                                                 
700 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 173. 

701 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 7. 

702 Tahânevî, Kitabu Keşşafi İstilahâti’l-Funun, II, 872-873. 

703 Bkz., Tirmizî, Kitabu’l-Emsal. 

704 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 462. 

705 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 525. 



 

 

 

190 

İlim bâbında diğer bir hadisin şerhinde cehenneme düşecek ilim ehlinden 

birilerinin de kendi çıkarları için emirleri ziyaret edenlerin olduğunu açıklarken,  şu 

darbı-meseli zikretmiştir:  ِبِئسَْ الْفَقِيرُ عَلىَ باَبِ الِْمَِيرِ، وَنِعْمَ الِْمَِيرُ عَلىَ باَبِ الْفَقِير “Emîrin 

kapısına giden fakir ne kötüdür, fakirin kapısına giden emîr de ne iyidir.” 706 

2. Hikmetli sözler: Aliyyu’l-Kârî bazen âlimlerden darb-ı mesel olabilecek 

nitelikte ifadeleri nakilde bulunmuştur. Meselâ; Namaz bölümünde “Eğer namaz 

vaktinde yemek hazırsa, önce yemekten başlayın...” hadisin şerhini yaparken Ebû 

Hanîfe’den naklettiği şu ifade ile hadisin şerhine katkıda bulunmuştur: لِِنَْ يكَُونَ أكَْلِي  

 Yemeğimin hepsinin namaz olması, namazımın“ كُل هُ صَلَاةً أحََب  مِنْ أنَْ تكَُونَ صَلَاتيِ كُل هَا أكَْلًا 

tamamının yemek olmasından daha iyidir.” Böylece Aliyyu’l-Kârî yemek hazır 

olunca ve vakit de müsait olunca yemeğe başlanmasının uygun olacağını Ebû 

Hanîfe’nin anlamlı cümlesi ile nakletmiştir. 707 

Bazen de “Edibler şöyle demiştir” diyerek darb-ı mesel olabilecek nitelikte 

cümlelerden istifade etmiştir. Meselâ; erkeğin hanımı ile yaşadığı mahrem konuları 

kimseye anlatmaması gerektiğini ifade eden hadisin şerhinde ediblerden şu nakilde 

bulunmuş ve hanımının ayıplarını başkalarına anlatmağın doğru olmadığını ifade 

etmiştir. “Ediplerden biri şöyle demiştir: “Hanımımı boşamak istiyorum” dedim. 

Dediler ki, “neden?” Dedim ki, “anlatamam çünkü o benim hanımımdır. Onun 

kusurlarını nasıl anlatırım.” Onu boşayınca dediler “neden boşadın?” dedim ki, 

“yabancı bir hanımın ayıplarını nasıl anlatabilirim?.” 708 

e. Hadislerin İzahında Şiirleri Kullanması 

Şerhlerde kullanılan bir diğer malzeme de hadislerle ilgili olan şiirlerdir. 

Şiirler, şerhlerin edebî ve sanat yönünü zenginleştiren unsurlarıdır. Dolayısıyla 

şârihler şerhlerinde şiiri kullanmaktan mustağnî kalamamışlardır. Aliyyu’l-Kârî de 

hadisleri şerh ederken şiir ve manzumlardan istifade etmiştir. Bu şiirler bazen 

şâirlerin ismi belirtilerek, bazen de “ne güzel ifade edilmiştir” gibi genel ifadelerle 

                                                 
706 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 530-531. 

707 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 131. 

708 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 348. 



 

 

 

191 

nakledilmiştir. Zaman zaman kendi fikrini de şiirlerle ifade etmiştir. Meselâ; 

1. Şiirler: “Müslüman, diğer Müslümanların, elinden ve dilinden zarar 

görmediği kimsedir.”709 hadisini açıklarken birine dil ile eziyet vermenin el ile eziyet 

etmekten kolay olduğu ve hadiste dilin elden önce zikredilmesinin hikmetinin de bu 

olduğunu ifade ettikten sonra fikrini şu şiirle desteklemiş, ancak müellifini ve eser 

ismini belirtmemiştir:  

نَانِ لَهَا الْتِئاَمٌ   جِرَاحَاتُ الس ِ

وَلََّ يلَْتاَمُ مَا جَرَحَ الل ِسَانُ     

“Oklarla açılan yaraların tedavisi vardır 

Dilin açtığı yaranın ise tedavisi yoktur.”710 

Bazen de Aliyyu’l-Kârî şiirden istifade ederken “Nasıl da güzel söylemiş” 

diyerek şiirin müellifini belirtmeden nakletmiştir. Meselâ; “Ey Abdallah! Filan kimse 

gibi olma, çünkü o gece ibadetine devam ederken, sonra geceleri ibadet etmeyi 

terketti.”711  hadisinin izahında gece namazından alıkoyan durumun dünya sevgisi ve 

meşguliyyeti olduğunu beyan ettikten sonra “söyleyen nasıl da güzel söylemiş” 

diyerek şu beytleri sıralamıştır: 

 زِيَادةَُ الْمَرْءِ فيِ دنُْيَاهُ نقُْصَانٌ 

وَرِبْحُهُ غَيْرُ مَحْضِ الْخَيْرِ خُسْرَانُ     

“Bir kişinin dünya malını artırması noksanlıktır 

Sırf hayırlı olmayanı kazanması da hüsrandır.” 712 

                                                 
709 Buhârî, Îmân 4-5; Rikâk 26; Muslim, Îmân 64-65. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Cihâd 2; Tirmizî, 

Kıyâmet 52; Îmân 12; Nesâî, Îmân 8, 9, 11. 

710 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 143; II, 587. 

711 Buhârî, Teheccüd 19; Muslim, Sıyâm 185. 

712 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 281. 



 

 

 

192 

Aliyyu’l-Kârî “Her birinizin her eklemi için günde bir sadaka vermesi 

gerekir. Bu sebeple her tesbîh (subhânallah) bir sadaka, her hamd (elhamdulillâh) bir 

sadaka, her tehlîl (lâ ilâhe illallah) bir sadaka, her tekbir (Allahu ekber) bir sadaka, 

iyiliği tavsiye etmek sadaka, kötülükten sakındırmak sadakadır. Kuşluk vakti kılınan 

iki rekat namaz ise bunların hepsinin yerini tutar” 713 hadisini şerh ederken Allah’ın 

lütuflarının bol olduğu ve her fırsatta kuluna bol lütuf ve nimetler ihsan ettiği, 

dolayısıyla sürekli şükür halinde olması gerektiği ile ilgili bilgiler vermiştir. Daha 

sonra şu beyitleri nakletmiştir: 

 ِ  وَكَمْ لِلَّهِ مِنْ لطُْفٍ خَفِي 

  ِ يدَِق  خَفَاهُ عَنْ فَهْمٍ ذكَِي    

“Allah’ın nice gizli lütufları vardır ki, 

Bu gizlilik zeki birisinin fehminden daha dakik ve incedir.”714 

İlim bahsinde “Size en cömert kimsenin kim olduğunu haber vereyim mi? 

Allah bütün cömertlerden daha cömerttir. Ben Âdemoğullarının en cömerdiyim. 

Benden sonra onların en cömerdi ise Allah’ın kendisine ilim verip bu ilmi yayan 

kimsedir. Bu kimse kıyamet günü tek başına bir ümmet olarak diriltilecektir. Bundan 

sonra en cömert olan ise şehit edilinceye kadar Allah yolunda nefsinden fedakârlıkta 

bulunan kişidir.” hadisinin izahında âlimlerin bir ümmet olması ile ilgili açıklamalar 

verirken “Şair de şöyle demiştir” diyerek âlimin önemi ile ilgili şu beytleri 

nakletmiştir: 

 لَيْسَ مِنَ اللَّهِ بِمُسْتنَْكَرٍ 

أنَْ يَجْمَعَ الْعَالمََ فيِ وَاحِدِ     

“Bütün âlemi bir şahsiyette toplamak  

                                                 
713 Muslim, Musâfirîn 84; Ebû Dâvud, Tatavvu’ 12. 

714 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 357. 



 

 

 

193 

Cenâb-ı Hakk için yadırganacak bir şey değildir.”715 

Helal yemenin önemi ile ilgili hadisin şerhinde “Bazı zarif insanlar şöyle 

demiştir” diyerek bir demet beyit sunmuştur: 

 يَقوُلُ لِيَ الْجَهُولُ بِغَيْرِ عِلْمٍ 

دعَِ الْمَالَ الْحَرَامَ وَكُنْ قَنوُعًا   

ا لمَْ أجَِدْ مَالًَّ حَلَالًَّ   فلََمَّ

وَلمَْ آكُلْ حَرَامًا مِت  جُوعًا   

“Cahiller bilmeden bana diyorlar ki 

Haram malı bırak ve kanaat sahibi ol 

Helal mal bulamayınca 

 Haram da yemem açlıktan ölürüm.”716 

Kaynak belirtmeden şiirleri naklettiği gibi hem müellif ismi hem de eser 

ismini kayderek nakilde bulunuduğu da olmuştur. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in mezarına 

konan kumaşlarla ilgili hadisin izahında kumaşın rengi ve özelliği ile ilgili bilgilerden 

bahsedilerek Hz. Muhammed (s.a.v.)’in ve diğer peygamberlerin topraklarda 

çürütülmediği ile ilgili nakillere yer vermiş ve İrâkî’nin Elfiye’sinden şu beytleri 

okuyucuya taktim etmiştir: 

 وَفرُِشَتْ فيِ قَبْرِهِ قَطِيفةٌَ 

وَقِيلَ أخُْرِجَتْ، وَهَذاَ أثَبَْتُ     

“Onun kabrine kadife kumaş kondu 

                                                 
715 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 519. 

716 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 10. 



 

 

 

194 

Denildi ki, o çıkarılmıştır ve bu da sabit olmuştur.”717 

İbn Abdilberr’in İstiâb’ında çıkarılma olayının toprak dökülmeden önce 

vuku bulduğunu da nakletmiştir.718 

2. Manzumlar: Aliyyu’l-Kârî bazen “manzum”lardan istifade ederek 

hadislerin şerhinde edebî üslup kullanmıştır. Meselâ; İstihâre namazı ile ilgili hadisin 

şerhinin son kısmında Muhammed ibn Abdillah el-Ensârî’den şu manzum beytleri 

nakletmiştir: 

 يَا خَائرًِا لِعَبِيدِهِ 

 لََّ تتَرُْكَّنَ أحََداً سُدىَ

 خِرْ لِي إِلَيْكَ طَرِيقَةً 

 بِيدَيَْكَ أسَْبَابُ الْهُدىَ

“Ey Kuluna hayırla muamele eden! 

Kimseyi başı boş bırakma. 

Bana sana yönelecek hayırlı bir yol göster. 

Bütün hidâyet sebepleri senin elindedir.”719 

f. Hadislerdeki Cevâmiu’l-Kelim İfadelerin Tesbiti 

Hadislerin anlaşılmasında önem arz eden konulardan biri de metinde 

kullanılan kelime ve kavramların sınırlarını doğru tespit etmek ve anlamaktır. Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in kullandığı edebî üslup ve belâğat kabul görmüş ve 

beğenilmiştir. “Cevâmiu’l-kelîm” de Hz. Peygamber (s.a.v.)’in edebîlik yönünü 

                                                 
717 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 154. 

718 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 154. Şiirle ilgili açıklamalar için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 150; 

III, 257. 

719 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 366; Diğer örnekler için bkz.,  IV, 189; V, 185; 266; VIII, 343. 



 

 

 

195 

gösteren özelliklerden biridir. O, kısa ve öz konuşmuş, ancak konuştuğunun anlamı 

derin ve geniş olmuştur.  

Hadislerde “Cevâmiu’l-kelîm” nitelikli kavram ve ifadelerle 

karşılaşılmaktadır. Aliyyu’l-Kârî de hadisin anlaşılmasında bunun önemini bildiği 

için onlara temas etmiş ve cevâmiu’l-kelîm nitelikli olduklarını açıklamıştır. Örnek 

verecek olursak: 

Sufyan es-Sakafî’nin Rasûlullah (s.a.v.)’e sorduğu “Bana öyle şey söyle ki, 

onu senden başka kimseden sormayayım” konulu hadisi şerh ederken Ali ibn Ebî 

Tâlib’ten gelen rivâyeti de şahit olarak kullanmıştır. Sözkonusu rivayet şöyledir: 

 “Dedim ki, Yâ Rasûlallah! Bana tavsiye et. O’da (s.a.v.) “Deki Rabbim 

Allah’tır, sonra da dosdoğru ol (istikamet üzere ol)!” Ben de şöyle dedim: “Rabbim 

Allah’tır. Tevfik Allah’tandır. Ona inandım ona güvendim.” Bunun mükabilinde 

Rasûlullah (s.a.v.): “İlmin sana fayda verdi Yâ Ebâ Hasan!” dedi. Bu ifadelerin 

peşinden hadisin cevâmiu’l-kelîm niteliğinde olduğunu ifade etmiştir. İzahlarını “Bu 

hadis cevâmi’ul-kelîmdendir. Usûl-ü İslâm’ı, yani tevhid ve tâati kapsıyor. Tevhid 

“Amentu billah” kelamı ile hasıl oluyor. Tâat de çeşitleri ile “sonra dosdoğru ol (  ثم

 kelimesinin altında cem edilmişdir” şeklinde kaydetmiştir 720 ”(استقم

مَا أقَوُلُ فِيهَا؟ عَنْ عَائشَِةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قلُْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أرََأيَْتَ إِنْ عَلِمْتُ أيَ  لَيْلَةٍ الْقدَرِْ 

 تحُِب  الْعَفْوَ فَاعَفُ عَن يِ  قَالَ: " قُولِي: اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفوٌُّ 

 Hz. Âişe demiştir: “Yâ Rasûlallah! Kadir gecesini bilirsem hangi duayı 

okuyayım? diye sordum. O da, “Allah’ım sen affedicisin, affı seversin, beni affeyle” 

deyin.”721 Bu hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî rivayette nakledilen  duanın cevâmiu’l-

kelîm’den olduğunu söylemiştir. Çünkü  bu dua dünya ve ahiretin hayırlarını 

kapsamakta, tüm günahların itirafı, nimet ve bağışlanma isteği, günahların örtülmesi 

ve bağışlanma isteği, iyilerle birlikte cennete dahil olma talebi vardır. İşte kurtuluş 

                                                 
720 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 162. 

721 Tirmizî, Daâvât 93. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, hadis no: 2091. 



 

 

 

196 

budur.722 

Aliyyu’l-Kârî hadislerdeki cevâmiu’l-kelîm’le ilgili açıklamaları sadece 

kendi izahları ile değil aynı zamanda diğer şerh âlimlerinden naklerle de yapmıştır. 

Meselâ; 

جَالِ اللَّهُمَّ إِن يِ أعَُوذُ بكَِ مِنَ الْهَم ِ وَالْ     حُزْنِ، وَالْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَالْجُبْنِ وَالْبخُْلِ وَضَلَعِ الدَّيْنِ، وَغَلَبَةِ الر ِ

“Allahım, tasadan ve hüzünden, acizlikten ve tembellikten, korkaklıktan ve 

cimrilikten, borca mağlub olmaktan ve insanların (bana) galib gelmesinden sana 

sığınırım” 723  rivayetinde yer alan duanın cevâmiu’l-kelîm mahiyeti taşıdığını 

Kirmânî’den (ö. 786/1384) şöyle nakletmiştir: “Bu dua cevâmiu’l-kelîm’dir. Çünkü 

insan üç özellik sayesinde rezil olabilir: Nefs, beden ve dış etkenler. Birincisi akıl, 

gadap ve şehvetle olur. Tasa ve hüzün akılla, korku şehvetle, acizlik ve tembellik de 

bedenle ilgilidir.”724  

6. Hadislerle İlgili Kendi Görüşlerini Zikretmesi 

Aliyyu’l-Kârî’nin şerhinde bol miktarda nakilde bulunduğu bir gerçektir. 

Hadislerin izahında ayet, hadis ve âlimlerin görüşlerinden istifade etmesi yanısıra 

kendi kanâatini de kaydetmiştir. Dolayısıyla hadisleri şerhederken kendisine has 

farklı yaklaşımları olmuş ve hadislerin anlaşılması için elinden gelen çabayı 

sarfetmiştir. Bu hususlar örneklerde daha net şekilde görülecektir. Genellikle kendi 

fikir ve görüşünü beyan ederken “قلت اقول” (kultu, ekûlu) cümlelerini, bazen de 

“hadisden şu anlaşılıyor”, “velhâsılı” gibi ifadeleri kullanmıştır. Şöyle ki: 

1. Kendi kanâati: Zikirlerin keyfiyyeti ile ilgili hadisin şerhini yaparken 

hadisdeki hikmet ve maksadı اقول (ben derim ki) diyerek şöyle izah etmiştir: “Ben 

derim ki, bu hadiste tefekkür ederek maksadına uygun şekilde az yapılan zikir, bu 

inceliklerden uzak şekilde yapılan çok zikirden evladır. Bu konuya Kur’ân-ı Kerîm 

                                                 
722 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 24; IV, 517; Ayrıca bkz., III, 260; V, 367; V, 422... 

723 Buhârî, Daâvât 36; Muslim, Zikir 15; Tirmizî, Daâvât 75; Ebû Dâvud, Menâsık 24. Aliyyu’l-

Kârî, Mirkât, hadis no: 2458. 

724 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 313. 



 

 

 

197 

okumayı kıyas edebiliriz. Şöyle ki, tefekkür, tezekkür ile okunan bir âyet bu şekilde 

okunmayan sayfalarca Kur’ân-ı Kerîm’den daha faziletlidir. Hadiste şuurlu zikir 

yapmaya teşvik vardır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in dilinden varid olan zikir kelimeleri, 

diğer bütün insanların zikirlerinden daha faziletlidir.”725  

Namaz bölümünde “Hz. Peygamber (s.a.v.) akşam namazından sonra iki 

rekatlık sünnette kırâati cemaat mescitten dağılıncaya kadar uzatırdı” 726  hadisini 

açıklarken Aliyyu’l-Kârî kendi görüşünü şu şekilde kaydetmiştir: “Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in sünnet namazını evde kılmasına rağmen bazen mescitte kılması, sünnet 

namazlarının mescitte de kılınabileceğini göstermek içindir. O îtikafta iken de böyle 

yapmıştır.”727  

Namazdan sonra imamın cemaata doğru dönmesi ile ilgili hadisin izahında 

sahâbe ve diğer âlimlerden bazı görüşler naklettikten sonra kendi görüşünü: “Namaz 

kıldıran namazı bitirdikten sonra ihtiyaç hissettiği tarafa dönebilir. Eğer her iki 

tarafında da camaat aynı eşitlikte ise yine istediği tarafa döner. Ancak sağ tarafına 

dönmesi daha faziletlidir. Çünkü Rasûlullah (s.a.v.) sağ tarafı sever ve her işinde sağ 

tarafı tercih ederdi. Aynı zamanda Hz. Peygamber (s.a.v.) camaatın namazdan sonra 

ayrılmasını istemediği zaman onlara sağ tarafından dönerdi.” 728  şeklinde ifade 

etmiştir.   

“Ey oğlum! Namazda sağa sola bakmak helak sebebidir. Sağa sola 

dönmekten kurtuluş yoksa bunu farzlarda değil, nafilelerde yap!.”  729   hadisinin 

şerhinde “hadisten hâsıl olana göre nafilelerdeki kerâhet farzlardaki kerâhetten daha 

aşağı seviyededir”730 diyerek kendi görüşünü beyan etmiştir. 

Hadis hakkında bazen uzun bazen de kısa ve özet şeklinde kanâatini 

                                                 
725 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 129. 

726 Ebû Dâvud, Salat 15. 

727 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 232. 

728 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 25; IV, 6. 

729 Tirmizî, Cuma 59. 

730 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 70. 



 

 

 

198 

belirtmiştir. Meselâ; “Mümin’in durumu gerçekten hayret vericidir. Çünkü onun her 

hâli kendisi için bir hayır sebebidir. Bu ancak müminler’e ait bir özelliktir. O, 

sevinilecek bir şey başına geldiğinde şükreder, bu onun için bir hayır olur.  Başına 

bir belâ geldiğinde ise sabreder, bu da onun için hayır olur.”731   hadisinin ilgili 

kısmını izah ettikten sonra “Bu hadiste imanın yarısının şükür, yarısının da sabrdan 

ibaret olduğuna işaret vardır”  diyerek hadisin maksadına özet şekilde vurgu 

yapmıştır.732  

Yine “Allah temizdir temiz olandan başkasını kabul etmez”733 hadisinde “bu 

hadisin anlamı şöyledir: “Allah ayıplardan münezzehtir. Ona ancak bu vasıflara 

dikkat ederek yakınlaşa biliriz. Buna ancak güzel amellerle nail olabiliriz” diyerek 

hadisin genel anlamının ne olduğuna dikkat çekmiştir.734   

 Hz. Peygamber (s.a.v.)’e bir kere salavat getirene Allah ve melekler yetmiş 

kere salat ederler”735 hadisinin şerhinde “bu durum Cuma gününe mahsustur. Çünkü 

Cuma günü edilen ibadetlere yetmiş kat fazla sevap verilir.”736 diyerek bu hadisin 

maksadını kendi fikri ile açıklamıştır.  

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ettikten sonra konu ile ilgili bazı tavsiyelerde de 

bulunmuştur. Meselâ; istihâre namazını anlatan hadisi şerh ettikten sonra sonunda 

“bu namazın peşi sıra okunabilecek en güzel dualardan biri de şöyledir” diyerek şu 

duayı tavsiye etmiştir:  

ا، لََّ يَصْرِفُ اللَّهُمَّ اهْدِنيِ لِصَالِحِ الِْعَْمَالِ وَالِْخَْلَاقِ، لََّ يَهْدِي لِصَالِحِهَا إِلََّّ أنَْتَ، وَاصْرِفْ عَن يِ سَي ئِهََ 

 عَن يِ سَي ئِهََا إِلََّّ أنَْتَ 

“Allahım! Beni sâlih amellere ve ahlaka yönlendir. Çünkü ona 

                                                 
731 Muslim, Zuhd 64. 

732 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 189. 

733 Muslim, Zekât 65. 

734 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 320. 

735 Ebû Dâvud, Vitr 26; Dârimî, Rikâk 58. 

736 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 18. 



 

 

 

199 

yönlendirecek senden başka kimse yoktur. Benden kötülükleri uzaklaştır. Çünkü 

senden başka kötülükleri kimse uzaklaştıramaz.”737 

2. Değerlendirmeyi hadislerle destekleme: Aliyyu’l-Kârî kendi görüşünü 

belirttikten sonra fikrini delillendirmek için konu ile ilgili hadisler de nakletmiştir.  

“Bir bedevi gelerek Hz. Peygamber (s.a.v.)’e şöyle dedi: Bana bir amel söyle ki, ben 

o ameli işlediğimde Cennete gireyim. Rasûlullah (s.a.v.): Allah’a ibadet edersin ve 

ona hiç bir şeyi ortak koşmazsın, farz namazları kılarsın, farz olan zekâtı eda edersin 

ve Ramazan orucunu tutarsın. Bunun üzerine Bedevi dedi ki, nefsim yed-i kudretinde 

olan Allâh’a yemin ederim ki, bunun üzerine hiç bir şeyi ben ziyâde etmem ve bundan 

da noksanlaştırmam.” Bedevi dönüp giderken Rasûlullah (s.a.v.): “Bir kimse, Cennet 

ehlinden birini görmek isterse, şu adama baksın,”738 hadisinin son kısmındaki  َّو ل  

 ibaresini açıklarken, kendi görüşünü şöyle kaydetmiştir: “Bu cümleden kasıt انقص منه

“bu bilgileri tebliğ etme ve yerine getirmede her hangi bir şey ziyade etmem ve 

eksiltmem” demektir.  Zîra ibadetleri yerine yetirip kötü amellerden uzaklaşırsa, aynı 

şekilde kılınan namazların kötülükten çekindirdiğini de dikkate alırsak onun 

kurtuluşa ermesi haktır.” Aliyyu’l-Kârî’i değerlendirmesini Buhârî’nin şu rivâyeti ile 

desteklemiştir: “Rasûlullah (s.a.v.) ona (bedeviye) İslâm’ın şeâirini haber verdi o da 

dönüp giderken: “Allah’a yemin olsun ki, Allah’ın farz kıldıklarından ne bir şey 

eksiltirim ne de ziyade ederim.”739 

3. Değerlendirmeyi âlimlerin fikirleri ile destekleme: Hz. Âişe’nin 

rivâyet ettiği, “Hz. Peygamber (s.a.v.) yatsı namazı ile sabah namazı arasında on bir 

rekat namaz kılardı. İki rekatta bir selâm verir ve sonunda bir rekat vitir kılardı. 

Secdenin uzunluğu sizden birinizin okuyacağı elli ayet kadar uzun idi.  Müezzin, 

sabah ezanını okuduktan sonra tanyeri ağarmaya başlayınca Rasûl-i Ekrem kalkar ve 

fazla uzatmadan iki rekat namaz kılardı. Sonra müezzin tekrar gelip namaza 

                                                 
737 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 368; IV, 234. 

738 Buhârî, Zekat 1; Muslim, İman 4. 

739 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 161. 



 

 

 

200 

başlanacağını haber verinceye kadar sağ tarafına uzanıp yatardı”740 hadisinin  ُوَ تبَيََّنَ لَه

 ,kısmının izahında kendi açıklamasını şöyle kaydetmiştir: “Ben derim ki الْفَجْرُ 

buradaki maksat ufukta sarı rengin belli olmasıdır. Buradan da anlaşılıyor ki, sarı renk 

belirince namaz kılmanın müstehap olması sünnetle sabittir. Sonra İbn Hacer’de de 

söylediğime benzer fikir gördüm. O demiştir ki: “Hadis’te sabahın aydınlığı belirince 

ezan okumanın mendup olduğu görülmektedir. Bunun hikmeti de insanların 

rahatlıkla namaza gelmeleri ve yetişmeleridir.” 741  Burada Aliyyu’l-Kârî kendi 

açıklamasına yer vermiş ve görüşüne destek olarak İbn Hacer’in de bu fikirde 

olduğunu söylemiştir.   

Aliyyu’l-Kârî bazen de hadisi şerh ederken âlimlerin görüşlerine yer vermiş 

sonra konuyu kendi ifadeleri ile “velhâsılı şöyledir” diyerek özetlemiştir. “Âlimin 

âbide üstünlüğü, benim içinizden en aşağı derecede olanınıza üstünlüğüm gibidir”742 

hadisinin şerhinde âyet, hadis ve diğer âlimlerin görüşleri ile izahlar verdikten sonra 

sonunda “velhâsılı şöyledir” diyerek şöyle özetleme yapmıştır: “İlim miras olarak 

“haşyet” (korku) bırakıyor. Bunun sonunda takvâ gerçekleşiyor ki, o da ekremiyet 

(üstünlük) ve efdaliyet gerektiriyor. Burada “kimin ilmi şu seviyede değilse o câhil 

gibidir” denmek istenmiştir. Zira o câhildir. Dolayısıyla “Câhile bir defa eyvah olsun, 

âlime ise ise yedi defa eyvahlar olsun.” denmiştir. Selef âlimleri Allah’a isyan edenin 

cahil olduğu konusunda mutâbıktırlar. Onlar şu âyeti delil gösteriyorlar: “( ُإِنَّمَا التَّوْبَة

 Allah’ın kabul edeceği tevbe, ancak bilmeden kötülük 743 (عَلىَ اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلوُنَ الس وءَ بِجَهَالةٍَ 

edip de sonra tez elden tevbe edenlerin tevbesidir.” 744 

“Mümin, Allah katındaki azabı bilseydi, cennetten ümidini keserdi. Eğer 

kâfir, Allah’ın rahmetini bilseydi, cennetten ümidini kesmezdi.”745 hadisinin şerhinde 

                                                 
740 Muslim, Musâfirîn 121, 122. Ayrıca bkz. Buhârî, Ezân 15; Ebû Dâvud, Tatavvu 26; Tirmizî, 

Mevâkît 208; Nesâî, Ezân 41; İbn Mâce, İkâmet 126. 

741 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 236. 

742 Tirmizî, İlm 19. 

743 Nisa, 4/17. 

744 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 474. 

745 Muslim, Tevbe 23; Tirmizî, Daâvât 100. 



 

 

 

201 

şöyle demiştir: “Hasılı bu hadiste kulun Allah’ın cemal ve celal sıfatlarını göz önünde 

bulundurarak  havf ve recâ arasında olması gerektiği vurgulanmıştır. Bu konuda Hz. 

Ömer’den şöyle bir rivâyet nakledilmiştir: “Kıyamet günü bir kişinin cennete gireceği 

söylense onun ben olacağımı umarım. Aynı şekilde bir kişi cehenneme girecek 

denilse onun ben olacağımı sanırım.” Denildi ki, korku yaşarken, ümid ise ölüm 

anında gereklidir.”746  

“Sizden kime dua kapıları açılırsa ona Allah’ın rahmet kapıları açılmış olur. 

Allah kendisinden afiyet istenmesinden hoşnut olur.”747 hadisinin şerhinde âlimlerin 

değerlendirmelerini naklettikten sonra kendi görüşünü beyan ederek onlara karşı 

çıkmıştır: “Yukarıdaki münakaşalardan çıkan sonuca göre âfiyet istemek sadece Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e ait değildir. Bu doğru kabul edilemez. Çünkü o kelam öncekileri 

tamamlar durumdadır. Dolayısıyla âfiyet kelimesini râviye nisbet etmek hadisi nâkıs 

kılar. Şârihlerin ittifakına göre de âfiyet sıhhat anlamını ifade etmektedir. Âfiyet 

kelimesi dünyada sıhhat ahirette ise selameti kapsar. Âfiyet bela ve hastalıktan 

kurtulmaktır. Aynı zamanda âfiyet ûmûru diniyyede selamettir. Fiziki sihhatin olup 

olmaması bunu etkilemez.”748  

Namazı evinde kılmak için izin isteyen, ancak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in izin 

vermediği sahısla ilgili hadisin şerhinde cemaatla namaz kılma hakkında âlimlerin 

görüşlerini naklettikten sonra konu ile ilgili kanâatini açık şekilde kaydetmiştir. Şöyle 

ki: “Bu rivayete dayanarak bazı Şafiî âlimler cemaatle namazın farz-ı kifâye 

olduğunu söylerken,  Ebû Sevrî de bu hadisin cemaatla namazda bulunmanın vâcib 

olduğuna delâlet ettiğini ifade etmiştir. Dolayısıyla cemaatle namaz müekked 

sünnetdir ve âlimlerin büyük ekseriyeti bu görüştedirler.”749  

 4. Değerlendirmeyi tecrübe ettiği olaylarla destekleme: Aliyyu’l-Kârî 

bazen kendi görüşünü belirtirken tecrübe ettiği veya karşılaştığı olayları da 

                                                 
746 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 201. 

747 Ali el-Muttâkî, Kenzu’l-Ummal, II, 64.  

748 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 124. 

749 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 130; III, 131. 



 

 

 

202 

kaydetmiştir. Meselâ; Hutbe îrad etmek için minbere çıkan hatîbin cemaata selam 

verip vermemesi ile ilgili konuyu izah ederken başından geçen şu olayı nakletmiştir: 

“Şafiî’lerin aksine bizim mezhebe göre imam minbere çıkınca selam vermez. Bir gün 

garib bir olay yaşadım. Cuma namazı bittikten sonra Şâfiî mezhebine mensup olan 

imamın yanına gittim ve ona “Ve aleykum selam ve rahmetullahi ve berakatuh” 

dedim. Çok şaşırdı. Ben de dedim ki, “sen ilk selamı verirken müezzin ezan 

okuyordu. Kimse de senin selamına karşılık vermedi. Ve lev ki, bir kimse karşılık 

vermiş olsa da duyulmadığından dolayı farz yerine yetirilmiş olmaz. Ya sen müezzine 

söyle senin selamına karşılık versin, ya da bu uygulamadan vazgeç ki, insanlardan 

vebal kalksın günaha girmesinler.” Hatip ise bana şöyle cevap verdi: “Bu mümkün 

değil. Çünkü adetimize zıttır.” Ben de dedim ki: “bunu terk etmeye irade göstermek 

lazımdır. Aksi takdirde adetler ibadet addedilmeye başlanacak.”750  

5. Soru-cevap metodunu kullanma: Aliyyu’l-Kârî soru-cevap 

metodundan istifade ederek hem konuya dikkat çekmiş, hem de kendi fikrini 

muhatabın dili ile ifade etmiştir. Meselâ; ilim bölümünde ilmin farz olması ile ilgili 

hadisin son kısmında soru cevapları şu şekilde sıralamıştır: “Farzdan önce farz kılınan 

farz nedir? şeklinde soru sorulsa  de ki, amelden önce ilim farz kılınmıştır. Sana 

sorulsa ki, peki farzlarda ne farz kılınmıştır?  de ki, ilim ve amelde ihlas farz 

kılınmıştır. Amelden sonra ne farz kılınmıştır?  şeklinde soru sorulsa de ki, havf ve 

recâ.”751  

Aliyyu’l-Kârî hadislerdeki müphem manaları da sorular sorarak ve 

mukayese ederek şerh etmiştir. Gece namazı ile ilgili bölümde zikredilen “Rabbin 

kula en yakın olduğu vakit, gecenin son kısmdadır. O saatte Allah’ı zikredenlerden 

olmaya gücün yeterse, öyle ol” 752  hadisinin izahında şöyle mukayese yapmıştır. 

“Secde halinde iken kulun Rabbe yakın olması ile Rabbin kula yakın olması nasıl 

anlaşılmalıdır? Bunların arasındaki fark nedir? sorusuna şöyle cevap veririm: “Kulun 

Rabbe daha yakın olması secdedeki (manevi) halıdır. Rabbin kula yakın olmasından 

                                                 
750 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 459; IV, 204. 

751 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 477. Ayrıca bkz. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 258; VII, 28. 

752 Nesâî, Mevâkit 35. 



 

 

 

203 

kasıt ise zikrlerin edildiği gece vakti ile ilgilidir. Bu zaman Rabbin kula yakın olduğu 

vakittir.”753 Aliyyu’l-Kârî Rabbin kula yakın olması ile kulun Rabbe yakın olması 

aynı gibi görünse de aslında farklı şeyler olduğunu izah etmiştir. Birinin zamanla 

ilgili olduğunu diğerinin de secde mekanıyla ilgili olduğunu ifade etmiştir. 

6. Rivâyetin zâhirî anlamına temas: Aliyyu’l-Kârî bazen de hadisleri şerh 

ederken rivayetin zahirinden ne anlaşıldığına temas etmiştir. Hatta konu ile ilgili 

kaleme aldığı  esere de vurgu yapmıştır. Meselâ; Menâsık bölümünde nakledilen 

“Her kim, şu Kâbe-i Muazzama’ya hac niyetiyle gelip de, günah işlemeden haccını 

îfâ ederse, anasından doğduğu gibi günahsız bir şekilde tertemiz olarak evine 

döner.”754  hadisinin neyi ifade ettiğini şöyle kaydetmiştir: “Bil ki, hadisin zahirine 

göre önce işlenmiş küçük ve büyük günahlar affedilecektir. Ancak kul hakkı 

olmamak şartıyla küçük günahların keffarete tabi olduğu da icmâ ile sabit olmuştur. 

Kul hakkı sahibinin rizasına bağlıdır. Tabii ki, şirk de olmaması gerekir. Bu konuda 

bir risâle kaleme aldım ve zikrolunan konuları orada tahkik ettim.”755  

Burada bir noktaya da temas etmek isteriz ki, Aliyyu’l-Kârî genellikle kendi 

görüşünü veya fikrini söyledikten sonra “Allahu a’lem bis’savab” (En doğrusunu 

bilen Allahtır) diyerek konuyu noktalamıştır.756  

D. NÜSHA VE KAYNAK FARKLILIKLARINA TEMAS ETMESİ 

Hadis eserleri ele alınırken karşımıza çıkan konulardan biri de sözkonusu 

eserde nüsha farklılıklarının ve rivâyetlerin farklı kaynaklarının ele alınıp 

alınmamasıdır. Aliyyu’l-Kârî’nin konu ile ilgili tespitleri şöyledir: 

1. Nüshalardaki farklılıklar: Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken önceki 

şerhlerden de istifade ettiğine göre, diğer eserlerdeki tertip, kelime farklılıklarına da 

temas etmiş ve doğru olanın hangisi olduğunu belirtmiştir. Meselâ; Tesbîh, tahmîd, 

                                                 
753 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 277. 

754 Muslim, Hac 438. 

755 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 382; X, 56; XI, 289. 

756 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 462; VIII, 230. 



 

 

 

204 

tehlîl ve tekbîrin sevabı bâbında İbn Hacer’in eserinde tehlîli tahmîd’den önce 

kaydettiğini bunun da yanlış olduğunu, doğru olanın tahmîdin tehlîlden önce olması 

gerektiğini ifade etmiş.757  

Bazı durumlarda da sadece “başka nüshada böyledir” veya “güvenilir diğer 

kaynakta şöyledir” 758  diyerek farklılığı nakletmiş, fakat hangi nüsha olduğunu 

belirtmemiştir. Meselâ; zikrin yüksek sesle bağırıp çağırmadan kısık sesle yapılması 

tavsiye edilen hadiste   ُأيَ هَا النَّاس ifadesinin başka nüshada harf-i nida ile geldiğini 

söylemiştir,” fakat hangi nüshada bununla karşılaştığını ifade etmemiştir.759   

Dua bölümünde Hz. İbrâhim’in Hz. Peygamber (s.a.v.)’in ümmetine selam 

göndermesi ile ilgili hadisin şerhinde ibâre farklılığını şu şekilde beyan etmiştir. 

تكََ مِن يِ السَّلَامَ   تكََ مِن يِ ibaresi başka nüshada (ümmetine benden selam götür) أقَْرِئْ أمَُّ  اقْرَأَ أمَُّ

şeklinde geçmektedir.760 

Bazen kelimelerin nüshalardaki farklılıklarına ve şârihlerin o kelime ile ilgili 

geniş açıklamalarına yer vererek tüm detayları nakletmiştir. Bu konuda ayrıca fikrini 

beyan etmeden kelimenin Mişkât nüshalarında nasıl kayededildiğine vurgu yapmakla 

yetinmiştir. Meselâ; Hz. Peygamber (s.a.v.)’e misafirlikte yemek ve içecek ikram 

edilmesi ile ilgili hadiste  ًَوَوَطْبة kelimesinin nüshalardaki farklı yazılışına şu şekilde 

temas etmiştir; Bu kelime tashîh edilmiş bütün Mişkât nüshalarında iki vav’la ve “ta” 

harfi sâkin tekil olarak kaydedilmiştir. Ancak Mesâbîhu’s-Sunne’de atıf “vav”‘ı 

olmadan  ًَوَطْبة şeklinde nakledilmiştir. 761  Bu ince fark anlam değişikliği 

yapmamaktadır. Sadece eserlerin atıf farklılığına önem verecek kadar dikkatli şekilde 

incelendiğini gösterme bakımından önem taşımaktadır. 

2. Kaynak tespiti: Aliyyu’l-Kârî kaynağı gösterilmeyen bazı rivâyetlerin 

                                                 
757 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 122. 

758 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, XI, 300. 

759 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 131, Ayrıca bkz., V, 142; 264; XI, 332. 

760 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 143; 184; 187. 

761  Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 280; VI, 303; X, 38. 



 

 

 

205 

kaynaklarını tespit etmiş ve kaydetmiştir. Namaz bölümünde Muaz ibn Cebel’in hem 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’le hem de kendi kabilesi ile kıldığı namaz hakkında bilgi 

veren hadisin sonunda sadece (رواه) ifadesi kaydedilmiş ve hiç bir kaynak 

gösterilmemiştir.762  Aliyyu’l-Kârî bu hadisin kaynaklarını ve metnin ziyadelerini 

nakletmiştir.763  

Aliyyu’l-Kârî bazen de hadisin farklı kaynağını قلت   “ben derim ki” ifadesi 

ile göstermiştir. Böylece o hadisin farklı kaynağının da olduğunu ve ona ulaştığını 

göstermiştir. Meselâ; İbadetlerde îtidâlin önemi ile ilgili hadisin kaynağı sadece 

Buhârî olarak gösterilmiştir. Aliyyu’l-Kârî ise “Ben derim ki, bu hadisi İmâm 

Tirmizî, “Şemâil” inde Enes’ten naklen rivâyet etmiştir” diyerek hadisin daha farklı 

kaynağının da olduğunu göstermiştir.764 

Bazı durumlarda Aliyyu’l-Kârî müellif Tebrîzî’nin “bu hadisi Şerhu’s-

Sunne’den başka yerde bulamadım” gibi ifadelerine de açıklık getirmiştir. Şöyle ki, 

“Kim, bir mescit yaparsa, Allah da ona (cennette) onun benzerini yapar”765 hadisin 

açıklamasındakı kaynak kısmında   ِنَّة فيِ شَرْحِ الس  -ibaresi yer almaktadır. Aliyyu’l رَوَاهُ  

Kârî bu ifadenin anlamının “bu hadisi bu kaynaktan başka yerde bulamadım 

demektir” diyerek açıklamalarına şu şekilde devam etmiştir. “Müellifin bunu 

söylemesindeki kastı hadisi kendisinin naklettiği, yani Amr ibn Abese tarîki ile başka 

kaynakta bulamamış olmasıdır. Zira bu rivayete benzer ve aynı anlamda birçok hadis 

mevcuttur.”766 diyerek hadisin diğer kaynaklarını sıralamıştır. 

 

 

 

                                                 
762 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 208. 

763 Kaynaklar ve metin ziyadesi için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 209. 

764 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 285. 

765 Nesâî, Mesâcid 1. 

766 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 552. 



 

 

 

206 

 

DEĞERLENDİRME 

Aliyyu’l-Kârî’nin şerh alanındaki uzmanlığı onun metodunu incelerken 

ortaya çıkmaktadır. Telif ettiği şerhlerin hepsi İslâm dünyasında hüsnü kabul 

görmüştür. 

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken bâb başlıkları hakkında değerlendirme 

ve izahlar yaparak başlamıştır. Daha sonra rivâyetlerin sened ve metn bakımından 

gerekli biligilerini kaydederek sihhat durumları ile ilgili değerlendirmelerine yer 

vermiştir. Eserin “genel nitelikli şerh”ler kategorisine dahil olduğunu düşünürsek 

fazla metodik ve teknik konulara yer verilmemiştir.  

Aliyyu’l-Kârî özellikle muhteva incelemesine önem vermiştir. Kelimeleri 

tüm yönleri ile incelemekle beraber, konuyla ilgili olabilecek tarihî, sosyal, ve ilmi 

gerçekleri de nakletmiştir. Hadisleri hadis ilmi bakımından incelemek ve varsa 

ihtilaflı konuları belirlemek, aralarında çözüm yolu bulmak da müracaat edilen temel 

metodlardan olmuştur. Fıkhî değerlendirmeleri esere başka boyut kazandırmıştır. 

Çünkü eserde Hanefi mezhebinin görüşlerine ağırlık verilmiştir. Şiirlerin ve 

dilbilgisinin mahirce kullanılması da hem hadislerin izahına renklilik katmış hem de 

Aliyyu’l-Kârî’nin alanda bilgisini isbatlamıştır. Hadislerin muhteva 

değerlendirmelerinde kendi kanaatını belirterek görüşlerini delillendirmesi de eseri 

önemli kılan hususlardandır.  

Bu bölümde dikkatimizi çeken ve belki de hata olarak kabul edilebilecek 

birkaç husus tespit edilmiştir. Şöyle ki, Aliyyu’l-Kârî ravîlerle ilgili değerlendirmeler 

yaparken bazen hiçbir kaynağa atıfta bulunmamıştır. Tebrîzî’nin bilgi vermediği bazı 

ravilerle ilgili malumat vermemesi de noksan olarak algılanabilir.  

Hadislerin izahında kullandığı bazı rivâyetlerin kaynakları müellif 

tarafından gösterilmemekle beraber bazılarının kaynakları muteber hadis 

kaynaklarında tespit edilememiştir. Bazen de mevzû haberlerden istifade edilmiştir.    



 

 

 

207 

Nüsha farklılıklarına temas etmesi esere değer katmıştır fakat bazen 

farklılığın hangi nüshadan kaynaklandığı belirtilmemiştir. Bu da sözkonusu nüsha ile 

ilgili değerlendirme yapmada eksiklik olarak karşımıza çıkmaktadır.   

 

  



 

 

 

208 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN  

DEĞERİ ve TESİRLERİ 

  



 

 

 

209 

 

I. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN İSLÂMİ İLİMLER AÇISINDAN 

DEĞERİ  

Şüphesiz ki, Kur’ân-ı Kerîm ve hadisler, tefsir ve hadis ilminin konusu, 

fıkıh, akâid, ahlâk ve benzeri ilimlerin de kaynağı olmuşlardır. Aliyyu’l-Kârî 

şerhinde çesitli ilimlerden yararlanmış ve onlardan söz etmiştir. Bu bölümde 

amacımız Aliyyu’l-Kârî’nin bu ilimlerden ne kadar istifade ettiğini ve hangi 

meseleleri ele aldığını belirlemektir. Zira sözkonusu şerhi diğer şerhlerden ayıran ve 

değerli kılan konulardan biri de kullanılan kaynaklar ve diğer ilimlerle olan irtibatıdır.  

Bu bölümdeki bilgiler şârih’in sözkonusu ilimler ile ilgili hem görüşlerini 

hem de o ilimlere vukufiyetini ortaya koyacaktır.  

A. HADİS USULÜ İLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR 

Bu bölümde Aliyyu’l-Kârî’nin hadis ilmi kapsamına giren konular 

hakkındaki görüşlerine temas edilecekdir. Müellif hadislerin kritiğini yaparken, yani 

sahîhlik, zayıflık konusunda fikirlerini beyan ederken, zaman zaman da hadis çeşitleri 

ve hükümleri hakkında fikrini beyan etmektedir. Konuyu örneklendirerek anlatalım: 

1. Merfû ve mevkûf hadis: Aliyyu’l-Kârî hadis üsulü konularından biri 

olan merfû ve mevkûf hadislerle ile ilgili bilgi vermiştir. Hz. Peygambere nispet 

edilen rivâyetlerı “merfû” ashaba nispet edilenleri ise “mevkûf” şeklinde daha önce 

adlandırılan tasnife uymuştur.767 

 Namaz bölümünde teşehhüd faslında Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hem sağına 

hem de soluna selam verdiği ile ilgili hadisin açıklamasında İbn Mesud’dan rivâyet 

edilen hadisten sonra şu ifadeler yer almaktadır: “Ben derim ki, selam konusundaki 

                                                 
767 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 81. 



 

 

 

210 

ve önceki rivâyet ittifakla hüccettir. Bununla beraber bu rivâyet mevkûf olmakla 

beraber hükmen merfûdur.”768  

Aynı şekilde Namaz bölümünde yer alan bir diğer hadisin 

değerlendirmesinde şu izahı yapmıştır: “Tîbî demiştir ki, (عن ابي هريرة انه كان يقول) 

ifadesinde zamîrin Ebû Hureyre’ye râci olması kuvvetli ihtimaldir. Dolayısıyla hadis 

mevkûf hükmünü taşır. Ben de derim ki, bu mevkûf rivâyettir. Bunun merfû olması 

uzak ihtimaldir. Ancak bu tür mevkûf rivâyetler hükmen merfû kabul 

edilmektedir.”769 

2. Zayıf hadis: Aliyyu’l-Kârî zayıf hadisi “râvilerinden birinin tenkîd ve 

ittiham edilmiş olması dolayısıyla sahîh ve hasen hadisin şartlarını kendisine cem 

etmeyen hadis” olarak tarif etmiştir. 770  

Zayıf hadislerin bazı çeşitleri ile ilgili de tarifler yapmıştır. Meselâ; münker 

hadisi “zayıf râvinin sika râviye muhalif olarak rivayet ettiği hadistir ve amel 

edilmez” şeklinde tarif ederken, şaz hadisi de “sika râvinin kendisinden daha sika 

olan râviye muhalif olarak rivayet ettiği hadis” olarak tarif etmiştir. Muallel hadis 

konusunda da “kendisinde gizli illeti olan hadistir. Söz konusu illet ancak bu alanda 

mâhir kimseler tarafından bilinebilir” şeklinde açıklamaktadır. 771  Ayrıca hadis 

çeşitlerini bilmek için geniş bilgiye sahip olunması gerektiğini ifade ederek bu tür 

konuları “Nuhbetu’l-Fiker” kitabının şerhinde yeteri kadar izah ettiğini kaydetmiştir.  

Aliyyu’l-Kârî zayıf hadisle amel konusuna da temas etmiştir. Bu konudaki 

fikirlerini hadisleri şerh ederken ilgili kısımda kaydetmiştir. Meselâ; “Kim bilerek 

bana yalan isnad ederse cehennemdeki yerine hazırlansın...”772 meâlindeki hadisin 

şerhinde amellerin fazileti ile ilgili konularda zayıf hadisle amel edilebileceğini beyan 

                                                 
768 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 24. 

769 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 206. 

770 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 88-89. 

771 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 89. 

772 Buhârî, İlim 3; Cenâiz 33; Enbiyâ 50; Edeb 109; Muslim, Zuhd 72; Ebû Dâvud, İlm 4; Tirmizî, 

Fiten 70; İlm 8, 13. 



 

 

 

211 

etmiştir.773 Aliyyu’l-Kârî zayıf hadisin mücerred rey’den daha üstün olduğunu da  

kaydetmiştir. 774  Amellerin fazileti dışındaki konularda zayıf hadislerle amel 

konusuna ise tetkîk ettiğimiz eserde temas edilmemiştir. 

Aliyyu’l-Kârî zayıf hadisin mutâbi’ vasıtasıyla zayıflıktan çıkacağını da 

söyler. Bu görüşünü “Kitâbu’l-ilm”de yer alan “Bilerek bir işi yapan âlim bir kimseyi 

aldatmak, şeytana binlerce âbidi aldatmaktan daha zordur.” 775  hadisinin sıhhat 

değerlendirmesinde Taberânî “bu hadisin senedinin zayıf olduğunu, aynı zamanda 

çok sayıda mutâbi’ hadislerin de bulunduğuna ama onların da senedlerinin zayıf 

olduğunu söylemiştir.” Tarîklerin çok olması bir hadisi zayıflıktan çıkarır. Özellikle 

eğer bu hadisi Tirmizî ve İbn Mâce, İbn Abbas tarîki ile rivâyet etmişlerse zayıf 

sayılmaz. Dolayısıyla bu hadis artık zayıf değil hasen hadis olarak kabul 

edilmektedir. 776 

3. Garip hadis: Garip hadisle ilgili olarak Aliyyu’l-Kârî Tirmizî’nin “bu 

hadis gariptir” değerlendirmesine yer verdikten sonra “Bu tarîkten başka tarîki yoktur 

demektir. Râvi rivayetinde tek kalmıştır” diyerek garip hadisin tek tarîkli ve tek râvili 

hadis olduğunu ifade etmiştir. 777  

Başka bir yerde ise garip hadisi farklı tarif etmiştir. Sözkonusu tarif şöyledir: 

“Zabt ve adâlet sahibi râvinin diğer râvilerden teferrüd etmesidir. Sıhhatine zarar 

vermez. Hasen olduğu gibi zayıf da olabilir.”778 

4. Mürsel hadis: Müellif “Kitâbu’l-ilm”de, âlimin âbidden üstün olması ile 

ilgili rivâyetin mürsel olarak rivâyet edildiği ile ilgili ifadenin açıklamasında mürsel 

hadisi “Sahâbînin zikredilmemesidir” şeklinde tarif etmiştir.779 Bir hadisin mürsel 

                                                 
773 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 448; Ayrıca Bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 358; V, 143. 

774 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, II, 507. 

775 Tirmizî, İlm 19; İbn Mâce, Mukaddime 17. 

776 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 88; I, 477.  

777 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 187. 

778 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 50. 

779 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 473; VIII, 405. 



 

 

 

212 

olmasının sebebi olarak unutkanlık veya sahâbe râvilerinin çokluğunu 

göstermiştir.780  

Mürsel hadisin hüccet olması ile ilgili âlimlerin ve mezheblerin görüşlerini 

kaydettikten sonra cumhura göre hüccet olduğunu ve kendisinin de onu hüccet olarak 

kabul edenlerden olduğunu ifade etmiştir.781 O, Şafiî mezhebinde mürsel hadisin 

hüccet olarak kabul edilmediğini de kaydetmiştir.782 Mürsel hadise örnek olarak şu 

rivayeti nakletmiştir: “Kim akşam namazından sonra aralarında kötü bir şey 

konuşmaksızın altı rekât namaz kılarsa, bu onun için on iki senelik ibadete denk 

sayılır.”783   “Bu hadis mürseldir. Çünkü râvisi olan Mekhul tâbiûn neslindendir. 

Sözkonusu râvi hadisin senedinde sahâbî râvisini zikretmeden Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’den nakilde bulunmuştur”784 diyerek değerlendirme yapmıştır.  

Aliyyu’l-Kârî bir hadisin mürsel olup olmamasının bazen rivâyet 

metotlarına bakarak anlaşıldığını söylemiştir. Meselâ; İbn Talha’nın “Bizde Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in Muaz’a yazdığı mektup var...” hadisini açıklarken bu rivâyetin 

mürsel olduğunu söyleyen âlimlerin görüşlerini ve bu hadisin vicâde yolu ile elde 

edildiği için mürsel sayılmadığını söyleyenlerin görüşlerini nakledip konu ile ilgili 

açıklamalarına şu şekilde devam etmiştir: “Bu hadisin vicâde yolu ile nakledilmesi 

konusunda tevakkuf etmek gerekir. Çünkü mektuptaki hattın Muaz’a ait olup 

olmadığının ispat edilmesi ve hatta onu rivâyet etmek için iznin olup olmadığının 

kesinleştirilmesi gerekir. Ayrıca vicâde yolu ile rivâyet olunması onun mürsel 

olmasına engel teşkil etmez. Bu konuyu araştırdım ve Tîbî’de şöyle ifadelerle 

karşılaştım: “Bu vicâde yolu ile gelmiştir. Çünkü bunun başka bir kitaptan yazıldığı 

belli olmuştur. Ancak onun icâzet metoduyla mı, semâ metodu ile mi, yoksa kırâat 

                                                 
780 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 509. 

781 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 19; VIII, 472.  Mürsel hadis ile ilgili bilgi için ayrıca bkz., I, 255; I, 368; 

III, 309; VI, 435. 

782 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 62. 

783 Tirmizî, Salat 431. 

784 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 232. 



 

 

 

213 

yolu ile mi olduğu belli değildir. Bundan dolayı da vicâde sahîh olmadığı için o 

rivâyetin mürsel kabul edilmesi doğru değildir.785  

Sahâbî mürselinin hücceti konusunda âlimlerin arasında icmânın olduğunu 

ve delil olabileceğini kaydetmiştir.786 

5. Metrûk hadis: Aliyyu’l-Kârî metrûk hadisi “Senedinde zabt yönünüden 

çok zayıf bir râvinin bulunduğu hadistir” şeklinde tarif etmiştir.787 Bazı hadislerin 

münker olduğu ifade edildikten sonra, “bu hadis bu tarîkle metrûktur, fakat 

sözkonusu metnin manası sahîhtir ve meşhurdur” diyerek rivayet istifade 

edilebileceğini kaydetmiştir.788  

6. Mevzû haber: Mevzû haber ile ilgili fikirlerini de “Benim tarafımdan bir 

âyet bile olsa insanlara ulaştırınız. İsrailoğullarının ibretli kıssalarından da haber 

verebilirsiniz. Bunda bir sakınca yoktur. Kim bile bile bana yalan isnad ederse, 

cehennemdeki yerine hazırlansın.”789  hadisinin izahında öğrenebiliyoruz. Hadisin 

izahında şu ifadeler yer almaktadır: “Hz. Peygamber (s.a.v.)’e isnad edilen yalan ister 

lehine, isterse de aleyhine olsun fark etmez, aynı şekilde yasaklanmıştır. Bu hadis 

ibadetlere teşvik etmek için hadis uydurmanın caiz olduğunu savunanların aleyhine 

bir delildir. Nasıl ki, bazı sûfiler surelerin fazileti ile ilgili hadisler uydurma 

cehaletine düşmüştür. Teheccüd namazı ve diğer namazlar konusunda da bu yanlışı 

devam ettirmişlerdir. Kesin olan şudur ki, Hz. Peygamber (s.a.v.)’e yalan nispet 

etmek ona iftira etmek demektir.” Dolayısıyla uydurma haber hiçbir şekilde kabul 

edilemez ve delil olarak kullanılamaz. 790   

                                                 
785 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 270.  Mürsel hadis ile ilgili bilgi için ayrıca bkz., I, 255; I, 368; III, 

309; VI, 435. 

786 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, X, 100. 

787 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 483. 

788 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 483. 

789 Buhârî, Enbiyâ 50. Ayrıca bkz., Tirmizî, İlm 13. 

790 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 407. 



 

 

 

214 

7. Akrân rivâyeti: Aliyyu’l-Kârî “Rivâyetu’l-akrân” meselesine de temas 

etmiştir. Her ne kadar Mişkât’ta hadislerin senedleri hazfolunarak nakledilmişse de, 

yeri geldikce senetle ilgili bilgiler de verilmiştir. Akrânın rivâyeti ile ilgili bilgi nâfile 

ibadetlerle ilgili bölümde rivâyet edilen hadisin izahında şu şekilde verilmiştir: “Hz. 

Ali, Hz. Ebû Bekir’den rivâyet etmiştir ki,” gibi ifadelerle yapılan rivâyet akrân 

rivâyeti olarak kabul edilir. Meselâ; Mâlik’in Ebû Hanîfe’den veya Ebû Hanîfe’nin 

Mâlik’ten, İmâm Şâfiî’nin Muhammed ibnu’l-Hasan’dan rivâyeti gibi.” 791 

8. Nâsih-mensûh: Aliyyu’l-Kârî bazı hadislerin nesh edilmesi ve nesh 

etmesi ile ilgili olarak şu bilgileri kaydetmiştir: “Nesh sözlükte değiştirmek demektir. 

Istilahta ise mutlak olan şer’î hükmün nihâî beyanıdır. Kitab’ın sünnetle nesh 

edilmesi meselesine gelince, Sevrî, Şafiî ve bir rivayete göre Ahmed ibn Hanbel 

katında caiz değildir. Ancak İbn Hanbelden gelen bir rivayete göre caizdir ki, Ebû 

Hanîfe ve İmâm Mâlik’in görüşü de bu yöndedir. Onların delilleri de  َكُتِبَ عَلَيْكُمْ اذِاَ حَضَر

قاًّ عَلىَ الْمُتَّق۪ينَ  احََدكَُمُ الْمَوْتُ اِنْ ترََكَ خَيْراًًۚ الَْوَصِيَّةُ لِلْوَالِديَْنِ وَالَّْقَْرَب۪ينَ بِالْمَعْرُوفًِۚ حَ    Sizden birinize ölüm 

gelip çattığı zaman, eğer geride bir hayır (mal) bırakmışsa, anaya, babaya ve yakın 

akrabaya meşru bir tarzda vasiyette bulunması size farz kılındı792 âyetinin  َلََّ وَصِيَّة

  .Varise vasiyet yoktur”793 hadisi ile nesh edilmesidir“  لِوَارِثٍ 

Bazen hadis usûlü terimleri ile ilgili bilgileri âlimlere atıflarda bulunarak 

zikretmiştir. Yukarıda kaydedilen hadisin şerhine devam ederken Abdullah ibn 

Mubârek’e atfen “İsnad dindendir. Eğer isnad olmasaydı herkes dilediğini söylerdi” 

diyerek isnadın önemli olduğunu belirtmiş ve fikrini “İsnad, muhaddisler katında 

muteberdir. Aksi takdirde mevzû haberler için de isnad sözkonusu olabilirdi” 

sözleriyle pekiştirmiştir.794  

“Kitabu’l-İlm” bahsinde “Sika” kavramını şöyle izah etmiştir: “Sika âdil, 

                                                 
791 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 367; V, 206; XI, 404. 

792 Bakara, 2/180. 

793 Ebû Dâvud, Vasiyet 6.  

794 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 408. 



 

 

 

215 

takvâ ve diyanet ehli kimselere” denir.”795  

B. TEFSİR İLMİNE DAİR AÇIKLAMALAR 

Kur’ân-ı Kerîm ile hadîs-i nebevî birbirinden ayrılmaz bir bütündür. 

Dolayısıyla bunların doğru anlaşılmasında ve izah edilmesinde mutlaka her ikisinden 

istifade etmek gerekmektedir. Yani Kur’ân-ı Kerîm’deki âyetlerin tefsirinde 

hadislere muracaat etmek kaçınılmaz olduğu gibi, hadislerin izahında da Kurân’-ı 

Kerîm âyetlerinden istifade etmek kaçınılmazdır. Aliyyu’l-Kârî eserinde tefsir târihi, 

bazı usül bilgileri ve kırâat ilmi ile ilgili malumatları da nakletmiştir. Şöyle ki: 

1. Kur’ân-ı Kerîm’in yedi harf üzerine indirilmesi meselesi: “Kur’ân-ı 

Kerîm yedi harf üzerine indirilmiştir. Her bir ayetin zâhiri ve bâtını vardır. Her ayet 

için bir had ve her had için bir matla’ (hakikatini müşahede yeri) vardır.”796 hadisinin 

şerhinde “Yedi harf” meselesine geniş şekilde yer vermiş ve bu konudaki âlimlerden 

farklı nakiller kaydetmiştir.  

Müellif, yedi harften kastın kırâat, dil veya ahkâmın çeşitleri olduğunu ifade 

etmiş ve şu şekilde izaha devam etmiştir: “Şârihler yedi harften kastın Arap dili 

olduğunu, yani fasih yedi arap lehçesi olduğunu söylemiştir: Kureyş, Sakîf, Tay, 

Havâzin, Huzeyl, Yemen, Benî Temîm gibi. Bazı âlimler de buradaki yedi harften 

kastın yedi dil âlimi olduğunu savunmuştur. Yediden maksatın yedi meşhur kırâat 

olduğunu ifade eden âlimler de olmuştur.  

Aynı zamanda bu hadiste zikredilen yedi harften kastın yedi anlam olduğu 

da söylenmiştir.  Aliyyu’l-Kârî bunları şu şekilde sıralamıştır: “Emir, nehiy, kıssalar, 

misaller, va’d, vaîd ve meviza.” 

                                                 
795 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 508. 

796 Taberî, Câmiu’l-Beyân, I, 22. 



 

 

 

216 

 Bazı âlimler ise yedi manayı şu şekilde sıralamıştır: “Akâid, ahkâm, ahlak, 

kıssalar, misaller, va’d ve vaîd.” Bunları “emir, nehiy, helal, haram, muhkem, 

müteşâbih ve emsal” şeklinde sıralayanlar da olmuştur.797  

2. Kur’ân-ı Kerîm’in çoğaltılması: Konu ile ilgili uzun açıklamalardan 

sonra  şöyle malumatlara yer vermiştir. 

 “Hâsılı Kur’ân-ı Kerîm üç defa cem edilmiştir: 

Birincisi: Hz. Peygamber (s.a.v.)’in huzurunda gerçekleşmiştir. Zeyd ibn 

Sâbit’ten rivâyet edildiğine göre o şöyle demiştir: “Biz Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

huzurunda iken Kur’ân-ı Kerîm’i kumaş, kağıt parçalarına yazardık. Yani, inen 

âyetleri ayrı yazar, sonra onları Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yönlendirmesi ile sureler 

şeklinde düzenlerdik.”  Hattâbî ise şöyle nakilde bulunmuştur: “Kur’ân-ı Kerîm’in 

tamamı Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde yazılmıştır. Ancak bir yere cem 

edilmemiş ve sureler tertiplenmemişti.”  

İkincisi: Hz. Ebû Bekir’in döneminde Hz. Ömer’in teşvik etmesi ile cem 

edilmiştir. Bundan dolayı da ilk cem eden olarak Hz. Ebû Bekir kabul edilmiştir. Hz. 

Ebû Bekir Zeyd’e cem etmeyi emretmiş ve bu nüshalardan bir tanesi kendisinin 

elinde, diğerleri de Hz. Ömer ve kızı Hafsa’nın elinde muhafaza edilmiştir.  

Üçüncüsü: Hz. Osman zamanında surelerin tertibi ile cem edilmiştir.798 

3. Kırâat farklılığı: Hz. Peygamber (s.a.v.)’e salavat okuma ile ilgili hadiste 

 ibaresinde “en-nebî” kelimesinin hem hemze ile, hem de idğam ile علي محمد النبي

okunmasının caiz olduğunu ifade etmiştir. Aynı zamanda yedi kırâat’ta her iki türlü 

okunduğunu söylemiş, ancak idğâmın tercih edildiğini kaydederek kendisinin bu 

görüşü benimsediğini kaydetmiştir.799 

                                                 
797 Bu konudakı geniş açıklamalar için bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 496. 

798 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 500. 

799 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 16. 



 

 

 

217 

4. Âyetlerin esbâb-ı nüzûlu: Aliyyu’l-Kârî esbâb-ı nüzulları kaydederek 

hem âyetlerin anlaşılmasını hem âyetler ışığında hadislerin doğru anlaşılmasını 

hedeflemiştir. Fakat rivayetlerle ilgili kendi değerlendirmesini yapmamıştır.  Meselâ; 

“Cehennemlik oldukları anlaşıldıktan sonra, akraba bile olsalar, puta tapanlar için 

mağfiret dilemek Peygamber’e ve müminlere yaraşmaz” 800âyetinin nüzul sebebi 

olarak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in annesinin mezarını ziyaret etme esnasında Allah’tan 

ona istiğfar etmek için izin istemesi ile ilgili hadisi göstermiştir.801  

Dualar bölümünde  geçen “Benim için “De ki: Ey kendi aleyhinde sınırı 

aşanlar!…” 802  âyeti, dünya ve içindeki şeylerden daha sevimlidir.” diyen Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e oradakılardan biri şöyle sordu: “Ey Allahın Rasûlu! Şirk kosan 

biri için de böyle midir?. Hz. Peygamber (s.a.v.)  bir süre sustu. Sonra üç kere “şirk 

koşanlar hariç” buyurdu.” hadisinde zikrolunan âyetin nüzul sebebini şöyle 

kaydetmiştir: “İbn Abbas’tan rivâyet edildiğine göre Rasûlullah (s.a.v.) İslâma davet 

etmek için Vahşî’nin yanına birini gönderdi. Vahşî Hz. Peygamber (s.a.v.)’e şöyle 

cevap gönderdi: “Bir insanı öldürenin, zinâ edenin ve şirk koşanın azaba maruz 

kalacağını söylerken beni nasıl dinine davet edersin. Ben bunların hepsini işledim. 

Bunun üzerine Allah şu âyeti indirdi: “Ancak tevbe ve iman edip iyi davranışta 

bulunanlar müstesnâdır...” 803  Bu durum karşısında Vahşî şöyle dedi: “Bu şart 

ağırdır. Belki ben buna güç yetiremem ve amel-i sâlih sahibi bir kişi olamam. O 

zaman nasıl olacak? Bundan başka birşey yok mu? diyerek Peygamber (s.a.v.)’e 

adam gönderdi.   Bu sefer Allah şu âyeti indirdi: “Allah kendisine ortak koşmayı 

elbette bağışlamaz, bundan başkasını dilediğine bağışlar.”804 Âyeti okuyunca Vahşi 

şöyle dedi: “Kalbim mutmain olmadı. Bundan sonra da ben kendimi şüphede 

görüyorum. Allah beni bağışlar mı bilmiyorum. Bu durum karşısında şu âyet nazil 

oldu: “De ki: “Ey kendilerine kötülük edip aşırı giden kullarım! Allah’ın rahmetinden 

umudunuzu kesmeyin. Doğrusu Allah günahların hepsini bağışlar. Çünkü O, 

                                                 
800 Tevbe, 9/113. 

801 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 216. 

802 Zumer, 39/53. 

803 Furkan, 25/70. 

804 Nisa, 4/48. 



 

 

 

218 

bağışlayandır, merhametlidir.” 805  Vahşi bu âyetten sonra mutmain oldu ve İslâm’ı 

kabul etti. Müslümanlar dediler ki, bu ona has durum mudur, yoksa herkese şamil 

midir?. Hz. Peygamber (s.a.v.) de, “herkese şâmildir” diyerek cevap verdi.806  

Bu konu ile ilgili bir örnek daha verebiliriz. Nikah bölümünde Yahûdilerin, 

hanım ile arka taraftan cimâ edilince çocuğun şaşı doğacağı ile ilgili bilgilerin 

nakledildiği hadisin şerhinde, “bu durum karşısında Allah şu âyeti indirmiştir” 

diyerek, âyeti kaydetmiştir : اؤكُمْ حَرْثٌ لكَمُْ ن  فَأتْوُا حَرْثكَُمْ انَّٰى شِئتْمُْ  سََٓ “Kadınlarınız sizin için 

bir tarladır. Tarlanıza nasıl dilerseniz öyle varın.”807  

5. Nesh: Aliyyu’l-Kârî âyetler arasında nesh vuku bulmuş ise buna da temas 

etmiş ve izah etmiştir. Meselâ; recm konusunda “lafzî nesh”in olduğunu “bu mesele 

recm konusunda lafzî nesh meydana gelmeden önce vukubulmuştur” diyerek ifade 

etmiştir. Fakat lafzî neshin ne anlama geldiğini açıklamamıştır. 808 

6. Âyetlerin şahsi istekler doğrultusunda izah edilmesinin doğru 

olmaması: Kur’ân-ı Kerîm’in herkes tarafından kendi görüşünü desteklemek için 

kullanıldığına dair hadisin şerhinde şu bilgileri nakletmiştir: “Ehl-i Sünnet hayır ve 

şerrin Allah’tan olduğunu söylüyor ve bu görüşlerine yüce Allah’ın şu âyetini delil 

olarak gösteriyorlar: “De ki hepsi Allahtan’dır.”809 Kaderiyye mezhebi ise bunun 

böyle olmadığnı savunuyor ve delil olarak da şu âyeti gösteriyorlar: “Sana ne iyilik 

gelirse Allahtan’dır. Sana ne kötülük gelirse kendindendir.”810 Tartışma ile ilgili 

Aliyyu’l-Kârî Kaderiyye mezhebinin delil olarak zikrettiği âyetin bu konu ile ilgili 

olmadığını açıklamış ve fikrini müfessirlerin açıklamaları ile desteklemiştir. 

Aliyyu’l-Kârî Ehl-i Sünnet’in görüşünün daha isabetli olduğunu savunmuştur. Aynı 

                                                 
805 Zümer, 39/53. 

806 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 194. Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  V, 325 428.  

807 Bakara, 2/223; Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 343; Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 267. 

808 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 114. 

809 Nisa, 4/78. 

810 Nisa, 4/79. 



 

 

 

219 

zamanda bu gibi tartışmalı konularda Müslümanların icmâ’ını dikkate almak 

gerektiğini de zikretmiştir. 811  

C. FIKIHLA İLGİLİ AÇIKLAMALAR 

Daha önce de ifade edildiği gibi, Aliyyu’l-Kârî’nin şerhi yazmadaki 

amaçlarından biri de mensup olduğu Hanefî mezhebinin delillerini açıklamak idi. 

Dolayısıyla fıkhî konulara esas teşkil eden hadislerin şerhlerinde bol miktarda 

mezhep görüşlerine ve tartışmalara yer vermiştir. Sözkonusu tartışmalar ve görüşler 

çalışmamızda özel konu olarak ele alınmış ve gerekli incelemeler yapılmıştır.  Bu 

bölümde ise fıkıh usûlü terimleri ve tarihine konu olabilecek malumatlar 

sunulacaktır. Aynı zamanda metod olarak ne kadar fıkhî terminolojiden istifade 

edildiği belirlenecektir: 

1. Fıkhî terimler: Fıkhî terimlerle ilgili hem bilgi vermiş hem de onların 

birbirinden farklı noktalarına temas etmiştir. Fıtır sadakası bâbında fıtır sadakasının 

farz mı, vâcib mi olduğunu izah ederken farz ile vâcib’in bir birinden farklı olduğunu 

kaydetmiştir. O, farz’da sübutun kat’î olduğunu, vâcibde ise delilin sübutunun zannî 

olduğunu söylemiştir.812 Aynı zamanda o diğer mezheplerden farklı olarak Hanefî 

mezhebindeki farz ve vâcib ayrımına dikkat çekmiştir. Rükün ile ilgili de şu kısa 

açıklamayı vermiştir. “Her rükün vâcibdir, ancak her vacibi rükün olarak kabul 

edemeyiz.”813 

Tilâvet secdesi ile ilgili hadiste azîmet kavramını “Fıkhî ıstılahta azîmet, asıl 

ile hükmün sabit olması demektir” şeklinde açıklamıştır.814   

Fıkhî terimleri açıklarken bazen garîbu’l-hadîs kitaplarından,815 bazen de 

âlimlerin görüşlerinden faydalanarak şerh etmiştir. Meselâ; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

                                                 
811 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 493-494. 

812 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 280. 

813 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 409. 

814 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 101. 

815 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 71. 



 

 

 

220 

muhâbereyi yasakladığı ile ilgili hadiste muhâbere kelimesini şöyle açıklamıştır: “Bu 

muzâre’a demektir. Arazinin üçte bir, dörtte bir gibi bir karşılığa ekilmesi 

demektir.”816 Muzâbene teriminin de ağaç üzerindeki hurmayı miktarı belli kuru 

hurma karşılığında satmak olduğunu “Şerhu’s-sunne”den nakletmiştir.817 

2. Tartı veya ölçü birimleri: “Beş vesk’tan (yaklaşık 660 kg) az (üründe) 

zekât yoktur”818 hadisinin izahında “Vesk” hakkında şöyle der: “O altmış sa’dır. Her 

sa’ dört müd’dür. Her müd de 1.3 rıtıl’dır. Bu ölçü birimi Hicazlılara göredir. İmâm 

Şâfiî de bunu esas kabul etmiştir. Ancak Ebû Hanîfe ve İmâm Ebû Yusuf’a göre her 

müd iki rıtıl’dır. Bir rıtıl da 130 dirheme eşdeğerdir.”819 

3. Aslî deliller: Burada kıyas konusunu ele alabiliriz. “Üzümlerin zekâtı 

hakkında Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurdu: Hurmaların zekâtı tahmin edildiği 

gibi üzümlerde de tahmin yapılabilir. Hurmanın zekâtı kuru hurma olarak alındığı 

gibi üzümün zekâtı da kuru üzüm olarak alınır.” 820  hadisinin şerhinde, üzümün 

zekâtının hurmaya kıyas edilerek verileceğini söylemiştir. Onun sözlerine göre hurma 

asıl, üzüm ise ona kıyas olunandır. Çünkü Hayber yedinci yılın ilk günlerinde feth 

edilmişti. Hayber’in hurma bağları meşhur idi. Daha sonra Tâif feth olununca üzüm 

üreticiliği de gündeme gelmiştir. Tâif’te üzüme, hurmaya takdir edilen fiyat takdir 

edilmiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber (s.a.v.) hurmalara yapılan zekât muamelesinin 

üzüme de yapılmasını tavsiye etmiştir.”821 Aliyyu’l-Kârî kıyas konusunda hüküm 

belli bir konuya özel olursa, ona diğer ibadetlerin kıyas edilemeyeceğini de ifade 

etmiştir.822 

4. Ferî deliller: Ferî delille ilgili Sedd-i zerâî örneğine bakabiliriz: 

“Rasûlullah (s.a.v.)’ın âilesinden birisi vefat etmişti. Kadınlar, arkasından ağlamak 

                                                 
816 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 70 

817 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 69;75. 

818 Buhârî, Zekât 42. 

819 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 252; VI, 71; 95. 

820 Tirmizî, Zekât 17. 

821 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 272. 

822 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 92. 



 

 

 

221 

üzere toplandılar. Hz. Ömer (r.a) onları bundan men etmek ve geri çevirmek üzere 

kalktı. Hz. Peygamber (s.a.v.) müdahale edip: “Ey Ömer! Bırak onları, çünkü göz 

ağlar, kalp hüzünlenir.” buyurdu.”823 Bu hadisin izahında Hz. Ömer’in kadınlara 

müsade etmemesinin sebebini şu şekilde izah etmiştir: “Kadınlar yüksek sesle olmasa 

da kısık sesle ağlıyorlardı. Hz. Ömer sedd-i zerâî bakımından onları bundan nehy 

etmiştir. Çünkü eğer buna karşı çıkmasaydı yasaklanmış ve dîni açıdan hoş kabul 

edilmeyen ağıt yakma durumu vuku bulabilir ve dini bir hüviyyet kazanabilirdi. 

Özellikle bu durum Hz. Peygamber (s.a.v.)’in huzurunda vuku bulsaydı onu daha çok 

üzerdi…”824  

5. Hükümlerin illetleri: Aliyyu’l-Kârî bir kadının halası ve kız kardeşinin 

aynı kişinin nikahında bulanmasının haram oluşunun illetini şu şekilde izah etmiştir: 

“İki kardeş ve hala ile aynı nikahta bulunmasının haram olmasındaki illet, onların 

aynı rahimden olmasındandır. Onları aynı nikahta tutmak aralarında düşmanlık 

çıkarır ve akrabalık bağlarını koparır.”825  

D. AKÂİDLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR 

Kelâm/Akâid ilmi, Allah’ın zâtından ve sıfatlarından nübüvvet ve risâlete 

dair meselelerden, mebde’ ve meâd itibariyle yaratılmışların hallerinden İslâm 

kanunu üzere bahseden bir ilimdir. 826  Aliyyu’l-Kârî bu konularla dolaylı veya 

doğrudan ilgisi bulunan âyetleri tefsir, hadisleri de şerh ederken onlar hakkında 

açıklamalar yapmıştır. Ayrıca izah edilen konular arasında iman-İslâm, kazâ-kader, 

Allah’ın sıfatları, büyük günahlar, gibi konular da yer almış, Aliyyu’l-Kârî bu 

konulardan bazılarını tafsilatlı açıklamış bazılarını ise özet olarak kaydetmiştir. 

Dolayısıyla bu tür hadislerin açıklamaları yapılırken şârihin akâid konuları ile ilgili 

fikirleri de ortaya çıkmış olmaktadır.  

                                                 
823 Nesâî, Cenâiz 16. 

824 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 203. 

825 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 329. 

826 Bilmen, Ömer Nasûhi, Muvazzah İlm-i Kelâm, İstanbul 1972, s. 5. 



 

 

 

222 

Aliyyu’l-Kârî’nin akâid ve kelâm konusunda mahâreti, yazmış olduğu 

eserlerinden bellidir. Bu konuda yapılmış mustakil ilmi araştırmalar da vardır.  

Konumuz Aliyyu’l-Kârî’nin itikâdi görüşlerini belirlemek olmadığı için temel bazı 

kavramlar hakkındaki mülahazalarına yer vereceğiz.  

Îmân, İslâm, mümin ve müslim kavramları hadis şerh kitaplarında öteden 

beri tartışılagelen konulardan olmuştur. Pek çok âlim bu konular hakkındaki 

görüşlerini açıklamış, kavramların lügat ve ıstılah manaları üzerinde durmuş ve 

bunlar arasındaki benzer ve farklı yönlerini ortaya koymuştur.827 Aliyyu’l-Kârî akaid 

ile ilgili açıklamaları şu şekilde yapmıştır: 

1. Îmân ve İslâm: Eserin ilk bâbı olan  “Kitâbu’l-îmân” da bâb ismini 

açıklarken şeriatta “Îman” ile “İslâm” kavramlarının aslında aynı manayı ifade 

ettiğini kaydetmiştir. Müellifin bâb başlığını “Kitâbu’l-îmân” olarak yazması ile 

aslında “İslâm”ı da kastettiğini ifade etmiştir. O, şerhine şöyle devam etmiştir: 

“Sözlük anlamı itibariyle farklılık arz etse de, îmân’ın asıl olduğu, bütün faslın odağı 

ona göre bina edildiği söylenir. Fasılın en önemli konusu olduğu için ve ibadetlerin 

sıhhat şartı olduğu için muamelatdan öne geçmiştir. Sözlükte, kendisi ile emin olunan 

ve mutmain olunan tasdikdir. Şeriat’ta da Allah’tan gelenin kalp ile tasdik 

edilmesidir. Sanki mümin onunla nefsini iki cihandaki azaplardan, yalan ve 

muhalefetten emin kılmış olur. Şöyle denir, emin oldun mu ki, benden başkasına îmân 

ettin. Sonra şöyle denir, onu tasdik ederse iman etmiş sayılır. (امنت) kelimesinin 

anlamı “güven sahibi oldum” demektir. Sonra tasdike geçilir ve lam harfi ile 

müteaddî yapılır. Şöyle ki, konu âyetlerde şu şekilde aksedilmiştir: َوَمَا أنَْتَ بمُِؤْمِنٍ لَنا Sen 

bize inanmazsın…”828 Firavun da şöyle dedi:  َُآمَنْتمُْ له Ona inandınız mı?.”829 Bu ibare 

itirafı kapsar. Aynı kelime“bâ” harf-i cerr ile de meteaddî olur . ِْيؤُْمِنوُنَ بِالْغيَب Gayba 

iman ederler…”830 

                                                 
827 Nevevî, el-Minhâc fî Şerhi Sahîh-i Muslim İbni’l-Haccâc, I, 144-150. 

828 Yusuf, 12/17. 

829 Taha, 20/71. 

830 Bakara, 2/3.  



 

 

 

223 

2. “Allah” tasavvuru: Eserin mukaddime kısmında kaydedilen besmelenin 

izahında “Allah” kelimesi ile ilgili hem dil hem de itikâdî bakımından geniş bilgi 

verilmesi yanı sıra,831 gece namazı bölümündeki şu açıklamalar dikkat çekmektedir: 

“Biz biliyoruz ki, Allah kendisini kitabında “nûr” olarak adlandırmaktadır. Bu 

konuda rivâyetler de vardır. Şöyle ki, Ebû Zerr’den nakledilen bir rivâyette O, Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e Allah’ı görüp görmediğini sormuştur. Hz. Peygamber (s.a.v.) de 

ona şöyle cevap vermiştir: “O, Nurdur. Ben onu nasıl görebilirim.”832  

Aliyyu’l-Kârî Allah konusunda kendi anlayışını kaydederken konunu izah 

edici hadisler de nakletmiştir.833 

Allah’ın bir olması ile ilgili konuya da temas etmiş ve vitir namazı 

bölümünde şu izahlara yer vermiştir. “Allah tekdir; tek olanı sever. Ey Kur’ân ehli! 

Siz de vitir namazını kılınız!”834 hadisinin izahında “innallâhe vitrun” cümlesindeki 

“vitrun” kelimesi ile ilgili şu açıklamaları kaydetmiştir: “Yani Zatında tektir. 

Bölünme kabul etmez. Sıfatlarında tektir. Bunda şüphe yoktur. Onun eşi benzeri 

yoktur. Fiilerinde de tektir. Onun şerîki ve yardımcısı yoktur.”835  

Aliyyu’l-Kârî akâidin tartışmalı konularından biri olan Allah’a nisbet edilen 

“uzuv”larla ilgili bilgilere geniş şekilde temas etmiş ve âyetlerle izah etmiştir:  

دٍ  هِْوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّ ُِ ةِ يهَُودِيٌّ وَلََّ نَصْرَانيٌِّ ثمَُّ يمَُوتُ وَلمَْ يؤُْمِنْ بِالَّذِي بيَِ ، لََّ يَسْمَعُ بيِ أحََدٌ مِنْ هَذِهِ الِْمَُّ

  أرُْسِلْتُ بِهِ إِلََّّ كَانَ مِنْ أصَْحَابِ النَّارِ 

Muhammed’in nefsi elinde tutan Allah’a yemin ederim ki, eğer bu ümmetten 

bir yahûdi veya hristiyan beni işitir de sonra benimle gönderilene iman etmeden 

ölürse mutlaka cehennemliklerden olur” 836  hadisinde “ِْه ُِ  Allah’ın eli” kısmını بيَِ

                                                 
831 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 38-42. 

832 Muslim, İman 291. 

833 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 257. 

834 Ebû Dâvud, Vitir 1; Tirmizî, Vitir 2. Ayrıca bkz., Nesâî, Kıyâmu’l-leyl 27; İbn Mâce, İkâmet 114.    

835 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 307. 

836 Muslim, İman 153. Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  hadis no: 10. 



 

 

 

224 

açıklarken bu konudaki selef ve halef âlimlerin görüşlerine yer vermiştir. Konu ile 

ilgili farklı fikirleri şöyle ifade etmiştir: “Yani nimeti ile oldu, kudreti ile hâsıl oldu, 

iradesi ile sabit oldu. Burada “el” Allah’ın kudretinin mecâzıdır ve müteşâbihdir. 

Selef mezhebi, kelimenin zâhiri manasına inanmak şartıyla hakikati Allah’a havale 

ediyorlar. Bu, Allah’ın murad etmediği bir vasfı ona vasfetmekten sakınmak içindir. 

Cumhurun “ُوَمَا يَعْلمَُ تأَوِْيلهَُ إِلََّّ اللَّه Oysa onun gerçek manasını ancak Allah bilir”837 

âyetinde lafz-ı celâl konusunda vakf etmesi onların fikrini desteklemiş oldu. Bundan 

dolayı da Ebû Hanîfe dedi ki: “Allah’a isnad edilen yed (el) kelimesinin kudret 

şeklinde tevil edilmesi, Allah’ın kendi zatı için uygun gördüğü sıfatın haricine 

çıkmayı engellemek demektir. Bu konuda yapılması gereken Allah’a kendisinin vasf 

ettiği şekilde iman etmek bu konuların teviline kalkışmamaktır.” Biz de bu konuda 

deriz ki, “Onun, mahlukatın eline benzemeyen, kendisinin dilediği şekilde eli (yed) 

vardır.” 

“Âyette, vakfı Lafzatullah üzerinde değil, (rasihune fi’l-ilm) kelimesi 

üzerinde yapan halef mezhebi ise, Allah’ın sıfatı olan yed kelimesinin cisimden 

münezzeh şekilde tevil etmenin caiz olduğunu kabul ederler. Nitekim İbn Abbas: 

“Ben tevili biliyorum ve ben ilimde râsih birisiyim” demiştir.  Onun bu fikri daha 

doğru ve anlamlı kabul edilmiştir. Ancak ilim ve hikmeti artırmak gerekir ki, bu 

nass’ın siyâkını tevil etmeye mutabık olsun. Buradan halef âlimlerin daha bilgili 

olduğu fikri çıkmaz. Bilakis her iki mezhep tenzih konusunda ittifak etmiştir. Ancak 

tevilin mi, yoksa tefvizin (teslim olma, olduğu gibi kabul etme) mi evla olduğu 

konusunda ihtilaf vardır. Muhtemelen selefin döneminde tefvîz daha iyiydi. Çünkü 

onların zamanında kalpler sâlim idi ve henüz bidatler zuhur etmemişti. Halef 

döneminde ise avâmın çoğalması, akıllarına ilk gelen manaya kapılmanın çoğalması 

ve taşkın bidatçilerin ortaya çıkması dolayısıyla tevil daha evlâ oldu. Yine de en 

doğrusunu Allah bilir.”838 

                                                 
837 Âli İmran, 3/7. 

838 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 150-151. Aynı zamanda bu konu ile ilgili değerlendirmesi için bkz; 

İmâm Azâm, el-Fıkhu’l- Ekber Şerhi, 74. 



 

 

 

225 

3. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in makamları: “Kim Muhammed (s.a.v.)’e 

salavat getirir ve: “Ya Rabbim! Muhammed’e salat et ve kıyamet gününde üstün 

makama yerleştir,” derse ona şefaatim vâcib olur” meâlindeki hadisi açıklarken 

buradaki “üstün makam”dan kastın “vesîle” olduğu ve bunun sadece Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’e mahsus, cennetin en üstün makamı olduğu ifade edilmiştir. Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in iki makamı olduğu nakledilmiştir. Bunlardan biri Rahmân’ın arşının 

sağında yer alan makamdır. Öncekiler ve sonrakiler buna gıpta edeceklerdir. İkinci 

makam da cennet’teki mekânıdır. Öyle bir mekândır ki, ondan başka kimseye ait 

değildir.”839 

4. Kazâ ve kader: Yaşanmış olayı merkeze alarak bu konuyu şu şekilde izah 

etmiştir: Kazâyı duanın yok edeceği, ömrünün de iyiliğin uzatabileceği ile ilgili 

hadisin şerhini yaparken, kazâ terimini şu hikaye ile vuzûha kavuşturmuştur: “Kazâ 

mukadder olunan iştir. Hz. Ömer Şam’a varınca Ona “orada veba hastalığı var. Geri 

dönün” dediler. Ebû Ubeyde “Yâ Emire’l-mü’minîn sen kaderden mi kaçacaksın?” 

diyerek onun dönme kararına itiraz etti. O da, “Keşke bunu senden başkası 

söyleseydi. Evet ben Allah’ın bir kaderinden başka bir kaderine kaçıyorum” diyerek 

tedbir almanın da Allah’ın takdiri ile olduğunu söylemiş oldu.840 

5. Cennet, cehennem ve sırat köprüsü: “Nefsim elinde olan Allah’a yemin 

ederim ki hiçbiriniz, ben kendisine babasından da evlâdından da daha sevgili 

olmadıkça iman etmiş olmaz.”841 hadisini şerh ederken son kısmında şu bilgileri 

kaydetmiştir: “Halef ve selef âlimlerin görüşlerine göre muvahhîd olarak vefat eden 

kimseler her haliyle kesin cennete girecektir. Günah işlemekten sâlim ise, çocuk, 

büluğ çağına erince mecnun olan, tevbeyi bozmayarak ve şirk haricinde diğer 

günahlardan sağlam tevbe edenlerin hepisi cennete girecektir. Şirk üzere ölenler 

kesinlikle cennete girmeyecekler. Onlar sırat köprüsünden geçecekler. Sırat 

cehennemin üzerine kurulmuş bir köprüdür. Ondan Allah’a sığınırız. Büyük günah 

işleyen ve tevbe etmeden vefat eden kimsenin âkibeti Allah’ın dilemesine bağlıdır. 

                                                 
839 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 18. 

840 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 14. 

841 Buhârî, İman 7. 



 

 

 

226 

Dilerse onu bağışlar ve cennete koyar, dilerse dilediği kadar azab eder sonra cennete 

koyar. Tevhîd üzere ölen kimse, günah işlemiş olsa bile ebediyen cehennemde 

kalmayacaktır. İyilik yaptığı halde küfr üzere ölen kimsenin cennete giremediği gibi. 

İşte kitap, sünnet ve icmânın kabul ettiği görüş budur.”842 

Cennet’e kimlerin ve nasıl gireceği ile ilgili izahlar geniş olarak 

açıklanmıştır. Câlib-i dikkat konulardan olduğu için bir örnek daha vermek istiyoruz: 

“Hem kendi hem de diğer kabile mensuplarının kurtuluş yollarını arayan Abdu’l-

Kays oğullarının temsilcileri ile ilgili hadisin şerhinde geniş şekilde “Cennete girme” 

konusunu yeniden ele alarak açıklamalar yapmıştır. Bu konuda farklı görüşlerin 

olduğunu ifade etdikden sonra şöyle der: “Cennete ancak Allah’ın fazl-ı keremi ile 

girmek mümkündür. Yemek doyma ve doyurma sebebi olduğu gibi sâlih amel de 

cennete girme sebebidir.  Bu da ancak Allah’ın lutfu ile mümkündür. Burada cennet 

kelimesi mukadder muzâfın, muzafın ileyhidir. Yani onun derecesi demektir. Bu 

dereceler de amellerin mukabilinde elde edilir. Cennete giriş ise iyiliklerle 

mümkündür. İbn Hacer bunun şu âyete göre olduğunu söylemiştir: “İşte bu, 

yapmakta olduklarınıza karşılık size mîras verilen cennettir.”843 Yani amellerinize 

karşılık verilen cennettir. “Sadece amellerle cennete giremezsiniz” demekden kasıt 

da aslında cennete girilmesinde amelin tek başına yeterli olmadığıdır. Bu grubun 

delili de “Hiç kimse kendi ameliyle cennete girmez. “Sen de mi Ya Rasûlallah!” 

dediklerinde, “Evet ben de; Eğer Rabbim beni rahmetiyle kuşatmış olmasa.” 844 

hadisidir. Âlimler insanın cennete Allah’ın lutfu ile girilebileceğini, ancak oradaki 

derecelere ameller sebebiyle ulaşılabileceğini ifade etmişler. İmâm Nevevî de 

“Cennete giriş amellerledir. Ameller de Allah’ın rahmetindendir. Yani Allah’ın 

rahmeti olmadan cennete girilmez” demiştir.845  

6. İtikâdî mezheblerin görüşleri: “Allah’ın isimleri” bâbında isim ve 

müsemma konusunda itikâdî mezheblerin farklı düşündüklerini ifade etmiş ve onların 

                                                 
842 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 146; V, 381. 

843 Zuhruf, 43/72. 

844 Buharî, Rikâk18; Muslim, Munafikîn 71-73. 

845 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 170. 



 

 

 

227 

görüşlerini şu şekilde kaydetmiştir: “Mu’tezile mezhebi ismin müsemmâdan ayrı, 

tesmiyenin ise aynı olduğu görüşündedir.  Bizim üstadlarımız ise “isim ile müsemmâ 

aynıdır” demiştir. Eşâri mezhebi bu konuda üç görüş belirtir:  

1. Müsemmâ ile aynı olan isimler, Meselâ; “Allah” ismi gibi.  

2. Müsemmâdan gayri olan isimler, Meselâ; “Hâlık” ismi gibi.  

3. Müsemmânın ne aynı ne de gayri olan isimler, Meselâ; “Alîm” ismi gibi. 

Onun tanınması ile ilgili Mu’tezile’nin görüşü tutarlı değildir.”846  

Aliyyu’l-Kârî Allah’ın isimleri konusunda mezhep fikirlerini zikretmiş ve 

sonunda “üstadlarımız” diyerek bahsettiği selef âlimlerinin görüşünün isabetli 

olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca bu hadisin şerhinde Allah’ın doksan dokuz ismini 

teker teker şerh etmiştir.847 

Aliyyu’l-Kârî bazen itikâdî mezheblerin görüşlerine kendi reddiyelerini de 

beyan etmiştir. “Kelime-i şehâdet getiren kimse benden kanını satın almıştır…”848 

meâlindeki hadisin en sonunda Murcie mezhebine şöyle reddiyede bulunmuştur: “Bu 

hadis açık şekilde şehadet kelimesinin söylenilmesinin İslâm’ın sıhhati ve ahkâmın 

tertip edilmesi için yeterli olduğuna delalet eder. Dolayısıyla Murcie mezhebinin 

“İman amele muhtac değildir” fikrine açık reddiyedir. Dolayısıyla Ehl-i Kıble, 

tevhidi ikrar ve şeriatı iltizâm ettikleri sürece bidatlerinden dolayı tekfir edilemez.849 

7. Küfre götüren olaylar: Bayram namazları ile ilgili bölümde nevruz ve 

mihrican bayramları hakkında şöyle demiştir: “Mihrican ve nevruz kâfirlerin 

bayramıdır ve onları kutlamak doğru değildir. Ebû Hafs el-Kebîr el-Hanefî (ö. 

217/832)  demiştir ki, “kim nevruz gününde günün önemine binâen müşrik birine bir 

yumurta hediye etse küfre düşmüş olur. Amelleri de boşa gider.” Hasan ibn Mansur 

                                                 
846 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 70. 

847 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 70-115.  

848 Buhârî, Cihad 149; İtisâm 28; İstitâbe 2; Ahkâm 16; Mürteddîn 2; Ebû Dâvud, Hudûd 1; Tirmizî, 

Hudûd 25. 

849 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 159. 



 

 

 

228 

el-Hanefî de, “kim o günde başka günlerde mutat olarak almadığı bir şeyi satın alsa 

veya âdeti üzere olmadığı halde birine hediyeler verse ve bunu da o günün önemine 

binâen yaparsa kâfirlere tazim ettiği için küfre girer.”850  

8. Münâfıklık ve kısımları:  “İki özellik vardır ki, onlar münafıkta birlikte 

bulunmazlar: Güzel ahlak ve dinde fakih olma”851 hadisinin şerhinde münafıklığı 

ikiye ayırarak şöyle demiştir: “Münafıklık ya hakiki olur ya da mecâzi olur. Hakiki 

münafıklık itikâdî alanda gerçekleşen münafıklıktır. Mecâzi münafıklık da gösteriş 

ve riyâdan ibarettir. Buna amelî münafıklık da denir.”852 

9. Akâidle ilgili kelime ve terim izahları: Aliyyu’l-Kârî sadece hadiste 

geçen izaha muhtaç akâidle ilgili kelimeleri şerh etmekle yetinmemiş, aynı zamanda 

hadisleri şerh etmek için kullandığı âyetlerde geçen akâid ilmine konu olacak 

terimlere de açıklık getirmiştir. Allah’ın hesabı hızlı gördüğü ile ilgili “Allah hesabı 

pek çabuk görendir”853 âyetinde Allah’ın hızlı olmasını şöyle açıklamıştır: “Hızdan 

kasıt Allah’ın bir şey yaratmak istediği zaman vakit, görme ve fikre ihtiyaç duymadan 

mümkinata ait kudreti demektir. Buna göre de denildi ki, “o mahlûkatı koyun sağılana 

kadar” veya “daha kısa bir sürede” hesaba çekecektir.”854 

 “Sefer esnasında okunacak dua” ile ilgili açıklamalar yaptıktan sonra 

“Velhâsılı “nefiy” ve “ispat” özellik bakımından farklı şeylerde ortaya çıkmıştır. 

Ancak gerçekte onlar aynı şeydir. Bu benzetme konuyu nasıl da güzel izah ediyor: 

“Kazâya rıza vâcibdir. Küfre rıza ise küfürdür.” Hâlbuki küfür de kaza sonucu 

meydana gelmiştir. Dolayısıyla küfrün Allah’ın vermesi ile olduğuna razı olmak 

gereklidir. Bilakis insanın kendi kazanımı gibi görmesi kabul edilemez.”855  

                                                 
850 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 491. 

851 Tirmizî, İlim 10. 

852 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 479. 

853 Bakara, 2/202. 

854 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 158. 

855 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 271. 



 

 

 

229 

Rasûl ve nebî kelimelerinin farkını Aliyyu’l-Kârî şöyle ifade etmiştir: “Nebî 

ister tebliğ emredilsin ister edilmesin kendisine vahy indirilen kimsedir. Rasûl ise 

vahy indirilmekle beraber onun tebliğ edilmesi ile memur olan kimsedir.”856   

E. TASAVVUF KONUSUNDA AÇIKLAMALAR 

Aliyyu’l-Kârî Ehl-i Tasavvuf’u “ebu’l-vakt” ve “ibnu’l-vakt” olarak 

adlandırmıştır.857 Nakşibendî tarîkatine intisablı olduğu bilinmektedir.858 Bu alanda 

birçok eser kaleme almış ve maharetini hem “sadır”da hem de “satır”da göstermiştir. 

Hadislerin şerhinde tasavvufî kavramları şerh etmedeki üslubu dikkat çekmektedir. 

O, hadislerin şerhinde “tasavvuf ehli”nin şeriatın ruhuna aykırı olmayan 

görüşlerinden de istifade etmiştir. Tasavvufî izahlarını örneklerle inceliyelim:  

1. Zikir: Aliyyu’l-Kârî zikrin önemini ve zikir sonucu insanın katedeceği 

dereceleri “Kim bir Müslüman’ın dünya sıkıntılarından birini giderirse, Allah da 

onun kıyamet günündeki sıkıntılarından birini giderir. Kim darda kalan bir kimsenin 

işini kolaylaştırırsa, Allah da dünya ve âhirette onun işlerini kolaylaştırır. Kim bir 

Müslüman’ın ayıbını örterse, Allah da dünya ve âhirette onun ayıplarını örter. Kul, 

kardeşinin yardımında olduğu sürece, Allah da onun yardımcısı olur.”859 hadisinin 

şerhinde kaydetmiştir. Şeyh Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 277/890) hazretlerinden nakilde 

bulunarak zikir hakkında şu değerlendirmeye yer vermiştir: “Allah bir kulunu 

yüceltmek isterse ona zikir kapılarını açar. Zikirden lezzet alırsa ona kurbiyyet 

kapısını açar. Sonra onu ins meclislerine yükseltir. Sonra onu tevhid kürsüsüne 

oturtur. Sonra ondan perdeler kaldırılır ve onu dâr-ı halvete sokar. Onun için celal ve 

azamet perdeleri açılır. Onun nazarı celal ve azamete vâki olursa huve’siz bâki olur. 

İşte bu zaman kul fani olur ve nefsin davetlerinden berî olmuş olur.”860  

                                                 
856 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 16;  III, 60; III, 259. 

857 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 152. 

858 Mustakîmzâde, 324. 

859 Ebû Dâvud, Edeb 60. 

860 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 457. 



 

 

 

230 

Zikir çeşitlerinden “kalp zikri” (hafî zikir) ile ilgili şöyle demiştir:  

“Uzuv zikirlerinin en zor olanı kalp zikridir. Zira o Cihâd-ı Ekber’dir. 

Bundan kasıt bağırarak, huzursuzluk çıkararak, boğazı hareket ettirerek edilen dil ile 

zikir (cehri zikir) değildir. Bazı insanlar her ne kadar bunun huzur ve huşudan 

kaynaklandığını söyleseler de gurur ve gıybet sebebinden başka birşey değildir.”861 

Bu açıklamalardan anlaşılıyor ki, Aliyyu’l-Kârî, hafî zikri tercih etmektedir.  

2. Nefis mertebeleri: Aliyyu’l-Kârî tasavvufun nefis terbiyesine verdiği 

önem, nefsin mertebeleri ve tasavvufi makamlarla ilgili de bilgi vermiş ve konu 

etrafındaki terimleri izah etmiştir. Meselâ; “Hiç kimse beni babasından ve evladından 

fazla sevmedikçe gerçek anlamda iman etmiş olmaz” 862  hadisinde peygamber 

sevgisinin önemini ve mahiyetini açıklarken, sevginin kalbin durumuna göre farklılık 

arz ettiğini ifade etmiş ve nefsin mertebeleri ile ilgili şu kısa malumatı nakletmiştir: 

“Bu hadiste nefsin “mutmainne” ve “emmâre” sıfatlarına işaret vardır. “Nefs-i 

mutmainne” derecesinde olan birine Hz. Peygamber (s.a.v.)’in sevgisi kolay gelir, 

“nefsi emmâre”ye sahip olan kimseye ise bunun tam aksine Nebi (s.a.v.)’in sevgisi 

ağır gelir. “Levvâme” de bu ikisi arasında bir mertebedir.”863 “Muhammed’in nefsi” 

ibaresinin izahında nefs kavramı ile ilgili şöyle söyler: “Buradaki nefisten kasıt, ruhu, 

zâtı, sıfatı, halı, irâdesi, hareketleri ve sekînetidir.”864 

3. Tasavvuf kavramları: Aliyyu’l-Kârî tasavvufla ilgili açıklamalar 

yaparken sözkonusu ilimle ilgili kavramlara temas etmiştir. Bu izahları kendi 

tasavvufî birikimleri ile yaptığı gibi tasavvuf ehlinin açıklamalarını nakletmekle de 

yapmıştır.  

 “Muhammed’in nefsini elinde tutan Allah’a yemin ederim ki, bu ümmetten  

yahûdi ve hristiyan bir kişi beni dinlemez, sonra peygamber olarak gönderildiğime 

îman etmeden ölürse, işte o kimse, ancak cehennemin yarânından olur” hadisinin 

                                                 
861 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 53. 

862 Buhârî, İman 8.  

863 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 146. 

864 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 150. 



 

 

 

231 

açıklamasında Cuneyd-i Bağdâdî’den naklen “cem’” ve “fark” makamları hususunda 

açıklamalar nakletmiştir: “Vecd ile yakınlığa cem’ 865  denir.  Beşeriyette gaib 

olunmasına da tefrika866  denir. Tefrikasız her cem’ zındıklık, cemsiz her tefrika 

inkarcılıktır.”867 

  “Bana öyle bir şey öğret ki, senden sonra kimseye o konuda bir şey 

sormayayım. Rasûlullah (s.a.v.) da şöyle buyurdu: Allah’a inandım de ve istikamet 

üzere ol!.” 868  hadisinin şerhinde “istikamet” kelimesini açıklarken sûfilerin 

istikamete çok önem verdiklerini ifade ettikten sonra “bu konuda sûfiler şöyle 

demiştir” diyerek şu açıklamalara yer verir: “İstikamet bin kerâmetten daha hayırlıdır. 

“Amentu billah,” bütün ibadetleri yerine getirme ve bütün günahlardan kaçınmayı 

kapsamaktadır.” Sûfiler derler ki, “çünkü Allah’a davet etmek sırât-ı mustakîme 

davet demektir. Çok zor iştir. Buna ancak davetçi kimse basiret sahibi olursa nail 

olabilir.”869  

Namaz bölümünde  Hz. Peygamber (s.a.v.)’in teheccüd namazından sonra 

yaptığı dua hakkında rivâyet edilen hadisin açıklamasında Aliyyu’l-Kârî “tevbe” 

kelimesini izah ederken de sûfilerin görüşüne müracaat eder: “Ehl-i Tasavvuf’un 

önde gelenleri tevbeyi ‘günahlardan dönmek ve gafletten uyanmaktır’ şeklinde ifade 

etmişlerdir.”870  

Bazı tasavvufî kavramları izah ederken de sıralama yapmış ve fikirlerini 

âyetlerle desteklemiştir. Meselâ; Takvâ ehlinden olabilmek için şüpheli bulduğu 

şeylerin terk edilmesi gerektiği ile ilgili hadisin şerhinde “Takvâ” kavramını, sözlük 

                                                 
865 Cem’ makamı ile geniş bilgi için bkz., Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri 

Sözlüğü, Anka yayınları, Ankara 2004, s. 121-123. 

866 Tefrika ile ilgili geniş bilgi için bkz., Cebecioğlu, 644.  

867 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 151. 

868 Muslim, İman 62. 

869 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 162. 

870 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 258; IV, 305; V, 348. 



 

 

 

232 

ve ıstılâhî anlamlarını verdikten sonra “denilmiştir ki...” diyerek üç başlık halinde 

izah etmiş ve âyetlerle deseteklemiştir.871 Şöyle ki:  

“Takvâ üç mertebedir.  

Birincisi, ebedî azaptan kurtulmak için şirkten uzak durmaktır. Âyet’te 

şöyle buyrulmuştur: “وَألَْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى takvâ sözünü tutmalarını sağlamıştı.”872  

İkincisi, halk nazarında küçük gühan olarak görlenlere varıncaya kadar 

yapılması  veya terk edilmesi günah olan her şeyden uzak durmaktır. Bu şer’î takvâ 

olarak kabul edilir. Bu konuda Allah şöyle buyurmuştur: “ وَلَوْ أنََّ أهَْلَ الْقرَُى آمَنوُا وَاتَّقَوْا 

Eğer, o memleketlerin halkları iman etseler ve Allah’a karşı gelmekten 

sakınsalardı...”873  

Üçüncüsü de içini ve özünü Allah dışında meşgul eden her şeyden 

durmasıdır.  Bu gerçek takvâdır.  Allah’ın şu kavline göre talep edilen takvâ şeklidir: 

حَقَّ تقَُاتهِِ اتَّقوُُا اللَّهَ  ا الذيِنَ امنواياَ ايهَ    Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten nasıl sakınmak 

gerekiyorsa, öylece sakının.”874 

Aliyyu’l-Kârî kimi tasavvufî kavramları açıklarken,  sadece sözkonusu 

kavramı izah edici nitelikte olan hadisi  nakletmekle yetinir. Meselâ; nasûh tevbeden 

söz açıp şu hadisi nakletmiştir: “Bu konu ile ilgili merfû hadiste şöyle buyrulmuştur; 

“Kulun işlediği günahtan pişmanlık duyması, Allah’a tam rucû’ edip, tıpkı sütün 

memeye dönmediği gibi, kişinin tekrar günaha dönmemesidir.”875 

“Şeytanın vesvesesi” kavramında olduğu gibi bazı kavramları izah ederken 

Ehl-i Tasavvuf’a genel atıflar yapar. Meselâ; “Bazı âriflerden hikaye olunduğuna 

göre: “Âriflerden biri, Allah’tan  şeytanın kalbe nasıl vesvese verdiğini göstermesini 

diler. Onu sağ omuzunun kıkırdağının altında uzanmış halde görür. Sinekte olduğu 

                                                 
871 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 27. 

872 Fetih, 48/26. 

873 Âraf, 7/96. 

874 Âli İmrân, 2/102. 

875 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  V, 348. Hadîs için bkz., Ahmed ibn Hanbel, Musned, I, 446. 



 

 

 

233 

gibi uzun hortumu vardır. Onu kalbin içine doğru uzatır. Eğer kalbini zikir eder halde 

bulursa ondan uzaklaşır. Eğer zikirden gâfil halde bulursa oraya Allah’ın istemediği 

cinâyetleri ilkâ eder. Bu durum orada bir hayır kalmayana kadar devam eder.”876  

Aliyyu’l-Kârî hadisleri şerh ederken Ehl-i Tasavvuf’un hikmetli sözlerinden 

de istifade etmiştir. Zikir meclisinde oturanların da ehl-i zikir’den sayılacağı ile ilgili 

uzun rivayetin877 şerhinde sâdıklarla beraber bulunmanın öneminden bahsederken 

“Bazı ârifler şöyle demiştir” diyerek şu sözü der: “Allah’la dostluk edin. Eğer buna 

gücünüz yetmezse Allah’la dostluk edenlerle dostluk edin.”878 

F. DİLLE ALÂKALI AÇIKLAMALAR 

Hadislerin şerhlerinde dil bilgisi en önemli konulardandır. Dolayısıyla sarf 

ve nahv bilgisinin önemi tartışılamaz bir gerçektir. Kelime bilgisi, fiil cümleleri, 

gramer tahlilleri ve buna benzer konular bu iki ilim sayesinde bilinmektedir.  

İlk hadis şerhleri kabul edilen ve tamamen bir hadis lugatı çalışması olan 

garîbu’l-hadîs edebiyatının oluşumunda da dilin, hadislerin anlaşılması ve 

yorumlanmasında ne denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır. Neticede hadisçiler, 

metinlerde geçen garîb kelimeler, lafızların gramer ve edebî yönden tahlilleri, 

isimlerin okunuş incelikleri gibi müstakil ilim dalları tesis edip bu alanlarda 

kütüphaneler dolusu eserler yazmışlardır. 

Malum olduğu gibi Aliyyu’l-Kârî dil alanında da kendisini yetiştirmiş, Arap 

dili ve edebiyatına son derece vâkıf bir âlimdir. Arap dili inceliklerini çok iyi 

bilmektedir. Dolayısıyla hadislerde geçen bazı kelimeleri sarf ve nahv açısından ele 

alarak tahlil ve değerlendirmeler yapmıştır. Hemen hemen her hadiste kelimelerin 

açıklaması, iştikâkı, i’râbı gibi konulara temas etmiştir. Bazen de cümle tahlilerine 

göre hadisdeki ifadenin farklı anlam taşıdığını çok geniş şekilde nakiller yaparak 

                                                 
876 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 66. Hadîs için bkz. Ali el-Muttâkî, I, 251/266. 

877 Buhârî, Daâvât 66. Ayrıca bkz., Ahmed ibn Hanbel, Musned, II, 251–252, 358–359. 

878 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 147. 



 

 

 

234 

anlatmıştır.879 Şimdi bu saydıklarımızı örneklerle izah etmeye çalışalım: 

1. Sarf: Aliyyu’l-Kârî bazı kelimelerin sarf açısından değerlendirmesini 

yapmıştır. Meselâ; “Dini öğrenip geride kalan kabîle mensuplarına da anlatmak 

isteyen ve bunun için Rasûlullah (s.a.v.)’dan temel esasları öğrenmek için gelen 

Abdu’l-Kays oğulları ile ilgili hadisin şerhinde  َمِنْ كُفَّارِ مُضَر (mudar kâfirlerinden) 

ibaresinde bu ifadelerin benzetme (teb’iziyye) veya  açıklama (beyâniyye) maksatlı 

olduğunu ifade ettikten sonra, sahîh görüşe göre مضر kelimesinin gayr-i munsarif 

olduğunu ifade etmiştir.880  

Kelimelerin farklı bâblardan geldiği ile ilgili görüşlere de bazen temas 

edilmiştir. Meselâ;  َقَ رَن kelimesinin  َنَصَر bâbından geldiği iddia edilmesine rağmen, 

lügatta  َضَرَب bâbından geldiği kaydedilmiştir.881 

 Çok fazla olmasa da Aliyyu’l-Kârî hadislerde geçen bazı kelimelerin 

müfret, tesniye ve cemîlerine de işaret etmiştir. Dolayısıyla kelimenin kemiyet 

durumu vuzuha kavuşturulmuştur. Dini öğrenmek için ancak haram aylarda 

gelebileceklerini ifade eden Abdu’l-Kays oğulları ile ilgili hadiste غير خزايا ifadesinin 

okunma şeklini kaydettikten sonra şöyle ifadelere yer vermiştir: “خزايا kelimesi خ 

harfinin fethası ile okunur. Cemi  َخَزْيَان müfredi ise الْخِزْي şeklindedir. Bu kelimenin 

anlamı “zelillik ve ihânet” demektir.882  .şeklinde gelir وَافِد kelimesinin cemi الْوَفْدُ  

Topluluk anlamına gelir. Seçkin topluluk da denilmiştir ( ٌرَهْطٌ كِرَام).883 

2. Fiil babları: Müellif fiillerin hangi bâbdan olduğunu da ayrıca 

belirtmiştir. Namaz bölümünde namazda yaslanmanın mekruh olduğu ile ilgili  

لَاةِ، فَقَالَ: هُوَ  سْ سَألَْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الَِّلْتِفَاتِ فيِ الصَّ ََ تِ يْطَانُ مِنْ صَ  لخ   لَاةِ يَخْتلَِسُهُ الشَّ

                                                 
879 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VII, 84-87. 

880 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 169. 

881 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 25. 

882 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 167. 

883 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 168. 



 

 

 

235 

  الْعَبْدِ 

“Rasûlullah (s.a.v.)’a bir kimsenin namazda (başıyla) sağa-sola dönmesini 

sordum O, “kulun namazından şeytanın bir çalmasıdır” diye cevab verdi” 884 

rivayetinde zikredilen اختلاس kelimesinin الخلس kökünden, iftiâl bâbından geldiğini 

vurgulamıştır. Talan etmek, soymak ( السلب) anlamını ifade  etmektedir.”885 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in gece namazına kalktığı zaman misvak 

kullandığına dair hadis açıklanırken, misvaktan istifade etmeyi ifade eden فاستن 

kelimesinin aslının اناسن  olduğunu ve iftial bâbında olduğunu söylemiştir. Dolayısıyla 

misvak da dişlerin üzerinde deveran ettiğine göre bu kelime ile ifade edilmiştir.886  

Kelimelerin sarf yönünden izahlarını âlimlerin nakillerini dikkate alarak 

yapması çok sıklıkla müracaat ettiği durumdur. َرَ اللَّهُ عَبْداً سَمِعَ مَقَالَتيِ فَحَفِظَهَا وَوَعَاها نَضَّ

...وَأدََّاهَا،  Allah, bizden herhangi bir şeyi işiten ve işittiği gibi de tebliğ edip başkalarına 

aktaran kişinin yüzünü aketsin...”887  hadisinde رالله  kelimesinin sarf yönünden نضًّ

açıklamasını yaparken bu alanda söz sahibi âlimlerin görüşlerini nakletmiş ve 

kelimenin manasını izah etmiştir. Şöyle ki: “Turbiştî bu kelimenin “güzel parlaklık” 

ve “revnak” (parlaklık) anlamı ifade ettiğini ve hem müteaddî hem de lazım 

kelimelerden olduğunu söylemiştir. Hem şeddeli hem de şeddesiz rivâyet edilmiştir. 

İmâm Nevevî de genellikle şeddeli rivâyet edildiğini söylemiştir. Ebherî bu kelimeyi 

Ebû Ubeyd’in şeddesiz rivâyet ettiğini nakletmiş ve hem müteaddî hem de lâzım 

olduğunu söylemiştir. Asmâî ise şeddeli şekilde rivâyet etmiştir. Aynı zamanda 

şeddesiz olunca lâzım olduğunu, şeddeli olunca müteaddî olduğunu da kaydetmiştir. 

Birinci halde çokluk ifade etmek için, ikinci halde ise mübalağa ifade etmek için 

kullanılır.” 888 

                                                 
884 Buhârî, Ezan 92; Muslim, Salât 117; Nesâî, Sehv 9, 40; İbn Mâce, İkâme 68. Aliyyu’l-Kârî, 

Mirkât, hadis no: 982. 

885 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 59. 

886 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 255. 

887 Tirmizî İlm 5; İbn Mâce, Mukaddime 1, 18. 

888 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 306. 



 

 

 

236 

3. Kelime kökenleri: Kelime manalarının düzgün şekilde tespit 

edilebilmesi için kelimenin kökünü ve hangi asıldan türediğini bilmek önem arzeder. 

Bu ihtiyaçdan dolayı da Aliyyu’l-Kârî kelimelerin yapısını tahlil etmiş ve manaları 

hakkındaki görüşleri nakletmiştir. Meselâ; “Kabrimi bayram yerine çevirmeyin”889 

hadisinin şerhinde عيد kelimesinin anlamını ve türevini şöyle kaydetmiştir: “Bu 

kelime الَّعتياد kökünden, aynı zamanda  َُده  şeklinde “adet haline عَادهَُ وَاعْتاَدهَُ وَتعََوَّ

getirmek” anlamı ifade etmektedir. 890  Böylece bayram kelimesini “adet ve 

alışkanlık” manalarını ifade eden kelimelerden türediğini söylemiştir. 

Bazen Aliyyu’l-Kârî basit ve kısa açıklamalarla kelimenin aslına işaret 

etmiştir. Sadaka talep etmek kimlere caiz kimlere yasak olduğunu bildiren hadiste, أقم 

kelimesi ile ilgili şu açıklamalarda bulunmuştur: “Bu kelime الَّقامة kelimesinin 

emridir. “Sabret,” “sebat et” anlamlarına gelir.”891 

4. Kelimelerin okunuşu ve anlamlandırılması: Kelime okunuşlarını ve 

anlamlarını zaman zaman dil bilgisi konusundaki kendi değerlendirmeleri ile 

vermesinin yanı sıra, bazen de dil âlimlerinin görüşlerini naklederek izahlar vermiştir. 

Meselâ; “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in son hastalığı döneminde kıldığı namaz hakkında 

bilgi veren rivâyeti açıklarken, يؤذنه kelimesini izah eder: el-Mazhar şöyle demiştir: 

“Bu kelimede hemze sükun, zâl ise kesra ile okununca “bildirmek, haber vermek” 

anlamına gelir. Hemze fetha ile ve zâl de şeddeli okunsa “sesini yükselterek bir şahsı 

çağırmak” anlamına gelir. Ezan kelimesi de bu köktendir.” Bu açıklamaları 

naklettikten sonra kendi fikrini “bu kelimelerde hemzeyi vâv ile değiştirebiliriz” 

şeklinde beyan eder. ”892 

5. Kelimelerin tağlib şeklinde kullanılması: “Müslüman, dilinden ve 

elinden müslümanların zarar görmediği kimsedir. Muhâcir ise, Allah’ın yasakladığı 

                                                 
889 Ebû Dâvud, Menâsık 94; Ahmed ibn Hanbel, Musned, II, 397. 

890 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 11. 

891 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât,  IV, 300. 

892 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 196. 



 

 

 

237 

şeylerden uzak duran kimsedir.”893  hadisinin açıklamasını yaparken “Müslüman” 

kelimesini açıklamış ve bu kelimede tağlib olduğunu vurgulamıştır. Yani, erkek 

Müslümanlar zikredildiğinde kadın Müslümanlar da birlikte kastedilmiş olur. Aynı 

zamanda vergisini veren zımmî kafirler de kastedilmektedir. Zira ibn Hibbân’ın 

rivâyetinde (من سلم الناس) 894  ifadesinin vârid olması bütün insanları kapsadığını 

gösteriyor. 895 

6. Gramer tahlilleri: Aliyyu’l-Kârî’nin şerhinde cümle ve kelimelerin 

gramer açısından tahlillerine rastlamak mümkündür. Bazı durumlarda yapılan i’râb 

tahlilleri çok uzun da olmaktadır. Meselâ; 

سْلَامُ عَلىَ خَمْسٍ:  ادَةِْْبنُيَِ الِْْ ََ ْللَّه َدْ شَ ْلََْإلَِ ََْإلَِه  ِ لَاةِ، أَ داً عَبْدهُُ وَرَسُولهُُ، وَإقَِامِ الصَّ وَإِيتاَءِ وَأنََّ مُحَمَّ

ِ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ  كَاةِ، وَالْحَج    الزَّ

“İslâm beş temel üzerine bina kılınmıştır: Allah’tan başka ilâh olmadığına 

ve Muhammed’in Allah’ın Rasûlu olduğuna şâhitlik etmek. Namazı dosdoğru 

kılmak, zekâtı hakkıyla vermek, Allah’ın evi Kâbe’yi haccetmek ve Ramazan 

orucunu tutmak.”896 hadisinde (شهادة ان لَّاله الَّلله) cümlesinin i’râb tahlilini şu şekilde 

yapmıştır: “Kesra ile okunur. Meşhur görüşe göre atfı beyan veya bedeli kül olan 

“hamse” sözünden bedeldir. Bedel-i kül de birbirine atfedilmiş tüm mecrurlar 

mecmûsudur. Bağlacın olmaması dolayısıyla bedel-i ba’d olması da münasiptir. اعني  

kelimesinin takdiri ile mansub olması da doğrudur. Hazfedilmiş müptedanın haberi 

olması da mümkündür. O da هي veya احداها kelimesidir. Veya kendisi müpteda haberi 

de mahzuf olmak üzere merfûdur. Yani منها شهادة ان لَّاله الَّالله demektir. Burada ان 

kelimesi şeddesizdir. َّل ise cinsin hükmünü nefyeden lâ’dır. له onun (la’nın) ismidir. 

 terkibi gibi bir araya getirilmiştir. Bu خمسة عشر kelimesi ile birlikte لَّ kelimesi له 

                                                 
893 Buhârî, Îmân 4-5; Rikâk 26; Muslim, Îmân 64-65. Ayrıca bkz., Ebû Dâvud, Cihâd 2; Tirmizî, 

Kıyâmet 52; Îmân 12; Nesâî, Îmân 8, 9, 11. 

894 İbn Hibbân, Sahîhu İbn Hibbân, Beyrut 1993, II, 76 (361); XI, 203 (4862). 

895 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 143; V, 462; Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 215; III, 75; VII, 

121. 

896 Buhârî, Îmân 1, 2; Tefsîru sûre (2) 30; Muslim, Îmân 19-22. Ayrıca bkz., Tirmizî, Îmân 3; Nesâî, 

Îmân 13. 



 

 

 

238 

Zeccâc (ö. 311/923)’ın fikrine muhâliftir. Şöyle ki, ona göre اله kelimesi َّل ile lafzi 

olarak nasbedilmiştir. Haber ise ittifak ile mahzuftur. Eğer bununla (اله  kelimesi ile) 

hakiki mâbud kastedilmişse, takdiri de ( ودموج ) sözüdür. Eğer bununla (اله  kelimesi 

ile) gerçek mâbud kastedilmemişse o zaman takdiri (موجود) değil, (معبود) kelimesidir. 

 anlamında olduğu da ifade edilmiştir. O غير istisna harfidir. Aynı zaman da bunun الَّ

 kelimesinin sıfatıdır. Haberi اله kelimesi kendisinden sonraki kelime ile birlikte (الَّ)

ise mahzuftur. Allah lafz-ı celâlın َّال kelimesinin غير manasında olması şartıyla لَّاله 

kelimesine sıfat olarak nasp edilmesi de caiz görülmüştür. Bir görüşe göre de istisna 

üzere mensub olması da caizdir. Allah kelimesi kendisindeki gizli haberin zamîrinden 

bedel olarak merfûdur. Lâ kelimesinin isminden önce kendi mahalli itibariyle onun 

  nın haberi olarak merfû olduğu da zikredilmiştir.”897 لَّ  .isminden bedeldir (لَّ)

Cenâiz bölümünde Sa’d ibn Ebî Vakkas’ın vefatından sonra cenâzesi ile 

ilgili nasıl bir uygulama yapılmasını talep ettiğini anlatan rivâyetin şerhinde  الحدوا لي

االحد  ibaresinin tahlilinde االحد  tabirini şu şekilde i’râb etmiştir. “Bu kelime ya kendi 

bâbından veya diğer bâbdan mef’ûlu mutlaktır. Veya mef’ûlun bihdir.  Yani bana 

lahd düzeltin demektir. 898  Lahd cenâzeyi koymak için mezarın bir köşesinin 

yarılmasıdır. Mezarın merkezinden kenarına doğru meyl ederek açılan çukurdur.”899 

 “Üç kimse var ki, ecirleri (mükâfatları) kendilerine iki defa verilir: ...”900 

hadisinde (الرجل) kelimesinin nahv yönünden izahı yapılmıştır. Şöyle ki: 

“Müptedâdan bedeldir. Bedel ba’d ve bağlaçdan sonra atıfdır. Veya bedel-i küldür, 

atıftan sonra irtibatlandırmıştır. Veya mahzûf müptedânın haberidir. Yani onlardan 

biri demektir  )احدهم(. Haberin mahzûf mevsûf haberi de olabilir. Yani onlardan 

demektir (منهم(.  Veya o müptedânın haberi (و لهم اجران) onlar için iki ecir vardır 

cümlesi de sıfatıdır.”901  

                                                 
897 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 136; VIII, 12. 

898 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 152. 

899 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, IV, 153. 

900 Buhârî, İlm 31. 

901 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 152. 



 

 

 

239 

Bir Bedevî’nin Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yanına gelerek, “Bana öyle şey 

söyle ki, onu yapınca cennete gireyim...”902 hadisinde  (قال تعبد الله) ibaresini açıklarken 

gramer tahlilini şöyle yapmıştır: “Emir manasında haberdir. Veya ان takdir olunmakla 

masdarın tevilidir. ان hazf olununca fiil merfû olur. Aynı zamanda denildi ki, nasb’ın 

eserinin (alametinin) kalması veya fiilin zikredilmesi ile masdar yerine konulmuştur. 

Dolayısıyla şu anlam ifade eder: Meâdı görmektense onu dinlemen daha iyidir. 

Allah’ın şu ayetindeki gibi “Yine O’nun delillerindendir ki, şimşeği gösteriyor…”903 

Hadiste, mahzuf meptedâ’nın haberi, mahallinde merfûdur. Yani anlamı şöyledir: 

“İşlediğin zaman seni cennete götürecek amel Allah’a ibadettir.”904 

Müellif dil konusunda bazen açık bir şekilde قلت diyerek kendi görüşünü 

belirtmiştir. Meselâ; “Bana şer hakkında değil hayır konusunda sorular sorun”905 ( َّل

 anlamında devam eden hadisin izahında zamir ile ilgili (تسالوني عن الشر  سلوني عن الخير

şöyle bilgi nakletmiştir. Tîbî’nin görüşüne göre fâilden haldir. Müennes zamir  َّل

 cümlesine râcidir. Aynı zamanda hadiste bu türlü sorular sormaktan nehiy تسالوني

vardır. Çünkü o rahmet Peygamberidir. Yüce Allah “Biz seni ancak alemlere rahmet 

olarak gönderdik”906 buyurmaktadır.  Daha sonra bu konudaki kendi görüşünü şöyle 

kaydetmiştir: “Doğru olan zamîrin en yakın cümleye râci olmasıdır.”907  

G. DİĞER İLİMLERLE İLGİLİ AÇIKLAMALAR 

Aliyyu’l-Kârî temel İslâmi alanlarla ilgili değerlendirmeler yapmakla 

beraber, diğer sosyal alanlarla ilgili izahlara da yer vermiştir. Ancak bu tür bilgiler 

diğer alanlara nisbeten daha azdır. Bu ilimlerle ilgili izahlarını örneklerle gösterelim:  

1. Ahlak: Ahlak ilmine dair konularda da Aliyyu’l-Kârî bazı nakiller ve 

açıklamalar yapmıştır. O, ahlâkı, batînî ameller olarak tarif etmiştir. Kötü ahlakı şer’î 

                                                 
902 Buhârî, Zekât 1; Muslim, Îman 15. 

903 Rum, 30/24. 

904 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 160; V, 405. 

905 Darimî, Mukaddime, 34. 

906 Enbiyâ, 21/107. 

907 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, I, 524. Ayrıca bkz., Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 60. 



 

 

 

240 

bakımdan iyi kabul edilmeyen veya kötülüğü kabul edilen ameller olarak izah 

etmiştir.908 Güzel ahlakı da “İki kötü ahlâk arasında olan ahlâktır” şeklinde tarif 

etmiştir.909 Meselâ; tartışma esnasında sinirlenen kimsenin “eûz-u besmele” çekmesi 

ile ilgili hadisin şerhinde şu açıklamalara yer vermiştir: Gazab (sinirlenme) şeytanın 

yoldan çıkarması, hilesidir. Bununla insan îtidalı kaybeder ve bâtıl şeyler konuşur. 

Karşısındaki adamı da kötüler. Bundan dolayıdır ki, bana nasihatte bulun diyen şahsa 

Hz. Peygamber (s.a.v.) “kızma” demiştir. Dolayısıyla gazab insanı ahlak dışı 

hareketler etmeye sevk edebilir.910 Burada gazap gibi menfî özelliklerin insanı sû-i 

edebe götüreceği izah edilmiştir.  

Aliyyu’l-Kârî  hadis şerhlerinde insan psikolojisi ile ilgili değerlendirmeler 

de  yapmıştır. Meselâ; Hz. Musa’nın Allah’tan özel zikir sözleri talep etmesi ile ilgili 

hadisin şerhinde, insanın her zaman seçilmek istediğini belirterek şu şekilde 

psikolojik bir değerlendirme yapmıştır: “Farklı olmak insanın yaratılışının gereğidir. 

Diğer insanlardan ayrılmak onu daha mutlu eder. Başkasında olmayan mücevhere 

sahip olmak istemesi gibi.  Zikir, ilim, dua da böyledir. İnsanın kendisine has olan 

şeye sahip olması mutluluk ve huzur vericidir. Hz. Musa Allah’tan kendisine has zikir 

sözleri istemiştir. İnsanların bu şekilde olması İlahi bir kuraldır, devam eder gider.”911  

2. Âdâb-ı muâşeret: Aliyyu’l-Kârî şerhinde âdâb-ı muâşeret konularına da 

dikkat çekmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hurma yerken çekirdeklerini eline 

toplaması ile ilgili bilgi veren hadisin şerhinde “Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hurma 

çekirdeklerini parmakları ile halka yaparak elinin içine toplaması hijyenik 

inceliklerdendir. Burada sağ elin parmakları zikredilmiştir. Dolayısıyla Hz. 

Peygamber (s.a.v.) ümmetine yemek yeme âdâbını öğretmiş ve hurma çekirdeklerinin 

nasıl toplanması gerektiğini göstermiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in sol elle değil sağ 

                                                 
908 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 327. 

909 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 375. 

910 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 267. 

911 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 136. 



 

 

 

241 

elle bunu yapması da câlib-i dikkattir.” şeklinde bilgilere yer vermiştir.912 

3. Tıp: Tıbbî bilgiler genellikle “Kitabu’t-tıbb” da verilmiştir. Ancak diğer 

hadislerin şerhinde de zaman zaman bu alanla ilgili bilgilere rastlanmaktadır. Tıbla 

ilgili bilgiler bazen çok uzun şekilde anlatılmış ve konu birçok rivâyetlerle 

desteklenmiştir.913 

Yılan veya akrep sokan birisinin nasıl tedavi edileceğini hadis rivâyeti ile şu 

şekilde izah etmiştir: “Hz. Ali (r.a.)’den rivâyet edildiğine göre bir gün Rasûlullah 

(s.a.v.) namaz kılarken akrep soktu. Namazı bitirince akrebe lanet okudu ve bir miktar 

su ile tuz istedi. Tuzlu suyla sokulan yeri kâfirûn, felak, nâs surelerini okuyarak mesh 

etti.”914  

Bazı tıbbî hastalıklarla ilgili bilgiler de verilmiştir. Meselâ; “İçerisinde 

teşehhüd bulunmayan bir dua, kesilmiş el gibidir”915 hadisinde الجزم hızlıca kesmek 

demektir. Cüzzam hastalığının bir nevi olduğu söylenmiştir. Meşhur bir hastalık 

çeşididir. Yaraları ateşle dağlayanlar ondan kaçarlar”916 şeklinde açıklama verilmiş 

ve bu hastalığın korkunç bir hastalık olduğuna dikkat çekilmiştir.  

 Nikah bölümünde, eğer cenin erkek ise üç ay sonra hareket edeceğini, kız 

ise dört ay sonra hareket edeceğini Beydâvi’den nakletmiştir.917 Mîdenin fonksyonu 

ile ilgili de bazı bilgiler vermiş ve işlevine temas etmiştir.918 

  

                                                 
912 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 280. 

913 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 343-405. 

914 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, V, 329. 

915 Tirmizî, Nikâh 16; Ebû Dâvud, Edeb 22. 

916 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 311. 

917 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VI, 492. 

918 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, VIII, 41. 



 

 

 

242 

DEĞERLENDİRME 

Bir şerh farklı ilim dalları ile ne kadar irtibatlı ise değeri de o nispette artar. 

Bu anlamda Mirkâtu’l-Mefâtîh  İslâm edebiyatını oluşturan neredeyse tüm alanlarla 

ilgili bilgi hazinesine sahiptir. Bu eserde Temel İslâm İlimleri ile ilgili bilgilerin 

yanısıra sosyal bilimlerle ilgili değerlendirmeler de yer almaktadır.  

Müellif Aliyyu’l-Kârî sadece bu ilimlerden nakillerde bulunmamış, aynı 

zamanda kendisinin de bu alanlarla ilgili fikirlerini beyan etmiştir. Zaman zaman 

görüşleri ile örtüşmeyen fikirleri de ilmi gerekçelerle tenkîd etmiş ve doğrusunu 

göstermiştir.  

Özellikle fıkıh ve dil konusundaki değerlendirme ve atıfları dikkat 

çekmektedir. Bu da onun sözkonusu alanlara duyduğu ilgisinden dolayı olsa gerektir.  

  



 

 

 

243 

II. MİRKÂTU’L-MEFÂTÎH’İN SONRAKİ ŞERHLERE TESİRİ 

Bir eseri önemli kılan hususlardan biri de sonraki dönemlerde istifade 

edilmesidir. Bu anlamda Aliyyu’l-Kârî hem hadis alanında hem de diğer İslâmî 

ilimler sahasında fikirlerine müracaat edilen velûd âlimlerdendir. Onun eserleri hem 

okutulmuş hem de kaynak eser gibi istifade edilmiştir. Çalışmamızın konusu gereği 

Mirkâtu’l-Mefâtîh’in kendisinden sonra yapılan tesirini tespit ederek ilim 

dünyasındaki önemini ortaya koymağa çalışacağız. Konu Arapça yazılmış eserler ve 

Türkçe yazılmış eserler şeklinde iki başlık olarak incelenecektir. Fakat önce bazı 

âlimlerin Mirkâtu’l-Mefâtîh’le ilgili değerlendirmelerine temas etmek isteriz. Şöyle 

ki: 

Kâtip Çelebi (ö. 1067/1657) Mirkâtu’l-Mefâtîh’le ilgili “Çok değerli ve 

önemli bir şerhtir. Mişkât’a yazılmış bu dört ciltlik kıymetli eserde tüm şerh ve hâşiye 

eserleri cem edilmiştir.” demektedir.919 

Âllame Muhibbî (ö. 1111/1699) de sözkonusu eseri “Faydalı ve önemli 

bilgilerin toplandığı bu kapsamlı eser Aliyyu’l-Kârî’nin eserlerinin en 

değerlisidir.”920  şeklinde övücü ifadeler kullanmıştır. 

Abdulbârî ibn Abdilvehhâb el-Ensârî’nin et-Ta’lîku’l-Muhtâr alâ Kitâbi’l-

Âsâr’a yazdığı mukaddimesinde “Her bir Hanefî muhaddisin mutlaka okuması ve 

istifade etmesi gereken değerli bir eserdir” demesi de câlib-i dikkattir. 921 

Ebû Gudde (ö. 1417/1997) ise onun eseri hakkında şu ifadeleri kullanmıştır: 

“Aliyyu’l-Kârî’nin kırka yakın eseri neşredilmiştir. Bu eserleden en hacimlisi, en 

faydalısı ve değerli olanı şüphesiz kı, Mişkât şerhi olan Mirkâtu’l-Mefâtîh eseridir.922 

Ayrıca eserin önemi ile ilgili İdrîs Kandehlevî,923 Mahmûd ibn Muhammed 

                                                 
919 Kâtib Çelebi, II, 1800. 

920 Muhibbî, Hulâsâtu’l-Eser, III, 185. 

921 Nâfi Ebû Bekir, “Molla Aliyyu’l-Kârî el-Heravî Muhaddisen,” s. 98’ten naklen.  

922 Aliyyu’l-Kârî, Fethu Bâbi’l-İnâye bi-Şerhi’n-Nihâye, (mukaddimesi), s. 26. 

923 Kandehlevî, Talîk, 5-6. 



 

 

 

244 

el-Kâdî el-Hanefî,924 Dr. Muhammed Abdullatîf, Dr. Muhammed Sabbâğ925 da övgü 

dolu ifadeler kullanmışlardır. 

Bu değerlendirmelerden sonra Aliyyu’l-Kârî’nin kendisinden sonraki 

eserlere olan etkisine bakabiliriz: 

A. ARAPÇA ESERLERE TESİRİ 

Aliyyu’l-Kârî’den nakilde bulunan müellif ve eserlerin tamamını tespit 

etmek kolay değildir.  Fakat tespit ettiğimiz örneklerden bazıları şöyledir: 

1. Ali Munâvi 

 Feyzu’l-Kadîr Şerhu’l-Câmii’s-Sağîr 

Ali Munâvi (ö. 1031/1622) Câmiu’s-sağîr’e yazdığı şerhinde kelime izahları 

ve fıkhî hükümlerle ilgili değerlendirmelerde Aliyyu’l-Kârî’den “Mirkât’da da 

böyledir” diyerek alıntılar yapmıştır. Mesela: Cemre’nin atılmasının gün batımından 

sonra caiz olmadığı ile ilgili Hanefî mezhebinin görüşünü Aliyyu’l-Kârî’den 

nakletmiştir. 926  

2. İbn Allân, Muhammed ibn Ali ibn Muhammed es-Sıddîki 

 Delilu’l-Fâlihîn li-Turuki Riyâzi’s-Sâlihîn 

İbn Allân (ö. 1057/1647) da Riyâzu’s-Sâlihîn’e yazdığı şerhinde  قال الهروي

المرقاة في  ibaresi ile hem dil konusunda, hem de fıkhî değerlendirmelerde Aliyyu’l-

Kârî’den nakillerde bulunmuştur.927 

                                                 
924 Nizâmuddîn Nâfi, s. 98. 

925 Sabbağ, Muhammed Abdullatîf, Keşfu’l-Lisâm an Esrâri Tahrîci Hadîsi Seyyidi’l-Enâm, Kâhire 

1984, I, 357. 

926 Munâvî, Zeynuddîn Muhammed ibn Ali, Feyzu’l-Kadîr Şerhu’l-Câmii’s-Sağîr, Mısır 1336, VII, 

21; Ayrıca bkz., VI, 337; VII, 12. 

927 İbn Allân, Muhammed ibn Ali ibn Muhammed es-Sıddîkî, Delilu’l-Falihîn li-Turûki Riyâzi’s-

Sâlihîn, II, 529, 544; III, 43. 



 

 

 

245 

3. Luknovî, Abdulhay ibn Muhammed  

et-Ta’lîku’l-Mumecced ala Muvattai’l-İmâm Muhammed 

Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkâtın’dan faydalanan âlimlerden biri de Abdulhay ibn 

Muhammed Luknovî’dir (ö. 1304/1886). O, et-Ta’lîku’l-Mumecced ala Muvattai’l-

İmâm Muhammed adlı eserinde Aliyyu’l-Kârî’nin kelime, terim ve muhteva 

değerlendirmelerine yer vermiştir. Meselâ; O, “Aliyyu’l-Kârî’nin ifadesine göre 

müslümanlardan kasıt onların seçilmişleridir. Onlar kitap ve sünneti bilen, 

şüphelerden kaçınan âlim kimselerdir.” izahına eserinde yer vermiştir.928  

4. Gümüşhânevî, Ziyâeddîn,  

Levâmiu’l-Ukûl 

Gümüşhânevî (ö. 1311/1893), Mirkâtu’l-Mefâtîh’den yapılan nakillerde bu 

esere, كما في شرح المشكاة  ifadesiyle veya bizzat müellifi Aliyyu’l-Kârî’nin ismini 

zikrederek işarette bulunmuştur.929 

5. Azîmâbâdî, Ebu’t-Tayyib Şemsulhak Muhammed ibn Emîr 

Avnu’l-Ma’bud şerhu Sunen-i Ebî Dâvud 

Ebû Dâvûd şârihlerinden Azîmâbâdî (ö. 1329/1911) de Mirkât’tan istifade 

eden âlimlerdendir. On dört cildlik eserinin tamamında Aliyyu’l-Kârî’nin 

değerlendirmelerinden istifade etmiştir. Meselâ; onun “Aliyyu’l-Kârî sürme 

kullanacak kimsenin onu tek sayıda kullanması gerektiğini söylemiştir. Sünnete 

uygun olanı böyledir.  Zira “Allah tektir ve tek olanı sever” değerlendirmesini ‘ ِكَذاَ في

  ifadesi ile beyan etmştir.”930 ’الْمِرْقَاةِ شَرْحِ الْمِشْكَاةِ 

                                                 
928 Luknovî, Abdulhay ibn Muhammed, et-Ta’lîku’l-Mumecced ala Muvattai’l-İmâm Muhammed, 

Bombay 1991, I, 634; Ayrıca bkz., II, 53; II, 451;II, 476;  III, 395; III, 418.   

929 Gümüşhânevî Ahmed ibn Mustafa, Levâmiu’l-Ukûl, İstanbul trs., III, 204; IV, 14; 49; 163. 

930 Diğer değerlendirmeler için bkz., Azîmâbâdî,  Ebu’t-Tayyib Şemsulhak Muhammed ibn Emîr, 

Avnu’l-Ma’bud Şerhu Suneni Ebî Dâvud, Medîne 1969, I, 56; I, 389; II, 71; III, 805. 



 

 

 

246 

 

6. el-Keşmîrî, Muhammed Enver Şah  

Feyzu’l-Bâri ala Sahîhi’l-Buhârî 

Muhammed Enver Şah el-Keşmîrî (ö. 1352/1933) Sahîh-i Buhârî’ye yazdığı 

Feyzu’l-Bâri ala Sahîhi’l-Buhârî adlı eserinde Aliyyu’l-Kârî’den bol miktarda 

nakillerde bulunmuştur. Meselâ; Bilal Habeşî’nin Hz. Peygamber (s.a.v.)’i rüyasında 

görmesinden dolayı Medine’ye gelmesi ve orada ezan okuması ile ilgili rivâyetin aslı 

olmadığını “Aliyyu’l-Kârî  Mirkât’ta şöyle kaydetmiştir” diyerek delillendirir. 931 

Yine aynı müellifin kaleme aldığı el-Arfu’ş-Şezî şerhu Suneni’t-Tirmizî adlı eserinde 

Aliyyu’l-Kârî’den nakiller yapılmıştır. 932 

7. Mubarekpûrî,  Ebu’l-Ûla Muhammed Abdurrahman ibn Abdirrahî  

Tuhfetu’l-Ahvezî 

Tirmizî’nin meşhur şarihlerinden olan Mubarekpûrî (ö. 1353/1935) de 

Sunen’in şerhinde bol miktarda Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât’ından nakillerde 

bulunmuştur. 933 

8. Kandehlevî, Muhammed İdrîs  

et-Tâliku’s-Sabîh alâ Mişkâti’l-Mesâbih 

Kandehlevî (ö. 1384/1965) Aliyyu’l-Kârî’nin hadislerdeki kelime izahları, 

rivâyet değerlendirmeleri, arap dili bilgisi değerlendirmelerinden şerhinde istifade 

etmiştir.934 

                                                 
931 Keşmîrî, Muhammed Enver Şah, Feyzu’l-Bâri alâ Sahîhi’l-Buhârî, Lübnan 2005, IV, 493; Diğer 

örnekler için bkz., II, 567; I, 153; III, 189; III, 612; IV, 346. 

932 Keşmîrî, el-Arfu’ş-Şezi Şerhu Suneni’t-Tirmizî, Beyrut 2014, II, 63. 

933 Mubarekpûrî,  Ebu’l-Ûla Muhammed Abdurrahman ibn Abdurrahîm, Tuhfetu’l-Ahvezî, Kâhire 

1964, I, 11, 25, 27, 34; II, 11, 17, 32.  

934 Kandehlevî, Talîk, I, 2;4; 10; 15; 18; 20. 



 

 

 

247 

9. er-Rahmânî, Ebu’l-Hasan Ubeydullah ibn Muhammed Mubarekpûrî  

Mirâtu’l-Mefâtîh şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh 

Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât’ından faydalanan bir diğer âlim de Ebu’l-Hasan 

Ubeydullah ibn Muhammed Mubarekpûrî er-Rahmânî (ö. 1414/1961)’dir.  Atıfta 

bulunurken genellikle كذا في المرقاة ifadesini kullanmıştır. Dokuz ciltlik eserin tüm 

ciltlerinde bol miktarda nakiller vardır.935 

10. Elbânî, Nâsıruddîn,  

Sahîhu Mevâridi’z-Zaman ile Zevâid-i İbn Hibbân 

Nâsıruddîn Elbânî (ö. 1420/2000) Aliyyu’l-Kârî’nin hadis 

değerlendirmelerine ve izahlarına önem veren muasır âlimlerdendir. Mesela; “Kadın 

avrettir. O evden çıkınca şeytan bakışları ona yönlendirir ve celbedici kılar” 936 

hadisinin şerhinde Aliyyu’l-Kârî’den şu değerlendirmeyi nakletmiştir:937 “Kadınların 

açık saçık çıkması iğrenç kabul edilmiştir. O dışarı çıkınca şeytan bakışları ona 

yöneltir ki, fitneye sebep olsun.”938 

11. Suheyb Abdu’l-Cabbar,  

el-Câmiu’s-Sahîh li’s-Suneni ve’l-Mesânid 

Hadislerin izahından etkilenen ve nakillerde bulunun modern âlimlerden bir 

diğeri de Suheyb Abdu’l-Cabbar’dır. Meselâ;“Kıyâmet kopmadan fitneler artacaktır. 

Öyle ki, insan mümin olarak uyuyacak kafir olarak sabahlayacak...” 939  hadisinin 

şerhinde Aliyyu’l-Kârî’nin izahlarından yararlanmış ve hadiste geçen “قتلاها 

                                                 
935  er-Rahmânî, Ebu’l-Hasan Ubeydullah ibn Muhammed Mubarekpûrî, Mirâtu’l-Mefâtîh şerhu 

Mişkâti’l-Mesâbîh, Hindistan 1984, I, 41,72, 145, II, 141, 164, III, 36, 73. 

936 Tirmizî, Rada’ 18. 

937 Elbânî, Nâsıruddîn, Sahîhu Mevâridi’z-Zaman ile Zevâid-i İbn Hibbân, Suudi Arabistan 2002, I, 

202. 

938 Aliyyu’l-Kârî, Mirkât, III, 411. 

939 Muslim, İman 186; Tirmizî, Fiten 30. 



 

 

 

248 

kelimesinden maksadın fitneler sonucu öldürülen kimselerin olduğu söylenmiştir. Bu 

kimselerin maksatları buğz ve ayrılığı körüklemekdir.” Bu ifadeleri müellif  كذا في

  ibareleri ile kaydetmiştir. 940  المرقاة

12. el-Arnaût, Şuayb,  

Sunenu Ebî Dâvud  

Muhakkik Şuayb el-Arnaût (ö. 2016) da tahkik ettiği eserlerde Aliyyu’l-

Kârî’nin değerlendirmelerinden mustağni kalamamıştır. O hemen hemen tüm 

eserlerinde kelime izahlarında ve fıkhî değerlendirmelerinde ondan nakillerde 

bulunmuşdur. 941 “Zengine sadaka helâl olmaz”942 hadisinin izahında الغني kelimesi 

ile ilgili Aliyyu’l-Kârî’nin şu açıklamalarına yer vermiştir: “Zenginlik üç türdür: 

 1. Sadakanın vacip olduğu nisap miktarına ulaşan zenginlik. 

2. Fıtır sadakasını ve kurbanı vâcib kılacak ölçüdeki zenginlik. 

 3. Sadaka haricinde dilenciliği haram kılan zenginlik. (yiyecek bir şeyleri 

bulan kimse).”943  

Mirkâtu’l-Mefâtîh’i kaynak olarak kullanan diğer müellifler ve eserleri de 

şöyledir:  

Hamza Muhammed Kâsım, Menâru’l-Kârî Şerhi Muhtasarı Sahîhi’l-

Buhârî,944  Ebu Amr el-Matîrî, el-İşkâl ve’l-Cavab fî Hadîsi Ummu Haram binti 

                                                 
940 Suheyb Abdu’l-Cabbar, el-Câmiu’s-Sahîh li’s-Suneni ve’l-Mesânid, y.y., II, 238. Ayrıca bkz., II, 

267; III, 411; IX, 392; XVI, 493; XVII, 171.  

941 Arnaût, Şuayb, Sunenu Ebî Dâvud, thk., el-Arnaût, Beyrût 2009,  I, 342; I, 415; II, 242. 

942 Tirmizî, Zekat 23,; Ebû Dâvud, Zekat 23; Nesâî, Zekat 90.  

943 Arnaût, III, 385; III, 421; IV, 346; IV, 530; Şuayb Arnaût diger eserlerde ve tahkiklerinde de 

nakillerde bulunmuştur. Bu bilgiler için bkz., Musnedu İmâm Ebî Hanîfe, 2; 112; 432; el-İhsân 

fi’t-Takrîb Sahîhi İbn Hibban: Beyrut 1988, IV, 597. İbnu’l-Esîr, Câmiu’l-Usul li Ehâdîsi’r-

Rasûl, IV, 327; V, 432; V, 442. 

944 Kâsım,  Hamza Muhammed Menâru’l-Kârî’ Şerhi Muhtasarı Sahîhi’l-Buhârî, Dımaşk 1990, II, 

142. 



 

 

 

249 

Milhân, 945 Sadruddîn el-Munâvî, Keşfu’l-Menâhic ve’t-Tenâkîh fî Tahrîci Ehâdîsi’l-

Mesâbîh.946  

B. TÜRKÇE ESERLERE TESİRİ 

Hadislerin şerhi ile ilgili Türkçe yazılmış eserlerde de sıklıkla Aliyyu’l-

Kârî’nin fikirlerine müracaat edildiği bir gerçektir. Aliyyu’l-Kârî’nin dînî edebiyatın 

hemen hemen her alanında eser kaleme almış olması onu müracaat edilen âlim 

konumuna getirmiştir. Fakat bu eserle ilgili herhangi ihtisar çalışması henüz 

yapılmamıştır. Konumuzun hadis alanı ile ilgili olmasını dikkate alarak hadis 

eserlerinde yapılan atıflardan birkaç örnek vermek istiyoruz: 

1. M. Yaşar Kandemir, İsmâil Lütfi Çakan, Râşit Küçük 

Riyazu’s-Salihîn Tercüme ve Şerhi 

Son dönemde Türkiyede hadis alanında yapılmış en kapsamlı şerh 

çalışmalarının başında Riyazu’s-Salihîn Tercüme ve Şerhi gelir. M. Yaşar Kandemir, 

İsmâil L. Çakan, Râşit Küçük tarafından yapılan şerhin giriş kısmında da belirtildiği 

gibi kaynaklarından birini Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât’ı oluşturmaktadır. Her cildinde 

Aliyyu’l-Kârî’den yapılan nakillerle karşılaşmak mümkündür. Bazen nakiller 

yapılmakta bazen de yönlendirme yapılmaktadır. Meselâ; Sahâbeden birisinin gece 

uyumadan namaz kılacağını bir diğerinin hep oruc tutacağını, diğerinin de 

hanımlarına yaklaşmayacağını belirten hadisin şerhinde Aliyyu’l-Kârî’nin kaydettiği 

konu ile ilgili âyetin nüzul sebebi şu şekilde nakledilmiştir: “Bu âyetin 947   iniş 

sebebini hatırlamamız konuyu daha iyi anlayıp kavramamıza yardımcı olacaktır. 

Peygamberimiz bir gün sahâbeye kıyametten bahsetmiştir. Sahâbe çok duygulanmış 

ve ağlamışlardı. Sonra aralarında on kişi Osman ibn Maz’ûn’un evinde toplandılar. 

Onların içinde Ebû Bekir ve Ali ibn Ebî Tâlib de vardı. Yaptıkları istişâre neticesinde, 

bundan böyle dünyadan el etek çekmeye, kendilerini hadım ettirmek suretiyle 

                                                 
945  Matîrî Ebû Amr, el-İşkâl ve’l-Cavab fî Hadîsi Ummu Haram binti Milhan, I, 46. 

946 Munâvî, Sadruddîn, Keşfu’l-Menâhic ve’t-Tenâkîh fî Tahrîci Ehâdîsi’l-Mesâbîh, Lübnan 2014, 

II, 23; II, 35; V, 222; V, 324. 

947 Mâide, 5/87. 



 

 

 

250 

erkeklik duygularından kesilmeye, gündüzleri oruçlu, geceleri de yatakta yatmaksızın 

uyanık ve ibadetle geçirmeye, et ve et ürünleri yememeye, kadınlara yakın 

olmamaya, güzel koku sürmemeye, yeryüzünde gezip dolaşmamaya karar verdiler. 

Bu haber Peygamber Efendimiz’e ulaşınca, kalkıp Osman ibn Mazûn’un evine geldi, 

fakat kendisini evde bulamadı. Hanımına, Osman ve arkadaşlarının kendisine 

gelmeleri için haber bıraktı. Sonra onlar da Peygamber Efendimiz’in yanına geldiler. 

Efendimiz, karar aldıkları hususları kendilerine sayarak: 

– “Bu konularda ittifak etmişsiniz öyle mi?”  dedi. Onlar: 

– Evet ya Rasûlallah! Bizim bunlarda hayırdan başka bir gayemiz, arzu ve 

isteğimiz yoktur, dediler. Bunun üzerine Efendimiz: 

– “Şüphesiz ki ben bunlarla emrolunmuş değilim. Elbette sizin üzerinizde 

nefislerinizin hakkı vardır. Bazen oruç tutun, bazan tutmayın. Gece hem ibadet edin 

hem uyuyun. Ben hem ibadet ederim, hem de uyurum. Oruç tuttuğum günler de olur, 

tutmadığım günler de. Et ve et ürünlerini yediğim gibi hanımlarımla da beraber 

olurum. Kim benim sünnetimden yüz çevirirse benden değildir.” Sonra sahâbeyi 

toplayıp onlara bir konuşma yaptı ve şunları söyledi: 

“Birtakım kimselere ne oluyor ki, hanımlarla evlenmeyi, yeme içmeyi, güzel 

koku sürmeyi, uyumayı ve meşrû sayılan dünya zevklerini kendilerine haram 

kılıyorlar. Şüphesiz ki ben size keşiş ve ruhban olmanızı emretmiyorum. Benim 

dinimde et yemeyi terketmek, kadınlardan uzaklaşmak bulunmadığı gibi, dünyadan 

el etek çekip manastırlara sığınmak da yoktur. Ümmetimin seyahatı oruç, 

ruhbanlıkları ise cihaddır. Allah’a ibadet ediniz, O’na hiçbir şeyi ortak koşmayınız, 

hac ve umre yapınız, namazlarınızı kılınız, zekâtınızı veriniz, ramazan orucunu 

tutunuz. Dosdoğru olunuz ki, başkaları da öyle olsun. Sizden önceki ümmetler, 

aşırılıkları yüzünden helâk oldular. Dini kendilerine zorlaştırdılar, Allah da onlara 



 

 

 

251 

zorlaştırdı. Bugün kilise ve manastırlarda bulunanlar, onların artıklarıdır.” (Ali el-

Kârî, el-Mirkat, I, 182-183).”948  

2. Ahmed Dâvudoğlu 

Sahîh-i Müslim Tercemesi ve Şerhi 

Aliyyu’l-Kârî’nin hadis şerhlerindeki bilgilerden faydalanan ve eserini 

zenginleştiren son dönem şerh âlimlerinden biri de Sahîh-i Müslim şerhini kaleme 

alan Ahmed Dâvudoğlu olmuştur. O “Aliyyu’l-Kârî şöyle demiştir,” “Bu konuda 

Aliyyu’l-Kârî’nin açıklamaları şu yöndedir” gibi ifadelerle nakiller yapmıştır. 

Mesela; Kitâbu’l-Îmân’da mîrac hadisini açıklarken, şarabın haram olması ve hikmeti 

ile ilgili bilgileri kaydederken şöyle der: “Aliyyu’l-Kârî’ye göre buradaki hikmet 

Peygamber (s.a.v.)’in doğruyu seçtiğini göstermek suretiyle onun, faziletini 

meleklere göstermektir.”949 

3. Mustafa Uysal 

 İzahlı Mişkât el-Mesâbîh Tercümesi 

Mişkâtu’l-Mesâbîh’in Türkçeye yapılmış ilk tercümesi, Mustafa Uysal’ın 

İzahlı Mişkât el-Mesâbîh Tercümesi adlı eseridir. Mişkât şerhi olmasına bakmayarak 

izahlarında neredeyse sadece Aliyyu’l-Kârî’nin Mirkât’ından istifade edilmiştir. 

Nakiller bazen “Aliyyu’l-Kari şöyle dedi” diyerek, bazen de “Mirkâtu’l-mefâtîh’te 

böyle söylenmektedir” şeklinde yapılmıştır.950 Müellif kendisi de bu eseri tercüme ve 

şerh ederken en çok Mirkât’tan istifade ettiğini söylemektedir.951 

4. Çetin, İsmâil  

Tahkîm-i Sadâd Şerh-i Mişkât 

                                                 
948  M. Yaşar Kandemir, İsmâil L. Çakan, Râşit Küçük, Riyâzu’s-Sâlihîn Peygamberimizden Hayat 

Ölçüleri, Erkam Yayınları, İstanbul 1997, I, 329; Diğer örnekler için bkz., I, 499; II, 404; III, 71; 

187; 247. 

949 Dâvudoğlu, Ahmed, Sahîh-i Muslim Tercemesi ve Şerhi, İstanbul 1974, II, 111. Diğer örnekler 

için bkz., Dâvudoğlu, I, 16; II, 222; 472; III, 506; IV, 297; 377; 496.  

950 Uysal, Mustafa, İzahlı Mişkâtu’l-Mesâbîh Tercümesi, Uysal Yayınları, trs., s, 69; 106; 112; 189. 

951 Uysal, 9-10. 



 

 

 

252 

Şerh çalışmasında Aliyyu’l-Kârî’nin bilgisinden faydalanan bir diğer âlim 

de İsmâil Çetin’dir. O, Mişkat’a bir şerh yazmış ve şerhinde bol miktarda Aliyyu’l-

Kârî’den iktibas yapmıştır.952 

5. Komisyon 

Hadislerle İslâm 

Özelde hadis alanında, genelde ise İslâm Edebiyatında çok değerli eserlerin 

başında Türkiye Cumhuriyeti Diyanet İşleri Başkanlığının koordinesi ile hazırlanan 

Hadislerle İslâm eseri gelir. Eserin önemi mukaddimesinde şu sözlerle ifade 

edilmiştir: “Hadislerle İslâm başlığını taşıyan bu eser Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından sergilenen örnek tutum ve davranışları, O (s.a.v.)’nun söz ve 

hadislerindeki mesajları; kısacası O (s.a.v.)’nun çağlar üstü örnekliğini sade ve 

anlaşılır bir dille günümüz insanına ulaştırmayı amaçlayan, özelde Anadolu insanının 

genelde İslâm toplumunun modern zamanlardaki problem ve ihtiyaçlarını dikkate 

alan, hedef kitle olarak ortalama okuyucuya hitap ettiği için teknik olarak hadis 

ilminin sorunlarını okuyucuya açmayan, ülkemizdeki hadis uzmanlarının 

birikimlerinden yararlanan, seksen beş yazarın katkı sunduğu katılımcı bir çabanın 

ürünüdür.”953 

Sözkonusu eserde de Aliyyu’l-Kârî’nin bazı değerlendirmelerine yer 

verilmiştir. İlk nakledilen bilgi kurra kelimesi ile ilgili izahdır. Bilgi özetlenerek şu 

şekilde aktarılmıştır: “Hadiste kaydedilen “kurra” ifadesiyle topluluk içinde bulanan 

“en âlim” kişi kastedilmiştir.” 954  Bunun haricinde birkaç yerde daha Aliyyu’l-

Kârî’nin değerlendirmeleri dikkate alınmıştır.955 

  

                                                 
952 Çetin İsmâil, Tahkîm-i Sadâd Şerh-i Mişkât, İsparta 1995, I, 154 155; 165; II, 9; 17; 26. 

953 Komisyon, Hadislerle İslâm, Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara 2013,  I, 42. 

954 Hadislerle İslam, II, 204; Ayrıca Aliyyu’l-Kârî, Mirkâtu’l-Mefâtîh, II, 337. 

955 Diğer nakiller için bkz., Hadislerle İslam, III, 174; III, 177; VI, 338; VI, 382. 



 

 

 

253 

SONUÇ 

Hadislerin şerh edilmesine erken dönemden itibaren başlanmış ve günümüze 

kadar da bu faaliyet devam etmiştir. Kaleme alınan şerhler, yazılan dönemin siyâsî-

sosyal, ilmî ve fikri durumunu ortaya koymaktadır. Araştırmamızda Tebrîzî’nin 

Mişkâtu’l-Mesâbîh adlı eserine yazılmış Mirkâtu’l-Mefâtîh adlı şerhin kaynakları, 

metodu ve muhtevâsı incelenmiştir. Konu ile ilgili temel eserler ve ilmî çalışmalar 

tespit edilerek tetkik edilmiştir. Müellif hakknda tabakât eserlerinde yeteri kadar 

malzeme bulunmasa da ana hatları ile yeterli malumat kaydedilmiştir.  

Aliyyu’l-Kârî, Afganistan’ın Herat beldesinde, siyâsî bakımdan oldukça 

çalkantılı kabul edilen hicrî X. mîlâdî XV. yüzyılda dünyaya gözlerini açmıştır. 

Sözkonusu dönemde bu bölge, Safevî hükümdarı Şah İsmâil Hatâî’nin şiîleştirme 

politikasından ve yıkımlardan nasîbini alan yerlerdendir. Bu çalkantılar ilim 

dünyasında da menfî etkisini göstermiş; bölgede yaşayan pekçok âlim, başka 

bölgelere hicret etmiş ve ilmî faaliyetlerine oralarda devam etmişlerdir. Aliyyu’l-Kârî 

tüm zorluklara rağmen ilk eğitimine Herat’ta babasıyla başlamış, ancak daha sonra 

Mekke’ye hicret etmek zorunda kalmış ve tahsiline burada devam etmiştir. 

Aliyyu’l-Kârî hem yaşadığı dönemde hem de sonraki dönemlerde ilim 

dünyasında genellikle hüsnükabul görmüş ve pek çok âlim onun hakkında övücü 

ifadeler kullanmıştır. Aliyyu’l-Kârî kendisine göre doğru kabul ettiği görüşleri her 

ortamda savunmuş ve fikirlerini hem nassa dayandırmış, hem de mantık kuralları 

çerçevesinde izah etmiştir. Bazı görüşleri sebebiyle tenkît edilmişse de tenkîtlere 

gerekli cevapları vermiş ve doğru olanı ilmî gerekçelerle ortaya koymuştur. 

Oldukça mâhir bir hattât olan Aliyyu’l-Kârî, geçimini bu meslek ile temin 

etmiş, İslâm Edebiyatına çok değerli eserler kazandırmıştır. Aliyyu’l-Kârî İslâmî 

ilimlerin neredeyse her alanında eser veya risâle yazmıştır. Toplamda 260 a ulaşan 

eserlerini özellikle hayatının son 10 yılında telif etmiştir. Hicrî XI. asırda  özellikle 

İslâm dünyasında önemli bir ilim adamı olarak yer bulmuş olan Aliyyu’l-Kârî hadîs 

ilmi dalında da önemli bir âlim olarak kabul edilmektedir. Onun hadîs alanında 



 

 

 

254 

kaleme aldığı eserlerden biri olan Mirkâtu’l-Mefâtîh çok önemlidir. Çünkü neredeyse 

tüm ilmî birikimini bu şerhinde ortaya koymuştur.  

İlim dünyasında gerileme dönemi olarak kabul edilen bir çağda böylesine 

bir eserin kaleme alınması takdire şâyandır. Zira siyâsî istikrarsızlık toplumun dîni 

hayatına her zaman olumsuz etki etmiştir. Bu bakımdan sözkonusu eser, bir dinî 

eğitim projesi olarak değerlendirilebilir. Zîra o dönemde insanların dinî temellere 

bağlı kalmalarında önemli rol oynamıştır. Aynı zamanda bu çalışma bir hadîs 

müdâfaası olarak da değerlendirilebilir. Çünkü eserin kaleme alındığı dönemde 

insanların hadîs ve sünnet’e gereken değeri vermedikleri müşahede edilmektedir. 

Diğer taraftan Mirkâtu’l-Mefâtîh muhteva bakımından da Mişkâtu’l-

Mesâbîh üzerine yazılmış en değerli şerh çalışmalarından biridir. Aliyyu’l-Kârî 

hadisleri şerh ederken kendi döneminde kabul gören temel İslâmî kaynaklardan 

istifade etmiştir. İstifade ettiği kaynakların bazen müellif ve eser ismini beraber 

zikrederken, bazen de sadece ya müellif ismini ya da eser ismini kaydetmektedir. 

Bazı yerlede ise ne kaynak ne de müellif ismine atıfta bulunmuş “denildi ki” gibi 

genel ifadeler kullanmıştır. Bu da kaynakların tespit edilmesinde bir takım zorluklara 

sebep olmuştur. Bu farklılık müellifin yaşadığı dönemdeki uygulamadan 

kaynaklanmaktadır.  

Kaynak göstermedeki uygulama sadece âlimlerin görüşlerini nakletmekte 

değil, aynı zamanda hadisleri şerh ederken kullandığı âyet ve rivâyetlerde de 

karşımıza çıkmaktadır. Aliyyu’l-Kârî’nin, bir tarafdan Mişkâtu’l-Mesâbîh’deki atıf 

eksikliklerini tamamlamasına rağmen kendi kullandığı ayet ve hadislerin kaynağına 

işaret etmemesi bir eksikliktir.  

Hadisleri izah ederken kendisinden önce şerh yazmış, Mişkât şârihlerinden 

Tîbî, Ebherî, Mîrek ve İbn Hacer el-Heytemî’den sıkça nakilde bulunması dikkat 

çekmektedir. Bu nakiller büyük oranda olduğu gibi aktarılmakla beraber bazen de 

itiraz edilerek tenkitler dile getirilmektedir.  



 

 

 

255 

Araştırmamız sonucunda Aliyyu’l-Kârî’nin hadisleri şerh ederken 

kullandığı metotların dört ana başlıkta toplandığı görülmüştür. Eserde ilk önce bâb 

başlıkları izah edilmiş, sonra hadislerin senet, metin ve sıhhat bakımından 

değerlendirmesi yapılmış, ardından muhteva izahlarına geçilmiştir. En sonda da 

nüsha ve kaynak farklılığına temas edilmiştir.   

Müellif bazen uzun, bazen de kısa şekilde bab başıklarını izah etmiştir. Her 

bâb’ta olmasa da bazı hadislerin bâb’la olan ilişkisine temas etmiş ve o bâb için uygun 

görmediği hadislere işaret etmiştir.   

Aliyyu’l-Kârî, senet incelemelerinde ravilerle ilgili tanıtıcı malumat vermiş, 

ancak bu bilgiler cerh ve tadîl ilmi çerçevesinde ele alınmamıştır. Genellikle 

Tebrîzî’nin el-İkmâl fî Esmâi’r-Ricâl adlı eserinden aktarılmıştır.  İsmi ilk defa 

zikredilen ravinin ihtiyaca göre uzun veya kısa biyografisi verilmiş, fakat müellif 

daha çok muhteva değerlendirmesine yoğunlaşmıştır. Aslında ravi ile ilgili çok uzun 

malumat verilmesi hadisin muhtevasının anlaşılmasına pek katkı sağlamamaktadır.  

Aliyyu’l-Kârî, eserde genellikle sade, anlaşılır bir dil kullanmıştır. Hadîs 

metinleri ile ilgili değerlendirmeler yaparken âyet ve hadislerden istifade etmiştir. 

Sahâbe ve tabiûn neslinden olan âlimlerin değerlendirmelerini nakletmiştir. Bu 

nakiller isim belirtilerek yapıldığı gibi genel ifadeler kullanılarak da yapılmıştır. 

Tasavvufa muhabbeti olması dolayısıyla da sûfî âlimlerin değerlendirmelerine değer 

vermiştir. Hadisleri şerh ederken kendisine has yaklaşımları olmuş ve hadislerin 

anlaşılması için elinden gelen çabayı sarf etmiştir. Muhteva izahlarında hikâye ve 

kıssalardan istifade etmiş, fakat bazı kıssaların konu ile irtibatı pek anlaşılmamıştır. 

Ayrıca hikâye tekrarları da dikkat çeken hususlardandır.  

İhtilaflı görünen hadisleri izah ederken “Muhtelifu’l-hadîs” ilminin 

esaslarını kullanmış; cem, tercîh, tahsîs metodlarından istifade etmiş, bazen de tevil 

etme yoluna gitmiştir. Hadis ilimleri çerçevesinde Nâsih ve Mensûh, Esbâb-ı 

vurûdi’l-Hadîs ilimlerinden de istifade ederek hadisleri şerh etmiştir.  



 

 

 

256 

Aliyyu’l-Kârî yazdığı şerhte hem mezhep görüşlerine yer vermiş hem de 

âlimlerin fikirlerini nakletmiştir. Hanefî mezhebinden olması dolayısıyla da her 

fırsatda bu mezhebin görüşlerini savunmuş ve kaynak tavsiye ederek desteklemiştir. 

Mezhebinin temel eserlerinden bazen bir kaç sayfayı geçecek şekilde nakiller yapmış 

olması objektif değerlendirmelere gölge düşürmüştür. Eser bu açıdan okunur veya 

okutulursa büyük ölçüde hanefî mezhebinin görüşlerine vakıf olunacaktır.  

Hadislerde geçen şehir ve bölge isimleri ile ilgili bilgiler de verilmiştir. 

Hadislerin izahında örf ve âdetleri dikkate alınmış, bazı izahları kendi dönemindeki 

bir takım uygulamalarla kıyaslayarak yapmıştır. Bu da onun hadisleri güncele 

taşıyarak izah etmeye çalıştığını gösterir. Günümüzde de böylesine metodlara ihtiyaç 

olduğunu düşünmekteyiz.  

Aliyyu’l-Kârî kelimelerin lügat manaları üzerinde durmuş ve ihtiyaca 

binaen bazen kısa bazen de uzun açıklamalar yapmıştır. Sarf ve nahiv bakımından 

cümle değerlendirmeleri yaparak ibârenin doğru okunmasını ve anlaşılmasını 

sağlamıştır. Hadislerdeki bazı kavram ve kelimelerin iyi anlaşılması için onları âyet 

ve hadislerle irtibatlandırmıştır. Böylece sadece hadislerdeki muğlak kelimelerin 

anlaşılmasını değil, aynı zamanda istifade ettiği âyetlerin de doğru anlaşılmasına 

katkıda bulunmuştur.  

Müellif hadisleri şerh ederken darb-ı mesel ve şiirlerden de istifade etmiştir. 

Bu şiirler bazen şairlerin ismi belirtilerek, bazen de “ne güzel söylenmiştir” gibi genel 

ifadelerle nakledilmiştir. Bazen de kendi şiirlerini eserine almıştır. 

Temel İslâm Bilimleri alanında yazılmış önemli kaynaklardan istifade etmiş, 

bu alanlarla ilgili kaydadeğer değerlendirmeler de yapmıştır. Ayrıca pozitif ilimler 

olarak kabul edebileceğimiz tıp, psikoloji, ahlâk gibi ilim dalları ile ilgili 

değerlendimeler yapmış, düşüncelerini açıklamıştır .  

Şerh esnasında kullandığı rivayetlerden bir kısmının senet ve kaynağı 

zikredilmemiştir. Bu tür hadislerin kaynak değerlerinin tespit edilmesi için bir tez 

çalışması yapılması faydalı olacaktır. 



 

 

 

257 

Aliyyu’l-Kârî’nin yazdığı bu eserden sonraki dönemlerde kaynak olarak 

istifade edildiği gibi farklı dönemlerde okunarak mütâlâa da edilmiş ve bu günde 

buna devam edilmektedir. Görünen odur ki, bundan sonraki dönemde de kaynak eser 

olma özelliğini muhafaza edecektir. Sadece Arap dünyasında değil, diğer dillerde 

eser yazan âlimler de ona atıfta bulunmuş ve fikirlerini nakletmişlerdir. Sözkonusu 

eserin hem yazıldığı dönemde hem de sonraki dönemlerde toplumun hadîs ve sünnet 

anlayışını şekillendirmede önemli rol üslendiğini söylersek yanılmayız. Dolayısıyla 

Mirkât, tıpkı Aliyyu’l-Kârî’nin yaşadığı dönemde olduğu gibi Sünnet ve hadise olan 

ilginin azaldığı günümüzde ele alınarak okunması ve okutulması gereken en önemli 

eserlerden birisi olarak değerini muhafaza etmektedir. Hatta eserle ilgili ihtisar ve 

Türkçeye tercümenin yapılması ilim dünyası için büyük katkısı olurdu.  

 

 

 

 

  



 

 

 

258 

BİBLİYOGRAFYA 

Abdurrazzâk, Ebû Bekir Abdurrazzâk ibn Hemmâm es-San’ânî, 

(211/826) el-Musannef, I-XI, Beyrut 1970. 

Acâc, Muhammed Hatîb, es-Sunnetu Kable’t-Tedvîn, Kâhire 1963.  

Aclûnî, Ebu’l-Fida İsmâil İbn Muhammed (1162/1749), Keşfu’l-Hafâ ve 

Muzîlu’l-İlbâs amme’ş-Tehera mine’l-Ehâdîs alâ Elsineti’n-Nâs, I-

II, Halep, trs. 

Ağırman, Cemal, “Tecrid-i Sarîh’in İlk Üç Cildi Bağlamında Ahmed 

Nâim’in Çeviri Metodu, Şerhçiliği, Kaynak Kullanımı ve Bazı 

Görüşleri,” Mârife: Dînî Araştırmalar Dergisi, V. cilt, 2. sayı, 

Konya 2005, s. 125-151. 

Akgöğ, Hârun, Aliyyu’l-Kârî Hayâtı Eserleri ve İbn Arâbiye Eleştirisi, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, UÜSBE, Bursa 1995. 

Arnaût, Şuayb, es-Sunen Ebû Dâvud, thk., Şuayb Arnaût, Beyrût 2009. 

Âşık, Nevzat, Sahâbe ve Hadîs Rivâyeti:(tahammül, nakil ve tenkîdleri), 

İzmir 1981.  

Âşıkkutlu, Emin, Hadiste Ricâl Tenkîdi, İFAV yayınları, İstanbul 1997. 

Atay,  Hüseyin, Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi, İstanbul 1983.  

Ayderûsî, Abdulkâdir, en-Nuru’s-Sâfir an Ahbâri’l-Karni’l-Âşir, Beyrut 

1985.  

Azîmâbâdî, Ebu’t-Tayyib Şemsulhak Muhammed İbn Emîr (1329/1911), 

Avnu’l-Ma’bûd Şerhu Suneni Ebî Dâvud, I-XIII, Medine 1969. 

Bağdatlı, İsmâil Paşa (1338/1920), Hediyyetu’l-Ârifîn Esmâu’l-Muellifîn 

ve Asâru’l-Musannifîn, I-II, İstanbul 1990. 



 

 

 

259 

Baltacı, Cahit, XV ve XVI Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İstanbul 1976. 

Bilmen, Ömer Nasûhi (1391/1971), Büyük Tefsir Tarihi, I-II, İstanbul 

1974. 

-----------, Muvazzah İlm-i Kelâm, İstanbul 1972. 

Beğavî, Ebû Muhammed Muhyissunne Huseyin İbn Mesud (516/1122), 

Mesâbîhu’s-Sunne, I-IV, Beyrut 1987. 

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed ibn Huseyn ibn Ali (454/1066), es-Sunenu’l-

Kubrâ, (İbnu’t-Türkmânî’nin zeyli el-Cevheru’n-Nakî ile beraber), 

I-X, Haydarâbâd 1344 - 1355.  

Brockelman, Carl, GAL, Târihu’l-Edebi’l-Arab, Kâhire 1968. 

Buhârî, Muhammed ibn İsmâil (256/870), el-Câmiu’s-Sahîh, I-XII, 

İstanbul 1981. 

 --------------et-Târîhu’l-Kebîr, Haydarabad trs. 

Büyükkaynak, Sâmi, “Aliyyu’l Kârî’nin Fıkh-ı Ekber Şerhinde Tartışmalı 

Bazı Konularda Delil Olarak Kullandığı Rivâyetlerin Tahric Ve 

Değerlendirilmesi,” Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 44, 2017, s. 193-217. 

Canlı, Mustafa, Hicri İlk Dört Asırda Hadîs Şerhçiliği, Yayınlanmamış 

doktora tezi, Kayseri 1998. 

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara 

2004. 

Cerrahoğlu, İsmâil, Tefsir Târihi, Ankara 1996.  

Cevâbî, Muhammed Tâhir, Cuhûdu’l-Muhaddisîn fî Nakdi Metni’l-

Hadîsi’n-Nebevi’ş-Şerîf, Tunus 1991. 



 

 

 

260 

Curcânî, Ali İbn Muhammed (816/1413), et-Ta’rifât, Beyrut 1996. 

Çakan, İsmâil Lütfî, Hadis Edebiyâtı, Çeşitleri – Özellikleri – 

Faydalanma Usulleri, İFAV Yay., İstanbul 2003. 

------------- Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları (Muhtelifu’l-

hadîs ilmi), İFAV Yay., İstanbul 1982. 

Çetin,  İsmâil, Tahkîm-i Sâdâd Şerh-i Mişkât, I-III, İsparta 1995. 

Çimen, Ali, Mâzerî Hayatı, Eserleri ve el-Mu’lim isimli Eseri Özelinde 

Şerhçiliği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2007. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah ibn Abdirrahman (255/869), es-Sunen, 

I-V, İstanbul 1996. 

Daûdî, Zaferullah, Pakistan ve Hindistan’da Şah Veliyullah ed-

Dehlevî’den Günümüze Kadar Hadis Çalışmaları, İstanbul 1995. 

Dâvudoğlu, Ahmed (1403/1983), Sahîh-i Muslim Tercemesi ve Şerhi, I-

XII, İstanbul 1974. 

Ebû Dâvûd, Suleyman İbn Eşas es-Sicistânî (275/889), es-Sunen, I-IV, 

Beyrut trs..  

Ebû Hanîfe, Numan İbn Sâbit (150/767), el-Fıkhu’l- Ekber el-Menhecu’l-

Ezher, şerh eden Aliyyu’l-Kârî, trc., Yunus Vehbi Yavuz, İstanbul 

1981. 

Ebû Zehv, Muhammed, el-Hadîs ve’l-Muhaddisûn, Beyrut 1984. 

Elbânî, Muhammed Nâsıruddîn (1419/1999), Sahîhu Mevâridi’z-Zamân 

ile Zevâidi İbn Hibbân, I-II, Riyad 2002. 

Erul, Bünyamin, Sahâbenin Sünnet Anlayışı, TDV Yay., Ankara 2000. 



 

 

 

261 

----------------- “Hadislerin Anlasılması Meselesi (İslâm Geleneginde 

Hadîsleri Farklı Okuma Biçimleri),” Güncel Meseleler Birinci 

İhtisas Toplantısı, DİB. Yay., Ankara 2004. 

Fâsî, Muhammed İbn el-Hasan, el-Fikru’s-Sâmî fî Târîhi’l-Fıkhi’l-İslâmî, 

Beyrut 1995. 

Fîrûzâbâdî, Ebu’t-Tâhir Mecduddin Muhammed ibn Yakub ibn 

Muhammed (817/1415), el-Kamûsu’l-Muhît, Beyrut 2005.   

Gazzâlî, Ebû Hamîd Huccetulislam Muhammed İbn Muhammed 

(505/1111), İhyâu Ulûmi’d-Dîn, I-IV, Beyrut trs., 

Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadîsin Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Metodoloji Sorunu, TDV. Yay., Ankara 2000. 

Gümüşhânevî, Ahmed İbn Mustafa, (1311/1893),  Levâmiu’l-Ukûl, 

İstanbul trs., 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Muhammed İbn Abdillah (405/1014), el-Mustedrek 

ale’s-Sahîhayn, I-IV, Beyrut 1990.  

Hallûf, Muhammed Abdullah, Mecmu’ Resâili’l-Allâme el-Molla Ali el-

Kâri, I-VIII, İstanbul 2016. 

Hattâbî, Ebû Suleyman Hamd İbn Muhammed İbn İbrâhim (388/998), 

Meâlimu’s-Sunen, I-IV, Beyrut 1991.  

Hâzimî, Ebû Bekir Zeynuddîn Muhammed ibn Musa (584/1188), el-Îtibâr 

fî Beyâni’n-Nâsih ve’l-Mensûh mine’l-Âsâr, Beyrut 2001. 

Hubey, Muhammed, et-Târîh ve’l-Muverrihûn bi Mekkete mine’l-Karni’s-

Sâlis ile’l-Karni’s-Sâlisi’l-Âşir, Muessesetu’l-Furkan 1372.  

Huseyin ez-Zehebî, Muhammed es-Seyyîd (1977/1397), et-Tefsîr ve’l-

Mufessirûn, I-III, Kâhire 1985. 



 

 

 

262 

Itr, Nureddîn, Menheccu’n-Nakd fî Ulûmi’l-Hadîs, Dimaşk 1997. 

İ’sâmî, Şâfiî Abdulmelik (1111/1699), Semtu’n-Nucumu’l-Avâli fî 

Enbâi’l-Evâil ve’t-Tevâli, Beyrut 1998. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emin İbn Umer İbn Abdilazîz ed-Dımaşkî 

(1252/1836), Mecmuatu Resâili İbn Âbidîn, I-II, Dâru İhyâi’t-

Turâsi’l-Arabi trs.  

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah ibn Adî el-Curcânî (365/976), el-Kâmil fî 

Esmâi’d- Duafâi’r-Ricâl, Beyrut 1997. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman İbn Muhammed İbn İdris 

(327/938), el-Cerh ve’t-Tâdil, I-IX, Beyrut trs.,  

İbnu’l-Esîr, Mecduddîn Ebu’s-Seâdât Mubârek İbn Muhammed el-Cezerî  

(606/1210), Câmiu’l-Usul li Ehâdîsi’r-Rasûl I-XI, Dımaşk 1969-

74. 

İbn Haldun, Ebû Zeyd Veliyyuddîn Abdurrahman İbn Muhammed 

(808/1406), Mukaddime, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul 1983. 

İbn Hanbel, Ahmed ibn Muhammed (241/855), el-Musned, thk., Şuayb 

el-Arnaût, Muessestu’r-Risale 2001. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed ibn Ali ibn Ahmed ibn Saîd (456/1064), el-

İhkâm fî Usuli’l-Ahkâm, Kâhire 1970. 

İbnu’l-Humâm, Kemaleddîn Muhammed İbn Abdilvahab (861/1457), 

Fethu’l-Kadîr, I-VI, Kâhire 1319.  

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed İbn Hibban İbn Ahmed et-Temîmî 

(354/965), Sahîhu İbn Hibbân, I-XVIII, Beyrut 1993. 



 

 

 

263 

İbnu’l-İmâd, Ebu’l-Felah Abdulhay İbn Ahmed İbn Muhammed 

(1089/1679) Şezerâtu’z-Zeheb fî Ahbâri Men Zeheb, I-X, Dimaşk 

1986.  

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah İbn Ahmed 

(620/1223), el-Muğnî, Kâhire trs., 

İbnu’l-Melek, Muhammed İbn İzziddîn Abdullatîf İbn Abdilazîz İbn 

Emineddîn el-Hanefî (854/1450), Şerhu Mesâbîhi’s-Sunne li’l-

İmâmi’l-Beğavî, I-VI, Kuveyt 2012. 

İbn Ruşd, Ebu’l-Velid Muhammed ibn Ahmed (520/1126), Bidâyetu’l-

Muctehid ve Nihâyetu’l-Muktesîd, Beyrut 1997. 

İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed İbn Sa’d (230/845), Kitâbu’t-

Tabakâti’l-Kebîr, Kâhire 2001. 

İbnu’s-Salâh, Amr Takiyyuddîn Osmân İbn Salâhiddîn Abdirrahmân İbn 

Mûsâ Şehrzûrî (643/1245), Ulumu’l-Hadîs, Dımaşk 1984. 

İbn Allân, Muhammed İbn Ali İbn Muhammed es-Sıddıkî (1057/1647), 

Delilu’l-Fâlihîn li-Turuki Riyâzi’s-Sâlihîn, Kâhire 1977. 

İbnu’l-Manzûr, Ebu’l-Fadl Muhammed İbn Mukerrem İbn Ali el-Ensârî 

(711/1311), Lisânu’l-Arab, I-XVI, Beyrut trs.  

Kâdı İyâd, Ebu’l-Fazl İyâd İbn Musa, İkmalu’l-Mu’lîm bi-Fevâidi Sahîh-

i Muslim, I-VIII, Riyad 1996. 

Kallek, Cengiz, “İbn Hacer el-Heytemî”, DİA. XIX, İstanbul 1999. 

Kandemir, M. Yaşar, İsmâil L. Çakan, Râşit Küçük, Riyâzu’s-Sâlihîn 

Peygamberimizden Hayat Ölçüleri, I-VIII, İstanbul 1997. 

Kandehlevî, Muhammed İdrîs (1899-1974), et-Tâliku’s-Sabîh alâ 

Mişkâti’l-Mesâbîh, I-IV, Dimaşk 1354. 



 

 

 

264 

Kannûcî, Ebu’t-Tayyib Muhammed (1307/1890), Tâcu’l-Mukellel min 

Cevâhir Meâsiri’t-Tirâzi’l-Âhir ve’l-Evvel, Beyrut 1983. 

-------------- Ebcedu’l-Ulûm, Dimaşk 1978. 

Karacabey, Salih,  Hattabî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, İstanbul 2002. 

---------------- Hadis Tenkîdi, Emin yay., Bursa 2013. 

Karadaş, Cağfer, “Aliyyu’l-Kârî’nin hayatı, Selef Akidesine Dönüş 

Çabası ve Eserleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sayı 5, cild 5, s. 287-299, Bursa 1993. 

Kârî, Ebu’l-Hasan Nureddîn Ali İbn Sultan Muhammed (1014/1605), 

Şerhu Nuhbeti’l-Fiker fî Mustalahi Ehli’l-Eser, Beyrut 2010. 

------------------- Şemmu’l Avâriz fi Zemmi’r-Revâfiz, thk. Mecîd Halef, 

Kâhire 2004. 

 ------------------- el-Esrâru’l-Merfûa fî Şerhi’l-Ehbâri’l-Mevdûa, thk. 

Muhammed Sabbağ, Beyrut 1981. 

------------------- Fethu Bâbi’l-İnâye bi-Şerhi’n-Nihâye, Beyrut 1997. 

-------------------Minehu’r-Ravzi’l-Ezher fî Şerhi’l-Fıkhî’l-Ekber, Beyrut 

1998. 

------------------- Mirkâtu’l-Mefâtîh Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, I-XI, Beyrut 

2007. 

-------------------Risâle fi Vahdeti Vucud, İstanbul, trs. 

------------------- Şerhu Musnedi Ebî Hanîfe, Beyrut 1985. 

------------------- Şerhu’l-İmâm Aliyyu’l-Kârî ala Kitâbi Elfâzi’l-Kufr, thk. 

Huseyin Şinkîti, Riyad 2002. 



 

 

 

265 

------------------- el-Masnû’ fî Marifeti’l-Hadîsi’l-Mevdû’, / Uydurma 

Olduğunda İttifak Edilen Hadîsler, (trc. Halil İbrâhim Kutlay), 

İstanbul 2006. 

------------------- Şifâu’s-Sâlik fi İrsâli Mâlik  thk. Yûnus Azîzu’l- Miknâsî, 

Beyrut 2009. 

Kâsım,  Hamza Muhammed Menâru’l-Kâri Şerhi Muhtasarı Sahihi’l-

Buhârî, Dımaşk 1990. 

Kehhâle, Ömer Rıza (1407/1987), Mu’cemu’l-Muellifîn, I-XIII, İhyâu’t-

Turâs, Beyrut trs. 

Keşmîrî, Muhammed Enver Şah (1352/1933), Feyzu’l-Bâri ala Sahîhi’l-

Buhârî, Lubnan 2005. 

------------------- el-Arfu’ş-Şezî Şerhu Suneni’t-Tirmizî, Beyrut 2014. 

Kâtib Çelebi, Hacı Halîfe (1067/1657),  Keşfu’z-Zunûn an Esâmi’l-Kutubi 

ve’l-Funûn,  I-II, Ankara 1943. 

Kettânî, Muhammed Abdulhay İbn Abdilkebîr İbn Muhammed 

(1381/1962), er-Risâletu’l-Mustatrafe, trc. Yusuf Özbek, İstanbul 

1994.  

---------------- et-Terâtibu’l-İdâriyye, I-II, Beyrut trs.,. 

Kevserî, Muhammed Zâhid, Fıkhu Ehli’l- Îrâk ve Hadîsuhum. trc. Prof. 

Dr. Abdulkâdir Şener ve Prof. Dr. Mehmet Sofuoğlu, Ankara 1991. 

----------------Mukaddimetu el-İmâmu’l-Kevserî, Beyrut 1997. 

Koçkuzu, Ali Osman, Hadîs İlimleri ve Hadîs Tarihi, İstanbul 1983. 

Koçyiğit, Talat, Nuhbetu’l-Fiker Şerhi, Ankra 1971. 

Komisyon, Hadislerle İslâm, Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara 2013. 



 

 

 

266 

Kutlay, Halil İbrâhim, el-İmâm Aliyyu’l-Kârî ve Eseruhu fî Ilmi’l-Hadîs, 

Beyrut 1988. 

Luknovî, Ebu’l-Hasenat Muhammed Abdulhay İbn Muhammed 

(1304/1886), el-Fevâidu’l-Behiyye fî Terâcimi’l-Hanefiyye, Beyrut 

1906. 

----------------, et-Ta’lîku’l-Mumecced alâ Muvattai’l-İmâm Muhammed, 

Beyrut 1991. 

Matîrî, Ebu Amr, el-İşkâl ve’l-Cavâb fî Hadîsi Ummi Haram Binti Milhân, 

y.y., trs. 

Mansur, Ali Nâsıf, Gâyetu’l-Me’mûl Şerhu’t-Tâci’l-Câmî li’l-Usul, I-V, 

Kâhire 1961.  

Mekkî, Kutbuddîn Muhammed ibn Ahmed ibn Muhammed Nehrevali 

(990/1582),  İ’lâmu’l-Ulemâi’l-Â’lâm bi Binâi’l-Mescidi’l-Harâm, 

Riyad 1987. 

Merâgî, Abdullah Mustafa, Fethu’l-Mubîn fi Tabakâti’l-Usuliyyîn, Beyrut 

1974. 

Mirdâd, Ebu’l-Hayr, el-Muhtasar min Kitâbi Neşri’n-Nevr ve’z-Zehr fî 

Terâcimi Efâdili Mekke min Karni’l-Âşir ilâ Karni’r-Râbi’, Cidde 

1986. 

Mubarekpûrî, Ebu’l-Ûla Muhammed Abdurrahman İbn Abdirrahîm 

(1353/1935), Tuhfetu’l-Ahvezî bi-Şerhi Câmii’t-Tirmizî, I-X, 

Kâhire 1964. 

Muhibbî, Muhammed Emîn İbn Fadlillah İbn Muhibbillah ed-Dımaşkî 

(1111/1699), Hulâsâtu’l-Eser fî A’yâni’l-Karni’l-Hâdi Aşar, I-IV, 

Beyrut trs. 



 

 

 

267 

Munâvî, Zeynuddîn Muhammed İbn Ali (1031/1622), Feyzu’l-Kadîr 

Şerhu’l-Câmii’s-Sağir li’s-Suyûtî, I-VI, Mısır 1938. 

Muslim, Ebu’l-Huseyn Muslim İbn el-Haccâc İbn Muslim el-Kuşeyrî 

(261/ 875), el-Câmiu’s-Sahîh, I-III, İstanbul 1992. 

Mustakîmzâde, Suleyman Sadeddîn Efendi (1202/1787), Tuhfe-i 

Hattâtîn, İstanbul 1928. 

Muttakî, Alî İbn Husâmiddîn İbn Abdilmelik İbn Kadîhân el-Hindî 

(975/1567), Kenzu’l-Ummâl fî Suneni’l-Akvâl ve’l-Ef’âl,  Beyrut 

1985. 

Nizâmuddîn Nâfi, Ebû Bekir, Molla Aliyyu’l-Kârî el-Heravî Muhaddisen, 

Basılmamış doktora tezi, Pakistan trs. 

Nesâî, Ebû Abdirrahman İbn Şuayb (303/915), es-Sunen, I-VIII, Beyrut 

1994.  

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ İbn Şeref İbn Murî (676/1277), 

el-Minhâc fî Şerhi Sahîhi Muslim ibn Haccâc, I-XVIII, Beyrut trs. 

-------------, et-Takrîb ve’t-Teysîr li-Ma’rifeti Suneni’l-Beşiri’n-Nezîr fî 

Usuli’l-Hadîs, Beyrut 1986. 

Okiç, Muhammed Tayyib (1397/1977), Bazı Hadîs Meseleleri Üzerinde 

Tetkikler, İstanbul 1959. 

Özel, Ahmet “Ali el-Kâri”, DİA. II, İstanbul 1989. 

 ----------------- Hanefi Fıkıh Âlimleri, Ankara 1990. 

Özpınar, Ömer, Hadis Edebiyatının Oluşumu, Ankara Okulu Yay., 

Ankara 2005. 

Öztuna, Yılmaz, Osmanlı Devleti Tarihi, İstanbul 1986. 



 

 

 

268 

Rahmânî, Ebu’l-Hasan Ubeydullah İbn Muhammed Mubarekpûrî 

(1414/1994), Mirâtu’l-Mefâtîh şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, I-IX, 

Hindistan 1984. 

Râğıb, Ebu’l-Kâsım Huseyin İbn Muhammed İbn Mufaddal İsfahânî 

(502/1108), el-Mufredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân,  Beyrut  trs. 

Râzî, Ebû Abdillah Fahreddîn Muhammed İbn Ömer, (606/1209) et-

Tefsiru’l-Kebîr  Mefâtîhu’l-Gayb, I-XXV, Ankara  1988. 

Sabbağ, Muhammed Abdullatîf, Keşfu’l-Lisâm an Esrâri Tahrîci Hadîsi 

Seyyidi’l-Enâm, Kâhire 1984. 

Sağânî, Ebu’l-Fezâil Hasan İbn Muhammed (650/1252), el-Mevzûât, 

Dımaşk 1985. 

San’ânî, Emîr Ebû İbrâhim İzzeddîn Muhammed İbn İsmâil (1182/1768), 

et-Tenvîr Şerhu’l-Câmii’s-Sagîr, Riyad 2011. 

Sancaklı, Saffet, “Hadislerin Doğru Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Takip Edilecek Yöntem,” İslâm’ın Anlasılmasında Sünnetin Yeri ve 

Değeri, Ankara 2003. 

------------, Beğavî ve Şerhu’s-Sünnedeki Şerh Metodu, Basılmamış doktora 

tezi, Bursa 1996. 

Saranç, Ali, Kirmânî’nin (ö.717/786) el-Kevâkibu’d-

Derârî’deki Şerh Metodu, Basılmamış doktora tezi, Ankara 2010.  

-------------, İslâmın Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri, TDV Yay.,  

Ankara 2003. 

Sehâvî, Ebu’l-Hayr Muhammed İbn Abdirrahmân İbn Muhammed, 

(902/1497), el-Mekâsidu’l-Hasene fî Beyâni Kesîrin mine’l-

Ehâdisi’l-Muştehire ale’l-Elsine, Beyrut 1985. 



 

 

 

269 

Subhi Sâlih, (1407/1986), Hadîs İlimleri ve Istılahları, trc. M. Yaşar 

Kandemir, Ankara 1991. 

Suyûtî, Ebu’l-Fadl Celâleddîn Abdurrahman İbn Ebî Bekir (911/1505), 

Tedrîbu’r-Râvi fî Şerhi Takrîbi’n-Nevevî,  Beyrut 1979. 

Suheyb, Abdu’l-Cabbar, el-Câmiu’s-Sahîh li’s-Suneni ve’l-Mesânîd, I-

XXXVIII, y.y., 4400. 

Suhreverdî, Ebû Hafs Şehabuddîn Umer İbn Muhammed Şeyhu’l-Ârif er-

Rabbânî (632/1234), Avârifu’l-Meârif, Beyrut 1966. 

Şemâ’, Muhammed Abdurrahman, Molla Aliyyu’l-Kârî Fihrisu 

Muellefâtihi ve mâ Kutibe anh, Dubâi 1993. 

 Şevkânî, Ebû Abdillah Muhammed İbn Ali İbn Muhammed el-Havlan 

(1250/1834), el-Bedru’t-Tâli’ bi-Mehâsin men Ba’de’l-Karni’s-

Sabi’, Beyrut trs.  

Şurunbulalî, Ebu’l-İhlas Hasan İbn Ammar ibn Ali el-Vefâi (1069/1659), 

Merâkil-Felâh Şerhi Nûri’l-İzâh, Kâhire 1321. 

Taberî, Muhammed İbn Cerîr (310/923), Câmiu’l-Beyân an Te’vili Âyi’l-

Kurân, I-XXVI, Riyad 2003. 

Taşköprîzâde, Ahmed İbn Mustafa (968/1561), Miftâhu’s-Saâde ve 

Misbâhu’s-Siyâde fî Mevzûâti’l-Ulum, I-III, Kâhire 1968.  

Tebrîzî, Ebû Abdillah Veliyyuddîn Muhammed İbn Abdillah (741/1340), 

Mişkâtu’l-Mesâbîh, Dımaşk  1961. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed İbn İsâ İbn Sevre (ö. 279/892), es- Sunen, I-

IV, İstanbul 1992. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed İbn Hasan İbn Alî (460/1067), Tehzîbu’l-

Ahkâm, I-X, Beyrut 1981, 



 

 

 

270 

Türcan, Zîşan, Hadîs Literatüründe Şerh Geleneği ve Özellikleri, 

Basılmamış doktora tezi, Ankara 2008. 

Uslu, Recep, “Herat”, DİA. XVII, İstanbul 1998. 

Ugan, Zeki Velîdi, “Herat”, İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1978. 

Uysal, Mustafa, İzahlı Mişkâtu’l-Mesâbîh Tercümesi,  Uysal Yayınları, trs. 

Ünal, Yavuz, Cumhuriyet Türkiyesi Hadîs Çalışmaları, Samsun 1997. 

Uzunçarşılı, İsmâil Hakkı, Osmanlı Tarihi, Ankara 1988. 

Yâkut el-Hamevî, Ebû Abdillah Şihâbuddîn (626/1229), Mu’cemu’l-

Buldân, I-V, Beyrut 1977. 

Yılmaz, Hasan Kâmil, Tasavvufi Hadîs Şerhleri ve Konevî’nin Kırk Hadîs 

Şerhi, İstanbul 1990. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd ibn Umer İbn Muhammed 

(538/1144), el-Fâik fi Ğarîbi’l-Hadîs, Lübnan, trs.. 

---------------- Esasu’l-Belâğa, Beyrut 1998. 

Zerkeşî, Bedruddîn Muhammed İbn Abdillah (794/1392), et-Tezkira fi’l-

Ahâdîsi’l-Muştehira, Beyrut 1986. 

Zehebî, Ebû Abdillah Şemsuddîn Muhammed İbn Ahmed İbn Usmân 

(748/1348), Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ, I-XXIII, Beyrut 1996. 

------------ Tezkiratu’l-Huffâz, I-IV, Beyrut 1956. 

Ziriklî, Hayreddîn (1396/1976), el-A’lâm Kâmusu Terâcîm li Eşheri’r-

Ricâli ve’n-Nisâi mine’l-Arabi ve’l-Musta’rabîne ve’l-Musteşrikîn, 

I-VIII, Beyrut 1980. 

 


