
Hacettepe Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Halkbilimi Anabilim Dalı 

İRAN TÜRKLERİNDE MERSİYE GELENEĞİ: DİNÎ VE MİLLÎ 

KİMLİK ETKİLEŞİMİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

Nurullah GÖZCÜ 

Doktora Tezi 

Ankara, 2023



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

İRAN TÜRKLERİNDE MERSİYE GELENEĞİ: DİNÎ VE MİLLÎ KİMLİK 

ETKİLEŞİMİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

 

 

 

 

 

Nurullah GÖZCÜ 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Halkbilimi Anabilim Dalı 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

Ankara, 2023 



 

 

 

 

 

KABUL VE ONAY 

 

Nurullah Gözcü tarafından hazırlanan “İran Türklerinde Mersiye Geleneği: Dinî ve Millî Kimlik 

Etkileşimi Üzerine Bir İnceleme” başlıklı bu çalışma, 15.12.2023 tarihinde yapılan savunma 

sınavı sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

Prof. Dr. Mehmet Çevik (Başkan) 

 

 

 

 

Prof. Dr. Metin Özarslan (Danışman) 

 

 

 

 

Doç. Dr. Şirin Yılmaz (Üye) 

 

 

 

 

Doç. Dr. Zehra Kaderli (Üye) 

 

 

 

 

Doç. Dr. Dilek Türkyılmaz (Üye) 
 

 

 

 

 

 
 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

 

 

Prof. Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 



 

 

 

 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kağıt) ve 

elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı 

izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden itibaren 

2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet 

tarihimden itibaren ….. ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

 ……/………/……  

 

Nurullah GÖZCÜ 

 

1“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, tez 

danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre 

ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.  

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi yöntemlerle 

korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek 

bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 

enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması 

engellenebilir. 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. konulara 

ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve kuruluşlarla yapılan 

işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi 

ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen 

tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde 

muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir. 

 

* Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu 

tarafından karar verilir.  



 

 

 

 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım 

kaynaklara bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak 

gösterilen durumlar dışında özgün olduğunu, Prof. Dr. Metin ÖZARSLAN 

danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını beyan ederim. 

 

Öğr. Gör. Nurullah GÖZCÜ 



iv 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 
 

 

Doktora sürecim boyunca bilgi ve birikimden istifade ederek ufkumu açan ve her 

aşamada desteğini benden esirgemeyen tez danışmanım ve saygıdeğer hocam Prof. Dr. 

Metin ÖZARSLAN’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Ayrıca Hacettepe’deki eğitim 

sürecimde yeni bilgi ve bakış açıları kazandıran bölüm hocalarıma teşekkür ederim. 

 

Tez yeterliliğimde ve savunmamda yol gösterici bilgileriyle katkılarda bulunan Prof. 

Dr. Mehmet ÇEVİK, Doç. Dr. Dilek TÜRKYILMAZ, Doç. Dr. Zehra ŞİRİN ve Doç. 

Dr. Zehra KADERLİ’ye de teşekkürlerimi sunarım. 

 

Araştırma sahasında yardımlarını esirgemeyen başta değerli dostum Seid Eynceferi ve 

ailesine sonsuz sevgi ve minettarlığımı belirterek meydana gelen çalışmayı, başta 

Zencan halkı olmak üzere İran Türklerine ithaf etmeyi bir borç bilirim.  

   

Eğitim hayatımı yönlendirerek bugünlere gelmemde emeği olan pek çok özel insan 

oldu. Bu vesileyle hayatımın pek çok alanında ve özellikle de çalışmamda bana yol 

gösteren, fikirleriyle ve çalışma anlayışıyla bir disiplin kazandırarak örnek aldığım nadir 

insanlardan olan kıymetli hocam Doç. Dr. Umut BAŞAR’a şükranlarımı sunarım. 

 

Son olarak bugünlere gelmemde en önemli paya sahip olan, motivasyonumu her an diri 

tutarak teşviklendiren ve âdeta süreci benimle yaşayan babam Tevfik GÖZCÜ’ye, 

annem Aynur GÖZCÜ’ye, kardeşlerim Nurhayat ve Mustafa GÖZCÜ’ye ve süreçteki 

tüm zorlukları benimle beraber aşan eşim Merve GÖZCÜ’ye saygılarımı ve sevgilerimi 

minnet duygularıyla belirtmeyi birer borç bilirim. 

 

 

 



v 

 

 

 

ÖZET 

 

GÖZCÜ, Nurullah. İran Türklerinde Mersiye Geleneği: Dinî ve Millî Kimlik Etkileşimi 

Üzerine Bir İnceleme, Doktora Tezi, Ankara, 2023. 

 

İran coğrafyasında varlık gösteren İran Türkleri, tarih boyunca birçok devletin 

kuruculuğunu üstlenmişlerdir. Ancak, Rıza Şah’ın 1921’de iktidarı devralmasıyla 

Türklerin İran’daki hâkimiyet alanının azalmaya başladığı görülmüştür. Bunda yeni bir 

ulus devlet kurma girişimleriyle ortaya koyulan politikaların etkisi son derece 

önemlidir. Pehlevi Dönemi’ne kadar kimlik farkındalıklarını her alanda vurgulayan İran 

Türkleri özellikle 1979 Devrimi sonrasında dinî kimliğin millî kimlikten daha kapsayıcı 

bir etkiye sahip olduğu bir sosyokültürel süreç yaşamıştır. Bu süreç, Şii paradigmasının 

oluşturulmasıyla beraber bağlayıcı bir üst kimlik oluşturma çabasıyla tamamlanmıştır. 

Şiilik üst kimliği, İran genelinde toplumun her kesimini etkileyerek kıyafetlerden 

müziğe, dilden yaşayış biçimine kadar pek çok unsuru kapsayan bir koruma 

mekanizmasıyla sürdürülmektedir. Bu kültürel dinamikler arasında, dinî ve millî kimlik 

etkileşiminin kesişmesiyle kimlik farkındalığının ortaya koyulabildiği alanların başında 

ise mersiye geleneği gelmektedir. Mersiye geleneğinin, İran Türklerinin yaşamında 

önemli bir yer tutmasıyla dili koruma, arınma, geleneği sürdürme, toplu katılımla 

bütünleşme, sosyal kontrol ve gizli protesto gibi özgün işlevlere sahip olduğu 

gözlemlenmiştir. Öte yandan ülkenin resmî dilinin Farsça olması ve Türkçenin resmî dil 

olarak kabul edilmemesi gibi faktörlerle İran içinde tek dil yaklaşımının kamusal 

boyutta sınırlı kalmayarak sosyal hayatı derinlemesine etkilediği bir ortamda, mersiye 

geleneği Türkçenin yaşatılmasında önemli bir rol oynamaktadır. 

 

Bu çalışmada söz konusu faktörlerden hareketle mersiye geleneğinin, İran Türklerinin 

dinî kimlik ile millî kimlik etkileşimi üzerindeki rolü incelenmiştir. Öncelikli olarak 

araştırmaya konu olan kavramların tanımı ve tarihî açıklamalarına yer verilmiştir. Bu 

çerçevede İran Azerbaycanı ile çalışmanın sınırlılığını oluşturması açısından Türklerin 

yoğun yaşadığı ve geleneğin kuvvetli bir şekilde sürdürüldüğü bölgelerden Zencan iline 

ilişkin bölgeyi tanıtıcı bilgiler sunularak İran Türklerinin mersiye geleneğiyle 



vi 

 

 

 

ilişkilendirilebilecek literatür çalışmaları ele alınmıştır. Akabinde mersiye geleneği ana 

hatlarıyla tanımı, tarihi ve kavram-âyin uygulamaları yönüyle incelenmiştir. Mersiye 

geleneğinin folklor disiplini içinde önemli bir yer tutması işlevsel yöntembilim 

çözümlemesi ile konuya bütüncül bir yaklaşımı sağlayabilmektedir. Nitekim işlevsel 

boyut sadece kültürel bir ifade olarak değil aynı zamanda toplumun dinî ve sosyal 

dinamikleri içindeki rolünü de anlamamıza yardımcı olmaktadır. Dolayısıyla da 

çalışmaya bulgu oluşturmasıyla Zencan merkezi ve kırsal bölgelerinden saha çalışması 

ve katılımlı, katılımsız gözlem yoluyla elde edilen veriler üzerinden icracı, icra 

ortamları, dinleyici/izleyici ve metin örnekleriyle mersiye geleneğinin genelden İran 

Türkleri özeline işlevsel boyutu ortaya koyulmuştur. Son olarak dinî ve millî kimlik 

etkileşimine örnek oluşturan veriler ele alınarak mersiye geleneğinin bu kimliklerdeki 

rolüne dair bulgu ve çıktılar paylaşılmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler  

Mersiye Geleneği, İran Türkleri, Zencan. 

  



vii 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

GÖZCÜ, Nurullah. The Elegiac (Mersiye) Tradition in Iranian Turks: A Study on the 

Interaction of Religious and National Identity, Ph.D. Dissertation, Ankara, 2023. 

 

Iranian Turks, who have a presence in Iran, have been the founders of many Turkish 

states throughout history. However, after Reza Shah took power in 1921, it was 

observed that the Turks’ sphere of dominance in Iran began to diminish. The impact of 

the policies put forward with the attempts to establish a new nation state is extremely 

important in this. Iranian Turks, who emphasized their identity awareness in every field 

until the Pahlavi Period, experienced a sociocultural process in which religious identity 

had a more inclusive effect than national identity, especially after the 1979 Revolution. 

This process was completed with the effort to create a binding super-identity with the 

establishment of the Shiite paradigm. The Shi’ite super-identity is maintained through a 

protection mechanism that affects all segments of the society throughout Iran, 

encompassing many elements from clothing to music, language to lifestyle. Among 

these cultural dynamics, the elegiac (mersiye) tradition is one of the areas where identity 

awareness can be revealed through the intersection of religious and national identity 

interaction. It has been observed that the elegiac (mersiye) tradition, with its important 

place in the lives of Iranian Turks, has unique functions such as language preservation, 

purification, maintaining tradition, integration with collective participation, social 

control and secret protest. On the other hand, the elegiac (mersiye) tradition plays an 

important role in the survival of Turkish in an environment where the single language 

approach in Iran is not limited to the public dimension and deeply affects social life due 

to factors such as the fact that the official language of the country is Persian and Turkish 

is not accepted as an official language.  

 

In this study, the role of elegiac (mersiye) tradition on the interaction of religious 

identity and national identity of Iranian Turks is analyzed based on these factors. First 

of all, definitions and historical explanations of the concepts and terms that are the 



viii 

 

 

 

subject of the research are given. In this framework, introductory information about 

Iranian Turks, Iranian Azerbaijan and Zanjan province, which is one of the regions 

where Turks live densely and where the tradition is strongly maintained, is presented in 

terms of the limitation of the study, and literature studies that can be associated with the 

elegiac (mersiye) tradition of Iranian Turks are discussed. Subsequently, the elegiac 

(mersiye) tradition is analyzed in terms of its definition, history and concept-ritual 

practices. The fact that the elegiac (mersiye) tradition has an important place in the 

folklore discipline can provide a holistic approach to the subject with functional 

methodology analysis. As a matter of fact, the functional dimension helps us to 

understand not only as a cultural expression but also its role in the religious and social 

dynamics of the society. Therefore, the functional dimension of the mersiye tradition 

from general to specific Iranian Turks has been revealed through the data obtained from 

the center and rural areas of Zanjan through fieldwork and participant and non-

participant observation with examples of performers, performance environments, 

listeners/audience and texts. Finally, the findings and outputs regarding the role of the 

elegiac (mersiye) tradition in these identities are shared by discussing the data that 

exemplify the interaction of religious and national identity. 

 

Keywords  

The Elegiac (Mersiye) Tradition, Iranian Turks, Zanjan. 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: MERSİYE TÜRÜ VE GELENEĞİ.........................................................39

1.1. TANIMI .............................................................................................................. 40 

1.1.1. Mersiye ...................................................................................................... 40 

1.1.1.1. Mersiyede Türlerarasılık ................................................................. 44 

1.1.1.2. Mersiyenin Tür Çeşitleri, Bölümleri ve Temaları ........................... 47 

1.1.2. Novhe ........................................................................................................ 51 

1.1.3. Rovze ......................................................................................................... 53 

1.1.4. Maktel ........................................................................................................ 54 

1.1.5. Çavuşi ........................................................................................................ 55 

1.1.6. Taziye / Şebih ve Performansı .................................................................. 57 

1.1.6.1. Taziye .............................................................................................. 57 

1.1.6.2. Taziye/Şebih Performansı ............................................................... 60 

1.2. TARİHÎ GELİŞİMİ ........................................................................................... 68 

1.2.1. İslam Devrimi Öncesi Dönem ................................................................... 73 

1.2.2. Büveyhiler Dönemi ................................................................................... 74 

1.2.3. Safevi Dönemi ........................................................................................... 75 

KABUL VE ONAY ........................................................................................................ i

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI...................................ii

ETİK BEYAN..................................................................................................................iii

TEŞEKKÜR .................................................................................................................. iv

ÖZET................................................................................................................................v

ABSTRACT....................................................................................................................vii

İÇİNDEKİLER ...............................................................................................................ix

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................ xiii

GÖRSELLER DİZİNİ...................................................................................................xiv



x 

1.2.4. Afşar ve Zend Dönemi .............................................................................. 79 

1.2.5. Kaçar Dönemi ........................................................................................... 82 

1.2.6. Pehlevi Dönemi ......................................................................................... 90 

1.2.7. İslam Devrimi Sonrası Dönem .................................................................. 91 

1.3. KAVRAM VE RİTÜEL AÇISINDAN UYGULAMALARI .......................... 97 

1.3.1. Muharrem, Tasua ve Aşura ....................................................................... 97 

1.3.2. Şam-ı Gariban ve Mum Yakmak ............................................................ 100 

1.3.3. Erbain ...................................................................................................... 102 

1.3.4. Alem ve Alamet ...................................................................................... 106 

1.3.5. Alay/Deste ............................................................................................... 110 

1.3.6. Sinezen/Zincirzen .................................................................................... 113 

1.3.7. Bebek Buluşmaları Âyini (Şir Haregan-ı Hüseyni) ................................ 115 

1.3.8. Kırk Bir Minber ....................................................................................... 118 

1.3.9. Kasım Otağı ............................................................................................. 120 

1.3.10. Tas Yerleştirme (Teşt Gozari) ............................................................... 123 

1.3.11. Nahl Gezdirmek (Nakhl Gardani)/ Gel Mali/ Meşale Gezdirmek (Meş’al 

Gardani) ve Halı Yıkama (Kalisuyan) .............................................. 125 

2. BÖLÜM: KÜLTÜREL BİR ENSTRÜMAN ARACI OLARAK MERSİYE

GELENEĞİNİN BAĞLAMI.................................................................................132

2.1. GELENEĞİN ÜRETİM ORTAMI: ZENCAN EKOLÜ MEDDAH

MEKTEPLERİ VE HEYETLER .................................................................. 133 

2.1.1. Gulam Rıza Eyniferd Mektebi (El-Zeynep Mektebi Heyeti) .................. 136 

2.1.2. Asgar Genç Hanlu Mektebi ..................................................................... 139 

2.1.3. Veliyullah Kelami Mektebi (El-Zehra Mektebi Heyeti) ......................... 140 

2.1.4. Cevad Resuli Mektebi (Musa b. Cafer Heyeti) ....................................... 141 

2.1.5. Mecidi Meleki Mektebi (Ali Ekber Heyeti) ............................................ 143 

2.1.6. Kadın Meddah Mektepleri: İlmiye Havzaları ......................................... 144 

2.1.7. Elektronik Kültür Ortamında Meddah Mektepleri .................................. 146 

2.2. PERFORMANS TEORİ ÇERÇEVESİNDEN GELENEĞİN

ZENCAN’DAKİ İCRASI ............................................................................... 147 



xi 

2.2.1. İcracılar .................................................................................................... 148 

2.2.1.1. Zencan’da Anlatımlarına Bağlı Adlandırmalarıyla ve Bilinen 

Mersiyeleriyle İcracı Profilleri ....................................................... 149 

2.2.1.2. İcracının Yetişme Ortamı .............................................................. 184 

2.2.1.3. Cinsiyeti ve Yaş Aralığı ................................................................ 186 

2.2.1.4. Eğitim Durumu ve Mesleği ........................................................... 187 

2.2.1.5. İcracıların Anlatım Biçimleri ........................................................ 188 

2.2.2. İcra Zamanları ......................................................................................... 190 

2.2.3. Zencan İlindeki İcra Ortamları ................................................................ 192 

2.2.3.1. Hüseyniyeyi Azam ............................................................................... 193 

2.2.3.2. Zeynebiye (Mescidi) ............................................................................ 197 

2.2.3.3. Ahmediye (Mescidi) ............................................................................. 200 

2.2.3.4. Şüheda (Mescidi) .................................................................................. 200 

2.2.3.5. Veli Asr (Takiyesi) ............................................................................... 202 

2.2.3.6. Armağanhane Takiyesi (Şebih Performansı) ....................................... 203 

2.2.3.7. İnkılap Meydanı ................................................................................... 205 

2.3. DİNLEYİCİ/İZLEYİCİ .................................................................................. 207 

2.3.1. Cinsiyeti ve Yaş Aralığı .......................................................................... 208 

2.3.2. Eğitim Durumu ve Statüsü ...................................................................... 209 

2.3.3. Geleneğe Yaklaşımı ................................................................................ 210 

2.3.4. İcraya ve İcracıya Etkisi .......................................................................... 211 

2.4. METİN ÖRNEKLERİ VE BİÇİM ÖZELLİKLERİ .................................... 213 

3. BÖLÜM: MERSİYENİN İRAN TÜRKLERİNİN DİNÎ VE MİLLÎ KİMLİK

ETKİLEŞİMİNDEKİ ROLÜ   VE ÇÖZÜMLEMESİ............................................231

3.1. İŞLEVSEL KURAM ÇERÇEVESİNDE İRAN TÜRKLERİNİN MERSİYE

GELENEĞİ ...................................................................................................... 231 

3.1.1. Dili Koruma İşlevi ................................................................................... 233 

3.1.2. Arınma İşlevi ........................................................................................... 236 

3.1.3. Geleneğin Sürdürülmesi İşlevi ................................................................ 239 

3.1.4. Toplu Katılımla Bütünleşme İşlevi ......................................................... 241 

3.1.5. Sosyal Kontrol İşlevi ............................................................................... 244 



xii 

3.1.6. Gizli Protesto İşlevi ................................................................................. 247 

3.2. MERSİYE GELENEĞİNDE DİNÎ VE MİLLÎ KİMLİK ETKİLEŞİMİ ... 252 

SONUÇ ......................................................................................................................... 262 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 270 

EK 1. DOKTORA TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU ......................... 309 

EK-2: PH.D. DISSERTATION ORIGINALITY REPORT ................................... 310 

EK 3. ETİK KOMİSYON MUAFİYETİ FORMU .................................................. 311 

EK-4: ETHICS COMMITTEE EXEMPTION FORM .......................................... 312 



xiii 

 

 

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

 

bk.  : Bakınız 

C.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Ed.   : Editör 

Haz.  : Hazırlayan 

MAİ  : Merkez-i Amar-ı İran 

Neşr.  : Neşreden 

S.   : Sayı 

s.  : Sayfa 

SOKÜM : Somut Olmayan Kültürel Miras 

ss.  : Sayfa Sayısı 

SSCB  : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

t.y.  : Tarih Yok 

UNESCO : United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization 

Vol.  : Volume (Cilt) 

Yay. Haz. : Yayına Hazırlayan 



xiv 

 

 

 

 

GÖRSELLER DİZİNİ 

Görsel 1: Zencan ilinin ayrıntılı haritası ......................................................................... 18 

Görsel 2: Mezar başında, ney eşliğinde mersiye icra eden bir meddah. ......................... 59 

Görsel 3: Evde düzenlenen ve Tambur ile def eşliğinde yapılan bir meddah icrası....... 59 

Görsel 4:Türklerin yoğun olarak yaşadığı İran’ın Hemedan ilindeki Bahar mezarlığında, 

mezar başında mersiye okuyan bir meddah .................................................................... 60 

Görsel 5: Yezd’de 1998 yılında taziye karavanında sergilenen taziye icra örneği ......... 65 

Görsel 6: Takyeh Dowlat kraliyet takiyesi ..................................................................... 66 

Görsel 7: Takyeh Dowlat’taki kadınlar dinleme salonu ................................................. 67 

Görsel 8: Takyeh Dowlat’taki erkekler dinleme salonu. ................................................ 67 

Görsel 9: Takyeh Dowlat takiyesinde Mirza Muhammed Bagher ve diğer oyuncular. . 83 

Görsel 10: Mirza Muhammed Bagher ve oyuncu kadrosu ............................................. 84 

Görsel 11: Mirza Muhammed Bagher ve oyuncu kadrosu ............................................. 84 

Görsel 12: James Morier’in performansların icra sırasında meydana getirilen tahtırevanı 

resmettiği örnek ............................................................................................................... 86 

Görsel 13: Sadık Ahengeran. .......................................................................................... 95 

Görsel 14: Gulam Rıza Kuveyti Pur ............................................................................... 96 

Görsel 15: Şam-ı Gariban törenlerinde mum yakma örneği ......................................... 101 

Görsel 16: Zencan’da Şam-ı Gariban günü mum yakma merasimi ............................. 101 

Görsel 17: Zencan’da Şam-ı Gariban’da mumların yakıldıktan sonra paylaşılması. ... 102 

Görsel 18: Meşhed’de 2023 yılı Erbain törenlerinde erkekler bölümüne ait bir kesit . 104 

Görsel 19: Meşhed’de 2023 yılı Erbain törenlerinde kadınlar bölümüne ait bir kesit . 104 

Görsel 20: Zencan’da Muharrem törenleri için hazırlanan bir mevkib örneği ............. 105 

Görsel 21: Erbain ziyareti üzerine Necef’ten Kerbela’ya gerçekleştirilen yürüyüşte 

küçük tezgah arabaları üzerinde meddah performansından ve yol kenarlarındaki 

mevkiblerden bir kare ................................................................................................... 105 

Görsel 22: Zencanlı Meddah Cevad Resuli ile Meddah Hüseyin Eyniferd ................. 106 

Görsel 23: Soldaki görselde Allah, Muhammed ve Ali yazan temsili bir alem ........... 108 

Görsel 24: Hemedan’daki Abbas-ı Koşte Hüseyniyesi’nin alem sancağı .................... 109 

Görsel 25: Zencan’daki Hüseyniyeyi Azam’ın alemi. ................................................. 109 



xv 

 

 

 

Görsel 26: Hüseyniyeyi Azam’ın aleminin Aşura günü dışarıya çıkartılması ve 

sergilenmesi................................................................................................................... 110 

Görsel 27: Zencan’daki Veli Asr Takiyesi’nin alemi ................................................... 110 

Görsel 28: Zencan İnkılab Meydanı Çıkışı Hüseyniyeyi Azam’a bağlı bir deste. ....... 112 

Görsel 29: Zencan’daki törenlerde desteler için toplanan yardımlar destelere özgü 

perçemlere iğnelenmektedir .......................................................................................... 112 

Görsel 30: Tasua günü Zencan’da icra edilen törenlerde üçlü vuruş biçiminde 

zincirzenlik yapan bir deste grubu ................................................................................ 114 

Görsel 31: Hüseyniyeyi Azam avlusunda ortada meddahın yönlendirmesiyle halka 

şeklinde icra edilen sine vurma âyini ............................................................................ 115 

Görsel 32: Aşura gününde Zencan İnkılab Meydanı’nda toplanan halk ...................... 115 

Görsel 33: Hüseyniyeyi Azam’da Şir Haregan Âyini .................................................. 117 

Görsel 34: Şir Haregan töreninde kucağında bir çocuk ile Meddah Mehdi Resuli ...... 117 

Görsel 35: Şir Haregan törenlerinde hazırlanmış bir bebek beşiği ............................... 118 

Görsel 36: Kırk Bir Minber töreni ................................................................................ 119 

Görsel 37: Kırk Bir Minber âyininde boş tabak uzatarak pirinçlerin konulmasını ve sol 

taraftaki kutuyla yardım toplanmasını sağlayan bir katılımcı. ...................................... 120 

Görsel 38: Kürsü noktası seçilen bir duvar ve yakılan mumlar.................................... 120 

Görsel 39: Buşehr’de Ali Asgar beşiğiyle icra edilen bir Kasım Düğünü âyini .......... 122 

Görsel 40: Ahvaz’da hazırlanmış bir Kasım Otağı....................................................... 123 

Görsel 41: Erdebil Ulu Cami’de gerçekleştirilen bir tas yerleştirme ........................... 125 

Görsel 42: Taslara su doldurulurken y ......................................................................... 125 

Görsel 43: Yezd’de düzenlenen Nahl Gardani âyini .................................................... 126 

Görsel 44: Hürremabad’da düzenlenen Gel Mali ritüelinden bir kare ......................... 127 

Görsel 45: Meşalelerin döndürülerek yuvarlak ateş halkaları biçimi ........................... 128 

Görsel 46: Halının taşınarak su kaynağına götürülmesi. .............................................. 130 

Görsel 47: Sopaların kaldırılarak oluşturulan halkanın etrafında dönülmesi ............... 131 

Görsel 48: Meddah Gulam Rıza Eyniferd ve Seyid Cevad Zakir. ............................... 138 

Görsel 49: Zencan Zeynebiye Mescidi. ........................................................................ 139 

Görsel 50: Meddah Asgar Genç Hanlu Zencani ........................................................... 140 

Görsel 51: Meddah Asgar Genç Hanlu ve Meddah Veliyullah Kelami ....................... 141 

Görsel 52: Meddah Cevad Resuli ................................................................................. 142 



xvi 

 

 

 

Görsel 53: Cevad Resuli’nin meddahlık derslerini verdiği Ahmediye Mescidi. .......... 143 

Görsel 54: Mecidi Meleki’nin evinin dersler için ayrılmış alt katı. ............................. 144 

Görsel 55: Rukiye Hüsrevi eğitmenliğinde verilen meddah derslerinden bir kare ...... 145 

Görsel 56: Süheyl Stüdyo ve sahibi Hüseyin Rızai ...................................................... 146 

Görsel 57: İran’da ahundlar tarafından kullanılan dinî unvanlar.................................. 150 

Görsel 58: Ahund Seyyid Abdul Muhammedi Safevi (ortada). ................................... 152 

Görsel 59: Dinî Lider Ali Hamenei ve Gulam Rıza Eyniferd. ..................................... 156 

Görsel 60: Muhammed Eyniferd .................................................................................. 158 

Görsel 61: Hüseyin Eyniferd ........................................................................................ 159 

Görsel 62: İran-Irak Savaşı’nda Asgar Genç Hanlu (soldan dördüncü). ...................... 160 

Görsel 63: Meddah Cevad Resuli ve oğlu Hüseyin Resuli Ahmedi Mescidi’nde. ....... 164 

Görsel 64: Meddah Veliyullah Kelami (solda oturan) cephedeyken............................ 165 

Görsel 65: Meddah Veliyullah Kelami ......................................................................... 167 

Görsel 66: Meddah Mehdi Resuli ................................................................................. 168 

Görsel 67: Meddah Mehridat Haşimi Veli Asr Mesici’ndeki bir icrasından................ 170 

Görsel 68: Meddah Ekber Ahmedi ............................................................................... 172 

Görsel 69: Meddah Gaffar Rahmani............................................................................. 174 

Görsel 70: Meddah Celal Münteziri. ............................................................................ 176 

Görsel 71: Meddah Rezzag Abbasi, Ahmediye Mescidi’nde. ...................................... 177 

Görsel 72: Meddah Ali Rahimi..................................................................................... 179 

Görsel 73: Şair İsrafil Muhammedi .............................................................................. 181 

Görsel 74: Abbas Ocaklu (solda) .................................................................................. 183 

Görsel 75: Veliyullah Kelami’nin terzilik yaptığı dönemden. ..................................... 188 

Görsel 76: Hüseyniyeyi Azam’daki kitabe ................................................................... 194 

Görsel 77: Hüseyniyeyi Azam’ın sağ girişi. ................................................................. 195 

Görsel 78: Sol ana giriş kapısı, mescit içi ve ses-ışık odası. ........................................ 196 

Görsel 79: Hüseyniyeyi Azam Zencan ......................................................................... 197 

Görsel 80: Zeynebiye ana giriş kapısı (solda) ve iç avlusu (sağda) ............................. 199 

Görsel 81: Mescidin iç ve mum yakma bölümü. .......................................................... 199 

Görsel 82: Ahmediye Mescidi ve iç bölümü ................................................................ 200 

Görsel 83: Şüheda Mescidi’nin dış avlusu ve iç bölümü. ............................................ 201 

Görsel 84: Veli Asr Takiyesi mescit içi. ....................................................................... 202 



xvii 

 

 

 

Görsel 85: Armağanhane Takiyesi ön girişi . ............................................................... 203 

Görsel 86: Kulis odası. ................................................................................................. 204 

Görsel 87: Armağanhane Taziye sahnesi ..................................................................... 205 

Görsel 88: Tasua ve Aşura günlerinde Zencan İnkılap Meydanı ve bağlı caddeleri .... 207 

Görsel 89: Hazırlıkların tüm toplulukça gerçekleştiği mevkib düzenleme ve hayrat için 

ayakkabı boyama uygulamalarından bir kare. .............................................................. 242 

Görsel 90: Toplu katılımlarla gerçekleştirilen merasimlerden bir kare ........................ 243 

Görsel 91: Kamusal alanda sergilenen meddah performanslarından ........................... 245 

Görsel 92: Zencan merkez mezarlığından Türkçe yazılı mezar taşı örneği ................. 249 

Görsel 93: Zencan merkez mezarlığından Türkçe yazılı başka bir mezar taşı örneği .. 250 

Görsel 94: Veli Asr Takiyesinden Türk sebki icrası .................................................... 251 

 



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

 

Gaznelilerden bu yana yaklaşık bin yıldır İran coğrafyasında yaşayan ve birçok Türk 

devleti kurmuş olan İran Türkleri özellikle Şiiliğin Safevi Devleti’yle birlikte kurumsal 

bir altyapı kazanmasından bu yana büyük oranda Şiiliği (Caferiliği, İsnaaşeriyyeliği) 

benimsemişlerdir. Önceleri aynı coğrafyada yaşadıkları Farslarla Maniheizm, 

Mazdekizm ve Zerdüştlük gibi inançlarının yanı sıra eski Türk inançlarını da paylaşmış 

ve Araplar vasıtasıyla İslamiyet ile tanışmaları sonrasında Şiiliğe mensup olmuşlardır. 

1921 yılında Rıza Şah’ın ülke yönetimini devralmasıyla İran’da Türklerin hâkimiyeti 

son bulmuştur. Pehlevilerin son dönemlerine kadar kimlik farkındalıklarını her fırsatta 

ortaya koyan İran Türkleri için özellikle de 1979 Devrim’i sonrası dönem, ülkedeki 

diğer etnik grupları da içine alacak şekilde dinî kimliğin millî kimliğe nazaran daha 

kapsayıcı bir etki oluşturduğu bir sosyokültürel süreci kapsamaktadır. Bu süreç ise 

bağlayıcı bir üst kimlik meydana getirme gayretiyle Şii/Şiilik paradigmasıyla 

sağlanmaya çalışılmıştır. 

 

Şiilik üst kimliği İran genelinde kıyafetten müziğe, dilden yaşayış biçimine kadar 

toplumun her kesimini etkileyen pek çok enstrümanla korunmaktadır. Bu enstrümanlar 

içinde dinî ve millî kimlik etkileşim izlerini en kapsayıcı şekilde yansıtan geleneklerden 

biri de mersiye geleneğidir. Arap Edebiyatı’ndan Fars Edebiyatı’na geçen mersiye, 

Türklerin de Müslümanlaşması sonrası edinmesiyle hâlihazırda var olan ağıt geleneğine 

İslami bir etki kazandırmıştır. Başlıca Türk, İran, Hint ve Arap edebiyatlarında bulunan 

mersiyenin bir edebiyat türü olarak Araplarda, Cahiliye Devri’nde başladığına ilişkin 

görüşler fazladır. Cenaze törenlerinde kadınlarca sesli ve ahenkli bir şekilde söylenen 

sözler, sonraları manzum kalıplara oturtulmasıyla mersiye türünün ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. İslamiyet’in ilk zamanlarında mersiye, ağıt Hz. Peygamber tarafından 

yasaklanmış olsa da peygamber sonrası dönemde İslamiyet’in yayılma etkisiyle de 

gelişerek ve kendi içinde birçok konu türüne bölünerek günümüze kadar gelmiştir. 

 



2 

 

 

 

Mersiye, Batılı araştırmacılar tarafından daha çok taziye performansı üzerinden 

işlenmiştir. Özellikle de tiyatro türünün gelişimine paralel olarak Batı kaynaklı 

tiyatrolar ile taziye tiyatral performansı arasında tarihsel ve etkileşim yönlü bir 

yaklaşımın varlığından söz etmek mümkündür. Bununla beraber yine taziye 

performansı çerçevesinde ritüelistik çalışmalardan da bahsedilebilir. Bu geleneğe ortak 

olan ülkelerde ve farklı dinleri, mezhepleri barındırdığı için uygulama sahası kısıtlı olan 

bölgelerde yapılan çalışmalar ise farklılıklar sergilemektedir. Çalışmaların daha çok 

bölgesel olması bu durumun birincil sebeplerinden birini teşkil etmekle beraber dinî 

algılayış ve uygulayış biçimi ve eski kültürel kodlar gibi birçok sebep nedeniyle 

yaşanan kültürel senkretizmin de etkisi fazladır. Bu durum ise retorikte ve pratikte farklı 

tanımlamalara ve uygulamalara sebebiyet vermiştir. Bu çerçevede söz konusu çalışma 

ile daha çok belirli bir bölgeye odaklanılsa da tanımlamalardaki farklılıklara da 

eğilinerek bütüncül bir şekilde değerlendirme imkânı sunulması hedeflenmiştir.  

 

Çalışmanın ana araştırma konusunu Farslardan sonra en çok nüfusu oluşturan Türklerin 

İran’daki mersiye geleneğinin, dinî ve millî kimlik etkileşimi teşkil etmektedir. 

Etkileşimlerin belirlenmesinde farklılıkların veya benzerliklerin rolü önemlidir. 

Dolayısıyla çalışmanın temel yaklaşımlarından biri, mersiye geleneğinin İran 

Türklerindeki farklılığının ortaya konularak Şiiliğe karşın geleneğin Türk kültürünü 

yansıtan özelliklerinin belirlenmesine ilişkindir. Böylece bu gelenek etrafında 

gerçekleştirilen uygulamalarda İran Türklerinin, Farslara görece başvurduğu pratiklerin 

(eski) Türk kültüründen izler taşıyıp taşımadığı çıkarımlarında bulunulabilecektir. Bu 

temellendirmeye bir başka açıdan bakıldığında ise İran Türklerinin geleneği 

uygulamada Şiiliği ne kadar benimsediğine dair de bir fikir oluşturabilecektir.  

 

Tarihî serüvende mersiye geleneği, Şii inancına nazaran eski olsa da geleneklerin 

değişimi ve dönüşümü temelinde Şiiliğin heterodoks bir yapıda olduğu dönem olarak 

addedebileceğimiz Abbasi, Emevi dönemleri ve özellikle de Kerbela Hadisesi 

sonrasında daha çok dinî bir kimlik olarak Şiiliğin etkisinde gelişim göstermiştir. 

Bununla beraber mikro ölçüde bölgeden bölgeye değişiklik gösterebilen gelenekler için 

kimlik farklılıkları çok daha belirleyici olabilmektedir. Bu çerçevede İran Türklerinde 

mersiye geleneği özellikle Arap ve muhtelif Türk sahalarıyla karşılaştırıldığında 



3 

 

 

 

kitlelerce icra edilmesi gibi çeşitli farklılıklara sahiptir. Bu da mersiye ile Türkçe 

ilişkisinin araştırmaya konu olmasını destekleyici niteliktedir. 

 

İran’da Rıza Şah’tan bu yana devam edegelen tek ulus kurma çabası, başta Türkler 

olmak üzere diğer etnik grupların da dışarda tutulduğu bazı uygulamaları da beraberinde 

getirmiştir. Ülkenin resmî dilinin anayasada Farsça olarak yer alması ve Türkçenin 

resmî dil olarak kabul edilmemesi açısından ülke içinde sadece kamusal boyutla sınırlı 

kalınmayarak sosyal hayatı da çok taraflı etkileyen tek dil yaklaşımı düşünüldüğünde 

mersiye geleneği, Türkçenin yaşatılmasında en önemli unsurlardan biri olarak öne 

çıkmaktadır. Bu noktadan hareketle çalışmada ortaya konulacak bir başka çıktı ise 

Türkçenin mersiye geleneğinde ne değin yer aldığına yöneliktir. Nitekim mersiye 

geleneğini icra eden meddahların1 Fars ve Şii etkisi altında bu geleneği sürdürmelerine 

yönelik adımlar, Türk çoğunluklu bölgelerde ahund/molla/imamların ve meddahların 

Fars kökenlilerinin daha çok ön planda olması, yılda bir defa düzenlenen ve dinî lider 

eşliğinde yapılarak kamusal boyut kazanmış olan konuşmalarda daha çok ekranlara Fars 

kökenli mersiyecilerin çıkarak popülerlik kazanması ve mersiye konularının daha çok 

dinî ve bütünsel İran fikrinde tutulması çalışmada ele alınan diğer konulardır.  

 

Folklorik malzemelerin ana özelliklerini taşıması bakımından mersiye geleneği, işlevsel 

metodoloji çözümlemesine olanak tanıyarak konuya bütüncül yaklaşılmasını 

sağlamaktadır. Dolayısıyla bu çalışma kapsamında irdelenecek bir başka husus ise 

İran’ın Zencan merkezi ve kırsal bölgelerinden verilen örneklemlerden hareketle 

mersiye geleneğinin genelden İran Türkleri özeline işlevsel boyutudur. İşlevsel özelliğin 

belirlenebilmesi adına geleneğin performans boyutuyla icrası, icracıları ve mekânlarının 

da ortaya koyulabilmesi, çalışma açısından bir başka kazanım olarak öne çıkmaktadır.  

 

                                                 
1 Meddah kelimesi Türk Edebiyatı’ndaki kıssa anlatma ve övme özellikleriyle İran Edebiyatı’ndaki 

kullanımıyla örtüşmektedir. Ancak sonraları halk hikâyeleri, masallar, efsaneler, destanlar anlatmalarıyla 

ve ağlatan performansların yanı sıra daha çok güldürme işleviyle İran Edebiyatı’ndanki meddah 

kavramından farklılaşarak yalancı bir eşdeğerlilik oluşturmuştur. Nitekim İran’da meddahlar, çoğunlukla 

Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Hüseyin, ehlibeyit ve 12 imamın hayatını, trajedisini ve ölümlerini meth 

(öven) eden anlamlarında mersiye okuyan ve tiyatral performans sergileyen icracılar için 

kullanılagelmiştir.  



4 

 

 

 

Bu kapsamda araştırma, üç ana bölüm ve sonuç bölümlerinden meydana gelmektedir. 

Öncelikli olarak çalışmanın ana hatlarına değinilmiş ve araştırmaya konu olan kavram, 

terimlerin tanım ve tarihsel açıklamalarına yer verilmiştir. Bu çerçevede İran Türkleri, 

İran Azerbaycanı bölgesi ve Zencan iline ilişkin bölgeyi tanıtıcı bilgiler paylaşılmıştır. 

Akabinde birinci bölümde; Mersiye geleneği ana hatlarıyla tanımı, tarihi ve kavram-

âyin uygulamaları çerçevesinde ele alınmıştır. 

 

İkinci bölümde mersiye geleneği, performans teori yönüyle icracı ve dinleyici/izleyici 

bakımından incelenmiştir. Bu bölümde aynı zamanda Zencan ilindeki (ve çevresindeki) 

sözlü, yazılı ve elektronik kültür ortamlarından hareketle icra ortamları aktarılmıştır. 

Ayrıca icra zamanlarına, icra sırasında kullanılan enstrümanlara ve mersiye örneklerine 

de yer verilmiştir.  

 

Üçüncü bölümde mersiye geleneğinin İran Türkleri nazarında dinî kimlik ile millî 

kimlik alanındaki rolü ortaya koyulmuştur. Tarihî ve dinî anlatıya eşlik etmesiyle bir 

bütünlük oluşturması açısından sosyokültürel zemini yansıtmak adına öncelikle işlevsel 

kuram zemininde İran Türklerinde hangi işlevleriyle öne çıktığı belirlenmiştir. Buna 

göre dili koruma, arınma, geleneği sürdürme, toplu katılımla bütünleşme, sosyal kontrol 

ve gizli protesto gibi geleneğe ve bölgeye özgü işlevlerin tespiti sağlanmıştır. Akabinde 

ise geleneğin, İran Türklerinin dinî ve millî kimlik etkileşiminden hareketle kimlik 

yansımasındaki çözümlemesi değerlendirilmiştir. Son olarak sonuç bölümüyle ortaya 

çıkan durumun tespiti üzerine değerlendirmelere yer verilmiştir.2 

 

A. ARAŞTIRMANIN PLANI VE KURAMSAL ÇERÇEVESİ 

 

A.1. Araştırmanın Konusu ve Önemi 

 

İran’ın daha çok kuzeybatı bölgesinde konumlanan İran Azerbaycanı Türkleri, İran’da 

yaşayan Türk topluluklarının nüfusu açısından en büyüğünü oluşturmaktadır. Ülkenin 

mevcut konjonktüründe Farsların iktidara hâkim olması, ülke içinde başta etnisiteye dair 

                                                 
2 Kaynakçada Farsça olarak kullanılan kaynakların, yanlışlıklarının olabileceği de göz ardı edilmeden bir 

fikir oluşturması açısından kendi tasavvurumuzla Türkçeye çevrildiği belirtilmelidir.   



5 

 

 

 

olmak üzere tüm ülkeyi kapsayıcı uygulamaların Şii üst kimliği üzerinden Fars 

etnisitesine odaklı kurgulanmasına sebebiyet vermektedir. Ülkedeki mahalli dillerin; 

kitle haberleşmede, basım işlerinde, özellikle edebî alanlarda olmak kaydıyla okullarda 

istifade edilmesinin serbestliği belirtilmesine rağmen resmî dilin anayasada (İran İslam 

Cumhuriyeti Anayasası, 1980, s. 26) da belirtildiği üzere Farsça olarak tanımlanması 

diğer toplulukların kamusal ve günlük hayattaki dili kullanım alanlarını daha çok sosyal 

boyutla sınırlandırmıştır. Bu sınırlılığın resmî yazışmalardan edebî eserlere, kültürden 

sanata kadar sosyokültürel alanın tamamını kapsaması İran Türklerinin de sözlü ve 

yazılı ürünlerini etkilemesi açısından dikkate değer bir durumdur. Bu durumun tespiti 

birçok kültürel unsur üzerinden sağlanabilir. Ancak kamusal bir boyut sergileyecek 

kadar ülkenin tamamına yayılması ve başta İran Türkleri olmak üzere diğer 

topluluklarca da farklı icralarının ortaya koyulabilmesi açısından dinî kimlik ile millî-

kültürel kimliğin birleştiği bir alan olarak mersiye geleneği, kimlik farkındalığının 

kültürel unsurlar üzerinden tespitinin sağlanabilmesinde birincil öncelikli kültürel 

konulardan biri olarak öne çıkmaktadır.  

 

Topluluklarca farklı adlandırmalarla hayatın olağan akışı içinde süregelmiş bir gelenek 

olarak mersiye kültürü, İslamiyet sonrası muhtevasına ve şekillerine göre birçok türde 

kendisini göstermiştir. Ancak bu türün İran Türklerindeki gelişimine ilişkin 

Türkiye’deki alan yazın çalışmaları istenen düzeyde değildir. Nitekim inançları her ne 

kadar heterodoks bir yapıya bürünse de mevcut pratiklerinde, (eski) Türk inançlarının 

izlerinin ne düzeyde olduğu yeterince tespit edilememiştir. Bu benzerlikler ve 

farklılıklardan yola çıkılarak yapılan çalışmada, söz konusu durumun tespiti İran 

Türklerinin mersiye geleneği çerçevesinde başvurdukları pratiklerden ortaya konulması 

açısından önemi haizdir. Böylelikle icra bağlamları dikkate alınarak yapılan tespitlerde, 

mersiye geleneğinin işlevleri ortaya konulup özellikle de kimlik farkındalıklarının 

korunup devam ettirilmesinde hangi rolü yerine getirdiği sorusuna cevap aranmıştır. 

 

Yakın coğrafyadaki en fazla Türk nüfusuna sahip olması açısından mersiye kültürü 

üzerinden halk bilimsel yöntemlerle sergilenen kimliksel kültürel kod yansımaları, İran 

Türklerinin literatürünün bu noktasına odaklanılmasının sağlanmasıyla sadece 

tanıtılmasını değil, akraba toplulukların kolektif düşünce dünyasının yakınlaşması 



6 

 

 

 

açısından kimlik bilincinin ve bu bilincin devamlılığının önemi nedeniyle yok olma 

tehlikesi altında olan geleneklerin muhafazasına da daha fazla olanak sağlayacaktır.  

 

A.2.Araştırmanın Amacı 

 

Bu çalışmada din toplum ilişkisine ait yansımaların görüldüğü mersiye geleneği 

üzerinden bir üst kimlik olarak benimsenen Şiilik karşısında geleneğin İran Türklerinin 

millî-kültürel kimliklerini yaşatmadaki rolü ortaya konulmuştur. Geleneğin yer yer Türk 

kimliğinin Fars kimliğine yakınlaştırılması yer yer ise Türklerin millî kimlik 

farkındalıklarını öne sürebildiği bir alan olması, işlenmeye ve açıklanmaya değer bir 

kültürel unsur olduğunun göstergesidir. Araştırmadan hareketle geleneğin mercek altına 

alınması, sosyokültürel ve siyasi sahada oluşmuş ve oluşmakta olan sorunlara cevaplar 

ve öneriler için bir fikir kaynağı sağlayabilecektir.  

 

A.3.Araştırmanın Sınırlılığı ve Yöntemi 

 

Bu tez çalışması, İran’ın otuz bir ilinden/ostanından biri olan Zencan’daki sözlü, yazılı 

ve elektronik kültür ortamlarından ve alan çalışması kapsamında veri toplama 

yöntemlerinden yararlanılarak elde edilen veriler doğrultusunda hazırlanmıştır.  

 

İran Azerbaycanı bölgesi olarak adlandırılan bölge; Zencan, Kazvin, Hemedan, Doğu 

Azerbaycan, Batı Azerbaycan vd. bazı illeri kapsamaktadır. İran Azerbaycan’ının güney 

bölgesinde Türklerin ve Türkçenin konuşurluluğu açısından büyük değişikliklerin 

gözlemlendiği sınırı olarak belirtilebilecek Hemedan ilinin hemen akabinde Zencan ili 

gelmektedir. Bu çerçevede Zencan, İran Azerbaycan’ının Tebriz’den sonra merkezi 

konumundaki bir bölge olması nedeniyle çalışmada örneklem olarak seçilmiştir. Bunun 

yanı sıra çalışmayı bütüncül bir bakış açısıyla ortaya koyabilmek adına kırsal 

bölgelerden bazı merasimler de kapsama dâhil edilmiş ve böylelikle eşgüdümlü bir 

inceleme yapılabilmiştir. Zencan’ın çalışmanın merkezi olarak belirlenmesinde, 

nüfusunun çok büyük bir bölümünün Türklerden oluşması ve icra ortamlarının fazlalığı 

geleneğin güçlü olarak yaşatıldığını göstermesi açısından önemli rol oynamıştır.  



7 

 

 

 

 

Alan çalışmasında katılımlı ve katılımsız gözlem ile bazı soruları bütünlüğe 

kavuşturmak adına nitel veri toplama yönteminden yararlanılmıştır. Bu çerçevede tez, 

İran İslam Devrimi’nin öncesine geleneğin tarihselliği hususunda değinilmiş olunsa da 

temelde Devrim sonrası ve günümüzdeki durumunu içeren süreçlere ait verilerden 

oluşmaktadır. 

 

Elde edilen veriler, elektronik cihazlarla kayıt altına alınmış ve bağlam merkezli 

halkbilimi kuramlarından performans teori ve işlevsel teori metotları çerçevesinde 

değerlendirilmiştir. Söz konusu durumdan hareketle İran’daki mersiye geleneği ve bu 

geleneğe yönelik başlıca âyinler/pratikler; tarihsel, bağlamsal ve özellikle de işlevsel 

kuramlar bağlamlarındaki mahiyetlerinin eşliğinde ortaya konulmuştur. 

 

Bu doktora çalışmasının insanlar ve hayvanlar üzerinde deneysel bir nitelik taşımadığını 

ifade etmek önemlidir. Çalışma biyolojik açıdan herhangi bir materyal kullanımını 

gerektirmemektedir. Bu nedenlerle tezin, beden bütünlüğüne müdahaleyi gerektirecek 

bir özelliğe sahip olmadığı vurgulanmalıdır. Ayrıca tez çalışması kapsamında sahadan 

elde edilen verilerin, akademik etik ve toplumsal ahlak kurallarına uygun olduğu da 

belirtilmelidir. Dolayısıyla insanın özel hayatına müdahale edebilecek en küçük bir 

faktör dahi tez çalışmasının içeriğinde kullanılmamıştır.  

 

Söz konusu açıklamalara bağlı olarak tezin araştırma planı dâhilinde etik bir kurul 

iznine ihtiyaç duyulmamıştır. Ayrıca çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan 

destek alınmamıştır. Dolayısıyla da araştırma sahası açısından etik bir kurul izni 

başvurusu yapılmayarak konuyla ilgili olarak “etik kurul izin muafiyeti” talebinde 

bulunulmuştur. 

 

B. ARAŞTIRMA ALANIYLA İLGİLİ BİLGİLER 

 

B.1. İran Türkleri 

 



8 

 

 

 

 

Yakın komşumuz İran, 2016 yılı İran İstatistik Kurumunun verilene göre 79.926.2703 

nüfusa sahiptir (MAİ, 2016). 31 ilden (ostandan) oluşan ülke, tarihî süreçte birçok 

medeniyete ve topluluğa ev sahipliği yapmıştır. Günümüzde başlıca Türk, Fars, Lor, 

Lek, Beluç, Gilaki, Bahtiyari, Kürt, Arap gibi çeşitli etnik grupları bünyesinde 

barındıran İran’da, Türklerin tarihî uzun bir geçmişe dayanmaktadır. Bu dayanağa 

İslamiyet öncesi ve sonrası gibi çeşitli görüşlerle katkıda bulunan araştırmacılar (bk. 

Zehtabi, 2000; Pyankov, 2002; Karatay, 2003; Lambton, 1968; Bosworth, 1975), 

başlangıç olarak İran-Turan etkileşimine işaret etmektedir.  

 

İran-Turan Dönemi’ni destanlar çağı olarak tanımlayan Süer Eker, Horasan’dan Orhon 

Nehri’ne kadar uzanan Turan ülkesi ve İran ülkesinin komşu olduklarını ifade 

etmektedir (Eker, 2009b). Bu ilişkiler, Şehname’de (bk. Kazvini, 1984; Tusî, 2005) 

İran-Turan olarak çoğunlukla Türklerin galip geldiği mücadeleler şeklinde 

aktarılmaktadır (Saray, 2006, s. 1). İslam öncesi olarak ele alınan kaynaklara göre ilk 

ilişkiler Hunlar Dönemi’ndedir. Büyük Hun Devleti’nin parçalanması sonucu Türklerin 

büyük bir bölümü Orta ve ön Asya’ya doğru ilerlemiş ve burada Aral ile Hazar 

arasındaki alanı kontrollerine almışlardır. Bu dönemde Ak Hun-Sasani mücadelesi 

karşımıza çıkmakta ve sonucunda bölgeye Türklerin yerleşme süreci üç büyük göç 

hareketi üzerinden okunabilmektedir. Birinci akın, Asya Hunlarının 385 tarihli Anadolu 

seferi ve 451’de Ak Hunların Mugan bölgesine yerleşmesidir. İkinci göç hareketi, 

466’da Avrupa Hunlarının bünyesindeki Ağaçeri boyunun bir kısmının Halep, Şam’a 

bir kısmının ise Erdebil ve çevresine yerleşmesinden ileri gelmektedir. Üçüncü göç 

dalgası ise Hazar Devleti’nin kuruluşunda önemli rol oynamış Sabırların Bakü ve Kuba 

arasındaki bölgeler ile Lenkaran’a yerleşmeleridir (Çay, 2002, s. 90-92). 

 

Bölgede çeşitli devletler altında kümelenen topluluklar, bugün sınırları belirlenmiş 

milletlerin temellerini ve tarihini oluşturması açısından sahiplenilmektedir. Büyük göç 

ve akınlar sonucunda yerleşikliğin belirli ölçülerde başlayarak yazılı-sözlü eserlerin 

                                                 
3 1956’dan 2006’ya kadar on yılda bir yapılan sayımların 2007’de beş yılda bir yapılması 

kararlaştırılmıştır. Bu doğrultuda en güncel nüfus sayımının 2021 (1400) yılında olması gerekirken 

hükûmet yetkililerince alınan kararla sayım 2026 (1405) yılına ertelenmiştir. Mevcut çalışmada da resmî 

bir istatistik sunulabilmesi adına 2016 yılı verilerinden yararlanılmıştır.  



9 

 

 

 

geride bırakılması milletleşme süreçlerine dayanak oluşturmaktadır. Ancak öncesinde 

ilişkilerdeki griftliği nedeniyle birden fazla millet tarafından atalaştırılan topluluklar, 

ön-topluluklar olarak tanımlanmaktadır.  

 

Bu dönemde bölgedeki Türk varlığını, ön-Türkler olarak addedilen Sakalara (İskitler) 

Medlere ve Elamlılara bağlayan görüşler de ön plana çıkmaktadır. Konuya “İran 

Türklerinin Eski Tarihi” adlı iki ciltlik çalışmasıyla eğilmiş olan Muhammed Taki 

Zehtabi (2000, s. 70-79), Türklerin İran’daki varlığını M.Ö. 550 yılı yani üç bin beş yüz 

yıl öncesine dayandırmakta ve hâkimiyetin Medlerden Ahamenişlere geçmesiyle Fars 

hâkimiyetinin Gaznelilere kadar devam ettiği görüşünü beyan etmektedir. Türk tarihine 

ilişkin araştırmalar yürüten Osman Karatay da (2003, s. 103-104) Türklerin bölgedeki 

tarihini Elamlara kadar dayandırmaktadır. Babil ve Asur krallıklarının ortaya çıkması, 

Irak’ın kuzeyinde ve güneyinde yaşayan Türklerin atalarının da içinde olduğu halkları 

kuzey ve doğuya göç ettirmiştir. Elamlılar bünyesinde Ahemenişlerin hâkimiyeti altına 

giren Azerbaycan Türkleri de söz konusu dönemden günümüze çok değişmeden 

gelebilmiştir. Orta Asya’nın eski tarihi araştırmacılarından İgor Vasilyevich Pyankov 

(2002, s. 922) ise İran-Turan karşılaşmasının ilk olarak ön-Türkler olarak görülen 

Sakalar devrinde yaşandığına dikkat çekmektedir. M.Ö. ikinci asırda yaşadıkları 

Tyanşan ve Pamir-Altay bölgelerine akınların fazlalaşması sonucunda Sakalar, Kuzey 

Hindistan’a ve İran coğrafyasının doğusuna yönelmişlerdir. Yunan kaynaklarında 

Skuthoi, Asur kaynaklarında ise Ashkuzai adı verilen Asya menşeli bu milletler, 

Karadeniz’in kuzeyindeki Kıpçak bozkırlarını yerleşim alanı olarak seçmiş ve bu 

nedenle bölge Sakalar ve Persler arasında paylaşım mücadelelerine sahne olmuştur 

(Velili, 1993; Çay, 2002, s. 91).  

 

Geçiş sürecine doğru 10. yüzyılda Orta Asya üzerinden başlayan Türk göçünün ilk 

durağı olarak Samaniler kaynak gösterilmektedir (Azer, 1942, s. 6). Böylece 10. asrın 

sonları, gücü artan Samanilerin özellikle ordudaki ayrılıkçı güçlerin kendi çıkarları 

doğrultusunda hareket etmeye başlaması ve Samanilerin, Karahanlı ve Gazneli 

devletlerince paylaşılması bölgede Türk hâkimiyetinin başladığı bir sürece evrilmiştir 

(Garthwaite, 2016, s. 110-116).  

 



10 

 

 

 

 

552 yılında kurulan Göktürk Devleti, Sasaniler ile iş birliği yaparak Ak Hunları yıkmış 

ve toprakları paylaşmıştır fakat komşu olan bu iki ülkenin ilişkileri uzun sürmemiştir. 

Arap akınlarıyla Sasaniler yıkılmış ve İslamiyet, İran’a girmişken Türklere de tesiri 

uzun sürmemiştir. İslamiyet sonrası ilişkiler, Karahanlı-Samaniler mücadelesi olarak 

devam etmiş ve en nihayetinde Karahanlıların üstünlüğüyle sonlanmıştır. Sonrasında 

yönetimleri Türk soylu olan Selçuklu ve Gazneli devletlerinin mücadeleleri boy 

göstermiştir.  

 

Bu mücadelelere İslamiyet’e geçiş ve başlangıcına açılan pencereden dil ve kültür 

etkileşimi üzerinden, Fars devletinin ilk temellerinin atıldığı Samaniler Dönemi ve 

Karahanlı Dönemi’nde Türk dili ve üstünlüğünü ortaya koymaya çalışan Kaşgarlı 

Mahmud’un Divanu Lügâti’t Türk eserinden de bakabiliriz. Kaşgarlı, Farslar; 

gayrimüslim Tangutlar; Budist Uygurlar ve Tibetlilerle ilgili verdiği örneklerde onları 

çoğu zaman düşman unsurlar olarak nitelemiştir. Gazneli ve Selçuklu Dönemi’nde ise 

Fars dili ve kültürünün gelişmesinin ve yayılmasının önü açılsa da (bk. Lambton, 1968; 

Bosworth, 1975; Eker, 2009a, s. 74) Barthold’a göre Makedonyalı İskender ve 

Selefkoslar sülalesi sonrası Fars İranlıları ile Orta Asya’daki İranî halklar, İslam 

çatısında bir devlet altında birleşmiş sonrasında bu halklar yavaş yavaş İran 

lehçelerinden Farsçaya geçmiştir. Böylece ortak genel bir Farsça edebiyat dili 

oluşmuştur. Bu Farsçanın ise tek rakibi yalnızca Türkçe olmuş ve Türk dili, İslamiyet’in 

ilk asırlarından itibaren Farsçanın yanı sıra asıl İran dâhilinde de yayılışını devam 

ettirmiştir (Barthold, 2004, s. 43). Osmanlı-Safevi dönemi münasebetlerinde dil 

hususundaki etkileşim ve mücadelelerden daha çok Sünni-Şii münasebeti ön plana 

çıkmıştır. Nitekim Safevilerin kuruluşunda ve Şiiliğin kurumsallaştırılmasında 

Türkmenlerin rolü büyük olmuştur (bkz. Sümer, 1976). Bu durum ise dil alanına 

yansımıştır. Şah I. Abbas Dönemi’nden itibaren Şiiliğin etkisini arttırması, Farsçanın 

Türkçe karşısındaki etkinliğini ilerletme imkânı sağlamıştır. Ancak Afşar ve Kaçar 

devriyle bu durum Türkçe lehine çevrilmiştir. Her ne kadar araştırmanın bu bölümü 

ağırlıklı olarak tarihsel etkileşimi aktarmak üzere olsa da birçok örneğin yanı sıra Türk 

varlığına dair yansımaların başında Türk sözlü kültürünün önemli mihenk taşlarından 

Köroğlu anlatısı ile Karacaoğlan’dan şiirlerin İran’da diplomatlık görevinde bulunmuş 



11 

 

 

 

Polonyalı araştırmacı Alexander Chodzko tarafından 1842 yılında İngilizceye 

aktarılması durumu destekleyici çalışmalardandır (Chodzko, 1842). Modern Türkiye ile 

Pehlevi ve sonrasında İran İslam Cumhuriyeti’nin kurulmasına kadar bu ilişkiler 

Osmanlı-Safevi, Osmanlı-Afşar ve Osmanlı-Kaçar gibi mücadelelerle süregelmiştir (bk. 

Sykes, 1921; Konukçu, 1973; Kafesoğlu, 1984, s.88-89; Gömeç, 2009; Saray, 2006; 

İsmailov, 2017). Dolayısıyla genel teamülü yansıtması açısından tek istisna olarak Zend 

sülalesi haricinde 651 yılında Araplar eliyle yıkılan Sasani İmparatorluğu’ndan 1925 

yılı Pehlevi iktidarına (yaklaşık 1300 yıl) kadar İran coğrafyasında birçok devlet kuran 

Türkler ile İranlıların ilişkilerinde etkileşim konusunun, günümüze kadar girift 

özelliğini muhafaza ettiği söylenebilir. 

 

B.2. İran Azerbaycanı 

 

İran’daki Türk toplulukları çeşitlilik arz etmektedir. Ülkenin kuzey ve kuzeybatısında 

İran Azerbaycanı Türkleri, kuzeyinde Türkmenler, kuzeydoğusunda Horasan Türkleri, 

merkeze yakın Halaç Türkleri, Sungur Türkleri ve güneyinde Kaşkay Türkleri 

yaşamaktadır. Aynı zamanda başkent olan Tahran’ın İran İstatistik Kurumunun 2016 

yılı nüfus verilerine göre nüfusu 13.267.637’dir (MAİ, 2016) ve yaklaşık olarak 6-7 

milyonun Azerbaycan Türkü olduğu tahmin edilmektedir. Bu çerçevede Arapların 

yaşadığı Huzistan, Beluçların bölgesi Sistan-Belucistan ve Kürdistan bölgeleri hariç -ki 

Kaşkay Türklerinin Buşehr, Huzistan, Kohgiluyi Buyer Ahmed ve Yezd gibi şehirlerde 

de yaşadıkları unutulmamalı- İran’ın dört bir yanında Türk nüfusunun varlığı söz 

konusudur.  

 

Araştırmamıza konu olan İran Azerbaycanı bölgesi hakkındaki bilgilendirici içerikten 

önce İran (Fars) ve Azerbaycan (etnisitesi) adı ile bölgesel isimleştirilmedeki bazı 

konulara değinilmesi faydalı olacaktır. İran ile tanımlanan bölge, etnik bir kavramdan 

ileri gelmemektedir. Aryan kelimesi, eski Farsçadan Pehleviceye Er(an) olarak tüm 

İranlıları tanımlayacak şekilde geçmiştir. Öyle ki I. Şapur Dönemi’nden itibaren Eran 

İranlı olanların An-Eran İranlı olmayanların kralı şeklinde kullanılmış (Gnoli, 1989, s. 

129-131; Shahbazi, 2005, s. 100-112) böylece Eran, İranlıların yaşadığı coğrafya adı 

olarak kullanılagelmiştir. Bu çerçevede Fars kullanımına bakılacak olunursa Farsça 



12 

 

 

 

konuşan İranî topluluklara yönelik sonradan oluşturulmuş bir kavram olduğu 

söylenilebilir (Attar, 2008, s. 39). Fars üst kimliğinin benimsetilmesi kapsamında ülke 

içinde Fars olmayan diğer etnik gruplardan özellikle de Azerbaycan Türklerine yönelik 

Ari nasyonalizmi fazlasıyla kullanılmaktadır. Buna bağlı olarak Azerbaycan Türklerinin 

etnik olarak Türk olarak görülmeyip Azeri oldukları ve soylarının Ari adında İranî bir 

kavimden geldikleri, günümüzde hâlen Azerbaycan’ın bir köyünde arkaik İran dilini 

konuşmaya devam ettikleri gibi teoriler ortaya atılmıştır (bk. Kesrevi, 1926, s. 12).4  

 

Azerbaycan adının kökenine bakıldığında ise en eski iddialardan birinin, M.Ö. 328 

yılında İskender vasıtasıyla bölgeye vali statüsünde (satrap) gönderilen Atropat’tan5 

geldiği görülmektedir. Zamanla kuvvet kazanan Atropat burada bir devlet kurmuş ve 

bölgeye Atropat’ın toprakları denilmeye başlanmıştır (Barthold, 1963, s. 77). 

Ermenilerce Atrpatakan, Helenlerce Atropatene anılan bölge zamanla Farsçaya Azerbad 

olarak geçmiş ve Azerbaycan’ın eski adı olan Azerbadgan hâlini almıştır (Çay, 2002, s. 

90). Azerbadgan ismine Türklerin yaşadığı bölgeleri Tatar, Guzziye, Cebel-i Karaçuk, 

Mesken-i Kıpçak vd. olarak dikkat çekerek İran platosunu açıklamaya çalışan 

Kaşgarlı’nın Divanu Lügâti’t Türk’ündeki haritasında da rastlamaktayız (Atalay, 1992).  

İran Azerbaycanı bölgesinin kuzey sınırları, 1813 Gülistan ve 1828 Türkmençay 

antlaşmaları sonrasında oluşsa da zamanla idare yönetimlerce bölgelere bölünmüştür. 

Günümüzdeki ostanlık sistemi, Kaçar ve öncesi dönemlerde bulunmamaktaydı. 

Öncesinde beylik, hanlık sisteminin takip edildiği düzen, 1907’de sonlandırılmıştır. 

Buna göre İran toprakları; Azerbaycan, Horasan, Fars ve Kerman-Beluçistan olarak dört 

bölgeye ayırılmıştır. 1907 düzenlemesindeki Azerbaycan bölgesi; Zencan, Kazvin, 

Hemedan, Batı ve Doğu Azerbaycan ile Erdebil illerinden oluşmaktaydı (Mededli, 

2002, s. 5). 1937’de arazi ve idari düzenlemesiyle Azerbaycan bölgesi bölünerek 

üçüncü ve dördüncü il statüsüne getirilmiştir. Bununla beraber tarihsel çağrışım 

oluşturacak isimlerin bazıları il isimlerinden kaldırılmıştır. Türklerin nüfusunun fazla 

olduğu bölgelerden Zencan, Sultanabad, Kazvin, Save ve Hemedan, Azerbaycan ilinin 

                                                 
4 Bu fikirler Fars milliyetçiliği ideologları sayılan Taki Arani, Cevat Şeyhülislam, Cevat Tabatabai, 

Mahmut Afşar, Ahmet Kesrevi, M. Ali Furugi, Nasrullah Purcevadi, Kave Ferruh, İhsan Yarşatır gibi 

isimler eliyle işlenmeye devam etmiştir. 
5 Bu görüşe karşı olanlar da mevcuttur. Azerbaycan adının yazılı kaynaklarda ilk kez M.Ö. 550’de 

Avesta’da “Atarpata/Aterpata” olarak geçtiğini savunan Cemil Hasanlı, Atropat isminden daha önce 

coğrafi bir bölge olarak kullanıldığını belirtmektedir (Hasanlı, 2005, s. 21). 



13 

 

 

 

dışında bırakılmıştır. 1941 yılına gelindiğinde yapılan düzenlemelerle Türklerin 

yaşadığı bölge üzerinde Batı Azerbaycan, Doğu Azerbaycan, Zencan, Hemedan, 

Erdebil, Tahran, Erak, Elbruz, Kum illeri (ostanları) kurulmuştur (Nesibli, 2017, s. 112).  

 

Pehlevi öncesi Azerbaycan olarak adlandırılan ilin bölünmesi Rıza Şah’ın otoriter 

rejimini merkezileştirme girişimleri sonrasında çıkan hareketlerin akabinde 

gerçekleşmiştir. Buradaki illerin temel bölgeleri Eyalet ve Vilayet Encümenleri 

Kanunu’yla Tebriz ve Urmiye illerine dâhil edilmiş, Zencan ise ilk olarak il statüsünü 

kaybetmiştir. 1969 yılına gelindiğinde bağımsız bir statüde Tahran’a bağlanan Zencan, 

1973’te ise il statüsünü kazanmıştır. 1970’li yıllarda bölge; Zencan, Doğu Azerbaycan 

ve Batı Azerbaycan ostanları olarak üç idari birimden oluşmaktaydı (Nəsibzadə, 1997, 

s. 14-15). Bugün İran Azerbaycan’ının da dâhil olduğu isim ve bölgesel bölünmeler 

ostan (il), şehristan (ilçe), dehistan (bucak) ve bahş (köy) olarak nüfus ve köy sayısı gibi 

nedenlerle statüsel olarak devam etmektedir (bk. MAİ). 

 

İran Azerbaycan’ının coğrafi kapsamını belirlemeye çalışan araştırmacılardan Ali 

Kafkasyalı, İran’da yerleşik Türk topluluğunu Kuzeybatı Türk Yurtları (İran 

Azerbaycanı), Kuzeydoğu Türk Yurtları ve Güney-Merkez Türk Yurtları olarak üç 

grupta değerlendirmekte ve akabinde İran Azerbaycan’ının sınırlarını; Tahran’ın 

doğusundan Kebir Çölü’nün batı sınırlarından Kum iline, Kum’dan da Tefriş, Melayir, 

Nihavend ve Hemedan ilinin batısından kuzeybatıya yönelerek Türkiye, Irak ve İran 

sınırlarının kesişme noktası ile Nahçıvan, Ermenistan ve Azerbaycan sınırlarını geçerek 

güneyde Kazvin’den Tahran’a kadar uzanan bir alan şeklinde çizmektedir (bk. 

Kafkasyalı, 2009, s.25-26). Nesipli ise Kaçar Devri’nde ve sonrasında ekseriyetini 

Azerbaycan Türklerinin oluşturduğu Türklerin yerleşmiş olduğu bölgeleri; Zencan, 

Kazvin, Reşt, Tahran, Hemedan, Save ve Kum olarak zikretmektedir (Nesibli, 2017, s. 

140). 

 

Yukarıdaki bilgilerin yanı sıra İran’da yaşayan Türk nüfusuna ilişkin istatistikler de 

farklılık arz etmektedir. Bu minvalde veriler 20 ila 40 milyon arasında değişkenlik 

göstermektedir. Hâlihazırda resmî ve doğrulanabilir bir nüfus istatistiğinin olmaması 



14 

 

 

 

sebebiyle tahmini bir rakam verilmesi gerçek nüfus oranına yaklaşılmasını da 

zorlaştırmaktadır. Dolayısıyla bölge üzerine yapılan seyahatler, diplomatik girişimler ve 

nüfus sayımlarından hareketle belirli aralıklı kronolojik sıra üzerinden nüfus bilgilerini 

paylaşmak, günümüzdeki nüfusa ilişkin bir değer verebilmek açısından önemi haizdir. 

 

Bu doğrultuda bölgedeki Türklere dair en eski verilerden birini, Lozan görüşmelerinde 

İngiliz heyetine başkanlık ederek bölgenin şekillendiği yıllarda İran ve çevre ülkelere 

seyahatlerde bulunan Lord Curzon paylaşmıştır. Curzon (bk. 1927), 1892 tarihli seyahat 

raporunda İran Azerbaycan ilinde 2 milyondan biraz fazla Türk nüfusunun olduğunu 

kayda düşmüştür.  

 

1912 yılında Türk Yurdu’nda yayımlandığı tahmin edilen yazısında Azerbaycan 

Cumhuriyeti’nin kurucularından Mehmet Emin Resulzade (1993, s. 8), dönemi için ülke 

nüfusunun 10 milyondan fazla ve bu oran içinde Türk nüfusunun 3 milyondan aşağı 

olmadığını dile getirmiştir. 

 

1939-40 yılları arasında bir nüfus sayımının yapıldığına işaret eden San’an Azer (1942, 

s. 11-12), bu dönemde ülke nüfusunun 10 milyon olarak belirlendiğini belirterek bu 

itibarla ülkedeki etnisite istatistiğini şu şekilde paylaşmaktadır: 5 milyon Türk, 800 bin 

Arap, 700 bin Kürt, 300 bin Yahudi, Ermeni, Lor vd. yaklaşık olarak 3 milyonu da Fars.  

 

İran filolojisi alanında araştırmalar yürüten Richard Nelson Frye (1954, s. 10), 1954 

tarihli çalışmasında ülkedeki Azerbaycan nüfusunun 2 milyondan biraz daha az 

olduğunu iddia etmektedir. İran’daki Türk lehçelerine dair çalışmalar yürüten Gerhard 

Doerfer (1987, s. 243) ise 1987 tarihli konuşmasında İran’daki Türk nüfusunun “beş 

ayrı lehçe konuşan 10 milyonluk halk” olarak zikretmiştir. 

 

1997 yılına gelindiğinde İran’daki topluluklar üzerine çalışmalar yürütmüş olan Rafael 

Blaga (1997, s. 276), ülkedeki halkları ele aldığı araştırmasında çeşitli istatistiklerden 

yola çıkarak ülkedeki Azerbaycan nüfusunun oranını %29,5 olarak belirlemiştir. Bu 

yıllarda ortaya atılan ve Batılı araştırmacılara kaynak teşkil eden bir istatistik bilgisi de 



15 

 

 

 

İnsan Hakları Örgütünün 1997’de İran Etnisitesi üzerine yayımladığı raporudur. Rapora 

göre İran’daki Azerbaycan nüfusu 15 ila 20 milyon arasındadır (HRW, 1997). 

 

Bilgilerdeki farklılığın temel unsurlarından biri İran Ordusu’nun 1950’li yıllardaki 

nüfus sayımı materyallerinin referans alınmasıdır. Söz konusu çalışmada Türkçe 

konuşan toplam nüfus 5,3 milyon olarak aktarılmıştır. Akabinde ise ülke içinde bir dizi 

yayın organının verileri ile ülke idarecilerinin demeçlerindeki bilgi farklılığı6 bu 

istatistiklere ağırlıklı olarak sözlü kaynak oluşturmuştur. Nəsibzadə, 1956’da ülkede 

yapılan ilk sayıma göre Doğu Azerbaycan’da 2 milyon 124,3 bin; Batı Azerbaycan’da 

721,1 bin ve Zencan bölgesinde 386,2 bin olmak üzere 3,2 milyon nüfusun yaşadığını 

belirtmektedir. Bu sayı o dönem için ülke nüfusunun yaklaşık olarak %17’sine eşittir. 

On yılda bir yapılan sayımlarda 1966 yılına gelindiğinde İran Azerbaycan’ındaki nüfus 

4 milyon 417 bin olarak tespit edilmiştir. 1976 yılında ise bu rakam 5 milyon 178,6 bin 

sayısına ulaşarak ülke nüfusunun %15,4’ünü oluşturmuştur. “İran’da İstatistik” isimli 

derleme çalışmasıyla ülkede Farsça dışında konuşulan dillerin istatistiksel bilgisinin 

derlendiğine işaret eden Nəsibzadə, 1956’da 3,9 milyon, 1973’te ise 5 milyon kişinin 

Türkçe konuştuğu ve bu rakamın ülke nüfusunun %20,6’sını oluşturduğunu aktarmıştır. 

Kapsamın geniş tutulduğu söz konusu çalışmada Türklerin ağırlıklı olarak yerleştiği ilçe 

sayısı 46 olarak açıklanırken ilçe isimlerine yer verilmemiştir (Nəsibzadə, 1997, s. 69-

72).  

 

Güncel etnisite nüfusuna ilişkin belirsizlik sürmekle birlikte söz konusu verilerden ve 

Türklerin yerleşik olduğu bölgelerin nüfus bilgilerinden hareketle İran’daki Türk nüfusu 

üzerine zikredilen geniş aralıklı nüfus istatistiği belirli bir oranda daraltılabilir. Bu 

çerçevede en fazla Türk nüfusunun Azerbaycan Türklerinde olduğu göz önüne alınarak 

İran İstatistik Kurumunun 2016 yılı verilenden hareketle İran Azerbaycanı bölgesinin 

bölge valilikleri baz alınması ve bir nüfus verisinin ortaya konulması nüfusa ilişkin bir 

değeri daha da güçlendirecektir. İstatistik kurumunun 2016 yılı verilerine göre Tahran, 

13 milyon 267 bin 637; Doğu Azerbaycan, 3 milyon 909 bin 652; Batı Azerbaycan, 3 

milyon 265 bin 219; Zencan, 1 milyon 057 bin 461; Hemedan, 1 milyon 738 bin 234; 

                                                 
6 Konuya ilişkin çeşitli nüfus istatistiklerinin derlendiği çalışmalara bk. (Sarrafi, 2000; Attar, 2006; 

Sarıkaya, 2008; Gökdağ ve Doğan, 2016; Şahit, 2017). 



16 

 

 

 

Erdebil, 1 milyon 270 bin 420; Gilan, 2 milyon 530 bin 696; Kürdistan, 1 milyon 603 

bin 011; Kirmanşah, 1 milyon 952 bin 434; Kazvin, 1 milyon 273 bin 761; Kum, 1 

milyon 292 bin 283; Elbruz, 2 milyon 712 bin 400 ve Loristan, 1 milyon 760 bin 649 

(MAİ, 2016) nüfusa sahiptir. Bu bölgelerin toplam nüfusu ise 37 milyon 633 bin 

857’dir. Sadece başlı başına Tahran nüfusunun 13 milyon olduğu, burada yaklaşık 6-7 

milyon Türk’ün bulunduğu ve söz konusu bölgelerin tamamında Türklerin yaşamadığı 

göz önüne alındığında şüphesiz 37 milyon gibi bir rakamdan söz edilemez. Fakat bunun 

haricinde Türkmenler, Şahsevenler, Kaşkay Türkleri, Halaç Türkleri, Horasan Türkleri 

ve Sungur Türkleri ile diğer Türk toplulukları da dâhil edildiğinde tahmini nüfus oranı 

20 ila 40 milyon gibi bir rakam aralığı kadar değişken olmayacaktır (Gözcü, 2019, s. 3-

4). 

 

B.3. Zencan 

 

Tarihî Tebriz-Tahran yolu üzerinde konumlanan Zencan, Sasaniler Devleti’nin 

kurucularından Erdeşir-i Babekan Dönemi’nde Şehin ya da Şahin adıyla anılmış ve 

sonrasında Zengan, Zendegan, Zendigan olarak adlandırılarak Müslüman Arapların 

Zencan isimlendirmesiyle kullanılagelmiştir.7 Bölgenin adına ilişkin İlhanlı Devleti’nin 

mali işlerinden sorumlu devlet adamı Hamdullah Müstevfi tarafından kaleme alınan 

“Nüzhetül Kulub” isimli çalışmada da Zengan-Zencan kullanımına değinilmektedir 

(Albayrak, 2013, s. 1233). Zencan ile birlikte Kazvin’in de dâhil olduğu bölgenin bir 

diğer ismi de Hamse Azerbaycanı’dır. Hamse kullanımının Kaçar Dönemi’nin 

sonlarından itibaren coğrafi kaynaklarda ve metinlerde yer aldığı ifade edilmektedir 

(Abadis Dictionary, t.y.a). Nitekim Hamse bölgesinin ilgi odağı olması ve gelişiminde 

Kaçar Dönemi’nin ilk çağlarında ülke merkezi üzerinde olması etkili olmuştur. 

Hanedanın daha çok Şahseven gibi ünlü ailelerden oluşması da Zencan’a verilen değeri 

arttırmıştır (Hatibi, 2012).  

 

İslamiyet öncesi şehre ilişkin veriler, arkeolojik buluntuların fazlaca olduğu Sultaniye 

ilçesinin doğusunda yer alan Nur Tepesi kazılarında eski dönemlere ait birçok kalıntıya 

                                                 
7 Zengan’dan Zencan’a geçişin Arapçadaki “g” eksikliğinden ileri geldiğini öne süren görüşler ortaya 

atılmıştır (Rüstemov, 2022, s. 345-346). 



17 

 

 

 

ve Asur kaynaklarına dayandırılmaktadır. Buna göre bölge, kaynaklarda Saka 

ordusunun konaklama alanı olarak ifade edilmiştir (Sadeghnezhad, 2014, s. 13). 

İslamiyet döneminde ise 645 yılında İslam orduları tarafından fethedilen şehir, 9 ve 10. 

yüzyılda Tahiriler, Abbasiler, Samanilerin (Özaydın, 2013, s. 251-252) devamında ise 

10 ve 11. yüzyıllarda Kazvin ve çevresine göç ederek buraları yurt edinilmesini 

sağlayan Türk akınları sonrasında Tuğrul Bey ile Selçuklular hâkimiyetine girmiştir. 

İlhanlılar Dönemi’nde özellikle de Olcaytu Muhammed Hudabende eliyle bölgenin 

ticari ve kültürel merkezi hâline gelen şehir; Osmanlı-Safevi mücadeleleri, Babi 

hareketi, Meşrutiyet Hareketi, Azerbaycan Millî hükûmeti vb. birçok tarihî sürece 

yakinen tanıklık etmiştir (Albayrak, 2013, s. 1233-1234). 

 

Bölgeye ilişkin 1999 yılında yapılmış bir çalışmada sınırlar; kuzeyden Ak kent, 

doğudan Halhal ve Kızıl Ören Irmağı, batıdan Kazvin Obası, güneyden tekrar Kızıl 

Özen Irmağı ve Afşar Kışlağı ile çizilmiştir. Bölgenin yüzölçümü ise 21.847 kilometre 

kare olarak belirtilerek Zencan, Ebher ve Hudabende ilçelerinden meydana geldiği 

aktarılmıştır (Subuti, 1999). Ancak Zencan’ın alanı geçmişten bu yana birçok 

değişikliğe uğramıştır. Sadece 30 yıllık (1355-1385) dönemde, ilin alanı beş kez 

değiştirilmiştir. Yüzölçümü 1976’da 21.848 kilometre kare, 1986’da 36.398 kilometre 

kare, 1991’de 39.369 kilometre kare, 1996’da 26.139 kilometre kare, 1997’de 22.465 

kilometre kare ve 2006’da 21.773 kilometre kare olarak belirlenmiştir (Ahmadi vd., 

2017, s. 3). 

 

İran coğrafyasının İran Azerbaycanı sınırlarında bulunan ve 2016 yılı istatistiklerinden 

hareketle 1.057.461 nüfuslu (MAİ, 2016) Zencan; kuzeydoğusunda Gilan, kuzeyinde 

Erdebil, batısında Batı Azerbaycan, kuzeybatısında Doğu Azerbaycan, güneyinde 

Hemedan, doğu ve güneydoğusunda ise Kazvin illeriyle çevrilidir. 1937-1938 yıllarında 

idari olarak Ebher, Qaydar, Mahnişan ve Tarım olarak beş ilçeden meydana gelen 

Zencan, mevcut durumda ostanlık sistemi bünyesinde 2021 (1400) yılı siyasi bölümler 

haritasına göre (MAİ, 2021a) Ebher, Hudabende, İcerud, Hürremdere, Zencan, Tarım, 

Mahnişan ve Sultaniye adlı sekiz şehristandan, 19 bahştan ve 50 dehistandan 

oluşmaktadır. 

 



18 

 

 

 

 

Görsel 1: Zencan ilinin ayrıntılı haritası (MAİ, 2021b). 

 

C. İRAN TÜRKLERİNİN MERSİYE GELENEĞİNE İLİŞKİN 

ÇALIŞMALAR 

 

Mersiye geleneği ve buna bağlı merasimlere yönelik çalışmalar literatürde 

azımsanmayacak düzeydedir. Ancak söz konusu çalışmalar daha çok geleneğin tarihî, 

âyinleri ve günümüzdeki durumu üzerinedir. Bu itibarla geleneğin gelişiminde ve 

sürdürülmesinde önemli paydaş olan topluluklara ve katkılarına yönelik çalışmalar son 

derece azdır. Nitekim Batılı araştırmacılar mersiye geleneğinin daha çok tiyatral 

performansına odaklanırken geleneğin bulunduğu toplumlardaki alan yazın çalışmaları 

ise sahiplenme, aidiyet ve kullanım alanlarına bağlı olarak meşruiyet ve birleştiricilik 

sağlama gibi endişeler nedeniyle topluluklar özelinde yeterince gelişmemesine yol 

açmıştır.  

 



19 

 

 

 

Mersiye türü her ne kadar Arap Edebiyatı’nda belirmişse de gelişimini ve zirve 

noktasını İran Edebiyatı’yla gerçekleştirmiştir. Yine bu edebiyat vasıtasıyla da diğer 

edebiyatlara geçerek geniş bir literatürün oluşmasını sağlamıştır. Bu gelişimin İran’da 

yalnızca Fars topluluğuna mâl edilmesi uzun yıllar söz konusu coğrafyaya hâkim olmuş 

başta Türkler olmak üzere diğer etnik grupların dışarıda bırakıldığı son derece yanlış bir 

bakış açısı meydana getirmiştir. Ancak tarihî ve güncel veriler, mevcut çalışmanın 

konusunu ilgilendirmesi yönünden bölgeye hâkim oldukları dönemden itibaren 

günümüze değin İran Türklerinin tarihsel süreç içinde geleneğin devamlılığını sağlayan 

politikalar geliştirme, icracılar yetiştirme, icra ortamları oluşturma ve metin üretme gibi 

birçok konuda önemli katkılar sağladığını göstermektedir. Bununla beraber doğrudan bu 

minvalde olan çalışmaların mevcudiyetine ilişkin olumlu bir görüş belirtmek zordur. 

Dolayısıyla bu bölümde İran’daki Türklerin mersiye geleneğiyle ilgili ilişkilendirebilen 

“kitap” ve “tez” çalışmalarına yer verilmiştir.  

 

Bu itibarla ilk çalışmaların seyahatnamelerle meydana geldiğini söylemek yanlış 

olmayacaktır:   

 

Vambery, Arminius. (1889). His Life And Adventures. London: T.F. Unwin. 

 

Macar asıllı bir Türkolog olan Vambery’nin hayatını ve maceralarını konu alan bu 

eserde onun, İstanbul’dan başlayıp tekrar Macaristan’a dönüşünü anlatan anıları 

aktarılmaktadır. 33 bölümden oluşan çalışmanın 5 ve 15. bölümleri İran’a 

gerçekleştirdiği seyahatlerle ilgilidir. Vambery, Türkiye’de son durak yeri olan 

Erzurum’un akabinde İran’da; Tebriz, Zencan, Kazvin, Tahran, Kaşan, Isfahan ve 

Persepolis bölgelerine gitmiştir. Bu yolculuğu sırasında Muhharrem merasimlerine 

Zencan, Kazvin ve Tahran’da denk gelerek iştirak ettiğini aktarmıştır. 

 

Evliya Çelebi. (2001). Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi: Bağdad - 

Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan Malatya - Mardin - Musul - Tebriz – Van. 4. 

Kitap, 2. Cilt. (Haz. Seyit Ali Kahraman ve Yücel Dağlı). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 



20 

 

 

 

 

Evliya Çelebi’nin seyahatlerinin günümüz Türkçesine çevildiği söz konusu çalışma, 10. 

ciltlik eserin dördüncü cildini oluşturmaktadır. 1646 yılında Erzurum’dan Tebriz’e 

oradan da Erdebil’e geçen Çelebi akabinde Nihavend, Hemedan ve 1655 yılında 

Dergezin bölgelerine uğramıştır. Dergezin, Çelebi’nin seyahatte bulunduğu dönemde 

Türk bölgelerinden olan Hemedan’a yaklaşık 83 kilometre uzaklıkta olan bir bölgedir. 

Çelebi’nin burada katıldığı Muharrem merasimlerindeki gözlemlerini aktarması eseri 

çalışma açısından önemli kılmaktadır. 

 

Emin, Ahmet. (1341). İran. İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi, T.Y. 

 

İran’a askerî ateşe görevini ifa etmek üzere gönderilen Ahmet Emin, davetler üzerine 

katıldığı merasimlere ilişkin anekdotlarını bu eserle ortaya koymuştur. Söz konusu 

çalışma, Batılı araştırmacılarca Kaçar Dönemi mersiye geleneğini aydınlatmak üzere 

sıkça başvurulan bir kaynaktır. Takiyeler hakkındaki görüşlerini beyan eden Emin’in en 

önemli tespiti, tiyatral performanslar için oluşturulan mekânların ve performansların 

Avrupa’ya giden öğrencilerin vasıtasıyla ülkeye getirildiği düşüncesidir.  

 

Seyahatnamelerin dışında Batı’da, Azerbaycan’da, İran’da ve Türkiye’de alan yazına 

katkı sağlayan birçok çalışma üretilmiştir. Söz konusu çalışmalar ile burada 

zikredilmeyen ve seyahatlere dayanan diğer bazı çalışmalara metnin genelinde ve 

özellikle de “Tarihî Gelişimi” başlığı altında detaylıca değinilmiştir. Dolayısıyla tekrara 

düşülmemesi adına bu bölümde, önemli olarak addedebileceğiz çalışmalar 

açıklamalarıyla ele alınmıştır. 

 

C.1. Azerbaycan ve İran’da Yapılan Çalışmalar 

 

Baizaii, Bahram. (1965). Namaysh dar Iran. Tahran: Kavyan. 

 



21 

 

 

 

Bahram Baizaii’nin 1962 ve 1963 yıllarında yayımladığı makalelerinin bir araya 

getirilmesiyle kitaplaştırılan çalışma, 14 bölümden oluşmaktadır. İran’da gösteri 

sanatının temellerine inen Baizaii, öncelikli olarak İslam öncesi döneme eğilerek bu 

dönemde dramatik temalı bir metnin var olmayışına dikkat çekmektedir. Çalışmayı 

önemli kılan husus ise İslamiyet sonrası kukla gösterileri altında gelişimi göstermiş olan 

Naqali geleneğine yer vermesidir. Nitekim bu gelenek hikâye anlatıcılığı özelinde 

meddahlık mesleğinin gelişimine katkı sunmuştur. Son olarak taziye formuna da 

değinen yazarın, bu performansı şebiye olarak adlandırması söz konusu dönem içinde 

Türkçe ismine yer vererek aktarması açısından önemlidir. 

 

Baktash, Mayel and Farokh Gafary. (1971). هی: سه مجلس تعزیرانیتئاتر ا  [İran Tiyatrosu (Üç 

Taziye Meclisi)]. Tahran: Shiraz Art Festival Publication.  

 

Söz konusu çalışma, İran’daki yas ve hüzün gösterilerinin kökenlerini ve temelini 

incelemektedir. İslam öncesi dönemdeki yas ritüelleri ile özellikle İran’ın Şii toplumu 

içinde İmam Hüseyin’in şehit edilmesi etrafında gelişen yas gösterilerinin evrimine 

odaklanmaktadır. Ayrıca “Fatıma Zehra’nın Düğünü”, “Yahya bin Zakariya” ve 

“Şirafken’in (Aslan Avcısı) Hikayesi” gibi üç yas gösterisi hakkında bilgi içermektedir. 

Çalışmayı önemli kılması yönüyle bu gösteriler, geleneksel yas törenlerinden farklı 

olarak komik öğeler taşıyıp komedi ile temel hikâye arasında mizahi durumları 

barındırmaktadır. Kitabın diğer bölümleri ise yas gösterilerinin fenomenolojisine ve 

sahne performanslarına odaklanmaktadır.  

 

Emami, Nasrullah. (1990). سرایی در ادبیات فارسی ایران (تا پایان قرن هشتممرثیه ) [Fars 

Edebiyatı’nda Mersiyeler (8. Yüzyılın Sonuna Kadar)]. Tahran: Cihad 

Üniversitesi Yayınları. 

 

Emami’nin eseri, alt başlıklarda verilmiş 46 bölümden oluşmaktadır. Çalışmasında 

erken dönem mersiye türünü ele alan yazar, mersiyenin tanımlarını, türlerini ve 

temalarını açıklamalarıyla vermektedir. Buna göre türlerini dinî, felsefi, sosyal konulu, 

şahsi, saraylıları konu alan ve destan yapısında olmak üzere altı başlıkta 



22 

 

 

 

değerlendirmektedir. 16. bölümden sonra yalnızca bu döneme kadar öne çıkan şairleri 

işlemektedir.  

 

Safari, Baba. (1991). تاریخ اردبیل در گذرگاه  [Tarih Güzergâhında Erdebil]. II. Tahran: 

Omid Yayınları.  

 

Baba Saferi’nin üç cilt olarak kaleme aldığı eserin birinci cildi beş, ikinci ve üçüncü 

ciltleriyse altışar makaleden oluşmaktadır. Birinci ciltte Erdebil’in coğrafyası ve 

modernleşme dönemine kadar olan tarihi incelenmiştir. İkinci cilt, şehrin tarihindeki 

olayların ve gelişmelerin tahliline ilişkin bir makaleyle başlamaktadır. Sonraki 

makaleler dil, din, gelenekler ve kültürel yapı ve tarihî eserlere ayrılmıştır. Bu bölümde 

Erdebil’deki Muharrem merasimlerine yönelik anekdotlara yer verilmesi çalışmayı 

konumuz açısından önemli kılmaktadır. Nitekim derleme kapsamında ele aldığımız 

Zencan ilinin icracılarının büyük bir çoğunluğu Erdebil meddahlarından etkilenmiştir. 

Dolayısıyla da Zencan’daki merasimlerin gelişimine ışık tutmaktadır. Üçüncü cildin ilk 

makalesi, Erdebil’in 1941’den İslam Devrimi’ne kadar olan tarihine ayrılmıştır. 

Ekonomi, ticaret, tıp gibi konular bu cildin diğer içeriklerinden bazılarıdır. Kültür ve 

bilgi alanında ise eski ve yeni eğitim anlayışı, yeni okulların oluşumu ve kültür-sanat 

kurumları gibi konular ele alınmıştır. 

 

Muhaddesi, Cevad. (1997). فرهنگ عاشورا [Aşura Kültürü]. Kum. Maaruf Yayınları. 

 

Bu eser, Aşura ayaklanması ve onunla ilişkili konuları ele alan bir Farsça ansiklopedi 

niteliğinde hazırlanmıştır. Aşura olayına dair kişiler, gruplar, mekânlar, kitaplar, 

terimler, gelenekler, ritüeller gibi konular alfabetik olarak sıralanmıştır. Bununla 

beraber Mawsuat Aşura adıyla Arapçaya da çevrilmiştir. Eserin sonunda, kitaptaki 

konular listelenerek sunulmuştur. Çalışmanın önemli çıktısı, Aşura olaylarının ve buna 

bağlı gelişen gelenek ve ritlere ilişkin bilgi yanlışlıklarına değinilmesidir. Bu eleştiriler 

arasında güvenilir olmayan kaynaklardan alıntılar yapılması, sayısal hatalar ve bazı 

olayların doğruluğunun kanıtlanmamış olması gibi durumlar yer almaktadır. 

 



23 

 

 

 

Şahidi, İnayetullah. (2001). ار در اجر دوره قا آخاز تکتاب پژوهشی در تعزیه و تعزیه خوانی: از آغ

رانهت  [Taziye ve Taziyehani’yi Anlamak Üzere Bir Araştırma Kitabı: Kaçar 

Dönemi’nin Başlangıcından Sonuna Kadar Tahran’da Taziye ve Taziyehani]. 

Tahran: Kültürel Araştırmalar Ofisi.  

 

Taziyenin kökeninden Kaçar Dönemi’nin sonlarına kadarki gelişimine odaklanan 

çalışmada; taziye ve taziye okumaları, nasıl ortaya çıktığı, geliştiği ve dönüştüğü, İran 

toplumundaki rolünün ve işlevinin ne olduğu konuları ele alınmıştır. Bu yönüyle Takiye 

Devlet başta olmak üzere mekânlara yönelik bilgi vermesi açısından önem 

kazanmaktadır. Eseri önemli kılan bir diğer husus ise Kaçar Dönemi öncesi ve sonrası 

taziye okumaları başlığından hareketle Türk hanedanlarının gelenek üzerindeki etkisine 

yönelik bilgiler sunmasıdır. 13 bölümden oluşan eserin konu başlıkları şu şekildedir:  

 

Kaçar öncesi ve sonrası dönemde taziye okumaları; Tahran’daki Kaçar Dönemi 

okumaları ile bunların biçimleri; Taziyenin çeşitleri ve mekânları; Taziye 

merasimlerinde kullanılan aksesuarlar, enstrümanlar ve musiki; Taziye metinlerinin 

edebî kaynakları, dili ve edebiyatı ile okuma şekilleri; icracı biyografileri.  

 

Rajabi, Parveen. (2010). “ بررسی مرثیه و مرثیه سرایی در ادبیات فارسی از پایان عصر صفویه تا آغاز

 Safevi Dönemi’nin Sonundan Meşrutiyet’in Başlangıcına Kadar Fars] مشروطه

Edebiyatı’nda Mersiye ve İncelemesi]”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Kirman: Veli Asr Üniversitesi. 

 

Parveeb Rajabi, Fars Edebiyatı’ndaki mersiye türüne binaen yüksek lisans düzeyinde 

ele aldığı çalışmayla Farsça ağıt şiiri üzerine eksiklikleri gidermeyi ve bu edebî türün 

gelişimini kronolojik bir bakış açısıyla analiz etmeyi amaçlamıştır. Tez, Fars 

Edebiyatı’nda ağıt şiirinin önemini vurgulayarak şairlerin duygusal ve psikolojik 

durumlarını, toplumsal zemindeki yapısını ve bu dönemdeki ağıt şiirinin yapısal ve 

içeriksel özelliklerini detaylı bir şekilde ele almaktadır. Beş bölümden oluşan çalışmada, 

geneli itibarıyla Farsça ağıt şiirinin kökeni, tarihsel gelişimi ve ilk şairleri hakkında bilgi 

sunulmaktadır. Bununla beraber ağıt şiiri yazan şairlerin biyografik özelliklerini ve 



24 

 

 

 

eserlerinin analizini içermesi Fars Edebiyatı’ndaki mersiyenin dönem içindeki yapısının 

belirlenmesi açısından önem kazanmaktadır.  

 

Bayat, Fuzuli. (2014). Kərbəla Folkloru: Məhərrəmlik Rituallarından Şəbih Meydan 

Tamaşalarına. Baku: Azerbaycan Millî Elimler Akademiyası: Folklor Institutu.  

 

Kerbela trajedisinin sözlü anlatıdan yazılı metinlere geçiş sürecini konu alan çalışma, 12 

bölümden meydana gelmektedir. Eserde öncelikle Kerbela Olayı’nın tarihî bilgisi 

verilmekte akabinde ise Muharrem merasimlerine ve şebih performanslarına 

değinilmektedir.  

 

Rahmani, Cabar. (2014). کتاب تغییرات مناسک عزاداری محرم [Muharrem Yas Ritüellerindeki 

Değişiklikler]. Tahran: Tisa Yayınları. 

 

Cabar Rahmani’nin, lisansüstü tezini İran ve Hindistan’daki Şii inananlar arasında 

Muharrem ritüelleri üzerine yeni konular ve araştırma sonuçlarını da dâhil ederek 

genişletmesiyle kitaplaştırdığı eseri, Muharrem yas ritüelleri antropolojisi üzerine kitap 

ve makale koleksiyonları olarak yayımlanmıştır. Eserde çalışmamıza da kaynak sunması 

açısından ele alınan bazı konular şu şekildedir: Din ve Sosyal Yapı, Din ve Kutsal 

Semboller, Din ve Ritüeller, Yas Ritüelleri, Geertz’in Görüşleri ve Kültür Teorisi, 

Geertz’in Kültür Teorisi Bağlamında Din, Şii Konuşma Yapısının Genel Bakışı, Batılı 

Seyyahların Yolculuklarındaki Yas Ritüelleri, İran’da İslam Devrimi Sonrası Yas 

Ritüellerinin Dönüşümü ve Yas Tutucularının Yaşam Tarzı. Bununla beraber eserdeki, 

“Yeni ve Popüler Tarzlar: Seyyid Muhammed Cevad Zakir” başlığı ise araştırmamızı 

doğrudan ilgilendirmesi yönüyle önemi haizdir. Nitekim Zencan’ın önde gelen 

meddahlarından Gulam Rıza Eyniferd’in öğrencisi olan Cevad Zakir’in daha çok Farsça 

mersiyeleriyle yeni bir tarz oluşturarak geleneğin yakın dönemdeki seyrine önemli etkisi 

bulunmaktadır. 

 

Hüseyin, Sedreddin Bayramoğlu. (2016). Azərbaycan Mərsiyə Ədəbiyyatı və Əbülhəsən 

Racinin Poetik Dünyası. Bakı: Elmlər. 



25 

 

 

 

 

Mersiye şairlerinden Ebülhasan Raci’nin hayatının ve eserlerinin incelendiği çalışma üç 

bölümden meydana gelmektedir. Çalışmanın önemli olarak addedilebilecek hususu, 

dönemi itibarıyla İran-Rusya savaşlarına denk gelen şairin, Azerbaycan’ın ikiye 

ayrılmasını görmesi üzerine duyduğu üzüntüden hareketle birçok mersiye kaleme almış 

olmasıdır. Bu eserlerin bir bölümü Bakü merkezli Azerbaycan’da bir bölümü ise 

Tebriz’de basılarak birçok insana ulaşıp bilinirliliğini sağlamıştır. Bununla birlikte 

eserde ele alınan diğer konular: Ebülhasan Raci’nin hayatı, dünya görüşü ve şiirlerinin 

tetkikinden oluşmaktadır. 

 

Haydari, Asker. (2016). ع نیامام حس یعزادار یهاو جلوه خیتار) هیوبر دوره صف هیبا تک رانیدر ا )  

[İran’da İmam Hüseyin İçin Yas Tutmanın Safevi Dönemine Dayanan Tarihi ve 

Tezahürleri]. Tahran: İran Çağdaş Tarih Araştırmaları Enstitüsü. 

 

Mevcut çalışmada İran’daki Muharrem törenleri, Safevi Dönemi odaklı bir perspektifle 

ele alınmaktadır. Dolayısıyla İslam öncesine de atıfların bulunduğu tarihî gelişimin 

Siyavuş’a dayandırıldığı görülmektedir. Bu çerçevede araştırmamıza fayda sağlayan 

başlıklardan bazılarını şu şekilde belirtmek mümkündür: Muharrem Ayaklanması ve 

İran’daki Yas Geleneğinin Seyri, Safevilerin İktidarı ve Geleneklerin Gelişimi, Yas 

Törenlerinin Maliyetleri ve Safevi Dönemi’nde Yabancı Gezginlerin Raporları. 

 

Mezahiri, Mohsen Hossam. (2016). فرهنگ سوگ شیعی [Şii Yas Kültürü]. Isfahan: Arma 

Yayıncılık.  

 

Şii yas kültürünün 10 farklı konuda ele alındığı eserde, öncelikle mitoloji, gözyaşı ve 

şefaat gibi gibi temel kavramlara değinilmiş ardından yazılı eserlerden Ravzatü’ş-

Şüheda üzerinde durulmuştur. Çalışmada ele alınan diğer konular arasında dinî figürler, 

âlimler, ruhani liderler, matem okuyucuları, vaizler, araştırmacılar, şairler ve matem 

yazarları bulunmaktadır. Araştırmamız açısından söz konusu eseri önemli kılan konuysa 

hüseyniyelere ve takiyelere değinilmesidir. Bu çerçevede bu iki kavramın ayrımı 

yapılarak tarihî süreçte nasıl ayrıştıkları üzerinde durulmuştur. 



26 

 

 

 

 

Seccadi, Saleh; Rencberi, Ahmed ve Purrezevi, Cafer. (2017). قیآغلارد زبئلهیکتاب ب  [Bez 

Bele Ağlardık]. (Üç Cilt). Tahran: Surey-i Mehr Yayınları. 

 

Bir tür tezkire niteliğinde olan çalışma, Azerbaycan Mersiye şairlerini ele almaktadır. 

Çalışmayı asıl önemli kılan husus, mersiye şairlerinin tarihî geçmişte Şaman, Kam, 

Baksı geleneğine kadar öncesine götürülerek temellendirilmesidir. Nitekim bu figürler 

eliyle ilk sözlü ürünlerin ortaya çıktığı belirtilmektedir. Eserin birinci cildinde, 

Azerbaycan Türkçesinde mersiye ve dinî edebiyat tarihine giriş konusuyla Oğuzlar 

arasında toplumdaki iş bölümünmesine kadarki süreçte sözlü anlatının aktarılmasında 

bu görevi Bahşilerin üstlendiği belirtilmektedir. Bahşiliğin Salmas ve Urumiye’deki 

çeşitli yer adlarından hareketle İran’daki mevcut varlığına dikkat çekilmektedir. Eserin 

ikinci cildinde önem addedilen şair ve eserlerine yer verilmiştir. İkinci cildin kapsamı 9. 

yüzyıldan 15. yüzyıla kadarki zaman aralığını kapsamaktadır. Bu dönem içinde ele 

alınan şairler ve eserleri arasında Şah İsmail Hatâî, Garibi Tebrizi, Mihri Hatun, Fuzuli 

ve Feridüddin Attar’ın Tezkiretü’l Evliya çalışması zikredilmektedir. Son olarak üçüncü 

cildinde çağdaş Azerbaycan dinî şiirinin antolojisi konusuyla mersiye geleneğine 

kaynaklık eden dinî figürleri konu edinen Azerbaycan şairlerine yer verilmiştir.  

 

Rahmani, Cabar. (2022). یعیش رانیو اسطوره در ا نییتاب آ  [Şia İran’da Ritüel ve Mit]. 

Tahran: Arma Yayınları. 

 

Cabar Rahmani’nin söz konusu eseri, geleneğin ve âyinlerin insan topluluklarının 

yaşamındaki temel unsurlardan biri olduğu vurgusundan hareketle Şii toplumundaki, 

ritlerin bu bakıç açısıyla incelenmesini içermektedir. Dolayısıyla geleneğe antropoloji 

perspektifiyle odaklanılmktadır. Eserin ilk bölümünde, Şii kültürünün 

anlaşılabilirliğinin sağlanabilmesi adına âyinlerin teorik bilgisine yer verilmiştir. 

Sonraki bölümlerde Şii tarihinde matem âyinlerinin kökenleri, bu âyinlere dair çeşitli 

metinlerin matem âyin sistemini nasıl şekillendirdiği tartışılmıştır. Ardından Kerbela 

anlatısının manevî kriz ve acıların çözümlenmesindeki rolü üzerinde durulmuştur. 

Çalışmanın araştırmamız açısından en önemli çıktısı, merasimlere yönelik entelektüel 



27 

 

 

 

eleştirilerden hareketle bazı kavramların nasıl değişikliğe uğradığına ve merasimlerin 

dinî yapısından hareketle nasıl hurafeye dönüşmediğine değinilmesidir. Nitekim bu 

husus millî kimlik karşısında dinî kimliğin korunmasına dair ipuçları taşımaktadır. 

Bununla beraber günümüze de atıfta bulunan çalışmada, mevcut koşullar altında 

geleneğinin nasıl devam ettirilebileceği gibi konular da ele alınmıştır. 

 

C.2. Batılı Araştırmacılar Tarafından Yapılan Çalışmalar 

 

Pelly, Lewis. (1879). The Miracle Play of Hasan and Hussain I-II. London: WM.H. & 

Co. 

 

Taziyenin dünyanın en büyük dramı olduğu görüşünü ileri süren Lewis Pelly İran’da 

bulunduğu dönemlerde, orijinallerini zikretmeden topladığı 50 taziye metnini bu mevcut 

eserle bir araya getirmiştir. Yalnızca metinlerden oluşan çalışma, taziye metin 

koleksiyonları arasında gösterilmesi ve mevcut metinlerin söz konusu dönem ile 

günümüzdeki formlarının karşlılaştırılabilmesine olanak vermesi yönüyle öneme 

sahiptir.   

 

Forough, Mehdi, (1952). “A Comparative Study of Abraham’s Sacrifice in Persian 

Passion Plays and Western Mystery Plays”. Master Thesis. Columbia 

University, reprinted by the Ministry of Culture and Art. Tehran. 

 

Mehdi Forough, taziye geleneğini ciddi bir araştırma konusu olarak gören ilk 

araştırmacılardandır. Söz konusu çalışmasıyla taziye geleneğini İran’da derleyip 

inceleyen ilk kişilerden biri olmuştur. 1952 yılında Columbia Üniversitesinde 

tamamladığı ilgili teziyle yüksek lisansını tamamlamıştır. Bu tez sonraları İran’da 

İngilizce olarak da yayımlanmıştır. Çalışmanın ana konusunu Hz. İbrahim’in oğlu 

İshak’ı kurban etmesi temasını içeren iki oyunun karşılaştırılması oluştursa da geri 

kalan bölümler tamamen taziye geleneğine ayrılmıştır. Dolayısıyla da geleneğe ilişkin 

ilk akademik yayınlardan biri olma özelliği taşımaktadır.  

 



28 

 

 

 

Yarşatır, İhsan. (1971). “Development of Persian Drama in the Context of Cultural 

Confrontation in Iran”. (Ed. P. Chelkowski). In Iran: Continuity and Variety. 

New York. 

 

Mevcut eseriyle Fars drama sanatının gelişimine odaklanmış olan İhsan Yarşatır, 

geleneğin temellerini İslam öncesi Dönem’de, Doğu İran’da aranması gerektiğini ileri 

sürmüştür. Bu görüşünden hareketle ilk örneğin Şehname’de de zikredilen Siyavuş’un 

ve buna mukabil Zarir’in hikâyesinde geçtiğini belirtmektedir. Söz konusu görüş 

pekçok araştırmacı tarafından kabul görmesi nedeniyle araştırmamıza da mersiye 

geleneğinin tarihî temellendirmesinde katkı sağlamıştır. 

 

Thaiss, Gustav Edward. (1973). “Religious Symbolism and Social Change: The Drama 

of Husain”. PhD Thesis. Missouri: Washington University, Anthropology. 

 

Gustav Edward Thasiss’in Hüseyin dramından hareketle dinî semboller ve sosyal 

değişimleri konu aldığı doktora düzeyindeki bu çalışması, iki ana bölüm ve 10 alt 

bölümden oluşmaktadır. Bu incelemenin öncelikli konusu taziye performanslarını 

oluşturan mevcut tarihî ortamı ve aşamalardır. Dönemi itibarıyla mevcut çalışmaların da 

sonlara doğru analiz edilmesi son derece önemlidir. Nitekim Batı’da geniş kapsamlı ve 

toplu araştırmaların başlangıcı olarak görülen 1976 yılından önce yapılmış olması 

çalışmayı bu araştırmaların karşısında farklı görüşleriyle öne çıkarmaktadır. İçerik 

olarak tarihî gelişimi sunması, kavram tanımlarına yer vermesi, senf (lonca, 

organizasyon) kavramını açıklaması ve gelenek içinde gözyaşı dökülmesi işlevini ele 

alması yönüyle çalışmamız açısından öneme sahip olan nitelikli bir çalışmadır. 

 

Chelkowski, Peter. J. (1979). Taziyeh: Ritual and Drama in Iran. New York: New York 

University Press. 

 

1976 yılında Peter Chelkowski ve Farrokh Ghaffary öncülüğünde gerçekleştirilen 

“Uluslararası Taziye Sempozyumu”, taziye geleneğinin etraflıca ele alınması açısından 

önemli bir kilometre taşıdır. Bu sempozyumla dünyanın dört bir yanından farklı 



29 

 

 

 

akademik geçmişlere sahip araştırmacılar ve bilim insanlarını bir araya gelmiştir. 

Sempozyumda sunulan tebliğler, 1979 yılında Chelkowski’nin editörlüğünde ilgili 

çalışmanın başlığıyla yayımlanmıştır. Katkı sunanlar arasında Türkiye’den Metin And 

da bulunmaktadır. 20 bölümden oluşan eserin yazarları ve çalışmaları şu şekildedir: 

 

 Chelkowski, Peter, J. “Ta’ziya: Indigenous Avant-Garde Theatre of Iran”. 

 Humayuni, Sadiq. “Analysis of the Ta’ziya of wedding of Qasem (AS)”. 

 Beeman, William O. “Cultural dimensions of performance conventions in 

Iranian Ta’ziya”.  

 Wirth, Andrzej. “Semiological aspects of the Ta’ziya”. 

 Shahidi, Anayatullah. “Literary and musical developments in Ta’ziya”. 

 Peterson, Samuel R. “Ta’ziya and the related arts”. 

 Yarshater, Ehsan. “Ta’ziya and pre-Islamic mourning rites in Iran”. 

 Baktash, Mayel. “Ta’ziya and its philosophy”. 

 Calmard, Jean. “Presentation of Ta’ziya: Preliminary information for 

comprehensive research”.  

 Fulchignoni, Enrico. “A few considerations in comparison between the 

Iranian Ta’ziya ceremony and the depiction of the sufferings of 

Christ in the Middle Ages Christianity in the West”. 

 Majoob, Mohammad Jafar. “The impact of European theater and the 

influence of its theatrical methods in Ta’ziya”. 

 Mamnoon, Parviz. “Ta’ziya from the viewpoint of the Western theater”. 

 Elvell-Sutton, L. P. “Literary Resources of Ta’ziya”. 

 Hanaway, William L. “Stereotyped imagery in the Ta’ziya.  

 Iqbal, Zahra. “Elegy in the Qajar period”. 

 Schimmel, Annemarie. “Marsiyeh in Sindhi Poetry”. 

 Jaffri, Husain, Ali. “Ta’ziya ceremonies in India”. 

 Mazzaou, Michel. “Shi’ism and Ashura in Lebanon”. 

 And, Metin. “The Muharram observances in Anatolian Turkey”. 

 Chelkowski “Bibliography”. 

 



30 

 

 

 

Mostofi, Abdollah. (1992). The Administrative and Social History of the Qajar Period: 

(The Story of My Life) (3 Vol.). California: Mazda Pub. 

 

Abdolah Mostofi hem siyasetçi hem de anı yazarı olarak tanınan bir İranlıdır. İran’da 

taziye geleneği hakkında önemli bilgiler sunan ilk kişilerden biri olarak kabul 

edilmektedir. Üç ciltlik eserinin bazı bölümlerinde Kaçar Dönemi ve sonrasındaki 

taziye ritüelleri hakkında detaylı bilgiler sunmaktadır. Bununla beraber, 19. yüzyılın 

sonları ile 20. yüzyılın başlarındaki taziye gösterileri, takiyeler ve Takiye Devlet gibi 

önemli konuları anılarıyla bir araya getirmiştir. İlgili eser özellikle Farsçada taziye 

gösterileri hakkında ayrıntılı bilgiler içermesi nedeniyle önemlidir.  

 

Alemohammed, S. M. Reza. (1995). “Taziyeh: History, Form, and Contemporary 

Relevance”. PhD Diss., University of Warwick. UK: University of Warwick. 

 

S. M. Reza Alemohammed’in 1995 yılında taziye konusunu ele aldığı bu doktora tezi, 

altı bölümden meydana gelmektedir. Öncelikli olarak taziyenini tarihî gelişimini ele 

alan yazar, muhtelif araştımacıların görüşünden hareketle ilk zamanlarında gösterilerin 

dramatize edilmeden sergilendiği fikrini ileri sürmektedir. Tarihî olarak İslam öncesine 

fazla değinilmeyen çalışmada, Safevi ve Kaçar dönemlerine detaylıca odaklanılmıştır. 

Taziye tiyarosu, taziyenin kökeni, taziye tiyatral performansının müziği ve bölümleri, 

günümüzdeki şekli, kavram tanımları, dönem bilgisi, geleneğe bağlı ritler ve tekiyelere 

ilişkin bilgiler çalışmayı önemli kılan konular olarak zikredilebilir.  

 

Korom, Frank J. (2003). Hosay Trinidad: Muharram Performances in an Indo-

Caribbean Diaspora. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

 

Frank J. Korom, söz konusu eserinde, Şii Müslüman Muharrem âyinlerinin 

Trinidad’daki gelişimini kapsamlı bir şekilde ele almaktadır. Eserde, Hindistan’dan 

gelen işçilerle 1845’te adaya getirilen Hosay âyininin, Kerbala trajedisinin anısına 

yapılan dinî bir tören olarak nasıl Karayip kültürünün önemli bir parçası hâline geldiğini 

konu edinilmektedir. Korom, Şii âyinlerinin İran ve Güney Asya’daki geleneklerinden 



31 

 

 

 

nasıl ayrışarak Karayip bölgesinde kültürel bir etkinlik hâline dönüştüğünü ve bunun 

standartlaşmaya karşı duruşunu ortaya koymaktadır. Bu çerçevede Hosay’ının, kültürel 

değişimi ve toplumsal üzerine bir incelemeyi içermektedir. Korom’un etnografik ve 

teorik yaklaşımı, dinî performansın farklı aşamalarını ve kültürel entegrasyonunu 

anlamak için önemli bir kaynaktır. Nitekim mevcut rejimin Şiiliği ihraç etmeye yönelik 

girişmlerinden farklı olarak doğal bir süreç içinde gelişim göstererek yayılma alanını 

göstermektedir. Bununla birlikte Hosay kavramının mersiye türlerinden biri olarak 

değerlendirilmesini sağlamasıyla da öneme sahiptir.  

 

Aghaie, Kamran Scot. (2004). The Martyrs of Karbala: Shi’i Symbols and Rituals in 

Modern Iran. Seattle: University of Washington Press. 

 

Kamran Scot, Aghaie’nin ele aldığı çalışma, Kerbela paradigmasının İran tarihi 

üzerindeki etkisine odaklanmaktadır. Bu etkiyi, gelenek bünyesideki ritlerin Kaçarlar 

tarafınan 19. yüzyılda meşruiyetlerini destelemek için nasıl kullanıldığı üzerinden 

değerlendiren yazar, Pehlevi Dönemi’ni ise seküler yapısıyla öne çıkararak dinî bir 

anlatıdan daha ziyade mitik anlatı unsurlarını desteklediğini belirtmektedir. Modern 

dönem içerikleri konusunda İslam Devrimi rejiminin Kerbela anlatısını ve ritlerini 

propaganda yönüyle kullanıldığı belirtilen çalışmada, İran-Irak Savaşı ve Amerika ile 

mücadelenin bu kullanım aracını tetikleyen en önemli konular arasında olduğu 

aktarılmaktadır. Aghaei’nin performansların günümüzdeki etkisi alanına dair 

anekdotları en önemli tespitleri arasında yer almaktadır. Öyle ki yönetimin gücü ve 

gündemini dayatma yetisinin, başlıca Tahran’daki geniş, kamuya açık alanlarda etkili 

olduğu belirtilirken özel toplantılar ve köy gibi bölgeseler alanlarda daha az etkisi 

olduğu not düşülmüştür. Geleneğin tarihî olaylarla örneklendirilerek gelişimini 

yansıtması çalışmamıza katkı sağlaması açısından önemlidir.  

 

Shahriari, Khosrow. (2006). “Breaking Down Borders and Bridging Barriers: Iranian 

Taziyeh Theatre”. Thesis Submitted for the Degree of Doctor of Philosophy, 

School of Media, Avustralya: Film and Theatre University of New South Wales.  

 



32 

 

 

 

Khosrow Shahriari’in doktora çalışması, İran taziye tiyatral performanslarına ilişkin en 

kapsamlı çalışmalardan birini teşkil etmektedir. Dört ana bölümden oluşan tezde, ilk 

olarak 16. yüzyılın başından sonuna kadar Pers epik tiyatosu ele alınmıştır. Bu 

kapsamda öncelikle taziyenin tarihine eğilen yazar, taziye üzerine yapılan çalışmalara 

da yer vererek bir literatür sunmaktadır. Safevi Dönemi’ne gelen bu zaman aralığında 

veri yetersizliğinden hareketle seyyahların anektodlarından faydalanılmıştır. Tarihî 

bilgisinin yanı sıra özellikle üçüncü bölümde sunulan taziye performansının teknik ve 

oyuncu kadrosuna ilişkin bilgiler çalışmanın en önemli konularını oluşturmaktadır. 

Nitekim taziye metinlerinden hareketle oyuncuların rollerinden kostümlerine kadar 

geniş bir yelpazede bilgi sunulması, ilk metin koleksiyonlarından günümüze değin bir 

karşılaştırmanın yapılabilmesine olanak vermektedir.  

 

Elbadri, Rachid. (2009). “Shia Rituals: The Impact of Shia Rituals on Shia Socio-

Political Character”. Master of Arts ın Security Studies. Monterey: Naval 

Postgraduate School.  

 

Şii ritüellerini konu edinen ve yüksek lisans düzeyinde hazırlanan bu eser, altı ana 

bölümden meydana gelmektedir. İlk olarak Şiiliğin tarihî geçmişi sunularak Kerbela 

Olayları ele alınmıştır. Çalışmanın üçüncü bölümü Aşura ritüelleri meclisler, Erbain 

ziyaretleri, mevkibler ve hüseyniyeler olarak detaylandırılmıştır. Dördüncü bölümde bu 

ritüellerin alt başlıklar hâlinde Emevilerden başlatılarak İran İslam Cumhuriyeti’ne 

kadar üç ana dönemde ele alınması ise ritüellerin seyri açısından öneme sahiptir. 

Bununla beraber ritüellerin Şii kimliğine etkisinin incelendiği dördüncü bölüm 

çalışmamıza dinî ve millî kimlik konusunda katkı sunması yönüyle öne çıkmaktadır. 

Son olarak Kerbela anlatısı ile siyasi ilişkiyi irdeleyen yazar, günümüze dair anedotlar 

sunarak başta Lübnan olmak üzere diğer Şii topluluklardaki yansımalarını ele almıştır.  

 

Chelkowski, Peter. J. (2010). Eternal Performance: Ta’ziyeh and Other Shiite Rituals. 

Seagull Books.  

 



33 

 

 

 

“Taziyeh: Ritual and Drama In Iran” adlı çalışmanın bir devamı niteliğinde olan eser, 24 

farklı başlık altında taziye konusunu ele almasıyla bu alandaki en kapsamlı 

çalışmalardan biri olarak öne çıkmaktadır. Geleneği; tarih, tiyatral performans ve sanat 

tekniği, müzik, edebiyat, eleştiri, din, siyaset ve antropoloji gibi geniş bir yelpazede 

detaylı bir şekilde incelemektedir. Kitabın içinde bulunan çalışmaların başlıkları ve 

içerikleri aşağıdaki gibidir: 

 

  Peter J. Chelkowski, “Time Out of Memory: Ta’ziyeh, the Total Drama”: 

Hristiyanlık ve İslam üzerinden tiyatro geleneği karşılaştırılmaktadır. 

Bu anlamda yas temalı tiyatral performansların daha çok 

Hristiyanlığa atfedildiği görülse de İran’da da gelişim gösteren 

önemli bir tür olarak belirdiği aktarılmaktadır.  

 Pettys, Rebecca Ansary. “The Ta’ziyeh of the Martyrdom of Hussein”: 

“Hüseyin’in Şehadeti” adlı bir taziye metni İngilizceye çevrilerek ele 

alınmaktadır. 

 Aghaie, Kamran Scot. “The Origins of the Sunnite-Shiite Divide and the 

Emergence of the Ta’ziyeh Tradition”: Büveyhi, Safevi ve Kaçar 

devirlerindeki taziye tarihinin yanı sıra Kerbela mersiyeleri de konu 

edinilmektedir. 

 Calmard, Jean and Jacqueline Calmard. “Muharram Ceremonies Observed 

in Tehran by Ilya Nicolaevich Berezin (1843)”: Ilya Nicolaveich 

Berezin’in seyahatlerindeki taziye merasimlerine ilişkin 

gözlemlerine dayanmaktadır. 

 Beeman, William O. and Mohammad B. Ghaffari. “Acting Styles and 

Actor Training in Ta’ziyeh”: Taziye performansı oyuncularının 

eğitimine yönelik anekdotları içermektedir. 

  Khaki, Mohammad Reza. “Identification and Analysis of the Scenic 

Space in Traditional Iranian Theater”: Şebih türünün ele alındığı 

çalışmada bu türe İslam öncesi ve İslam sonrasında dâhil edilen 

temalar üzerinde durulmaktadır. 



34 

 

 

 

 Anvar, Iraj. “Peripheral Ta’ziyeh: The Transformation of Ta’ziyeh from 

Muharram Mourning Ritual to Secular and Comical Theatre”: 

Taziye türünün mizahi formlarının tespiti üzerinedir. 

 Homayouni, Sadegh. “A View from the Inside: The Anatomy of the 

Persian Ta’ziyeh Plays”: Geleneğin performansındaki ana unsurların 

ele alındığı çalışmada; icraya, müziğe ve metne dayalı tespitlerde 

bulunulmaktadır. 

  O’Donnell, Terence. “Garden of the Brave in War: Recollections of Iran”: 

Bir köyde ifa edilen taziye performansının icrası aktarılmaktadır.  

  Mottahedeh, Nigar. “Karbala Drag Kings and Queens”: Bu makalede, 

taziye meclislerindeki kadınlara ve aksesuarlarına yer verilmektedir. 

 Blum, Stephen. “Compelling Reason to Sing: The Music of Ta’ziyeh”: 

İlgili çalışmada, performanslarda kullanılan enstrümanlara ve 

müziklere odaklanılmaktadır. 

 Dabashi, Hamid. “Ta’ziyeh as Theatre of Protest”: Geleneğin protesto 

işlevine dikkat çekilen çalışma, iyi-kötü ve mazlum-zalim 

metaforlarının kullanımıyla tarihî karakterlerin çağdaşlarına 

benzetilmesi üzerine tespitleri içermektedir. 

 Afary, Janet. “Shi’ite Narratives of Karbala and Christian Rites of 

Penance: Michel Foucault and the Culture of the Iranian Revolution 

1978-79”: İran Devrimi’nden etkilenen Michel Foucault’un devrim 

ve Hristiyanlık arasında kurduğu tespitleri içermektedir. 

 Riggio, Milla Mozart. “Moses and the Wandering Dervish: Ta’ziyeh at 

Trinity College”: Taziye oyunlarının Hristiyanlıktaki “passion play” 

performanslarıyla benzerlik taşıdığı düşüncesinden hareketle ele 

alınan çalışmada, geleneğin İran’a özgü bir yapı sergilediği sonucuna 

varılmaktadır. 

 15. bölümde Chelkowski ile Muhammed b. Gaffari’nin taziye 

merasimleriyle ilişkili mülakatı bulunmaktadır. 

 Redden, Nigel. “Presenting Ta’ziyeh at Lincoln Center”: Amerika’da, icra 

edilen taziye performansları ele alınmaktadır. 



35 

 

 

 

 Crombecque, Alain. “Ta’ziyeh in France: The Ritual of Renewal at the 

Festival D’automne”: Fransa’da, icra edilen taziye performanslarına 

yer verilmektedir. 

 Vanzan, Anna. “Ta’ziyeh in Parma”: İtalya’da, icra edilen taziye 

performansları konu edinilmektedir. 

 Fernea, Elizabeth: “Remembering Ta’ziyeh in Iraq”: Irak’ta 

gerçekleştirilen taziye merasimleri incelenmektedir. 

 Norton, Augustur Richard. “Ritual, Blood, and Shiite Identity: Ashura in 

Nabatiya, Lebanon”: Güney Lübnan’da gerçekleştirilen taziye 

merasimlerine ayrılmıştır. 

 Mervin, Sabrina. “Shiite Theater in South Lebanon: Some Notes on the 

Karbala Drama and the Sabaya”: Bir önceki çalışma gibi 

Lübnan’daki taziye performanslarına ayrılmıştır. 

 Hegland, Mary Elaine. “Flagellation and Fundamentalism: (Trans)forming 

Meaning, Identity and Gender through Pakistani Women’s Rituals of 

Mourning”: Pakistan’da gerçekleştirilen Muharrem törenleri 

anlatılmaktadır. 

 Bloomfield, Bridget. “The Heart of Lament: Pakistani-American Muslim 

Women’s Azadari Rituals”: Amerika’da yaşayan Pakistanlı 

kadınların meclisleri üzerinedir.  

 Chelkowski, Peter J. “From the Sun-Scorched Desert of Iran to the 

Beaches of Trinidad: Ta’ziyeh’s Journey from Asia to the 

Caribbean”: Bu makale, taziye geleneğinin Hindistan’dan 

Karayipler’e nasıl taşındığını ele almaktadır. 

 

Mahani, Mahnia A. Nematollahi. (2013). The Holy Drama: Persian Passion Play in 

Modern Iran. Amsterdam and Haren: Leiden University Press. 

 

Altı ana bölümden oluşan eser, diğer çalışmalardan modern İran dönemini ele almasıyla 

ayrışmaktadır. Taziye oyunları üzerine yapılmış çalışmaları sunarak giriş yapan yazar, 

taziyenin tarihine kısa olarak değinmektedir. Kitabın katkı sunması açısından en önemli 



36 

 

 

 

çıktısı, yazılı metin bilgisinin yanı sıra sözlü gelenekteki taziye metinlerine de yer 

vermesidir. Bununla birlikte eserin önemli bir bölümü taziye oyunlarında Hz. Zeyneb’in 

nasıl konu edinildiğine ayrılmıştır. Bu bölümde Hz. Zeyneb’in metinlerde hangi rollerde 

geçtiği tasvirleriyle birlikte sunulmuştur. Son olarak “The Ta’ziya of the Damascus 

Bazaar” adlı başlığıyla yeni bir metin aktaran yazar, bu metindeki Arapça isimlerin 

Farsça karşlıklarına vererek çalışmasını tamamlamıştır.  

 

C.3. Türkiye’de Yapılan Çalışmalar 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917a). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 1 (Edebiyat 

Musahabeleri)”. Yeni Mecmua, S. 16, s. 305-308. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917b). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 2 (Edebiyat 

Musahabeleri)”. Yeni Mecmua, S. 17, s. 324-328. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917c). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 3: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua, S. 18, s. 344-

348. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917d). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 3: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua, S. 19, s. 364-

367. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917e). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 4: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua, S. 20 s. 384-

386. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın Yeni Mecmua’da yayımladığı mersiye yazıları, İran’daki 

mersiye çalışmalarıyla doğrudan ilgili Türkiye’deki ilk kaynaklar arasındadır. Osmanlı 

Türkçesiyle kaleme alınmış yazılarda, Anadolu, Arap ve İran sahasındaki mersiye 

türüne, türün gelişimine ve ilk şairlerine yönelik bilgiler verilmektedir. Çalışmanın, 

ilerleyen bölümlerde ayrıntılarıyla ele alınması nedeniyle burada tekrara düşmemek 

adına daha fazla ayrıntıya girilmemiştir. 

 



37 

 

 

 

İsen, Mustafa. (1994). Acıyı Bal Eylemek: Türk Edebiyatında Mersiye. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

 

Türk Edebiyatı’nın farklı dönemlerinden mersiye örneklerini içeren ve bu örneklerin dil, 

tema ve stil açısından karşılaştırıldığı eserde, aynı zamanda mersiyenin tanımı ve 

tarihine odaklanılmaktadır. Bununla beraber İran Edebiyatı’ndaki mersiye konusuna da 

değinilerek Türk Edebiyatı’yla olan benzerlik ve farklılıklarına dikkat çekilmektedir. 

Çalışmanın son bölümlerinde klasik mersiye şairleri, şiirleriyle beraber sıralanmıştır. 

 

And, Metin. (2018). Ritüelden Drama-Kerbela-Muharrem-Ta’ziye. Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Dokuz bölümden oluşan eserde ilk olarak Şia’nın tarihi ele alınmaktadır. Bu tarih 

Kerbela Olayı öncesinden başlatılarak 12 imamın mevcudiyetine ve günümüze kadar 

yansıtılmaktadır. Akabinde diğer konuları şu şekilde sıralamak mümkündür: Muharrem 

ve Aşura, Türkiye’de Muharrem, Taziye nasıl bir tiyatral performans?, Taziye metinleri 

koleksiyonları, Taziye karakterleri, Osmanlı Edebiyatı’nda dramatik bir tür: maktel, 

taziye ve sanat ilişkisi. Taziye metinleri koleksiyonlarına yer verilmesi eseri öne çıkaran 

hususların başında gelmektedir. Bu çerçevede dünyadaki koleksiyon örneklerinin yanı 

sıra 400 metin örneği de isimleriyle beraber verilmiştir.  

 

Kaya, Zeynep Sena. (2018). “İran’da Âşûrâ Merasimleri ve Tarihsel Gelişimi”. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı. 

 

Kaya tarafından hazırlanan yüksek lisans tezinde Muharrem törenlerinin yapısı; dinî, 

tarihî ve sosyolojik temelleri çerçevesinde incelenmiştir. Bu doğrultuda öncelikle 

Muharrem merasimlerinin tarihsel kökenleri ve gelişimi ele alınmıştır. Bununla beraber 

taziye meclisleri, geçit törenleri, desteler, tiyatral performanslar ve Kerbela ziyaretleri 

de ayrıntılarıyla yansıtılmaya çalışılmıştır.  

 



38 

 

 

 

Sardarinia, Elnaz. (2023). “İran Azerbaycan’ında Muharrem Törenleri ve Mersiye 

Kültürü”. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: Hacettepe Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk HalkBilimi Ana Bilim Dalı. 

 

Doktora tezi düzeyinde hazırlanan bu çalışmanın ilk bölümünde İslam öncesi ağıt 

edebiyatına değinilmiştir. İkinci bölümde, İslam sonrası Azerbaycan mersiye edebiyatı 

konu edinilmiştir. Bu başlıkta mersiyenin tanımı ve çeşitleri ile muhtevasına yer 

verilmiştir. Çalışmanın üçüncü bölümünde Kumri’nin Kenzü’l Mesaib Divanı adlı eseri 

incelenmiştir. Akabinde Muharrem ayında uygulanan ritüeller başlığıyla muhtelif 

uygulamalara değinilerek inceleme sonlandırılmıştır. Konu başlığı itibarıyla mevcut 

çalışmamızla örtüştüğü görülen araştırmanın; saha çalışmasına dayanmaması, geleneğin 

tarihî gelişimine odaklanmaması, dinî ve millî kimlik etkileşiminin ele alınmaması ve 

daha çok geleneği tanıtmaya yönelik içeriklere yer verilmesi yönüyle çalışma 

konumuzdan son derece ayrıştığı görülmektedir.  

 

Yılmaz, Adem. (2023). Meddahlar / İran’ın Suriye’deki Propaganda Ordusu. İstanbul: 

Ketebe Yayınları. 

 

Adem Yılmaz’ın yüksek lisans tezini kitaplaştırarak meydana getirdiği bu eser üç 

bölümden oluşmaktadır. Öncelikle meddahlığın ele alındığı birinci bölümde, söz konusu 

kültürün Büveyhi, Safevi, Pehlevi ve İslam Devrimi dönemlerindeki konumu tarihî 

olarak incelenmiştir. İkinci bölüm İran’ın Suriye Savaşı’ndaki stratejisine ayrılmıştır. 

Son olarak üçüncü bölümde, meddahların bu savaşta birer propaganda aracı olarak 

kullanılmasının nedenlerine ve sonuçlarına örnekleri üzerinden değinilmiştir. 

 



39 

 

 

 

1. BÖLÜM: 

 

MERSİYE TÜRÜ VE GELENEĞİ 

 

Toplumun tamamını ya da büyük bir bölümünü etkileyen anıların, duyguların ve 

hikâyelerin aktarılmasında, başka bir deyişle bireysel ve toplumsal olayların 

kutlanmasında, dostluk ve düşmanlıkların ifade edilmesinde kullanılan bir araç olarak 

müzik, birçok işleviyle insan mirasının ayrılmaz bir parçasıdır. Bu parçanın 

sürdürülebilirliği ise dilin ve kültürün ontolojik yapısıyla zamansal ve mekânsal 

boyutlarından arındırılması ve kuşaktan kuşağa aktarılmasıyla sağlanmaktadır. 

Aktarımın biçimi ve işlevi toplumların yapısına göre değişkenlik arz eder. Bu 

değişkenlik, toplumun özgür yapısı, söz konusu üretimin gerçekleştirilmesi için uygun 

ortam, yetişmiş icracıların nitelikleri kısacası ferdi ve toplumu etkileyen tarihî, coğrafi, 

ekonomik ve kültürel meseleler gibi bir dizi konuyla ilgilidir. Değişkenlik böylece 

bütünleştiği kültüre özgü nitelikler kazanarak öz bir kazanıma dönüşür.  

 

Bu itibarla kendisine özgü kazanımlarla donatılmış müzikal kültüre sahip milletlerden 

biri de Türklerdir. Türk müziğinin bu itibarı, evrensel müziğin tarihsel sürekliliği ve 

kültürel senkretizm sonucunda kendi kültürüne has normları korumasından ve 

birikiminden kaynaklanmaktadır. Nitekim çeşitliliğiyle tarihin bilinen bölümlerinin 

büyük çoğunluğunda rol almış Türk devletleri ve toplumlarının varlığı, dillerini yaşatma 

ve işleme gayesiyle eş güdümlü olarak müziği; başka kültürlerle etkileşime girerek, 

onları etkileyerek ve onlardan etkilenerek sürdürülmesinde önemli katkılar sağlamıştır.  

 

Bu çeşitliliğe büyük katkılar sunmuş olan topluluklardan biri de yakın coğrafyamızda 

bulunan ve ülkenin yaklaşık üçte birini oluşturan İran Türkleridir. Günümüzde 1979 yılı 

itibarıyla İslam Devrimi sonrası oluşturulan idarenin devamının hâkim olduğu 

coğrafyada, (ön Türk toplulukları haricen) genel teamül üzere istisna olarak Zend 

Hanedanlığı dışında 963 yılından (Gazneli Devleti) 1921 yılına değin (Pehlevi iktidarı) 

Türklerin egemenliğinin sürdüğü söylenebilir (Gözcü, 2023, s. 922). Egemenliğin 

Farslar eline geçmesiyle birlikte ülkede oluşturulmak istenen ideal ulus tipi, başta 



40 

 

 

 

Türkler olmak üzere ülke içindeki pek çok etnisiteyi etkileyen uygulamaları da 

beraberinde getirmiştir. Ancak bu durum, İran Türklerinin dillerini işleyebildikleri bir 

alan olarak müziğe yönelmelerini ve bu alana katkıda bulunmalarını sağladığı bir sürece 

evrilmiştir. Bu katkıların başında ise hem dinî hem de millî kimlik farkındalığının 

okunabildiği, ülkenin sözlü ve yazılı olarak en popüler türlerinden olan mersiye 

geleneği gelmektedir. Mevcut çalışmanın öncül araştırmasını teşkil etmesi açısından 

ileriki bölümlerde İran Türkleri nezdinde mersiyenin işlevleri ve dinî ile millî kimlik 

etkileşimi, tarihsel süreci de dikkate alınarak işlendiği muhtevalar üzerinden 

irdelenmiştir. Ancak öncesinde konuya bütüncül yaklaşılması adına mersiye türünün ne 

olduğu; nasıl tanımlandığı ve gelişim gösterdiği, isimlendirmedeki ve uygulamadaki 

farklılıkları ile ortaya konulmaya çalışılmıştır.  

 

1.1. TANIMI 

 

1.1.1. Mersiye  

 

Başlıca Türk, İran, Arap, Hint gibi pek çok edebiyatta ve Urdu dilinin yaygın olduğu 

bölgelerin edebiyatlarında bulunan mersiye, kelime kökü itibarıyla Arapçadaki resa 

kökünden gelmektedir. Türkçe karşılığı yüksel manasındaki “ağ” kelimesine “t” eki 

getirilerek türetilen (Önal, 2011, s. 3) ağıtın İslamiyet sonrası yerini alan mersiye türü, 

öncesinde Türklerde hâlihazırda Orhon Yazıtları’nda (Clauson, 1972, s. 807; Köprülü, 

2012, s. 95) ve Divânu Lügâti’t Türk’te de (Ercilasun ve Akkoyunlu, 2015, s. 153, 179, 

465, 565) geçtiği üzere sığır, şölen ve yuğ törenlerinden yası simgeleyen yuğ töreni8 

için sagu olarak adlandırılan şiirlerle (Artun, 2009, s. 53) ifa edilmekteydi. Kaynaklar, 

Hunların Çinlilerle olan çatışmaları sonucunda yurtlarından ayrılmak zorunda kalan 

insanlar arasında söylenen en eski ağıtlardan birinin varlığına işaret etmektedir 

(Görkem, 2001, s. 35). Benzer şekilde Köprülü (2012, s. 95), Türk hakanlarından 

Türgiş’in babasının ölümünün ardından Roma elçilerine matem tutma geleneğini 

zorunlu kılmış olduğunu belirtmektedir. Bir tür olarak İslamiyet sonrası Arap 

Edebiyatı’ndan İran, Türk ve Hint gibi edebiyatlara geçen mersiye, bulunulan 

                                                 
8 Köprülü’nün “umumi matem ayinleri” olarak belirttiği yuğ, Osmanlıca da ağlamak, Çağatayca da ise 

yığlamak fiilinde kullanılmıştır. Kelime İslamiyet sonrası zamanla yuğ hâlinden “yıgı”ya geçmiştir 

(Köprülü, 2012, s. 95). 



41 

 

 

 

toplumdaki ağıt türünden özellikle de dinî hüviyeti sebebiyle farklılıklar arz ettiği 

noktalarıyla öne çıkmıştır.  

 

Ağıt türü sonraları koşma, türkü, destan, semai, hoyrat ve varsağı gibi farklı edebî türler 

içinde işlenerek genişlik kazanmış olsa da uygulamalarda ve tanımlamalarda daha çok 

ölüm ve ölüme bağlı pratikleri konu edinmiş dolayısıyla da mersiye türüyle bu noktada 

kesişmesi ancak farklı işlevlere sahip olması açısından da ayrışması gibi genel teamülü 

yansıtan tanımlamaların yapılamamasına neden olmuştur. Bu itibarla öncelikle muhtelif 

araştırmacıların muhtevalarını da kapsayacak şekilde ağıt tanımlamalarına değinilmesi 

akabinde ise mersiye türüne eğilinmesi ağıt ile mersiye ilişkisinin yansıtılması açısından 

faydalı olacaktır. 

 

Ağıtları, bir ölümün gerçekleşmesiyle ilişkilendiren Nevzat Gözaydın (1989, s. 30), 

zamansız gelen ölümün ardından ölenin yakınları veya bir ağıtçı tarafından söylenen 

usulsüz uzun hava türküleri olarak değerlendirmektedir. Bununla beraber muhtevasını 

ise mevtanın özelliklerinin ve anılarına dönük davranışlarının olumlanarak duyulan 

sevginin dile getirildiği ve özel ezgi eşliğinde yas günlerinin hemen başında dile 

getirilen türkü türü olarak çizmektedir. Ağıtları “ayrılık, kayıp ve ölüm şiirleri” olarak 

tanımlayan Muhan Bali (1997, s. 88) bununla beraber ağıt şiirlerinin ayrılık şiirlerinden 

ayrı olduğunu ifade ederek ağıt türünde yalnızca ölüm üzerine söylenen şiirleri 

değerlendirdiğine dikkat çekmektedir. Bu tanıma yakın bir değerlendirmede bulunan 

Abdülbaki Gölpınarlı (1977, s. 228) da ölen birinin güzel huylarını sayarak ağlamak, 

ağlatmak ifadesiyle ağıtın methetme özelliğini vurgulamıştır. Ağıtı, ölümle 

ilişkilendirerek türkü türünde değerlendiren Ali Duymaz (1990, s. 40) ise önceleri 

kadınlar tarafından oluşturulan ancak zamanla anonimleşen ağıt türkülerinin; hastalık, 

afet ve savaş nedenleriyle iz bırakan veya beklenmeyen ölümler sonucunda bireyi 

etkileyen vakalarla oluştuğunu aktarmaktadır. Türküler sınıflandırmasında 

değerlendiren bir başka araştırmacı olarak Öcal Oğuz (2001, s. 20) da ağıtları; koşma, 

semai, varsağı ve ninni benzeri bir ezgi çeşidini aktaran türküler biçiminde 

tanımlamaktadır.  

 



42 

 

 

 

Genel itibarıyla ağıt, ölüm olayının ardından söylenen türle bağdaştırılsa da muhtevasını 

geniş tutan tanımlamaları da bulunmaktadır. Bu çerçevede en kapsamlı tanımlardan 

birini yapan Şükrü Elçin (1981, s. 290) ağıtları insanlığın; ölüm olayının gerçekleşmesi 

sonrasında, cansız bir nesnesini veya canlı bir varlığını kaybetmesi, kaygı, korku ve 

coşku anlarındaki hüznünü, haykırışını ve yakarışını tek düze ya da karmaşık söz ve 

ezgilerle ifade ettiği türküler şeklinde tanımlamaktadır. Yine bu kapsamda bir 

tanımlamada bulunan Pertev Naili Boratav (1991, s. 444-448) ağıtları, metinsel olarak 

hiçbir uyak ve nazım ölçüsüne bağlı kalmadan acıklı bir olay üzerine ezgisi ve metni 

olayı yansıtmak için söylenen türkülerin bütünü olarak aktarmaktadır. Sadece ölümle 

ilişkilendirmeyerek ölüm dışındaki muhtelif yakınmaların ifa edildiği şiirleri de ağıt 

türünde değerlendiren İsmail Görkem (2001, s. 160), ağıtların ilk olarak ölüm sebebiyle 

ve sonraları evlilik ve askerlik gibi törenlerle ilgili olarak da söylendiğini not 

düşmektedir. 

 

Bu tanımlamalar ağıtların doğrudan ölüme ilişkin bir tür olarak işlendiğinde manzum ya 

da mensur, ezgili ya da ezgisiz, türkü ya da şiir olarak addedildiğini, diğer edebî türler 

içinde konu edildiğinde ise “ağıt konulu türler” (Oğuz, 2001, s. 14) olarak 

değerlendirildiğini ve mevcut sınıflandırmaların dışına çıkılabildiğini göstermektedir. 

Konu ve muhteva açısından büyük oranda örtüşen ağıt ile mersiyenin farklılık kazandığı 

hususlar daha çok işlev ve alt tür bağlamındadır. Bunda mersiyenin geçtiği 

edebiyatlardaki kültürel normlara bağlı edebî türler önemli rol oynamıştır.  

 

Türk Edebiyatı açısından mersiye özellikle Arap ve Fars edebiyatlarının etkisinin 

hissedildiği bir yapıda gelişim göstermiştir. 15. yüzyılda Türk Edebiyatı’na geçen 

mersiyeyi daha çok Divan Edebiyatı içinde değerlendirilen bir tür olarak görmekteyiz. 

Anadolu’daki ilk örneği Germiyan beylerinden Süleyman Şah’ın ölümü üzerine şair 

Ahmedi tarafından “Ahmedi Divanı” eserinde yazılmış olan mersiyede, 18. yüzyıl 

itibarıyla Tanzimat’la birlikte Batı’ya dönülen yüzün tesiri de hissedilmeye 

başlanmıştır. Dönemin edebî akımlarıyla beraber farklı bakış açılarının yansıtıldığı, 

melankolinin hâkim olduğu bir seyirde devam etmiştir (İsen, 1994, s. 8-12).  

 



43 

 

 

 

Araştırma konumuzun temelini teşkil etmesi açısından İran Edebiyatı da modernleşme 

dönemi edebî tasarım ve içeriklerinden etkilenmiştir ancak mersiye türü açısından 

gelişimi Türk Edebiyatı’na nazaran çok daha farklı ilerlemiştir. Bu konuda hem Türk 

hem de İran Edebiyatı’ndaki mersiye türünün ayrıştığı noktaların belirlenebilmesindeki 

en ayrıntılı ve kuşatıcı bilginin Köprülüzâde Mehmed Fuad tarafından zikredildiğini 

görmekteyiz. Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın Yeni Mecmua’da yayımladığı “Bizde 

Mersiye ve Mersiyeciler (1,2)” adlı yazısı, Türk Edebiyatı açısından mersiye konusunun 

etraflıca ele alındığı ilk çalışmalardandır. Nitekim ilk zamanlarda ölüler için yazılan ve 

sonraları bir tür olarak genişlediğini belirttiği mersiyenin eski Türklerde; ahlâka, tabiata, 

yiğitliğe ve vatan sevgisine değin geniş bir dairede işlendiğini aktarmıştır. Bu itibarla 

mersiyelerin bir milletin müşterek hissiyatını yansıtmış olması dolayısıyla destani bir 

mahiyet arz ettiğini ve ondaki kederli ifadelerin okuyana değil bütün cemiyete ait 

olduğunu ileri sürmüştür (bk. Köprülüzâde Mehmed Fuad, 1917a, s. 305-328; 1917b, s. 

324-328) ki bu husus İran coğrafyasında hâlen görülmesi açısından devam eden bir 

tanımlamadır.  

 

“Bizde Mersiye ve Mersiyeciler (3,4): Acem Edebiyatın’da Mersiye” isimli 

çalışmasında ise destani mersiyelere dikkat çekerek ve kahraman ölümlerinin aynı eski 

Türk mersiyelerinde olduğu gibi destani mersiyeleri ortaya çıkardığını belirterek bu 

mersiyelerin bütün iptidai mersiyelerde olduğu gibi hususi bestelerle terennüm 

edildiğini aktarmaktadır. Mersiyelerin milletlerin yaşadığı felaketleri tasvir ettiğini 

belirten Köprülüzâde Mehmed Fuad, bu tanımından hareketle İran Edebiyatı’ndaki 

mersiyenin gazel, kaside, mesnevi tarzlarında yazıldığını ifade ederek Hakani, Nizami 

ve Hüsrev Dihlevi gibi bazı şairlerin isimlerini de zikretmektedir. İran Edebiyatı’ndaki 

epik unsurlar öne çıkarılsa da ölülere yazılan mersiye örneğinin ilk örneklerini 

Firdevsi’nin Şehname’sinde görülebileceğini belirten Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın bu 

yazısındaki en dikkat çekici hususlardan biri de taziye ve mersiye türüne vakıf olduğunu 

gösteren ifadelerdir. Nitekim Acem mersiyelerinin büyük çoğunluğunun bir hükümdarın 

ölümü veya yeni bir hükümdarın gelişi sonrası düzenlenen ve kaside türünde icra edilen 

taziye ve mersiyeler olduğunu dile getirmiştir (bk. Köprülüzâde Mehmed Fuad, 1917c, 

s. 344-348; 1917d, s. 364-367; 1917e, s. 384-386). 

 



44 

 

 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın “Bugünkü Edebiyat” adlı eserinde Hüseyin Daniş ile 

İran Edebiyatı üzerine girdiği münakaşa ise mersiyenin İran Edebiyatı’ndaki seyrini 

yansıtması açısından önem taşıyan bir başka çalışmadır. Nitekim taziye performansı 

üzerine çalışmalarda bulunmuş Gobineau, Chozko, Barbier De Meynard gibi Batılı 

araştırmacıların çalışmalarından haberdar olduğunu bildirmekle birlikte bu isimlerin 

dahi istifade etmediği birçok materyal topladığını aktarmaktadır. Ayrıca dinî mersiyeler 

nazarında sadece Muhteşem Kaşani’ye aşina olmayıp bununla beraber birçok 

mersiyeciye de vakıf olduğunu belirtmektedir (bk. Köprülüzâde Mehmed Fuad, 1924, s. 

161-192). Bu anekdotlar mersiyenin muhtevasının anlaşılabilirliği açısından önemi 

haizdir.  

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın ve İsen’in (1994, s. 7) de işaret ettiği üzere İran’da 

mersiye icra ve muhteva açısından bizde bilinen mersiye türüne nazaran farklılıklar arz 

etmektedir. Bu farklılıkların başında ise mersiye türünün çeşitliliği rol oynamaktadır. 

Bu açıdan mersiye türünün çeşitliliğinin ortaya konulması önemlidir ancak öncesinde 

bazı edebiyatlardaki karşılıklarının belirlenmesi çeşitliliğinin de anlaşılması açısından 

faydalı olacaktır. 

 

1.1.1.1. Mersiyede Türlerarasılık 

 

Sözlü ve yazılı folklor ürünlerinin tasniflendirme girişimlerinde genelde halkbilimi veya 

halk edebiyatı özelde ise tip, biçim, cins, muhteva, tür ve görev (bk. Boratav, 1982; 

Dilçin, 1983; Onay, 1996; İlaydın, 1997; Oğuz, 2001; Albayrak, 2005) özelliklerinden 

faydalanılmaktadır. Bununla beraber Hikmet Dizdaroğlu’nun “halk şiirinde nazım 

yoktur, tür vardır” (bk. 1969, s. 46) ifadesinden hareketle türlerin sınıflandırılmasında 

muhtelif zorlukların da yaşandığından söz edilebilir. Tür sorunu, aynı medeniyet 

dairesinde gelişim göstermiş topluluklarda dahi gözlemlenebilirken (Güleç, 2007, s. 56) 

uzak veya yakın coğrafyadaki akraba veya kültür etkileşiminde bulunmuş kolektif 

kültür paydaşı topluluklarında daha da belirgin olmaktadır.  

 



45 

 

 

 

Edebî ve İslami tesir, kültürel paydaş, akraba topluluk ve sınır konumuyla Türk ve İran 

Edebiyatı’ndaki ağıt ve mersiye kavramları üzerinden bu tür sorununa benzerlikleri ve 

farklılıkları açısından yukarıda dikkat çekilmişti. Bu itibarla ağıtlar üzerine yapılan 

anlam ve tasnif çalışmalarında yaşanan türlerarası geçişler, ağıtın alt tür kategorisine 

giren ya da ağıtın alt tür kategoride değerlendirildiği durumlar “ağıt konulu türler” 

olarak belirtilmişti. Ancak özellikle de bilinen klasik mersiye türünden ayrışan İran 

Edebiyatı’ndaki mersiye kültürü için ağıt kullanımından farklı olarak adlandırmadaki 

çeşitliliği de sorunsal bir durum oluşturmaktadır. Dolayısıyla mersiye literatürünün 

sınırlarının en azından kısmi ölçülerde belirlenebilmesi için türlerarasılık üzerinde 

durulması önemlidir. Türk, İran, Arap, ve Hint gibi muhtelif edebiyatlarda bulunan 

mersiye türü, mersiye kültürü veya mersiye edebiyatı için bazı adlandırmalar şöyledir:  

 

Muharramiye: Kâmûs-ı Türkî’de (Sami, 1901, s. 1300) de geçtiği üzere Muharrem ayı 

dolayısıyla yeni yılın kutlandığı (saliye, tebrikiye); Muharrem ayı konulu şiirler için 

ifade edilen ve Kerbela Hadisesi’nin anlatıldığı maktel olarak zikredilen manzum 

şiirlerdir. Bununla beraber Osmanlı’da yeni yılın başlangıcı olan Muharrem ayı 

dolayısıyla devlet erkânı ve ileri gelenlerinin saraya tatbikat üzere gitmeleri sonrasında 

padişah tarafından verilen para veya hediyeler (atiyye) için de kullanılmaktaydı 

(Pakalın, 1983, s. 567-568).  

 

Hosay (Hüseyin): Hosay, 1800’lü yıllarda tarım arazilerinde çalışmak üzere gelen 

sözleşmeli Doğu Hintliler tarafından Jamaika, Guyana, Surinam, Tobago ve Trinidad’a 

getirildiği düşünülen muharrem merasimlerinden türemiş bir Müslüman Hint-Karayip 

geleneğidir. Bu ülkelerdeki özellikle de popülerliği açısından Trinidad’daki Şii 

Müslümanlar, Hz. Hüseyin’in ölümüyle ilişkili olayları sembolize etmek adına davul 

çalar ve “tadjah” adındaki maket mezarlar inşa ederek duygularını yansıtmaktadır 

(Korom, 2003, s. 6-7). Hosay, İran’daki Muharrem merasimlerinden çok farklı 

olmamakla birlikte kültürel ve entik normların merasimlere ve âyinlere taşınmasıyla 

karakteristik bir hâl almış, bu itibarla Hosay Festivali olarak da adlandırılmıştır.  

 



46 

 

 

 

Soz (Sozhani): Farsça “soz” kavramından gelen “Sozhani”, bazı Urduca, Arapça ve 

Farsça şiirsel formların yanı sıra özellikle Hindistan’ın Awadhi halkı ve dili 

çerçevesinde gelişim göstererek Awadhiler arasında ve sonrasında da Lucknow’da 

popüler olmuş şiirsel ve müzikal anlatım türüdür. İlk soz okuyucuları Hindistan’a 

Shujaud Duala Dönemi’nde İran’dan gelmiştir. Şii Müslümanları için yas ayı olan 

Muharrem ayı boyunca icra edilen bu mersiyeler, insanların yas tutmak üzere 

toplandıkları meclislerde ifa edilmektedir. Sozlar mersiyenin bir kıtası veya kısa 

şiirlerinden oluşmakta ve en az üç kişi tarafından icra edilmektedir. Baş icracıya Sar 

(baş), diğer ikisine Bazus (destekçiler) denmektedir. İki ek icracı eklendiğinde “AS” ve 

“BAS” olarak adlandırılmaktadır. AS, herhangi bir müzik aletinin yokluğunda ritmi 

korurken BAS “soz”un icrasında ton çeşitliliği sunmaktadır (Naqvi, 2015, s. 3). Awasthi 

(2014, s. 84-86), sozları bir İran geleneğinin Hintlileşmesi olarak zikrederek şu şekilde 

tanımlamaktadır: Edebî bir tür olarak birden fazla Hint geleneğinin bir sentezini temsil 

eden soz hem halk tiyatral performansın hem şehir tiyatral performansının hem de 

kıssahanlığın özelliklerini bir araya getirmiştir. 

 

Salâm/Selam (Salaam): “Salaam” türü genellikle sozlardan daha uzun olarak iki 

kıtadan oluşmaktadır. Bununla beraber didaktik karakterde, nakaratlı beyitlerden oluşan 

selamlama veya methiye türünde grup katılımı olmadan söylenebilmektedir (Qureshi, 

1981, s. 45). 

 

Mersiye geleneğinin bölgeden bölgeye göre değişiklik gösterebilmesi üzerinden kültürel 

normların dinî âyinlerdeki etkisi yukarıda da zikredildiği üzere farklı isimlendirmeleri 

de beraberinde getirmiştir. Bu minvalde literatürde sadece tür adlandırmasından 

kaçınabilmek ve geleneğin de birlikte yansıtılabilmesi adına Muharrem merasimleri, 

Muharrem edebiyatı, Kerbela edebiyatı, mersiye edebiyatı, Aşura törenleri, Kerbela 

törenleri, meddahlık, meddahi, yas veya ezadari merasimleri, mersiye ve taziye/şebih 

kültürü gibi isimlendirmelere başvurulmaktadır. Türlerarası geçişler de buna dâhil 

olduğunda geleneğin bütüncül ele alınması hususunda bir yetersizlik durumu söz 

konusu olabilmektedir. Bu çerçevede mersiyenin hem kavramsal hem geleneksel hem 

de âyin açısından yansıtılabilmesi adına çalışmamızda mersiye geleneği kullanımına yer 

verilmiştir. İran kültüründeki mersiye türünün tam olarak anlaşılabilmesi için özellikle 



47 

 

 

 

de dinî mersiyeler olarak addedilen sınıflandırmaları üzerinde durulmuştur ancak 

öncesinde mersiyenin genel türlerine ve muhtevasına değinilmiştir. 

 

1.1.1.2. Mersiyenin Tür Çeşitleri, Bölümleri ve Temaları 

 

Kaside, terci-i bent, terkib-i bent, mesnevi, gazel ve rubai şeklinde yazılan klasik 

mersiyeler için Mehmet Faruk Toprak (2004, s. 215) temel bölümlerini üç şekilde ifade 

etmektedir: Öleni kaybetmenin acısının ve üzüntüsünün belirtildiği ağlama kısmı olan 

(nedb/nevh); meziyetlerinin dile getirildiği methetme kısmı olan (te’bîn) ve duyulan 

acıya dayanılmasının öğütlendiği (sabır/aza) kısmı. Fakat Köprülüzâde Mehmed Fuad 

(1917b, s. 324), mersiyelerin zamanla çeşitli değişikliklere uğradığını söylemekte ve 

mersiyenin ferdî matemleri ifade ederken artık millî matemleri ifade etmeye başladığını 

belirtmektedir. Bu çerçevede mersiye, muhtevası bakımından birden çok konuyu ele 

alabilmektedir. M. Faruk Toprak (1990 s. 3-15) mersiyeyi konusuna göre ağlama, sabır, 

methetme, keder, cahiliye dönemi konuları ile İslam sonrası dönemi anlatanlar olmak 

üzere altı bölümde ele almaktadır. Mustafa İsen (1994, s. 22) ise beş bölümden 

meydana geldiğini dile getirerek bunları şu şekilde sıralamaktadır: Dünyanın geçiciliği, 

zulüm, felaketlerin kınanması, ağıt, methetme, olayların betimlenmesi, dua ve 

temenniler. Tasavvuf alanındaki çalışmalarıyla tanınan İranlı ilim adamlarından Zeynül 

Abidin Mutemen (1967, s. 74) mersiyeyi türlerine göre sınıflandırarak bunları dinî, 

şahsiyetler ile ailelere yazılanlar ve resmî mersiyeler tanımlarken “Fars Edebiyatı’nda 

Mersiyeler” adlı çalışmasında Nasrullah Emami (1990, s. 35-36), bu sınıflandırmayı alt 

başlıkları hâlinde: saray mensuplarına, şahsi, dinî, felsefi, sosyal ve destani mersiyeler 

olarak sıralamıştır.  

 

Bu bölümler bağlamında mersiyeler konu ve tür açısından ele alınabilmektedir. Tahsin 

Yazıcı (2004) Fars Edebiyatı’nda mersiyeleri konuları bakımından “saraylılar, öneme 

haiz şahsiyetler veya ailelere (hanedan) ilişkin olanlar, felsefî, sosyal-toplumsal konular, 

tasavvufi, destanî ve dinî” olarak sınıflandırmıştır. Dolayısıyla mersiyeler genel olarak 

mevtanın ardından özel olaraksa babalar, anneler, çocuklar, hayvanlar, kentler, 

mekânlar, ölümü bekleyen hastalar ve mahkûmlar için yazılıp okunabilmektedir. İran 

Türklerinde anne, baba ve çocuk için yazılıp okunan genellikle dinî ve sosyal konulu 



48 

 

 

 

olan bu şiirlere “ohşama9 ya da ağı10” denmektedir. Ohşamalara örnek teşkil etmesi 

açısından Seyf Azeri’nin “Yanıklı Ohşamalar” eserinden genç yaş ve kız kardeş için 

okunan ohşama örneklerinden bazıları aşağıdaki gibidir:  

 

Cevan bala ay bala, 

Olmaz sana tay bala. 

Gece gündüz ağlaram, 

Heydeyirem vay bala (Azeri, 1947, s. 19). 

 

Ruhsat virem göz başa, 

Kalmadı gamlar daşa. 

Bacının derdi olsa, 

Sözün diyir kardaşa (Azeri, 1947, s. 21). 

 

Bir başka mersiye türü olarak hastalığın akabinde ölümün yaklaşmasına ilişkin yazılan 

şiirler gösterilebilir. Nitekim bazı kültürlerde hastalık ölüm yayıcı bir salgın olarak 

görülmese bile hasta ölü adayı sayılabilmektedir (Ölmez, 2008, s. 29), bu türdeki 

önemli mersiyeler Cahiliye Dönemi şairlerinden İbn Hazzak’ın kaleminden 

nakledilmiştir (Toprak, 2004, s. 216).  

 

Mekânlar, terkedilmiş yurtlar ve şehirler üzerine yazılmış mersiyeler de bulunmaktadır. 

Toprak’a (2004) göre Bağdat üzerine Türk asıllı şair Hureymi’nin yazdığı 135 beyitlik 

kaside, Sadi Şirazi’nin Moğol istilası sonrası Bağdat’ın düşmesine yazdığı ve Viyana 

bozgunu sonrası Belgrad’ın elden çıkışı üzerine yazılan mersiyeler önemi haizdir. Bu 

tür içinde değerlendirilebilecek bir başka mersiye biçimi de veba gibi hastalıklar ile 

zelzele ve sel gibi doğal afetler için de yazılanlardır. Şehirlere özellikle de doğal afetler 

sonrası yazılmış olan mersiyelere örnek olarak 21 Haziran 1990 yılında Zencan ve Gilan 

illerinde gerçekleşen deprem sonrası yazılan şu şiir gösrerilebilir:  

 

                                                 
9 Ohşama veya ağı örnekleri için (bk. Azeri, 1947). 
10 Şükrü Elçin, ağıları ya da ağıtları insanoğlunun ölüm karşısında veya canlı-cansız bir varlığını 

kaybetme, korku, telâş ve heyecan anındaki üzüntülerini, feryatlarını, isyanlarını, talihsizliklerini düzenli 

düzensiz söz ve ezgilerle ifade eden türküler şeklinde tanımlamaktadır. İslamiyet’ten önce sagu olarak 

isimlendirilen ağıtlar; Azerbaycan’da ağı, Kerkük Türklerinde sazlamağ ve Türkmencede ağı, tavs ve 

tavşa olarak adlandırılmaktayken (Elçin, 1981, s. 290) İran Türkleri açısından da bir mersiye türü olan 

rovzeye karşılık ağı ya da ohşama olarak kavramın kullanımı sürdürülmektedir.  

 



49 

 

 

 

Yayın gelmesiyle ayrılanda yaz, 

Gilan’la, Zencan’a özi verdi hezan. 

Titretti zelzele iki ostanı (ili), 

Bulaşdı kanına nice min (bin) insan. 

 

Ancak ki vicdanım onların hâlin, 

Duyur ki ölenler çekerdi feryat.  

İsterdi o hâlde beşeriyetten, 

Ürekten himayet doğurudan imdat. 

 

Ömürler semerin eyler zahmetin, 

Hasilin koyardı kara toprağa. 

Varlığı süpürdü o mahallelerden, 

Yaşayış dayandı söndi çırağlar (İtkin, 1990, s. 30-31). 

 

Bir hayvanın ölümünün yasını tutmak için yazılan mersiye örnekleri de bulunmaktadır. 

Bu türde İbnü’l-Allaf tarafından, güvercinlerinin yenmesinden korktukları için 

komşuları tarafından öldürülen kedisi ve Ebu Nüvas’ın bir yılan tarafından öldürülen av 

köpeği üzerine yazılmış mersiyeler ilk örnekler arasındadır (Toprak, 2004, s. 217). 

 

Mersiye türünün en popülerleri arasında padişahlara, vezirlere ve şairlere yazılan resmî-

törensel mersiyeler de ön plana çıkmaktadır. Bu türü ifa eden şairlerden, ferman almak 

üzere methiyeler düzmesinin yanı sıra yine saray ahalisinden birinin kötü bir vaziyetle 

karşı karşıya kalması sonucunda da bunu dramatik bir şekilde işlemesi beklenmektedir. 

Ahmed Sultani, resmî törensel mersiyeleri icra eden şairlerin saray şairleri olması 

nedeniyle yazdıkları mersiyelerde duygudan daha ziyade estetiğe dikkat ettiklerini not 

düşmüştür (Ahmed Sultani, 1991, s. 41). Bu türün en önemli örneklerinden olan Ferruhi 

Sistani’nin Sultan Mahmud hakkındaki kaside türündeki mersiyesinden bir kesit şu 

şekildedir:  

 

Gazne şehri benim geçen sene gördüğüm gibi değil, 

Bu yıl ne oldu? Tersine dönmüş işler. 

Feryatlarla ve ağıtlarla dolu evler görüyorum, 

Öyle feryatlar ve ağıtlar ki ruhu yaralayan. 

Mahalleler görüyorum kargaşa içinde baştan başa, 

Tamamı telaşlı ve kaçışan süvarilerle dolu. 

İnsansız caddeler görüyorum ve dükkânların kapısını, 

Hepsi kapalı ve her birisinin kapısına kilit vurulmuş. 

Saraylar görüyorum muhteşemlikle süslenmiş, 

Herkes yüklerini bir anda evinden şehrin merkezine götürmüş… (Sistani, 1970). 

 



50 

 

 

 

Mersiyeyi oluşturan türler içinde destanî mersiyeler oldukça fazladır. Köprülüzâde 

Mehmed Fuad, Yeni Mecmua’daki “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler” adlı yazısında, 

mersiyelerin ilk zamanlarda ölüler için yazılan şiirlerle ortaya çıktığını ve zamanla 

kapsamının genişlediğini belirtmiştir. Bu erken dönemlerde bedii duygunun, dinî 

duygulardan ayrılamadığını ifade ederek, ölü için mersiye yazmanın sadece dinî bir 

nitelik taşıdığını vurgulamıştır. Aynı zamanda şairlerin, ozanların ilk zamanlarda dinî 

bir misyon üstlendiğini, ölünün defni için uygun zamanı belirleyip kopuzlarıyla birlikte 

gizemli nağmeler çalarak ölünün ruhuna matem merasimleri düzenlediklerini 

anlatmaktadır. Şairlerin ve ozanların, ruhsal görevler üstlendikleri günlerin sona erdiği 

ve bedii duygunun dinî duygulardan ayrılmaya başladığı dönemlerde ise ölünün anısını 

yaşatmak amacıyla şiirler okuduklarını ifade etmiştir. Aynı zamanda bu şairlerin, 

ölünün savaşlarını, kahramanlıklarını heyecan verici bir üslupla dile getirerek 

hikâyelerini etkileyici bir kitleye sunmaya çalıştıklarını da vurgulamıştır (Köprülüzâde 

Mehmed Fuad, 1917a, s. 305-308).  

 

Bu çerçevede Köprülü’nün; mersiye, millî müşterek ruh bağı ile milletin başından geçen 

acı olayların topluca ağıt olarak yansımasıdır ifadesinden hareketle mersiye türünü 

destani bir mahiyet sergileyerek bir milletin müşterek hissiyatını yansıtan tür olarak 

kabul ettiği görülmektedir ki mersiyenin Divan Edebiyatı’ndaki şeklinden ziyade kavmî 

dönemdeki şeklini dikkate alması buna temel teşkil etmektedir. Destanî mersiyelerde 

önemli kahramanlar, şahsiyetler için icra edilen mersiyelerde; faziletleri, cenklerinden 

belirli safhaları, düşmanla nerede ve nasıl mücadele ettikleri, nasıl öldükleri, bütün bir 

millet hatta tabiat için ne kadar önemli olduğu anlatılmaktadır (Köprülü, 2012, s. 119). 

Nizami’nin Hüsrev-i Şirin’inde, Şehname’de ve Vis ü Ramin gibi birçok eserde bu 

türün örneklerine rastlamak mümkündür (Yazıcı, 2004, s. 218). 

 

Araştırmamızın temel konusunu teşkil etmesi ve İran Edebiyatı’nın klasik mersiye 

türüne evrilmesi bağlamında en yaygın mersiye türü ise dinî mersiyelerdir. Dinî konulu 

mersiyeler daha çok Muharrem ve taziye geleneği çerçevesinde gelişim göstermiştir. Bu 

türdeki mersiyeler İslamiyet’in bölgeye tesiriyle beraber sosyal konuları da içeren baba, 

anne, çocuklar, akrabalar, önde gelen devlet büyükleri ile halktan herhangi birileri için 

olabileceği gibi özellikle Safevi Dönemi sonrası kamusal ve resmî bir boyutta 



51 

 

 

 

ivmelenen ve dinî referanslarla desteklenen Muharrem gelenekleri ekseninde ülkedeki 

tüm fertlerce katılım gösterilerek de icra edilmektedir. Safevi Dönemi Şii mezhebinin 

kuramsal temellerinin atılarak resmî mezhep olarak addedildiği dönemdir. Ancak bu 

türdeki mersiyelerin yaygınlık kazanması İslamiyet etkisinde değerlendirilebilecek 

Kerbela Hadisesi’nden ileri gelmektedir. Hz. Hüseyin’in ölümü dinî mersiyelerin 

temelini oluştururken Ehlibeyt, Hz. Ali, Hz. İmam Zaman (mehdi), Hz. Zeynep, Hz. 

Fatma, Kasım b. Hasan, Ebulfazl (Abbas), Sekine, Müslüm b. Akil, Hür b. Yezid, Ali 

Ekber b. Hüseyin, Zeynel Abidin, Hz. Rukiye, Ubeydullah b. Ziyad, Ömer b. Sa’d, 

Muaviye b. Yezid, 12 imam vd. gibi Kerbela öncesi ve sonrası hikâyeler üzerinden 

işlenen şahsiyetler bu türdeki mersiyelere konu edinilmektedir. Bitmeyen yas olarak 

tanımlanan Kerbela Hadisesi her yıl Muharrem, Aşura, Tasua, Erbain vd. günlerde 

anılmakta ve burada meddahlarca icralar gerçekleştirilmektedir. Bu türün en bilinenleri 

arasında Hosam Kusfi’nin Kavaranname’si, Kumri Derbendi’nin Kenzü’l Mesaib 

Divanı ve Muhteşem Kaşani’nin 12 kıtalık Kerbela Mersiyesi bulunmaktadır. Dinî 

mersiyelerin oluşumuna kronolojik olarak sonrasında değinilmiştir ancak öncesinde dinî 

mersiyeleri oluşturan ve alt kategorileri olarak ifade edebileceğimiz novhe, rovze, 

maktel, çavuşi ve şebih/taziye türlerinin açıklanması dinî mersiye türünün anlaşılması 

adına önemlidir.  

 

1.1.2. Novhe 

 

Novhe, popüler kültür ve dinî literatürde hüzünlü bir tonda hareketli veya melankolik 

biçimde söylenen ve bir musibeti dile getirmek, yüksek sesle ağlamak anlamlarına gelen 

dinî bir mersiye türüdür. İlk novhe örnekleri Şehname’ye kadar götürülebilmektedir. 

Nitekim Şehname’deki kahramanlardan Efrasiyab tarafından öldürülen Siyavuş’un 

ölümü üzerine “Buhara Tarihi” adlı eserinde Arap tarihi üzerine çalışmalarıyla bilinen 

Nerşahi anekdotlarda; güçlü bir rüzgârın çıkarak her yerin bulutlarla kaplandığı ve 

karanlığa gömüldüğü şeklinde Siyavuş’un ölümü sonrasını tarif etmekedir. Bu 

merasimlerdeki şairlerin ise kin-i Siyavuş, nevha ve sürud adında şarkılar icra ettiklerini 

aktarmaktadır (And, 2018, s. 25). 

 



52 

 

 

 

Novhenin mersiyeden farkı birkaç şekilde ortaya konulabilir. Öncelikle novheler 

mersiyenin alt türü olması dolayısıyla her novhe mersiye olabilirken her mersiye novhe 

olamamaktadır. Dolayısıyla novhe ile mersiye arasındaki unsurlar şu özellikler 

açısından belirlenebilir: 

 

 Novhelerin konusu mersiyeden farklı olmamakla birlikte çoğunlukla dinî sınırlar 

içinde gelişim göstermiştir. Bu çerçevede matem ve mateme özgü olmak üzere 

genellikle dinî referanslar, düşünce, ağıt ve destan karışımı bir tür olarak 

değerlendirilmiştir. 

  Genellikle sine ve zincir vurma sırasında okunan novheler bu merasimlerdeki 

vuruşlarla uyumlu ezgilerle bestelenerek/söylenerek ritmi yönlendirmektedir. 

 İcraya katılım gösteren kitlenin önceden alıştırma yapmasına gerek kalmadan 

novhedeki bazı kıtalar veya tek-üç heceli nakarat kısımlar meddahın akabinde 

hüzünlü bir tonda ayrılan gruplar eşliğinde karşılıklı ya da birlikte tekrarlanır 

(Muhammedpur vd., 2021, s. 184-185).  

 Novhelerde kıtaların eşitliği gözetilmez dolayısıyla çoğunlukla klasik şiirin 

alışılagelmiş kalıpları takip edilmez. Metinlerde benzetme, mecaz, ironi, 

aliterasyon gibi imgelerden yararlanılır. 

 Bu mersiye türü yerel müzikten esinlenebilmesi dolayısıyla bölgeye ait ve 

yöresel şarkıların çoğu ile yakından ilgili olabilmektedir.  

 

Bununla beraber novhelerin icra yapısındaki farklılıkları ise şu şekildedir: 

 

 Hızlı-yavaş ve uzun-kısa: Meddah icra zamanını kontrol ederek uzun veya kısa 

biçimli novheleri hızlı ve yavaş şekillerde okumayı tercih edebilir. 

 Zemine: Dinleyici/izleyici kitlesini sine vurmaya hazırlamak adına basit 

duygusal ve ağıt temalarının işlendiği biçimdir. 

 Zemzeme: Ağız kapalıyken sözsüz bir ton üretilerek sesin burundan çıkmaya 

zorlanmasıyla yapılan mırıldanma hareketidir.  

 Dudme: Özellikle destansı ve devrimci temaların anlatımında novheyle birlikte 

izleyicinin meddaha eşlik etmesinin farklı bir biçimidir. 



53 

 

 

 

 Şur: Destansı ve hüzünlü temaların anlatım biçimidir. Dinleyici/izleyici 

kitlesinin rolü burada azdır. 

 Recez: Hamasi, meydan okuma şiirleridir. Recezhan burada Dinleyici/izleyici 

kitlesinin -bazen sinelerine vurma- ritmini kesintisiz yüksek bir tonda ezgisiz bir 

şekilde okuduğu şiirlerle yönlendirmektedir.  

 Surudi Payani: Yüksek rütbeli şehitlerin hikâyeleştirilerek okunduğu şiir 

biçimidir.  

 Bahr-i Tavel: Her kıtada birkaç satır bulunan bir şiir türüdür. Kıtaların hem 

ortasında hem de sonunda kafiye vardır (KK-1; KK-2; KK-3; KK-4). 

 

Alan araştırması esnasında sözlü kaynakların neredeyse tamamı Erdebil ve Zencan 

muhitindeki Türk novhelerinin Fars novhelerine göre daha gamlı ve hüzünlü 

söylediklerini belirtmişlerdir. Bu çerçevede Resulzade’nin de novhenin Türklerdeki 

terennümünün Farslara nazaran daha gamlı okunduğunu ifade ettiği şu ifadesinin önemi 

haizdir: “Azerbaycan Türk şairleri ya kör oluncaya kadar ağlar ya da ağlatırlar” 

(Resulzade, 1993, s. 33).  

 

1.1.3. Rovze 

 

Kelime açısından bahçe ve gülistan anlamına gelen rovze muhteva açısından yas ve 

musibetleri konu edinmektedir. Rovze türü, dokuzuncu yüzyılda Hüseyin Vaizi 

Kâşifi’nin peygamberlerin çektiği eziyetleri, kafirlerin ve müşriklerin Allah’ın 

evliyalarına ve Hz. Peygamber’in ailesine karşı takındıkları trajedileri anlatan 

Ravzatü’ş-Şüheda adlı eserinden türemiştir. Dolayısıyla Kerbela Hadisesi’ni ve 

ehlibeyit imamlarının şehadetlerini anlattığı konusu itibarıyla bu noktada novhelerden 

ayrılmaktadır. Önceleri bu eseri okuyanlara “Rovzehan” denilmeye başlanmış ve ilk 

zamanlar evlerin bahçelerinde okunmasıyla Arapçada “bahçe” anlamına gelen ravzadan 

gelecek şekilde zamanla rovze türü ortaya çıkmıştır. 

 

Rovzenin icrası rovzehan tarafından minbere çıkıldıktan sonra kısa bir dua biçiminde 

başlamaktadır. Rovzehan buradaki konuşmasında genellikle Kur’an’dan ayetler veya bir 



54 

 

 

 

hadis okumakta ve daha sonraysa bu ayet ya da hadisi yorumlayarak bir ahlak 

konusunda konuşmasına devam etmekte veya bazı şeriat meselelerini ifade etmektedir. 

Rovzenin doruk noktası, duanın konusu ile ilgili şiirlerin okunduğu son duadır 

(Mansuri, vd., 2018, s. 212-213). 

 

Rovze türünün de kendi içinde sınıflandırması bulunmaktadır. Bu sınıflandırmada 

okunan rovzelerin zamana, dinleyici/izleyici kitlesine ve mekâna göre belirlenmesi 

önemli rol oynamaktadır. Bu itibarla rovzeleri duygusal ve ağır konulu olmak üzere iki 

başlıkta değerlendirmek mümkündür. Duygusal konulu rovzelerde, söz ve muhteva 

bakımından daha çok duyguya yer verilmekle birlikte veda, sevgi, ihtiras ve ayrılık 

temaları işlenmektedir. Ağır konulu rovzelerde ise ehlibeyitin yaşadığı meşakkatler, 

ölüm tasvirleriyle ifade edilerek dinleyici/izleyiciler üzerindeki matem havası doruğa 

çıkarılmaktadır. Bununla birlikte bazen rovzeler, iki veya daha fazla rovzenin 

birleştirilmesiyle de okunabilse de genellikle rovzelerde ana türlerden biri daha 

belirgindir (KK-2; KK-3; KK-8; KK-9). 

 

1.1.4. Maktel 

 

Kerbela olayları hadis, tefsir ve ahbar gibi kitaplarda kısa bilgiler olarak ele alınmış 

ancak sonraları konuyu detaylı izahında bulunan, anlatıya dayalı tarihsel bir yaklaşımla 

mevcut tüm kaynakları kullanan eserler yayımlanmıştır. Edebî-tarihî nitelikteki bu 

yazılar maktel-i Hüseyin adıyla sunulmuştur (Güngör, 2007, s. 777). Katl kökünden 

türeyen maktel “birinin öldürüldüğü yer veya öldürülme zamanı; vahşice öldürme; 

ölümlere sebep olan büyük savaş” (Güngör, 2003, s. 455) anlamlarına gelmektedir. Bu 

türün İran’daki muharrem törenlerinde de okunması açısından en önemli örnekleri 

arasında Hüseyin Vaizi Kâşifi’nin kaleminden Farsça olarak çıkan Ravzatü’ş Şüheda ile 

yine Kâşifi’nin eserinden etkilenerek yazdığını belirten Fuzuli’nin Türkçe ve Arapça 

olarak manzum ve mensur şeklinde naklettiği Hadikatü’s Süada eserleri bulunmaktadır. 

 

Makteller, Aşura olaylarının tasavvufi bir destan veya hikâye şeklinde sunulduğu 

türdür. Bu nedenle Aşura mersiyeleri ile karıştırılabilmektedir. Ancak Aşura mersiyeleri 



55 

 

 

 

daha çok Kerbela Hadisesi’ne odaklanıp İmam Hüseyin’in şehadeti üzerine yazılıp 

okunan şiirlerken maktellerde bu konu daha detaylı aktarılmaktadır. Daha çok mesnevi 

türünde ifa edilen maktellerde tarihî olaylara atıfta bulunulmaz, nitekim 

dinleyici/izleyici kitlesi konuya hâkimdir dolayısıyla meddah doğrudan Aşura’nın 

hüzünlü kısımlarına değinerek başlar. Bu türde meddah, tarihî olaylardaki savaş 

sahnelerinde bulunurcasına birincil tekil şahısla benzetmeler ve metaforlar kullanarak 

aktardığı hikâyelere yer yer müdahalelerde bulunarak kişisel düşüncelerini de ifade eder 

(KK-1; KK-5; KK-6; KK,-11). 

 

1.1.5. Çavuşi  

 

Çavuş (čâvuŠ) Osmanlı Türklerinde ordu teşkilatındaki lider veya kervanın muhafızı 

anlamlarında kullanılmıştır. Türkçe bir kelime olarak İran literatürüne geçişinde 

kullanılan diğer anlamları şu şekildedir: Duyurucu, bir ordunun veya kervanın lideri, 

birliklerin muhafızı ve gözcüsü, rehber ve kervanları hareket etmeye ve savaşçıları 

savaşmaya teşvik eden kişi, bir grup içinde ilerleyerek dinî şiirler söyleyen kimse, bir 

kervanın veya ordunun önünden geçen ve gelişlerini yüksek sesle ilan eden kişi, 

merasim lideri, Mekke ve Meşhed’e hac ziyaretlerini ilan eden ve insanları bu tür 

gezilere katılmaya teşvik eden kişi (Jafari, 2018, s. 83; Ashfari, 2018, s. 56; Saidi vd., 

2018).  

 

Bölgesel olarak farklı adlandırmaları da bulunan çavuşinin İran’daki kullanımları şu 

şekildedir: Mazandari’de tür için ba çavoşi, icracı için ba çavoşihani; Buşehr’de tür için 

çuvşi, icracı için çuş; Bircend’de icracı için çavuşhan; Kazvin’de tür için çavuşi; 

Save’de tür için çavuşkeş; Keşan’da icracı için çavuşhan; Şiraz’da hem tür hem de 

icracı için çavuşhani; Hürmüzgan’da tür için çaşi, icracı için ba çaşi (bk. Ahmedi, 2018) 

ve Zencan’da tür için çavuşi ve icracı için çavuşhani.  

 



56 

 

 

 

Günümüzde İran’da Türk ve Fars bölgelerinde icrasının gerçekleştiği çavuşi 

merasimleri temelde; -çoğunlukla olmak üzere- hacıların11 uğurlanması, Muharrem 

ayının üçüncü gecesi, Aşura ve Erbain gecesi, doğum, düğün ve sünnet gibi törenlerde, 

yün toplama ve toprak karma gibi bazı ekonomik faaliyetlerde veya ev inşası sırasında 

ifa edilmektedir (Makuyi, 2010; Beigzadeh ve Parvin, 2015). Çavuşibang ya da 

çavuşhaniler bir tür meddah statüsünde olup Safevi Dönemi’nden bu yana etkili 

sesleriyle hac dönemlerinin haber edilmesi ve hac sonrası dönüldüğünde de mersiye 

okunması gibi icralarda bulunurlar (Mansuri, vd., 2018, s. 211). Hac dönemlerinin 

başladığını duyurmak ve hacıları yolcu etmek üzere gerçekleşen merasimlerde okunan 

şiirler genellikle konusu itibarıyla neşeli bir edada olması dolayısıyla mersiye türünden 

ayrılmaktadır. Ancak diğer icra türlerinde mersiyenin bir alt türü olarak işlev 

görmektedir.  

 

Çavuşi’nin hac seyahati için düzenlenen bir merasiminden hareketle icrasına yönelik 

aşamalar üç şekilde örneklendirilmiştir: 

 

a. Hacı Ayrılmadan Önce: Hacıların seyahatlerinden bir veya iki gün önce 

çavuşhani dama veya yüksek bir yere çıkarak mikrofonla şiirler okumaya başlar. 

Bu günler boyunca akrabalar ve yöre halkı hacıyı görmeye gelir hâl hatırını 

sorarak desteklerini bildirirler.  

b. Hac Yoluna Doğru: Bu aşamada hacılar yolculukları için bölgeden ayrılırken 

çavuşhani de yolcularla beraber en ön safta şiirlerini hoş bir sesle okumaya 

başlayarak katılımcıları yer yer hac için teşviklendirirken ayrılığa doğru ise 

hüzünlü şiirler okuyarak ağlatır. 

c. Hac Dönüşü: Hacı döndükten sonra da gidişinde olduğu gibi karşılayanlar 

tarafından eve doğru yolculuk başlar. Çavuşhaninin de eşlik ettiği bu yolculukta 

şiirler okunurken yoldan geçen araçlardan ve etraftaki insanlar tarafından hac 

kafilisine ve hacılara selamlamalarda bulunulur. Eve varıldığında ise çavuşhani 

icrasını tamamlamış olur (Saidi vd., 2018, s. 103-104). 

 

                                                 
11 Şiiler için Mekke/Kabe ya da Necef, Kerbela ve Meşhed’in ziyaret edilmesiyle Hacı unvanı 

kullanılabilmektedir.    



57 

 

 

 

1.1.6. Taziye / Şebih ve Performansı 

 

1.1.6.1. Taziye  

 

Arapça aza (عزاء) kökünden türeyen taziye, kelime anlamı itibarıyla ölen için yas 

tutmak, katlanmak, sabır göstermek ve dilemek, acının hafifletilmesini sağlamak, baş 

sağlığı dilemek, teselli vermek anlamlarına gelmektedir. Kâmûs-ı Türkî’de Farsi 

usulünde taziye üzerine yazılan mektuplar anlamında “taziyet” olarak da geçtiği 

belirtilmektedir (Sami, 1901, s. 416; İbn Manzur, 1993, s. 42). 

 

İran’da taziyenin seyrinin iki kolda gelişim gösterdiğini söylemek mümkündür. 

Bunlardan ilki, kelimenin geldiği anlam ve pek çok toplulukta da var olmasıyla bilindiği 

üzere ölüm olayının gerçekleşmesi sonrası, ölenin tanıdıkları ve yakınları tarafından 

geride kalanların hayatın akışına devamlılıklarını sağlamak üzere gösterilen çabalardır. 

Yöreden yöreye değişikler gözlemlenebilse de geneli temsil etmesi açısından İran 

Türklerinde taziyenin gerçekleşmesi, ölüm olayının akabinde ölümün duyulması ve 

aileye metanet verilmesi adına mevtanın bulunduğu mekâna gelinmesiyle 

başlamaktadır. Ölenin defnedilmesi ve telkin getirilmesi sonrasında mezar başında 

taziye süreci devam etmekle birlikte ölü evinin önünde Fatiha okunması toplumsal 

kabulün ilk aşamasıdır. Nitekim bunu mescitlerde toplanılarak taziyeye başvurulması 

takip eder. Bu noktada, katılım gösterilip başsağlığı dilenmesi, çay ve gül suyu ikram 

edilmesi ve ölen kişinin bilgilerinin yer aldığı ilannamelerin (görselli ya da görselsiz 

duyuru, ilan kağıtları) mescitler ile cadde, sokak başlarındaki panolara asılması gibi 

taziyenin sosyal rolü izlenebilirken dinî rolünün de icra edilebilmesi adına bir 

molla/ahund ya da meddah12 tarafından dinî sohbet gerçekleştirilmekte ve Kur’an ile 

mersiyeler okunmaktadır. Böylece taziye süreci büyük oranda tamamlansa da tam 

olarak bitmemektedir.  

 

                                                 
12  İcracıların farklılıklarına geleneğin icrası başlığı altında ayrıntılarıyla yer verilmiştir. 



58 

 

 

 

Bunu ölünün üçü, yedisi, 40’ı, 52’si ve yıl dönümleri için yası hatırlatmak üzere siyah 

renkte hazırlanan ölüm kartları13; mezar başında ya da ölü evinde tutulan profesyonel 

meddahlarca özellikle de ilk üç ve yedi gün boyunca mezar başında mersiyelerin 

okunması; aileye komşu ve tanıdıklarca bu acılı günlerinde herhangi bir işle meşgul 

olmamaları ve acılarını yaşamaları için yiyecek götürülmesi; bir taziye sembolü olarak 

uzatılan saç ve sakalların kesilmesi ve giyilen siyah elbiselerin yerine normal kıyafetlere 

yer verilmesiyle taziyenin bittiğini gösteren pratikler takip etmektedir. 

 

Mersiyenin bu türdeki taziye icrasında ölümün akabinde mescitte gerçekleştirilen ilk 

performans sonrası özel günler için düzenlenen merasimler de farklılıklar arz 

etmektedir. İran genelinde ölü evinde, özel bir mekânda veya mezar başlarında 

profesyonel meddahlarca icra edilen mersiye konuları, meddaha bırakılabilmekte veya 

ölenin ailesi tarafından seçilebilmektedir. Buradaki mersiyelerin konuları sosyal, 

toplumsal ve dinî temaları yansıtması açısından dünyanın geçiciliğini, ölümün 

hatırlanması, ölenin methedilmesi açısından iyi özellikleri, ehlibeyitten örnekler ve 

ailesinin acılarının anlatıldığı içerikler olabildiği gibi Sadi Şirazi, Hafız, Mevlana, Ömer 

Hayyam, Baba Tahir ve Hümayun Şeceryan gibi Türk ve Fars Edebiyatı’na ve müziğine 

yön veren şahsiyetlerin şiirlerinden ve şarkılarından da seçilebilmektedir. Ülke 

genelinde yaygın olan bu merasimlerde meddahın performansına ney, saz, tambur, sitar, 

davul ve def gibi enstrüman çalan yardımcı karakterler ile törenin büyüklüğüne göre ses 

sitemleri ve kayıt altına alınarak hatıratın sürdürülmesi adına kameralar da eşlik 

etmektedir. Enstrüman ve elektronik teçhizatın dâhil olduğu bu tarz törenlerin İran’da 

yeni olduğunu belirtmekle birlikte daha çok Fars muhitlerinde yapıldığını ve Türk 

bölgelerinde böylesi törenlerin genellikle mezar başında veya evde bir meddahın 

enstrümansız olarak sade bir şekilde icra ettiğini söylemek yanlış olmayacaktır.  

 

                                                 
13 İran’da ölüm davetleri, ölen kişinin; yaşının, doğum ve ölüm tarihlerinin, cinsiyetini yansıtması 

açısından erkekse resminin kadınsa bir çiçek veya mum resminin ve üçü, yedisi, 40’ı ya da yıl 

dönümünün hatırlanarak toplanılacağını haber vermek için katılım gösterilmesi adına dağıtılan kartlardır.  



59 

 

 

 

 

Görsel 2: Mezar başında, ney eşliğinde mersiye icra eden bir meddah (İrantarhim, 2023). 

 

 

Görsel 3: Evde düzenlenen ve Tambur ile def eşliğinde yapılan bir meddah icrası 

(Navahangbashir, t.y.). 

 



60 

 

 

 

 

Görsel 4: Türklerin yoğun olarak yaşadığı İran’ın Hemedan ilindeki Bahar mezarlığında, mezar 

başında mersiye okuyan bir meddah (Gözcü, 2019, s. 292). 

 

1.1.6.2. Taziye/Şebih Performansı 

 

Taziye kültürünün gelişim gösterdiği ikincil kol ise Köprülüzâde Mehmed Fuad’ın da 

Batılılarca Acem Temaşası olarak adlandırdıklarını beyan ettiği (bk. Köprülüzâde 

Mehmed Fuad, 1924, s. 161-192), Kerbela Hadisesi’ni anlatan tiyatral performanstır. 

Azerbaycan Edebiyatı’nda Şebih adıyla da icra edilen bu tiyatral performanslar, büyük 

profesyonel ve amatör oyuncu kadrosu, yönetmen, sahneleme alanı, ayrıntılı kostümler 

ve sahne donanımlarını içermektedir (Aghaie, 2004, s. 13). 

 

Taziye tiyatral performanslarının kökenine ilişkin bilgiler muhteliflik arz etmektedir. Bu 

konuya daha sonra etraflıca değinilecek olsa da Batılı ve farklı pek çok kaynak 

tarafından Büveyhi Dönemi referans olarak gösterilmekle birlikte özellikle Hüseyin 

Vaizi’nin Ravzatü’ş Şüheda adlı eseriyle rovzehanlığın ortaya çıkması üzerine 16. 

yüzyıldan günümüzdeki hâlinin oluştuğu 20. yüzyıla kadar çeşitli tarih aralıkları 

zikredildiğini söylemek mümkündür (bk. Chelkowski, 1979; Afary, 2003; Aghaie, 

2004; Aghaie, 2005; Shahriari, 2006; Rahbarnia and Davari, 2017). Taziye tiyatral 

performanslarının oluşumuna yönelik görüşlerde Batılı kaynaklar, Batı tiyatrosu 



61 

 

 

 

tesiriyle oluştuğunu ileri sürerken Köprülüzâde Mehmed Fuad ve İran’da ataşelik 

görevinde bulunmuş olan Ahmet Emin de bu görüşü desteklemektedir. Nitekim 

Köprülüzâde Mehmed Fuad, Hz. İsa’nın yaşamından kesitlerin sunulduğu misterler ile 

şebihlerin esas itibarıyla aynı olduğunu belirtmektedir (bk. Köprülüzâde Mehmed Fuad, 

1924; ayrıca bk. Rafifar and Shirmohammadi, 2015). Ahmet Emin ise taziyenin 

Avrupa’ya İran’dan giden devlet memurlarınca taklit yoluyla geldiğini öne sürmektedir 

(bk. Emin, 1341). Ancak bunu Batı tiyatrolarından farklı olduğunu ileri süren çalışmalar 

da mevcuttur. Örneğin Hamid Dabashi, taziye performansının klasik tiyatroyla 

ilişkilendirilmesini klasik oryantalist görüşlerden ileri geldiğini öne sürerek bu durumu 

üretenden ve yaşayan kültüründen izole edilmek için yapıldığını belirtmektedir. 

Taziyenin tematiğinin sınırlarını ise mazlumiyet kavramıyla çizmektedir. Nitekim taziye 

performansları, iki temel düşman Hz. Hüseyin ve Yezid ile adaletsiz güç ve zulme baş 

kaldırış arasında geçen metaforlar bağlamında haksızlığa uğrayışla temellendirilmiştir 

(Dabashi, 2005, s. 92-93). 

 

Günümüzdeki taziyeden farklı olarak taziyenin referans gösterildiği tarihî anlatı ise 

İslam öncesi dönemlere dayanmaktadır. Nitekim İslam öncesi dönemle ilişkilendirilen 

yas âyinleri, Kral Viştaspa’nın (Gürşasp) Zerdüşti’nin telkinleriyle Zerdüşt inancını ve 

kitabı Avesta’yı kabul etmesi üzerine Turan krallarından Efrasiyab’ın kardeşi Savasp’ın 

oğlu Kral Arjasb (Karzasp, Hazarasf) ile girdiği mücadeleye atfedilmektedir. Bu 

mücadelede, Viştaspa’nın Zerdüştlüğü benimsemesini kabul etmeyen Arjasb, 

Viştaspa’nın üzerine ordusuyla yürür. İki krallık arasında gerçekleşen savaşta 

Viştaspa’nın kardeşi Zarir, Arjasb’ın kardeşi Bidarafs tarafından öldürülür. Zarir’in 

ölümü üzerine düzenlenen yas âyinleri ilk örneklerden biri olarak kabul edilmektedir. 

Zarir’in ölümü, inancı uğruna öldürülen Hz. Hüseyin’in ölümü ile bağdaştırılmaktadır. 

(Mahani, 2013, s. 24; Tafazzoli, 2015). 

 

Bir diğer referans ise Şehname’de konu edilen İran-Turan mücadelelerinde geçtiği üzere 

Siyavuş’un öldürülmesi üzerine düzenlenen yas merasimidir. Siyavuş’un Şehname’deki 

hikâyesine kısaca değinmek gerekirse Siyavuş, Keykubad’ın oğlu Keykavus’un 

oğludur. Keykavus, oğlunu Zaloğlu Rüstem adıyla bildiğimiz yiğitlik gösteren birine 

yetiştirmesi üzere verir. Belirli bir zaman sonra saraya babasının yanına gelen Siyavuş, 



62 

 

 

 

Keykavus’un karısı Sudabe’nin aşkına karşılık vermemesi nedeniyle Sudabe tarafından 

iftiraya maruz kalır. Dönemin gelenekleri gereği masumiyetini kanıtlamak adına kralın 

ve saray ahalisinin önünde bir ateşin üstünden at üzerinde geçer. Bu sırada hem 

yiğitliğini kanıtlamak hem de Sudabe’nin tahriklerini bertaraf etmek adına Turan Kralı 

Efrasiyab (Alper Tunga) ile savaşa girer. Yiğitliğinden etkilenen Efrasiyab barış 

talebinde bulununca Siyavuş kabul eder ancak babası bu durumu hoş karşılamaz. 

Sonraları ilişkisini Efrasiyab ile kurar ve bu ilişkisini ilerleterek Efrasiyab’ın kızıyla 

evlenir ve bugün Çin’e bağlı Sincan Uygur Özerk Bölgesi sınırlarında kalan ve 

mezarının burada olduğu belirtilen Hoten şehrinde bir kale inşa eder. Ancak 

Efrasiyab’ın kardeşi Gersivez’in Siyavuş’u kıskanması nedeniyle verdiği bilgiler 

sonrası Siyavuş kafası kesilerek öldürülür. Nerşahi, Buhara Tarihi eserinde, Buhara 

halkınca Siyavuş’un ölümü üzerine şarkılar söylendiğini belirtmektedir (Yarşatır, 1971, 

s. 88; Örs, 2009, s. 309; Mahani, 2013, s. 23-24). 

 

Bu referansların da tesiriyle Hz. Peygamber’in torunu Hz. Hüseyin’in Kerbela ovasında 

Yezid ordusu tarafından evinin kuşatılması ve dokuz günlük müzakere sonrasında 

Aşura gününde öldürülmesi ve onunla öldürülen arkadaşlarının başlarının mızraklara 

takılarak sokaklarda gezdirilip Şam’daki Yezid’in sarayına getirilmesi trajedisi, 

kendisini taziye tiyatral performanslarında göstermiştir. Nitekim Kufe olaylarında 

Kufelilerin Hz. Hüseyin’in şehadetini engelleyememelerinin verdiği üzüntü sonrası Hz. 

Hüseyin’in ailesinin götürüldüğü güzergâh boyunca kız kardeşi Hz. Zeynep’in, hüzünlü 

ve etkileyici konuşmalar yapması ve bu konuşmaların güzergâhta bulunan toplulukları 

etkilemesi ile Kufe ve çevresindeki Şiilerin toplanarak Hz. Hüseyin’in mezarında ağıt 

yakmaları (Meclisi, 1983, s. 133) bu türün oluşumunda Şii temelli ilk örnekler 

arasındadır. Dolayısıyla da 632’de Hz. Peygamber’e varislik üzere başlayan ve yüzyıllar 

süren mezhepsel gelişimin sonrası oluşan taziye performanslarından en önemlisi, Hz. 

Hüseyin ve taraftarlarının şehit edildiği Kerbela Hadisesi’dir.  

 

Kerbela’nın kolektif şuuru, sonraları tarihî, siyasi ve ideolojik gelişmelerle entegre bir 

biçimde 12 imam Şiiliğinin en karakteristik âyini olan taziye geleneği gibi Şiilikle 

ilişkili âyinlerin üretilmesini sağlamıştır. Muharrem törenleriyle sınırlı olmayan taziye 

performanslarının en yoğun işlendiği zamanlar Muharrem ayının ilk on günüdür. Bu 



63 

 

 

 

süre zarfında sergilenen oyunlarda Hz. Hüseyin’in ailesinin ve takipçilerinin şehit 

edilmeleri anlatılır. Bununla beraber Kur’an’dan alıntılara yer verilerek diğer imamların 

ölümleriyle ilgili hikâyeler canlandırılır. Taziyedeki metinler anonim ürünlerdir 

dolayısıyla bu metinler zaman içinde halk arasında üretilmiş ve tamamlanmıştır. Bu 

anonimlik taziyelerdeki metinlerin varyantlaşmasını sağlamıştır (Bayat, 2022, s. 1273). 

Şebih ya da taziyelerde kullanılan metinleri toplamaya yönelik ilk çalışmalardan biri, 

1878 yılında Fransızca olarak kaleme aldığı “Theatre Person, Choix de Teazieh ou 

Drames” adlı eseriyle Alexander Chodzko’ya aittir. Chodzko, 33 adet olarak derlediği 

metinleri, 1833 yılında İran’daki diplomatik görevi zamanında toplamıştır. Bir diğer 

çalışma, İngiliz Lewis Pelly’e aittir. Pelly 1879 yılında neşrettiği “The Miracle Play of 

Hasan and Hussain” adlı iki ciltlik çalışmasında orijinallerini belirtmediği toplam 50 

metin aktarmıştır. 1928 yılında Bağdat’ta konsolosluk görevini ifa ederken metin 

derleyen bir başka araştırmacı Wilhelm Litten’dir. Litten, “Das Drama in Persien” adlı 

eserinde taziye performansları üzerine 15 metin neşretmiştir. Ettore Rossi ile Alessio 

Bombaci tarafından 1961 yılında yayımlanan “Elenco di Drammi Religiosi Persiani” 

adlı eserde ise 1054 metin bulunmaktadır. Bu metinlerden dördü Arapça ve 35’i 

Azerbaycan Türkçesiyken 1015’i Farsçadır. Edward Granville Browne’nun14, daha 

sonra Reynold A. Nicholson tarafından toplandığı yazılarından oluşan “A Descriptive 

Catalogue of the Oriental Mss. Belonging to the Late E. G. Browne” adlı çalışmasında 

da 9 metin paylaşılmıştır. Bunlara ek olarak Türk araştırmacılardan Metin And, 

“Ritüelden Drama Kerbelâ-Muharrem-Ta’ziye” adlı eserinde yukarıdaki 

araştırmacıların çalışmalarından hareketle 400 metnin isimlerini paylaşmıştır (bk. Pelly, 

1879; Chodzko, 1878; Litten, 1929; Nicholson, 1932; Rossi and Bombaci, 1961; And, 

2018, s. 157-177).15  

 

Metinlerin anonim oluşu çerçevesinde varyantlaşma, kültürel ve etnik farklılıklar da 

dâhil olduğunda yerelleşen performansların ön plana çıktığını söylemek mümkündür. 

Dolayısıyla da taziye için her bölgedeki farklı icrasıyla tek bir kalıptan söz edilemez. 

                                                 
14  Browne, “A Literary History of Persi” adlı çalışmasında Hüseyin Daniş’e yardımları için teşekkür edip 

yakın arkadaşı olarak zikretmektedir. Bu husus, Hüseyin Daniş ile Köprülüzâde Mehmed Fuad arasında 

geçen taziye/şebih tartışmaları açısından Daniş’in taziye hakkındaki bilgisinin kaynaklarından (birisini) 

ortaya koyması açısından önemlidir.  
15  Chodzko’nun (1878), Litten’ın (1929) ve (Rossi and Bombaci, 1961) koleksiyonlarına dair istatistik 

bilgisi, Metin And’ın çalışmasından hareketle verilerek kaynakların orijinalleri kaynakçada belirtilmiştir. 



64 

 

 

 

Zamansal ya da mekânsal kısıtlama olmaması dolayısıyla zaman, mekân, seyirci 

büyüklüğü ya da uzunluğundan bağımsız olarak sahnelenebilmektedir (Riggio, 1994, s. 

177; Aghaie, 2005, s. 46).  

 

Bahram Beyzaie, taziye tiyatral performanslarının bugünkü formuna ulaşmasını üç 

aşamada değerlendirmektedir. Öncelikle ilk zamanlarda belirli kitleler önünde yavaş bir 

şekilde ilerleyen alayların olduğunu ve bu alaylardaki insanların ağlamalar eşliğinde 

sinelerini elleriyle döverek ya da zincirlerle vurarak pankartlar taşıdığını ve Kerbela 

Vakası’nı canlandırdıklarını belirtmektedir. Sonraları bunlara naghal ya da naklhan 

adındaki anlatıcıların dâhil olmasıyla koro düzeninde anlatının azaldığını ve davullar ile 

mersiyelerin eşlik ettiğini ifade etmektedir. Son aşamada ise kostümsel değişiklikler ile 

şehit kıyafetlerine benzer giysilere yer verildiğini ve doğaçlama olarak da sohbetlerin 

sürece dâhil olmasıyla son şeklini aldığını aktarmaktadır (Beyzaie, 2012, s. 116). Taziye 

üzerine çalışmalarıyla tanınan Peter Chelkowski de taziyenin gelişim süreçlerini ele 

almıştır. Chelkowski’ye göre Siyavuş’a yakılan ağıt gibi İslam öncesi anlatılarına 

benzer şekilde Kerbela Hadisesi sonrasında büyük kitleler, Bağdat şehri etrafında 

dönerek göğüslerine vurmuş ve hüzünlü şiirler söylemiştir. Safevi Dönemi’nde Şiiliğin 

tekrar güç kazanmasıyla müesses nizam tarafından da desteklenen bu törenlerde; 

düzenli yürüyüşler gerçekleştirilmiş, kıyafet değişikliklerine gidilmiş ve at ile develer 

kullanılarak novheler okunmaya başlanmıştır. Buna son olarak minberde ya da yüksek 

bir yerde icralarını gerçekleştiren anlatıcılar da dâhil olmuş sonraları ise tiyatral 

performansların gözlemlenmesiyle bu dramatik form oluşmuştur (bk. Chelkowski, 

1979). “İran Tiyatrosu: Üç Taziye Meclisi” çalışmasıyla Farrokh Ghaffari ise temeli 

Siyavuş ile ilişkilendirerek Hz. Hüseyin’in şehit edilmesinden 200 yıl sonra bu konuda 

vaazların yapıldığını belirtmiştir. Hüseyin Vaizi Kâşifi’nin eserinin okunmasıyla bu 

türün günümüzdeki formunun ilk örneklerinin oluşmaya başladığını ve Safevi 

Dönemi’yle ise alay yürüyüşlerine başlandığını zikretmektedir (Ghaffari, 2004, s. 68). 

 

Geleneğin İran’da kurumsallaşmaya başlamasıyla birlikte taziye performanslarının icra 

edildiği ortamlar da üretilmeye başlanmıştır. Şii âyinlerinin çoğunluğu açık havada, 

kamusal alanlarda gerçekleştirilmektedir ve yol güzergâhı boyunca topluluklar 

tarafından görülebilmektedir. İlk zamanda taziyeler halkla daha fazla etkileşim içinde 



65 

 

 

 

olunmasını sağlamak amacıyla yapılmaktaydı ancak sonraları müzik, ışık, kostüm ve 

tiyatral faktörlerinin de önemli olduğu görülmüştür (Rahbarnia and Davari, 2017, s. 22). 

Bu hususa dikkat açısından taziye performansları önceleri deste alaylarıyla ilerlenen bir 

biçimde yapılmaktaydı. Bunu tekerlekli paletler üzerinde gerçekleştirilen icra biçimleri 

izlemiş ve günümüze yaklaştıkça “taziye karavanı” olarak adlandırılan traktörler 

tarafından çekilen uzun ve düz yataklı kamyonetlerle gerçekleştirilmiştir.  

 

 

Görsel 5: Yezd’de 1998 yılında taziye karavanında sergilenen taziye icra örneği (Chelkowski, 

2009). 

 

İlk zamanlarda bu şekilde geçit törenleriyle sokaklarda ifa edilen taziye merasimleri 

zamanla açık havada, avlularda, takiye ve hüseyniye denilen özel mekânlarda 

gerçekleştirilen bağımsız bir etkinlik hâline gelmiştir. Takiye ve hüseyniyeler bugün 

anlamsal ve icrasal küçük farklılıklarla da olsa -bu farklılıklara daha sonra icra başlığı 

altında değinilmiştir- devamlılığını korumaktadır. Çoğunlukla Muharrem törenleri için 

inşa edilen bu yapılar üzerine İran’da askerî ataşe olarak görevini ifa etmiş olan Ahmet 

Emin, aktardığı anekdotlarda şunları not düşmektedir: İran’ın her kenti, kasabası ve 

köyünde âdeta tiyatro biçiminde “tekye” denilen iki kat locadan oluşan binalar 

bulunmaktadır. Bu localar diğer günlerde ise dükkân olarak kullanılabilmektedir ki 

böylece bulunan bölgeyi pazar şekline sokarak canlı tutar. Muharrem geldiğinde ise 

avize ve lambalarla süslenerek 10 gün üst üste bir gün Hz. Hüseyin’in şehadeti, diğer 



66 

 

 

 

gün ise Yezid ve onun İmam Hüseyin’in aile üyelerine yaptıkları örneği gibi Kerbela 

Hadisesi canlandırılır (bk. Emin, 1341).  

 

Takiyelerin en önemli örnekleri arasında Nasirüddin Şah Kaçar Dönemi’nde Tahran’da 

Gülistan Sarayı’nın doğusunda Siyah-Châl (siyah çukur) olarak adlandırılan bölgede 

inşa edilen “Takyeh Dowlat” (Takiye Devlet) adındaki kraliyet tiyatral performans alanı 

bulunmaktadır. 

 

 

Görsel 6: Takyeh Dowlat kraliyet takiyesi (Chelkowski, 2009). 

 

20.000 kapasiteli ve dört katlı locadan oluşan bu tiyatral performans alanı, Nasirüddin 

Şah’ın 1873 yılındaki İngiltere’ye seyahatinde Royal Albert Hall’da katıldığı bir konser 

sonrası bu eserden etkilenmesi ve Tahran’a dönüşünde Gülistan Sarayı’nın yanında 

kraliyet takiyesi olarak hizmet verecek benzer bir anıt inşa etmelerini istemesiyle 

yapılmıştır (Alemohammed, 1995, s. 146). Bu eser sonraları İran’ın birçok bölgesinde 

buna benzer yapıların inşa edilmesinde temel referans olarak kullanılmıştır. 

 



67 

 

 

 

 

Görsel 7: Takyeh Dowlat’taki kadınlar dinleme salonu (Kouchek-zadeh and Azarm, 2022, s. 

31). 

 

 

Görsel 8: Takyeh Dowlat’taki erkekler dinleme salonu (Kouchek-zadeh and Azarm, 2022, s. 

32). 

 

Taziye, tiyatral performanslardaki oyuncuları -sonrasında değinilecek olsa da kısaca- 

kutsal ya da mazlum karakterler, yoldan sapanlar ya da sapkınlar olarak 

adlandırabileceğimiz karakterler, ara karakterler ve hayvanlar olarak dört kısımda ele 

almak mümkündür. Bu gruptakiler yer yer ezgili yer yer ise ezgisiz şekilde mersiyeler 



68 

 

 

 

ve şarkılar okurlar. Mazlum oyuncular, peygamberler, imamlar ve onların takipçileri 

rolündedir. Sapkınlar, Hz. Hüseyni’nin, Hz. Peygamber’in ve ehlibeyitin düşmanları ve 

muhalifleri rollerinde icralarını gerçekleştirir. Bu karakterdeki oyuncuların müzikal 

olarak herhangi bir işlevi yoktur. Ara karakterler, Hz. Hüseyin’e Aşura gününde yardım 

için gelmiş ancak yardımları imam tarafından geri çevrilmiş cinler, melekler, elçiler ve 

diğerlerinden oluşmaktadır. Bu karakter, hikâyenin seyrine yönelik yer yer müzikal 

işleve dâhil olurlar. Son olaraksa deve, at ve koyun gibi hayvanlara yer verilmektedir 

(Hosseinalemi, 2014, s. 38). Devrim sonrası taziye performansları, müesses nizam 

tarafından kullanım alanının fark edilmesiyle sadece Muharrem törenleriyle 

sınırlandırılmayarak Kerbela anlatısı temelinde sekiz yıl süren İran-Irak Savaşı 

olaylarının tarihsel ve dinî yorumlarının da yansıtıldığı bir şekil almıştır. Böylece 

karakterler arasında tarihsellik bağlamı sağlanarak geleneğin gittikçe artan bir alanda 

sürdürülmesi sağlanmıştır (Malekpour, 2019, s. 36). Öyle ki icrasına toplu katılımların 

bulunulduğu bu geleneği UNESCO, 2010 yılında Somut Olmayan Kültürel Miras 

Listesi’ne dâhil etmiştir (Iranian Dramatic Art Center, 2010).  

 

1.2. TARİHÎ GELİŞİMİ 

 

Muhtelif pek çok edebiyatta bulunan mersiye türü, Araplarda ortaya çıkmış olsa da 

İran’da doruk noktasına ulaşmıştır. Nitekim Arap Edebiyatı’ndaki gelişimine, Hz. 

Peygamber tarafından ölen kişiyle ilgili aşırıya kaçabilecek davranışların önlenmesi 

amacıyla yasak getirilmesinin de (Toprak, 2004, s. 215) etki ettiği söylenilebilir. 

Bununla beraber İran’daki gelişiminin bu denli ilerlemesinde edebî gelişimin, kültürel 

normların ve Şiiliğin etkisi göz ardı edilemez. Bu çerçevede türü, son derece fazla 

etkilemesi ve gelişim yönünün sınırlarını belirlemesi açısından Şii etkisi en temel 

unsurlardan biri olarak fazlaca önemi haizdir. Dolayısıyla mersiye türünün İran’daki 

seyrinin anlaşılabilmesi için çalışmanın temel konusunu teşkil etmemesi açısından kısa 

da olsa Şiiliğin oluşumuna değinilmesi yararlı olacaktır. Ancak öncesinde Türk-İran 

ilişkilerinin dinî ve millî kimlik etkileşimine dayanak oluşturan bir inanç sistemi olan 

Zerdüştlüğün etki alanına da eğilmek gerekir. Bununla beraber bu inancın 

yansımalarının yazılı kaynaklar arasındaki en iyi örneklerinin Şehname üzerinden 

ortaya koyulduğu görülmektedir. Dolayısıyla destanlar çağı olarak addedilebilecek İran-



69 

 

 

 

Turan mücadelelerini yansıtan Şehname’nin anlatısı ve karakterleri bu doğrultuda önem 

kazanmaktadır. Söz konusu karakterlerden Zaloğlu Rüstem figürü inançsızlığa karşı 

inancı savunan bir figür olmasıyla öne çıkması ve Turanlıları putperest olarak addetmesi 

bölgenin Müslümanlığın gelişine değin yapısını ortaya koyan ipuçlarındandır.  

 

Zerdüşt dininin resmî olarak düalist bir inanç sistemine sahip olduğu kabul 

edilmektedir. Bu inanç doktrininin kutsal metinlerinde bulunan unsurların kökenlerini 

araştırmak, eski inançların yeni dinlerdeki izlerinde veya daha geniş anlamda eski 

mitlerin yeni mitlerle etkileşiminde bulunabilir. Bu çerçevede İran platosundaki 

İslam’ın özellikle de Şiilik öncesi Zerdüşt inancının Türk kimliği üzerindeki etkilerini, 

Rüstem karakteri üzerinden Şehname anlatısıyla ortaya koymak mümkündür. Rüstem 

karakterine yönelik detaylı analiziyle Şehname ile Zerdüştlük arasındaki bağı Dick 

Davis şu şekilde gözler önüne sermektedir: 

 

“İran İslam’dan önce Zerdüştlük inancına tabidir. Rüstem ise Şehname’nin ve 

İslam öncesi İran’ın en büyük kahramanı olmasıyla bir Zerdüşt kahramanı 

profilindedir. Bununla beraber bazı çalışmalar üzerinden Zerdüştlüğü kesin bir 

şekilde reddeden bir figür olarak algılanmaya devam ettiğine dair güçlü kanıtlar da 

var gibi görünmektedir. Ancak onda, Şahname’nin büyülü ve animist Zerdüşt 

öncesi belki de ‘İran öncesi’ bir dünyanın son gölgeli temsilcisini görmek abartılı 

değildir. Nitekim bu dünya onun ölümüyle sonsuza dek yok olur. Firdevsi, 

Efrasiyab ile Rüstem kavgasının bu dinî versiyonunu bastırarak ve şiirinin 

Zerdüştlük öncesi bölümlerine Zerdüştlükle ilgili ayrıntılar sokarak şiirin açılış 

sayfalarından kapanış sayfalarındaki Arap fethine kadar dinî inancın kesintisiz bir 

sürekliliği olduğunu ima etmektedir” (bk. 2015, s. 339-342). 

 

 

Tadeusz Kowalski de Şehname metninden yola çıkarak İran-Turan ilişkisini şu şekilde 

yansıtmaktadır: 

 

“Şehname’de, Zerdüştlük öncesi İran ve Turan dinine dair dolaylı göndermeler 

bulunmaktadır. Şair, rastgele yayılmış sözler aracılığıyla Türkleri, İranlılar gibi 

monoteist bir inanca bağlı, Tanrı’nın insan kaderi üzerindeki mutlak gücünü 

tanıyan ve ona tapınan insanlar olarak anlatmaktadır. Özellikle, Efrasiyab’ın yaşlı 

komutanı Piran’ın Siyavuş’un ağzını büyü ile etkisiz hâle getirdiği anlatılırken 

Siyavuş’un bu durumdan kurtulmak için ‘her zaman Tanrı’nın adını anarak’ 

bahsedilmesi dikkat çekicidir.” (1983, s. 294). 

 



70 

 

 

 

Şehname anlatısı sadece İran topraklarını değil Afganistan, Tacikistan, Özbekistan, 

Kırgızistan ve Türkiye gibi bölgelerde yaşayan halkları da içine alan bir kapsam 

sunmaktadır. Ulusal destanın mirasını ve yaratıcılığını değerlendirebilmek için sözlü ve 

yazılı geleneklerin ulusal destanın iletiminde oynadığı rolü derinlemesine anlamak 

gereklidir. Orta Çağ tarihçiliğinde coğrafyanın, mitolojinin veya efsanevi 

seyahatnamelerin önemi, bu materyallerin doğruluğuna veya yanlışlığına değil 

gerçekmiş gibi kabul edilerek bu yönde hareket edilmesine bağlıydı. Efsanelerin, 

edebiyatın, hatta haritacılığın ve kozmolojinin değeri, onların sadece basit bir bilgi 

kaynağı olarak değil tecrübelerin yorumlanmasına hizmet eden bilgi ve anlayış 

kaynakları olarak okunmasında yatmaktadır (Serdar vd., 1997, s. 35; bk. Caferoğlu, 

1972, s. 59-68; Anvarian Aghdam, 2015, s. 194). 

 

Görüldüğü üzere etki alanının bugünkü Anadolu sahasına dahi Rüstem adlandırmaları 

gibi uzayan bir yapı sergileyen Şehname ve buna bağlı Rüstem figürü, İslam öncesi 

anlatıyı temellendirmektedir. Ancak mersiye geleneği ve İran Türkleri özelinde bu 

figürün, daha çok Turanlıları putperest olarak addederek dinî bir karakter mahiyetinde 

din dışılığa karşı mücadele eden ve bu yolla Hz. Hüseyin’in mücadelesine benzetilerek 

Şiilikle ilişkilendirilen bir yapısı olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Rüstem ve 

Şehname anlatısının mersiye geleneği özelinde İslam öncesi mahiyetiyle söz konusu 

hususlar çerçevesinde etkisi bulunarak şekillenmesine katkı sağlasa da tarihî gelişimin 

asıl şekillenişinin Şiilik üzerinden okunması gerekmektedir. Nitekim tarihî ve dinî 

anlatıyla desteklenen mersiye geleneğinin tarihî gelişimine yönelik ortaya koyulan 

görüşlerin ekseriyeti de bu yöndedir.  

 

Şiiliğin doğuşu, Hz. Peygamber’in sağlığında şekillenmeye başlayan ve ölümü sonrası 

oluşan bir süreçtir. Müslüman âlemine peygamberden sonra kimin liderlik edeceğinin 

belirlenmesi üzerine başlayan mücadeleler, ileride mezhepsel ayrımların temel 

farklılığını oluşturacaktır. Hz. Peygamber’in vefatından kısa bir süre önce -Sünni-Şii 

ayrımının temellendiği vaka olarak Şii dünyanın kutladığı bir bayram olan- Gadir-i 

Hum olarak adlandırılan mıntıkada halifeyi tayin ettiğinin belirtilmesi üzerine başlayan 

tartışmalar, peygamberin ölümü üzerine yoğunlaşmıştır. Nitekim bir tarafta en yakın 

sahabeleri, halefin Kureyşlilerden olması gerektiğini iddia ederken diğer yanda Şii 



71 

 

 

 

kavramını da temellendiren Şiatu Ali diğer bir deyişle Hz. Ali taraftarları, Peygamber’in 

vefatından önce Hz. Ali’yi tayin ettiğine inanmaktaydı. Halka açık bir toplantıda Hz. 

Ömer’in desteğiyle Hz. Ebubekir’in halef seçilmesi, tecrübesi, önde gelen bir şahsiyet 

olması ve geç de olsa Hz. Ali’nin biat etmesi çok fazla itirazda bulunulmamasını 

sağlamıştır. Hz. Ebubekir’in hilafeti kısa sürmüş ve ölümünden önce Hz. Ömer’i tayin 

etmiştir. Suikast sonucunda ölen Hz. Ömer sonrası, hilafet makamına geçen Hz. Osman 

dönemi, Şiiliğin mezhepsel olmasa da taraftarlık etkisinin belirgin şekilde hissedilmeye 

başlandığı dönemdir. Bu dönemde Hz. Osman’ın özellikle Ümeyye ve Haşimi soyundan 

olanlara devletin üst kademelerinde yer vermesi iddialarından hareketle Müslümanlar 

arasında ayrımcılık yarattığına ilişkin süreçler Hz. Osman’ın şehit edilmesiyle son 

bulmuştur. Sonrasında hilafet makamına geçen Hz. Ali zamanında da tartışmalar devam 

etmiştir. Hz. Ali ile Hz. Ayşe, Talha b. Ubeydullah ve Zübeyr b. Avvam’ı karşı karşıya 

getiren Cemel Vakası, Ubeydullah ve Zübeyr’in şehit edilmesi, Hz. Ayşe’nin ise esir 

alınmasıyla sonuçlanmıştır. Öte yandan Hz. Osman’ın intikamı üzerine Hz. Osman’ın 

Şam valisi Muaviye ile de Sıffin Savaşı’na giren Hz. Ali, hakem olayı sonrası hakem 

tayin edilmesini onaylamayan ve Hz. Ali’nin ordusundan ayrılan Haricilerle Nehrevan 

Savaşı’na girmesi sonucunda şehit olmuştur. Akabinde ise Hz. Ali’nin yerine halef 

olarak belirlenen Hz. Hasan’ın Muaviye ile anlaşması ve halifeliği bırakması, Hz. Ali 

taraftarlarını hoşnutsuz etmiştir. Bu olay, Ali taraftarlarının Hz. Hüseyin’e destek 

vereceklerini iddia ederek Hz. Hüseyin’in Kufe’ye hareket etmesi ve Kerbela’da şehit 

edilmesiyle sonlanmıştır. Kerbela Vakası sonrasında artık itikat anlamında ortaya çıkan 

Şiilik altında pek çok da fırka belirmiştir. Bunlardan günümüze değin ulaşması 

açısından en önemlileri Hz. Peygamber’den sonra imamet makamını takip etmeleri 

açısından sırasıyla Ali el-Murteza, Hasan b. Ali, Hüseyin b. Ali ve Ali b. Hüseyin’den 

(Ali Zeynel Abinidin) sonra Zeyd b. Ali’yi kabul edenler Zeydiyye (Beşçiler); Ali b. 

Hüseyin’den (Ali Zeynel Abinidin) sonra Muhammed el-Bakır, Cafer es-Sadık, İsmail 

b. Cafer el-Mübarek ve Muhammed bin İsma’il eş- Şakir’i kabul edenler İsmailiyye 

(Yediciler)16; Cafer es-Sadık’tan sonra Musa el-Kazım, Ali er-Rıza, Muhammed el-

Cevad, Ali Naki, Hasan el-Askeri ve Muhammed Mehdi’yi kabul edenler ise 

İsnaaşeriyye (12’ciler) olarak oluşanlardır (Fığlalı, 1984, s. 172-181; Nasr, 1985, s. 167-

                                                 
16 Günümüzde İsmailiyye’nin imamı 49. İmam Aga Han olarak devam etmektedir. 



72 

 

 

 

200; Fığlalı, 1996, s. 279-280; Onat, 1997, s. 81-102; Aghaie, 2004, s. 3-8; Elbadri, 

2009, s. 10-14; Öz, 2010, s. 111-114). 

 

Bugün İran’da yaygın olan İsnaaşariyye’nin oluşumunu Seyyid Hüseyin Nasr, altı 

aşamada tasniflendirmektedir: İlk aşama, halifelerin seçimi ve Ali’nin başa gelmesi; 

ikinci aşama, Emevi saltanatının kurulması, Şiiliğe baskı ve Kerbela; üçüncü aşama, 

Abassi Dönemi ortalarında İmam Rıza’nın önce El-Me’mun’a halef seçilmesi 

sonrasında ise zehirlenmesi ve yeni halefin Hz. Hüseyin’in mezarının tamamen 

yıkılması talimatı; dördüncü aşama, Şiiliğin geliştiği, Büveyhilerin tüm İran’ı kontrole 

almaları ve Bağdat’a kadar uzanan iktidarlık kurmaları. Fatimilerin ise Mısır’ı 

fethetmesi ve Abbasi’ye karşı Kuzey Afrika’da İsmaili hilafeti kurması; beşinci aşama, 

Fatimilerin Haçlılar karşısında yenilgiye uğramasına karşın Sünni Eyyubilerin 

olağanüstü başarılar elde etmesiyle Şiiliğin zayıflaması; altıncı aşama ise İlhanlı Kralı 

Mahmud Hudabendihi’nin Şiiliği kabul etmesi ve Safevilere zemin hazırlaması. Seyyid 

Hüseyin Nasr, İslam araştırmalarıyla tanınan oryantalist Henry Corbin’in ise şu dört 

dönem ile şekillendirdiğini belirtmektedir: Birinci dönem, Hz. Peygamber ve imamlar 

dönemi; ikinci dönem, Mehdi’nin gaybetinden Moğol istilasına kadar olan dönem. Bu 

dönemde Nasiruddin et-Tusi gibi şahsiyetlerin varlığıyla Şii teolojisi doruk noktasına 

ulaşmıştır. Aynı zaman da Hadis koleksiyonları ile Nehcü’l Belağa yine bu dönemde 

ortaya çıkmıştır; üçüncü dönem, Moğol istilasından Safevilerin kuruluşuna kadarki olan 

dönemdir. Bu dönemde ortaya çıkan doktrinlerden en önemlisi İbn Arabi’ye aittir; 

dördüncü dönem ise Safevi’den günümüze kadarki olan dönemdir. Şii hukuk kelamının 

canlanışıyla Bihar’ul Envar bu dönemde meydana gelmiştir (Nasr, 1985, s. 174-178). 

 

Bu fırkalar, günümüz dünyasındaki birçok ülkede yaygın biçimde sürdürülmektedir. 

Örneğin, Zeydiyye fırkası günümüzde Yemen’de yoğunluk oluştururken İsmailiyye, 

Afganistan, Hindistan, Pakistan, Tacikistan, Suriye ve az da olsa İran’da bulunmaktadır. 

Cafer es-Sadık zamanında Caferiyye/Caferilik olarak da anılmaya başlanan İsnaaşeriyye 

ise yoğunluğu İran’da olmakla birlikte Bahreyn, Lübnan, Irak ve Azerbaycan gibi 

ülkelerde çoğunlukta; Afganistan, Birleşik Arap Emirlikleri, Hindistan, Katar, Nijerya, 

Pakistan, Endonezya, Kenya, Mısır, Malezya, Senegal, Suudi Arabistan, Umman, 



73 

 

 

 

Yemen ve Türkiye gibi ülkeler de ise azınlık konumunda yaygınlıktadır (bk. Onat, 

1997).  

 

Gelenek ayrıntılı bir şekilde irdelendiğinde gelişiminde etkili olan Şiilik başta olmak 

üzere dinî, tarihî, sosyal ve kültürel birikim göstermektedir ki mersiye geleneği, bir 

biçimi olarak değerlendirdiğimiz taziye kültünden ayrı değerlendirilememektedir. 

Dolayısıyla çalışmanın bu bölümünde ele alacağımız tarihî gelişim, anlaşılabilirliği 

açısından bünyesinde türemiş olan geleneklerden izole edilmeden ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır.  

 

1.2.1. İslam Devrimi Öncesi Dönem 

 

İran’daki dinî mersiyelerin İslam öncesi tarihî bağlamı oluşturulurken büyük oranda 

yukarıda da dikkat çektiğimiz üzere Turan-İran mücadelelerinden hareketle Zarir ile 

Siyavuş’un ölümü üzerine düzenlenen yas merasimlerine başvurulmaktadır. İslam 

sonrası dönemde bu türde gelişimi açısından ilk mersiyelerin Hz. Hüseyin tarafından 

yakıldığı Şii kaynaklarında geçmektedir. Nitekim Hz. Hüseyin’in su getirmesini istediği 

üvey kardeşi Hz. Abbas (Ebulfazl), Fırat’tan su tulumlarını doldurup dönerken her iki 

eli de kesilerek şehit edilmiştir. Bunun üzerine Hz. Abbas’ın annesi Ümm’ül-Benin ile 

Hz. Hüseyin’in ağıt yakarak mersiyeler söylediği zikredilmiştir (Ebu Ja’far Muḥammad 

İbn Jarir Ṭabari, 1992, s. 71; Darül Şifa ve Purkasım; 2013, s. 125-123; bk. Yılmaz, 

2009; El-Haseni, 2015, s. 256). Kerbela Hadisesi sonrası Emevi Dönemi olarak 

zikredebileceğimiz dönemde, Hz. Hüseyin’in ölümü üzerine kardeşi Hz. Zeynep 

tarafından Hüseyin’i öven ve katillerini yeren konuşması ile Kufe ve çevresindeki 

Şiilerin toplanarak Hz. Hüseyin’in mezarında ağıt yakmaları, sonrasında oluşacak yas 

merasimlerine kaynaklık etmesi açısından önemlidir. Abbasi Dönemi, Mütevekkil 

Alellah’ın 851 yılında Hz. Hüseyin’in türbesinin ve etrafındaki yapıların yıkılması üzere 

verdiği emir ve Şii dünyasını etkilemesi açısından bu minvaldeki âyinlerin 

yasaklanmasına binaen alınan kararlar nedeniyle -devam etse de- zayıf bir dönemdir 

(Elbadri, 2009, s. 25-32). Bununla birlikte Samani ve Gazneliler dönemlerinde ise 

mersiye geleneğinin, Ebul el-Azade, Muhammed b. Vasif, Ebu Abdullah Cafer b. 

Muhammed Rudeki ve Ferruhi Sistani gibi şahsiyetlerin eserlerinden hareketle ilerleyiş 



74 

 

 

 

içinde olduğu görülmektedir (Emami, 1990, s. 9). Ancak akabinde İran ve Irak 

topraklarına hâkim olmaları ve Şiiliği benimsemeleriyle Kerbela Hadisesi temelinde 

İslam sonrası günümüzdeki taziye formunun oluşmasını sağlaması açısından törensel 

olarak icra edildiği ilk dönem, Büveyhiler Devri’dir.  

 

1.2.2. Büveyhiler Dönemi 

 

Abbasi hilafetinin merkezi olan Bağdat’ı ele geçiren Büveyhiler Dönemi’nde 

Müizzüddevle (hanedanlığın güçlendiricisi) unvanı alan Ahmed b. Buya’nın dinî 

meşruiyetini desteklemek ve Bağdat ve çevresinde Şii kimlik duygusunu güçlendirmek 

üzere emriyle 8 Şubat 963 (10 Muharrem 352) yılında, Hz. Hüseyin’in şehadeti 

dolayısıyla tüm şehrin katılım gösterdiği törensel ilk yas merasimi düzenlenmiştir. Tüm 

dükkân ve pazar yerleri kapatılan, helvalar ve yemekler yapılan, çadırlar kurulan bu 

törenlerde; kadınlar yüzlerini siyaha boyayarak saçları dağınık biçimde yüzlerine 

vurmuş, erkekler sinelerini dövmüş, elbiselerini parçalamış, Hz. Hüseyin’in terk edilmiş 

binicisiz atını temsilen bir at giydirilerek sergilenmiş, insanlar ağlayarak hüzünlerini 

göstermiş ve mersiyeler okunmuştur. Yine Gadir-i Hum’un bayram olarak kutlanması 

da bu dönemde, Bağdat’ta davulların çalınması, dükkânların gece boyunca açık kalması, 

Kazımeyn’deki yedinci ve dokuzuncu imamların mezarları ile Hz. Hüseyin’in ve Hz. 

Ali’nin Kerbela ve Necef’teki türbelerinin ziyaret edilmesi, buralarda namaz kılınması, 

yeni elbiseler giyilmesi ve kölelerin azat edilmesi şeklinde teşekkül edilmesinden ileri 

gelmektedir. Bunu Müizzüddevle’den daha sonra iktidara gelen Adudüdevle’nin vefatı 

sonrası naaşının Necef’e taşınması dolayısıyla da önemli şahsiyetlerin cenazelerinin dinî 

merkezlere nakledilmesi ile Hz. Ayşe, Talha ve Zübeyr gibi giyinmiş şahsiyetlerin 

develere binerek başlatılan alaylar takip etmiştir (Browne, 1954, s. 31; Ibn Al-Athir, 

1972, s. 44; Chelkowski, 1985, s. 20; Chelkowski, 1979, s. 101; Aghaie, 2004, s. 10; 

Güner, 2010, s. 328-331; Shirazi ve Sadeghi, 2015, s. 310). 

 

Büveyhiler Dönemi’yle Aşura matemi dolayısıyla yapılan törenler üzerine kaleme 

alınan şiirler, erkek veya kadın “niyahacılar” vasıtasıyla cemiyetlere yayılmasının 

sağlandığı bir meslek hâlini almıştır. Mersiyelerin makamlar eşliğinde okunarak 

cemiyetin ağlatılması ile trans hâle girilerek sinelere vurulup kıyafetlerin yırtılması da 



75 

 

 

 

bu dönemin Şii pratiklerine bağlı gelişen uygulamaları arasındadır (Güner, 2010, s. 

334).  

 

1.2.3. Safevi Dönemi 

 

1501 ila 1736 yılları arasında hüküm sürmüş olan Safevi Devleti, İslam sonrası İran 

topraklarını en geniş sınırlara ulaştırarak Şiiliğin bir güç merkezi olmasını sağlamıştır. 

Birçok alanda köklü değişikliklerin yaşandığı bu dönemde Şii mezhebi kurumsal bir 

kimliğe bürünerek meşruluğun ana unsurlarından biri hâline gelmiş, doğuda Özbekler 

batıda ise Osmanlı’nın Sünni kimliğine karşın Şiilik ön planda tutulmuştur. Dolayısıyla 

da bu argüman etrafında oluşan normlarda halk ve devlet tabanında güçlendirilerek yeni 

formların oluşması sağlanmıştır. Nitekim toplumun günümüzde modernleşmeye bağlı 

sekülerleşmesi nedeniyle gittikçe azalmaya başlasa da mersiye geleneğine dair 

törenlerde kullanılan bıçak, kılıç ve zincir gibi eşyaların kullanımına, bu dönemde 

başlandığı örnekler üzerinden ortaya koyulmuştur. Yine bu döneme atfedilmesi 

açısından teşbih sanatının kullanılmaya başlanması, karakterlerin modernizasyonu 

yönüyle önemi haizdir (Elbadri, 2009, s. 98). 

  

Mersiye geleneğine ilişkin Safevi Dönemi’ne ait bilgiler, çoğunlukla İran’a seyahatlerde 

bulunmuş olan seyyahlar vasıtasıyla aktarılmıştır. Bu bilgilerde, bütün olarak bir 

performans ortaya koyulmazken geleneğin giderek varyantlaştığının izleri 

görülebilmektedir. Nitekim seyyahlarca gidilen bölgelerden aktarılan uygulamalar, 

bölgesel farklılıklar göstermektedir. 

 

1627 yılında İran’a diplomatlık görevi üzere giden bir başka seyyah da Thomas 

Herbert’tır. Kazvin, Kaşan gibi İran’ın birçok bölgesini dolaşarak Muharrem 

merasimlerine ilişkin gördüklerini aktaran Herbert, yasa binaen uyulması gereken 

kurallar olarak sakalların ve saçların tıraş edilmediğini zikretmektedir. Melankolik 

havasında Hüseyin!, Hüseyin! diye bağıran alayların bağırmalarının uzun ve şiddetli 

olması nedeniyle çoğunun takatinin kalmadığı ve bir ay boyunca seslerini 

toparlayamadıklarından da bahsetmektedir. Bununla birlikte alaydaki destelerin hızlı 



76 

 

 

 

şekillerde dönerek hüzünlü şevklerini gösterdiklerini ve Muharremin 10. günü, hayali 

bir Hüseyin’i mezarına götürene kadar hüzünlerini feryatlar ve ağıtlarla sergilediklerini 

belirtmiştir (Herbert, 1928, s. 267-268). 

 

1630’lu yıllarda Doğu seyahatine çıkan Jean Baptiste Tavernier ise 1631 yılındaki 

İstanbul durağından sonra iç Anadolu’yu gezerek oradan İran’a geçmiştir. Tavernier 

İran’da, dedesi Şah Abbas’ın ölümü üzerine 1629 yılında devletin başına geçen Şah Safi 

ile birlikte yas törenlerine şahitlik ettiğini aktarmaktadır. Alay destelerin varlığına işaret 

ederek her destenin altın bir bezle sarılmış tabutlar taşıdığını belirtmiştir. Destelerin 

göğüslerini döverek mersiyelere eşlik edildiği bu törenlerde, altın kıyafetli fillerin 

üzerlerindeki binicileriyle meydana gelerek eğilip selam verdiklerini not düşmüştür 

(Tavernier, 2004, s. 413-414). 

 

17. yüzyıl, Safevi Devri açısından Batılı seyyahlarca bu ülkeye yoğun seyahatler 

gerçekleştirildiği bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Yine bu seyyahlardan 

1683’ten 1693’e kadar 10 yıllık bir süre zarfında Hindistan, Rusya, Japonya, 

Güneydoğu Asya ve İran’a seyahatlerde bulunan Alman seyyah Engelbert Kaempfer’in 

özellikle 1683 ve 1685 yıllarında İran’da kaldığı süre zarfında yas merasimlerine ilişkin 

paylaşımları dikkat çekicidir. Kaempfer’in aktardıklarından anlaşıldığı kadarıyla ilk 

sebklerin oluşmaya başlaması Safevi Dönemi’ne denk gelmektedir. Nitekim icradaki 

ritmin sağlanabilmesi için dinleyici/izleyici kitlesinin dairesel şekilde hizalanarak ve 

ayaklarla yerlere vurarak göğüslerini dövdüklerine ait anekdotları sonraki zamanlarda 

Türk ve Fars sebklerinin oluşumuna zemin hazırlayacaktır. Kaempfer’in bununla 

birlikte Ravzetü’ş Şüheda’nın minberlerde okunmasına yönelik bilgileri ise yine ileride 

rovzehanlık mesleğinin, icrasının temellendirildiği dönemi işaret etmesi açısından 

önemlidir (Kaempfer, 1984, s. 180-182).  

 

Osmanlı’ya karşı müttefiklik arayışıyla 17. yüzyılın başlarında İran’a diplomatik 

görevler nedeniyle gönderilen seyyahlardan biri de İtalyan Pietro Della Valle’dir. Valle, 

yas merasimlerine ilişkin aktardığı bilgiler arasında sinezenlik üzerine kullanılan 

zincirler yerine ritmin sağlanması adına kemik parçalarının kullanıldığını belirtmesi 



77 

 

 

 

dikkate değerdir. Ayrıca her alay, siyah kadife ile sarılmış ve üzerine genellikle yeşil 

olan tek bir sarık ve bir kılıç yerleştirilmiş tabutlar taşımıştır. Bu törenlerde, siyah 

elbiseler giyinerek toplanmış kalabalıkların bir minber üzerine çıkan molla tarafından 

ağlatıldığı ve kalabalığın, ellerindeki halile enstrümanlarıyla İran Azerbaycan’ında 

Türkçe kısaltmasıyla Şahsey Vaysey olarak bildiğimiz Ya Hüseyin!, Şah Hüseyin! 

nakaratlarıyla eşlik ettiği de not düşülmüştür (bk. Della, 1969; Rahmani, 2014, s. 100-

103).  

 

İran seyahati boyunca karşılaştığı mersiye geleneğine ilişkin en kapsamlı bilgi sunan bir 

başka seyyah ise Evliya Çelebi’dir. Çelebi seyahatnamesinde, 1655 yılında Dergezin’de 

bulunduğu sürede Muharrem merasimleri dolayısıyla Dergizin Hanı’nın emriyle farklı 

renklerde 100 çadırın kurularak şehirdeki bütün aşçılar tarafından aşuraların yanı sıra 

çeşitli yemeklerin yapılmasıyla hazırlıkların başladığını aktarmaktadır. Han’ın çadırına 

yerleşmesi sonrasında Şii, Rafızi, Tüiüngi, Cevellaki, Harici, Kalenderi, Teberrai, 

Sebbab gibi fırkalardan önde gelenler çadırda yan yana olacak şekilde oturmuştur. 

Akabinde beş basamaklı bir merdiven altına süslenmiş bir kürsü yerleştirilmiştir. Evliya 

Çelebi, gözleri sürmeli, eşek kulaklı, deve dudaklı, görünüşü çirkin olan bir mollanın 

kürsüye yönelirken gençlerin ayağa kalkarak kendisini selamladığını zikretmiştir. Molla 

kürsüye çıkınca önce Fatiha okumuş sonrasında ise şaha ve meclistekilere dualar ederek 

Evliya Çelebi’nin maktel-i Hüseyin olarak zikrettiği Hadikatü’s Süeda’sını okumuştur. 

Bu sırada meclistekilerden bir feryat koparak çadır mahşer gününe dönmüş ve “Va yar-ı 

gar-ı Şah Hüseyin”, “Ey mücahidan-ı Bedr u Huneyn ve refikan-ı ceddi’l-Haseneyn (Ey 

Bedr ile Huneyn mücahidleri ve Hz. Hasan ile Hüseyin’in atalarının dostları)” nidaları 

yükselmiştir. Sonrasında bu yörede yaklaşık 700 ila 800 adet selmani (berber) bir 

yandan usturalar bir yandan da yanan mumlar ile pamuklu fittiler eşliğinde gezmeye 

başlamıştır. Meclistekilerin tamamı başları, göğsü ya da pazılarını açarak Ya Ali!, “Ya 

Hüseyin! nidaları çekmeye başlamıştır. Bunun üzerine Han, Evliya Çelebi’ye ayağa 

kalkmasını ve bu temaşayı seyretmesini söylemiştir. Evliya Çelebi ayağa kalktığında, 

okunan maktelde Hüseyin’in şehit edildiği kısma gelindiğinde, kürsü ardından açılan bir 

perdeden İmam Hüseyin şekline sokulmuş başı gövdesinden ayrık biçimdeki 

temsilinden bir sanat ile fıskiye gibi kan fışkırtıldığını görmüştür. Akabinde Hz. 

Hüseyin’i, evlatlarını ve yakınlarını taklit eden şahsiyetler, Kerbela Hadisesi’ni 



78 

 

 

 

canlandırmak üzere gösteri meydanına çıkınca Ah Hüseyin!, Şah Hüseyin! nidalarında 

bulunan halk, bileklerini ve göğüslerini selmanilerin usturalarına tutarak kan akıtmış, 

Hz. Peygamber’in Uhud Savaşı’ndaki düşen dişi üzere de “Aşk-ı Muhammedi’d dad” 

diyerek diş sökmüştür. Evliya Çelebi, toplanan kalabalığın mest hâline gelmesi 

sonrasında aşuralar, “hoşik pilav, muzafer pilav, duzdeh büryanlar” gibi yemeklerin 

olduğu sofraların kurulup yenilmesinden sonra şehre dağılındığını zikretmektedir 

(Evliya Çelebi, 2001, s. 476-478). 

 

Seyyahların hatıralarının yanı sıra Safevi Dönemi’nde mersiye geleneğinin ilerleyişine 

yönelik belirtileri göstermesi açısından ortaya koyulan eserlerin de önemi haizdir. Bu 

çerçevede öne çıkan şair ve eserlerin başında İmam Herevi, Fahreddin-i Iraki, Selman-ı 

Saveci, Said-i Herevi, Hasan-ı Kaşi’nin (Kurtuluş, 2022, s. 273) yanı sıra Zamir-i 

İsfahani, Ahli Şirazi, Baba Fagani ve Hayreti-i Tuni’nin ehlibeytin menkıbelerine yer 

verdikleri kasideleri, Muhteşem Kaşani’nin Kerbela Mersiyesi ve Hüseyin Vaizi 

Kâşifi’nin Ravzetu’ş Şüheda’sı ile Haft Band’ı gösterilebilir (Amrai, 2013, s. 34-35). 

 

Söz konusu eserlerden ve anekdotlardan anlaşılmaktadır ki bu eserler üzerinden rovze 

okuma (rovzehani) geleneği yavaş yavaş gelişerek bir tür vaizlik sanatı ortaya çıkmıştır. 

Sonraları meddahlık türünü oluşturacak bu meslek vasıtasıyla sokak sokak, şehir şehir 

gezilerek meydanlarla sınırlı kalınmayan bir gelenek oluşmaya başlamıştır. Bu durum, 

Safevi Hanedanlığı tarafından meşruiyetin sağlanması, dinsel ideolojinin oluşturulması 

ve savaşlarda askerlere motivasyon sağlanması gibi açılardan kullanılan bir güç 

enstrümanı olarak görülmüştür (Mezahiri, 2011, s. 68; Aghdam, 2015, s. 273). 

 

Kamusal alanda destek gören bu törenler, Safevilerle birlikte artık sadece Muharrem 

Dönemi’yle sınırlandırılmayarak yıl boyunca kutlanır hâle gelmeye başlamıştır. Dinî 

tarihsel anlatının yanında dâhili ve harici düşmanların metaforlarla zikredilmeye 

başlandığının (bk. Elbadri, 2009) görüldüğü Safevi Dönemi siyasi etkisinin mersiye 

geleneğindeki yansımaları, ileride 1979 İslam Devrimi’yle rejim değişikliğine gidilen 

İran’da fazlasıyla görülecektir.  

 



79 

 

 

 

1.2.4. Afşar ve Zend Dönemi 

 

Afşar Dönemi, mersiye geleneğinin Safevi ve Kaçar Dönemi’ne nazaran durağan 

geçtiği hatta yavaşladığı bir dönemdir. Bunda Nadir Şah’ın Sünni olması, Şiileri Irak’a 

yönlendirmesi, Hindistan seferleri ve Osmanlı Devleti’yle olan yakın ilişkisi etkili 

olmuştur (Perry, 1991, s. 36; Mahani, 2013, s. 26; Pirmaradyan ve Bahtiyari, 2015, s. 

215).  

 

Zend Dönemi’nde ise Şii âyinleri genelinde mersiye geleneği özellikle Kerim Han Zend 

ile birlikte tekrar popüler olmaya başladığı bir alan kazanmıştır. Nitekim Kerim Han’ın 

öncelikleri arasında Hz. Hüseyin’in ölümü üzerine düzenlenen törenlere katılım 

sağlanması ve bu törenlerin icrasına yönelik merkezlerin kurulması bulunmaktaydı. 

Bunu, Afşar Dönemi’nde sürgüne gönderilen Şiilerin geri dönüşlerini sağlayarak Necef 

ve Kerbela’ya gidilmesini teşvik etmesi izlemiştir (Amrai, 2007, s. 92; Samani, 2015, s. 

139; Collinet, 2021, s. 234). 

 

Bu iki dönemi aydınlatması yönünden seyyahların notları öne çıkmaktadır. 1704 ve 

1718 yıllarında Rusya üzerinden İran’a seyahat etmiş olan Hollandalı Corneille Le Brun 

(Brun, 1718), 1737’de Salmon ve van Goch (Salmon and van Goch, 1739), 1774’te 

Samuel Hmelin (Hmelin, 1774) ve 1787’de Bengal’den İran’a seyahat etmiş olan 

William Francklin’in (Francklin, 1797; ayrıca bk. Chelkowski, 1979) notları bu 

seyahatler içinde örnek olarak gösterilebilir.17 

 

Salmon ve van Goch’un Muharrem merasimlerine yönelik sundukları anlatımda, tarihî 

bilginin akabinde gelişen bu dinî âyinlerin İran’ın birçok şehir, kasaba ve köylerinde 

sergilendiği not düşülmüştür. Muhtemelen taziye karavanının ilk örneklerine rastlamış 

olan seyyahlar, büyük halkalar şeklinde dizilinmiş açık geçit törenlerinde Kerbela 

Hadisesi’nin canlandırıldığı ve insanlar tarafından çekilen büyük arabalı vagonlardan 

bahsetmektedir. Bu vagonlar üzerinde tiyatral olarak gerçekleştirilen performanslar, tek 

bir vagonla sınırlandırılmayarak her sahneye özel olarak hazırlanmıştır. Örneğin bir 

                                                 
17 (Brun, 1718), (Salmon and van Goch, 1739) ve (Hmelin, 1774) kaynakları, Fransızca ve Almanca 

olduğundan yalnızca kaynakçada doğrudan orijinalleri gösterilmiştir.  



80 

 

 

 

vagon, Hz. Hüseyin’in şehit edilişini temsilen savaş alanını simgeleyecek şekilde 

tasarlanmış ve kumla kaplanmıştır. Vagonun alt kısmında ise insanların ellerini ve 

kollarını delikler içinden uzatmasıyla parçalanmış uzuv sembolleri oluşturulmaya 

çalışılmıştır. Bir başka vagonda, Hz. Hüseyin’i temsil eden solgun ve kanlı bir karakter 

uzanırken üzerine canlı güvercinler kondurulmuştur. Her türlü hava koşullarında 

yapılabilen bu törenler sırasında, duyulan hüznün gösterilmesi için feryat edilmesi ve 

kan dökülmesi kişinin ölümüne dahi yol açabilecek bir boyuta ulaşabilmektedir. Salmon 

ve van Goch’un dikkat çektiği noktalardan biri de mersiye türüne yöneliktir. Nitekim 

eserde, rovzenin bir mersiye çeşidi olduğu zikredilerek geçmişinin Ravzatü’ş Şüheda’ya 

kadar uzandığı belirtilmektedir. Rovzahanlık adı altında okunan mersiyeler, bu törenler 

için özel olarak inşa edilmiş binalarda, kervansaraylarda, bir çadır ve tende altında ya da 

özel mülklerde icra edilmektedir. Buna bağlı olarak rovzehanlar ise hüzünlü tonda 

söyledikleri mersiyeler ve ağlama yöntemiyle gösterilerin öncüsü olarak katılımcıları 

yönlendirebilmektedir. Bu eserde geçtiği üzere en dikkat çekici hususlardan biri de 

taziye olarak bilinen bu performansların şebih olarak da adlandırıldığının ifade 

edilmesidir (bk. Chelkowski, 1986, s. 227-264).  

 

Bu dönemde, William Francklin 1786-87 yıllarında İran’da katıldığı bir tur üzerine 

gözlemlerini yayımlayan bir başka seyyahtır. Öncelikli olarak yapılan hazırlıkları 

aktaran Francklin, Muharrem ayının birinci gününde ahundların minberlere çıkmasıyla 

merasimlerin başladığını belirtmektedir. Burada ciddi ve hüzünlü bir tonda aktarılan 

acıklı anlatıdan etkilendiğini not düşerek insanların aralıklarla göğüslerine Ah Hüseyin!, 

Yazık Hüseyin’e! diyerek şiddetli bir şekilde vurduklarını ifade etmektedir. Okunan 

mersiyeler manzum ve mensur bölümlerinden oluşmakta özellikle de manzum bölümler 

hüzünlü bir melodi eşliğinde söylenmektedir. Bununla beraber kuklalar getirilerek 

alaylar hâlinde muhtelif mahallelerde gezdirilmektedir. Bunların arasında Ab-ı Fırat 

denilen ve Fırat Nehri’ni sembolize eden bir temsil de bulunmaktadır. Hz. Hüseyin’i ve 

yanındaki askerleri temsilen insanlar sokaklarda koşturmakta ve çarpışmaktadır. Bu 

birliklerin her birinin sancakları ve birbirlerinden ayırt edici sembolleri bulunmaktadır. 



81 

 

 

 

Gösteriler arasında Yezid’in görkemli bir tahtta otururken etrafı muhafızlarla sarılmış ve 

yanında Avrupalı bir elçinin18 olduğu bir performans da ifa edilmiştir.  

 

Francklin’in ayrıntılı olarak aktardığı tiyatral gösterilerden bir diğeri ise Kasım’ın 

Düğünü’nün taziye performansıdır. Genç yaşında Yezid askerleri tarafından şehit edilen 

Kasım b. Hasan’ın ölümü, Hz. Hüseyin’in kızı Fatıma ile evlenmesi arzusundan 

hareketle nişanlılıkla başlatılan ancak tamamlanamayan evliliği yansıtması adına 

“Kasım Otağı”, “Kasım Düğünü” denilen âyinlerin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu 

itibarla Francklin, gelini temsilen bir erkek çocuğun kederli bir ağıt eşliğinde kocasının 

şehit edilişini haykırdığı bir performansın gerçekleştiğini aktarmaktadır. Buradaki taziye 

performanslarında özellikle de ana karakterlerde gelinin dahi bir erkek ile sembolize 

edilmesi döneme atfedilmesi bağlamında kadınlara fazla yer verilmediğini 

göstermektedir. Akabinde Hz. Hüseyin’in ölüm haberini getirdiği ifade dilen 

güvercinler ortaya çıkmaktadır. Bu güvercinler ölüm haberinin doğruluğu ispatlamak 

adına gagalarını Hz. Hüseyin’in kanına değdirmişlerdir. Performans sırasında sergilenen 

atlar ise oklarla donatılmış bir şekilde katılımcılara gösterilerek hadisenin hafızada 

resmedilmesi sağlanmıştır. Francklin de törenler sırasında oluşan havayla katılımcılar 

arasında sık sık yaralanmaların meydana geldiğini belirtmektedir. Bunda Muharrem’de 

ölenlerin cennete gideceklerine inanmaları dolayısıyla kendilerine zarar gelmesinin de 

aynı derecede kutsal sayılacağı düşüncesi yatmaktadır. Törenler sırasında dikkat edilen 

hususlardan biri de bazı katılımcıların 10 gün boyunca sudan uzak durmasıdır. Nitekim 

Muharrem boyunca banyo bile yapmaktan kaçınılmakta ve kıyafetler 

değiştirilmemektedir. Muharremin 10. günü kanla kaplı tabutlar getirilerek üzerleri 

tırpanlar ve sarıklarla doldurulmuştur. Akabinde bu tabutların büyük bir ciddiyetle 

defnedilmesi sonrasında ahundlar, minberlere çıkarak mersiyeler okumuştur. Bu 

merasimler Yezid’e yönelik beddualarla son bulmuştur (Francklin, 1790, s. 245-252). 

                                                 
18 Avrupalı devletlerden hangisinin olduğu tam olarak bilinmeyen bu elçi üzerine çeşitli rivayetler 

aktarılmıştır. Bir rivayete göre söz konusu elçi, Yezid Dönemi’nde sarayda ikamet ederken bir grup esirin 

geldiği görmüştür. Bunun üzerine Yezid’e kim olduklarını sorduğunda, Yezid’den Hz. Peygamber’in 

ailesinden oldukları ve kesilmiş başı işaret ederek isyan edilmesi nedeniyle öldürüldüğü ve bu kişinin Ali 

oğlu Hüseyin’in başı olduğu cevabını almıştır. Akabinde elçi Yezid’i peygamber ailesine bu şekilde 

davranmasının doğru olmadığını dile getirmesi üzerine Yezid öfkelenerek kendisinden Zeynel Abidi’nin 

başını öldürülme pahasına getirmesini emretmiştir. Ancak elçi buna karşı çıkmış ve yerde duran Hz. 

Hüseyin’in başını kucaklayarak Müslümanlığını ilan etmiş ve Yezid’in emriyle öldürülmüştür (Francklin, 

1790, s. 245-246). Kaçar Dönemi’nde İran’da bulunan Lady Mary Leonora Woulfe Sheil, bu elçinin 

muhtemelen Yunan asıllı ve isminin Fering olduğunu aktarmıştır (Sheil, 1856, s. 127-128). 



82 

 

 

 

 

Anlatılardan da görüldüğü kadarıyla taziye performanslarına benzetmelerin ve mersiye 

söylenilmesinin başlanmasının haricinde çeşitli sembollerin ve âyinlerin de (bk. 

Shahriari, 2006, s. 41; Mahmudi ve Tavousi, 2011, s. 72) eklenmesiyle geniş anlamda 

ilk tiyatral performanslar Zend Dönemi’ne denk gelmektedir. 

 

1.2.5. Kaçar Dönemi 

 

Kaçar Devri, mersiye geleneği açısından Afşar ve Zend dönemleri sonrası Sünni ve Şii 

ilişkisine binaen inişlerin ve çıkışların yaşandığı bir dönemdir. Nasıreddin Şah ile 

zirveye çıkan geleneğin kulanım alanları fazlaca artmıştır. En bariz örneklerinden biri 

olması yönünden “Takyeh Dowlat” adıyla kurulan kraliyet tiyatral performans alanı 

dönemin en önemli sembolleri arasındadır. Kaçar Hanedanlığının ikinci şahı olan Feth 

Ali Şah zamanında 54 adet olan takiye sayısının dördüncü şah olan Nasıreddin Şah ile 

birlikte 75 sayıya ulaşması (ki Muzafferdin Şah zamanında 43’e düşse de), devletin 

geleneğe yönelik teşvikini ve politikalarının seyrini göstermektedir. Yine bu dönemde 

meddahların devlet himayesine alındığı görülmektedir. Meddahlar bu dönemle birlikte 

İslam Devrimi sonrası oluşacak yapının temellerini de oluşturması açısından saray 

meddahları ve diğerleri olarak ayrılmaya başlamıştır (Algar, 2008, s. 725). Zend 

Dönemi’ndeki seyahat anekdotlarından görüldüğü kadarıyla Kaçarlarda da geleneğin 

icrası, örneğin Isfahan’da 30.000 kapasiteli çatısız mekânların oluşturulması gibi 

mescitlerde, meydanlarda, açık alanlarda, evler, kervansaraylar ve özel mülklerde 

sürdürülmeye devam etmiştir. Hanedanlığın geleneğe desteği, kadınların da bu geleneğe 

sadece dinleyici/izleyici olarak katılımla sınırlı kalmadığı ve ilk adımlarının hanedanlık 

ailesi çevresinde geliştiği bir icra biçimini geliştirmiştir. Örneğin Feth Ali Şah’ın kızının 

evinde düzenlenen merasimlerde meddahların ve katılımcıların tamamının kadınlardan 

oluştuğu bilinmektedir (Şahidi, 2001; Mahmudi ve Tavousi, 2011, s. 73).  

 

Geleneğin gelişimine paralel olarak bu dönemde mersiye metinleri de artmakla 

kalmamış bazı metinler genişletilmiş bazılarında ise eklemeler veya çıkarmalar 



83 

 

 

 

yapılmış, karakter modernizasyonu sağlanmış ve döneme uygun hâle getirilmiştir.19 

Meddahlığın ilerleyişi ise daha çok okuma yazma oranının az olması sebebiyle bu 

görevin özellikle devlet eliyle din görevlileri ve hatiplerce ifa edilmesinin isteğiyle 

ilişkilendirilmiştir. Nitekim Takyeh Dowlat’taki çalışan meddah ve oyuncularına saray 

tarafından maaş bağlanmıştır. Bu dönemde taziye oyuncuları arasında öne çıkan kişiler 

arasında Mirza Muhammed Taki ve Mirza Muhammed Bagher’in isimleri zikredilebilir 

(ayrıntılar için bk. Kouchek-zadeh and Azarm, 2022, s. 12-21). 

 

 

Görsel 9: Takyeh Dowlat’ta Mirza Muhammed Bagher ve diğer oyuncular (Kouchek-zadeh and 

Azarm, 2022, s. 7). 

 

                                                 
19 Taziye/Şebih ve Performansı başlığında Kaçar Dönemi ile oluşmaya başlayan metin koleksiyonlarına 

ilişkin bilgi verilmiştir. 



84 

 

 

 

  

Görsel 10: Elinde şebihnamesiyle ayakta sağdan ikinci sırada duran Mirza Muhammed Bagher 

ve oyuncu kadrosu (Kouchek-zadeh and Azarm, 2022, s. 19). 

 

 

Görsel 11: Mirza Muhammed Bagher ve oyuncu kadrosundan, Takyeh Dowlat’ta bir 

performans icrası (Kouchek-zadeh and Azarm, 2022, s. 18). 

 

Safevi, Afşar ve Zend dönemlerinde olduğu gibi Kaçar Dönemi mersiye geleneğinin de 

nasıl bir seyirde gelişim gösterdiği seyyahların anekdotlarından takip edilebilmektedir. 

Bu dönemde Kaçar memleketine çeşitli görevler veya sebeplerle gitmiş ve notlarını 

kitaplaştırmış seyyahlar arasında; James Morier (1818), Alexander Chodzko (1878), 

Lady Mary Leonora Woulfe Sheil (1856), Jokab Eduard Polak (1989), Samuel Greene 



85 

 

 

 

Wheeler Benjamin (1887), William Ouseley (1823), İlya Nikolayeviç Berezin (1852) ve 

Comte de Gobineau (1865)20 örnek olarak gösterilebilir.  

 

Amiral William Waldegrave Baron Radstock’un desteğiyle diplomatik hizmet için 

İran’a giden James Morier, “Travels in Various Countries of the East, more Particularly 

Persia” adlı eseriyle 1808 yılındaki gözlemlerini paylaşmıştır. Morier, Muharrem 

törenlerinde insanların yarı çıplak şekilde hüzünlerine binaen gönüllü olarak kestikleri 

vücutlarından akan kanlarla sokaklarda dolaştıklarını not düşmüştür. Şehirlerin dört bir 

tarafında siyah çarşaflarla donatılan takiyeler hazırlanmıştır. Takiyelere gelen mollaların 

veya ahundların yanı sıra taziye performans oyucularının ücretleri ve mekân 

aydınlatması gibi masrafların tamamı bölge halkı tarafından karşılanmaktadır. Bu 

masrafların karşılanmasıyla geçmiş günahların kefaretinin ödeneceği düşüncesi, teşvik 

edici bir inanç olarak fazlasıyla varlığını korumaktadır. Morier, bulunduğu tören 

sırasında Yezid ve Avrupalı elçi performansından sonra halk tarafından hoş 

karşılandığını belirtmiştir. Dönemin sadrazamı tarafından davet edildiği bir takiyede, bir 

mollanın Hz. Hüseyin’e yönelik konuşmasından sonra bir kitaptan mersiye okumaya 

başlayarak henüz üç sayfa bile geçmemişken katılımcıların vah! vah! vah” nidalarıyla 

sarsıldıklarına ve akabinde sadrazam ile birlikte tüm topluluğun ayağa kalkarak duaya 

başladıklarına şahit olmuştur. Daha sonra bazıları kadın kıyafetleri giymiş bir oyuncu 

topluluğu ellerindeki kâğıtlara bakarak bağırmaya başlamıştır. Diğerlerinden farklı 

olarak Morier’in katıldığı merasimde, bir ahundun elindeki pamuklarla ağlamanın fazla 

olduğu bölgedeki insanların yere düşen gözyaşlarını silerek sonrasında bunları bir 

şişeye damlatarak muhafaza etmesi dikkat çekici bir bilgidir. Nitekim bu duruma, ölüm 

acısıyla kıvranan birine hiçbir ilacın tesir etmediği bir durumda ağzına bir damla 

gözyaşının akıtılmasıyla sağlığına kavuşacağı inancı sebep olmaktadır. Muharremin 10. 

günü Şah’ın da dâhil olduğu performansta Hz. Hüseyin’in susuzluğunun simgesi olarak 

bir su taşıyıcısı, daha çıplak bir hâlde içi su dolu deriden bir çuvalı sırtına ve onun 

üzerine de dört kişiyi yüklemek suretiyle meydana çıkagelmiştir. Akabinde ise sekiz 

kişi tarafından taşınan lahit şeklinde üstü büyük bir elmasla süslenmiş bir tahtırevan 

                                                 
20 Alexander Chodzko (1878) (Fransızca), İlya Nikolayeviç Berezin (1852) (Rusça) ve Comte de 

Gobineau’nun (1865) (Fransızca) çalışmalarının farklı dillerde olması nedeniyle yalnızca kaynakça 

kısmında orijinalleri göserilmiştir.  



86 

 

 

 

getirilmiştir. Hz. Hüseyin’i savunurken öldürülmüş kişileri temsilen meydana giren 

beyaz çarşaflı kişiler, kılıçlarını sallarken bir taraftan da mersiyeler okunmaktadır. Bir 

şef tarafından yönlendirilen alayların yüksek seste bağırması ve ellerindeki tahta 

parçalarını birbirlerine vurarak ritmik bir hava oluşturmasının akabinde süregelen 

merasimde, Hz. Hüseyin’in temsili şehit edilişi üzerine ağır hıçkırıklar ve gözyaşları 

oluşmaya başlamıştır. Bu öfke, Yezid ve askerleri rolündeki oyunculara küfürler 

edilmesi ve taş atılmasıyla dindirilmeye çalışılmıştır. Dolayısıyla bu role bürünmek 

isteyen oyuncu sayısı azdır ve bu sahneler hızlıca geçilmektedir. Önceden inşa edilmiş 

birkaç kulübenin yakılması ve Hz. Hüseyin’in defnedilmesi sırasında mezarı koruduğu 

düşünülen bir aslan figürü mezar başına oturtulmuştur. Morier, bu performans sırasında 

en çarpıcı sahnenin kesilen başların sırasıyla dizilmek üzere canlandıran oyuncuların 

kafalarının yüzeyde kalacağı kısma kadar toprak altına gömülmesi olduğunu 

zikretmektedir. Son olarak peygamberin soyundan gelenlere ve Şah’a dua edilerek 

gösteriler tamamlanmıştır (Morier, 1818, s. 175-184). 

 

 

Görsel 12: James Morier’in performansların icra sırasında meydana getirilen tahtırevanı 

resmettiği örnek (Morier, 1818, s. 184). 

 

1849 yılında kocasının yanı sıra üç İrlandalı ve bir Fransız hizmetçiyle birlikte Tahran’a 

giden ve yaklaşık dört yıl burada ikamet eden Lady Mary Leonora Woulfe Sheil, 



87 

 

 

 

İran’daki izlenimlerini aktardığı eserinde, Muharrem merasimlerinin tamamını 

izleyemediğini belirtse de birçoğunda bulunduğunu ve bu merasimlerin Muharrem’in 10 

günü boyunca her gün birkaç saat şeklinde sürdüğünü aktarmıştır. Muharrem’de şahit 

olduğu gösterilerde öncelikli olarak Yezid tarafından öldürülen ve adını Fering olarak 

aktardığı Avrupalı elçinin sergilendiğini söylemektedir. Elçinin temsili olarak 

gösterilmesinde kıyafetinin Avrupai ve askerî olması dolayısıyla da şapkasının eğri ve 

tüylü olması önemsenmektedir. Sheil, törenler için kıyafetten, hayvana birçok ihtiyacın 

karşılanmasında devletin mevcut yapısının yeterli olmaması dolayısıyla çevre halkına 

başvurulmasını not düşmesi dikkate değerdir. Nitekim bu elçinin sergilenmesinde 

kocasının ceketinin ve kasketinin yanı sıra atlarının ve sandalyelerinin de geçici olarak 

istendiğini ve özellikle eşyaların Avrupalı ziyaretçilerin ağırlanmasında kullanıldığını 

ifade etmiştir. Sheil, bulunduğu takiyenin devasa olduğunu belirterek tam ortasında 

yükseltilmiş çok büyük genişlikte bir alanın olduğunu söylemektedir. Törenlere devlet 

erkânı da davet edilmektedir ve davete katılım göstermemek büyük bir nezaketsizlik 

olarak görülmektedir. Protokol genellikle küçük deliklerle delinmiş kalın bir keçe 

halıyla kaplanmış bir locada oturmaktadır. Şah’ın locası ise en üst katta sanatçıların 

göreceği bir konumdadır. Seyirci bölümünün bir kısmı kadınlara ayrılmıştır. 

 

Gösterinin başlamasından hemen önce kadınlar, terliklerinin demir topuklarıyla 

birbirlerinin kafalarına vurarak peçelerini yırtmaya başlamıştır. Düzeni sağlamak adına 

orada bulunan bir görevli bu kadınları susturmak için fiziki müdahalede bulunmuştur. 

Akabinde kostümlerini giymiş olan temsili Hüseyin, ailesi ve yanındakilerin Kufe’ye 

yolcukları başlamıştır. Alanın etrafında develer ve atlar dolanırken bir yandan da 

trompetler ve davullar yankılanmaktadır. Yezid’in ordusunun ortaya çıkmasıyla ordu 

komutanı olan temsili bir kişi Hz. Hüseyin üzerine hüzünlü bir tonda konuşmaya başlar 

ve sonrasında savaşa başlayarak üzeri oklarla dolmuş bir atla geriye dönmektedir. 

Sonrasında Hüseyin’in oğulları Ali Ekber ve Ali Asgar şehit edilmiş bir şekilde 

dönerken kızları Sakine ve Rukiye de öldürülür. Yukarıdan inmek suretiyle Cebrail’i 

temsilen bir kişi pullarla kaplı kanatlarıyla eşlik ederken cinler de yardıma gelmiştir. 

Muharremin 10. günü Hz. Hüseyin ile ailesinin cenazelerinin Kerbela’da defnedilmesi 

sergilenmiştir. Sheil, bu performanslar sırasında kendisinin de dâhil olduğu ağlama 

eyleminin yer yer çok yükselmesi nedeniyle bazen kahkaha olarak algılandığı 



88 

 

 

 

eğiliminde olunduğunu ifade etmiştir. Sheil’in şahit oldukları arasında Şahsey! Vahsey! 

olarak bilinen ve alaylar eşliğinde söylenen törenlerde bulunmaktadır ki böylece sadece 

saray etrafındaki performanslara katılmayarak açık alanlardaki gösterileri de kaydettiği 

görülmektedir (Sheil, 1856, s. 126-323). 

 

Kaçar Dönemi’ne şahitlik eden seyyahlar arasında Jokab Eduard Polak da vardır. 1851 

yılında Nasıreddin Şah’ın Sadrazamı Mirza Taki Han Emir Kebir’in çabalarıyla 

Tahran’da kurulan Darülfünun’da ders vermek üzere doktor, subay, mühendis ve teknik 

alanlarda uzmanlar alınmak istenmiş ve bu vesileyle Polak burada çalışmaya 

başlamıştır. Nasıreddin Şah’ın kendisini başhekim yapmasıyla aynı zamanda 1855 yılı 

itibarıyla hususi doktoru olmuştur. Bir rahatsızlığı nedeniyle Mazenderan’a yolculuk 

eden Polak sonraları İran hakkında derin bilgiler edinmek üzere birçok bölgeye 

seyahatte bulunmuştur. Polak’ın mersiye geleneğine yönelik aktardığı bilgiler arasında 

dikkati çekmesi açısından Kaçar Dönemi’nde Muharremin ilk 10 günün aynı zamanda 

resmî tatil sayılmasıdır ki Devrim sonrası günümüzde de bu şekilde sürdürülmektedir. 

Polak da devletin bu törenlere çok fazla harcama yaptığını ancak törenlerde kullanılan 

çeşitli eşyaların daha çok bölge halkından ödünç alındığını aktarmıştır. Ülkenin her 

bölgesinden özellikle de Kaşan’dan ünlü meddahlar Tahran’a gelmektedir. Bu 

meddahlar aynı zamanda icra ettikleri törenler başına iyi paralar almaktadır. 

Rovzehanlar bir günde 15 icra mekânında bulunabilmektedir. Polak bu törenlerin 

genellikle dokuz, 10 gün sürdüğünü ancak bulunduğu dönem itibarıyla törenleri icra 

edenlerin sayısındaki fazlalık nedeniyle Muharrem ve Safer ayları olmak üzere iki ay 

boyunca sürdüğünü belirtmiştir. Loristan’ın bazı bölgelerinde gerçekleştirilen törenler 

sırasında sergilenen oyunculuklar o kadar gerçekçidir ki bu durum bazılarının hayatına 

mâl olmuştur. Bununla beraber Polak da Yezid’in yanında ikamet eden Avrupalı 

Hristiyan bir elçinin sergilendiği gösteriye tanıklık ettiğini belirtmiştir. Gülistan 

Antlaşması’nda da müzakereci olan Kaçar büyükelçilerinden Ebul Hasan Han İlchi’nin 

bu törende elçiyi temsil edecek kişinin kullanması üzerine kendisinden kıyafetlerini de 

istediğini söyleyen Polak, kıyafetlerini verdiğini ancak İran’a özel bir külah takması 

sebebiyle bu ihtiyacın bir Avusturya külahıyla giderildiğini dile getirmiştir (Polak, 

1989, s. 174-175). 

 



89 

 

 

 

İran’a 1883 yılında maslahatgüzar olarak atanan Samuel Greene Wheeler Benjamin de 

taziye törenlerine iştirak eden ve bunları eserleştiren kişiler arasındadır. Türk usulü 

bağdaş kurarak oturduğunu zikrettiği törende Benjamin, mekânın yaklaşık olarak 80 fit 

yükseklikte kubbeli olarak demirle desteklendiğini ve yaklaşık olarak 5.000 mumla 

aydınlatıldığını aktarmıştır. Şah’ın eşlerine tahsis edilmiş bir bölümün varlığını 

bildirmekle birlikte bu törene yaklaşık olarak 4.000 kadının katılım gösterdiğini 

zikretmesi Kaçar Dönemi’nde kadınların katılım oranına ilişkin bir istatiksel bilginin 

oluşması açısından önemi haizdir. 1884 yılında katıldığı başka bir törende Benjamin, 

gösteriler sırasında bir anda beyaz elbise giymiş ve ellerinde bıçak olan insanların 

ortaya çıkarak kafalarına vurduklarına şahit olduğunu ifade etmiş ve topluluğu 

yönlendirenler arasında bulunan Şeyh Molla Derbendi’nin, katılımcıları ağıt yakmaya 

ve kendilerini kırbaçlamaya teşvik etiğini aktarmıştır (Benjamin, 1887, s. 382-386). 

 

1813 Gülistan ve 1828 Türkmençay gibi antlaşmalar imzalamış olan Kaçar Devleti, 

ülkedeki meşruiyetini desteklemek adına yönetimini teokrasi biçiminde ifa etmek 

eğilimliyle Şii âyinlerine önem vermiştir. Dolayısıyla Safevi Dönemi’nden süregelen 

pek çok geleneğin devam ettirilmesini yanlış bulmadılar. Nitekim bunu, devlet 

teşviğinin arttırılması gözetilerek seçkinler ile halk arasındaki hiyerarşinin sağlandığı 

dinî ve siyasi bir meşruiyet anlayışının oluşturulması için kullanmaya devam ettiler. 

Böylece dinî temelli gerçekleşen törenlerde öne çıkan ulema ile Kaçar Hanedanlığı 

arasındaki ilişki olumlu yönde tesis edilmiş oldu. Bununla beraber ulemanın kendi 

içinde ne onayladığı ne de onaylamadığı bir duruma sebep olan törenlerdeki insanların 

kesici aletlerle kendilerine zarar vermesi gibi çeşitli hususlara yönetimin sessiz kalması, 

ayrılıkçı bir kesimin de oluşmasına zemin hazırlamıştır. Örneğin, Tahran’ın Udlahan 

Mahallesi’ndeki bir mescitte mersiye geleneğinin icra edilmesi sırasında Mirza 

Muhammed Ali Mohtaj tarafından bu merasimlerin yasaklanmasına yönelik bir kraliyet 

kararnamesi çıkartılması dile getirilmiştir. Ancak geneli itibarıyla bu tepkiler çok sayıda 

olmamıştır (Rezai ve Azari, 1998, s. 282; Aghaie, 2004, s. 15-16). 

 

Kaçar Devri sonlarına doğru geleneğe teşviğin azalmaya başlamasıyla birlikte çeşitli 

derneklerden ve toplumun daha alt tabakalarından mali destek sağlayacak destekçi 

arayışlarına girilmiştir. Özel olarak kurulan kumpanyanlar gösterilerini şehir şehir 



90 

 

 

 

düzenlenecek şekilde planlayarak maddi destek toplamaya başlamıştır. Şehirlerde 

durum bu şekildeyken kırsal bölgelerde ise bölgenin ileri gelen din adamları ile halkın 

desteğiyle geleneksel biçimde sürdürülmeye devam edilmiştir (Beyzaie, 1965, s. 150; 

Anvar, 2005, s. 66).  

 

1.2.6. Pehlevi Dönemi 

 

1921 yılında Rıza Şah Pehlevi’nin Ahmed Şah yöntemindeki Kaçar hükûmetini 

düşürerek ülkeye el koymasıyla İran’da Fars kimliğinin ön planda tutulduğu yeni bir 

devlet anlayışı benimsenmiştir. Dönemi itibarıyla modern reformların öncesinde dahi 

başlamasıyla kendisine yeni reformlar için uygulama alanı bulan Rıza Şah, askerî 

yeniliklerden eğitime, ziraattan hukuka birçok alanda modernizasyonun sağlanabilmesi 

adına politikalar geliştirmiştir. Bu itibarla konumuzu ilgilendirmesi açısından söz 

konusu politikaların arasında yeninin eskiyi kabul etmeyerek kötülediği bir yöntem 

olarak eski yönetimin Şii âyinlerine verdiği teşvikten vazgeçilmesi ve hatta 

yasaklanması bulunmaktadır.  

 

Bu zamanlarda taziye törenleri genellikle küçük kırsal bölgelerde ve özel mülklerde 

kurulan geçici âyin alanlarında icra edilmiş, kentsel alanlarda ise tiyatral performans 

alanları gibi sanatsal faaliyetlerle sınırlandırılmıştır. Ancak bu faaliyetlerden müesses 

nizamın elini tam olarak çektiği söylenemez (Arjomand, 1984, s. 241). Dolayısıyla 

Pehlevi yönetiminin ilk zamanlarında kontrollü bir şekilde sürdürülmeye devam 

edilmiştir. Ancak bu durum ileride 1979’da İslam Devrimi’ni getiren sınıfların başında 

olan ulemalar ile yönetim arasında bir fikir ayrılığının oluşmasına neden olmuştur. Bir 

güç enstrümanı olarak görülen mersiye geleneğinin içinde barındırdığı taziye 

performanslarının düzenlenmesi ve katılınmasına bu gerekçeyle yasaklar getirilerek 

sınırlandırılması sağlanmıştır. Devletin mali desteğini çekmesi, Kaçar Dönemi’nin 

aksine âyin uygulamalarının azalmasına ve daha çok ulema, toprak sahipleri, tüccarlar 

ve farklı derneklerin desteğiyle devam ettirilmesine neden olmuştur (Elbadri, 2009, s. 

48). 

 



91 

 

 

 

Rıza Şah sonrası Muhammed Rıza Pehlevi’yle birlikte ayrılıkçı fikirlerin önlenmesi 

adına bu âyinlerin desteklendiği küçük adımlar atılsa da yeterli bulunmamıştır. Böylece 

bu oyunlar, dinî hüviyetlerinden büyük oranda arındırılarak daha çok Şiraz Sanat 

Festivali’nde folklorik ürünler olarak sergilenmeye başlanmıştır (Fischer, 1980, s. 133). 

1948 yılına gelindiğinde ise Takyeh Dowlat adındaki kraliyet tiyatral performans alanı 

halkın birlik ve beraberlik duygusunun engellenmesi için yıkılmıştır (Anassori, 1994, s. 

9).  

 

Pehlevi Dönemi’nde mersiye geleneğinin dinî etkisinin azaltılmaya çalışılmasına 

yönelik atılan adımlara dönemin en önemli sosyologlarından Ali Şeriati tarafından 

eleştiriler getirilmiştir. Şeriati, artık bu âyinlerin ağlama ve gözyaşı programları olarak 

adlandırılmasının uygun olduğunu dile getirerek duygu ve düşüncelerin dili olmaktan 

uzaklaştığını ifade etmiş ve bu âyinlerin ruhsal bir ödül olduğuna inananlarca 

aldatıldıklarını belirtmiştir (Büyükkara, 2002, s. 235-236). Şeriati, eleştirileni şu şekilde 

sıralamaya devam etmiştir:  

 

“Telkinciler, teskinciler ve taziyeciler, halkı bir problemin geçici olduğuna ve 

hastalığın devamlı olmadığına inandırmaya çalışıyor. Tehlikelerden 

bahsetmiyorlar. Onları inanılması mümkün olmayan şeylere inandırmak istiyorlar. 

Halkın çoğunu olaylardan gafil kılıyorlar. Onları gerileme, sükûn, zaaf ve 

teslimiyet içerisinde bırakmak istiyorlar” (Şeriati, 2010, s. 78).  

 

Pehlevi Dönemi’nin mersiye geleneğine ilişkin kısıtlamaları, Humeyni’nin toprak yasası 

ve kadın haklarının yanı sıra öne çıkararak eleştirilerini sunduğu bir konu hâline 

gelmiştir. Bu durum Aşura, Tasua gibi özel günlerde toplanan halk nezdinde ahundlar 

ve meddahlarca icra edilen törenler sırasındaki telkinler aracılığıyla da ele alınmaya 

başlamasıyla Humeyni yönetimindeki dinî ulemanın ülkeye hâkim olmasını 

kolaylaştıran temel dayanaklardan birini oluşturmuştur.  

 

1.2.7. İslam Devrimi Sonrası Dönem 

 

1979 yılı İran açısından neredeyse tüm teamüllerin değişime uğradığı bir dönemdir. 

İslam Devrimi’nin gerçekleştiği ülkede yönetime el koyan Humeyni belirli bir süre 



92 

 

 

 

sürgünde olduğu ülkeler üzerinden bunun altyapısını hazırlamıştı. 1964’ten 1979 yılına 

kadar yaklaşık 15 yıl boyunca sürgün hayatı yaşayan Humeyni öncelikle Şah’a karşı 

ayaklanmalar sırasında ölen kişilere yönelik konuşmasındaki iç ve dış politikalara 

ilişkin eleştirileri nedeniyle bir yıl tutuklu kalmasının ardından 1964 yılında Türkiye’ye 

sürgün edilmiştir. Ankara’da kısa bir süre kaldıktan sonra Bursa’ya geçmiş ve akabinde 

Irak’ın Necef şehrine yerleşmiştir. Burada 13 yıl gibi bir süre yaşadıktan sonra Şah’ın 

Saddam Hüseyin’e baskı yapmasıyla Fransa’ya yerleşmiş ve Tahran’a döndüğü 1 Şubat 

1979 yılına kadar burada kalmıştır. Humeyni, Şah’ın politikalarını özellikle de dinî 

hususiyetler üzerinden eleştirerek Necef’te bulunduğu dönemde Velayet-i Fakih 

teorisini ortaya atmıştır. Bu teori, Hz. Peygamber sonrası dinî ve dünyevi yönetim 

yetkisinin masum imamlara geçtiği ancak son imam olan İmam Zaman’ın (mehdinin) 

ortadan kaybolmasıyla bir gaybet dönemine girildiği ve velayetin fakihe geçtiği iddiası 

üzerinedir. Devrim Muhafızları Ordusu’nun kurucularından olan Muhsin Refikdust’un 

hatıralarında, Tahran’a gelişinde milyonlarca insanın karşıladığını ve bindiği arabanın 

yollardaki kalabalık nedeniyle hareket edememesi üzerine bir helikopter vasıtasıyla 

taşınarak ilerleyebildiğini belirttiği Humeyni (bk. Allamiyan, 2008, s. 11), Tahran’a 

indikten sonra Behişt-i Zehra mezarlığını ziyaret ederek buradaki konuşmasında İslam 

vizyonunu ortaya koymuş ve hâlihazırda uygun bir ortamın varlığına şahit olmasıyla bu 

teoriyi ilk dönemlerden itibaren uygulamaya başlamıştır. Velayet’i Fakih ile tüm 

yetkileri bünyesinde toplaması günümüz İran’daki -örneğin şehir yönetiminde hem 

cuma imamlarının hem de valilerin söz sahibi olması gibi- devlet yapısındaki ikiliklerin 

de temel dayanağını oluşturmuştur.  

 

Bu teori temelinde teokratik bir yönetim biçimi benimseyen Humeyni’nin daha İran’a 

gelmeden sürgün hayatı yıllarında yönetimi sahiplenmek üzere Şah’a yönelttiği 

eleştiriler, dolayısıyla çoğunlukla dinî konular üzerinden olmuştur. Bu çerçevede 

ülkenin neredeyse tamamının dâhil edilebileceği ve bir güç enstrümanı olmasıyla 

kontrol ederek sokakları kışkırtabileceğini düşündüğü mersiye geleneğine yoğun olarak 

odaklanmıştır. Nitekim Devrim’den bir yıl önce 1978 yılında başlıca Muharrem 

alaylarının şeytani güçlere karşı direnişin bir tezahürü olduğuna yönelik “Muharrem: 

Kanın Kılıca Karşı Zaferi” bildirisini yayımlayarak devrimin temellendirileceği konuya 

işaret etmiştir ki bu ilgi karşılıksız kalmamıştır. Humeyni’nin İran’a gelmesi için 



93 

 

 

 

düzenlenen devrimci yürüyüşler sırasında “Biz Kufe halkı değiliz” şeklinde sloganlar 

atılması buna örnek teşkil etmektedir. Humeyni’yi Hz. Hüseyin ile ilişkilendiren ve bir 

kurtarıcı olan gören halk, Kufe halkının Yezid’e karşı Hüseyin’i savunmayışına karşın 

kendilerinin Şah’a karşı Humeyni’yi yalnız bırakmayacaklarına yönelik bir mesajdır. 

(Dabashi, 2005, s. 97). Bu mesaj Humeyni ve sonrasının da metaforlaştırıldığı bir hâle 

gelecek ve zalime karşı mazlum ikilemini ortaya çıkaracaktır. 

 

Kerbela felsefesinin Devrim’den sonra ilk kullanıldığı alan “444 Gün” krizidir. ABD 

tarafından Rıza Pehlevi’nin tedavi amacıyla ülkeye kabul edilmesinin ardından 1979 

yılında İranlı bir grup öğrenci, Tahran’daki ABD Büyükelçiliği’ni basmış ve 52 kişiyi 

rehin almıştır. Rehineler, 1981 yılında Almanya’da serbest bırakılsa da ABD-İran 

diplomatik ilişkileri kesilmiş ve İran’a bir dizi yaptırımlar uygulanmıştır. Bunun üzerine 

dönemin başkanı Jimmy Carter ve Humeyni arasında Yezid ve Hüseyin imgelemleri 

kullanılmaya başlanmıştır. Nitekim 1980-1988 yılları arasında süren sekiz yıllık İran-

Irak Savaşı’yla Humeyni, Kerbela ve Irak ikilemiyle ikinci bir defa bu gücü 

kullanabileceği bir alan kazanmış ve Kerbela 1, Kerbela 2 (Riggio, 1994, s. 120) gibi 

metaforları oluşturmuştur. İran-Irak Savaşı’nda asker sayısını arttırmak adına 

başvurulan adımlardan biri meddahlıktr. Meddahlar mersiyeleriyle “Kutsal Savunma” 

olarak zikredilen ve sonraları özel bir hafta olarak kutlanacak etki yaratmıştır. Bu 

dönemde halkı savaşa katılması için teşviklendiren meddahlar ve mersiyeleri arasında 

Sadık Ahengeran, Gulam Rıza Kuvayti Pur, Ekber Şeriati (Kerbela Kerbela), Cemşid 

Necefi (Pilotlar), Muhammed Gülriz (Zafer Sabahı) isimleri öne çıkmıştır (Thurfjell, 

2021, s. 309; İlna, 2023). Örneğin Sadık Ahengeran’ın savaş döneminde cephelerde 

söylediği ve askerler arasında popüler olan mersiyeleri arasında “Ey Leşkeri Sahip 

Zaman Amade Baş Amade Baş ( لشکر صاحب زمان آماده باش باش یا )” adlı mersiyesi şu 

şekildedir: 

 

Ey Mehdi’nin askerleri amade olun amade.  

Savaş sardı her yeri amade olun amade. 

 

Zordur ama ayrılmalı senin için bu dünyadan, 

Yiğitler bunu söyledi son anlarında Mevla’ya. 

 

 



94 

 

 

 

Bilirsin alınları daima aktır, 

Dünyadan Mevla’mız gibi koptular. 

 

Kan revan, aynı şehit erbapları gibi, 

Bizler aşkın elçileriyiz Dımeşk’in 21akan seliyiz. 

 

Ya Zeynep! nidalarıyla Saki’nin gücüyle, 

Küfrün hayat umudu kalmaz geride baki. 

 

Ey hemsiper! haydi aşina feryatla, 

Allahu ekber, Allahu ekber! 

 

Ey özgürlük rehberi!  

Amadeyiz amade. 

 

Seccade olur mevziler daima salavat dillerde, 

Her zaman sabır ve imanla gözleri yolda annelerin. 

 

Ben varsam aşkım da sonsuz ve paktır, 

Ben varsam düşmanın sonu helâktır. 

 

Şu canın bilirim sonu topraktır, 

Hüseyniyim ta kıyamet şehadet başı selamet. 

 

Son zamanlarıdır tağutun22 mermizin ucunda, 

Rehberimizin feryadı düşmanın kabusu oldu. 

 

Ey hemsiper! haydi aşina feryatla, 

Allahu ekber, Allahu ekber! 

 

Ey özgürlük rehberi! 

Amadeyiz amade (İlna, 2023). 

 

                                                 
21    Suriye’nin başkenti Şam’ın diğer adıdır. 
22 Tağut, yoldan çıkan anlamına gelmektedir. Kur’an-ı Kerim’de beş ayette Firavun’un yoldan 

çıkmışlığına atıf yapılarak dört ayette ise küfür anlamlarında geçmektedir (Yurdagür, 2010, s. 372). 



95 

 

 

 

 

Görsel 13: Sadık Ahengeran İran-Irak Savaşı sırasında cephedeki askerlere Ey Leşkeri Sahip 

Zaman Amade Baş Amade Baş mersiyesini okurken (Farsnews, t.y.). 

 

Gulam Rıza Kuvayti Pur’un “Dedim nereye? Dedi kana” mersiyesi ise aşağıdaki 

gibidir: 

 

Dedim nereye? Dedi kana. 

Dedim ne zaman? Dedi şimdi. 

 

Dedim sebep nedir? Dedi cünun. 

Dedim gitme, güldü ve devam etti. 

 

Dedim kimdi? Dedi yâr. 

Dedim ne söyledi? Dedi sebat. 

 

Dedim nedir seni mest eden? Dedi âşk şarabı. 

Dedim kal, duymayıp devam etti. 

 

O an kestim hayata yüreğimi, 

Taş kalpli Şimr ona doğru giderken. 

 

O, koşuyordu ben de koşuyordum, 

O, maktele doğru ben de katile doğru. 

 

O, oturuyordu ben de oturuyordum,  

O, sinesine ben de karşısına. 

 

O, çekiyordu ben de çekiyordum, 

O, belinden kılıcı ben de derinden bir ahı. 

 



96 

 

 

 

O, koparıyordu ben de koparıyordum, 

O, Hüseyin’in başını ben de dünyadan yüreğimi (Blogfa, 2018). 

 

 

Görsel 14: Gulam Rıza Kuveyti Pur, kutsal savunma sırasında askerlere sine vurdururken 

(Farsnews, 2012). 

 

Meddahlarca hakkın batıl ile olan mücadelesi şeklinde okunan mersiyelerle hamasi 

duyguların kabartılması ve motivasyonun sağlanması hedeflenmiştir. Öyle ki Kerbela 

şehitleriyle benzerlik kurulması açısından savaş sırasında şehit olanlar şehitlik 

durumuna göre nitelendirilmekteydi. Genç yaşta şehit olanlar Kasım’a, elleri kesilerek 

şehit olanlar Ebulfazl’a ve başları kesilerek şehit olanlar Hz. Hüseyin’e benzetilmiştir 

(Sengri, 2002, s. 55). Kerbela paradigmasının Irak üzerinde kullanılmasında, ülkenin 

konumu ile Hz. Hüseyin’in Yezid ile savaşındaki gerçek alan olması da etkili olmuştur 

(Dabashi, 2005, s. 97).  

 

1988 yılında yapılan ateşkes sonrası savaş bitse de mersiye kültürüyle teşviklendirilen 

askerlerin “Hz. Hüseyin vazgeçmedi ve şehit oldu. Bizler silahsız dahi kalsak 

savaşmaya hazırız.” gibi söylemlerinden ve savaşın durdurulması nedeniyle Haşimi 

Rafsancani ile Devrim Muhafızları Başkomutanı Muhsin Rezai’ye duyulan öfkeden 



97 

 

 

 

hareketle (Thurfjell, 2021, s. 309) mersiye geleneğinin etki alanın ne denli olabildiği 

görülebilmektedir.  

 

Kontrol işlevinin daha da fark edilmesiyle Pehlevi iktidarının Şii âyinlerine yönelik 

kestiği teşvikler yeniden başlatılarak fazlalaştırılmıştır. Bu çerçevede liderlerin 

televizyonlarda ve halka açık yerlerde yas âyinlerine ve mersiyeye önem atfettiği 

konuşmaları artarken meddahlığın özlük haklarının iyileştirilmesine yönelik yeni 

teşkilatlar da kurulmuştur. Meddahlığın bir meslek olarak sağlık özlük haklarına yönelik 

sorunlarına ilişkin Humeyni’nin emriyle kurulan Dabal b. Ali al-Khuzai Vakfı bunlar 

arasındadır (Darül Şifa ve Purkasım, 2013, s. 144). Yine yas âyinlerine bizzat katılarak 

desteğini gösteren Humeyni, meddahlığa verdiği öneme binaen Hacı Seyyid Kesrevi 

adında bir meddahı sürekli yanında tutmuş ve konuşmalarının akabinde mersiye 

okutmuştur (Thurfjell, 2021, s. 309). Humeyni dönemi sonrası dinî liderlik makamına 

geçen Ali Hamenei devrinde de teşvikler son hızıyla devam ettirilerek günümüze kadar 

gelmiştir. Dinî lider huzurunda yılda bir defa toplanılan Devrim Muhafızları 

toplantılarında meddahların özel bir yeri bulunurken seçimlerde popüler meddahların 

desteklediği adayların kazanma ihtimalinin arttığı kamusal bir alan da oluşmuştur. 

Sazman-ı Tebligat-i İslami adıyla İslami İrşat Teşkilatının 2017’deki resmî verilerine 

göre ülke genelinde kayıtlı 80 bin meddah ve 93 bin dinî heyet bulunmaktadır (Tasnim, 

2017). Günümüzde pek çok hüseyniye ve takiyede icra edilen merasimler aynı zamanda 

devlet tarafından teşviklendirilen dinî heyetler eliyle de kurumsallık kazanmıştır.  

 

1.3. KAVRAM VE RİTÜEL AÇISINDAN UYGULAMALARI 

 

1.3.1. Muharrem, Tasua ve Aşura  

 

Kur’an-ı Kerim’de ay ismi olarak geçmese de saldırıya uğranması haricinde savaşın 

haram olduğu aylar arasında söz edilerek saygı duyulması emredilen ve hicri takvimin 

ilk ayı olan Muharrem, Lisanü’l Arab ve İbn Düreyd’in Cemheretü’l-Luga’daki 

anlamıyla yasak, haram ve kutsal anlamlarına gelmektedir (Yaşaroğlu, 2020, s. 4). Bu 

ayda Hz. Ali’nin oğlu Hz. Hüseyin’in Muharrem ayının 10. gününde Kerbela’da 

öldürülmesine binaen muhtelif âyinler uygulanarak yasın hatırlatılması sağlanmaktadır.  



98 

 

 

 

Tasua Muharremin dokuzuncu günüdür. Tarihî anlatıda bugün Şimr Kerbela’ya 

ulaştıktan sonra Hüseyin’e karşı mücadele etmesi, etmemesi durumunda görevi 

kendisine devretmesine yönelik Yezid’in emrini Ömer b. Sa’d’a iletmiştir. Ancak Sa’d 

bunu reddederek görevi kendisinin ifa edeceğini belirtir. Bunun üzerine başlayan savaş 

hazırlıklarını gören İmam Hüseyin, Ebulfazl olarak bilinen Hz. Abbas vasıtasıyla bir 

günlük mühlet ister. Bu sırada Şimr, kendisi ile kardeşlerine yönelik af fermanı 

(ammanname) getirdiğini söyleyerek kabul etmesini ister fakat Ebulfazl teklifi geri 

çevirir (Belâzuri, 2021, s. 345-355). Bu hadise dolayısıyla İmam Hüseyin’e sırtını 

dönmeyen Ebulfazl, Tasua gününde çokça konu edilerek yiğitliği ve faziletleri 

mersiyelerle dile getirilmektedir.  

 

Aşura günü ise aşr, aşir veya ışr kökünden türemiş ve Hz. Musa ile kavminin 

Firavun’dan kurtularak Yahudilerin oruç tutmakla mükellef olduğu gün; Hz. 

İbrahim’den bu yana oruç tutulan gün; Hz. Âdem’in ve Hz. Davud’un tövbesinin kabul 

edildiği gün; Hz. Yunus’un balığın karnından çıkarıldığı zaman; Hz. Peygamber’in 

Mekke’den Medine’ye hicret ettiği gün olduğuna yönelik görüşlerin (Yavuz, 1991, s. 

25) yanı sıra özellikle Şiiler tarafından dramatik biçimde tekrarlanagelen Muharremin 

10. gününe tekabül etmesi ve özellikle de Hz. Hüseyin’in öldürülmesi sebebiyle önem 

atfedilerek hatırlandığı gündür.  

 

Muharremin birinci gününden 10. gününe kadar uygulanan bu âyinler sadece Şiilerle 

sınırlı olmayıp Sünni mezhebin hâkim olduğu coğrafyada da hatırlanarak 

uygulanmaktadır. Şii âyinlerine konu olması ve Muharrem ayında düzenlenmesiyle 10. 

güne kadar bu aydaki önemli bazı olaylar şu şekilde sıralanabilir: Muharremin birinci 

günü: Medine halkı, Yezid’in halifeliğine karşı çıkarak Abdullah b. Hanzale’ye biat etti. 

Bunun üzerine Yezid, Müslim b. Ukbe’yi bu problemi çözmek için görevlendirdi. 

Medine’ye üç günlük mühlet verilmesi ardından yaşanan Harre Savaşı başladı ve 

Hanzale ile sekiz oğlu öldürüldü. 

 



99 

 

 

 

Muharremin ikinci günü: Hz. Hüseyin ve takipçileri Kerbela ovasına gelerek burada 

çadır kurdular. Kufe Valisi Ubeydullah tarafından görevlendirilen Hür b. Yezid, 

Hüseyin’in gelişini bildirdi.  

 

Muharremin üçüncü günü: Mekke’ye doğru giderken Kufelilerin mektuplarıyla yönünü 

değiştiren Hz. Hüseyin, üçüncü gün Kufelilere cevap verdi. Rey Valisi olan Ömer b. 

Sa’d’a Hüseyin’in durdurulması emredildi. Bunun üzerine Sa’d Kerbela’ya geldi.  

Muharremin dördüncü ve beşinci günü: Hüseyin’in Kufe’ye gönderdiği elçi Kays b. 

Musahhar Ubeydullah b. Ziyad’ın emriyle öldürüldü.  

 

Muharremin altıncı ve yedinci günü: Ömer b. Sa’d, Hüseyin ile görüşmesinin akabinde 

cevabı Ubeydullah b. Ziya’da iletti. Aynı zamanda da Amr b. Haccac’ı görevlendirerek 

suyun kesilmesini sağladı.  

 

Muharremin sekizinci ve dokuzuncu günü (Tasua): Kerbela’daki çadırlar kuşatıldı. Bu 

sırada Hz. Abbas, Sa’d’dan bir günlük süre istedi. Şimr b. Zülcevşen Kerbela’ya vardı. 

Hüseyin savaşın ertelenmesini istese de son hazırlıklar tamamlandı.  

 

Muharremin 10. günü (Aşura): Sa’d’ın ordusu savaşı başlattı. Şimr b. Zülcevşen 

Hüseyin’e her taraftan saldırılmasını emretti ve Sinan b. Enes Neha’i Hüseyin’in başını 

kesti (diğer günler için de bk. Neishabouri, 2010).  

 

Muaviye’nin akabinde Yezid’in bir seçim olmadan halife olması pek çok muhalif 

arasında gruplaşmalara sebep olmuştur. Hz. Hüseyin’in Kufe’deki destekçileri, Yezid’e 

karşı kendisini destekleyeceklerine dair mesajlarıyla halifeliğe kendisinin talip olmasını 

istemekteydi. Bir müddet tereddüt içinde kalsa da Hüseyin bu çağrıya karşılık vermeye 

karar vermiştir. Bunun üzerine yaklaşık 70 kadar adamıyla Kufe’ye gider. Muharremin 

ikinci günü Kerbela ovasına gelen İmam Hüseyin, Ömer b. Sa’d’ın yanındakilerle 

beraber teslim olması isteğine savaşla karşılık verir. Öğleden sonraya kadar süren 

savaşta Hz. Hüseyin ile ailesi şehit edilir. İmamın ölümü başta bölge halkı tarafından 

olmak üzere büyük bir tepkiye sebep olur. Kufe halkı ölümüne karşı çıkamadıkları için 



100 

 

 

 

et-tevvabun (tevbe edenler) olarak bilinen hareketi oluşturmak üzere pişmanlıklarını 

dile getirdikleri Kerbela Hadisesi sonrası ilk yas âyinlerine uygulayarak ağlamaya ve 

göğüslerini dövmeye başlarlar. Zamanla imamların ve takipçilerinin evlerinde 

düzenlenen taziye meclisleri, sonraları yılın herhangi bir zamanında yapılmaya başlanır. 

Emeviler Dönemi’nde geniş halk toplantılarıyla icra edilen Muharrem törenlerinde Hz. 

Hüseyin’in hikâyesinin anlatıldığı makteller okunmuştur. Büveyhiler Devri’nde ise 

dükkânlar ve pazarların kapatılmasıyla (bk. Ayoub, 2011a) tüm topluğunun katılım 

gösterdiği törenlere dönüşerek günümüze kadar gelişimini sürdürmüştür.23  

 

1.3.2. Şam-ı Gariban ve Mum Yakmak 

 

Garipler akşamı anlamına gelen Şam-ı Gariban, Hz. Hüseyin’in ölümü sonrası yaşanan 

matem günüdür. Hüseyin şehit olduğu vakit, Ömer b. Sa’d tarafından kaldıkları 

çadırların yağmalanarak yakılması emredilmiştir. Çadırların yakıldığını ve yedi 

kardeşinin birden öldürüldüğünü gören Hz. Zeynep’in feryatlar içinde ilk ağıtı yaktığı 

belirtilmektedir. Hüseyin’in de içinde olduğu yetmiş iki kişinin başı ve cesetleri Şimr 

vasıtasıyla Ubeydullah b. Ziyad’a gönderilir. Bu gece Ömer b. Sa’d ise Kerbela’da kalır 

ve geride kalan ölüleri defnederek diğer esirleri Kufe’ye götürür. Olaydan sonra kimse 

tarafından teselli edilmeyen ve yalnız bırakılan Hz. Zeynep için sonraları Şam-ı Gariban 

günü anılan vakitte yalnız olmadığını hatırlatmak ve onu teselli etmek adına matemler 

düzenlenmekte ve mersiyeler okunmaktadır. Bugün diğer matemlerden farklı olarak 

ışıklar yerine mumlar yakılır. Düzenlenen törenlerde gece, mumların yanı sıra temsili 

çadırların yakılmasıyla aydınlatılır (Mohsenzadeh, 2012, s. 159; bk. Belâzuri, 2021; 

Qumi, 2022, s. 485). 

 

Bununla beraber insanlar arasında paylaşılmak suretiyle yakılan mumlar; dileklerin 

yerine getirilmesi, hasta çocukların iyileştirilmesi, çocuğu olmayanlara şifa getirmesi, 

mumun uzun yanmasına yönelik dileklerinin gerçekleşmesi gibi halk inançlarıyla 

birleşerek yeni gelenek formlarının oluşmasına da neden olmuştur.  

                                                 
23 Muharrem törenlerine ilişkin 10 ya da 13 gün boyunca gerçekleştirilen gelenekler ve ritler bölgeden 

bölgeye değişiklik gösterebildiği için bu bölümde ele alınmamıştır. Bu konuya Zencan İli üzerinden daha 

sonraki bölümlerde detaylıca değinilmiştir.  



101 

 

 

 

 

 

Görsel 15: Kerbela’da icra edilen Şam-ı Gariban törenlerinde mum yakma örneği (Iqna, 2023). 

 

 

Görsel 16: Zencan’da Şam-ı Gariban günü mum yakma merasimi (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 



102 

 

 

 

 

Görsel 17: Zencan’da Şam-ı Gariban’da mumların yakıldıktan sonra paylaşılması (Hüseyniyeyi 

Azam, 2023). 

 

1.3.3. Erbain 

 

Kelime anlamıyla 40 manasına gelen Erbain, Hz. Hüseyin’in şehadetinin gerçekleştiği 

Aşura gününden 40. gününe denk gelen Safer ayının 20. günün her yıl düzenli bir 

şekilde anıldığı anma günüdür. Hüseyin’den sonra ailesinden ve takipçilerinden sağ 

kalanlar Kerbela’dan Şam’a Yezid’in sarayına götürülmüş ve akabinde tekrar 

Kerbela’ya getirilmiştir. Bugüne önem atfedilmesindeki bir diğer sebep de Hüseyin’in 

kesik başının bugünde mezarına defnedilerek vücudunun tamamlandığına yönelik 

rivayettir (Fettal Nişaburi, 1987, s. 270). Dolayısıyla bu anma gününde Bağdat’tan 

Kerbela’ya, Kufe’den Kerbela’ya ya da Necef’ten Kerbela’ya yaya bir şekilde gidilerek 

hem tarihî anlatı tekrarlanmakta hem de Kerbela’ya varılarak Erbain ziyareti 

gerçekleştirilmektedir. Bununla beraber İran sahasında Kum ve Meşhed gibi şehirlerde 

taklit yoluyla ziyaretler düzenlenmekte; Isfahan, Yezd, Zencan, Erdebil, Tebriz vd. 

şehirlerde de Muharrem törenlerinin devamı olarak etkinlikler devam etmektedir. Pek 

çok hadisle desteklenen bu ziyaretlere binaen İmam Hasan Askeri ve İmam Cafer es-

Sadık gibi imamlardan ziyaretnameler ve ziyaret sırasında yapılması gerekenlere 

yönelik tavsiyeler dile getirilmiştir. Bu ziyaretin ilk defa Hz. Peygamber’in 



103 

 

 

 

sahabelerinden Cabir bin Abdullah Ensari ile Atiyye el-Avfi tarafından Medine’den 

Kerbela’ya gelerek gerçekleştirildiği bilinmektedir. Medine’de Hz. Hüseyin’in 

ölümünün bildirildiği bir ses duyulması üzerine Ensari Kerbela’ya doğru yola çıkmıştır. 

40. gün imamın mezarına ulaşmıştır. Ensari’nin ilk olarak Fırat Nehri’nde yıkandığı ve 

sonrasında beli ile omzuna kadife bir bez sardığı aktarılmaktadır. Hz. Hüseyin’in mezarı 

başına geldiğinde eliyle dokunacağı sırada bayılmıştır. Kendine geldiğinde ise üç kez 

Ya Hüseyin! diyerek geri dönen esir kafilesi ve yerel halk ile birlikte ağıt tutmaya 

başlamıştır (Ayoub, 2011b; Hac ve Ziyaret Araştırmaları Enstitüsü, 2015, s. 35-40; 

Cevahiri, 2015, s. 24-37). 

 

Bu ilk ziyaretten günümüze geleneğin sürdürülmesi daha geniş çaplı katılımlarla devam 

ettirilmiştir. Nitekim İran’ın resmî haber ajansı IRNA’ya göre tarihinin en fazla 

katılımcı sayısına ulaşıldığı 2015 yılında erbain merasimlerine 27 milyon insan 

katılırken 2023 yılı için bu sayı 22 milyon olarak hesaplanmıştır (Irna, 2015; Irna, 

2023a). Erbain törenleri katılımcı sayısındaki fazlalık nedeniyle sadece Safer ayının 20. 

günüyle sınırlandırılmayarak Aşura gününden Erbain gününe kadarki olan 40 günlük 

süre boyunca devam ettirilmektedir. Ziyaret üzere yürüyüşlerin yapıldığı Erbain 

merasimlerinde, güzergâh boyunca çeşitli mevkibler aracılığıyla yemeklerden ve 

içeceklerden oluşan adaklar dağıtılarak katılımcılar teşviklendirilmekte ve Şii 

felsefesine ilişkin konuşmalar yapılmaktadır. Ayrıca kırmızı, yeşil, siyah bayraklar 

taşıyan alaylar eşliğinde doldurulan caddelerde meddahlarca okunan mersiyelere 

sinezenliklerle cevap verilerek günün anlamı ve önemini arttırmaya yönelik matemin 

hatırlanışı sağlanmaktadır. 

 



104 

 

 

 

 

Görsel 18: Meşhed’de 2023 yılı Erbain törenlerinde erkekler bölümüne ait bir kesit 

(Heyderiyyun Zencan, 2023). 

 

 

Görsel 19: Meşhed’de 2023 yılı Erbain törenlerinde kadınlar bölümüne ait bir kesit 

(Heyderiyyun Zencan, 2023). 

 



105 

 

 

 

 

Görsel 20: Zencan’da Muharrem törenleri için hazırlanan bir mevkib örneği (2023). 

 

 

Görsel 21: Erbain ziyareti üzerine Necef’ten Kerbela’ya gerçekleştirilen yürüyüşte küçük 

tezgah arabaları üzerinde meddah performansından ve yol kenarlarındaki mevkiblerden bir kare 

(2023). 

 



106 

 

 

 

 

Görsel 22: Meşhed’deki Erbain merasimlerinde görev alan Zencanlı Meddah Cevad Resuli ile 

elinde mersiye yazılı metniyle Gulam Rıza Eyniferd’in oğlu Meddah Hüseyin Eyniferd kürsü 

üstünde ve kalabalığın ortasında (Heyderiyyun Zencan, 2023). 

 

1.3.4. Alem ve Alamet 

 

Bir işaret ya da bayrak anlamlarına gelen alemin (‘alam, ‘elâm, ‘alâ’em) çoğulu 

alamettir (‘alâmat). Erken dönemlerde bu kelime Farsçada nesân sancak ya da standart 

bayrak ve yakın zamanda ise perçem olarak kullanılmıştır. Türkçede ise bayrak ya da 

standarttan biraz daha büyük olarak sancak manalarında kullanılagelmiştir. Nitekim 

Osmanlı Devleti’nde bir bölgenin ayrımında ve kontrol altında olduğunu göstermesi 

açısından sancaklarda alemler kullanılırdı. Bu alemler genellikle sancakların en üst 

kısmında yer alır ve padişahı temsil etmesi açısından değerli madenlerle süslenirdi 

(Pakalın, 1946, s. 47; Erdem, 1989, s. 352-354). Timur Dönemi’nde de alemlerin 

kullanıldığı bilinmektedir. Bir amblem ya da bir sembol olarak büyük çadırların en 

üstünde bulunur ve parlatılmış bakırdan bir elma ve üzerinde bir hilâl bulunan alemler 

uzun direklerle desteklenirdi (bk. Calmard and Allan, 2011).  

 

Günümüz İran’da kullanılan alemlerin izleri Safevi Dönemi’ne uzanmaktadır. Türk-

Moğol bozkırlarından gelen ve önceleri askerî sonraları ise sivil hayatta da kullanılmaya 



107 

 

 

 

başlayan kötülüğü uzaklaştırma anlamında apotropeik bir sembol olarak kullanılan 

tüqler ya da alemler, Moğollar sonrası Safevilerle birlikte sonraları daha çok dinî 

alanlarda kullanılmasına zemin oluşturmuştur. Böylece hem askerî hem de dinî işlevini 

sürdürerek Kerbela Hadisesi’yle temellendirilmiştir. Alemin Kerbela Hadisesi ile olan 

temellendirilmesi bir alemdarı (sancak taşıyıcısı) olarak Hz. Hüseyin’in kardeşi Hz. 

Abbas’ın (Ebulfazl) Kerbela’da sancağı taşımasından ileri gelmektedir. Fırat 

Nehri’nden susuzluklarını gidermek için su almaya gittiği vakitte Yezid’in askerleri 

tarafından öldürülen Ebulfazl’ı temsilen daha çok Muharrem törenlerinde alemlere yer 

verilmektedir. Ebulfazl’ın ölümü sonrası alem yere düşse de Şiiler buna sahip çıkmak 

adına her yıl tekrar ayağa kaldırmaktadır.  

 

Modern sancaklar genellikle kakmacılık işiyle altın olarak kakılmış çelik perdelerden 

oluşmaktadır ve bu nedenle çok daha eski zamanlardan beri üretimin sürekliliğini 

göstermektedir. İran’daki modern Şii âyinlerinde kullanılan bir alem sancağı temelde üç 

parçadan oluşmaktadır: Öncelikle haça benzeyen yatay bir metal çubukla donatılmış 

güçlü bir asa; ikincil olarak her iki yanında metal ejderha başlarıyla çevrili merkezî 

asanın tepesine sabitlenmiş bir mızrak ucu bıçağı, çapraz çubuğa sabitlenmiş daha 

küçük mızrak ucu bıçakları genellikle merkezi olanı çevrelemektedir; son olarak ise 

çapraz çubuk üzerinde çeşitli metal nesneler; bunlar arasında hayvan temsilleri (aslan, 

güvercin, insan başlı ve balık kuyruklu kuş gibi melezler, ejder, geyik, koç, deve, horoz 

ve tavus kuşu vd.) cami maketleri gibi diğer metal nesneler ve mızrak uçlarından sarkan 

küçük çanlar yer almaktadır. Alem üzerindeki semboller çocuksuzluğu gidermek üzere 

doğurganlığı, hastalıkların son bulması gibi anlamların yüklendiği güç, hâkimiyet ve 

koruyuculuk sembolleriyle ilişkilendirilmektedir. Bununla beraber dinî niteliğin 

taşınması adına Kur’an’dan ayetlere yer verildiği gibi Allah, Muhammed, Ali, Hüseyin 

ve ailesinden isimlerin de işlendiği alemler bulunmaktadır (bk. Calmard and Allan, 

2011). 

 



108 

 

 

 

 

Görsel 23: Soldaki görselde Allah, Muhammed ve Ali yazan temsili bir alem (Calmard and 

Allan, 2011). 

 

Merasimler sırasında alaylar eşliğinde taşınan sancaklar heyetlere, mahallelere, gruplara 

göre farklı çeşitlerde ve türlerde olabilmektedir. Böylece alemler yoluyla grubun kimliği 

de ön plana çıkarılmaktadır. Halk arasında alemlere ilişkin çeşitli anlatılar 

dolaşmaktadır. Hemedan’da Seid Eynceferi adlı kaynak kişi, gençlik döneminde bir 

Mmuharrem töreninde alemdarlığa giriştiğini, alemlerin çok ağır olması nedeniyle sağ, 

sol kanat ve orta direkten olmak üzere en az üç kişi tarafından taşınabildiğini belirttiği 

alemi, inancından aldığı kuvvetle tek başına taşıdığını aktarmıştır (KK-23). Bununla 

beraber alemlerin ağırlığı nedeniyle kalp krizi geçirerek ölen ya da ağırlığa bağlı sağlık 

sorunları oluşan kişiler de bulunmaktadır (bk. Tasnim, 2015).  

 

Alemlerin ağırlığının sağlık sorunlarına neden olduğu, üstündeki ejder gibi figürlerin 

Çin ve Hint menşeili olduğu ve yine Hz. Hüseyin’e Kerbela’da yardım için geldiği 

belirtilen cin ve mezarını koruduğu söylenen aslan gibi figürler nedeniyle ulema 

sınıfının bir kesimi tarafından batıl olduğu görüşlerinden hareketle alemler, şimdilerde 

törenlerde çok fazla sergilenmemekte daha çok Tasua ve Aşura günlerinde dışarıya 

çıkarılmaktadır. Günümüzde Muharrem merasimlerinde sergilenen alemlerin kullanımı; 

İran, Pakistan, Azerbaycan, Hindistan ve Afganistan’ın yanı sıra Türkiye’de Caferiliğin 

yoğun olduğu Iğdır ve çevresinde de görülmektedir.  

 



109 

 

 

 

 

Görsel 24: Hemedan’daki Abbas-ı Koşte Hüseyniyesi’nin alem sancağı (2023). 

 

 

Görsel 25: Zencan’daki Hüseyniyeyi Azam’ın alemi. Söz konusu alemin Hüseyniyeyi Azam’ın 

inşası sırasındaki kazılardan çıkarıldığı halk arasında yaygın bir inançtır (2023). 

 



110 

 

 

 

 

Görsel 26: Hüseyniyeyi Azam’ın aleminin Aşura günü dışarıya çıkartılması ve sergilenmesi 

(Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

 

Görsel 27: Zencan’daki Veli Asr Takiyesi’nin alemi (2023). 

 

1.3.5. Alay/Deste  

 

Muharrem törenlerinde mescitlerde, takiyelerde, hüseyniyelerde veya sokaklarda 

mersiyelere sine vurarak ritmik olarak eşlik eden çeşitli gruplara deste denilmektedir. 



111 

 

 

 

Bu desteler genellikle dinî heyetlerce oluşturulurken mahalleye, bir gruba ya da bir 

mescide özgü desteler de olabilmektedir. Desteler kendilerine dinî mahiyetlerini ön 

plana çıkarmak adına İmam Hüseyin, Abbas (Ebulfazl), Zeynep, Sakine, Ali Asgar vd. 

gibi önde gelen şahsiyetlerin isimlerini verirler. Bununla beraber isimlerin seçilmesi 

grupların da özelliğini belirleyebilmektedir. Örneğin Ali Asgar desteleri Hz. Hüseyin’in 

oğlu olması ve Kerbela’da öldürülmesi dolayısıyla genellikle çocuklardan oluşmaktadır.  

Siyah veya yeşil kıyafetler24 içinde çeşitli şekillerde icralarını gerçekleştiren desteler 

muhtelifliğinin yanı sıra temelde alemdar, meddah, bayrakçılar, sinezenler ve grubu 

müzikle destekleyen enstrüman ekibinden oluşmaktadır. Alemdarlar, destenin veya 

bağlı olduğu heyetin ya da mescidin alemini taşımakla görevli kişilerdir. En az üç 

kişiden oluşan alemdarlar, destenin alacağı yol boyunca alemi taşırken alemin ağırlığı 

nedeniyle yer yer değişiklik yapabilmektedirler. Şimdilerde alemler daha çok Aşura ve 

Tasua günlerinde çıkarıldığından alemdarlığın da işlevi azalmaya başlamıştır. 

Alemdarın akabinde (bu durum bazen tam tersi olabilmektedir) bazen doğrudan 

yürüyerek bazen de yüksekte olacak şekilde etrafı hoparlörle donatılmış bir araç 

vasıtasıyla grubun önünde ilerleyen meddah gelmektedir. Meddah okuduğu mersiyelerle 

destenin sine veya zincir ritminin yanı sıra sebkini de (ilerleyiş tarzını) 

belirleyebilmektedir. Ancak sokaklarda gerçekleşen törenlerde genellikle desteler 

karşılıklı bir biçimde iki sıra şeklinde ilerlemektedir. Meddahın ardından destelerin 

önünde, arkasında veya etrafında olacak şekilde bayrakçılar bulunmaktadır. Bayrakçılar, 

desteyi takiben üzerinde yer alan dinî sloganlı ya da dinî içerikli bayrakları taşırken öte 

yandan meddahın desteye tekrarlattığı ara kısımlara da eşlik ederler. Destelerin 

törenlere hazırlıkları deste başı tarafından desteye metinlerin ezberletilmesiyle 

başlamakta akabinde ise tonlamaya dikkat edilmesi için prova tekrarlarıyla 

desteklenmektedir (And, 2018, s. 45).  

 

                                                 
24 Siyah kıyafetler yası, yeşil renk ise Hz. Peygamber’i simgelemektedir (And, 2018, s. 44). 



112 

 

 

 

 

Görsel 28: Zencan İnkılab Meydanı çıkışı Hüseyniyeyi Azam’a bağlı bir deste (2023). 

 

Zencan’da mersiye geleneğine yönelik yapılan alan çalışması sırasında destelerin 

önlerine desteyi temsil eden sembollerin veya destenin isminin yazılı olduğu çeşitli 

bayraklar ya da bezden afişler aracılığıyla yardım toplandığını gözlemlenmiştir. Bu 

yardımlar dinî heyetler vasıtasıyla törenlerin giderlerinde kullanılmaktadır. 

 

 

Görsel 29: Zencan’daki törenlerde desteler için toplanan yardımlar destelere özgü perçemlere 

iğnelenmektedir (2023). 

 



113 

 

 

 

1.3.6. Sinezen/Zincirzen  

 

Sinezenlik, Farsça sinezaniden gelen göğüs vurma hareketidir. Temelde Hz. Hüseyin’in 

şehadeti sonrası çektiği acılara katkıda bulunmak üzerine gerçekleştirilen bir tür çileyi 

temsil etmektedir. Arap toplumunda ölünün arkasından yüz çizme, vücuda vurmanın bir 

biçimi olarak göğse vurma şeklinde gelişmiş ve İslamiyet’in etkisiyle de İran’da da ifa 

edilmeye başlamıştır. Bir âyin olarak icrası ise Safevi Dönemi’nde gelişmiştir.25 

Nasıreddin Şah Dönemi’nde özellikle gelişen yas alayları etrafında ritmik müziklerle 

göğüs dövülmesi daha da ileriye taşınarak kadınların da daha fazla dâhil olduğu bir hâle 

gelmiştir. 1955 yılında Pehlevi iktidarınca Iraklı bir Şii alim olan Şeyh Hibatuddin 

Şehristani’nin özellikle zincir vurma üzerine fetvası nedeniyle bu âyinler yasaklansa da 

Devrim sonrası oluşan uygun zeminle birlikte günümüzde Muharrem törenlerinde 

sıklıkla uygulanmaktadır (İbn Hanbel, 1992, s. 274; bk. Mezahiri, 2016; Haydari, 2016, 

s. 108). Sine vurma âyini, iki veya daha fazla sütunlar şekilde dizilen desteler tarafından 

icra edilmektedir.26 Sıralama genellikle karma olurken en önde özellikle İran-Irak 

Savaşı gazilerinin olduğu ve akabinde orta yaşlıların, sonda ise gençlerin geldiği sıralar 

da mevcuttur. Meddahın okuduğu mersiyelere eşlik edecek şekilde sinezenler ritme göre 

göğse, omuza veya başa vurmaktadır. Bununla beraber zincirzenliğin sinezenlikten farkı 

ise bu icranın zincirle gerçekleşmesi ve sırta vurulması biçiminde olmasıdır.  

 

Sinezenlik ve zincirzenlik vuruş biçimlerine göre farklılıklar arz etmektedir. Temelde 

dört şekilde icra edilebilen vuruş biçimlerinden ilki: Vahid adı verilen yavaş ritimli 

vuruştur. Bu biçimde, vuruşlar birkaç saniyelik aralıklarla yapılırken meddahın 

mersiyeyi okuduğu kısımlardaki ara boşluklarda sesin net bir şekilde duyulması 

açısından güçlü bir şekilde vurulmaktadır.  

 

Ağır vurma olarak adlandırılan bir diğer şekil, aradaki saniye farkının indirilerek birer 

saniye arayla vurulmasıdır. Şur olarak adlandırılan üçüncü biçim, aralarındaki zaman 

boşluğu son derece sınırlandırılarak art arda gerçekleştirilmektedir.  

                                                 
25 Safevi Dönemi’nde ülkeyi ziyaret eden seyyahların notlarında sinezenliğe veya zincirzenliğe ilişkin çok 

fazla bilgi bulunmaktadır. Detaylı bilgi için “Tarihî Gelişim” başlığı altındaki dönemlere bakınız. 
26 Halk arasında sinezenliğin Türk ya da Fars sebklerinde ayrımları bulunmaktadır. Bu konuya ileriki 

bölümlerde değinilmiştir. 



114 

 

 

 

 

Son olarak ikili, üçlü veya dörtlü vuruşlar bulunmaktadır. Yine art arda olacak şekilde 

iki, üç ya da dörtlü vuruşlar yapılırken her vuruş sonrası geçilen diğer aşamada kısa ara 

boşluklar bulunmaktadır (Mezahiri, 2016, s. 296-298).  

 

Vuruş âyinleri arasında kama ve çivili zincirler ile vücuda vurma biçimleri de vardır. 

Ancak vücutta ciddi izler bırakan bu vuruş şekilleri, dış basında olumsuz intiba 

bırakarak Muharrem âyinlerinin sorgulanması, ülkeye giren yabancı turist sayısında 

azalmaya sebep olacağı ve başta Dinî Lider Ali Hamenei’nin27 yanı sıra ulema 

sınıfından bazı kişilerce de eleştirilmesi nedeniyle halka açık alanlarda oldukça azaltılsa 

da bazı şehirlerde ve özel mekânlarda gerçekleştirilen törenlerde devam ettirilmektedir. 

Halkın fazlasıyla katılım gösterdiği Tasua ve Aşura günlerinde sinezenlik ya da 

zincirzenlik için ikili sütun sıraları oluşturulamaması nedeniyle icralar, büyük halkalar 

biçiminde gerçekleştirilmektedir.  

 

  

Görsel 30: Tasua günü Zencan’da icra edilen törenlerde üçlü vuruş biçiminde zincirzenlik 

yapan bir deste grubu (2023). 

                                                 
27 Hamenei, 2004 yılında Uzmanlar Meclisi toplantısında yaptığı konuşmada kamazenlik ile ilgili 

görüşlerini şu şekilde dile getirmiştir. “Bizim düşüncemize göre kamazeni kesin bir şeriat ihlaliydi ve hâlâ 

da öyledir. Neden bazı yerlerde bu konularda hurafeler var? Bunlar saf batıl inançlar değil, en azından 

günümüz dünyasında, günümüz küresel kültüründe, evlerimizde, gençlerimizde, kızlarımızda, 

oğlanlarımızda yaygın olan rasyonellikler içerisindedir. Bu durum uygunsuz bir reaksiyona neden 

olacaktır. Bunlar dünyanın neyi sevip neyi sevmediğini söylememiz gereken şeriat görüşlerinden 

değildir” (Keyhan, 2016, s. 8). 



115 

 

 

 

 

 

Görsel 31: Hüseyniyeyi Azam avlusunda ortada meddahın yönlendirmesiyle halka şeklinde icra 

edilen sine vurma âyini (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

 

Görsel 32: Aşura gününde Zencan İnkılab Meydanı’nda toplanan halk ve kalabalığa rağmen dar 

alanda iki sütunda, ancak geniş alanda halka biçiminde gerçekleştirilmeye çalışılan sine vurma 

âyini (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

1.3.7. Bebek Buluşmaları Âyini (Şir Haregan-ı Hüseyni) 

 

Mersiye geleneğini teşviklendirme adına yeni üretilmiş bir âyin olarak Şir Haregan ilk 

defa 2002 yılında Tahran’da gerçekleştirilmiştir. Muharrem ayının ilk cuma gününde eş 



116 

 

 

 

zamanlı olarak hüseyniyelerde ve takiyelerde buluşan anneler, çocuklarını da getirerek 

yas törenini icra etmektedir. Kerbela Hadisesi’nde şehit düşen çocuklar anısına 

düzenlenen bu törende kadınlar, Muharrem törenlerinde kullanılan malzeme 

dükkânlarına günler öncesinden giderek çocukları ve kendileri için kıyafetleri 

seçmektedir. Bebekleriyle beraber yeşil eşarplar, elbiseler ve kafa bantları takan 

kadınlar, Hz. Hüseyin’in Kerbela’daki bebeği Ali Asgar için yas tutarak sembolik 

beşiklerini de mescitlere getirirler. Bebeklerin başlarındaki kafa bantlarında Ali Asgar 

yazıları bulunmaktadır. Böylece süt çağında Kerbela’da öldürülen Ali Asgar’ın yası 

tutulurken aynı zamanda İmam Zaman olarak addedilen mehdinin de tekrar dirilerek 

bunun hesabının sorulması için adaklar verilmektedir (Ali-Asghar, t.y.). 

 

Âyin sırasında kadınlar, kucaklarındaki çocuklarla mecliste bulunan meddahın mersiye 

konulu lalaylarına eşlik ederken bir yandan da “Ben, annem, babam ve 

çocuğum/çocuklarım sana feda olsun ey Ebu Abdullah” nidalarıyla çocuklarının ileride 

iyi bir asker olacaklarına dair yeminler etmektedir. Ebu Abdullah (Eba Abdullah), İmam 

Hüseyin ve İmam Caferi Sadık’ın künyesidir. Böylece Hüseyin’in ölen bebeğinin 

yasıyla kadınlar çocuklarını bu uğurda feda edebileceklerini dile getirmektedir. Törenin 

sonlarına doğru yapılan bu adak okumasında okunan yemin metinlerden biri de şu 

şekildedir: Ey zamanın sahibi, yükselmene yardımcı olmak için çocuğumu adak olarak 

sana sunuyorum. Onu yakınınızda bulunması için seçin ve koruyun. Ya Hüseyin! Ya 

Ali Asgar! Bununla birlikte hasta veya felçli çocuklar da bu âyine getirilerek edilen 

dualarla şifa bulacağı inancı bulunmaktadır. İnancın etkisinin arttırılması adına söz 

konusu çocuklar meddahların icralarını gerçekleştirdiği sıralarda kucaklarına 

verilmektedir. Bu âyin günümüzde İran, Irak, Suudi Arabistan, Bahreyn, Kuveyt, 

Suriye, Lübnan, Kanada, Amerika, Almanya, Türkiye, Danimarka, Fransa, Avustralya, 

İsveç ve Tayland gibi dünyanın farklı ülkelerinde düzenlenmektedir (Abadis Dictionary, 

t.y.b). 

 



117 

 

 

 

 

Görsel 33: Hüseyniyeyi Azam’da Şir Haregan Âyini (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

Görsel 34: Şir Haregan töreninde kucağında bir çocuk ile Meddah Mehdi Resuli (Hüseyniyeyi 

Azam, 2023). 

 



118 

 

 

 

 

Görsel 35: Şir Haregan törenlerinde Ali Asgar’ı sembolize etmesi için hazırlanmış bir bebek 

beşiği (Bahiral, 2019). 

 

1.3.8. Kırk Bir Minber 

 

Kırk Minberi, Kırk Minbaran, Yedi Minber28, Mum Işığı ve Mum Aydınlatması gibi 

isimlerle de bilinen (Mezahiri, 2016, s. 171) ve İran’ın bazı bölgelerinde Tasua günü ve 

Aşura gecesi düzenlenen Kırk Bir Minber, yas âyinleri olarak icra edilen törenler 

arasındadır. Geleneğin tarihî dayanağı Kaçar Dönemi’ne kadar uzanmaktadır. Nitekim 

Kaçar devlet adamlarından Muhammed Hasan Han günlüğünde bu etkinliğe 

katıldığından bahsetmiştir (Etemad el-Sultaneh, 1971, s. 203). 

 

İran’ın birçok şehrinde düzenlenmesi aynı zamanda da geleneğin bölgesel olarak farklı 

sahnelenmesine neden olmuştur ancak temel ilerleyiş genelde aynıdır. Tasua gününden 

önce kürsülerin konacağı yerler belirlenmekte; mumlar, kandiller ve nezir üzerine 

hazırlanan çikolatalar hazırlanmaktadır. Törene katılanlar önceden belirlenmiş yerlere 

yerleştirilen kürsüleri gezerek her birinde mum yakar ve nezir için getirdikleri 

yiyecekleri veya hediyeleri bırakırlar. Kürsü sorumluları olarak belirlenen kişiler ise 

katılımcılara şerbet, çay gibi ikramlarda bulunurlar. Geleneğe adını veren kırk bir 

                                                 
28  Yeni Minber adı, bazı kişilerin kırk minberde mum yakmak yerine yalınayaklarla yedi türbeye giderek 

buralarda mum yakmasından gelmektedir. 40 bölgeyi dolaşamayacak durumda olmaları sebebiyle bunu 

daha çok yaşlılar tercih etmektedir (Taraş, 2013).  



119 

 

 

 

minberin temelinde, Kerbela’daki tutsakların akşama kadar kırk eve götürüldüğü, kırk 

birin ise Kerbela’yı simgelediği düşüncesi bulunmaktadır. Bu nedenle birinci minberden 

otuz dokuzuncu minbere kadar mum yakılırken kırkıncı minberde mumun yakılmasıyla 

âyin tamamlanmaktadır. Bununla beraber formel bir sayı olarak 40’ın kullanımına bağlı 

olarak farklı nesnelerin kullanımına da yer verilmektedir. Örneğin bazı törenlerde kırk 

minberin bulunduğu noktalara 40 kandil, 40 hurma ve bir miktar pirinç konulmakta ve 

katılımcılar, bunların her biri için birer mum yakmakta, hurma çekirdeği bırakmakta ve 

bir avuç pirinç alarak ihtiyaçları için dua etmektedir. Söz konusu geleneğin yas âyinleri 

altında bir tür dilek âyinine dönüştüğü görülmektedir. Nitekim her mum yakıldıktan 

sonra salavat getirilmekle birlikte özellikle yüzlerini de örterek katılan kadınlar 

tarafından çıplak ayakla ve konuşulmadan tamamlandığında ibadetlerinin ve isteklerinin 

kabul olmayacağı düşünülmektedir (Taraş, 2013; Tabatabaei and Raei, 2021, s. 172-

175).  

 

 

Görsel 36: Kırk Bir Minber töreninde evlerinin önüne kürsü koyarak katılımcıları karşılayan bir 

aile (Mehrnews, 2018a). 

 



120 

 

 

 

 

Görsel 37: Kırk Bir Minber âyininde boş tabak uzatarak pirinçlerin konulmasını ve sol taraftaki 

kutuyla yardım toplanmasını sağlayan bir katılımcı (Mehrnews, 2018a). 

 

 

Görsel 38: Kürsü noktası seçilen bir duvar ve yakılan mumlar (Mehrnews, 2018a). 

 

1.3.9. Kasım Otağı 

 

Hz. Hasan’ın oğlu Kasım, Hz. Hüseyin ile beraber genç yaşta Kerbela’da şehit edilmesi 

nedeniyle yas törenlerinde çeşitli âyinlerle sıklıkla anılmaktadır. Bu âyinlerden en çok 

sergilenen ise Kasım’ın evlenemeden ölmesi nedeniyle düğününün temsilen 

gerçekleştiği Kasım Otağı âyinidir. Bu âyinin Afşar Dönemi’nde dahi uygulandığı 



121 

 

 

 

bilinmektedir. Öyle ki 1786 yılında bölgeye bir tur seyahatine katılarak söz konusu 

âyini gözlemleme fırsatı bulan William Francklin, genç yaşta şehit edilen Kasım için 

“Kasım Düğünü” adında uygulamaların yapıldığını, bir otağın kurularak Kasım’ın gelin 

ile vedalaşmasının sergilendiğini belirtmektedir. Francklin ayrıca gelini temsil eden 

kişinin bir erkek çocuğu olduğunu da not düşmektedir (Francklin, 1790, s. 245-252). 

 

Fuzuli’nin Hadikatü’s Süeda’sında aktarıldığı üzere Hz. Hüseyin’in kızıyla evlendirmek 

istediği Kasım, düşman askerlerinden “benimle dövüşecek var mı?” diye seslenilmesi 

üzerine “benim evlenmemin vadesi kıyamete kalmıştır” cevabıyla gelinle vedalaşır. 

Meydana geldiğinde belirli bir süre savaşmasının ardından Yezid’in askerleri tarafından 

öldürülür. Bunun üzerine her yıl düzenlenen Muharrem törenlerinde “Kasım Otağı” 

adıyla dört sopa destekli ve siyahlarla örtülen bir evlilik odası kurularak sembolik de 

olsa evliliğinin kutlanması sağlanmaktadır. Bu odalar âyin alanlarında birden fazla 

kurulabilmektedir. Törenlerin başlamasından önce hazırlanan otağ, cami içerisinde 

uygun bir yerde ya da bir evde korunmaktadır. Bu sembolik otağ “kırmızı elma, kırmızı 

kumaşlar, ayna motifleri” ile süslenerek ve sırtlarda taşınarak alana getirilmektedir. 

Alana getirildikten sonra otağın altından üç defa geçilerek sağından ise dönülmek 

suretiyle dileklerde bulunulur. Ritüelin icrası sırasında içinden geçen ve etrafından 

dolaşan kişiler gönüllerinden kopan bir miktarda hayırda bulunurlar. Türkiye’de 

özellikle Kars, Iğdır bölgelerindeki icrasının gerçekleşmesine benzer olarak İran 

Türklerinde de hazırlığı rengârenk bezlerin adak olarak bağlanılması, sırtlarda 

taşınması, Ali Asgar için bir bebek beşiğinin hazırlanması ve beşiğin sağından geçilmek 

suretiyle altından üç defa geçilmesiyle ifa edilmektedir (Üzüm, 2010, s. 140-141; 

Öncül, 2016, s.172-175; Bekbabayi ve Başar, 2020, s. 116, 117). 

 

İcra, ülke içinde bölgesel farklılıkların dâhil olduğu farklı günlerde ve şekillerde 

gerçekleştirilmektedir. Örneğin İlam’da, Muharrem ayının yedinci gününde düzenlenen 

törenlerde evli olmayan bir kız gelinlik (yeşil elbise ve beyaz şapka) giyerek ve elinde 

yanan iki mum tutar. Meydanın ortasına çiçek, tütsü, kına ve yanan mumla dolu bir 

tepsi konur ve makyajlı gelin de meydanın köşesine yerleştirilir. Bir kadın, Kur’an’dan 

bazı ayetleri birkaç kez tekrarladıktan sonra Kasım’ın şehadetinin alameti olan kana 

bulanmış bir kefeni meydanın ortasına getirir. Akabinde sembolik mutluluk 



122 

 

 

 

durumundan çıkılarak gelinin başına siyah bir duvak atılır. Yaklaşık iki saat süren bu 

tören sonunda kutsama işareti olarak yas tutanlara tepsideki kına dağıtılır. Bununla 

birlikte bu tören sadece Muharrem ayı ile sınırlı tutulmaz. Bazı nikâh törenlerinde gelin 

ve damadın nikâhı kıyılırken aynı zamanda sembolik olarak Kasım’ın da nikâhı 

kıyılmaktadır. Huzistan’a bağlı Mahşehr’de Kasım’ın düğün töreni Muharrem’in 

dokuzuncu gününde gecesi yapılmaktadır. Bu günün gecesinde damatların bir tepsiye 

mevsim meyveleri, kuşburnu, nergis, bitkiler ve bir miktar kına koyup, içinde çok 

sayıda mum yakıp tören alanına getirmeleri adet olarak kabul edilmektedir. Akabinde 

ahund, Kasım’ın düğün hikâyesini anlatırken gençler tepsilerini yerleştirir, meclise girer 

ve kalabalığın arasında dolaşırlar. Hürmüzgan’a bağlı Kiş’te yine Muharrem’in 

dokuzuncu gününde yapılan törenlerde, mahalle sakinleri tarafından içinde büyük bir 

miktar kına, bir cam vazo, bir vazo, üzerlik, şekerler ve fesleğenler bulunan kına 

bantları için özel bir tepsi hazırlar ve tepsinin içindeki tabakları alçıyla dibine 

yapıştırılır. Tören günü yas tutanlar, göğsüne vurup mersiyeler okuduktan sonra tepsiyi 

hazırlayan kişinin evine giderler. Törenin sonunda nezir olarak adanan tatlılar ve şifalı 

olduğu düşünülen kınalar halka dağıtılır. Kum’da otağı süslemek için kristal vazolar, 

ayna parçaları ve kavanozlar kullanılır. Bazen içine üç-dört yaşlarında bir çocuk da 

konulur ve bir kişi tarafından bu çocuk boyuna alınarak taşınır (Zamir, 2000, s. 193-

194; Mukhtarpour, 2003, s. 143-144; Kayseri, 2012, s. 150-151; Rafgoran, 2019). 

 

 

Görsel 39: Buşehr’de Ali Asgar beşiğiyle icra edilen bir Kasım Düğünü âyini (Irna, 2023b). 

 



123 

 

 

 

 

Görsel 40: Ahvaz’da hazırlanmış bir Kasım Otağı (Farsnews, 2020). 

 

1.3.10. Tas Yerleştirme (Teşt Gozari)  

 

İran Türklerine özel olan “Tas Yerleştirme” âyini, başta Erdebil’de olmak üzere Zencan, 

Hemedan, Batı Azerbaycan, Doğu Azerbaycan, Kazvin, Mazenderan, Gilan, Tahran vd. 

bazı şehirlerde yapılmaktadır. Her yıl Muharrem ayının hemen başlangıcından önce 

Zilhicce ayının 27’si ila 30’u arasında yapılan bu âyin, 2019 Kasım ayında manevi 

miras listesine dâhil edilmiştir. Geleneğin temel aldığı tarihî anlatı, Hz. Hüseyin’in 

Kerbela’ya doğru gerçekleştirdiği harekete dayanmaktadır. Nitekim Mekke’ye doğru 

yola çıkan Hüseyin, Zilhicce ayının başlarında birkaç yerde konakladıktan sonra 

Kerbela’ya gelir. Hz. Hüseyin tarafından Zebalah bölgesine gönderilen bir asker etrafı 

ağaçlarla çevrili bir orman gördüğünü söylemesi üzerine Hüseyin bunun orman değil bir 

ordu olduğunu anlar. Hür b. Yezid’in ordusu, Hüseyin’in kervanının yanına varınca 

askerleri için su ister. Bunun üzerine Hüseyin, kervanın yanında bulunan tasların yere 

koyulmasını ve kaplardaki suyun boşaltılmasını böylece hem ashabının hem de 

askerlerin o sudan içebilmesini sağlayarak atların dahi içmesi için taslara su 

doldurulmasını emreder (Safari, 1991, s. 129-130). Böylece sonraları bu anlatının 

sembolik olarak tekrarlanacağı bir âyinin kaynak alınacağı zemin oluşmuştur. 

 



124 

 

 

 

Geleneğin uygulanmasında bağlı kalınan temel icra biçimi, birkaç gün önceden 

yuvarlak ve bronz veya bakırdan yapılan tasların hazırlanmasıyla başlamaktadır. 

Merasim günü mahallelerce farklılık gösteren katılımcılar, en önde saygın olarak 

görülen aksakallı, akpürçekliler sonrasında ya Ebulfazl nidalarıyla ve zincirlerle 

sinelerine ve sırtlarına vurarak ilerleyen desteler ve akabinde diğer insanlar olarak bir 

diziliş biçiminde tasların koyulacağı camiye veya hüseyniyeye doğru ilerlemeye 

başlarlar. Söz konusu noktaya gelindiğinde tası taşıyan gruplar birkaç defa caminin ya 

da hüseyniyenin etrafında dolaşırken mersiyeler okunur ve akabinde özel bölümlere 

tasların içi su doldurularak yerleştirilir. Bununla beraber tasların üzerine koyulan 

tahtalara mumlar yerleştirilir. Güneşin batmasıyla birlikte mumlar yakılır ve bir sıra 

hâlinde tasların yanlarında hizalanan katılımcıların her biri metal kâsedan sakkalara29 

bereket olarak birer yudum su içererek Fatiha ve farklı dualar okurlar. Duayı okuyanlar 

genellikle bölge halkı tarafından tanınan ve saygı duyulan kişilerden seçilmektedir. 

Hüseyniyelerin ve mescitlerin haricinde birçok evde de tas yerleştirme töreni 

gerçekleştirilirken bu taslar Safer ayının sonuna kadar hane halkınca özel odalarda 

muhafaza edilmektedir (Muhaddesi, 1997, s. 273; Mezahiri, 2016, s. 329; 

Mohammadpour ve Shahizadeh, 2019, s. 133). 

 

Su dolu tasların yerleştirilmesi; Fırat Nehri’nden hareketle suyu, Hz. Hüseyin’in 

düşman da olsa yardım eli uzatmasını ve buna bağlı matemi sembolize etmektedir. Bu 

çerçevede İran’daki Türk bölgelerinin birçoğunda gerçekleştirilen söz konusu âyin, 

temelde aynı sırayı takip etmekle birlikte sadece yapılış günü açısından farklılık arz 

edebilmektedir. Örneğin Erdebil’de Zilhicce’nin 27’sinde yapılırken Zencan’da 

Zilhicce’nin son cuma günü gerçekleştirilmektedir. Tas yerleştirme âyini Safeviler 

Dönemi’nden bu yana uygulanmaktadır. Buna kaynaklık etmesi açısından Safevi 

hanlarından Şah Abbas Dönemi’nden kalan iç kısmı ve kenarı bitki ve balık motifleriyle 

oyulmuş bir su tasında “Hz. Abbas’a ithaf 1038” ibaresi bulunmaktadır. Bu tas 

hâlihazırda Erdebil’in Bıçakçılar Çarşısı olarak da bilinen Ulu Cami’de (Mescid-i Azam 

ya da Jame Cami’de) sergilenmektedir. Dolayısıyla geleneğin ilk çıkış yeri olarak 

                                                 
29 Kâseyle su dağıtan kişi anlamına gelen sakkalar, saki ile ilişkilendirilmektedir. Baki’nin Divanı’nıda da 

bazı beyitlerde söz konusu anlamıyla kullanılması buna örnektedir (bk. Ekici, 2017, s. 56). 



125 

 

 

 

Erdebil gösterilmekle birlikte diğer bölgelere zamanla yayıldığı düşünülmektedir 

(Mezahiri, 2016, s. 330). 

 

 

Görsel 41: Erdebil Ulu Cami’de gerçekleştirilen bir tas yerleştirme (Kolbehkhabar, 2023). 

 

 

Görsel 42: Taslara su doldurulurken yerleştirileceği bölgeye ellerde taşındığını gösteren bir kare 

(Iribnews, 2019). 

 

1.3.11. Nahl Gezdirmek (Nakhl Gardani)/ Gel Mali/ Meşale Gezdirmek 

(Meş’al Gardani) ve Halı Yıkama (Kalisuyan) 

İran’da mersiye geleneği etrafında Türk bölgelerinden farklı olarak gerçekleştirilen 

farklı ritüeller de mevcuttur. Bunlardan biri olarak Nahl Gardani ritüeli, Yezd’de 



126 

 

 

 

düzenlenmesiyle ünlüdür. Hz. Hüseyin’in sembolik tabutu Muharrem ayının 10. 

gününde Nahl adı verilen ahşaptan yapı ile taşınır. Nahl, ağaç yaprağına benzeyen ahşap 

bir yapıdır. Üçgen çatılı bir odayı andıran nahl, çoğunlukla siyah kumaşla kaplıdır. Bu 

ahşap yapı, bayraklar, aynalar, kılıçlar, hançerler ve farklı dinî sembollerle süslenir. 

Süslemedeki bu silahlar, Hz. Hüseyin’i yaralamak ve öldürmek üzere kullanılan 

silahları temsil etmektedir (Chelkowski, 2008). Amir Chakhmaq Meydanı’na getirilen 

nahl ahşapı, desteler eşliğinde mersiyeler okunarak ve sinelere vurularak hüseyniyeye 

götürülür. Hüseyniyeye varıldığında nahlı taşıyan desteler birden hızlanarak dönmeye 

başlar ve dört, beş turun ardından Nahl yere koyulur. UNESCO’nun Somut Olmayan 

Kültürel Miras Listesi’ne dâhil edilmiş olan bu geleneği (Adele ve Samanyan, 2017, s. 

105-110) Ali Bölükbaşı, çöl kültürünün ve şehirlerin bir parçası olarak addetmekte ve 

Yezd, Teft (Yezd), Nain (Isfahan), Abyaneh (Isfahan), Kaşan (Isfahan), Meybod 

(Yezd), Simnan, Zavare (Isfahan) ve çevre yerleşim yerlerinde yaygın olduğunu 

belirtmektedir (Bölükbaşı, 2010, s. 57). Chelkowski (2008) ise söz konusu ritüeli İran’ın 

büyük orta çölünün Simnan ve Damğan’dan (Simnan), Kum, Kaşan, Khor, Biyabank, 

Zavare, Ardistan ve Nain’e kadar olan bölgeyle ilişkilendirmektedir. 

 

 

Görsel 43: Yezd’de düzenlenen Nahl Gardani âyininde destelerin omuzlarında taşınan bir Nahl 

(Mehrnews, 2018b). 

 



127 

 

 

 

Muharrem ayının Aşura gününde İran’ın batı illeri, Zagros bölgesi ve özellikle 

Loristan’da icra edilen bir başka âyin de Gel Mali’dir. Tarihsel olarak Siyavuş’un 

ölümü üzerine tutulan yas merasiminde uygulandığı görüşlerine dayandırılmaktadır. 

Hamama gidilip temizlenilmesiyle başlayan bu âyinde, Abbas tıraşı adı verilen bir 

biçimde saçlar ve sakallar tıraşlanır. Mevsimin soğuk veya yağmur gibi hava 

olaylarında sorun yaşanmaması adına yakılmak üzere odun toplanır. Buna bağlı olarak 

odun istenilen evlerden nezir dilekleri karşılığında odunlar verilir. Sonrasında kilden 

özel bir tür yumuşak toprak hazırlanarak mescitlerin ve hüseyniyelerin önünde 

kurulmuş olan kare alanlara dökülür. Aşura günü bu toprak karıştırılır ve çamur elde 

edilir. Bununla beraber gül suyu ve çiçekler tören alanına getirilir. Aşura sabahı 

“Çamari” adı verilen kişiler hüzünlü bir tonda insanları mateme davet eder. Çamari aynı 

zamanda ölüm üzerine yas tutmak için çalınan hüzünlü ses anlamına da gelmektedir. 

Akabinde katılımcılar yüzlerine ve vücutlarına bu çamurları sürer veya doğrudan 

yerdeki kare alanlarına girerek çamura bulanırlar. Vücuda çamur sürülmesi ve 

çiçeklerin yas merasimlerinde kullanılması, Loristan bölgesinde normal cenaze 

zamanlarında da uygulanan pratiklerdir. Muharrem törenlerindeki yapıya bağlı olarak 

meddahların gelmesi ve mersiyelerin okunarak sinezenlik icrasının gerçekleştirilmesiyle 

ritüel sona erer (Musavi Esadzadeh, 2020, s. 95-100).  

 

 

Görsel 44: Hürremabad’da düzenlenen Gel Mali ritüelinden bir kare (Shojaei, 2021). 

 



128 

 

 

 

İran’ın orta bölgelerinde olmak üzere daha çok Araplarda gözlemlenen ve meşalelerin 

yakılarak performansların gerçekleştirildiği ritüellerden bir diğeri ise Meş’al Gardani 

ritüelidir. Meş’al Gardani ritüelinde, geleneksel alemlere benzer şekilde sıralı meşaleler 

yakılarak halka açık meydanlarda sergilenmektedir. Hz. Hüseyin’in ve takipçilerinin 

Kerbela’da çadırlarının yakılmasında kullanılan meşaleleri sembolize etmesi açısından 

bu harekete; trampet, davul ve ziller eşlik ederken meddahlar eşliğinde okunan 

mersiyelerle birlikte birden fazla kişi tarafından taşınan meşaleler bazen döndürülerek 

yuvarlak ateş halkaları biçiminde sergilenmektedir (Mezahiri, 2016, s. 450-451). 

  

 

Görsel 45: Meşalelerin döndürülerek yuvarlak ateş halkaları biçiminin verildiği bir fotoğraf 

(Shayan Mehrabi Arşivi, 2022). 

 

Mersiye geleneği etrafında gerçekleştirilen muhtelif ritüeller arasında bulunan ve 2012 

yılında UNESCO’nun Somut Olmayan Kültürel Miras Listesi’ne dâhil edilen 

(ICHHTO, 2012) Kalisuyan ritüeli de icrası yönünden dikkat çekicidir. Bir tür halı 

yıkama ritüeli olan Kalisuyan, İsnaaşariye fırkasının beşinci imamı olan Sultan Ali b. 

Muhammed Bakır’ın ölümünün Hz. Hüseyin’in ölümüne benzetilmesinden ve 

imamzadesinin (türbesinin) İran mitolojisindeki yağmur tanrısı Tiştar’ın mezarıyla aynı 

yerde bulunduğu düşüncesinden ilham alınmıştır. Tiştar kuraklık iblisi olarak bilinen 

Abush ile savaş hâlindedir. Zerdüşt inancının tanrısı Ahura Mazda’nın yanına giderek 

başarısızlığının insanların kendisine kurban sunmayıp dua etmemesinden 

kaynaklandığını söyleyince Ahura Mazda kendisine kurban sunarak ona at, deve, on dağ 

ve on nehirin gücüne kavuşması için üflemiştir. Bunun üzerine tekrar Abush ile savaşa 



129 

 

 

 

girerek kazanınca tarlalara ve meralara su rahat bir şekilde girebilmiştir (Hinnells, 2008, 

s. 36-38). İslam öncesi anlatıda su sembolizmi Tiştar’dan alınsa da Muharrem 

merasimleriyle bağdaştırılmasında en önemli role sahip olan Sultan Ali b. Muhammed 

Bakır ile ilişkilendirilmesi ise dinî rehberlik üzerine gittiği Kaşan’da dönemin Kaşan 

bölgesinin lideri Zarin Kashfer’in emriyle öldürülmesinden ileri gelmektedir. 

Muhammed Bakır, Kaşan’a vardığında Fin Kaşan Ulu Cami’ni rehberliğini yaymada bir 

üs olarak seçer. Bazı dönemler havanın sıcak olması nedeniyle Meşhed’in Ardehal ve 

Kum’un Khave bölgelerinde de bulunur. Ancak halk tarafından sevilmesiyle önemli bir 

konuma ulaştığında dikkatleri üzerine çeker. Kum ve Kaşan valilerinin hakkında ölüm 

emri çıkarması üzerine Bakır, Kaşan’da yaşayan Fin ve Çihil Herasan ile Kum’daki 

Khave halkına durumu anlatır. Ancak buradaki halklar Ardehal’da gerçekleşen savaşa 

zamanında yetişemeyince kafası kesilmek suretiyle Bakır öldürülür. Bölgeye gelen bu 

halklar, Bakır’ın cesedini bir halıya sararak Bari Karsaf’da bulunan bir nehrin yanına 

getirirler. Burada Bakır’ın naaşı yıkanarak defnedilir (Mazdapour, 2008, s. 206-208). 

Bu nedenle ölümü Hz. Hüseyin’in Kerbela’daki şehadetine benzetilerek her yıl büyük 

katılımlarla anılmaya başlanır.  

 

Her yıl düzenli bir şekilde Fin, Çihil Herasan ve Khave halklarınca Meşhed’de icra 

edilen bu ritüelde öncelikle törende kullanılmak üzere özel halılar dokunmaktadır. 

Halının dokunması görevi sadece Fin halkı tarafından gerçekleştirilmektedir. Bunun 

sebebi Sultan Ali b. Muhammed Bakır’ın naaşı bölgeye ilk ulaşan Fin halkı tarafından 

görülmesidir. Akabinde halka, ritüelin gerçekleştirileceği zaman bildirilir. Bu duyuru 

çarçi vasıtasıyla yapılmaktadır. Kodeks Kumanikus’ta da geçtiği üzere Moğolca jarçi 

kelimesinden gelen çarçi, temelde avazı çıktığı kadar bağırarak duyurularda bulunan 

kişi anlamına gelmektedir. Bununla beraber Farsça kaynaklarda Timur Dönemi’nde 

çağırmak, emretmek anlamlarında kullanıldığı da belirtilmektedir (Melville, 2008, s. 

580-581; Gözcü, 2019, s. 139).  

 

Bu ritüelde ahundların Kur’an okumaları sonrasında meddahlar ile aynı görevi ifa eden 

bir çarçi, Cuma günü Fin Ulu Cami’nde mersiyeler okur ve akabinde halı yıkama 

ritüeline insanları davet eder. Siyah kıyafetler giyerek üzerine Muhammed Bakır’ın 

ismini kazdıkları ahşap sopalarıyla hazır bulunan katılımcılar, Bakır’ın türbesine 



130 

 

 

 

(imamzadesine) gelirler ve burada sopalarını havaya kandırarak dönmeye başlarlar. Fin 

halkından önde gelen biri halk arasında toplanan yardım paralarını imamzadede görevli 

kişiye teslim ederek kendilerine ritüel için hazırlanan halıyı vermelerini ister. Halı 

teslim edilince gençler vasıtasıyla koşar adımlarla halı alınmaya çalışılarak yerden toz 

kalkacak bir şekilde kargaşa ortamı yaratılır. Halıyı alan gençler omuzlarda taşımaya 

başlayarak türbenin yaklaşık 800 metre uzaklığında bulunan bir su kaynağına getirir. 

Bir taraftan kurbanlar kesilirken öte yandan sopalar havaya kaldırılarak birbirlerine 

değdirilir ve dönülerek düşmana hareketler edilir. Bu su kaynağında halı yıkandıktan 

sonra katılımcılar birer birer nehre girerek gusül abdesti almayı da ihmal etmez. Halı 

tekrar omuzlara alınarak türbeye doğru yola çıkıldığında ellerinde sopa olan katılımcılar 

diğer katılımcıların halıya dokunmasını engellemek adına halı etrafında yuvarlak bir 

halka oluşturarak sopaları tekrar havaya kaldırırlar. Türbeye varıldığında halı, gençler 

tarafından halkın önde gelenlerine teslim edilmek istenmez bunun üzerine “Hz. 

Hüseyin!”, “Allahu Ekber!” nidalarının yükselir ve halı teslim edilir. Halıyı teslim 

alanlar türbenin içine yerleştirirler ve tekrar mersiyeler okunmaya başlar. Halının 

türbeye girişi akabinde tören geleneksel yas merasimlerinde olduğu gibi sonlanır 

(Mazdapour, 2008, s. 206-210; Parsa, 2023).    

 

 

Görsel 46: Halının taşınarak su kaynağına götürülmesi (Parsa, 2023). 

 



131 

 

 

 

 

Görsel 47: Sopaların kaldırılarak oluşturulan halkanın etrafında dönülmesi (Parsa, 2023). 



132 

 

 

 

2. BÖLÜM: 

 

KÜLTÜREL BİR ENSTRÜMAN ARACI OLARAK MERSİYE 

GELENEĞİNİN BAĞLAMI 

 

Emile Durkheim’ın diğerleri olarak addettiği kutsal dışı ile kutsalın ayrıştığı ve 

yasaklanmış şeyler üzerine tutarlı inançlar sistemi olarak tanımladığı din (2018, s. 50), 

düzenli, sıralı veya karmaşık biçimlerdeki icralarıyla ve bulunulan toplumun kültürel 

normlarıyla senkretik özellik sergileyerek kutsalın etrafında toplanılmasını sağlar. Bu 

ortak paydaşlık, söz konusu pratiklerin uygulanmasında temel aldığı dinî referansların 

haricinde mitler ve halk anlatıları gibi sözlü ve yazılı folklorik ürünlerden de 

esinlenilmesine ve özelden genele grup kimliğini yansıtmada muhtelif kültürel 

enstrümanlara başvurulmasına yol açabilir. Dolayısıyla geleneklerin tarihi, gelişimi, 

değişimi, bitimi veya dönüşümü gibi zamansal, mekânsal ve icrasal olarak seyrinin 

izlenebilmesinde kültürel enstrümanların önemi haizdir. Bununla beraber bu araçların 

bazılarının aynı zamanda bir disiplin olarak süregelmesi söz konusu izlerin sadece 

metinsel yaklaşımla takip edilebilmesinde eksikliklere yol açmaktadır. 

 

“Sözeldoku (texture), Metin (text) ve Bağlam (context)” çalışmasında Alan Dundes, 

folklor ürünlerinin dilinin yalnızca dilbilimcilerin ele aldığını ve halkbilimcilerin daha 

çok metne odaklandığını belirtmektedir. Dolayısıyla bağlamın göz ardı edilerek 

araştırmalarda çevre ve şartların dışarıda bırakıldığını ifade etmektedir (Dundes, 1998, 

s. 108-109). Dolayısıyla metnin ve icranın bağlamıyla değerlendirilmesi son derece 

önemlidir.  

 

Folklor ürünlerinin sosyokültürel içeriğinin belirlenmesi, söz konusu ürünün bütüncül 

ortaya koyulması açısından sosyal ve kültürel zeminin ele alınmasından geçmektedir. 

Bağlamsal planın önemine dikkat çeken araştırmacılardan Richard Bauman, kültürel ve 

sosyal açıdan irdelenebileceğini belirttiği bağlamın çalışmalarda sosyal yönüyle zemin, 

bireysellik ve durumsallık; kültürel yönüyle ise kurumsallık ve iletişim çerçevesinde ele 

alınması gerektiğini ifade etmektedir (bk. Bauman, 1983).  



133 

 

 

 

 

Bu itibarla bu bölümde, mersiye geleneğinin üretim ortamlarından icracılarına, icra 

zamanlarından, dinleyici/izleyici kitlesi ve mersiye örneklerine değin performans 

zeminini yansıtan unsurlar ele alınmıştır. Bu unsurların başında ise geleneğin üretimini 

devam ettirmesi yönüyle öne çıkan meddah mektepleri ve dinî heyetler gelmektedir. 

 

2.1. GELENEĞİN ÜRETİM ORTAMI: ZENCAN EKOLÜ 

MEDDAH MEKTEPLERİ VE HEYETLER 

 

İran’da mersiye geleneği etrafına özellikle Türk ve Fars etnik grupları arasında 1979 

Devrim’i öncesi ve sonrasında pek çok meddah mektebi kurulmuştur. Türk grupları 

arasında bu mekteplerin ilk olarak Erdebil’de ortaya çıkmaya başladığı kaynak kişilerin 

birçoğu tarafından ifade edilmiştir. Bununla beraber özellikle Türk bölgelerinde 

gözlemlenmeye başlayan mekteplerin Fars kimliğini öne çıkaracak rakibi konumunda 

başkent Tahran’da da sonraları meddahları eğitmeye yönelik mektepler ortaya çıksa da 

bunlar Türk bölgelerindeki geleneksel yapıdaki gibi geniş bir alana ulaşamamıştır. 

Nitekim daha çok bir dizi konferanslar şeklinde düzenlenen eğitimlere sonraları 

elektronik kültür ortamı özelinde internet ortamındaki eğitimler dâhil olmuştur ki 

bunlara İran Türkleri de katkı sağlamıştır (KK-1; KK-2; KK-3; KK-4; KK-7; KK-12). 

Erdebil’i ise alan çalışmaları sırasında gözlemlendiği kadarıyla Zencan ili takip 

etmektedir. Zencan’da hâlihazırda bir ekol oluşturan bu mektepler, öğreticileri olan 

meddahlarıyla ünlenmiştir. Zencan ili örneği üzerinden meddah mektepleri, 

muhtemeldir ki konunun dinî yönü sebebiyle fiziki açıdan sıralarla donatılan ve hususi 

mekânlar içinde olan bilinen sınıflardan ziyade mescit veya evlerden oluşmaktadır. 

Bunda elbette ki aynı zamanda icranın gerçekleştirildiği yerler olması etkili olmuştur. 

Koronavirüs pandemisine kadar aktif olarak yürütülen mekteplerin çoğu pandemi 

döneminde kapanmıştır. Ancak çevrim dışı ve çevrim içi olarak elektronik ortamda 

sürdürülmeye devam etmiştir. Nitekim pek çok meddah CD’lerin ve kişisel web 

sitelerin yanı sıra Telegram, Eta, WhatsApp, Instagram ve Aparat gibi uygulamalar 

üzerinden meddahlık eğitimlerini yürütmektedir. 

 



134 

 

 

 

Şimdilerde meddah mektepleri hususi mekteplerin yanı sıra dinî heyetlerin bünyesinde 

faaliyet gösteren yapılara bürünmüştür. Dolayısıyla klasik meddah mekteplerinden ayrı 

olarak heyetler hem geleneğin sürdürülmesi noktasında sınıf işlevi görmekte hem de bir 

bölgeye, meslek grubuna, aileye ait olmasıyla ya da bir meddahın etrafında 

toplanılmasıyla temsiliyet özelliği sergilemektedir. Heyetlerin bu muhtelif yapısı 

niceliği hususunda sınırlılığının önüne geçmektedir. Bu çerçevede bir heyete bağlı üye 

sayısı net olarak ortaya konulamamaktadır. Bununla birlikte birkaç kişinin 

birleşiminden bir heyet oluşturulabilirken birbiriyle birleşerek yeni bir heyetin meydana 

getirilebilmesi durumu da söz konusudur. İsimlendirme ve gruplardaki çeşitliliğiyle 

farklılıklar arz eden heyetlere katılım gösteren yaş grubunun herhangi bir aralığı yoktur. 

Ancak yeni dönemde daha çok gençlerden meydana gelen heyetler için genel bir 

aralığın belirlenmesinde heyetlerin şekli, müzik kullanımları, yürüttükleri faaliyetleri ve 

bağlı olunan meddahın ya da mescidin geçmişi dikkat edilen nedenler olarak öne 

çıkmaktadır (Kaynamazoğlu, 2022, s. 71).  

 

Günümüzde heyetlerin büyük bir bölümü bir meddah veya meddahın yetiştirdiği 

öğrencilerin etrafında kümelenmektedir. Böylece meddahın popülerliğine göre söz 

konusu bağlı olunan heyet öne çıkarken ünlü bir heyette icranın gerçekleştirilmesiyle 

meddahlığın popüler hâle geldiği durumlar da söz konusudur.  

 

Her heyet içinde heyetin işlerini, programlarını düzenleyen ve mali durumunu 

destekleyen ya da desteklenmesi için gerekli görüşmelerin, yardımların toplanılmasını 

sağlayan ve diğer üyelerden ayrılan heyetin önde gelenleri bulunmaktadır. Bu kişiler 

genellikle yaşlı olmaları sebebiyle aksakallılar olarak zikredilmektedir. Önceleri halkın 

önde gelenleri ya da meşguliyetini tamamen buraya harcamasıyla öne çıkan kişilerden 

oluşan bu aksakallılar şimdilerde hükûmetin de desteklediği seçimlerle 

belirlenmektedir. Müesses nizamın heyetlere verdiği önem eski dinî lider Humeyni ve 

şimdiki lider Hamenei’nin konuya yaklaşımından da ortaya koyulabilmektedir. 

Heyetler, insanları eğitmek ve onlara İslam’ın kurallarını öğretmek gibi dinî işlevleri 

içerirken cihat ve şehitlik arzusunu uyandırmak, zalimlere karşı mücadeleyi örgütlemek 

ve İslami bir hareketin başlatılması için zemin hazırlamak gibi siyasi işlevlere de 

sahiptir (Kaynamazoğlu, 2022, s. 71). Ancak heyetlerdeki bu seçimler daha çok 



135 

 

 

 

Tahran’daki heyetler için geçerlidir. Nitekim Zencan’daki heyetlerin ekseriyeti öne 

çıkan ya da çıkarılan süreçle süregelmiş bir aksakallı heyetine sahiptir.  

 

Meddah mekteplerinde meddah adaylarına; mersiye okuma biçimleri, ahenk, nefes, 

meddahlığın temel prensipleri, Kur’an, Nehcü’l Belağa, yorumlama, tema belirleme, 

muhtelif kalıplarda şiir yazma, icra sıralaması, sinezenlik ve stilleri üzerine ders 

verilmektedir. Bunula birlikte meddah mekteplerinde sadece meddahlar yetiştirilmez 

aynı zaman da dinî heyetlere bağlı şairlerin de etrafında toplanması sağlanır. Zencan’da 

öne çıkan hemen hemen her heyetin bir şairi30 vardır. Bu şairler şiirlerini genellikle 

bulundukları heyetin meddahlarıyla paylaşsa da özellikle halk arasında meşhur olmuş 

şiirler ya da mersiyeler diğer meddahlarca da söylenmektedir.  

 

Zencan’da hususi olarak meddahlara ait meddah mekteplerinin kurulmasından önce 

meddahlık mesleğinin bir disiplin olarak ifa edilebilmesi adına bölgenin ileri gelenleri 

ve meddahların desteğiyle ortak bir okul kurulmuştur. “Mekteb-i Novhe Hanan” 

(Mersiyeciler Okulu) adıyla kurulan bu meddahlık okulu; Asgar Genç Hanlu, Asgar 

Senayi, Seyid Ezzahari, Muhammed Taki Şeriati ve Zencan Hüseyniye Kurulu’nun 

kurucusu oğlu Şeyh Fayaz Zencani, Gulam Rıza Eyniferd, Ekber Nur Behmeni, 

Veliyullah Kelami ve sonraları dâhil olan Cevad Resuli gibi şimdilerde Zencan’ın en 

önde gelen meddahları eliyle idare olmuştur (KK-1; KK-2; KK-3). İlk olarak kurulan bu 

okulun akabinde meddahların kendileriyle özdeşleşen hüseyniye ya da takiyelerin ve 

buna bağlı dinî heyetlerin oluşmasıyla her meddah kendisine özel mektepler kurmuştur. 

 

Meddah mekteplerine öğrenci temini, dersi veren meddahın aynı zamanda dinî heyetin 

önde geleni olması dolayısıyla çoğunlukla heyetlerden sağlanmaktadır. Bununla birlikte 

yerel popülerliği aşarak ülkenin genelinde tanınan meddahların mektepleri için bu 

durum pek çok bölgeden katılımın gösterilmesiyle çok çeşitlilik arz etmektedir. 

Zencan’da pandemi nedeniyle geçici süreliğine ara vermiş ya da hâlihazırda 

faaliyetlerini sürdüren meddah mektepleri arasında Gulam Rıza Eyniferd, Asgar Genç 

Hanlu, Veliyullah Kelami, Cevad Resuli ve Mecidi Meleki mektepleri öne çıkmaktadır. 

                                                 
30  Bu konu, icracılar bölümünde şairler başlığında ele alındığından bu bölümde detaylandırılmamıştır. 



136 

 

 

 

Bu meddah mekteplerinin yanı sıra bölgede özellikle Muharrem ayına denk gelmesi ve 

birçoğunun farklı şehirlerde olması birçoğunun ise hâlihazırda kapanmış olması 

sebebiyle meddah ve şairlerin bir araya geldiği encümenler de tespit edilmiştir. 

Müdürlüğünü Murtaza Paşai’nin üstlendiği Mekteb’ül Sakaleyn, bu encümenler 

arasında en eski cemiyet olarak öne çıkmakta ve hâlihazırda faaliyetlerini 

sürdürmektedir. Encümen-i Edebî Feryat, Encümen-i Edebî Kızılözen, Encümen-i 

Edebî Sırat ve Encümen-i Edebî İştag meddah ve şairleri buluşturan diğer cemiyetler 

olarak sıralanabilir. Bu encümenlerin yanı sıra yetenekli görülen ve bu mesleğe 

yönelmek isteyen çocuklar için de mektepler bulunmaktadır. Celil Muhammedi 

başkanlığındaki Besici-i Meddahan altında oluşturulan bu mektepler Zencan merkezinin 

Dervazeh Caddesi’nde bulunmaktadır.31   

 

2.1.1. Gulam Rıza Eyniferd Mektebi (El-Zeynep Mektebi Heyeti) 

 

1949 doğumlu olan Gulam Rıza, Zencan’daki en ünlü meddahlar arasındadır. Başta 

Zencan olmak üzere ülke genelinde sonradan aldığı Eyniferd adıyla bilinmektedir. 

Meddahlık mesleğine yedi yaşında başlamıştır. Babası Sakka Rıza’nın yeteneğini 

keşfetmesiyle evin bir odasını hüseyniyeye çevirmesi sonrasında meddahlığını 

geliştirme imkânı bulmuştur. Ancak yağmur sebebiyle bir odalı hüseyniyesinin nem 

tutması sonucu mahalle sakinlerince yapılan bir mescitte geleneği sürdürmeye devam 

etmiştir. İlk profesyonel meddahlığını bu mescitte “Asgari Şirin Sohanim” adlı Farsça 

mersiyeyle icra etmiştir. 9. sınıfa kadar Emir Kebir Lisesi’nde öğrenimini sürdüren 

Eyniferd, mevcut yönetim için düzenlenen bir kutlamada geçit töreninde yer almak 

istememesi üzerine okuldan atılmıştır. Belirli bir süre bakırcılık ve oymacılık işlerinde 

çalıştıktan sonra işverenlerinin ve babasının telkinin yanı sıra bölgenin önde gelen 

ulemalarından Ayetullah Zevahir Zencani’nin de yönlendirmesiyle Zencan’daki Kırk 

Sütun Mescidi’nde dinî eğitimine devam etmiştir. Devrim’i destekleyen meddahlar 

arasında olan Eyniferd, 1978 yılında yakılan ve yaklaşık 670 kişinin ölümüyle 

sonuçlanan Rex Abadan Sineması olayı üzerine yaptığı konuşma nedeniyle belirli bir 

süre tutuklu kalmış ve Pehlevi Hanedanlığının istihbarat teşkilatı olan Saziman-ı İttilât 

                                                 
31  Bu kurum, bünyesinde ağırlık olarak dinî derslerin verilmesi ve meddahlığa ilişkin eğitimlerin ilgisi ve 

yeteneği tespit edilen öğrencilerin ünlü meddah mekteplerine yönlendirilmesi üzerinden sürdürülmesi 

nedeniyle çalışma kapsamına alınmamıştır. 



137 

 

 

 

ve Emniyet-i Keşver (SAVAK) tarafından fişlenmiştir. 1960-1965 yılları arasında 

Kazvin halkının daveti üzerine Zencan’dan Kazvin’e geçerek meddahlık geleneğini 

burada sürdürmeye devam etmiştir. Ancak mütevelli heyetinin davetiyle sonrasında 

tekrar Zencan’a dönmüştür. 1969 yılında Zencan’da Zeynebiye Mahallesi kurulunca 

artık meddahlığını burada icra etmeye başlamıştır. Zamanla bu mahallede Zeynebiye 

Mescidi kurulmuş ve bu mescidin en ünlü meddahı olarak Eyniferd öne çıkmıştır.  

 

Meddahlık üzere icra ettiği performansları üzerine ilk şiirlerini 1969 yılında yazmaya 

başlayan Eyniferd meddahlığı taklit yoluyla öğrenmiştir. Zencan ulemalarının 

meddahlarda gördükleri noksanlıklar üzerine teşvik ettiği Gulam Rıza Eyniferd 1972 

yılında Zencan’da meddah mektebini açmıştır. İlk zamanlar bireysel eğitimler vererek 

meddahlar yetiştirmeye başlayan Eyniferd’in Devrim öncesinde yetiştirdiği ilk ve en 

önemli meddahlar arasında popüler meddahlığın önemli temsilcilerinden Seyid Cevad 

Zakir bulunmaktadır. Zakir, 1373 yılında medrese eğitimini tamamladıktan sonra 

rüyasında görmesi üzerine Gulam Rıza Eyniferd’in yanına giderek meddahlık eğitimi 

almaya başlamış ve zamanla tüm ülkede tanınan bir meddah hâline gelmiştir. Ancak 

mersiye icraları sırasında abartılı yorumlarda bulunduğu düşüncesiyle ağır eleştirilere 

maruz kalmıştır.32  

 

Seyid Cevad Zakir ile birlikte Eyniferd Mektebi’nin ilk döneminde 25 öğrenciye 

meddahlık eğitimi verilmiştir. Sonraları sadece Zencan’la sınırlı kalınmayarak çevre 

illerden de öğrenciler kabul edilmiştir. Ancak sistematik bir kayıt işleyişinin olmayışı 

nedeniyle bu mektepten eğitim alarak meddah olanların sayısı tam olarak 

bilinmemektedir. Bununla birlikte Eyniferd Mektebi’nden meddahlık eğitimi alarak 

muhtelif hüseyniyelerde meddahlık icra edenler arasında Gulam Rıza’nın iki oğlu 

Muhammed Eyniferd ile Hüseyin Eyniferd de bulunmaktadır.  

 

                                                 
32  Seyyid Cevad Zakir, bir mersiye icrasında “Ben Hüseyin’in köpeğiyim” demiş ve akabinde köpek gibi 

havlamıştır. Bu nedenle ulema sınıfı tarafından ağır eleştirilere maruz kalmıştır. Bu tepkiler üzerine “Ben 

Hüseyin’in delisiyim akılla işim yoktur. Hüseyin’im var olduktan sonra akla ihtiyacım yoktur” cevabını 

vermiştir (Rahmani, 2014, s. 73, 162).  



138 

 

 

 

 

Görsel 48: Meddah Gulam Rıza Eyniferd ve öğrencilerinden Seyid Cevad Zakir (Gulam Rıza 

Eyniferd Arşivi). 

 

Pehlevi Dönemi’nin özellikle de son dönemlerinde mersiye geleneğinin hükûmetin 

eleştirildiği bir protesto alanına dönüşmesi nedeniyle bu dönemde dinî heyetler 

kendilerine çok fazla yer bulamasa da 1979 İslam Devrim’i sonrasında çok hızlı bir 

artışla pek çok dinî heyet oluşturulmuştur. Bu heyetler oluşturduğu grubun kimliğini 

yansıtırken zamanla önemli hüseyniye ya da takiyeleri temsil ederek mekânı da yansıtan 

bir şekle bürünmüştür. Meddah mekteplerinin ve heyetlerinin aynı mekânda buluştuğu 

mescitlerden biri de Zencan’daki Zeynebiye Mescidi’dir. Zeynebiye Mescidi’nin bağlı 

olduğu dinî heyet El-Zeynep Mektebi’dir. 

 

Zeynebiye Mescidi’nin inşası sonrasında Gulam Rıza Eyniferd ve öğrencileri, 

meddahlık yeteneklerini burada göstermeye başlamıştır. Ancak günümüzdeki 

popülerliğine Zeynebiye Mütevelli Heyeti’nin oluşturularak kurumsal kimliğini 

kazandığı 1968 yılı itibarıyla ulaşmıştır. Zeynebiye mahallesinin soylu sakinlerinden ve 

mütevelli heyetinden Mahmud Kalami’nin Eyniferd ile görüşmesi ve Zeynebiye’nin 

giderleri için çevre halkınca toplanan miktarın 36.000 tümenle sınırlı olması sebebiyle 

giderlerin karşılanamadığı bir dönemde, merasimlerin haftada bir salı günü yapılması 

kararlaştırılmıştır. Salı günün kararlaştırılmasında, pazartesiyi salıya bağlayan gecede 



139 

 

 

 

Müslümanların amel defterlerinin mehdi huzuruna götürüldüğü rivayeti etkili olmuştur. 

1968 yılında mütevelli heyeti kurulsa da Eyniferd’in Zencan’da olmayışı dolayısıyla 

halkın büyük kesiminin katılımıyla düzenlenen ilk merasim 1969 yılında yapılmıştır. 

Kuruluşunun birinci yılında dikkatleri üzerine çekince El-Zeynep Mektebi Heyeti’ne 

büyük oranda katılım sağlanmıştır. Tahran’daki dinî heyetlerin üyelik kartı sistemi 

başlatmasından istifade edilerek üyelerine grup aidiyeti kazandırmak adına kart 

vermeye başlayan bu heyetin şu anki üye sayısı 3.000’e yakındır (KK-1).     

 

 

Görsel 49: Eyniferd Meddah Mektebi olarak da kullanılan Zencan Zeynebiye Mescidi 

(Zeinabieh, 2022). 

 

2.1.2. Asgar Genç Hanlu Mektebi  

 

1945 doğumlu Asgar Genç Hanlu, 8 yaşında meddahlığa başlamıştır. Zencan’ın önde 

gelen meddahlarından olması dolayısıyla Asgar Zencani olarak da bilinmektedir. Görme 

engelli olan Genç Hanlu da Eyniferd gibi meddahlığı taklit yoluyla öğrenmiş alaylı 

meddahlardandır. Taklit yoluyla öğrendiği meddahlar arasında hocası olarak 

Muhammed Taki Şeriati’yi kabul etmektedir. Meddahlık konusunda eğitim vermeye 

daha çok İran-Irak Savaşı Dönemi’nde başlamıştır. 

 

Gulam Rıza Eyniferd ile birlikte aynı dönemde meddahlık yapması sebebiyle yer yer 

Eyniferd Mektebi’nde de dersler vermiştir. Çocuklarının sesini beğenmemesi sebebiyle 



140 

 

 

 

aile içinden kendisinden sonra gelecek bir meddah yetiştirmemiştir. Hususi olarak bir 

mescide veya dinî heyete bağlı olmaması nedeniyle meddahlık derslerini kendi evinde 

ve diğer meddah mekteplerinde vermiştir. Asgar Genç Hanlu eğitimlerinde tamamen 

Türkçe mersiyelere yer vererek Türk sebkinin icra edilişini öğretmiştir. Şimdilerde 

yaşının ilerlemesi ve sağlık sorunları nedeniyle meddahlık eğitimi vermemektedir (KK-

1; KK-12).  

 

 

Görsel 50: Meddah Asgar Genç Hanlu Zencani (Hac Asgar Genç Hanlu, 2019). 

 

2.1.3. Veliyullah Kelami Mektebi (El-Zehra Mektebi Heyeti) 

 

1954 yılında orta sınıf bir ailede dünyaya gelen Veliyullah Kelami, meddahlığa yedi 

yaşından itibaren eğilim gösterse de ilk şiir yazma ve mersiye okumalarına 13 yaşından 

itibaren ailesinin teşviğiyle başlamıştır. Gerçek soyadı Ocaklu olan Veliyullah, sıklıkla 

katıldığı ehlibeyt toplantıları sonrasında anne tarafından büyük dedesi Seyid Kelam 

Miri’den hareketle Kelami soyadını kullanmak istemiştir. Şairler Derneğine katılım 

gösterdiği dönemlerde Habibullah Lagizi, Zeynel Abidin Ümidi ve Fazıl Seid Asım 

Zencani gibi önde gelen şairlerle tanışarak meddahlık mesleğini geliştirme fırsatı 

bulmuştur (Kelamizenjani, t.y.). Kendisinin gerek taklit gerekse de çeşitli sohbetlerde 

mesleğin gerekliliklerine yönelik öğrendiği bilgilerden hareketle Manteki Zencani, 



141 

 

 

 

Vafed Zencani, Munzavi Erdebili, ve Abed Tebrizi’yi hocaları olarak kabul etmektedir 

(KK-2).  

 

Meddahlık dersi vermeye ilk olarak Zencan’da Mekteb-i Novhe Hanan adında kurulan 

meddahlık okulunda başlamıştır. Sonraları bireysel eğitimler ve diğer meddahların 

mekteplerinde derslere girerek meddahlık eğitimlerini devam ettirmiştir. Veliyullah 

Kelami Mektebi’nin bağlı olduğu dinî heyet El-Zehra Mektebi’dir. Kelami faaliyetlerine 

Zencan’da bağlı olduğu bir hüseyniye, takiye olmaması nedeniyle daha çok 

Hüseyniyeyi Azam’da yürütmektedir. Her yıl Muharrem’in birinci gününde 

Hüseyniyeyi Azam’da düzenlenmesi üzerine planlanan merasimlerde ilk icrayı 

gerçekleştiren meddahlar arasındadır.  

 

 

Görsel 51: Meddah Asgar Genç Hanlu ve Meddah Veliyullah Kelami (Hac Asgar Genç Hanlu, 

2023). 

 

2.1.4. Cevad Resuli Mektebi (Musa b. Cafer Heyeti) 

 

Zencan’da dindar ve orta sınıf bir ailenin çocuğu olarak 1959 yılında doğan Cevad 

Resuli, 12 yaşından itibaren meddahlığa başlamıştır. Babasının ahund olması ve 

çevresinin teşviğiyle meddahlığa yönelmiştir. Mesleğini resmî olarak 1971 yılı itibarıyla 



142 

 

 

 

icra etme fırsatı bulmuştur. 1987 yılında bölge meddahlarının mesleğin icrasında 

yetersizlikleri üzerine bir meddah mektebi kurulmuştur. Bu mektebin ilk dönemlerinde 

Seyid Yusufi, Seyid Mahmudi Hüseyni, Abbas Resuli, Rahim Kelamteri gibi sonradan 

Zencan’da ve başka illerde ünlenen meddahlara eğitimler verilmiştir. Dönem itibarıyla 

Tahran’dan da Baba Muradi, Bakiri ve Hakkani gibi isimler bu mektepte meddahlık 

eğitimleri almıştır. Ayrıca Cevad Resuli’nin oğlu Hüseyin Resuli de bu mektep 

aracılığıyla meddahlık öğrenerek törenlerde babasıyla birlikte meddahlığını icra 

etmektedir.  

 

İlk dönemlerinde farklı takiyelerde ve hüseyniyeler de ya da evlerde verilen meddahlık 

dersleri 2016 yılından bu yana Zencan’da bulunan Ahmediye Mescidi’nde 

verilmektedir. Diğer mektepler, pandemi nedeniyle geçici süreyle derslerine ara verse 

de Resuli Mektebi eğitimlerine ara vermeden devam etmiştir. Cevad Resuli Mektebi’nin 

bağlı olduğu dinî heyet Musa b. Cafer’dir. Bu heyetin üye sayısı yaklaşık olarak 

300’dür. Zencan’da Hüseyniyeyi Azam ve Zeynebiye’den sonra en büyük üçüncü 

heyeti oluşturmaktadır (KK-3). 

 

 

Görsel 52: Meddah Cevad Resuli (2023). 

 



143 

 

 

 

 

Görsel 53: Cevad Resuli’nin meddahlık derslerini verdiği Ahmediye Mescidi (2023). 

 

2.1.5. Mecidi Meleki Mektebi (Ali Ekber Heyeti) 

 

1953 doğumlu olan Mecidi Meleki, 15 yaşından bu yana meddahlık mesleğini ifa 

etmektedir. Bu yaşlarda Zencan’da düzenlenen bir merasim sırasında meddahlardan 

etkilenerek Gulam Rıza Eyniferd’e meddah olma isteğini iletmiştir. Zencan’daki 

meddah okulundan ziyade kendi evinde Eyniferd’den ve dönemin diğer önde gelen 

meddahlarından mesleğe yönelik gerekli bilgi edinimini sağlayınca ses sınavına tabi 

tutulmuştur. Birkaç hüseyniyede performansını icra etmesinin akabinde meddahlık için 

uygun görüldüğü kendisine bildirilmiştir. 

  

Mecidi Meleki’nin meddahlık eğitimi aldığı bu ev, kendisiyle birlikte Hacı Ekber Nur 

Behmeni, Şehidi ve Bahar Abbasi gibi meddahların da ders aldığı bir mektebe 

dönüşmüştür.  

 



144 

 

 

 

 

Görsel 54: (Sağdan ikinci sırada oturan) Mecidi Meleki’nin evinin dersler için ayrılmış alt katı. 

Şimdilerde küçük bir takiye olarak kullanılmakta ve merasimlere sahne olmaktadır (2023). 

 

İlk profesyonel meddahlığını komşusunun takiye olarak düzenlediği evinde icra eden 

Meleki’nin bağlı olduğu dinî heyet Ali Ekber’dir. Aynı zamanda kendisini 1985 yılında 

kurulmuş olan Veli Asr Heyeti üyesi olarak da tanımlamaktadır. Mecidi Meleki 

Mektebi’nden; Mehmed Meleki, Mirtad Haşimi, Muhammed Meleki, Ali Rıza Bikdeli, 

Mehdi Karabağlı, Ekber Nedirlu, Safiyullah Rahimi, Ekber Ahmedi, Asgar Piri ve 

Mehdi Eceli gibi Zencan’da ve farklı illerde meddahlık icra eden isimler yetişmiştir 

(KK-4).  

 

2.1.6. Kadın Meddah Mektepleri: İlmiye Havzaları 

 

Zencan’da meddahlık mesleğine yönelmiş kadın sayısı azımsanmayacak seviyededir. 

Devrim öncesi dönemde kadınlar meddahlığı genellikle kocalarından ya da aile içinde 

bu meslekle iştigal olan birinden veya taklit yoluyla öğrenmiştir. Devrim’den sonra 

devlet teşviğiyle önem atfedilen meddahlık erkekler tekelinden sıyrılarak kadınların da 

kullanım alanına girmiştir. Buna bağlı olarak sadece evlerde veya hususi takiyelerde 

icralarla sınırlı kalınmayarak büyük hüseyniyelerde de erkekler meclisine erkek bir 

meddahın seslenmesine karşın kadınlar meclisinde kadın meddahlar boy göstermeye 



145 

 

 

 

başlamıştır. Ancak sesinin güzel olduğu ve toplumdaki kabul derecesinin artacağı 

düşüncesinden hareketle pek çok kadının meddah olma isteği, kadın meddahların ilk 

dönemi açısından alaylı öğrenime ve disipliner olmayan bir artışa işaret etmektedir.  

 

Sonraları erkek meddahlar için oluşturulan meddah okulları ile hususi mekteplerin 

kadınlar için de gerçekleştirilmesiyle Zencan’da da bu minvalde bir eğitim verilmeye 

başlanmıştır. İlmiye havzaları, ağırlıklı olarak dinî derslerin öğretildiği ilahiyat 

okullarıdır. Zencan’da ilmiye havzalarına bağlı olarak kadınlara yönelik meddahlık 

eğitimi, İmam Sadık İlmiye Havzası ile Fatimet’ül Zehra İlmiye Havzası’nda 

verilmektedir. Bu ilmiye havzalarında Muharrem törenlerinin dinî ve katılım yönü 

nedeniyle kadınlara yönelik düzenlenen konferanslara zamanla meddahlık eğitimleri de 

eklenmiştir. Akabinde ise eğitimlerin geliştirilmesi ve devamlılığı üzerine Meddah 

Kadınlar Derneği kurulmuştur. Derneğin de katkılarıyla daha çok Muharrem ayından bir 

ay önce hafta da iki gün şeklinde planlanmakla birlikte yılın farklı dönemlerinde iki 

veya üç ay şeklinde de verilebilen dersler arasında novhe ve rovze okuma sanatı, 

merasimlerin nasıl yönetileceği, ses ve zaman kontrolü gibi dersler bulunmaktadır.  

 

 

Görsel 55: Zencan’ın Hürremdere bölgesinde Rukiye Hüsrevi eğitmenliğinde kadınlara yönelik 

verilen meddah derslerinden bir kare (Asemanezanjan, 2023). 

 



146 

 

 

 

2.1.7. Elektronik Kültür Ortamında Meddah Mektepleri 

 

Walter Ong, kayıt teknolojisinden hareketle kültür ortamlarını birincil ve ikincil sözlü 

kültür olarak tanımlamaktadır. Her iki kültür ortamının da en eski kayıt teknolojisi 

olarak yazı temelinde ilerlediğine işaret etmektedir. Bununla beraber sözel anlatımın 

elektronik dönüşümünün dinleyici/izleyiciler arasında yeni bir grup, topluluk bilincini 

ortaya çıkardığını ifade etmektedir (bk. Ong, 2002). McLuhan’ın global köy olarak 

tanımladığı bu topluluk, anonim ve nonim çevrim içi biçimde iletişim kurarak 

toplumsallaşabilmektedir (bk. McLuhan and Powers, 2001).  

 

Bu toplumsallaşmaya ayak uyduraran İran Türkleri açısından mersiye geleneğinin de 

ürünleri sözlü, yazılı ve elektronik kültür ortamlarında üretilerek tüketilmektedir. 

Türkiye’yi takiben İran’da da elektronik ortamın ilk dönemi radyo yayınlarından ileri 

gelmektedir. Nitekim Türkiye’deki âşıklarda olduğu gibi (bk. Özarslan, 2001, s. 300) 

bunu kasetler ve akabinde televizyon yayınları takip etmiştir. Bu dönemin kültür 

ortamında kendisini posterler veya kaset kapaklarındaki görsellerle sesini ise plak ve 

kasetlerle duyuran meddahlar, CD’lerin çıkmasıyla performanslarını görüntülü olarak 

da sergileyebilme fırsatı elde etmişlerdir.  

 

 

Görsel 56: Zencan’ın geçmişten bu yana genel ve yerel meddahlara ve meddahlığa dair kaset ve 

CD satışını yapan Süheyl Stüdyo ve sahibi Hüseyin Rızai (2023). 



147 

 

 

 

 

Günümüzde elektronik kültür ortamının en çok işlendiği ve üretildiği ortamlar arasında 

bilgisayar ve grup bağlantısını sağlayan internet öne çıkmaktadır. Mersiye geleneğinin 

icrasında ve sürdürülmesinde fazlasıyla katkı sağlamış olan internet ortamında meddah 

mektepleri oluşturulmaktadır. Sayıları yüzleri bulan bu mektepler için web siteleri ve 

farklı uygulamalar üzerinden gruplar kurularak öğrenciler toplanmaktadır. Örnek teşkil 

etmesi açısından Gulam Rıza Eyniferd’in öğrencilerinden biri olarak Zare Şirazi’nin 

sanal meddahlık mektebi, saat ve gün değişiklikleriyle dokuz farklı paket satışıyla 

oluşturulmuştur. Bu vasıtayla yaklaşık 7.700 meddah yetiştirdiğini beyan eden Şirazi, 

mesleğin öğretiminde taklit yönteminden farklı metotlar kullanması nedeniyle çok 

sayıda kişiye ulaşabildiğini aktarmaktadır (Zareshirazi, t.y.).  

 

2.2. PERFORMANS TEORİ ÇERÇEVESİNDEN GELENEĞİN 

ZENCAN’DAKİ İCRASI  

 

Geleneğin; icracılarından icra zamanına, mekânlarından dinleyici/izleyici kitlesi ve 

metin örneklerine değin sürekliliğinin, değişiminin ve yeni bağlamlarının 

anlaşılabilirliğinin ortaya koyulabilmesinin en uygun yollarından biri Performans Teori 

bağlamında ele alınmasıdır. Nitekim en temel unsurlar olarak icracı, dinleyici/izleyici ve 

anlatı yolu üzerinden konuya halk bilimsel yaklaşımla yaklaşılabilmekte ve detaylı 

analizi sağlanabilmektedir.  

 

Zygmunt Bauman, performans teorisinin kavramsal yapısıyla meydana gelişinde katkı 

sağlamış olan araştırmacıları, yaptıkları katkılarla birlikte ortaya koymaktadır. 

Bauman’a göre; Malinowski’nin bağlamsız metni ölü olarak nitelendirmesi, Milton 

Singer’in kültürel performans unsurlarına atıfı, Roman Jakobsan’ın işlevin sözel 

dokusuna yönelik tespitleri, Milman Parry ile Alber Lord’un sözlü destanların icra ve 

yapısına yönelik çalışmaları ve Melville Jacob’sun folklor ürünlerinin estetik yönüne 

yönelik incelemeleri gibi çalışmalar, Performans Teori’nin folklor ürünlerine 

uygulanmasında temel araştırmalar olarak öne çıkmaktadır (2012, s. 96-97).  

 



148 

 

 

 

Performans Teori yoluyla folklor ürünlerine eğilinmede pek çok araştırma modeli öne 

sürülse de Dan Ben-Amos’un (2007, s. 238) da bireysel boyut, sosyal boyut ve sözel 

boyut kategorileriyle üç kısımda ele alınabileceğini aktardığı bu modeller temelde; icra 

ortamlarının, icranın performans edildiği dinleyici/izleyicilerin ve metninin dikkate 

alınmasıyla oluşturulmaktadır. Bu itibarla inceleme sonucunda folklor ürünlerinin canlı 

bir yapıda ortaya koyulabilmesi adına Kenneth Burke; yapılanın ne olduğu, zamanı ve 

nerede yapıldığı, yapanın kim olduğu, yapılış tarzı ve yapma amacına yönelik soruların 

cevaplanması gerekliliğini belirtmektedir (Carlson, 2013, s. 60-61). Magoulick (2019, s. 

15) ise söz konusu teoriyle ulaşılması beklenen sonuçları: Belirli bir performans 

etkinliğine ait yeteneklere ve bu performansın metinsel yönüne dikkat etmek; İnsanlığın 

sahip olduğu kültür ürünlerinin anlaşılabilmesi için daha eksiksiz çevresel koşullar 

yaratmak; Kültüre sosyal ve estetik açısından yaklaşılarak bu hususları oluşturan 

bileşenlerin harmanlanması ve bir fikrin meydana gelmesini sağlamak olarak 

sıralamaktadır. 

 

Bu doğrultuda İran Türklerinin mersiye geleneği üzerinden yukarıdaki soruların 

cevaplarına ve sonuçlarına ulaşılması hedeflenen çalışmada, şifahi kültürün baskın 

olduğu topluluğun getirisi olarak sadece sözlü anlatıya sahip olmayarak pek çok yazılı 

kaynağın da bulunduğu mersiye geleneğinde özel anlatıcıların, mekânların ve 

dinleyici/izleyici kitlesinin mevcut olduğu alan çalışmasıyla gözlemleniştir.  

 

2.2.1. İcracılar 

 

Bu bölümde icracılar; adlandırma, yaş, sosyokültürel çevre, meslek, eğitim durumu ve 

anlatım biçimleri yönünden ele alınmıştır. Daha öncesinde geleneğin türlerine ilişkin 

bilgilendirmede kısa olarak icracılara dolaylı olarak değinilse de alan çalışmasıyla 

belirlenen icracıların, icraya olan etkisine yönelik pek çok unsur Performans Teori 

üzerinden ele alınmıştır.  

 

Bu kapsamda derleme yapılan Zencan’da özellikle Muharrem ayı ile birlikte görünmeye 

başlayan meddahlar öncesinde bölgenin ileri gelenlerinin yardımıyla ve internet 



149 

 

 

 

ortamındaki icralarından hareketle belirlenmiş ancak genel tablo sahada 

oluşturulabilmiştir. Geleneğin toplu olarak icrasının gerçekleştiği hüseyniye ve takiye 

olarak adlandırılan mescitlerin yanı sıra açık alanlarda gözlemlenerek derleme, yarı 

yapılandırılmış görüşmelerle sürdürülmüştür. Merasimlere katılımlı gözlem yoluyla 

dâhil olunması icracıların doğal ortamlarında performanslarını sergilemesi açısından 

önem kazanmıştır. Ancak Zencan’da 600’e yakın mescidin bulunması (KK-11) ve 

hemen hemen her mescitte bir veya birden fazla icracının performans gerçekleştirildiği 

düşünüldüğünde kapsam katılım sayısı ve öne çıkan icracıların dikkate alınmasıyla 

sınırlandırılmıştır.  

 

2.2.1.1. Zencan’da Anlatımlarına Bağlı Adlandırmalarıyla ve Bilinen Mersiyeleriyle 

İcracı Profilleri 

 

Mersiye geleneğinin icracıları, anlatımlarına bağlı olarak çeşitli adlandırmalarla 

nitelendirilmektedir. Bu çerçevede geneli meddah olarak adlandırılan ve kendi içinde 

novhehan, rovzehan ve recezhan olarak sınıflandırılan icracılar ile icrayı doğrudan ya da 

dolaylı etkileyen ahund, şair, taziye performansı icracıları da bu bölümde ele alınmıştır. 

İcracı profilleri ve icraya yönelik derleme ve araştırma yoluyla toplanan 

değerlendirmeleri deşifre edilerek aktarılmıştır.  

 

Hüseyniyelerde veya takiyelerde gerçekleştirilen icraların sıralamasına bağlı olarak ilk 

icrayı ifa edenler arasında ahund/molla/imamlar bulunmaktadır. Törenler, geleneğin dinî 

yönünün icra edilmesine yönelik ahundlarca Muharremin ve Hz. Hüseyin temelli 

gerçekleştirilen ritüellerin önemine dikkat çekilerek başlatılmaktadır. Ahundların 

icracılar sınıflandırmasında değerlendirilmesindeki temel sebep bazı icracıların hem 

ahund hem meddah olabilmesinden ve icranın ifa edilmesinde ilk ve bazı törenlerde dua 

bölümüyle törenleri tamamlamaları mukabilinde son görev alan kişiler olmasından ve 

yine geleneğin icra edildiği taziyelerde telkin getirilmesi akabinde toplanılan 

mescitlerde meddahlık ifa etmelerinden ileri gelmektedir.  

 



150 

 

 

 

Ahundlar aldıkları eğitime göre Sıkatu’l İslam, Hüccetü’l İslam, Hüccetü’l İslam vel-

Müslimin, Ayetullah, Ayetullah el-Uzma ve En büyük mercii (taklit mercii) olarak 

sınıflandırılmaktadır. Buna göre ilmiye havzasına katılım sağlandığı birinci günden 

altıncı yıla kadar Sıkatu’l İslam unvanı kullanılmaktadır. Altıncı yıl ila 10. yıl aralığında 

Hüccetü’l İslam unvanı, 10. yıl sonrasında uzmanlık dersleri alınarak Hüccetü’l İslam 

vel-Müslimin unvanı, içtihat derecesine ulaşılmasıyla Ayetullah unvanı, taklit mercii 

yoluna girilmesiyle Ayetullah el-Uzma unvanı ve son olarak taklit mercii unvanı 

kullanılmaktadır.  

 

 

Görsel 57: İran’da ahundlar tarafından kullanılan dinî unvanlar (İRAM, 2019). 

 

Zencan’da Hüseyin Azam Mescidi’nin dinî ve teknik bilgi yönünden halkın sorularının 

cevaplandırılması için özel ayrılmış bir bölümü olarak defter-i revabeti umumiye 

ofisinin dinî bilgi kısmında görevli ahundlardan 1992 doğumlu Seyyid Abdul 

Muhammedi Safevi, kendisinin internet ortamında da soru cevaplayıcısı olduğunu 

aktarmış ve ahundlar arasında kafaya takılan sarığın renginden hareketle kişinin seyyid 

olup olmadığının belirlenebileceğini belirtmiştir (KK-8). Buna göre seyyid soyundan 



151 

 

 

 

gelindiğinin simgeleştirilmesi adına siyah sarık diğer ahundlarca ise beyaz sarık 

takmaktadır.  

 

Mesleğini daha çok ahund olarak ifa eden icracıların, meddahlık mesleğini bir 

eğitimden geçerek öğrenmemeleri ve daha çok şifahi kültür yoluyla bilgi sahibi 

olmaları, icra ve icracılar arasındaki farklara dair yorumlarının da teknik bilgiden ziyade 

taklit ve gözlem yollu geleneksel çerçevede gelişmesine neden olmuştur. Bu çerçevede 

Safevi; mersiye türlerine ilişkin farklılıkları şu şekilde yorumlamıştır: 

 

Meddahi olarak bilinen aslında novhedir. Novhe okunurken sine vurana novhehan 

denir. Meddah hem novhe okuyabilir hem rovze okuyabilir. Novhe sinezenliktir, 

bir musibet üzere okunan şiirlere ise rovze denir. Rovzede sineye vurulmaz sadece 

ağlanır (KK-8). 

 

Bununla birlikte ahundların mersiye geleneğine bakışı meddahlara nazaran meslekleri 

dolayısıyla da daha çok dinî çerçevededir. Nitekim geleneğin dinî yapısının tüm 

icracılarca yadsınmaz olduğu gerçeği bir yana meddahlar, ahundlara nispeten daha çok 

birleştirici ve görsel yanlarını öne çıkarmaktadır. Bu hususu örneklendirmek açısından 

Safevi’nin merasimlerin önemine ilişkin görüşü şöyledir: 

 

Burası İmam Hüseyin’in mektebidir. Biz Muharrem’in on günü İmam Hüseyin’e 

eza saklarız (yas tutarız), göz yaşı dökeriz, sine vururuz fakat bunların hepsi tutulan 

yasın önemi için bir bahane sebebidir. Böylece hem kendimize hem çocuklarımıza 

bunu öğretir hem de bunu bilmeyenlere gösteririz (KK-8). 

 

Ahundların akabinde törenleri tamamen yöneten ve sonlandıran icracılar meddah olarak 

adlandırılmaktadır. Meddahlık İran genelinde profesyonel olarak icra edilen bir 

meslektir. Öyle ki pek çok meddah, bölgesel derneklere üyedir veya devletin tüm ülke 

genelinde istatistik bilgisine sahip olmak adına oluşturduğu sisteme kayıtlıdır. Örneğin 

Zencan’da mesleğin sorunlarına çözüm bulmak ve özlük hakkı arayışlarına öncü olmak 

sebebiyle kurulmuş olan “Meddahlar Derneği”ne bölge meddahlarının çoğu üyedir. 

Popüler bir meslek olması ve gelir getirisi nedeniyle meddahlığın profesyonel olarak ifa 

edildiğini gösteren örnekler arasında pek çok meddahın adına basılmış kartvizite sahip 

olması da gösterilebilir.  



152 

 

 

 

 

 

Görsel 58: Ahund Seyyid Abdul Muhammedi Safevi (ortada) (2023). 

 

Mersiye geleneğinde meddahlık, ahundluk mesleği bir yana bırakılırsa anlatımlara bağlı 

olarak kendi içinde sınıflandırılmaktadır. Sınıflandırmada novhe okuyanlar novhehan, 

rovze okuyanlar rovzehan ve recez okuyanlar ise recezhan olarak isimlendirilmiştir. Söz 

konusu sınıflandırma meddahlar arasında geçerliliğini korusa da genel itibarıyla tamamı 

meddah olarak adlandırılır. Nitekim bir meddah bu üç türü de icra edebilmektedir. 

Ancak sadece rovze okuyanların da bulunması bu sınıflandırmanın devam ettirilmesinin 

temel sebeplerinden biridir. 

 

Bu bölüm itibarıyla icracılara ilişkin genel hatlarıyla yapılan bilgilendirmede öncelikle 

adlandırılışları da göz önünde tutularak meddahlar ve şairler akabinde ise taziye 

performansı oyuncuları ele alınmıştır. Zencan’da gerçekleştirilen alan çalışmasında 

sınıflarının da mevcudiyetinden hareketle en öne çıkan ismin Gulam Rıza Eyniferd 

olduğunu söylemek mümkündür. 

 

74 yaşında olan Gulam Rıza Eyniferd33, bölgenin Hüseyniyeyi Azam’dan sonra en 

kalabalık katılımcılarından birine sahip olan Zeynebiye Mescidi’nin sabit 

                                                 
33 Eyniferd’in hayatı, meddah mektepleri bölümünde detaylarıyla ele alınmıştır. Dolayısıyla burada 

tekrara düşülmemesi adına daha çok meddahlığına değinilmiştir. 



153 

 

 

 

meddahlarındadır. Öyle ki Zeynebiye Mescidi ülke genelinde Eyniferd ile tanınmıştır. 

Taklit yoluyla öğrendiği meddahlığı, bu mescitte oluşturduğu meddah mektebiyle 

kendisinden sonrakilere öğreterek sürdürmektedir. Diğer meddahlardan farklı olarak 

uzun yıllar meddahlık eğitimi vermesi sebebiyle geleneksel yapıdan çıkarak mesleğin 

teknik yönüne de hâkim olmuştur. Bu itibarla meddah olunması için ortaya koyduğu şu 

10 ölçüt meddahlık eğitiminde de başvurduğu temel hususlardandır: 

 

1. Samimiyet: Öncelikle meddah olmak isteyen kişide bu işi Allah ve ehlibeyit 

için yaptığını gösteren bir samimiyet duygusu olmalıdır. Gelir getirisi 

nedeniyle bu mesleği icra edenler ilerleyemez. 

2. Aşk: Meddahlık mesleğine gönülden inanmayan hiç kimse bu mesleği icra 

edemez. 

3. Mersiye Seçimindeki Ustalık: Meddah ulusal ve uluslararası birçok mescitte 

boy gösterebilir. Birçok bölgeden davet alması onun iyi bir meddah olduğunu 

gösterir. İyi meddahlar mescitlerde, halkın duygularına tercüman olabilmek 

adına hangi mersiyeleri okuyacağını bilmelidir. Bu nedenle Muharrem’in 

günlerine de dikkat edilerek tarihî anlatıdan yola çıkılarak o gün tarihî 

canlandıracak mersiyelere yer vermesi önem arz etmektedir. 

4. Okuryazarlık: Taklit yoluyla mesleği öğrenen ilk kuşak meddahların 

birçoğunun okuryazarlığı yoktur. Kur’an’dan ve özellikle de İslam ve Şii 

tarihinden habersiz olan birinin mesleği icra etmesi çok zordur.  

5. Ses: Aslında meddahlığın en önemli özelliği iyi bir sesin olmasıdır. 

Günümüzde sesi iyi olmayan pek çok meddah bulunmaktadır. Ancak bu 

meddahlar daha çok yerel mescitlerde boy gösterebilmektedir.  

6. Çalışkanlık: Kur’an okumayı okuryazarlıkla ilişkilendirmek zordur. Nitekim 

gençlerimiz başta olmak üzere insanların çoğu Kur’an okumamayı isteklerine 

bağlamaktadır. Meddah ise vereceği mesajlarla örnek olmalıdır. Dolayısıyla 

Kur’an’ı mutlaka okumalı ve bunun üzerine düşünmelidir. Bu konuda 

gerekirse tefsir hocalarından dersler almalıdır.  

7. Hafıza: Şimdilerde performansıyla yorgun düşen meddahlar, mersiyelerini 

unutmamak adına kağıtlara yazarak okusalar da hafıza bir meddah için 

önemlidir. Varsa repertuarından yoksa da öğrendiği şairlerden her durumda her 

ortamda bir mersiye istendiğinde bunu okuyabilmelidir.  

8. Giyim-Kuşam: Meddah her zaman bir topluluğun önüne çıkacağından giyim ve 

kuşamına dikkat etmelidir. Methedeceğinden giyimi de bununla doğru orantılı 

olmalı halk tarafından yadsınmamalıdır. 

9. Ahlak: Meddah aynı zamanda da bir tür yorumcudur. Ehlibeyitin hayatını 

günümüze taşıyarak insanlara tarihî canlandırır. Bu nedenle söz konusu dramı 

hafızalarda tazelerken okuduğu mersiyelerde inişli çıkışlı bir atmosfer yaratır. 

Dolayısıyla kendisini ve aşırı yorumunu işin içine katacak kibir ve gurura 

kapılmamalıdır.  

10. Saygı: Halka ve kendisiyle aynı mesleği icra eden meddahlara saygısı olmayan 

bir meddah çok kalıcı olamaz. Meddahlık bu on madde dikkate alınarak icra 

edildiğinde ister bölgesel isterse ulusal çapta olsun halkın sevgisine kavuşur. 

Bu sevgi, meddahın saygısının önüne geçmemelidir (KK-1).  

 



154 

 

 

 

Eyniferd adını sonradan mahlası olarak kullanmaya başlayan Gulam Rıza için bu ad, 

zamanla soyadı olarak bilinmiştir. Eyniferd, mersiyenin tüm türlerini okuyabilmektedir. 

Ancak Zencan’da recez okumaları şimdilerde daha çok Aşura ve Tasua günleriyle 

sınırlandırılmak suretiyle azalmaya başladığından kendisi de ağırlığı novhe ve rovze 

okumalarına vermiştir.  

 

Ülke genelinde Isfahan, Meşhed, Bender Abbas, Abadan, Tebriz, Erdebil, Kirman gibi 

muhtelif pek çok bölgeye giderek mersiye okuyan meddahın ünü, ülke sınırlarını aşarak 

Azerbaycan ve Türkiye’de de bilinmektedir. Nitekim 2010 yılının 20-22 Mayıs 

tarihlerinde Sivas’ta gerçekleştirilen Uluslararası Kerbela Sempozyumu’na bildiri 

sunmak ve “Çeşitli Dillerden Mersiyeler Konseri”nde performansını sergilemek üzere 

davet edilmiş ancak o tarihlerdeki bir başka programı sebebiyle iştirak edememiştir. 

Azerbaycan’da kendisinin tanınmasıyla ilgili anekdotu ise şu şekilde aktarmıştır:  

 

Bakü’de ünlü bir meddah var, Seyyid Tali. Tahran’a gelmişti. Yanında benim 

dostlarımdan biri vardı. Ona, Gulam Rıza’ya söyle senin bir mersiyen geldi 

Bakü’ye. Aşura’dan Aşura’ya kulak asarlarmış demiş. O mersiye Zehra 

mersiyesiydi (KK-1).  

 

Zehra mersiyesi aynı zamanda en bilindik mersiyelerindendir. Kendi kaleminden çıkan 

bu mersiyenin Türkçe yazılmış olması Azerbaycan’da bilinir olmasında önemli rol 

oynamıştır. İcrasının ilk yıllarından itibaren Arapça ve Farsçadan ziyade Türkçe 

mersiyelere ağırlık veren Eyniferd, Mahmud Ahmedinejad’ın cumhurbaşkanlığı 

görevinde olduğu 2013 yılında kendisine ve birden fazla kez Dinî Lider Ali Hamanei’ye 

de Türkçe mersiyeler okumuştur. Hâlihazırda basılmış 16 mersiye kitabı bulunan Gulam 

Rıza, bunlardan 14’ünü Türkçe ikisini de Farsça olarak kaleme almıştır. Kitaplarından 

bazılarının isimleri şunlardır: Erşad-ı Zeynebiye, Feryad-ı Zeynebiye, Tufan-ı 

Zeynebiye, Peyman-ı Zeynebiye, Ecaz-ı Zeynebiye, Hemraz-ı Zeynebiye, Neşar-ı 

Zeynebiye, Hatırat-ı Zeynebiye, Bakyat-ı Zeynebiye, Mevkib-i Zeynebiye, Mekteb-i 

Zeynebiye, Negar-ı Zeynebiye, Divan-ı Farsi Eniferd, Perçem-i Zeynebiye, Hemdem-i 

Zeynebiye, Mehtername.  

 



155 

 

 

 

Gulam Rıza’nın en bilinen mersiyesi “Fatma Kabrin Üstüne Gelmişem Ağlayam 

Gidem” adlı mersiyesidir: 

 

Fatıma kabrin üstüne gelmişem ağlayam gidem, 

Evde yatıp Hüseyin Hasan gelmişem ağlayam gidem. 

 

Gün batarı kara salır başa hicaz-ı dağları, 

Ağları derdime menim hasretiylen bulakları, 

Yel asuri çalır acep gamlı terane (ezgi) bağları, 

Gamlıydı gülşen u çemen gelmişem ağlayam gidem. 

 

Evde gider gece hamı (hepsi) merd u zen (erkek ve kadın) istirahate, 

Gün batarı Ali batar behr-i gam u melamete (serzenişe), 

Boş görebilmerem yerin nayel (nasip, kısmet) ola ziyarete, 

Kabrin üstüne gelmişem Fatıma ağlayam gidem. 

 

Rişe-yi sabr-ı heyderi34 seyl-i ferakatın yolur (yolunu açar), 

Yâde salanda mehnetin (üzüntün) gözlerim eşkilen (gözyaşıyla) dolur, 

Hırda (küçük) balalar ağlaşır gül kimi Zeyneb’in solur, 

Gurbet olup mene vatan gelmişem ağlayam gidem. 

 

Rihlet (vefat ettiğin) iden zaman atan başuna kara bağladın, 

Men bile bildum hicret-i Ahmed’e sine dağladım, 

Bilmez idum yaralısan sen gece gündüz ağladın, 

İndi o sırr olup elan (şimdi) gelmişem ağlayam gidem. 

 

Heyme vurupdı gusse (üzüntü) u gam-ı dil-i dağdarime (gönül yarama), 

Yâde salanda yarevi âşkım ahar üzerime, 

Hasretilen düşer gözüm kabze-i zülfikârime, 

Çekmem onu galafeden (kılıf) gelmişem ağlayam gidem. 

 

Vardı yâdımda bir güni sen mena eyledin hitab, 

Çek gile zülfikâriyu hakkunu al Abu Turab35, 

İndi Ali’nin eylüri kalbi o manzara kebab, 

Yohdu Ali’ni dindiren gelmişem ağlayam gidem. 

 

Aldılar hakkımı menim meclis-i şûr kurdular,36  
Boynuna şal saldılar şir-i hudanı yordular, 

Sen kömek (yardım) eyledin sana zulmile kamçı vurdular, 

Topraka düştün onda (o zaman) sen gelmişem ağlayam gidem. 

 

Taht-ı nezerdedür37 menim menzil-i vahyi munzelim (vahinin gökden gelmesi), 

Sen sağidün biraz gine evde var idi git gelim, 

Gittin elimden indi sen bağlı kapin dilim elim, 

Yohdu bize gelip giden gelmişem ağlayam gidem. 

                                                 
34 Heyder’in sabrının kökü. 
35 Hz. Ali için kullanılan bu kelime toprağa bulanmış anlamına gelmektedir.  
36 Gürültülü, eğlenceli, şamatalı meclis. 
37 Göz önünde. 



156 

 

 

 

 

Gerd-i (baht) gamın nişest (oturup) edip kalbimi çoh çetin silem, 

Can yetişip dudağıma Fatıma razıyam ölem, 

Gelmişem indi kabrinin üste birazca dincelem, 

Ölmür Ali neden? neden gelmişem ağlayam gidem. 

 

Sen ivime gelin gelem vakte yohidi çün anan,  

Gusselenerdin (kederlenirdin) her zaman gözyaşın eyledi revan (aktı, gitti),  

Zeyneb arus (gelin) olan zaman baht evine giden zaman, 

Fatıma neylüm onda men gelmişem ağlayam gidem. 

 

Ayrılığın salupdı od bu dil-i pur şerarime (kıvılcıma), 

Yalvararam yohi gele dide-yi eşkibarime (gözümden akan yaşıma), 

Muhsini38 al kucağına gel yuhuda kenarıma, 

Ruh tapa bu heste-yı (hasta) ten gelmişem ağlayam gidem. 

 

Mihnet-i Fatıma seni eyledi (Eyniferd) hüzün, 

Kalbinü yandırar çıkar sineden ah-ı ateşin, 

Şiir yazanda sıdkiylen (doğruluk/içtenlikle) yaz ele pak-ı niyyetin, 

Gör ne güzeldi ser sühan (sözbaşı) gelmişem ağlayam gidem (KK-1). 

 

 

Görsel 59: Dinî Lider Ali Hamenei ve Gulam Rıza Eyniferd (Eynifardezanjani, 2013). 

 

Gulam Rıza’nın yetiştirdiği meddahlar arasında iki oğlu Muhammed ile Hüseyin 

Eyniferd de bulunmaktadır. 1979 doğumlu büyük oğlu Muhammed Eyniferd, ilk 

meddahlığına 12 yaşında başlamıştır. Bu yaş itibarıyla hususi takiyelerde icralarda 

bulunan Muhammed, ilk profesyonel icrasını 1997 yılında Zeynebiye Mescidi’nde 

gerçekleştirmiştir. Her yılın Şam-ı Gariban gecesinde mersiye okuyan meddah sonraları 

                                                 
38 Hz. Fatıma’nın çocuğu. 



157 

 

 

 

Fatimiyye ve Heyderiyyun mescitlerinde 21 yıl boyunca mesleğini ifa etmiştir. 

Tahran’da yaşayan Türk gruplarının davetiyle buraya da giden meddah, şimdilerde daha 

çok sabit bir bölgesi olmaya başlayan Mekteb-i Hüseyin ve el-Zehra Mektebi Heyeti’ne 

bağlı olarak Zencan’daki Zeynebiye mescitlerinde bulunmaktadır. Tahran’daki mescitte 

kendisini dinlemeye gelen Türk grupları arasında yoğunluğu Tebrizliler 

oluşturmaktadır. 

 

Muhammed Eyniferd, babasıyla yaptığı hususi derslerin haricinde Eyniferd ile Cevad 

Resuli meddah mekteplerine de giderek meddahlık eğitimi almıştır. Bu çerçevede 

meddah ve mersiye türlerine yönelik biçimsel yorumuyla en farklı görüşü ortaya 

koymuştur: 

 

Mersiye novhe farkı şekil farklılığıdır. Vezinli şiir novhedir ve sadece manzumdur. 

Mersiye ise manzum ve mensur olur. Şimdilerde hepsine meddah denilmektedir. 

Ancak önceden farklı yerlerde okuyan kişilere mersiyehan, bölgesinde okuyanlara 

ise novhehan ya da rovzehan denilirdi (KK-5). 

 

Siyasi kurumlarda da görev alan Muhammed Eyniferd, 2013 yılında Zencan’ın 

Sultaniye şehristanının belediye başkanı olarak seçilmiştir. Tahran’da ve Isfahan’da pek 

çok öğrencisi olan ve dersleri telefon aracılığıyla sürdürdüğünü belirten meddahın en 

bilinen mersiyesi Heyderiyem Heyderiyem Ebulfazl’dır. Bu mersiye, ezgisi bakımından 

Erdebil’in ünlü meddahlarından Selim Müezzinzade Erdebili’nin39 Ebulfazl Ebulfazl 

mersiyesini anımsatmaktadır: 

 

Men ki Ebufazl agamın vurulmuşam âşkına, 

Kurban olum üstadımın mektebinin meşrine. 

Heyderiyem heyderiyem Ebulfazl nökerinin (hizmekârının) nökeriyim Ebulfazl, 

Âşkı mevla kapısında çakiriyem (hamalım) Ebulfazl. 

 

T’ane (iğneleyici söz) vuranlara deyin biz size biganeyek (yabancıyız), 

Şem imiş Abbas elemi biz ona pervaneyek, 

Siz çalışın akıl olun biz hamı (hepimiz) divaneyek (düşkünüz). 

Heyderiyem heyderiyem Ebulfazl nökerinin nökeriyim Ebulfazl, 

Âşkı mevla kapısında çakiriyem Ebulfazl. 

 

                                                 
39 1936 Erdebil doğumlu olan Müezzinzade; Farsça, Arapçanın yanı sıra özellikle Türkçe mersiyeleriyle 

Zencan’da pek çok meddahı etkilemiştir.  



158 

 

 

 

Başı belalılar gülün derde deva burdaydı, 

Ey! serataniler (kanserliler) gülün şehd-i sefa burdaydı, 

Olsa hulusi (temiz) niyetin kerb (gam) ve bela burdaydı. 

Heyderiyem heyderiyem Ebulfazl nökerinin nökeriyim Ebulfazl, 

Âşkı mevla kapısında çakiriyem Ebulfazl (KK-5). 

 

 

 

Görsel 60: Muhammed Eyniferd (Mecme’-i Heyderiyyun, 2023a). 

 

Gulam Rıza Eyniferd’in yetiştirdiği bir diğer oğlu ise Hüseyin Eyniferd’dir. Zencan 

merkezdeki Hüneristan Caddesi’nde Mecme’-i Heyderiyyun heyetine bağlı 

Heyderiyyun Mescidi’nde sabit olarak meddahlık yapan Hüseyin, 1981 doğumludur. 

Babasının yanı sıra öğrencilerinden Cevad Zakir’in performanslarından etkilenerek 

başladığı meddahlıkta ilk profesyonel icrasını 18 yaşında, Zeynebiye’de tas yerleştirme 

töreni sırasında gerçekleştirmiştir. Heyderiyyun Mescidi’ni bir grup arkadaşlarıyla 

beraber kendi imkânlarıyla kurduklarını belirten meddah, mali destek olarak herhangi 

bir yere bağlı olmadıklarını aktarmıştır. 

 

Heyderiyyun’u kurduğumuz yıllarda Zencan’da buna benzer bir tarzda heyet yoktu. 

Bu nedenle ehlibeyt hizmetçileri ve bir grup arkadaşımla beraber kurmaya karar 

verdik. Çok şükür hâlihazırda faaliyetlerine devam etmektedir. Çünkü herhangi bir 

mali kaynağı olmayan bu heyet ilk zamanlarında bizim haricimizde hiçbir özel 

kuruluş ya da kişi tarafından desteklenmemiştir. Mescidin adını Heyderiyyun 

olarak belirlememizde gittiğim bir şehirde adı Heyderiyyun olan heyetten 

etkilenmem etkili oldu (KK-6; KK-11).  



159 

 

 

 

 

Hüseyin Eyniferd’in bizatihi kaleme aldığı mersiye bulunmamaktadır. Bu nedenle 

törenlerde babasının yanı sıra ünlü meddahların ve bölge şairlerinin yazdığı mersiyelere 

yer vermektedir. Bu anlamda en çok Gulam Rıza Eyniferd ile Hac Dadaşi’nin 

şiirlerinden faydalanmaktadır. 

 

 

Görsel 61: Hüseyin Eyniferd (Mecme’-i Heyderiyyun, 2023b). 

 

Zencan’ın ünlü meddahları arasında Asgar Genç Hanlu ismi çokça dile getirilmektedir. 

Hz. Hüseyin’in şehadetinin acısını annesinin sütüyle almaya başladığını belirten 78 

yaşındaki Genç Hanlu, 8 yaşında meddahlığa adımını atmıştır. Devrim’i destekleyen bir 

meddah olarak 1968 yılında Humeyni ile tanışmıştır. Buna mukabil dinî eğitim aldığı 

Ayetullah Burucerdi okulunda da bu tanışıklığını sürdürmüştür. Bu nedenle SAVAK 

tarafından çok kez tutuklanan meddah, Zencan’da bulunduğu dönemde öldürülme 

emrinin çıktığını öğrenmesiyle Tahran’a akabinde ise Lahican’a ve Kirman’a gitmiştir. 

Meddahlığını bu geçmişine bağlı olarak tarihî anlatıyı tekrarlamak ve dinî propaganda 

yapmak olarak ifa ettiğini belirtmiştir. 

 

Genç Hanlu İran-Irak Savaşı’nda cephede medreselerin bulunmaması nedeniyle açık 

alanlarda meddahlık eğitimi verdiğini söyleyerek bu dönem gerçekleştirdiği icralarıyla 

ilgili hatırasını şu şekilde aktarmıştır: 



160 

 

 

 

 

Savaşın ilk zamanlarında meddahların cepheye gitmesi nadirdi. Ahmed Kazemi 

önderliğinde bir tugay kurulmak üzereyken askerlerin Devrim Lideri’nin Doğu 

Azerbaycan Temsilcisi olarak tayin ettiği Esadullah Medeni’nin 1981 yılında cuma 

namazı esnasında şehit edilişi üzere ağıt yaktıklarını gördüm. Savaşın ilerleyen 

zamanlarında Huzistan yakılarındaki bir cephede benden mersiye okumam istendi. 

Ben okurken askerlerde sinelerine vuruyordu (KK-12; Noornava, t.y.).  

 

 

Görsel 62: İran-Irak Savaşı’nda Veli Asr taburundaki savaşçılarla birlikte Asgar Genç Hanlu 

(soldan dördüncü) (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

Şimdilerde Kerec’de ikamet eden Asgar Genç Hanlu, meddahlık eğitimlerinde 

öğrencilerine her zaman için abdestli gezmelerini tavsiye ettiğini belirtmiştir. İkincil 

tavsiyesi ise şehitlerden yardım isteyerek icralarını gerçekleştirmeleridir. Ona göre bu 

husus meddahlara tevazu kazandıracak ve dinleyenlerin kendilerinden nezaket 

öğrenmesini sağlayacaktır. Genç Hanlu eski törenlerin şimdikilere göre daha farklı 

olduğunu belirterek günümüz ile özellikle 1980’li yıllar itibarıyla büyük katılımların 

gerçekleştiği törenlere ilişkin şunları söylemektedir. 

 

Günümüzdeki merasimler görkemli bir şekilde gerçekleştirilmektedir. Ancak 

özelikle Zencan özelinde söyleyebilirim ki Devrim sonrası ilk 10 yılda yas 

merasimlerine katılım, eşsiz bir atmosfere sahne olmaktaydı (KK-12; Noornava, 

t.y.).  

 



161 

 

 

 

Öncesi ile şimdiyi mersiyeler ve icracılar açısından da mukayese eden meddah, eskiden 

meddahların törenin her alanında görev aldığını ancak şimdilerde daha çok 

mersiyelerini okuyup gittiklerini not düşmüştür.  

 

Önceden okunan mersiyeler özeldi, şimdikilerden farklıydı. Bir girişi ve sonuç 

bölümleri vardı. Öncelikle kürsüden nasihat verilirdi, meddahın kendinden 

söyleyeceği bir şeyleri vardı. Törenin hazırlığında görev alırdı. Ancak şimdilerde 

hoparlör, eko ve ışık sistemleri dâhil oldu. Bazıları iki mersiye okumakla meddah 

olunacağını sanıyor ancak bu doğru değil. Okunan mersiyeler çok yönlü olmalıdır 

ve hareketlerimizle aynı ritimde söylenmelidir. Ayrıca sanatsal değerine dikkat 

edilerek tarihsel olarak da doğru olmalıdır (KK-12; Noornava, t.y.).  

 

Asgar Genç Hanlu, mersiyelerini büyük oranda Türkçe okumaktadır. Bunda 

Humeyni’nin de etkisi olduğunu Necef, Tahran ve Kum’da kendisiyle görüştüğü 

dönemlerde, onun isteğinden kaynaklandığını belirtmiştir: 

 

Herkes İmam Hüseyin için kendi dilinde dua eder ve göz yaşı döker. Humeyni ile 

görüştüğüm dönemlerde bir gün kendisiyle üst düzey bir görevlinin görüşme 

isteğini mersiye okunduğunu işaret ederek reddettiğini hatırlıyorum. Bu sırada 

Humeyni bizden Türkçe rovze okumamızı istedi. Okumamız üzerine her şey bir 

tarafa İmam Hüseyin bir tarafa diyerek Türkçe öğrenmeliyim ifadesini kullandı. 

Altı ay Necefte bulunduğum dönemde Humeyni her akşam mescide gelerek Türkçe 

mersiyelerimi dinlerdi (KK-12; Khabarban, 2022).   

 

Zencan’da meddah mektebi bulunan ve bölge halkınca da önemli olarak addedilen bir 

diğer meddah ise Cevad Resuli’dir. 64 yaşında olan Resuli, Sistan-Beluçistan haricinde 

ülkenin tüm şehirlerine davet edilerek meddahlığını icra etmiştir. Taklit yoluyla 

öğrendiği meddahlıkta genellikle; Veliyullah Kelami, Gulam Rıza Eyniferd, Asım 

İkbali, Garik Zencani, Enver Erdebili, Yahya Munzevi, Hüseyin Tebrizi, Gulam Rıza 

Sagazag ve Moid Meshedi gibi ünlü meddahların mersiyelerini okuduğunu belirten 

Resuli aynı zamanda kendi yazdığı mersiyeleri de okumaktadır. Yazdığı mersiyeleri 

Mahrem-i Del (Yürek Mahremi) adlı kitapta toplayarak yayımlamıştır.  

 

Meddahlığı kutsal bir meslek olarak gören Resuli, toplumun gözünde saygın bir 

konumda olduklarını belirtmiştir. Bunda Hz. Hüseyin’e onlardan daha yakın oldukları 

düşüncesinin yer aldığını dile getirmiştir: 



162 

 

 

 

 

İnsanlar meddahlığı kutsal sayarlar. Çünkü bizleri İmam Hüseyin’e daha yakın 

görürler. Meddahın duası kalp kırıklığının yaşandığı anlarda kutsallığı nedeniyle 

kabul olur (KK-3).  

 

Meddah olarak yetiştirdiği öğrencileri arasında oğlu Hüseyin Resuli de bulunmaktadır. 

Ahmediye Mescidi’nde bulunduğu icraların hemen hemen hepsinde öncelikle oğlu 

sahne almakta ve akabinde kendisi çıkmaktadır. Diğer şehirlere veya mescitlere davet 

edildiği zamanlar da ise bu mescitteki merasimleri, tamamen oğlu ya da beraberinde 

davet ettikleri meddahlar gerçekleştirmektedir. Cevad Resuli’nin en meşhur mersiyesi 

“Muharrem Geldi Eza Geldi, Yere Göylerden Seda Geldi” adlı mersiyedir:  

 

Gene yaran daşdı behr-i bela (bela denizi), şah-ı kerbubela yası başlandi, 

Hanım Zehra saldı başa gara, seyyid-i şüheda yası başlandi, 

Muharrem geldi eza (yas) geldi, yere göylerden seda geldi. 

 

Çekip gare (kara) asimane (gökyüzüne) felek, sakinami40 felek novhehan41 oldi, 

Semavate (göklere) nale (inilti) saldı tenin, kalbi Fatime’nin lehte gan42 oldi, 

Bu matemde yandı kalb-i nebi, nazidanesibi (cananı, azizi) aşiyan (yuvasız) oldi, 

Açıp başın yekser (baştan başa) ehl-i sema, hamsetin nücebah43 yası başlandi. 

 

Meabilde44 saf çekenlere bah, sinezenlere bah sine dağlırlar, 

Düşüp Şie behr-i derd (derd denizi) u game, mescide eleme gara bağlırlar, 

Salıp yâde Fatıme balası, kalbinin yarası bahem (beraber) ağlırlar, 

Diyür Zehra can yaralı bala, şah-ı mülk-i vila45 yası başlandi. 

 

Vurur başe âşıkan-i Ali, Şieyan-i Ali bu müsibette, 

Ali seslir (seslenir) sındı46 bal operim, odlanıp ciğerim nâr-ı mihnette47, 

Çıkıp arşe suz-i ahı48 Hüseyn, heymegah-ı (çadır) Hüseyn yandı garette (yağmada), 

Eyle ah u neva (ses/ahenk), çün veli-yi Huda yası başlandi.  

 

Bu ayda her kim nevaye gele, ah u vaye gele har u zar49 olmaz, 

Kıyamette itibare çatar, iftihare çatar eşgibar (yaş akıtmaz) olmaz, 

Ölen vahte sağ sola dolanıp, nar-ı hicre50 yanıp intizar (beklemez) olmaz, 

                                                 
40 Gökyüzünün sakinleri. 
41 Mersiye okuyan, meddah. 
42 Kanın kuruması, pıhtılaşması, kesilmesi. 
43 Merhametli veliler, dinî büyükler, beş büyük (Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fatıma, Hz. Hüseyin ve 

Hz. Hasan).  
44 Yollardaki, yolların kenarlarındaki yürüyen insanlar, yayalar. 
45 Şah, ve mülkünde yaşanyan dostlar.  
46 Kırıldı. 
47 Mihnet ateşi 
48 Ah ateşi. 
49 Kötü olmaz, ağlamaz, yıkılmaz ve inlemez. 



163 

 

 

 

Gözüm ağla yari eyle Rıza, çün şefiy-i ceza (ceza şefaatçısının) yası başlandi. 

 

Bu gözyaşım müttesir (üzüntülü) elenir, gözde cilvelenir şam-ı Aşura, 

Gelir yâde gusse hatiresi, heyme menzeresi gorhuli Zehra, 

Rubab51 ağlır gözde hun-i ciğer (ciğeri kanlı), gaş edip süt emer ah u vav eyler, 

Diyür Allah can verir bu bala, galdı hâldan hâlâ yası başlandi. 

 

Gece geçtim esti bad-i hezan (güz rüzgârı), mader-i nigeran52 geldi efgane53, 

Öpüp birde nah-ı paresini (ay parçası), şir-i haresini54 verdi sultane, 

Oğul getti şogi vesletile55, tir-i mihnetile (üzüntü oklarıyla) battı al gane, 

Kemanan ok attı Hermele’ta56, tifl-i mahilegah57 yası başlandi. 

 

Hüseyin basti bağrına balani, attı arşe gani göyler ağlaşti, 

Edip tesir arşeyan-ı gami, heymede heremi Heyder ağlaşti, 

Didi laylay ey yarali bala, ses çekip o hâlâ leşger ağlaşti, 

Atasınnan kovzanıp (yükseldi) bu nida, bang-i vaveledah58 yası başlandi. 

 

El yüz ganlı geldi heymelere, ta Rubab’e vere ohlu gurbani59, 

Hanım Zeynep çıhtı tez kabaga (öne), erz edipti ağa pozma Zehran’i, 

Azizim kalbim kebab eleme, gözyaşım eleme sen anam cani, 

Diyim goy geysin garesi ana, oğlu battı gana yası başlandi. 

 

Bu ayda her kim nevaya gele, ah u vaye gele har u zar olmaz, 

Kıyamette itibare çatar, iftihare çatar eşgibar olmaz, 

Ölen vahte sağ sola dolanıp, nar-ı hicre yanıp intizar olmaz, 

Gözüm ağla yari eyle Rıza, çün şefiy-i ceza yası başlandi (KK-3). 

 

                                                                                                                                               
50 Ayrılık ateşi. 
51 Hz. Hüseyin’in eşi. 
52 Bakan annesi. 
53 Feryada. 
54 Süt emen çocuğunu. 
55 Tutku amacıyla, vasıtasıyla. 
56 Ali Asgar’ın şehadetinde rol oynamış olan Ömer b. Sa’d’ın okçularından Hermele b. Kâhil Esedi. 
57 Küçük ayın yüzü, ay yüzlü. 
58 Toplu feryat etme. 
59 Buradaki kurban olarak belirtilen Ali Asgar’dir. 



164 

 

 

 

 

Görsel 63: Meddah Cevad Resuli (sağda oturan) ve oğlu Hüseyin Resuli (ayakta) Ahmedi 

Mescidi’nde meddahlık icra etmeye hazırlanırken (2023). 

 

Mekteb-i Novhe Hanan’ın kurucularından olması ve burada dersler vermesiyle öne 

çıkan Veliyullah Kelami de Zencan’ın ünlü meddahları arasında sayılmaktadır. Asıl 

soyadı Ocaklu olan 69 yaşındaki Kelami, ilk ve orta öğrenimini Şaphur ve Tofik 

okullarında tamamlamıştır. 1978 yılındaki evliliğinden iki kız ve iki erkek olmak üzere 

dört çocuğu dünyaya gelmiştir. Ancak bunlardan Said adlı çocuğunu 19 yaşında bir 

hastalık nedeniyle kaybetmiştir. Dört kardeşiyle birlikte 1980 yılında İran-Irak 

Savaşı’na katılmış olan Kelami, kardeşi Serdar Nasır Ocaklu’yu da bu savaşta 

kaybetmiştir.  

 

İlk mersiyelerini 12 yaşında yazmaya başlayan Kelami, meddahlıktaki bu ününü 

ülkedeki Türk topluluğuna borçlu olduğunu ifade etmiştir. Ağırlıklı olarak Türkçe 

mersiye okumakla birlikte icralarında Farsça mersiyelere de yer vermektedir. Mersiye 

türleri arasında ise daha çok recez okumayı tercih etmektedir. 

 

Devrim ideolojisini destekleyen meddahlardan olan Kelami, savaş döneminde cephede 

bulunduğu zamanlarda bu desteğini, mesleğini ifa ederek gerçekleştirmiştir. Bu sebeple 

Devrim sonrasında pek çok kez dinî lider Ali Hamenei’nin de katılım gösterdiği 



165 

 

 

 

törenlerde sahne almıştır. Edebî üretim açısından bölgedeki en çok eser sayısına sahip 

olanlardan biri olarak tüm şiirlerini 40 kitapta toplayan ve yayımlayan meddahın ayrıca 

Türkçe ve Farsça olmak üzere Şehadetname-yi Aşikan (Külliyat-ı Türki) (2014) ve 

Şehadetname-yi Aşikan (Külliyat-ı Farsi) (2014) adında iki ciltlik divanı da 

bulunmaktadır.  

 

 

Görsel 64: Meddah Veliyullah Kelami (solda oturan) cephede bulunduğu dönemde (Kelami 

Zencani, t.y.a). 

 

Diğer kitaplarının isimleri ve basım yılları şu şekildedir: İnkilab-ı Hüseyni Tarih-i 

Evvelin Nöbet-i İntişar (1980), İnkilab-ı Hamasi (1981), Kerbela-yı İran (1982), Şem’e 

Şehadet (1983), Rahyan-i Kerbela (1983), Aşıkan-ı Şahadet (1985), Aşina-yı Muhabbet 

(1990), Neşengan-ı Serab (1991), Çahardeh Masum (1992), Kelam Kelami (1993), 

Naleha-yı Kelami (1995), Aşar-ı Kelami (1996), Münacat-ı Kelami (1997), Mebahat-ı 

Kelami (1997), Yâdigar-ı Said (2000), Selam Kelami (2000), Ava-yı Kelami (2000), 

Fehrist-i Mevzua’ Kitabha-yı Kelami (27 Cilt) (2001), Peyam-ı Kelami (2001), Neva-yi 

Kelami (2002), Arad Tename Kelami (2003), Arzha-yı Kelami (2004), Kelam-i Del 

(2004), Selam Del (2004), Serudha-yı Kelami (2005), Zahirah-ı Kelami (2005), 

Recezha-yı Kelami (2005), Mişak-ı Kelami (2006), Novheha-yı Kelami ‘Gelçin’ 

(2006), Arzu-yi Kelami (2007), Abru-yı Kelami (2007), Takiyegah-ı Kelami (2008), 

Fatımeye-yi Kelami (2010), Penahgah-ı Kelami (2010), Ya Ali Meded ‘Gelçin’ (2011), 



166 

 

 

 

Hediye Kelami (2012), Velayetname-yi Kelami (2014), Recezha u Novheha 2 ‘Gelçin’ 

(2016), Besiretname-yi Kelami (2016) ve Saye Neşin Herem (2018).  

 

Bu eserler arasında ülke içinde ve dışında bilinen en meşhur mersiyesi “Yel Yatar Tufan 

Yatar, Yatmaz Hüseynin Perçemi”dir: 

 

Yel yatar tufan yatar, yatmaz Hüseynin perçemi, 

Dide-yi devran yatar, yatmaz Hüseynin perçemi, 

Can Hüseyin canan Hüseyin âlem sana kurban Hüseyin. 

 

Bu Hüseynin de azizan (değerliler) perçemi üç rengidi, 

Günbedi (kümbeti) üstünde kırmız yadigâr cengidi, 

Hem yaşıl peymanidi (yeminiydi) Abbas onun serhengidi (askeriydi), 

Sen kara perçem götür bu Zeyneb’in ferhengidi (hüneriydi), 

Selsel-i her bünyan (yapı) yatar, yatmaz Hüseynin perçemi. 

 

Kara perçem kırmız perçem,  

Yeşil perçem diyir cavidan-ı (ebedi) Kerbela, 

Helka hadis gam diyir, 

Tek Hüseyniler demiyir. 

 

Belki hamı âlem diyir, 

Ey mesihiler bu zikri, 

İsa-yı Meryem diyir, 

Payiye-yi edyan (dinlerin direği) yatar, yatmaz Hüseynin perçemi. 

 

Ey Irak’ın toprağı, 

Ver şûr ve sinenen haber, 

Sendedi altı imam60, 

İfa-yı dinen (dini yerine getirme) haber. 

 

Ya Necef ya Samarra ya Kazım’inen haber, 

Her taraftan od yağır, 

Kabr-i Hüseyninen haber,  

Korkma bu buhran yatar, yatmaz Hüseynin perçemi (KK-2).  

 

Zencan’da ikinci kuşak meddah olarak addedilen ve bağlı olduğu heyetiyle kalabalık 

kitlelere hitap eden icracılardan biri de Mehdi Resuli’dir. 1988 doğumlu olan Resuli, ilk 

ve orta öğrenimini Şehid okulunda tamamladıktan sonra lisansını Zencan 

Üniversitesinde İnşaat Mühendisliği ile Kültürel ve Sosyal İşler Yönetimi bölümlerinde 

tamamladı. Yüksek lisansını ise Dar-el Hadis Üniversitesinde Kuran ve Hadis bilimleri 

                                                 
60 Hz. Ali, Hz. Hüseyin, İmam Ali el-Hadi, İmam Hasan el-Askerî, İmam Musa el-Kâzım, İmam 

Muhammed el-Cevâd. 



167 

 

 

 

alanında yapan meddah, mesleğe yöneliminde annesinin çocukluk dönemlerinde 

kendisini beraberinde götürdüğü yas merasimlerinin etkili olduğunu belirtmiştir. 

Ortaokul dönemlerine denk gelen 1999 yılında şehit çocuklarıyla birlikte Ali Asgar 

adında kurdukları grupla birlikte profesyonel olarak meddahlık icra etmeye başlamıştır. 

 

 

Görsel 65: Meddah Veliyullah Kelami (Kelami Zencani, 2023). 

 

Meddahlık alanında Veliyullah Kelami, Asgar Genç Hanlu ve Musa Şabari Zencani’yi 

örnek aldığını belirten Resuli aynı zamanda kurucusu olduğu Sarallah Heyeti’ne 

bağlıdır. Mersiyelerini Türkçe, Farsça ve Arapça olarak üç dilde de okuyan meddah, 

2009 yılında Hüseyniyeyi Azam Mescidi’nde okuduğu Arapça mersiye ile halk 

tarafından tanınmaya başladığını dile getirmiştir. Azerbaycan Türkçesiyle okunan 

mersiyelerin Farsça mersiyelere göre daha zengin ve gamlı olduğunu belirten meddah, 

daha çok gençleri etrafında toplamasıyla Zencan’ın popüler meddahı olarak 

görülmektedir. Şüheda Mescidi’nin sabit meddahların olan Resuli, buradaki icralarında 

Türkçe mersiyelerin yanı sıra ağırlıklı olarak Farsça mersiyeler okumayı tercih etmekte 

ve sinezenlikte daha çok Tahran (Fars) sebkinin icrasını uygulamaktadır. Mehdi Resuli 

Zencan’ın yanı sıra ülkenin birçok bölgesinde ve Rusya ve Gürcistan gibi ülkelerde 

mesleğini icra etme fırsatı bulmuştur (KK-9).  

 



168 

 

 

 

 

Görsel 66: Meddah Mehdi Resuli (Mehdi Resuli, 2023a). 

 

Daha önce farklı şehirlerde mesleğini icra etmemesi ancak birçok öğrenci yetiştirmek 

suretiyle meddahlık dersi vermesi ve Veli Asr ile Ali Ekber heyetlerine bağlı takiyelerde 

sahne almasıyla yerel üne sahip meddahlar içinde zikredebileceğimiz bir icracı da 

Mecidi Meleki’dir (Görsel 54). Meddahlığı Gulam Rıza Eyniferd gibi bölgenin önde 

gelen icracıları takip ve taklit ederek öğrenmiş olan Meleki, kendisini çok etkilemesi 

sebebiyle asıl üstadı olarak Erdebilli Selim Müezzinzade’yi kabul etmektedir.  

 

Evinin alt katını bir hüseyniye dönüştüren meddah, hâlihazırda burada yetiştirmiş 

olduğu öğrencilerle yılın belir bölümlerinde buluşmakla birlikte geleneğin 

sürdürülmesine de katkıda bulunmaktadır. Nitekim bu takiye etrafında meddahların 

haricinde şairlerin de toplanmasını sağlamıştır. 

 

Mecidi Meleki meddahlık derslerinde de dile getirdiğini belirttiği üzere mesleğin 

kriterleri olarak belirlediği dört hususu şu şekilde açıklamaktadır: 

 

a. Samimiyet: Gelir getireceği veya ünleneceği düşüncesiyle meddahlık ifa 

edenlerin dinleyici/izleyiciler tarafından samimiyeti sorgulanır. Meddahlığın 



169 

 

 

 

özü İmam Hüseyin’e bağlılıktır. Bu bağlılığı göstermeyenler mesleği de icra 

edemezler. Etseler dahi bu çok sürmez. 

b. Ses: Sesi güzel olan meddahlar diğerlerine göre daha çok meşhur olur. Tabii ki 

kötü sesli meddahlar da vardır ki bunlar daha çok nesir biçiminde olması 

nedeniyle recez okurlar. Sesin önemini; Zencan ve Erdebil meddahlarının 

ülkenin tamamında hem güzel sesleriyle hem de daha gamlı söylemeleriyle 

ünlü olmasından da anlayabiliriz.  

c. İslam ve Şii tarihini bilmek: Meddahlığın tarihi, dinî tarihle bir bütündür. Dinî 

tarihi bilmeyen meddahlar, ezber biçiminde icralarını gerçekleştirseler de kalıcı 

olamaz. Çünkü takipçileri fazla olmaz ve zamanla unutulurlar. Katılımcıların 

bu durumu fark etmesi durumunda ise eleştirirler.  

d. Yüzü olmalı: Meddahlık, küçük ve büyük mescitlerde ya da geniş meydanlarda 

yüzlerce, binlerce insanın katıldığı törenlerde yapılır. Bu nedenle meddahın 

yüzü olmalıdır, utanmamalıdır. Bunu zaten yetişme sürecinde aşmış olması 

gerekir (KK-4). 

 

Mecidi Meleki, törenlerde diğer meddahların ve şairlerin şiirlerini okumakla birlikte 

kendi yazdığı mersiyelere de yer vermektedir. Yazdığı şiirleri “Ahvalat” adlı kitabında 

toplayan Meleki’nin, bilinen en meşhur mersiyesi “Asgar Seni Yâd Eyleyem Men Dade 

Gellem”dir: 

 

Asgar seni yâd eyleyem men dade gellem, 

Gehvaremi (beşiğimi) boş terpedüb (hareket ettirip) feryada gellem, 

Asgar balam vay, 

Asgar balam vay. 

 

Men ağlamaktan ta varam doymam Ali can, 

Tenden eza rahtin (yas yolun) dahı soymam Ali can, 

Gelsen kucağıma yere koymam Ali can, 

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem. 

 

Her yâdıma düşdükçe od sallam cihana, 

Ahım sarar öc eder heft-i asimana (yedi göğe), 

Günler kabağında kalub men yana yana, 

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem. 

 

Ahvalle kan ağlaram ahu görende, 

Süd emse ger emlik (sütten kesilmemiş) kuzu dest u deminde, 

Tay-ı tuşalların bayram güni kırmız giyende,  

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem. 

 

Nesgil olub bu gam mene dil açmadun sen, 

Ekber gelende pişvaze (karşılamaya) kaçmadun sen, 

Ahır nefisde kollarun açmadun sen, 

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem. 

 

Ey altı ay menle kucak yoldaşı laylay, 

Vay Ekber’im hordaca (küçük) kardeşi laylay, 



170 

 

 

 

Ohlu boğazun ağladar dağ daşı laylay, 

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem. 

 

Yarıb seni verruh Kasım al abaya, 

İste bu cem’ile gelleh garb-u belaya, 

Bu dillerile biz gelleh bahem (birlikte) novheya  

Gehvaremi boş terpedüb feryada gellem (KK-4). 

 

 

Görsel 67: Meddah Mehridat Haşimi Veli Asr Mesici’ndeki bir icrasından (2023). 

 

Mecidi Meleki’nin yetiştirdiği meddahlar arasında yerel üne sahip olmasıyla 34 

yaşındaki Mehridat Haşimi ismi öne çıkmaktadır. 1985 yılında kurulan Veli Asr 

Heyeti’ne bağı Veli Asr Mescidi’nde sabit olarak meddahlık yapan Haşimi, dokuz 

yaşından itibaren mesleğe yönelmiştir. Meleki Mektebi’nde bulunduğu dönemlerde ses 

ve İslam tarihi dersleri alan Haşimi, İslam tarihi derslerinin çoğunlukla Şeyh Abbas 

Kumi’nin Münehi el-Amal kitabından işlendiğini aktarmıştır. Şimdilerde Veli Asr’ın 

yanı sıra Mecidi Meleki’nin hüseyniyesinde de icralarda bulunan meddah bu anlamda 

Zencan’ın dışına çıkmamıştır.  

 

Haşimi’nin yetiştirdiği bir öğrencisi yoktur. Bununla birlikte gerek mekteplerden 

gerekse de taklit yoluyla öğrendiği meddahlığa ilişkin bilgisinin, mersiye türleri 

konusundaki tanımlamalarından hareketle geleneksel bilgiden ileri geldiği söylenemez. 



171 

 

 

 

Okunan mersiyelerin novhe, rovze ve recez olarak farklılaştığını belirten meddah, 

şebih’in ise daha ayrışan bir tür olduğunu dile getirmiştir: 

 

Novhe’de meth-i İmam Hüseyin okunur. Rovzede müsibetler okunur. Nasıl 

şehadete erdi? Nasıl başını kestiler? Rovze okunurken insanlar ağlar ve tavsiyeler 

verilir. Novhede sadece şiir okunur ve sinezenlik yapılır. Tüm geleneğe meddahi 

denilir. Rovzehan novhe okumaz. Ohşama bir gamlı rovzedir. Şebih ise bir tiyatral 

performanstır. Oyuncular aynı zamanda meddahlık eyler (KK-10).  

 

Ekber Ahmedi de Veli Asr Heyeti üyelerinden olan bir başka meddahtır. Meddahlığa 13 

yaşında başlamıştır. Üstadı olarak aynı zamanda amcasının oğlu olan Mecidi Meleki’yi 

kabul etmektedir. Meleki’den 10 yaşından beri meddahlık dersleri almıştır. Kendisinden 

sonra bir öğrenci yetiştirmemiştir. Sadece Zencan’da meddahlık yapan Ahmedi, 

kendisine ait şiirlerinin olmaması dolayısıyla farklı şairlerin ve meddahların 

mersiyelerini okumaktadır. İlk meddahlığını Hac Kerimi’nin bir kitabından “Ey Batan 

Kızıl Kanlar” mersiyesiyle Veli Asr Mescidi’nde icra etmiştir: 

 

Ey batan kızıl kanlar, 

Lay lay Ekber’im lay lay. 

 

Rahmeyle bunlara, 

Lay lay Ekber’im lay lay. 

 

Bununla birlikte Zencan’da daha çok Hayyam mahlaslı Enver Erdebili’ye ait olan 

“Menim Penahım Umidgahım” mersiyesini okumasıyla tanınmaktadır: 

 

Menim penahım (sığınağım) umidgahim, dayan Hüseynim sana sözüm var, 

Öpüm ayağın yanan dudakın, aman Hüseynim sana sözüm var. 

 

Dayan birader-i aziz-i mader61, gelir dalınca piyade Zeynep, 

Hara gidersin? şitap (acele) edersin, bahr-ı belada Zeynep, 

Ne çare eyleyim yanır bu kalbim, çıkıpdı derd-i ziyade Zeynep, 

Vade-yi ahır tevakkuf (bekle) et bir, zaman Hüseynim sana sözüm var. 

 

Bacuva lütfet biraz dayan get, amandı kardaş amandı öllem, 

Gözümde yaşım ağardı başım, gamım bilirsin girandı (ağır) öllem, 

Ayıldı kadim yaralı kalbim, hadeng (ok) zulme nişandır öllem, 

Terhim (rahmet dile) eyle atuva virme, inan Hüseynim sana sözüm var. 

                                                 
61 Annesinin değerli kardeşi. 



172 

 

 

 

 

Bu gamda kızlar gama giriftar (tutulur), heremserade kalıpdılar ağlar, 

O fociaya (acıya/açıklı) bu çölde tenha (ıssız/yalnız), balalı Zeynep ne ne’vi sahlar, 

Teeccüb (şaşkınlık) var meger atalar, balalarını bu novhe yohlar, 

Kömekleri yoh balaları çoh, inan Hüseynim sana sözüm var. 

 

Eger birader kıyıtmakın var, o köhne (eskimiş) köynek nedir bedende, 

Ürek sıhıldı ivim yıhıldı, o köyneği sen alıp giyende, 

Mene bes (yeter) oldı müşehhes (belli/açık) oldı, seni soyarlar yakın ölende, 

Hemişe (her zaman) mağmum (üzüntülü) mazlum, olan Hüseynim sana sözüm var. 

 

Kızın Rukiye diyende emme, hani babam bes edim ne çare, 

Nece deyim men gedipdir olan, Hayyam’a gelmez babun dobare (tekrar), 

O bağrı kanlar o ağlayanlar, balalarundur edir nezare (seyir), 

Atıb gedirsen ovalara sen sen, goman62 Hüseynim sana sözüm var (KK-13). 

 

 

Görsel 68: Meddah Ekber Ahmedi (2023). 

 

Zencan’da aynı zamanda müezzin olan bir meddah da bulunmaktadır. 63 yaşındaki 

Gaffar Rahmani, müezzinliğinin yanı sıra yaptığı meddahlığa 11 yaşında başlamıştır. İlk 

meddahlığını Akkent Mescidi’nde icra etmiştir. Bu mescitte okuduğu ilk mersiyesi 

kimin tarafından yazıldığını bilmediğini belirttiği şu şiirdir: 

 

Ey nur cevan Kasım, azade şehzade, 

Yalduz arus (düğün) getir bala, yalvarma celleda (KK-14). 

                                                 
62 Koymam/bırakmam. 



173 

 

 

 

 

Önceleri sadece novhe okuyan Rahmani, zamanla rovze de okumaya başlamıştır. Taklit 

yoluyla öğrendiği mesleğinde üstadı olarak Meddah Mecid Meleki gibi Erdebilli Selim 

Müezzinzade’yi kabul etmektedir. Bunun yanı sıra Gulam Rıza Eyniferd ve Mecidi 

Meleki’den de istifade etmiştir. Zaman zaman Cevad Resuli’nin meddah mektebinde 

bulunmuştur. Pek çok meddah yetiştirmiş olan Rahmani, bunlar arasında Hücettullah 

Rahmani, Beşir Rahmani, Cafer Rahmani, Fahrettin Hicazi, Eşratul Rahmani ve Mehdi 

Meleki isimlerini öne çıkarmaktadır.  

 

Veli Asr Heyeti’ne bağlı olan Rahmani’nin, en bilinen mersiyesi bu heyete ithafen 

“Methiye-yi Heyeti Veli Asr” adında yazdığı ve yayımlamadığı şu şiirdir:  

 

Var Veli Asr heyetinde çok sefa, 

Onların ezalarında (yaslarında) var vefa. 

 

Her şeb-i cuma merasim varları, 

Takiyenin görüren açıktır kapıları. 

 

Her gelen derdini deyir mevlasına, 

Ağlıyanlar Kerbela sekkasına (su verene). 

 

Var bir orda ba isalet (asaletiyle) novhehan, 

İndi de oldu reis-i karevan (kervan). 

 

Kimdi ol şahsın adın kılıram beyan, 

Hacı Mecid üstad-ı ebiyattır63 inan. 

 

Ayda üç yol Kerbela zevvaridir64, 

Mahiha u saliha purkâridir65. 

 

Hâdim-i (hizmet eden) takiye Veli-yi Asr’dir, 

Membake ebka tebaka mislidir (benzer). 

 

Evvelin zahir olupdur Meşhed’em, 

Erzihalin (takdim etti/gösterdi) eyleyip ol sermedem (sürekli). 

 

Lütfelem ol mevla berati Kerbela, 

İmam Rıza’nın mezherinde (çiçekliğinde) istedi, 

Ceddi Hüseyin’i ziyaret eyleyem. 

 

                                                 
63 Beyitler. 
64 Kutsal mekânları ziyaret eden insanlar. 
65 Aylar ve yıllarca çalışır. 



174 

 

 

 

Erzihalin başlayıp ol sermedem, 

Lütfelem ol mevla berati Kerbela, 

Olmuşam ceddin Hüseyin’e müptela. 

 

Nökerem ol mevla inayet eyledin, 

Bareha (defalarca) ceddin ziyaret eyledin. 

 

Ağlayan gözle deyipdir Ya Hüseyin, 

Kabri Zehran’ı görem gam etmerem derdimi, 

Derdimi vazih (açık) deyip gizletmerem. 

 

Huda’yı men vaktiki İmam Rıza’dan, 

Ziyareti Hz. Hüseyin şühedanı aldı, 

Vakti Hz. Seyyidi şühedanı ziyaret eyleyenden sonra, 

Dedi aga nenen gabri yâdıma düşüp ziyaret eyleyem. 

 

Olmuşam ben növkeri ol hanedan, 

Ve firgeti (uzaklaştım, terk oldum) Zehra’dan oldum, 

Ve firgeti Zehra’dan oluram bagrigan, 

Her ne kadar ömrüm olar yâd eylerem, 

Hanedanı heyderin şad eylerem. 

 

Vardır bir dostum adı Rahmani’dir, 

Şair-i sultan-ı mazlumanidir (KK-14).  

 

 

Görsel 69: Meddah Gaffar Rahmani (2023). 

 



175 

 

 

 

Meddahlar kendi içinde novhe, rovze ve recez okumalarıyla farklılıklar 

gösterebilmektedir. Bu farklılığıyla öne çıkan Zencan meddahlarından Celal Münteziri, 

yalnızca rovze okumaktadır. Bu nedenle bölgede rubaici olarak bilinmekledir. İlk 

rovzesini 20 yaşında okuyan ve şimdilerde 83 yaşında olan Münteziri, Zencan’ın yanı 

sıra Kerbela’da ve Medine’de de mesleğini icra etme fırsatı bulmuştur. Kendisinden 

sonra öğrenci yetiştirmemiştir. Çok sayıda mersiye yazmış olan meddahın bölgede 

genelinde bilinmesiyle “Hoş Geldin Oğul” ile “Kalbimde Dedim Yohtu Anam Hâlime 

Yansın” adlı şu iki mersiyesi meşhurdur:   

 

Hoş Geldin Oğlul 

 

Olmuşan can vermeğe amade hoş geldin oğul, 

Git boyun kurban ey şehzade hoş geldin oğul. 

 

Yatmadım on sekiz yıl bilsen kimi can besledim, 

Hun-i dil serpeyleyip lel-i belahşan (kanlı gözyaşı) besledim. 

Men seni el hak bugünden, ötrü kurban besledim. 

Yahşı vahtimde yetiştin, dade (sese, feryada) hoş geldin oğul. 

 

Cam-ı mesl-i âşk66 ilen sermeşti (kendinden geçmiş) metuş (bayılmış) olmuşam, 

Âşık-ı bezz-i muhabbet ilen hemaguş (sarmaş dolaş) olmuşam. 

Durma git çün roz u şog ilen (mutlulukla) kefenpuş (kefenlenmiş) olmuşam, 

Razıdır bu gitmege leylad-ı hoş geldin oğul. 

 

Çekme zahmet bir bele (bu kadar) âlât-ı cenge olma bend67, 

Kaşların buran (keskin) kılıçtır zülf-i purçinin (züliflerin) kement (ip). 

Gam yeme doğransa cismin rize rize bend-i bend (parça parça), 

Gelme hergiz (hiçbir zaman) ney kimi feryada hoş geldin oğul. 

 

Daim isterdin ola feyz-i şahedat hasilin (şehadetin meydana gelsin), 

Hemdüllilah oldu hasıl akıbet kamudillin (bütünün). 

Hançer-i hunriz (kanlı hançer) elinde müntazirdir (hazır) katilin, 

Rahmeyle rahmetmeyen cellada hoş geldin oğul. 

 

Kalbimde Dedim Yohtu Anam Hâlime Yansın 

 

Kalbimde dedim yohtu anam hâlime yansın, 

Salsın yüzümü kıbleye başım ucalansın, 

Töksün saçını sineme al kana boyansın. 

 

 

                                                 
66 Kadehinle âşk sarhoşu olmuşum. 
67 Savaş aletlerine bu kadar alakalı olma, ilgi duyma. 



176 

 

 

 

Zehra anam ahırda gelip göylümü aldı, 

Sildi gözümün kanını kol boynuma saldı. 

 

Növkerliğe germende Hüseyin olsa liyaket (layık), 

Gel başımın üste ölürem eyle iyadet (ziyaret), 

Senden beni bu kum etti hicalet. 

 

Su vadesi vermiştim eğer olmadı imkân, 

Affeyle bu taksirimi canım sana kurban. 

 

Bilmezdim özümde ben özüm böyle liyaket, 

Tovfik (kısmet) tapam terkeyleyem terk-i feyz-i şehadet, 

Hamd eylerem Allah’a acep etti inayet. 

 

Her müdde-i âşk bu yoldan geçebilmez, 

Hüseyin sen teşnesen (susuzsun) Abbas serin su içebilmez (KK-15).  

 

 

Görsel 70: Meddah Celal Münteziri (2023). 

 

Bölgede yalnızca rovze okuyan meddahlar arasında Rezzag Abbasi ismini de zikretmek 

gerekir. 62 yaşındaki meddah 13 yaşından bu yana mesleğin içindedir. İlk meddahlığını 

kendi mahallesindeki İmam Hüseyin Heyeti’ne bağlı olarak evlerde yapmıştır. Herhangi 

bir meddah mektebine gitmemiş ve taklit yoluyla öğrenmiştir. Bu alanda hocası olarak 

görebileceği Ekber Nuh Behmeni, Sadi Zaman ve Enver Erdebili isimlerini öne 



177 

 

 

 

çıkarmıştır. Kendisine ait bir şiiri bulunmayan Abbasi, merasimlerde başka meddahların 

mersiyelerini okumaktadır. Zencan’ın dışında Tahran ve Kerec’e de davet üzerine 

giderek icralarını gerçekleştirmiştir. Rezzag Abbasi, evlerde düzenlenen mevlitlere de 

katılmasıyla bölgedeki meddahlardan farklı olduğunu dile getirmiştir (KK-16).  

 

 

Görsel 71: Meddah Rezzag Abbasi, Ahmediye Mescidi’nde (2023). 

 

Zencan merkezde görüşme fırsatı bulunan meddahlardan biri de İskender Haripur’dur. 

36 yaşındaki Haripur, mesleğe 16 yaşında başlamıştır. Öncesinde Kur’an eğitimi 

aldığını belirten meddah, ilk icrasını Emcedi Mahallesi’ndeki İmam Rıza Mesici’nde 

gerçekleştirmiştir: “Ben Kur’an’dan eğitimime başladım. Ondan sonra dua okumaya 

başladım ve sonrasında meddah oldum. Meddah Kur’an okuyabilmeli, dua 

okuyabilmeli” (KK-17). 

 

Meddahlığı Seyyid Yusuf Şubeyri’den öğrendiğini belirten Haripur, bunun yanı sıra bir 

müddet Cevad Resuli Mektebi’nde de ders almıştır. Mektebe gittiği dönemlerde 

meddahlığın temel prensiplerine ve ahlakına yönelik derslerin işlendiğini aktarmıştır. 

Rezmendigar Heyeti’ne bağlı meddah, hâlihazırda bu heyete bağlı mescitlerde sahne 

almasının yanı sıra bölgedeki farklı hüseyniyelere ve Tahran ile diğer şehirlere de davet 

edilmektedir. Aynı zamanda meddahlık dersleri veren Haripur’un, şimdiye kadar 



178 

 

 

 

yetiştirdiği öğrencileri Mehdihani, Seyyid Halisi ve Muhammed Hammanmedi’dir (KK-

17).  

 

Zencan merkezinin haricinde gözlemleme fırsatı bulduğumuz kırsal bölgelerdeki 

meddahlar arasında Hasan Abdal Köyü’nde ikâmet eden ve mesleğini burada ifa eden 

Ali Rahimi’den de söz etmek gerekir. 42 yaşındaki meddah mesleği, kitaplardan ve 

üstat olarak gördüğü diğer meddahları taklit ederek öğrenmiştir. Bu anlamda hocası 

olarak Erdebilli Seyid Muhammed Amili’yi kabul etmektedir. Mekteplerin varlığından 

haberdar olmakla beraber daha önce hiçbir meddah mektebine gitmemiştir. Katıldığı 

törenlerde mersiyelerini daha çok Gulam Rıza Eyniferd, Cevad Resuli ve Veliyullah 

Kelami’nin kitaplarından okumaktadır (KK-18).  

 

Bağlı olduğu Hz. Masume Heyeti 1963 yılında kurulmuştur. Bununla beraber bölge 

gençleri tarafından 2002 yılında kurulan Ali Ekber Heyeti’ne de bağlıdır. Daha önce 

resmî olarak farklı şehirlere davet edilmemekle birlikte farklı şehirlerdeki küçük 

hüseyniyeler ya da takiyeler olarak düzenlenen arkadaşlarının evinde meddahlık 

yaptığını dile getirmiştir. Ancak genellikle Zencan merkezde ve Hasan Abdal 

Köyü’ndeki törenlere katılmaktadır.  

 

Meddahlığı öğrendiği şekilde öğreten Rahimi, öğrencileri olarak eşini ve kardeşinin 

oğlunu işaret etmiştir. Yüz yüze derslerini devamında mescide taşıyarak törenler 

sırasında icranın ilk kısmını kendisinin gerçekleştirdiğini devamını ise öğrencisine 

bıraktığını belirtmiştir. Kendisinden sonra geleneği devam ettirmek üzere oğlunu da 

eğitmek istediğini eklemiştir. Rahimi aynı zamanda Hasan Abdal’da düzenlenen şebih 

törenlerinde de meddahlık yapmaktadır. Bu törenlerde genellikle Yezid’in askerleri 

rolünde olması dolayısıyla pişmanlık duyduğunu ancak insanların bu tarihin öğretilmesi 

için kendisini teşviklendirdiğini aktarmıştır (KK-18). 

 



179 

 

 

 

 

Görsel 72: Meddah Ali Rahimi (sağda) ile Hasan Abdal Köyü’nde dükkânı önünde 

gerçekleştirdiğimiz görüşmeden (2023). 

 

Zencan’da bölgeyi temsil etmesi açısından önemli olarak addedilen bu meddahların yanı 

sıra 40’a yakın kadın meddah da bulunmaktadır. Bölgede bulunulan dönemde 

Muharrem merasimlerine hazırlanılması ve buna bağlı olarak çoğunun aileleriyle 

birlikte farklı şehirlere gitmesi nedeniyle yalnızca Hasan Abdal Köyü’nde bulunan 

Süheyla Mahmudi Rahmani ile görüşme fırsatı elde edilebilmiştir. 29 yaşındaki kadın 

meddah, mesleği kendisi gibi meddah olan eşi Ali Rahimi’den ve kitaplardan 

öğrendiğini aktarmıştır. Dolayısıyla herhangi bir meddah mektebine gitmemiştir. 

Kütüphanesinde bulunan mersiye kitaplarının çoğunluğu Farsçadır. Ancak 

merasimlerde bunları Türkçeye çevirdiğinden söz etmiştir. Bunlar arasında daha çok 

Veliyullah Kelami ile Gulam Rıza Eyniferd’in mersiyelerini okumaktadır. İcralarını 

genellikle Hasan Abdal’daki Hz. Masume Mescidi’nde yalnızca kadınlara 

gerçekleştirmektedir. 60 kişilik Hz. Zehra Heyeti’ne bağlı olan Rahmani, mesleğini icra 

etmesine karşılık herhangi bir ücret almadığını belirtmiştir. Hasan Abdal’daki 

icralarının yanı sıra birçok defa Zencan merkezde kadınlar tarafından kendi evlerinde 

düzenlenen takiyelerde de meddahlık yaptığını dile getirmiştir (KK-19).   

 

Bölgedeki meddahların yanı sıra geleneğine şiir üreterek katkı sunan şairlerin de 

mevcudiyeti önemi haizdir. Zencan’da her önemli heyete veyahut meddahıyla ünlenmiş 

mescide bağlı ya da kendisini o topluluğun üyesi sayan bir şairi bulunmaktadır. Bu 



180 

 

 

 

şairler, meddahların bir maddi beklenti olunmadan isteği üzerine ürettikleri şiirleri 

kendileriyle paylaşmaktadır. Buna mukabil şair tarafından yazılan ve ünlenen 

mersiyeler farklı meddahlarca da okunabilmektedir.  

 

Söz konusu şairlerden 62 yaşındaki İsrafil Muhammedi’nin şiirleri, El-Zeynep Mektebi 

Heyeti’ne ve Zeynebiye Mescidi’ne bağlı olarak şiirlerini yazmakta ve buradaki 

meddahlarla paylaşmaktadır. 12 yaşından bu yana şiir yazan Muhammedi’nin şiirlerini 

okuyan meddahlar arasında Gulam Rıza Eyniferd, Seyyid Mecidi Musevi, Hüseyin 

Cemali, Aliyi Eyniferd ve Ehbeli Nur Behmeni gibi isimler bulunmaktadır. Peyman 

mahlaslı Muhammedi, yazdığı şiirleri bir kitap hâline getirse de yayımlamamıştır. En 

bilinen şiirleri, “Bilmem Aziz Mustafa Ağlamak İster İstemiyir?” ile “Halet-i 

Müslim”dir. Halet-i Müslüm şiiri şöyledir:  

 

Ey melek âşka söymeli bir bağban-ı Hüseyn,  

Aram-ı can u ruh (can ve ruhu huzurlu) revan (giden) mihriban-ı68 Hüseyn.  

 
Müslim esir-i düşman olup gelme Küfe’ye,  

Koyma sefali güllerin olsun hezan Hüseyn.  

 

Bad-ı sebaya (seher yeline) sözlerimi mu be mu (bir bir) didim,  

Gelme dedim amoğlun olub bağr-ı kan Hüseyn.  

 

Gezdim bu şehri heç kişilikden nişane yoh, 

Namerd şehridur budi-yi tenha nişan Hüseyn. 

 

Tua evinde men konak oldum giçen gece, 

Ol şir-i zen (cesur kadın) verübdi fakat imtihan Hüseyn. 

 

Bullar hükûmetin sözüne allanıbdılar, 

Biat şekendiler bu zelil-i küfyan (hor görülmüş) Hüseyn. 

 

Çoh bi-vefadı Küfeliler bilmişem elan (şimdi), 

Acizdi del cefaların etsin beyan Hüseyn.  

 

Kızlarımın mevazıbı (mekânı) ol ey-i negustir, 

Müslim dahı diri kala yoh hiç geman (sanmaz) Hüseyn. 

 

İstir bugün garub eleye ömrümün güni, 

Seru kadim sitemden olubdur keman Hüseyn. 

 

 

                                                 
68 Güler yüzlü, şefkatli, dost. 



181 

 

 

 

Dar el-İmare69 damında meni sahlıbdılar, 

Amadeyim yolunda verem indi can Hüseyn. 

 

Başımda getse ibn Ziyad başımı egmerem, 

Ollam şehid adım kala ta cavedan (sonsuz) Hüseyn. 

 

Ey Şehriyar arz u semavat-ı elvedaya, 

Hoşdur gedem peyambere men mihman-ı Hüseyn. 

 

Yazma kalem şehadet-i Müslim’den et hazer, 

Çünki onun gamında olub novhe han Hüseyn (KK-11).  

 

 

Görsel 73: Şair İsrafil Muhammedi (solda) ile Zeynebiye Mescidi’nde gerçekleştirdiğimiz 

görüşmeden (2023). 

 

Kendsini Veli Asr Heyeti’ne bağlı olarak kabul eden şairlerden bir diğeri ise 

Muhammed Rıza Bigri’dir. Mahlası Rezevi olan 54 yaşındaki şair, dokuz yaşından 

itibaren şiir yazdığını belirtmiştir. Ancak 20 yaşına kadar şiirlerini herhangi bir 

kimseyle paylaşmamış ya da yayımlamıştır. Sonraları başta Mecidi Meleki ve 

Veliyullah Kelami olmak üzere çevresinin de teşviğiyle şiirlerini meddahlarla da 

paylaşmaya başlamıştır. İlk şiir kitabımı 1997 yılında yayımlamıştır. Sonrakileri sırayla 

olmak üzere toplam 6 cilt hâlinde yayımlamıştır. 2019 yılında ise son yazdığı şiirleri 

kitaplaştırma fırsatı bulmuştur. Hem Farça hem de Türkçe olarak yazdığı şiirleri İran’ın 

                                                 
69 Kufe’de eski bir mescit yanında bulunan ünlü bir saray. 



182 

 

 

 

tamamında bilinmekle birlikte özellikle Türk bölgelerinde okunmaktadır. İran’da 

Tebriz, Hemedan, Edebil, Tahran, Kerec, Urumiye, Simnan ve Kum gibi bölgelerde 

şiirlerinin çok iyi bilindiğini belirtmiştir. Şairliğin yanı sıra meddahlık da yaptığını 

aktaran Bigri bunun şairliğinin önüne geçmeyecek kadar az olduğunu dile getirmiştir. 

Şiirlerini daha çok meddahların isteği üzerine yazdığını belirten şair bu hususta şunları 

aktarmıştır: “Meddahlar şairlerden şiir sipariş ederken istedikleri ahgenge, ezgiye göre 

isterler. Bununla birlikte konuyu kendileri verebilir veya şaire bırakırlar” (KK-7). 

 

Şiirlerini yazarken ilhamının ehlibeyitten geldiğini vurgulayan Bigri, Hz. Mesume için 

yazmaya çalıştığı bir şiir ile ilgini anısını şu şekilde dile getirmiştir: 

 

Bir Hz. Mesume şiiri yazmıştım. Üç hamse yazdım, beşlik sonrasını yazamadım. 

Altı ay boyunca gece gündüz ilham gelmiyordu. Bir gece kadir gecesi bir 

merasimden çıktım. Kum’a gittim Hz. Mesume’ye durumu arz ettim. 32 saat 

boyunca uyumamıştım. Zencan’a geldiğimde öğle namazını kılıp yemeğimi 

yedikten sonra o an şiirin devamı geldi ve yedi sayfa yazdım. İnayeti Hz. 

Mesume’dir bu (KK-7). 

 

Zencan’da Mecidi Meleki ve ona bağlı grubun haricinde diğer meddahların 

kendisinin mersiyelerini tercih etmediğini belirten şair bunu sebebini ise 

kendisinin ikinci kuşak şair olması ve meddahların aynı zamanda mersiye 

yazabilmelerine bağlamaktadır: 

 

Edebilli Enverin haricinde Kumri’den de şiirler okurlar. Dolayısıyla bize sipariş 

eylemezler. Aynı zamanda özleri de yazar. Kumri Derbendi, Dehili Meragi, 

Yahyavi Erdebili’nin Tac-ı Şuera kitabından, Enveri Münzevi bunların şiirlerini 

okurlar. Zencan’da ise daha çok İkbali mahlaslı Seyyid Bagiri Hurri “Gamname” 

ve “Matemname” kitaplarından okurlar. Zencan’da çok meşhur şairler vardır. 

Mirza Hasan Garik bunlardan biridir. Zencan’da noktasız şiir yazan şair olarak öne 

çıkmış eskilerden. Ekber Gaffari, Rahman Şaciri bunlar da Zencan’ın önemli 

şairleridir (KK-7). 

 

Muhammed Rıza Bigri, şiirleri en bilineninin “Mekke” adlı şiir olduğunu 

belirtmiştir: 

 

Misafiran gidi siz ol yere selam aparın, 

Hicaz-ı Keba-yi hoş manzara selam aparın. 



183 

 

 

 

 

Sefa ve Merve ve Zemzemde yâd edin bizi de,  

Minavbe seyreyleyim meşhere (mahşer) selam aparın.  

 

Yüzün görende resuli Huda tapardı aramış, 

Huda eda eyleyen Kevser’e selam aparın (KK-7). 

 

Mersiye geleğinin icracıları geneli itibarıyla yukarıda ele alınan ahundlar, meddahlar ve 

şairlerdir. Ancak buna yine geleneğin bir parça olan şebih performanslarında görev alan 

oyuncuların dâhil edilmesi yerinde olacaktır. Hz. Hüseyin’in şehadetinin baştan sona 

hikâyesinin canlandırılarak anlatıldığı tiyatral performanslar Zencan’da Aşura ve Tasua 

günü merkezde yapılmakla birlikte Zencan şehristanına bağlı Armağanhane’de 

Muharrem’in 10 günü boyunca icra edilmektedir. Bu performanslarda Hz. Hüseyin ve 

takipçilerine karşın Yezid ve askerleri rollerine giren oyuncular aynı zamanda 

meddahlık da yapabilmektedir ki performansın büyük bir bölümü meddahlık icrası 

üzerinden gerçekleştirilmektedir. 

 

 

Görsel 74: Abbas Ocaklu (solda) Armağanhane’deki şebih gösterilerinde kulis odasındaki 

görüşmeden (2023). 

 

Armağanhane’de düzenlenen şebih oyuncularından Abbas Ocaklu aynı zamanda 

buranın baş görevlisidir. Veliyullah Kelami’nin de uzaktan akrabası olan Ocaklu, 



184 

 

 

 

tiyatral performansların bir metin üzerinden icra edildiğini belirtmiştir. Buradaki tiyatral 

performansta ise genellikle Mehmed Hasan Beg tarafından yazılan metinlerin 

oynandığını dile getirmiştir. Hasan Beg’in yazdığı yakşalık olarak 80 sayıdaki metninin 

yanı sıra farklı şairlerin kaleminden çıkan 300 adet metnin de mevcut olduğunu bunları 

ise nadiren oynadıklarını aktarmıştır (KK-20).  

 

2.2.1.2. İcracının Yetişme Ortamı 

 

İcracıların yetiştiği sosyokültürel ortamın daha iyi anlaşılabilmesi adına bu hususun 

İslam Devrimi öncesi ve sonrası şeklinde ele alınması önemlidir. Nitekim İslam 

Devrimi öncesinde Safevilerden bu yana geleneğe yönelik teşvikler, nicelik yönlü pek 

çok icracının yetişmesine zemin hazırlamıştır. Ancak Afşar ve Kaçar sonrası Pehlevi 

Dönemi’yle birlikte mevcut yönetime bir tehdit unsuru olarak görülmesi nedeniyle 

sınırlandırılan geleneğin sosyal ve siyasi ortamından icracılar da etkilenmiştir. Pehlevi 

Dönemi’nin sonlarına doğru 1979 İslam Devrimi’ni gerçekleştirenlerin mersiye 

geleneğini bir araç olarak kullanması ve ülkede yaşanan iç ve dış sorunların mevcut 

hükûmetin düşeceğine yönelik sinyaller vermesi gibi nedenlerle pek çok icracı Devrim’i 

desteklemeye başlamıştır. Bu nedenle birçoğu Pehlevi iktidarının istihbarat servisi olan 

SAVAK tarafından fişlenmiş ve çeşitli cezalara maruz bırakılmıştır. Dolayısıyla da 

İslami referanslarla da donatılan icracılar için uygun zemin Devrim sonrasıyla 

başlamıştır.  

 

Mersiye geleneğini icra eden icracılar, geleneğin tarihsel yönünden süregelen bir 

gelenek içinde var olmaları sebebiyle daha çocukluk yaşlarında katılım göstermeleri ve 

özellikle seslerinin güzel olması dolayısıyla istek göstermeleri durumunda 

yönlendirmeleriyle yetişmektedir. İlk kuşak olarak nitelendirebileceğimiz icracılar daha 

çok alaylı olarak taklit yoluyla yetişmiş kişilerdir. İlk kuşak icracılar, Zencan’da bir 

meddahlık ekolü oluşmadan önce taklit yoluyla gerçekleştirdiği öğrenimlerine bağlı 

olarak daha çok Erdebil bölgesinde öne çıkan icracılardan istifade etiklerini 

aktarmışlardır.  

 



185 

 

 

 

İkinci kuşak olarak nitelendirebileceğimiz icracılar ise çoğunlukla Zencan’da ilk kuşak 

icracılar ve bölge halkı eliyle kurulan “Mekteb-i Novhe Hanan” (Mersiyeciler Okulu) 

adlı meddahlık okuluna giderek yetişmişlerdir. Bununla birlikte zamanla bu okulda ders 

veren meddahların kendilerine ait mektepler oluşturmasıyla yeni icracılar buralardan 

eğitim almıştır. Bunlar arasında öne çıkan mektepler arasında Gulam Rıza Eyniferd 

Mektebi, Asgar Genç Hanlu Mektebi, Veliyullah Kelami Mektebi, Cevad Resuli 

Mektebi ve Mecidi Meleki Mektebi bulunmaktadır. Bununla birlikte elektronik kültür 

ortamlarından CD gibi unsurlar ve internet gibi ortamlar vasıtasıyla da icralar 

gerçekleştirilmekte ve icracılar yetiştirilmektedir.  

 

Alan çalışması sırasında gözlemlendiği üzere geleneğin sadece şehir merkezinde güçlü 

olduğunu söylemek doğru değildir. Nitekim Zencan’ın birçok ilçesinde ve köyünde 

özellikle de şehirden aldıkları eğitimle bölgelerinde icracılarını devam ettiren pek çok 

icracıya rastlanmıştır. Bu konuya icra mekânları bölümünde detaylıca değinilmiştir. 

 

Geleneğin bir bölgeden ileri gelmeyerek tüm ülkede yaygın olması bölgesel 

farklılıkların da eklenerek bölgeye özgü geleneklerin üretimini sağlamıştır. Bu 

çerçevede İran Azerbaycan’ı olarak addedilen bölgede olması dolayısıyla Zencan’da 

yetişmiş olan icracılar Türkçe mersiyeleriyle ve Türk sebkini icra etmeleriyle öne 

çıkmaktadır. Ancak ülkede Farsçanın resmî dil olması nedeniyle diğer etnik azınlıkların 

dillerine yönelik herhangi bir olumlu yaklaşımın olmayışı, bölgede geleneğin icrasının 

Türkçe ve Farsça olarak gerçekleşmeye başlamasına ve ağırlıklı olarak da Farsçaya 

kaymasına neden olmaktadır.  

 

İcracıların öncelikle bölgesinde akabinde ise ülke genelinde popülerliğini etkilemesi 

yönünden; seyid olması, davet edildiği ülke ve şehirlerin sayısı, Devrim Lideri 

huzurunda mersiye icra etmesi, özellikle ilk kuşak icracılar için Devrim’in destekçisi 

olduğunu göstermesi açısından kendisinin ikinci ve sonraki kuşaklar açısından ise 

ailesinden bir büyüğünün İran-Irak Savaşı’nda rol almış ya da şehit olması gibi unsurlar 

önem arz etmektedir.  

 



186 

 

 

 

Devletin meddahlığı profesyonel bir meslek olarak tanımlaması ve çeşitli özlük 

haklarına sahip olmaları üzerine oluşturduğu kurullar ve devlet destekli derneklerin yanı 

sıra dinî heyetlerin de varlığı icracıların devamlılığı açısından büyük öneme haizdir. 

Nitekim dinî heyetler vasıtasıyla hem icracı hem de dinleyici/izleyici sadece icra 

zamanlarında değil aylık veya yıllık toplantılarda da bir araya getirtilmektedir. Buna 

halkın dinî ve kültürel yönü nedeniyle sunduğu katkıların yanı sıra meddahlık 

mesleğinin siyasi alandaki konumu da dâhil edildiğinde geleneğin giderek artan bir 

seyir izlediği söylenebilir. Nitekim ülke seçimlerinde özellikle de yerel seçimlerde 

bölgeyi temsilen seçime giren adayların girdikleri bölgenin en ünlü icracılarıyla boy 

göstermesi ve mitinglerine dâhil etmesi bu duruma örnek teşkil etmektedir.  

 

2.2.1.3. Cinsiyeti ve Yaş Aralığı  

 

Ülke genelinde de aynı olmasıyla Zencan’da erkeklerin yanı sıra kadın icracılar da 

bulunmaktadır. Kadınlar daha çok aile büyüklerinden veya kocalarından taklit yoluyla 

öğrenerek başladıkları icralarını şimdilerde ilmiye havzası bünyesindeki mekteplerde 

veya özel olarak düzenlenen konferanslar yoluyla aldıkları eğitimler üzerinden devam 

ettirmektedir. 2016 yılı istatistiklerine göre Zencan’da 40 kadın meddah bulunurken 

(Mehrnews, 2016) bu sayı hâlihazırda bir istatistik bilgisine ulaşılamaması nedeniyle 

bilinmemektedir. Büyükşehirleri haricinde çoğunlukla geleneksel bir yapı sergileyen 

İran toplumunda yapı, dinî hassasiyetler ve Muharrem ayının hemen hemen her 

gününde programlarda bulunmaları sebebiyle saha çalışması yoluyla kadın icracılara 

ulaşmak güçtür.  

 

Zencan’da 2015-2016 yılı verilerinden hareketle İslami Dernekler Organizasyonu 

bünyesinde kurulmuş olan “Tuba” sisteminde70 erkek ve kadınlardan oluşan yaklaşık 

1.500 meddahın kaydı bulunmaktadır (Tuba, 2016). Bunların tamamına 

ulaşılabilmesindeki güçlük bir yana 2023 yılı itibarıyla birlikte pek çoğunun ünlü 

                                                 
70 2001’den beri faaliyet gösteren İslami Dernekler Organizasyonu bünyesinde internet ortamının da 

gelişimiyle birlikte Tuba olarak adlandırılan bir sistem kurulmuştur. Bu sistemde il bazında çalışanlar, 

işçiler, heyetler ve mahallelere yönelik veriler sisteme kaydedilirken dinî heyetler üzerinden veya 

bağımsız olarak meddahlar da kaydedilmektedir. Kayıt işlemi organizasyondan ziyade bireysel veya 

kurumsal olarak yapıldığından interneti ve bilgisayarı kullanamama veya bireysel istek doğrultusunda 

resmiyete bürünmeme gibi nedenlerden kayıt dışı icracıların da var olduğunu söylemek mümkündür.   



187 

 

 

 

meddahlarla rekabette geride kalmaları veya farklı iş kollarında çalışmaları dolayısıyla 

mesleği terk etmeleri net bir istatistiğin ortaya koyulamamasını sağlamaktadır. Bununla 

birlikte Zencan’da mersiye geleneğini icra etmesi açısından derleme yoluyla öne çıkan 

en önemli kaynak kişiler olarak gösterilebilecek nitelikte 20 icracının yaş aralığı 31 ila 

83 arasındadır. Daha çok erkek icracıların mevcut olduğu gözlem yoluyla da anlaşılan 

mersiye geleneğine yönelik Zencan’daki meddahların yaş istatistiğinin net olarak 

belirlenebilmesi adına 1.500 meddahın yaş bilgisi gerekmektedir. Ancak bu sayının 

paylaşılamaması nedeniyle yaş bilgisi istatistiği belirsizliğini korumaktadır.   

 

2.2.1.4. Eğitim Durumu ve Mesleği 

 

Zencan özelinde gözlemlenen icracıların eğitim durumlarının ilk okuldan yüksek lisansa 

değin bir aralıkta olduğunu söylemek mümkündür. Bunun yanı sıra büyük bir oranının 

dinî medrese çıkışlı olduğu görüldüğünden ortalamanın lise olarak değerlendirilmesine 

olanak sağlamaktadır. Nitekim İran’da dinî kurumlarda alınan eğitimlerin örgün eğitime 

karşılık gelen unvanları bulunmakla birlikte bölge icracılarının lise düzeyine denk gelen 

yaş aralığına kadar eğitimlerini sürdürmesi bu olanağa temel teşkil etmektedir. 

 

Meddahlık mesleği ülkede profesyonel olarak yapılmaktadır. Ancak birçok meddahın 

bu mesleğin haricinde farklı iş kollarında çalıştıkları görülmektedir. Zencan’daki 

icracıların meslek bilgisini aşağıdaki gibi alfabetik olarak sıralamak ve örnek göstermek 

konunun detaylandırılmasında faydalı olacaktır: 

 

Ekber Ahmedi,  sıpahta bulunmuş emekli askerdir.  

Gaffar Rahimi,  meddahlığının yanı sıra müezzin mesleği ile tanınmaktadır. 

Hasan Abdal  bölgesindeki meddahlardan Ali Rahimi ile eşi Süheyla Mahmudi 

Rahimi birlikte bakkal işletmektedir. 

Mecidi Meleki,  bir müddet medrese müdürlüğü ve öğretmenlik yapmıştır. Ancak 

şimdilerde yaşı dolayısıyla emeklidir.  

Mehridat Haşimi  kendisine ait dükkânında halı satışı yapmaktadır. Ayrıca öğrenci 

ofislerinde de görev almaktadır. 



188 

 

 

 

Muhammed Eyniferd  Zeynebiye Mescidi’nde bulunmaktadır ve bir dönem Sultaniye 

belediye başkanlığı yapmıştır. Ancak şimdilerde daha çok 

meddahlığını ifa etmektedir. 

Veliyullah Kelami   bölgenin önde gelen meddahlarından olup okulu bıraktığı 

dönemlerde terzilik ve gömlek nakışı alanında serbest meslek 

olarak çalışmıştır. Sonraları bir kitap dükkânı da işletmiştir.  

 

 

Görsel 75: Veliyullah Kelami’nin terzilik yaptığı dönemden (Kelami Zencani, t.y.b). 

 

2.2.1.5. İcracıların Anlatım Biçimleri 

 

Geleneksel anlatılar belirli biçimlerde icra edilir. Tarihi ve dinî anlatıya dayanan bu 

ürünler; menkıbe, masal, halk hikâyesi, efsane veya şiir şeklinde formlarla ifa 

edilebilmektedir. İran özelinde mersiye geleneği çerçevesinde sunulan anlatılarca 

icracılar, beslendikleri kaynaklardan hareketle olay örgüsünün anlatıldığı kısımda 

genellikle nesire başvurmakta ve hikâyelerini şiir diliyle de anlatmaktadır. Nesir 

bölümlerinde birçok anlatıda hikâyeler her icrada tekrar oluşturulurken (Durbilmez, 

2017, s. 20-21) bu durum mersiyeler için de geçerli olabilmekle beraber yazılan şiirlerin 

aktarımı için söz konusu değildir. Nitekim her icrada Kerbela Hadisesi’nin farklı 

olayları tasvir edilebilirken olayla ilişkili mersiyenin okunmasında yazılışıyla sabit 

olunan şiirler değiştirilmez.  



189 

 

 

 

 

Olay örgüsünün aktarılışında mekânın, zamanın ve dinleyici/izleyicilerin durumu 

gözetilebilmektedir. Bu doğrultuda anlatıcı icrasını gerçekleştirirken anlatıya hâkim 

olan dinleyici/izleyicilere yer yer açıklamalarda bulunabilmektedir. Anlatım sırasında 

çeşitli metotlara başvurulmakla birlikte bunlar arasında tasvir, örnek verme, taklit ve 

benzetmenin (Aktaş, 1991, s. 84) varlığından söz edilebilir.  

 

Mersiyelerin icrasında kullanılan söz konusu yöntemlerden tasvir ile meddahlar, anlatım 

kurgusunu oluşturarak dinleyici/izleyicilerde Kerbela Hadisesi’ne dayanan anlatıyı 

tekrar tekrar canlandırmaktadır. Canlandırma sırasında olayla ilişkili şahsiyetlerden ve 

hayatlarından örnekler verilmektedir. Bununla birlikte taklit yöntemine, geleneksel 

icrada başvurulmamaktadır. Taklidin kullanım alanının tiyatral performansla sınırlı 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Bu performanslarda kostümden mekâna 

icracılar, tarihî anlatıyı canlandırmakta ve olayla ilişkili şahsiyetleri temsil etmektedir. 

Örneğin Hz. Hüseyin’in hikâyesinin sahnelendiği kısımlarda mekân, dekoratif olarak 

anlatıya uygun olarak düzenlenerek sahne alanına çobanlık yaptığı dönemleri 

yansıtması açısından koyunlar ve bölgeyi tasvir etmesi yönüyle de kumlar 

doldurulmaktadır. Şehadetinin gerçekleştiği bölümlerde ise Hz. Hüseyin’i ve şehit edeni 

temsilen karakterler, farklılıklar gösterse de kesik baş motifini yansıtmak üzere toprak 

altına gömülerek anlatıya benzerlik oluşturmaktadır.  

 

Geleneğin icrasının anlatım biçimlerinde öne çıkan bir diğer husus ise icracılar ile 

dinleyici/izleyici etkileşimden meydana gelen ağlama ve ağlatma bölümleridir. 

Gözlemlerden hareketle meddahların hüseyniyelerde ya da takiyelerde icralarını 

gerçekleştirdiği zamanlarda, topluluğa matem havası katmak amacıyla nesir veya şiir 

bölümleri fark etmeksizin aralıklarla ağlatmaktadır. Kendisinin de ağlamasıyla başlayan 

bu aşamadaki icrada meddah, ahengi daha sesli veya sessiz tutarak ritmi 

belirleyebilmektedir. Sesini gerek eko gerekse de normal yolla arttırarak bir trans 

edasında icrasını gerçekleştirmek suretiyle dinleyici/izleyiciye etkilemektedir. Şaman-

kam-baksı geleneğine değin uzanan bu anlatım biçiminin (Bekbabayi ve Başar, 2020, s. 

115) zamanla toplumdaki iş bölümünden kaynaklı musikiyi icra eden ozanların veya 



190 

 

 

 

şamanların ruhsal yapısını yansıtmak üzere girdiği trans şekline benzediği söylenebilir. 

Bu düşünceden hareketle topluluk önünde mersiye okuyan meddah; ayinini başarıyla 

tamamlamak, geleneğin anlatısına uygun tekrarlanışını sağlamak ve dinleyici/izleyici 

nazarında bu reaksiyonu almak adına kendisinden geçtiği bir anlatım tarzına 

başvurmaktadır. 

 

2.2.2. İcra Zamanları  

 

Mersiye geleneğinin icrasının çoğunlukla Muharrem ayının hemen öncesinde yapılan 

hazırlarla başladığı söylenebilir. Bu doğrultuda öncelikli olarak icranın gerçekleşeceği 

mekânlar hazırlanır. Mekânların hazırlanışında sadece bu merasimlere tahsis edilmiş 

hüseyniyeler kısa sürede hazırlanabilirken hususi evlerde oluşturulan takiyeler ise 

nerede kurulacağının belirlenmesi açısından zaman alabilmektedir. Bu konuda 

genellikle ev ya da mescitlerin hazırlanmasıyla kurulan takiye mekânlarının 

belirlenebilmesinde heyetlere bağlı toplulukların ortak bir kararı etkili olmaktadır. 

Akabinde merasimlerin düzenleneceği mescitler ile icrada bulunacak meddahlara ilişkin 

bilgiler içeren afişler, şehrinin işlek noktalarındaki yüksek konumlara asılır.  

 

Muharrem ayının gelişiyle beraber genel icralar ilk 10 gün veya 13 gün boyunca 

sürdürülmektedir. Bu dönemde ülkede resmî tatil ilan edilerek halkın katılımı 

desteklenmektedir. Ancak icraların sadece bu zaman aralığıyla sınırlı olduğunu 

söylemek doğru değildir. Gözlemler sonucunda elde edilen verilerden hareketle başta 

Muharrem ayı olmak üzere sürdürülen icraların, yılın farklı zamanlarına yayılarak ifa 

edildiği görülmektedir. Buna bağlı olarak bölgenin önemli mescitlerinde, yılın her 

haftasına denk gelecek şekilde bir gününün belirlenmesi ve icraların gerçekleştirilmesi 

de söz konusudur. Örneğin Zencan merkezinde bulunan Zeynebiye Mescidi’nde her salı 

gününde icralar sürdürülmektedir. Ahmediye Mescidi’nde ise bu gün çarşamba olarak 

belirlenmiştir.  

 

Zencan özelinde icralar, geneli itibarıyla Muharrem ve dokuzuncu ile 10. gününü 

temsilen Aşura ve Tasua günlerinin yanı sıra Hz. Hüseyin’in 40’ını simgeleyen Safer 



191 

 

 

 

ayı ve özellikle de Erbain adındaki 20. gününde zirveye ulaşmaktadır. Bu aylara bağlı 

gerçekleştirilen merasimlerde, şebih performansı haricindeki tüm icraların akşam 

ezanından sonra namazın kılınması akabinde gerçekleştirildiği gözlemlenmiştir. Akşam 

ezanının başlangıç olarak seçilmesinde kuvvetle muhtemel katılımcı sayısının 

arttırılması hedeflenmiştir. Öğle saatlerinden itibaren kamera, alamet vd. hazırlıklar 

yapılarak mekân icranın gerçekleşmesi için uygun hâle getirilmektedir. Akşama doğru 

mescidi yavaş yavaş doldurmaya başlayan dinleyici/izleyicilere çay ikram edilerek son 

hazırlıklar tamamlanmaktadır. Bölgede bulunulan dönem boyunca gözlemlenen 

törenlerin başlangıç saatinin genel itibarıyla 21.00 olduğu görülmüştür. Yaklaşık iki 

veya üç saat süren merasimlerin sonrasında bazı meddahlar mescitte bulunarak geride 

kalanlarla dinî ve güç içinde gerçekleştirdiği performansa yönelik sohbetini 

sürdürmektedir.  

 

İran genelinde icraların gerçekleştirildiği zamanı ve bu zamanlar çerçevesinde 

düzenlenen günlere atfedilen önemi, sebepleriyle birlikte şu şekilde sıralamak 

mümkündür: Muharrem, Safer, Rebiyülevvel, Rebiyülsani, Cemaziyülevvel, Recep, 

Şaban, Ramazan, Şevval, Zilkade ve Zilhicce ayları.  

 

Muharrem ayının ilk 10 günü anlatıyı tekrarlamak adına başvurulan genel zaman 

aralığıdır. Özellikle de Hz. Hüseyin’in şehadet zamanına denk gelmesi dolayısıyla bu 

ayın 10. günü ve 13, 22 ile 26. günlerinde icralar sıkılıkla gerçekleşmektedir. Safer 

ayının yedinci günü İsnaaşariye fırkasının yedinci imamı Musa Kazım’ın doğumuna 

denk gelmesi açısından önem kazanırken 20. günü Erbain adıyla Hz. Hüseyin’in 

vefatının 40’ını simgelemektedir. Bu nedenle Irak Kerbela’ya yürüyüşler düzenlenerek 

ve yürüyüş boyunca meddahlarca icralar gerçekleştirilmektedir. Buna mukabil olarak 

Kerbela’yı takliden İran’ın Meşhed bölgesinde de bugünde merasimler 

düzenlenmektedir. Safer ayının 28. günü ise Hz. Peygamber ve Hz. Hasan’ın vefatının 

yıldönümleri dolayısıyla öne çıkmaktadır. 

 

Önceki bahar anlamına gelen Rebiyülevvel ayının sekizinde, İsnaaşariye fırkasının 11. 

İmamı olan Hasan el-Askeri vefat etmiştir. 17’si ise altıncı İmam Cafer es-Sadık’ın 



192 

 

 

 

doğumuna denk gelmektedir. Evvelki bahar anlamındaki Rebiyülsani ayının altıncı 

gününde İmam Hasan el-Askeri dünyaya gelmiştir. İslami ayların beşincisinden 

Cemaziyülevvel ayına, Hz. Fatma şehit edilişi dolayısıyla önem atfedilmektedir. Recep 

ayı; beşinci İmam Muhammed Bakır ve Hz. Ali’nin doğumuna, 10. İmam Ali el-Hadi 

ve yedinci İmam Musa Kazım’ın vefatına denk gelmesi nedeniyle icraların 

sürdürüldüğü aydır. Şaban ayında, Hz. Hüseyin doğmuştur. Ayrıca bu ayda 12. İmam 

Mehdi gaybete girmiştir. Şevval ayının 25’inde Cafer es-Sadık vefat etmiştir. 

Zilkade’nin 11’inde İmam Rıza doğmuş ve 29’unda dokuzuncu İmam Muhammed et-

Taki vefat etmiştir. Beşinci İmam Muhammed Bakır’ın vefatı ve 10. İmam Ali el-

Hadi’nin doğumu ise Zilhicce ayına denk gelmektedir. 

 

2.2.3. Zencan İlindeki İcra Ortamları 

 

İcra mekânları, halk bilgisine dayalı ürünlerin geleneksel yapısında sahibi olan grup 

tarafından yaratıldığı, yeniden tasarlandığı veya tekrarlandığı doğal ortamlardır (Ekici, 

2018, s. 67). İran’ın genelinde mersiye geleneğinin icrasının uygulandığı ortamları 

mescitler adı altında hüseyniyeler, takiyeler; imamzadeler (türbeler); şebih/taziye 

tiyatral performans alanları ve halka açık meydanlar olarak sıralamak mümkündür. 

 

Geleneğin açık alanlar haricinde tarihî süreçte ilk olarak mescitlerde ifa edildiğini 

söylemek yanlış olmayacaktır. Ancak zamanla kullanım alanı artmış ve özel mekânların 

da dâhil olduğu bir yapı sergilemeye başlamıştır. Bu yapılar arasında öncelikli olarak 

takiyeler gelmektedir. Takiyeler; bir evin, bahçenin, dükkânın veya özel bir mülkün 

mescide benzer bir şekle büründürülerek yas âyinlerinin gerçekleştiği alanlar için 

kullanılmaktadır. Genel adlandırmasıyla pek çok alana verilen ad olan takiyeler, inşa 

edilen büyük yapılar için de kullanılmaya başlanmıştır ki bunun en önemli örnekleri 

arasında Takiye Devlet tiyatral performans alanı bulunmaktadır. Takiyelere ilişkin 

Samuel R. Peterson (1979, s. 68-70), İran’da Şiilerin ortak yas törenleri için 

kullandıkları alanlar anlamına geldiğini söyleyerek bu alanların bir kasabanın 

kavşağındaki basit bir arenadan ya da binlerce izleyiciyi barındıracak ayrıntılı bir 

binadan oluşabileceğini belirtmektedir.  

 



193 

 

 

 

Takiye özelinde icraların, sokak ve meydanlardan özel mülklere taşındığı söylenebilir. 

19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde ise her şehrin her köşesinde inşa edilen arena 

tiyatral performans alanları için kullanılmaya başlanmıştır. Bu takiyeler genellikle 

varlıklı kişiler eliyle dinî ve kamusal bir hizmet olarak görülerek idare olmuştur 

(Alemohammed, 1995, s. 143-144).  

 

Sonraları bu alanlar için hüseyniye, tiyatral performansın sergilendiği mekânlar için ise 

şebihhane adlandırması kullanılmaya başlanmıştır. Bu isimlerin kullanımı ile beraber 

günümüzde takiyelerin daha çok evlerden ya da küçük mescitlerden oluştuğu 

söylenebilir. Hüseyniyeler ise daha büyük hususi mekânlar ile büyük mescitler için 

kullanılmaktadır. Bu çerçevede hüseyniyeler sabit olurken takiyeler ise farklı yerlerde 

kurulabilmesiyle sabit değildir.   

 

Ülke genelinde olduğu gibi Zencan’da da çok sayıda mescit ve hüseyniye, takiye 

bulunmaktadır. Daha çok Muharrem dönemlerinde faaliyet göstermeleri nedeniyle 

tamamıyla görüşme fırsatı yakalamak alan çalışması açısından oldukça zordur. 

Dolayısıyla bu bölümde bağlı olunan heyetin üye sayısının katılıma olan katkısından ve 

bilinirliliğinden hareketle önde gelen icra ortamlarına yer verilmiştir. 

 

2.2.3.1. Hüseyniyeyi Azam 

 

İran’ın ulusal kültürel miras listesinde 10. sıradan dâhil edilen Hüseyniyeyi Azam, 

Zencan’ın şehrinin güneyinde konumlanmıştır. Hüseyniyenin tarihine ilişkin bilgiler net 

olmamakla birlikte ilk defa Rüstem el-Hikme’nin Tarih-i Dar el-İrfan Hemse adlı 

eserinde ele alındığı görülmektedir. Eserde, Nadir Şah Afşar’dan Feth Ali Şah’ın 

yükselişine kadarki dönem konu edinilmiştir. Zencan bölgesinin yöneticilerinden 

Abdullah Mirza’nın isteği üzerine Mir Eşref Beg Zencani ve Mirafezl Beg Zencani adlı 

iki kişinin rivayetlerine dayanan kitapta, Hüseyniyeyi Azam’ın şu anda bulunduğu yer, 

Kerim Han Zend Dönem’inde Zencan’ın ünlü bir mahallesi olarak Hüseyniye adıyla 

geçmektedir. Kaçar Dönemi’nde ise yine bölgenin üç ünlü mahallesinden biri olarak 



194 

 

 

 

kabul görülmektedir. Dolayısıyla söz konusu tarihlerde hem bir takiyenin hem de bir 

mahallenin adı olarak geçtiği bilinmektedir: 

 

“Bir yaz ikindi vaktiydi ve şehir sakinlerinin güneyinde Hüseyniye adını verdiği 

mahallenin etrafında ve Zencan Nehri’ne bakan bahçelerin çevresinde garip bir 

sıcaklık hâkimdi” (El-Hikme, 2008, s. 37).  

 

Mekânın tarihine ilişkin kaynak olarak gösterilebilecek ikinci husus, Hüseyniyeyi 

Azam’a ait alemdir (Görsel 25). Alemin üstünde 1842 yılında yapıldığı yazmaktadır. Bu 

tarih Kaçar Dönemi’ne denk gelmektedir.  

 

Üçüncü husus mescidin koridorunda bulunan taş kitabeden elde edilen tarih bilgisidir. 

Kitabede 1882 yılı tarih olarak kazınmıştır. Kitabeden hareketle halk tarafından 

mescidin bu tarihte tamamlandığı düşünülmektedir:  

 

 

Görsel 76: Hüseyniyeyi Azam’daki kitabe (2023). 

 

Yüce Allah’a övgüler olsun, O cömerttir, güç ve iyilik sahibidir. 

 

Mahallenin inançlı olanları, Hepsi Buzer ve Selman’ın çilesinde71. 

                                                 
71 Maddi ve manevi dünyevi zevk ve işlerden uzaklaşma yolunda. 



195 

 

 

 

 

Seyyitleri ve liderleri Muhammed Ali, İtibar, zenginlik ve şan sahibidir. 

 

Peygamberin temiz denizinin incisi, Evlatlarının ismi Musa İmran gibidir.  

 

Benzersiz mescit istediler, Hz. Yezdan’ın72 lütfundan.  

  

Bu mescit tamamlandığında, Sert bir kapı sesinden oluşuyordu. 

 

Ne hoş ki güzel manzaralı bu mescit,  Hoşnutluğun cennet bahçesi olmuş.  

 

Yıllarca bunu talep ettim, Güzel konuşan bir sufiden. 

 

Bu mescidin çatısından düşen bir taş, Mücevherli parlak bir yaprağa döküldü. 

 

Bu anıtın temiz tarafından, Mescid-i Haram’ın yüzü görülüyordu. 

 

Azam adı, tarihî yapısıyla zamanla bölgenin ve ülkenin en önemli simgelerinden biri 

hâline geldikten sonra halk tarafından verilmiştir. 12.000 metrekareden fazla bir alana 

sahip olan mekânda aynı zamanda birçok kültürel, dinî ve tıbbi hizmet de verilmektedir 

(Hüseyniyeyi Azam Zencan, t.y.a). Kubbesi ve iki minaresi sarı renkli metallerle 

kaplıdır. İki girişi bulunan mescidin sol girişi doğrudan erkeklerin kullanım alanına 

gitmekte, sağ girişi ise yine sağ ve sol olarak ayrılarak sol tarafı erkekler mescidine sağ 

tarafı ise kadınlar mescidine çıkmaktadır.  

 

 

Görsel 77: Hüseyniyeyi Azam’ın sağ girişinden erkekler ve kadınlar mescidine geçişlerin 

yapıldığı iki kapı (2023). 

                                                 
72 Kadim İran’da tanrı karşılığında kullanılan yazata kelimesinin çoğulu (Alıcı, 2013, 512).  



196 

 

 

 

 

Sağ girişinden erkekler mescidine geçilen aralıkta kalan küçük mescitte, mescidin alemi 

simgelenmektedir. Yine sağ giriş kapısının hemen önünde sandık-ı nezirat adıyla 

yardımların toplandığı bir kutu bulunmaktadır. Ana mescit bölümü, büyük bir avizeyle 

kaplıdır. Mescidin en önünde ise meddahların kullanım alanı olarak sahne tarzında bir 

bölüm ve minber ile kürsü amacıyla kullanılan iki basamaklı bir oturak bulunmaktadır. 

İç kısımda sahne alanının sağında kalacak şekilde büyük camla kaplı penceresi olan ışık 

ve ses odası yer almaktadır. Bu odadan icra zamanlarında meddahın okuma ritmine göre 

eko sistemi ve ışıklar yönetilmektedir.  

 

 

Görsel 78: Sol ana giriş kapısı, mescit içi ve ses-ışık odası (2023). 

 

Zencan’ın en büyük hüseyniyesi olan icra ortamında, her yıl ülkenin dört bir tarafından 

binlerce kurban sunulmaktadır. Bu nedenle Mekke’deki Mina’dan sonra İslam 

dünyasının en büyük kurban kesilen mekânı olarak bilinmektedir. Hüseyniyeyi Azam 

kurulunun açıkladığı verilere göre 2023 yılında düzenlenen merasimler boyunca 1.151 

adet kurban kesilmiştir.  

 

Muharrem’in ilk 13 günü boyunca insanlar burada toplanarak İmam Hüseyin’in matem 

merasime katılmaktadır. Yum al-Abbas olarak bilinen Muharrem ayının sekizinci 



197 

 

 

 

akşamı yani Tasua gecesi Zencan ilinden ve diğer birçok şehirden gelen yas grupları 

Hüseyniyeyi Azam’da toplanarak alaylar eşliğinde İmamzade Seyyid İbrahim türbesine 

kadar yürüyüşler gerçekleştirir. Bu icra mekânında aynı zamanda maktelhane adıyla bir 

merasim düzenlenmektedir. Şebihhaneden farklı olarak tiyatral performans içermeyen 

bu merasimde maktel okumaları gerçekleştirilir. Zencan’da yas merasimlerinin 

başlangıcını simgelemesi adına bayrak değişimi yine burada yapılmaktadır. 

Hüseyniyeyi Azam’ın bayrak rengi kırmızıdır ve 10 ay boyunca asılıdır. Ancak 

Muharrem ayının gelişiyle beraber “Yas İzni” veya “Bayrak Değiştirme” adındaki tören 

ile kırmızı bayrak yerine siyah bayrak çekilir. Mescidin kubbesinde Safer ayının sonuna 

kadar bu siyah bayrak asılı kalır. Bu merasim aynı zamanda katılımcılara Muharrem’in 

gelişinin haber verilmesi amacını taşımaktadır.  

 

 

Görsel 79: Hüseyniyeyi Azam Zencan (2023). 

 

2.2.3.2. Zeynebiye (Mescidi) 

 

Zencan’ın Hüseyniyeyi Azam’dan sonra gelen ikinci en büyük icra mekânı Zeynebiye 

Mescidi’dir. 2019 yılında ulusal kültürel miras listesine giren bu mekânın tarihi 

hakkında bilgiler kaynağı olmaması nedeniyle daha çok şifahidir. Mescidin sabit 



198 

 

 

 

meddahlarından Gulam Rıza Eyniferd ve şairlerinden İsrafil Muhammedi, 

Zeynebiye’nin oluşumuna istinaden aktardığı anekdotlar tarihî başlangıcı hakkında bilgi 

sunması açısından önemlidir: 

 

Zeynebiye, tıpkı Hüseyniye gibi daha öncesinde Zencan’ın bir mahallesiydi. Bu 

mahalle ve özellikle de mescidin bulunduğu konum çiçeklerle dolu bahçelerden 

oluşmaktaydı. Burada yaşayanlar bazı zamanlar Ya Zeyneb! Ya Zeyneb! 

nidalarıyla ağlama sesleri duyarlarmış. Bu mülkün sahibi de bu sesleri duyarmış ve 

bu nedenle bu bölgeye Zeynebiye adı vermiş. Aynı zamanda bahçe sahibi ve bölge 

halkı tarafından bahçenin etrafı siyah perçemlerle çevrilir ve Muharrem ayında 

merasimler yapılırdı (KK-1; KK-11).  

 

Günümüze kadar üç kez yeniden inşa edilen yapı, 1713 yılındaki inşası sırasında ahşap 

kirişlerden meydana getirilmiştir. 1913 yılında bölgenin ileri gelenlerinden Zeynep 

Hanım adlı bir şahıs tarafından mescide çevrilmesi için yapılan bağışla tekrar inşa 

edilmiştir. Son olaraksa bölge halkı ve meddahların desteğiyle 2016 yılında son hâline 

getirilmiştir (Zeynebiye, t.y.). 

 

Mescidin ana giriş kapısının karşısında soru ofisi, misafirhane ve yardım toplama odası 

bulunmaktadır. Ana giriş kapısından itibaren mescidin iç bölümüne direkt geçiş 

bulunmaktadır. Mescidin arka kısımlarına doğru meddahların dinlenmesi için bir oda 

tahsis edilmiştir ki burayı daha çok Gulam Rıza Eyniferd kullanmaktadır. Giriş kapısı 

ile karşısında bulunan ofislerin ortasından bir cadde geçmektedir. Bu bakımdan cadde 

daha çok mescidin avlusu şeklinde kullanılmaktadır. Ana avlunun sağ ve sol 

sütunlarında Şam-ı Gariban gecesi ve farklı günlerde mum yakmak ve paylaşmak için 

alanlar bulunmaktadır.  

 

İcranın gerçekleşme sıralamasına göre destelerde karışıklık olmaması adına Tasua’dan 

bir gün önce yani Tasua gecesi Hüseyniyeyi Azam’da desteye çıkılmaktadır. Zeynebiye 

ise hemen sonrasında gelmekte ve burada Tasua günü alaylar, mescidin önünden 

meddahların mersiyeleri eşliğinde sinezenlik yaparak ve kurbanlar keserek hareket 

etmekte ve Seyyid İbrahim türbesine gitmektedir. Bununla birlikte önemli günlerin 

haricinde yılın tamamında haftanın salı günleri düzenli olarak merasimler 

düzenlenmektedir.  



199 

 

 

 

 

 

Görsel 80: Zeynebiye ana giriş kapısı (solda) ve iç avlusu (sağda) (2023). 

 

 

Görsel 81: Mescidin iç ve mum yakma bölümü (2023). 

 



200 

 

 

 

 

2.2.3.3. Ahmediye (Mescidi) 

 

Zencan’ın Emirkebir Mahallesi’nde Ahmediye Caddesi’nde yer alan Ahmediye 

Mescidi, icra mekânları yönünden üçüncü büyük mescittir. Ahmediye Mescidi’nin 

tarihine ilişkin yazılı ve sözlü bir kaynak bulunmamaktadır. Mescid’e bağlı alaylar, 

diğer iki mescitten farklı olarak Aşura günü deste çıkmaktadır.  

 

Nispeten diğer iki mescide göre küçük olan bu mekânın da erkekler (sol) ve kadınlar 

(sağ) için iki ayrı kapısı bulunmaktadır. Bu kapılardan aynı mescit içine geçilmektedir. 

Dolayısıyla kadın ve erkek meclislerini ayırmak için siyah renkli bir perde 

kullanılmaktadır.  

 

 

Görsel 82: Ahmediye Mescidi ve iç bölümü (2023). 

 

2.2.3.4. Şüheda (Mescidi) 

 

İkinci kuşak ve popüler meddahlarıyla bölgede şimdilerde en kalabalık dinleyici/izleyici 

kitlesini toplayan mescit ise Şüheda’dır. Şehit mezarlıkları ve merkez mezarlıklardan 



201 

 

 

 

birinin arka kısmında konumlandırılan Şüheda Mescidi, Meddah Mehdi Resuli ile 

özdeşleşen Sarallah Heyeti’ne bağlıdır. İcranın gerçekleştiği ortamın ana giriş kapısı 

aynı zamanda mezarlık kapısıdır. Sağ ve sol tarafındaki şehitliklerin ortasından geçmek 

suretiyle mescidin dış bahçesine ulaşılabilmektedir. Bu durum merasimlerin aynı 

zamanda manevi yönünü teşviklendirmektedir. Törenler sırasında yol boyunca 

güzergâhın takibinin sağlanabilmesi adına 10 metrede bir rehberler bulunmaktadır. Dış 

bölümü yaklaşık 100 kişilik bir alana sahiptir. İçerdeki icranın takibinin sağlanabilmesi 

adına ses sitemleri ve büyük bir ekranla donatılmıştır.  

 

Mescidin iç kısmı yaklaşık 1.000 kişiyi içine alacak büyüklüktedir. Sahne kısmı ise 

Hüseyniyeyi Azam’dan daha büyük bir yapıdadır. İcraların aynı zamanda TV 

kanallarında canlı yayınlanması nedeniyle mescidin onda birlik kısmı kamera alanı 

olarak belirlenmiştir. Törenlerin sona ermesiyle çıkış kapısına yakın yardım toplama 

stantları kurulmaktadır. Bu mescidin dinleyici/izleyicileri ve heyet üyeleri diğer üç 

heyetin deste çıktığı tarihlerde çıkmaktadır. Dolayısıyla Sarallah Heyeti’ne ait özel bir 

gün bulunmamaktadır.  

 

 

Görsel 83: Şüheda Mescidi’nin dış avlusu ve iç bölümü (2023; Mehdi Resuli, 2023b). 

 

 



202 

 

 

 

2.2.3.5. Veli Asr (Takiyesi) 

 

Zencan’daki icra ortamları arasında bölgesel popülerlik sergileyen Veli Asr 

Takiyesi’nden de söz etmek gerekir. Adını İran-Irak Savaşı’ndaki bir tugaydan alan 

mescit, küçük yapısıyla yaklaşık olarak 100 kişinin sığabileceği bir alana sahiptir. 

Mescidin solunda kalan ve sonradan birleştirilmiş yapısı kadınlar mescidi olarak 

belirlenmiştir. Diğer mescitlerden farklı olarak çay ocağı doğrudan mescidin girişinde 

bulunmaktadır. Meddahların icralarını gerçekleştirdiği minber ise üç basamaklıdır. 

Minberin hemen yanına kurulan mikrofonla ifa edilen merasimler için bunun haricinde 

herhangi bir elektronik aletin kullanıma yer verilmemektedir.  

 

Takiye olması dolayısıyla önceleri farklı evlerde kurulmuş sonraları mevcut yapısında 

konumlanmıştır. Dolayısıyla da tarihî bilgisine dair herhangi bir veri bulunmamaktadır. 

Sarallah Heyeti gibi Veli Asr Heyeti’nin de deste çıktığı özel bir gün yoktur. Ancak 

bununla birlikte diğer mescitlerden icra açısından farklılık gösterdiği durumlar vardır. 

Bunlardan en önemlisi takiyenin dış mekânında Aşura ve Tasua günleri çadırlar 

kurulması ve şebih performansının sergilenmesidir. Diğer mescitlere ve heyetlere göre 

hem mekân hem de katılımcı yönüyle geride kalması sebebiyle çok daha küçük heyetler 

ile zaman zaman birleşerek Zencan özelindeki konumunu sürdürmektedir.  

 

 

Görsel 84: Veli Asr Takiyesi mescit içi (2023). 

 



203 

 

 

 

2.2.3.6. Armağanhane Takiyesi (Şebih Performansı) 

 

Zencan merkezinin kuzeybatısında bulunan ve merkeze yaklaşık 40 kilometrelik 

mesafede olan Armağanhane, bölgenin ve ülkenin en eski takiyelerindendir. 2009 

yılında ulusal kültürel miras listesine dâhil edilen yapının, Safeviler Dönem’inde 

bölgeye gelen Afşar Türkleri tarafından oluşturulduğu düşünülmektedir. Geçmişte 

birçok defa restorasyona uğramış takiyenin, kurucuları olarak Tevekkül Han Afşar, 

Nusratullah Han, Gulam Hüseyin Han, Muhammed Ali Yaver, Musaib Asadi ve Safar 

Afşar isimleri dile getirilmektedir. Bunlardan Afşar soyundan gelen Tevekkül Han, aynı 

zamanda el yazma taziye metinlerini yeniden yazmasıyla meşhurdu. Dolayısıyla her yıl 

Muharrem merasimleri adı altında anılmaktadır (KK-20).  

 

 

Görsel 85: Armağanhane Takiyesi ön girişi (2023). 

 

Muharrem ayının birinci gününden 13’üne ve Erbain’den Safer ayının 28’ine kadar bu 

takiyede Kerbela Hadisesi tiyatral bir şekilde canlandırılmaktadır. Bununla beraber 

sadece bu günlerle sınırlı kalınmayarak yılın diğer günlerinde de çeşitli programlar 

düzenlenmektedir. Muharrem’e birkaç gün kala başlayan hazırlıklar arasında öncelikle 

performansın icrasında kullanılacak kıyafetler ve aksesuarlar temin edilmektedir. Bir 



204 

 

 

 

gün öncesinden matem duyurusu adıyla bir program düzenlenir ve yasın başladığı 

duyurulur. İlk 13 gün boyunca Aşura gününe kadar saat 15.00 ila 18.00 arasında üç 

saatlik gerçekleştirilen icralar, Aşura gününde sabah 09.00’dan öğlen 16.00’a kadar 

sürdürülmektedir.  

 

Yalnızca Türkçe icralara yer verilen ve antik dönem tiyatro mimarisini anımsatan bu 

takiye, tam yuvarlak yapısıyla her yıl yaklaşık 100 bin insana ev sahipliği yapmaktadır. 

Ön ve arka olarak iki girişi bulunan takiyenin, arka girişinin sağında oyuncu kulisi 

bulunmaktadır. Ön girişinde, sağında olmak suretiyle takiyenin tarihî hakkında çok eski 

olmayan bir duvar yazısı mevcuttur. Arka girişten solda, ön girişten ise sağda 

konumlanan oturma alanları yalnızca kadınlara tahsis edilmiştir. Sahnenin tamamı 

tavandan demir paravanlarla kaplanmıştır. Alanın tam ortasında ise demirlerle çevrili 

topraktan bir alan ve onun da ortasında iki basamaklı bir yükseklikte olan ve kırmızı, 

siyah, yeşil bayraklarla donatılan dört sütunlu demirlerle örülü kubbeyi andıran sahne 

alanı bulunmaktadır. Alanın erkekler tarafına doğru yine genel alan sınırları içinde bir 

bölüm icra sırasında kullanılacak enstrümanlara ayrılmıştır.  

 

 

Görsel 86: Kulis odası (2023). 

 



205 

 

 

 

Anlatının durumuna göre farklı enstrümanlara yer verilmektedir. Kullanılan 

enstrümanlar arasında trampet, ney, saksafon, küçük ve büyük davul mevcuttur. Savaş 

sahneleri ile ara sahnelerde genellikle trampet ile saksafon kullanılırken meddahın 

mersiye okuduğu ya da nesir diliyle olayları aktardığı kısımlarda ney üflenmekte ve 

davul çalınmaktadır.  

 

Armağanhane Takiyesi’nde pek çok Türk meddah ve şebih oyuncusu yetişmiştir. 

Takiyenin baş sorumlularından Abbas Ocaklu’nun aktarımıyla geçmişten günümüze 

performanslarıyla öne çıkan meddah ve taziye oyuncuları şunlardır: Hüseyin Kalaçi, Ali 

Necefi, Macid, Sami Sohrini, Mirza Cemşid, Gulam Hüseyin Dussani, Ali Farzand 

Kanbar, Alireza Rüstemi, Şah Hüseyin Magsudi, Resul Ocaklu, İsa Mürşidi, Cafer Ali 

Afşari, Tarab Asadi, Mirza Yakub, Firuz Rüstemi, Bahar Kerbelai, Mirza Bakir, 

Musayeb Asadi (KK-20).  

 

 

Görsel 87: Armağanhane Taziye sahnesi (2023). 

 

2.2.3.7. İnkılap Meydanı 

 

Zencan’ın ilk meydanlarından biri olan İnkılab Meydanı, Pehlevi Dönemi’nde 

planlanarak oluşturulan bir alandır. Bu nedenle Devrim öncesinde adı Pehlevi 



206 

 

 

 

Meydanı’ydı. Öyle ki 1940’lı yılların başına kadar şu an ki sembolün yerinde Rıza 

Şah’ın heykeli bulunmaktaydı. Devrim sonrasında adı da İnkılap olarak değiştirilen 

meydanın tam ortasında, karşılıklı uzundan kısaya birbirlerine bağlanmış dörder sütun 

ve ortalarında da yere gömülü kubbe sembollü heykel mevcuttur. Bölge halkı tarafından 

sembolün ellerini göğe kaldırmış ve dua eden iki eli temsil ettiği belirtilmiştir (KK-21; 

KK-22).  

 

Başta Hüseyniyeyi Azam olmak üzere diğer mescit ve heyetlerin takipçileri, 

Muharrem’in dokuzuncu günü olan Tasua’dan bir gün önce bu meydanda toplanırlar. 

Alayların deste çıktığı icralar sırasında öncelikli olarak bağlı olunan mescit önünden 

hareket edilmektedir. Hüseyniyeyi Azam alayının hareket yolundan örnek vermek 

gerekirse sonrasında Firdevsi Caddesi’ne ve oradan da İmam Humeyni Caddesi’ne yol 

alınmaktadır. Bu caddenin tamamlanmasıyla tüm katılımcılar İnkılap Meydanı’na doğru 

hareket etmektedir. Akabinde ise yine bölgenin icra ortamlarından biri olarak 

zikredebileceğimiz Seyyid İbrahim türbesi önüne gidilmektedir. Seyyid İbrahim’in, 

dördüncü İmam Zeynel Abidin’in oğlu olduğu diğer bir görüşte ise Hz. Abbas’ın 

soyundan geldiği düşünülmesi nedeniyle hareket ve icra güzergâhının önemli ayağını 

oluşturmaktadır.  

 

Dört yol bağlantısı bulunan İnkılap Meydanı’nda toplanan halk, meydanın ve yolların 

tamamını doldurmaktadır. Meydanın ortasındaki kubbenin üstüne kurulan bir platform 

ile meddahlar icralarını sergileyebilmekte ve halka seslenebilmektedir. Burada okunan 

mersiyeler ve konuşulan konular genellikle dinî içerikli olsa da kitlelere ulaşılması 

nedeniyle recez yoluyla ya da doğrudan, propaganda yapıldığı durumlar söz konusu 

olabilmektedir. Öğle namazından itibaren başlayan programlar yürüyüşün 

tamamlanmasıyla sonra ermektedir.  

 



207 

 

 

 

 

Görsel 88: Tasua ve Aşura günlerinde Zencan İnkılap Meydanı ve bağlı caddeleri (Hüseyniyeyi 

Azam, t.y.b.). 

 

2.3. DİNLEYİCİ/İZLEYİCİ  

 

Dinleyiciyi/izleyiciyi icranın olmazsa olmazı olarak değerlendiren Walter Benjamin, 

anlatıyı dinleyenleri, anlatıcının misafiri olarak görmektedir ve dileyicinin icra ile 

bütünlük arz ederek mecliste yer aldığını belirtmektedir (2018, s. 103). 

Dinleyicilerin/izleyicilerin icra performanslarının ana bileşenlerinden biri olarak gören 

Richard Bauman da icranın; icracı, dinleyici/izleyici ve performansın ortak başarısı 

olarak görülmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Nitekim değerlendirme aşaması bölgeden 

bölgeye, toplumdan topluma ve kişiden kişiye göre farklılık arz edebilmektedir. Bu 

aşamada dinleyici/izleyici kitlesi performansı açık veya örtük olarak 

değerlendirebilmektedir (Benjamin, 2018, s. 101). 

 

Dinleyici/izleyicilerin genel performansın bütününde değerlendirilmesi gerektiğini 

belirten bir diğer araştırmacı Dan Ben-Amos ise sosyal çevrenin performans üzerindeki 

etkisinin önemli olduğunu dile getirmektedir. Dolayısıyla kültürel ve kişisel davranışlar, 

icranın her türünde farklılıklar sergileyebilmektedir. Buna bağlı olarak yaş aralığı, 



208 

 

 

 

cinsiyeti ve düzenli ya da düzensiz bir biçimdeki grup şekli ile dinleyici/izleyici ya da 

dinleyiciler/izleyiciler, folklor ürünlerinin icrasına doğrudan etki edebilmektedir (Ben-

Amos, 1997, s. 75).  

 

Bu çerçevede çalışmanın bu bölümünde dinleyici/izleyicinin mersiye geleneğindeki 

yerine, etkisine ve geleneğe karşı takındığı yaklaşımına odaklanılmıştır. Alan 

çalışmasıyla gözlemlenen icralarda, dinleyici/izleyici kitlesinin doğrudan icraya, 

icracıya ve sözlü ya da yazılı olan metne etkide bulunduğu görülmüştür.  

 

2.3.1. Cinsiyeti ve Yaş Aralığı 

 

Dinyecilerin büyük çoğunluğu erkeklerden oluşmaktadır. Ancak kadınların katılımının 

da azımsanmayacak seviyede olduğu söylenebilir. Nitekim geleneğin dinî temelli 

olması ve bölgenin geleneksel yapısı gibi nedenler bu durum üzerinde etkili 

olabilmektedir. Bununla birlikte meddahların ekseriyetle erkeklerden oluşması erkek 

katılımcıların fazlalılığı hususundaki en önemli konudur. Öyle ki muhtelif hadislere 

dayandırılarak kadın sesinin haram olduğu fikri nedeniyle kadınlar, erkek 

dinleyici/izleyicilere icra gerçekleştirememekteyken erkekler, başta “Bebek 

Buluşmaları” âyinlerinde olmak üzere doğrudan ya da bir oda veya perde vasıtasıyla 

ayrılmış bölümlerde oturmak suretiyle kadın dinleyici/izleyicilere hitap edebilmektedir.  

 

“Kadın sesi erkek meclisine haramdır. Gerek sesi duyulmaya. Veli erkek 

meddahlar, kadınlara meddahlık eyleyebiler” (KK-8).   

 

Tasua ve Aşura gibi cinsiyete dikkat edilmeden büyük katılımlara sahne olan günlerin 

dışında erkek ve kadın dinleyici/izleyicilerin doğrudan dâhil olduğu merasimler söz 

konusudur. Buradaki ayrım daha çok kadınlar için oluşturulmuştur. Nitekim erkekler 

hemen hemen her merasime dâhil olabilmektedir. Yukarıda da zikredilen “Bebek 

Buluşmaları” (Şir Haregan-ı Hüseyin) âyininin yanı sıra Kasım Otağı merasimlerine de 

ekseriyetle kadınların katılım sağladığı söylenebilir. Ancak önceki dönemlerde bu 

merasim için hazırlanan kız figürünün dahi erkeklerden seçildiğinin belirtilmesi 



209 

 

 

 

gerekmektedir ki bu durum kadınların katılım oranının giderek artan bir şekilde 

ilerlediğini göstermektedir.  

 

Çocukların performanslara katılımı daha çok kadınlara yüklenen bir görev gibi 

görülmektedir. Bu doğrultuda dinî anlatının temellendirdiği ölçüde katılımcının 

cinsiyetinin ve yaşının belirlenmesi hususu önem kazanmaktadır. Diğer bir deyişle dinî 

anlatıyı şekillendiren figürlerin cinsiyeti, uygulanacak olan pratiğin dinleyici/izleyici 

kitlesini de doğrudan etkileyebilmektedir. Örneğin desteye çıkıldığında en önde 

Ebulfazl’ı temsilen alem taşıyarak alemdarlık yapan gençler ve çocuklar 

görülebilmektedir. Buna mukabil Ali Asgar’ın bebek yaşta ölümü üzerine temsili 

beşiğinin yapılmasında da daha çok bebekleriyle birlikte kadınların katılım sağladığı 

görülmektedir. Aslında dinî anlatıyı şekillendiren kadın şahsiyetlerin varlığı, kadınların 

katılımını belirleyen en önemli ölçüdür. Dolayısıyla performanslara dinleyici/izleyici 

rolüyle katılımın sağlanmasında cinsiyet ayrımı bulunmamakla birlikte geleneğin 

çizdiği sınırlar dâhilinde bu oranın arttığı ya da azaldığı durumlar söz konusu 

olabilmektedir.  

 

Dinleyici/izleyicilerin yaş aralığına yönelik istatistik bir veri sunmak oldukça zordur. 

Ancak yaş aralığının başlangıcını bebeklik dönemiyle başlatmak mümkündür. 

Dolayısıyla bebeklikten en üst yaş sınırına kadar bir katılım mevcuttur. Özellikle son 

nefesini verecek olan yaşlı insanların bu merasimlere katılımı son derece önemli 

görülmektedir ki ölüm sonrası rahat bir geçişin yaşanması ve şefaat olunacağı düşüncesi 

ağır basmaktadır.    

 

2.3.2. Eğitim Durumu ve Statüsü 

 

Dinleyici/izleyicilerin eğitim durumlarının, hiç okula gitmeyenden doktora düzeyine 

kadar bir aralıkta olduğu söylenebilir. Ancak gittikçe seküler bir yapı kazanan İranlı 

gençlerin katılım oranının da azalmaya başlaması, eğitim durumunu da doğrudan 

etkilemektedir. Bu noktada eğitim durumunun alt sınıflardan üst sınıflara, doğru 

ortantıda çoktan aza bir seyirde ilerlediği söylenebilir.   

 



210 

 

 

 

Statü olarak özellikle de devletin üst düzeyinde görevli olan kişilerin, müesses nizamın 

desteklediği merasimlere katılımı en üst seviyeden olmaktadır. Ancak farklı iş 

kollarında çalışan dinleyici/izleyicilerin katılımı, çalıştığı mesleğe ve mesleğini şehirde 

ya da köyde ifa etmesine göre değişkenlik gösterebilmektedir. Örneğin özel sektörde 

çalışan katılımcıların özellikle de alışveriş temelli ticari mal satışında bulunması ve 

bunun şehirde gerçekleşmesi durumunda katılım yine en üst düzeyde olmaktadır ki 

ticaretini doğrudan etkileyebilmektedir. Zencan özelinde elektronik alet satan muhtelif 

dükkânların Muharrem ayı itibarıyla yası temsilen siyah gömlekler ile mersiye CD’leri 

ya da USB’lere aktarılmak suretiyle mersiye satışları gerçekleştirdiği ve hoparlörler 

vasıtasıyla gün bitimine değin mersiye örneklerini seslendirdiği görülmüştür.  

 

2.3.3. Geleneğe Yaklaşımı 

 

Kerbela Hadisesi ile temellendirilen dinî anlatının ve anlatıya kaynaklık eden 

karakterlerin gerek nesir ve şiir diliyle gerekse de tiyatral performansla 

tekrarlanmasında ve canlandırılmasında mersiye geleneğinin rolünün öneme haiz 

olduğu açıktır. Söz konusu trajedi sonrasında anlatıyı sürdüren meddahlar ile anlatının 

ve buna bağlı âyinlerinin yayılmasını ve nesilden nesile aktarılmasını sağlamada önemli 

bir görevi yerini getiren dinleyici/izleyiciler, tarihsel süreklilikteki yerini koruyarak 

günümüze kadar bu işlevini yerini getirmiştir.  

 

Bu çerçevede dinleyici/izleyicilerin geleneğe yaklaşımını şekillendiren ilk hususun dinî 

yapıdan ileri geldiği söylenebilir. İslam’ın Şii mezhebinin İsnaaşariye çatısı altında aynı 

dine ve fırkaya bağlı olunması, katılımın manevi bir görev olarak görülmesine neden 

olmaktadır. Böylece ülke genelinde ve İran Türkleri özelinde düzenlenen merasimlere, 

halkbiliminin efsane, halk hikâyesi vd. sözlü ürünleri gibi sınırlı olmayan büyük 

katımların gerçekleştiği görülmektedir. Bu konuya geleneğin tanıtıldığı başlıklarda ve 

icra ortamlarında etraflıca ele alındığından burada yalnızca yaklaşımı yansıtmak 

amacıyla değinilmiştir.  

 



211 

 

 

 

Dinî yapıya bağlı olarak söz konuşumu yaklaşımı belirleyen ikincil faktör, 

dinleyici/izleyicilerin yaş grupları üzerinden ortaya konulabilmektedir. Mersiye 

geleneğine bağlı her türlü icranın katılımında bir yaş aralığı gözetilmektedir. Öyle ki 

bebek buluşmaları olan Şir Haregan merasiminden zincirzenlik ile zincir vurulan 

törenlere değin en gencinden en yaşlısına bir katılım söz konusudur. Yaş gruplarının bu 

denli geniş aralıkta olmasının ana sebebi ise yine anlatının ana karakterlerinde 

çocukların yer almasından ileri geldiğini söylemek yanlış olmayacaktır. Örneğin çocuk 

yaşta şehit olan Hz. Kasım ile 20’li yaşlarında şehit olan Hz. Abbas’ın merasimlerle 

anılan icralarında çocukların sıklıkla bulunduğu görülmektedir. Dolayısıyla farklı kültür 

çevrelerinde yetişmiş genç nesil ile yaşlı neslin ayrım yapmaksızın icralarda hazır 

bulunduğu söylenebilir.  

 

Kitle psikolojisi zemininde değerlendirilebilecek bir başka husus ise 

dinleyici/izleyicinin icracıya yaklaşımıdır. Gustave Le Bon, dinî duygunun ağırlıkta 

olduğu bir kitlede anlatıcıya normalden daha fazla bir bağ beslenildiğini aktarmıştır. Bu 

bağın mevcudiyetinin; çekinme, düşünceleri sorgusuz kabullenme ve inanma gibi 

davranışlarından anlaşılabileceğini belirtmektedir (1997, s. 66). Mersiyenin icracıları 

olan meddahların ve dinleyici/izleyicilerin görüşlerinden hareketle söz konusu 

davranışların gelenek içinde var olduğu görülmektedir. Bu durum, icracı açısından 

popülerliğini arttırmak adına kullanılan bir araç olmaktayken dinleyici/izleyici 

yönünden kendinden geçme hâlinin meydana gelişini tetiklemektedir. Mersiyelerin 

gerek ses sitemleriyle gerekse de doğal ses yoluyla coşkun bir şekilde okunduğu 

zamanlarda daha çok ortaya çıkan bu hâl, yüksek seste ağlama ve sineye daha fazla 

vurulmasıyla kendisini tekrarlatmaktadır. 

 

2.3.4. İcraya ve İcracıya Etkisi 

 

Zencan’da gerçekleştirilen mersiye geleneği derlemelerinde törenler sırasında 

gözlemlendiği üzere dinleyici/izleyicilerin icraya ve icracıya çeşitli yönlerden etkide 

bulunduğu durumlar görülmüştür.  

 



212 

 

 

 

Kolektif şuuru yansıtması yönüyle heyetler vasıtasıyla grup kimliğinin oluşturulması bu 

etkinin en önemli aşamalarındandır. Oluşturularak üye toplayan ve diğer gruplarla 

birleşebilen yapısıyla dinî heyetler, düzenli toplantılar vasıtasıyla bir dizi kararlar 

almaktadır. Bu kararlar arasında; katılımın hangi mekân özelinde sağlanacağı, 

yardımların kimler tarafından toplanacağı, tören öncesi çay ve gül suyu ikramlarının 

kimler eliyle yapılacağı ve açık alanlarda alem taşıyıcılarının kimler olacağı gibi icrayı 

doğrudan etkileyen hususlar bulunmaktadır. Böylece dinleyici/izleyiciler üzerinden 

yapılan görev dağılımlarıyla icranın kesintisiz bir şekilde sürdürülmesi 

hedeflenmektedir. 

 

Halka açık belirli meydanlarda kurulan mevkibler, bu etkinin diğer bir yönünü 

oluşturmaktadır. Mevkibler, merasim sırasında hayır dağıtmak üzere ya da nezirde 

bulunan kişilerin dualarının manevi açıdan zirveye ulaşıldığı düşünülen bu günlerde 

kabul olması nedeniyle adak mahiyetinin de çeşitli yiyecek ve içeceklerin ikram 

edilmesi için kurulan platformlardır. Bir yolun, caddenin veya sokağın herhangi bir 

kısmına stant şeklinde kurulabilmektedir. İkram olarak bölgeye ve ülkeye özgü yemek 

ve içeceklerden; abguşt (et çorbası), kebap, helva ve çeşitli şerbetlerin dağıtıldığı 

mevkiblerde görev alacak kişiler dinleyici/izleyiciler arasından belirlenmektedir.  

 

Özellikle mescitlerde yapılan merasimlerde, başlangıcından bitişine kadar büyük oranda 

töreni yönetenler icracılar olsa da dinleyici/izleyiciler arasında okunan mersiyenin 

türüne göre ara tekrarları yaptıran ve sinezenlik biçimini belirleyen kişiler de 

bulunmaktadır. Bu kişi ya da kişiler, icra sırasında meddahın en yakınında 

konumlanırlar. Mersiyenin anlatıya dayalı hüzünlü kısmında meddahın kendisinden 

geçerek yüksek bir ses perdesiyle okuduğu mersiyelere dinleyici/izleyicileri ritme göre 

sineye tekli, ikili ve üçlü vurma biçimlerinde yönlendirirler. Bunun yanı sıra yoğun bir 

tempoda icrasını gerçekleştiren meddahın aralarda dinlenebilmesi ve sonraki bölüme 

hazırlanabilmesi için Ya Hüseyin! Ya Zeyneb! gibi ara tekrarlara başvurarak ya da son 

okunan beyiti tekrarlayarak hep bir ağızla okunmasını sağlarlar.  

 



213 

 

 

 

Bununla birlikte icranın doğrudan bölünmesi ya da itiraz üzere bir müdahalede 

bulunulması gibi durumlar söz konusu olmamakla birlikte dolaylı olarak icranın 

yönlendirildiği zamanlar olabilmektedir. Hem icraya hem de icracıya etki etmesi 

yönüyle merasimlere hastalıkları için şifa bulmak üzere katılan dinleyici/izleyiciler, bir 

çocuksa meddahın kucağına verilmek suretiyle yetişkinse yanına oturtularak okunan 

mersiyenin konusunu ve icracının davranış biçimini değiştirmesiyle doğrudan 

etkilemektedir. Fazlaca örneği bulunan söz konusu durumlarda daha çok rovze 

okumalarına yönelen meddah, icrasına ayrıca tüm dinleyici/izleyicilerin de dâhil olduğu 

dua bölümünü katmaktadır. Meddahın davranış biçimi ise yanında bulunan katılımcının 

hastalığının ağır olması durumunda genellikle ayakta sergilenen performansın oturma 

pozisyonunda gerçekleşmesine neden olmaktadır. Dolayısıyla da hem meddah hem de 

dinleyici/izleyiciler için icra performansının büyük bir kısmını oluşturan sinezenliğin 

yapılmamasına sebebiyet vermektedir.  

 

2.4. METİN ÖRNEKLERİ VE BİÇİM ÖZELLİKLERİ 

 

Mersiye metinleri, yazarları olan meddahlar ya da şairleri tarafından yayımlanmak 

suretiyle kitaplaştırılmaktadır.73 Böylece meclislere iştirak eden katılımcıların bunları 

okuyarak icra sırasında meddaha eşlik etmek üzere hazırlıklı gelmeleri sağlanmaktadır. 

Nitekim rahat taşınması ve elde bulundurulması için genellikle küçük el kitapçıkları 

boyutlarında bastırılmaktadır.  

 

Söz konusu metinler aynı zamanda geleneğin yazılı ürünlerde nasıl olduğu ya da 

oluştuğu ve hangi biçimlerde yazıldığını göstermesi açısından da öneme sahiptir. 

Bölgede yapılan derleme sırasında gerek meddahlardan gerekse de muhtelif kitap ya da 

elektronik eşya satıcılarından temin etme fırsatı bulunan birçok kitaptan mersiye 

örnekleri incelenmiştir. Ele alınan kitaplar şu şekildedir:  

 

                                                 
73 Kitaplara, basılmış olan yayın evi üzerinden ulaşılabilmekle beraber Zencan özelinde sahibi Hüseyin 

Rızai’nin olduğu Süheyl Stüdyo adlı dükkândan da erişilebilmektedir. Söz konusu mekân Devrim’den bu 

yana açık olmasından hareketle bölgedeki mersiye külliyatını muhafaza etmesi ve satışta bulunmasıyla 

ünlüdür. 



214 

 

 

 

Nasır Mehdizade’nin Perestuha-yı Kerbela eserinden 190 mersiye (2004); Cevad 

Resuli’nin Gizli Gönül eserinden 113 mersiye (2006); Gulam Rıza Eyniferd’in 

Zeynebiye’nin Feryadı eserinden 69 mersiye (t.y) ve Zeynebiye’nin Bayrağı eserinden 

87 mersiye (2014); Mehdi Meleki’nin Mehdi’nin Yadigârı: Mecmua-yı Eşar Mezhebi 

adlı eserinden 121 mersiye (2017); Veliyullah Kelami’nin Saye Neşin Herem eserinden 

167 mersiye (2018); Sara Azizi’nin Hüseyni Armağanı: Dinî Şiirler Koleksiyonu 

eserinden 89 mersiye (2018) ve Murtaza Necefi’nin Novhe-yi Nevayi eserinden 130 

mersiye (2018).  

 

Söz konusu eserlerin dışında İsrafil Muhammedi’nin herhangi bir yerde yayımlanmamış 

Ali Asgar Novhesi ile Hz. Kasım adlı iki mersiyesi de incelemeye dâhil edilerek 

toplamda sekiz meddahtan mersiye örnekleri incelenmiştir.  

 

Mersiye alt türlerini oluşturan novhe, rovze, recez, rubab (rubai) ve ohşama türlerindeki 

örnekler arasında geneli itibarıyla Türkçe ve Farsça mersiye örneklerinin karma bir 

şekilde verildiği görülmüştür. Bununla birlikte kitabında yalnızca Türkçe mersiye 

bulunan meddah ve şairler de bulunmaktadır. Meddah Veliyullah Kelami’nin Türkçe 

Divanı, Meddah Gulam Rıza Eyniferd’in kitapları ve İsrafil Muhammedi’nin 

mersiyeleri buna örnek olarak gösterilebilir.  

 

İncelenen kitaplarda, mersiyelerin başlıklandırılması hususunda ekseriyetle şiirlerin ilk 

satırındaki ifadenin tamamı ya da bir veya birkaç kelimesinin kullanıldığı 

görülmektedir. Bu durum büyük oranda dinî şahsiyetlerin konu edinildiği mersiyelerde, 

bir kitap içinde aynı başlıkta birden fazla şiirin meydana gelişine sebep olmaktadır. 

Mersiyelerin muhtelif başlıklandırmalarla verilmesinin yanı sıra “ohşama, rubab (rubai) 

novhe, zeban-ı hâl (dilimden)”, ön başlıkları kullanılarak devamının oluşturulduğu 

durumlar da gözlemlenmiştir ki bu durumun daha çok Türkçe mersiyeler için geçerli 

olduğu söylenebilir. Örneğin kadın meddahlardan Sara Azizi’nin “Armağan-ı Hüseyin” 

adlı eserindeki 89 mersiye şiirinden “Dilimden Hz. Ali (Zeban-ı Hâl Hz. Ali) örneği 

gibi 13’ü bu başlıklarla oluşturulmuş Türkçe mersiyelerdir (bk. 2018).  

 



215 

 

 

 

Devrim sonrasında İran Azerbaycan’ı şiirinin üç kolda gelişim gösterdiğini ileri süren 

Ali Rıza Miyanalı, bunları: Devrim’den beslenen coşkun, vatanperver şiirler; Aruz ve 

hece kalıbı arasında bir kalıp kullanılarak yazılan şiirler; Ferdî üslupta gelişen şiirler 

olarak sıralamıştır (Miyanalı, 1997, s. 6). İran’da üretilen mersiyeleri, Türk Edebiyatı ve 

Türk-İslam Edebiyatı çerçevesinde ele almak mümkündür. Nitekim Dîvân Edebiyatı ve 

Türk Halk Edebiyatı’nda olduğu gibi Azerbaycan Edebiyatı’nda da Kerbela mersiyeleri, 

klasik şiir tarzıyla birlikte Halk Edebiyatı’nın özellikleriyle ifade edilebilen ayrı bir alan 

olarak belirmektedir (Kurt, 2022, s. 18). 

 

İncelenen mersiye örneklerine bakıldığında şiirlerin ağırlıklı olarak aruz ölçüsüyle 

yazıldığı görülmektedir. Ancak bu kalıpta yazılan şiirlerin genel itibarıyla kusurlu 

olduğu görülmektedir. Bununla beraber Türkçe şiirlerde hece ölçüsüne de sıklıkla yer 

verilebilmektedir. Hece ölçüsünde yazılan mersiye örneklerinin 7’li, 8’li, 11’li ve Türk 

Edebiyatı’nda fazla kullanıma sahip olmayan 9’lu, 10’lu, 12’li, 14’lü ve 16’lı 

ölçülerinin bulunduğu söylenilebilir. Aruzla yazılan mersiyelerin birçoğunda bir kalıba 

oturtulabilmesi için aruz kusurlarının fazlaca kullanıldığı görülmektedir. Bununla 

birlikte herhangi bir kalıba uyarlanamayan mersiyeler de bulunmaktadır.  

 

Bu yönüyle Halk Edebiyatı’ndaki hece ile yazılan ağıt örnekleri ve daha çok Divan 

Edebiyatı’yla bir tür olarak işlenmeye başlayan aruz vezinli mersiye örnekleriyle 

örtüşmektedir. Nitekim Halk Edebiyatı’nda yer alan ağıtlar nazım birimi olarak dörtlük 

özelliği gösterirken Divan Edebiyatı’nda yer alan mersiyelerde nazım birimi ağırlıklı 

olarak beyit ve bent şeklindedir. İran Türkleri özelinde ele alınan mersiye örneklerinde 

de nazım birimi olarak bent, beyit ve dörtlük kullanımına başvurulduğu görülmektedir. 

Bazı mersiyelerde dizeler ikili, üçlü, dörtlü, beşli, altılı ve yedili şekilde düzenli olarak 

gitmekteyken bazılarında ise karışık bir düzen seyredebilmektedir. Mensur olarak 

yazılan recez türü ve şebih metinleri haricinde mersiye örneklerinin büyük bir bölümü 

manzum olarak yazılmaktadır. Ancak icra sırasında metinden bağımsız olarak mensur 

bölümler eklenebilmektedir. Bu zeminde aynı zamanda icranın başlangıcını oluşturmak 

üzere giriş ya da nakarat mahiyetinde çoğunlukla beyitle veya bentlerle başlanmaktadır.  

 



216 

 

 

 

Mersiye örneklerinde nazım biçimi olarak gazel, rubai, terkib-i bend, terci-i bend, 

methiye ve dua bölümlerinden hareketle kaside, mesnevi ve murabba nazım şekillerinin 

kullanıldığı görülmektedir. Bununla birlikte tekrar eden kelimelere sıkça 

başvurulmakta, kafiye, redif, aliterasyon ve asonanslar ile şiirde ahenk unsurlarına 

dikkat edilmektedir. Dolayısıyla ölüm konusu yönüyle ortaklık gösteren ağıt ve 

mersiyenin, nazım ve ölçü birimi olarak ayrıştığını söylemek yanlış olmayacaktır.  

 

Konunun daha iyi anlaşılabilmesi adına bazı mersiye metinlerine yer verilmesi yerinde 

olacaktır. Aşağıda verilen örnekler, çalışmayı genişletmemek ve tekrara düşmemek 

adına nicel ve nitel bilginin ortaya konulabilmesi için Zencan meddah ve şairlerine ait 

15 mersiye örneğiyle sınırlandırılmıştır. 

 

Ali Asgar Novhesi 

 

Del aşmayan danışmayan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Rubab’ı etme bağrı kan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin (düşünceni) başdan at.  

 

Gül üste bülbül ağlasa ağlıyar bağlar, (ağlıyar bağlar), 

Sen ağlayan zaman Ali illerim ağlar, (illerim ağlar), 

Bacun Rukiye ehlin-i sinesin dağlar, (sinesin dağlar). 

 

Ürek sözünü beyan eder, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Delün çeküb dudakıva, çok figan etme, (çok figan etme), 

Bele nefes nefes virüb, hevesden gitme, (hevesden gitme), 

Ali bu hasta canuyı, beyle incitme, (beyle incitme). 

 

Ürekde kalmadı tevan (güç), Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Mene bahıb gözel balam, el ayak çalma, (el ayak çalma), 

Tevan yuhumdı sineme çoh şerer (ateş, kıvılcım) salma, (çok şerer salma), 

Hecaletem (utanırım) seven sevdun fikrine kalma, (fikrine kalma). 

 

Nice andım gamın nehan (gizli), Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay),  

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Yoh indi düşlerimde seved, Ekber’in canı, (Ekber’in canı), 

Çekende dırnağın ahir, sinemin kanı, (sinemin kanı), 

Görende Zeyneb ağlayar, bu kazayanı, (bu kazayanı). 

 



217 

 

 

 

Edürsen âşkımı revan (rahat, büyüten), Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Bağışla bağlasam elin, ey Ali Asgar, (ey Ali Asgar), 

Ben isterim sen olmayan, gül kimin perper (solmak), (gül kimin perper), 

Telesime (tılsım) kundakın ola, lale tek ahmer (kırmızı), (lale tek ahmer). 

 

Azizim etme çoh figan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Gerek cihanı yandıram, şule-yi aha, (şule-yi aha), 

Diyem balam duçar alub (yakalandı), derd-i cankaha74, (derd-i cankaha), 

Revadı od dutub yana, tifl-i şeş maha75, (tifl-i şeş maha). 

 

Görünmeyübdi hiç zaman, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Sakine su sırağını, aldı sakkadan, (aldı sakkadan), 

Emunda (amca) ezan ceng alub, pur Zehra’dan, (pur Zehra’dan), 

Çetin olub su almakı, kum-ı a’dadan, (kum-ı a’dadan). 

 

Ümidin etdiler talan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Asıb hezan yeli emun, gül kimin soldı, (gül kimin soldı), 

Bu çölde bir içim su, vay, çoh geran oldı, (çoh geran oldı), 

Su isteme su kıymeti, bir uzun koldı, (bir uzun koldı). 

 

Gözü ört suva yohum geman, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Eger çi virmişem seni, sineme ‘adet, (sineme ‘adet), 

Budur hedef-i sefatapa, ravzaye cennet, (ravzaye cennet), 

Ala kucaka Fatıma, sen olan rahat, (sen olan rahat). 

 

Kenezim (hizmetçi) odur anan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Durubla indi sef be sef leşker a’da, (leşker a’da), 

Kiçik gazele gör nece, dam olub berpa (ayağa kalkmak), (dam olub berpa), 

Kimin dutupdı Hermele, ah u vaveyla, (ah u vaveyla). 

 

Elinde tiriylen keman, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Atan Hüseyin seni elan, seslener dade (yüksek sesle), (seslener dade), 

Özüne tir-i düşmane eyle amade, (eyle amade), 

Gözel balam bu çölde get can ver azade, (can ver azade). 

 

 

                                                 
74 Canı alan derd. 
75 Altı aylık çocuk. 



218 

 

 

 

Bu fani dünyadur yalan, Asgar’ım lay lay, (Asgar’ım lay lay), 

Asgar can rahat yat, sofkerin başdan at. 

 

Oğul gerek verem bu gün, men seni kurban, (men seni kurban), 

Şehadetün ver mene rütbey-i şayan, (rütbey-i şayan), 

Ne eyleyem bu çölde çün, tek kalıb sultan, (tek kalıb sultan) (KK-11). 

 

“Ali Asgar Novhesi” mersiyenin üçlü dize ve ikili nakaratlar düzeninde gittiği 

görülmektedir. Dizeler arasındaki hece sayılarında farklılıklar gözlemlenmektedir. İlk 

iki dize tekrarlar hariç 13 heceden oluşmaktayken üçüncü dize 12 hece sayısına sahiptir. 

Bununla beraber nakaratların ikinci dizesi haricinde tüm dizelerin açık heceyle 

başlaması, şairin eserini şuurlu bir şekilde kaleme aldığının göstergisidir. Aruz 

kalıbında yazıldığı düşünülen mersiyeyi genel olarak bir kalıba oturtmak zordur. 

Dolayısıyla kusurlu olduğu söylenebilir. Düzenli bir aruz kalıbının belirlenememesinin 

nedeni, şairin özgürce söyleme tarzından hareketle bazı dizeleri birbirinden farklı kılan 

imale, ulama ve zihaf kusurlarına başvurmasıdır. 

 

Hz. Kasım 

 

Menim âşık sene âşkım ayandı, 

Belalı bülbüle güller de yandı. 

Gevahim (şahidim) deldeki sözü payandı (sondu), 

Penah (sığınak) ol murg-ı bi-bünyade (temelsiz) gel gel. 

 

Katıştım ey ‘amu eshab-ı âşka, 

Kadem koysan eger mehrab-ı âşka. 

İsterim nur-ı âlemtab-ı (dünyayı aydınlatan) âşka, 

Olar Kasım sene seccade76 gel gel. 

 

Ürek birsen Kasım ferzane (âlim,bilge) ister, 

Vucudum şem’ olub pervane ister. 

Yolunda olmakı merdane (yiğitlik) ister, 

Dayanma seyyidi feryade gel gel. 

 

Ali Ekber kanın düşmandan aldım, 

Üç oğlun bir özün topraka çaldım. 

Atandan ezrak-ı şeytanı saldım, 

Ölem baş egmerem beydade gel gel. 

 

                                                 
76 Secde etmek anlamı olabildiği gibi Ali b. Hüseyin Zeynelâbidîn veya Ali b. Abdullah b. Abbas için 

kullanılan isim. 



219 

 

 

 

Gubar (toz) alud (karışmış) olub cengin fezası (alanı, sahası), 

Çıhubdur arşa düşmanlar cefası. 

Yetiş feryadıma Ekber atası, 

Ali’nin yoldaşın sal yâde gel gel. 

 

Başım üste şakı düşman durubdı, 

Gözüm görmür dahı kan doldurubdı. 

Meni sid etmege (öldürmeye) bir dam korubdı, 

İster ahu-yu tek seyyade (avcıya) gel gel. 

 

Bilundur düşmane taam (yeme işi) nikârin (kavga, kin) 

Emucan gızıyla çek zülfikarin. 

Güni günden ola artık vekarin (sabrın), 

Yarat mahşer-i sef edade77 gel gel. 

 

Sinem ey ba vefa ohdan gel aşdı, 

Meni delden salan çoh indi daşdı. 

Çatub baş başa gülzar oldu daşdı, 

Gele müşkil yaram tadade (sayı, sayım, saymaya) gel gel. 

 

Deyub at dırnakı hard (sert, katı) oldı sağar (açık,belli), 

Yetimem teşne leb (susamış dudak) yoh yar u yaver (destekçi). 

Kanım sarıb eder toprakı aher, 

Aman virme amu cellada gel gel. 

 

Gelub ger başımı alsan diz üste, 

Olubdur peykerim (çehrem) ez hem güsiste (kopmuş, kırılmış). 

Bir acca dinceler (dinlenmek) bu can haste, 

Gedipdur berg-i ömrüm (ömür yaprağım) yâde gel gel. 

 

Uzahdan eylerem arz-u iradat, 

Şirindur gamıma şehid şehadet. 

Meni derk eyle ey merg-i sa’det (ölüm mutluluğu), 

Bu ahir lahzede amade gel gel (KK-11). 

 

İsrafil Muhammedi’nin “Hz. Kasım” mersiyesi 11’li hece ölçüsüyle yazılmıştır.  

 

Kim Sen Ne Sen  

 

Ey gönül söyle mene men ta bilüm kim sen ne sen, 

Gelmusen hardan azizim ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Hansı bağun hansı gülizarun gel zibasısen (süsüsün, güzelliğisin), 

Vir nişanun sen mene men ta bilüm kim sen ne sen. 

 

                                                 
77 Çok sayıda, sayılar.  



220 

 

 

 

Damun dolmuş gelilen mest idub atarun meni, 

Hansu gülşenin gelursen ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Gözlerun ahuya benzer hem kemane kaşlarun, 

Sen gelursen hansı destden ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Bir bahışda, sayd edipsen kalbimin ahusını, 

Damuye oldum giriftar (tutuldum, esir oldum) ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Min Yusef tek gözel-i hatt-ı kelamun olmasun, 

Hem Zelihalar kenizun (esirin) ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Leyli ziba-yı (gecenin güzelliği) men, âşkunan(ı) hayran olmuşam, 

Olmuşam mecnun kimi men ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Nedur a’let (sebebi, vasıtayı) ki nemayan (çoğalan, artan) itmusen gizeldusen, 

Sen yüzün menden azizim, ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Sen bilursen gözlerim çohdandı gözler gözlerim, 

İntizarda (bekleyişte) kalmışam men, ta bilüm kim sen ne sen. 

 

Nemaya (artma, büyüme) yohdı saadet hem liyakat (layıklık) sende hiç, 

Yazma gel cana görem men ta bilüm kim sen ne sen (Mehdizade, 2004, s. 370-

371). 

 

Mehdizade’nin kaleme aldığı “Kimsen Nesen” mersiyesi, aruzun  

Fâ’ilâtün/fâ’ilâtün/fâ’ilâtün/fâ’ilün kalıbıyla yazılmıştır.  

 

Mevla Ali78 

 

Mecnun oldum çöllere, düşdüm senün âşkunda, 

Hem car (aynı yerden su içen) oldum dillere, düşdüm senün âşkunda, 

Neylüm men neylüm men, âşıkı olmuşam bari (bir defa, hiç olmazsa), 

Âşık odunda gör nece, men yanmışam bari. 

 

Dilimün ezberisen, dinimün rehberisen, 

Şialerün bil güzel, hemişe serverisen (daima reisi, liderisin), 

Tac-ı serim (başımın tacı), bal u perim, şevk-i pervazimsen (uçma arzumsun), 

Hem sazıma avazıma, uc-u (en zirve) ferazimsen (yokuşumsun). 

Neylüm men neylüm men, âşıkı olmuşam bari, 

Âşık odunda gör nece, men yanmışam bari. 

 

Peyamber âlem şehri, şehrinün sensen deri, 

Olubsan caneşini (yerine geçen), hem kızınun hemseri (eşi),  

Güzellikde hiç olduz, gelib aka ay olmaz, 

                                                 
78 Buradaki mevla kelimesinin anlamı, Hz. Peygamber’in Gadir-i Hum’da Hz. Ali için kullandığı ifade 

edilen dost anlamına gelmektedir. 



221 

 

 

 

Bütün âlem arası, hiç kim sene tay (denk) olmaz. 

Neylüm men neylüm men, âşıkı olmuşam bari, 

Âşık odunda gör nece, men yanmışam bari (Mehdizade, 2004, s. 91-92). 

 

Mehdizadeni’nin “Mevla Ali” adlı mersiyesi hecenin 14’lü kalıbıyla yazılmıştır. 

 

Erbain-i İmam Hüseyn 

 

Şamı’dan gelmişem kardaş, 

Zülfim ağ gelmişem kardaş, 

Ta olam şeş guşe (altı köşe) kabre, 

Ol zevvarun-ı79 ay kardaş. 

Vay Hüseyn’im, can Hüseyn’im, 

Men sene kurban Hüseyn’im. 

 

Ayakların baş açukam, 

Çoh yol gelib men yorkunam, 

Hüseyn Hüseyn vay dilimde, 

Kardaşi ölen baciyam. 

Vay Hüseyn’im, can Hüseyn’im, 

Men sene kurban Hüseyn’im. 

 

Ohşamaka koymadılar, 

Maktele geldim virdiler, 

Cismün aryan yerde kaldı, 

Anam ohşar seni ağlar. 

Vay Hüseyn’im, can Hüseyn’im, 

Men sene kurban Hüseyn’im. 

 

Anamın yadigârını, 

Tiktigi köyneği hanı, 

Gördüm maktelde aryansan, 

Bileydim soyublar onı. 

Vay Hüseyn’im, can Hüseyn’im, 

Men sene kurban Hüseyn’im. 

 

Ne diyem Leyla’dan sene, 

Gelüb oğul görüşine, 

Ondan kalıb sümük deri, 

Gelüb Ekber otakına. 

Vay Hüseyn’im, can Hüseyn’im, 

Men sene kurban Hüseyn’im (Mehdizade, 2004, s. 362-364). 

 

Erbain-i İmam Hüseyn mersiyesinin 8’li hece ölçüsüyle yazıldığı görülmektedir.  

 

                                                 
79 Kutsal mekânları, türbeleri ziyaret etme. 



222 

 

 

 

Novhe Garet Hayyam  

 

Heymeler od dutub yandı kardaş, 

Zeyneb’un kalbi odlandı kardaş, 

Zeyneb’un düşdü kardaş belaye, 

   Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Gel bacun kalbi bir parça kandı, 

Düşman od vürdi ahyama (çadırlar) yandı, 

İndi gel dade (sesime) kardaş amandı, 

   Gel bacun gör ne geryandı (ağladı) kardaş. 

 

Heymeler yandı gel sen heraye, 

Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Şa’lever (alevler) oldı od heyme (çadır) yandı, 

Zeyneb’un hâli kardaş yamandı, 

Heymeler garet (yağma) oldı talandı, 

   Zeyneb’un kalbi gel kandı kardaş. 

 

Heymeler yandı gel sen heraye, 

Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Gel Hüseyin can çıhub arşe ahım, 

Herdaca kızlar olmuş sepahım (askerim), 

Gönder Abbas’ı yohdı penahım (koruyucum, sığınağım), 

   Kalb-i Zeyneb perişandı kardaş. 

 

Nehrin üste yatub teşne sakka, 

Heymegeha dolub yekser a’da (din düşmanları), 

Hâli pozkundı gamlarda Zehra, 

   Gel eman indi nalandı kardaş. 

 

Heymeler yandı gel sen heraye, 

Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Gör ne mazlum olub al Heyder, 

Kızlarun çöllere kaçdı yekser (baştan başa), 

Nicesi gel kimi oldı perper (yaprak, kuş, uçmak), 

   Gel Rukiye ürek kandı kardaş. 

 

Hardasan eyme onurım gel, 

Ey menim ceddime benzerim gel, 

Yatma yorkun menim Ekber’im gel, 

   Neyleyum kane galtandı kardaş. 

 

Al Haşem-i80 batub kane kardaş, 

Ağlurı bu game indi dağ daş, 

Var yeri ağlayam mende kan yaş, 

   Heymede gör ne tufandı kardaş. 

                                                 
80 Benî Hâşim. 



223 

 

 

 

 

Heymeler yandı gel sen heraye, 

Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Eyledi Sa’din oğlu cesaret, 

Yüz koyub heymegahe cema’at, 

Düşman din idub katl u garet (yağma), 

   Heymeler gör ne sözendi kardaş. 

 

Heymeler yandı gel sen heraye, 

Heymeler yandı gel sen heraye. 

 

Ey Hüseyin ey şehinşah huban (krallar kralı), 

Din İslam’e virdun susuz can, 

Mehdi Zeyneb sözün etti elan, 

   Zeyneb’un derdi penhandı (gizli, saklı) kardaş (Meleki, s. 2017, s. 408-410). 

 

Meleki’nin “Novhe Garet Hayyam” mersiyesi, aruzun 10’lu Müstef’ilâtün 

/müstef’ilâtün kalıbında yazılmıştır. Bununla beraber Mef‘ûlü/fâ‘ilatün/fe‘ûlün kalıbına 

da uyabilmektedir ancak bunun için aruz kusurunu daha fazla kullanmak gerekmektedir. 

Dolayısıyla en az kusurlu kalıba Müstef’ilâtün kalıbında uymaktadır. Kalıba uydurmak 

için kullanılan imale ve ulama kusurları ilk dize örneğinde şöyledir: 

 

      Heymeler od dutub yandı kardaş 

Mevcut kalıbı:        —  .  —  —  .   —  —  .   — —    

Uyarlanan kalıbı:   —   —  .  — — —  —  .   — —   

 

Dilimden Yaralı (Zeban-ı Hâl Yaralı) 

 

Ses vir mene, can yaralı, 

Kalbim oldı, kan yaralı, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 

 

Zeyneb sene kurban Hüseyn, 

Ey şehid-i karan Hüseyn, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 

 

Can Zehra dindir meni, 

Dur nakye (deveye) mindir meni, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 



224 

 

 

 

 

Toprak üste yatma kardaş, 

Meni gözden atma kardaş, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 

 

Kan içinde yatma yalnuz, 

Sen oğulsuz men oğulsuz, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 

 

Zehra anam ağlar sensiz, 

Zeyben sine dağlar sensiz, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş. 

 

Oh üregün sokub kardaş, 

Gam belimi büküb kardaş, 

  Yaralı yaralı yaralı kardaş, 

  Düşerem senden aralı kardaş (Resuli, 2006, s. 265-266). 

 

Cevad Resuli’nin “Dilimden Yaralı” mersiyesinin hece ölçüsüyle yazıldığı söylenebilir. 

Nitekim dizelerindeki hece farklılıklarıyla 7’li (3+4), 8’li (4+4/5+3), 10’lu (5+5), 11’li 

(6+5) kalıplarında yazılmıştır.    

 

Hz. Hüseyn 

 

Dolıbdı kaniyle gözün, 

Beyan ele ürek sözün, 

Mene teselli ver özün, 

Meni kocatdun (yaşlandırdın) merame (niyetine) çatdun. 

 

Dilün fedası bir danış, 

Elim asası bir danış, 

Gözüm ziyası bir danış, 

Meni kocatdun merame çatdun. 

 

Bu çölde yaverim Ali, 

Dilimde ezberim Ali, 

Resul’e benzerim Ali, 

Meni kocatdun merame çatdun. 

 
Mene çetin bu gam geler, 

Cevan (genç) dağı gören biler, 

Men ağlaram kaşun güler, 

Meni kocatdun merame çatdun (Resuli, 2006, s. 160-161). 

 



225 

 

 

 

Hz. Hüseyn mersiyesinin hece ölçüsünün 8’li kalıblarında yazıldığı nakaratların ise 

10’lu hece ölçüsünde verildiği görülmektedir. 

 

Hz. Ebulfazl 

 

Meni derk ele aga, can verürem, 

Canımı dinime kurban verürem, 

Nehl-i İslame bugün kan verürem, 

 Rah-ı çare (çare yolu) azalub, 

 Başım ellerde kalub. 

 

Kalbimi lale kimi dağlamışam, 

Senün ehvalüne çoh ağlamışam, 

Men garibem sene del bağlamışam, 

Rah-ı çare azalub, 

 Başım ellerde kalub. 

 

Kızlara virme haber oldı neler, 

Bilse Zeyneb eli koynunda geler, 

Heymeye sen kıyıdın vakte büler, 

Rah-ı çare azalub, 

 Başım ellerde kalub. 

 

Meni düşman ele bir hâle salub, 

Güli ömrüm solub elan saralub, 

Men hele hiç, alemun yerde kalub, 

Rah-ı çare azalub, 

 Başım ellerde kalub (Resuli, 2006, s. 215-216). 

 

Resuli’nin “Hz. Ebulfazl” mersiyesi, nakaratlar (7’li hece) hariç hece ölçüsünün “7+4” 

ve “6+5” şekillerinde 11’li kalıbıyla yazılmıştır.  

 

Annenin Ayrılığında  

 

Menden sene selam ola ey mehriban (şefkatli) nene, 

  Oldum gam-ı ferakide (ayrılığında) men ba garikan (boğulan) nene.  

 

Ebr-i behar (bulut baharı) tek özüme gözyaşım yağur,  

  Müjganım ağlıyanda olur navedan (her yer su) nene. 

 

Sensen nemad (göstergesi, sembolü) a’tfe (bu ilgiye mazhar) u mehr-i bi-kârın81, 

  Canım feda bu haslete ey canfeşan (fedai) nene. 

 

                                                 
81 Benzersiz, tek, eşsiz. 



226 

 

 

 

Tumar82 zendegivi (can, hayat, yaşam) dest-i kaza u kader83 bugün, 

  Topraklar altda yatmusan ey haste can nene. 

 

Yâdımda vardı yatmazdun ta ki men yatam, 

  Men yatmamış ne yatmusan indi uyan nene. 

 

Gülşen ki bağbansız ola güller solar, 

  Sensiz saraldı güllerin ey bağban nene. 

 

Her gün dua-yı hayr eylerdun dalımca sen, 

  Dahı gelmur kulaka sesun hemzeban (aynı dilden) nene. 

 

Vakt-i nemaz olur görürem canemazivi,  

  Yol gözlürem ki başlayasan sen ezan nene. 

 

Ahşam ki gün batur saralur gün kimi özüm, 

  Zendane benzerü mene bu dudeman (aile) nene. 

 

Şirket eyledi rovze olan bezm-i mateme, 

  Her rovze meclisinde iderdi figan nene. 

 

Çoh mayalıydı hazreti Zehra ağlaya, 

  Seslerdi men kenizyum (esirim) ey kahraman nene. 

 

Zeynep dilice deyirdi onun novhelerin, 

  Aç yirde gözlerin mene bah ey cevan nene, 

 

Baht ulduzum senen ana can eyleme ‘adval (inat), 

  Sen olmasan karanlık olar haneman (evimiz, ailemiz) nene. 

 

Sinesun kolı o keske sensen sindirup kolun, 

  Az sinnide (yaşta) ki kaddin olubdı keman nene (Necefi, 2018, s. 103-105). 

 

Murtaza Necefi’nin “Annenin Ayrılığında” mersiyesinin aruz ölçüsüyle yazıldığı 

görülmekte ancak dizeler arasındaki hece sayılarındaki farklılıklar nedeniyle düzenli bir 

kalıba uymamaktadır. Bu nedenle aruz kusurları fazlasıyla mevcuttur. 

 

Hüseyniyeden Geçmek 

 

Men bir Hüseyniyem, Hüseyn’e göre yâd idün meni, 

Kabrün karanlığında gusseden azad idün meni. 

 

Bir ömr novhe deyüb, ağlamışam şah-ı muhaşere, 

Kara giyende, novh diyende hamuz (hepiniz) yâd idün meni. 

 

                                                 
82 Dürülmüş, yuvarlanmış. 
83 Kaza ve kaderin elinde. 



227 

 

 

 

Düşse yoluz hem heyetiler eger kabrim üstüne, 

Bir Fatiha tilavetiyle gelün şad idün meni. 

 

Bir de mehaliyedi duram ayak novhe başlıyam, 

Bir Ya Hüseyn deyüb bu lafzıyla imdad (yardım) idün meni.  

 

Kabrin ivinde çetin idi işim yohdu bir kesim, 

Yâd eyleyün iviz abad84, ivi abad edün meni (Necefi, 2018, s. 216). 

 

Murtaza Necefi’nin “Hüseyniyeden Geçmek” adlı mersiyesinin, 16’lı aruz kalıbında 

yazıldığı bununla beraber en az aruz kusuruna başvurularak 

Müfteilün/mefâ’ilün/müfteilün/mefâ’ilün kalıbına uydurulabildiği söylenebilir.  

 

Novhe 

 

Hüseyin kana boyandı, 

Zulm arşa dayandı. 

Kocaddı Kerbela meni, 

Hâlim size ayandı. 

 

Kannan aldı dest nemazın, 

Kıldı ahırin nemazın. 

Şükiynen huzur-u hakda, 

Eyledi raz u niyazın, 

   Hüseyin kana boyandı, 

   Zulm arşa dayandı. 

 

Ey ehl-i Medine, 

Ağlayın garib Hüseyin’e, 

Doğradılar peykerini (çehreni), 

Olmadı kömek (yardım) şah dine. 

  Hüseyin kana boyandı, 

  Zulm arşa dayandı. 

 

Öldürmege telesdiler (acele ettiler), 

Başını daldan kesdiler, 

At çapdılar sinesinde,  

Gül peykerini ezdiler. 

  Hüseyin kana boyandı, 

  Zulm arşa dayandı. 

 

Ey ehl-i kabile, 

Zulm eddiler ehl-i beyte, 

Övüt verdiler heyame, 

Rahm etmediler merize. 

  Hüseyin kana boyandı, 

                                                 
84 Eviniz huzurlu olsun. 



228 

 

 

 

  Zulm arşa dayandı. 

 

Teşne (susuz) kesdiler başını, 

Garet (yağma) eylediler libasını, 

At saldılar heymelere, 

Apardılar asasını. 

  Hüseyin kana boyandı, 

  Zulm arşa dayandı (Azizi, 2018, s. 284-286). 

 

Sara Azizi’nin “Novhe” mersiyesi hece ölçüsüyle yazılmıştır. Ancak çoğunlukla 8’li 

olmak üzere 6’lı, 7’li, 9’lu ve 10’lu şekillerde de karşımıza çıkmaktadır. Bu noktada bir 

düzenin takip edilmediği söylenebilir. Bununla birlikte düzen her ne kadar hece 

ölçüsünde sağlanamamışsa da kafiye düzeninde sağlanabilmiştir. Her dörtlük sonunda 

tekrarlanan nakaratlar “aa” düzeninde ilerlerken diğer dörtlükler “aaba…” şeklindedir.   

 

Ohşama  

 

Men Zeyneb’im ayrı düşdüm ilimden,  

Gam tökülür yaprakından gülümden,  

Çoh taziyane vurdular başımdan, 

Şayed Hüseyn adı düşsün dilimden. 

 

Men Zeyneb’im âşkımda sadık oldum, 

Düşmanlara sabr ile faik (üstün) oldum, 

Çohlar diyer kardaşımı isterim, 

Men kardaşım Hüseyn’e âşık oldum. 

 

Men Zeyneb’im gettim bela yolların, 

Sabr ile pildim (düştüm) setem-i holların (adeletsizliğe), 

Sindim fakat o saa’t saldı leşker, 

Alkamda (Irak’ta bir nehir) Abbas’un uzun kolların. 

 

Men Zeyneb’im azadlıka çalışdım, 

Gam gözünde üzerek (yüzerek) tek alışdım,  

Her yerde lale gerdum (yaptım, ektim) sine dağlı, 

Bahdım yandım üregimde danışdım (Eyniferd, t.y. s. 381). 

 

Türkçeyi mersiyelerinde fazlasıyla kullanan Gulam Rıza Eyniferd’in “Ohşama” adlı 

mersiyesi 11’li hece kalıbıyla yazılmıştır. Hece sayılarının “6+5” ve “4+4+3” şeklinde 

oluştuğunu söylemek mümkündür. Bununla beraber bazı dizelerinde “5+6” ve “7+4” 

biçiminde uyumsuz hece kalıpları da görülmektedir.  

 



229 

Vay Zehra 

Bu zindegide (hayatta, canda) hayır yoh Fatıma sensiz, 

Gözümde var deyirsen oh Fatıma sensiz, 

Bu kan ürek darahdi çoh Fatıma sensiz, 

Ürekde kaldı ellerim ağlaram Zehra. 

Vay Zehra, vay Zehra. 

Mezariyün daşın gelib âşkile sillem, 

İşitmesem gözel sesün gusseden ölem, 

Gice olanda kabrüve tek durub gellem, 

Yaram sağaldı dilberim ağlaram Zehra. 

Vay Zehra, vay Zehra. 

Felek elimden al bir ba (ile) vefa-yı hemser (eş), 

Sen olmakıyla dehrinde (zaman, dünya) tek kalub heyder, 

Delim, elim, kapım, menim bağlanub yekser (baştan başa), 

Karanluk oldı günlerim ağlaram Zehra. 

Vay Zehra, vay Zehra (Eyniferd, t.y. s. 95-96). 

Gulam Rıza Eyniferd’in “Vay Zehra” mersiyesi, 13’lü hecede yazılmıştır. 

Hz. İmam Hüseyin’in Kızı 

Bu yol üste razı olma öze gözyaşı tökem men,  

Gözümün yaşın silen ger (düşer) ola Şehriyar sensen, 

Fe-zülcenaha (iki kanatlı (at)) dursun çoh uzahlaşubdı menden, 

  Babacan o ulduzam bah ki bu çölde batmaram men. 

Nece men gelum dalunca bu bala kademleriylen, 

Kaça bilmurem yavaş get meni salmasen nezerden, 

Seni alsalar elimden kimi onda naz idum men, 

  Nece göz yaşımı hun-ı dele onda katmaram men. 

Gelerem dalınca olsa ayakım bu çölde yare, 

Ne su isturem ki müşkil yaradub ne guşvare (inci, küpe), 

Yerin isturem haber ver seni görmaka dubare (tekrar), 

  Ürekimde renc-i (gazap, öfke) âşkun ölerem, azatmaram men. 

Bu yolı geden kayıtmur (dönmez) neye sen gidursen elan (şimdi), 

Bu kuşunda (ordu, birlik) rahm yohdı uşaka viru bela peykan (ok), 

Vetene bizi aparsan meni korhudur bu meydan, 

  Nece tebl-i ceng sineden özümi saratmaram men. 

Ali Asgar’ın bogazın beçilen zemanan her dem, 

Gözümün beraberinde görürem ölüm müsellem (teslim olunan, kabul edilen), 

Bizi korhudan çıhartsa çıhadar vefalı emmem, 

  Ki alınca delde âşkın bibimun (büyük annesiz) çıhartaram men. 



230 

 

 

 

 

Baba keş öleydim elan meni defn idub gideydun, 

Gam u gusseden bu çölde balavı halas (kurtulma) ideydun, 

Sudamer (su damlar) hayanda? yatmış heman orda gezlediydun, 

  Öperem yarasın aram yuhudan uyutmaram men. 

 

Sene bu kılıc çekenler bizide esir ideller, 

Gezer elde taziyane vura ehlibeyti yekser, 

Düzerem harabe yerde seni tapmaka mukadder (alın yazısı), 

  Gözümün yaşı tökülse sesimi çıhartmaram men. 

 

Bu veda’ sohbetini dahı (Eyniferd) kurtar, 

Görüsen beraberinde Kelami’yle defter ağlar, 

Bele kafiye salubdı seni tenge (sıkıntı, darlık) eyle izhar (belli etme), 

  Bu kader yazıldı besdi (yeter) sözi çoh uzatmaram men (Eyniferd, 2014, s. 241-

243).  

 

Gulam Rıza Eyniferd’in “Hz. İmam Hüseyin’in Kızı” mersiyesinin, en az kusurla 

aruzun 16’lı Mütefâilün/fe’ûlün/mütefâilün/fe’ûlün kalıbında uydurulabildiği 

söylenebilir. 

 



231 

 

 

 

3. BÖLÜM: 

 

MERSİYENİN İRAN TÜRKLERİNİN DİNÎ VE MİLLÎ KİMLİK 

ETKİLEŞİMİNDEKİ ROLÜ VE ÇÖZÜMLEMESİ 

 

Çalışmanın bu bölümünde, İran Türklerinin mersiye geleneğinden hareketle millî kimlik 

ile dinî kimliğin nasıl bir etkileşim içinde olduğu, birbirlerini hangi alanlarda 

etkiledikleri, bu doğrultuda ortaya koyulan davranışların ve kararların ne düzeyde 

olduğu ve gelenek üzerinden nasıl okunması gerektiği tespitlerine yer verilmiştir. Bu 

çerçevede öncelikli olarak geleneğin İran Türklerinde hangi işlevleriyle rol aldığının 

belirlenmesi önem arz etmektedir. Söz konusu çıktılar üzerinden gelenek özelinde hangi 

kimliğin ağır bastığı sonuç bölümünde değerlendirilmiştir.   

 

3.1. İŞLEVSEL KURAM ÇERÇEVESİNDE İRAN TÜRKLERİNİN 

MERSİYE GELENEĞİ 

 

Malinowski; gönüllü gruplar, cemaatler ve dinî yapıdaki toplulukların oluşturduğu 

geleneksel toplulukları kurum olarak adlandırmaktadır. Bu muhtelif kurumlarla ilişki 

içinde olduğunu belirttiği kültürü ise “araçlar ve tüketim malları, çeşitli sosyal gruplar 

için yapılmış anayasal belgeler, insana özgü düşünce ve beceriler, inançlar ve 

alışkanlıklardan oluşan genel bir toplam olarak” tanımlamaktadır. Ona göre bu toplamın 

aktarımı nesilden nesile sağlanmalı ve bunun için eğitime ilişkin mekanizmalar ve 

metotlar bulunmalıdır. Dolayısıyla kültürel yaşam standartlarının getirisi olan yeni 

ihtiyaçlar, hasıl olmaktadır. Nitekim insan doğasının; beslenme, üreme, uyuma, nefes 

alma gibi biyolojik temel ihtiyaçları bulunmasına karşılık kültürel ihtiyaçları da 

meydana gelmektedir (Parsons, 1960, s. 62). 

 

Yeni ihtiyaçlar doğrultusunda yenilenmenin ve değişimin kültüre de yansıdığını belirten 

Malinowski, bu ihtiyaçlar karşısında kültürel kurumların vereceği cevapları “işlev” 

kavramıyla ortaya koyarak bunların nasıl olması gerektiğini şu eşleştirme ile ortaya 



232 

 

 

 

koymuştur: Metabolizma-besin sağlama; üreme-akrabalık; bedenî rahatlık-barınma; 

güvenlik-korunma; hareket-etkinlik; büyüme-büyütme; sağlık-temizlik (Piddington, 

1960, s. 38-40). 

 

Malinowski’nin işlevsel kuramını folklor ürünlerindeki kullanım alanlarıyla 

değerlendirerek destekleyen William R. Bascom da (bk. 1954) işlevin önemine dikkat 

çekmiştir. Bascom’a göre günlük hayatta söylenmesi yasak olan her şey, folklor 

ürünlerinde masal ve mitler üzerinden işlenmesiyle örtülü bir işleve sahiptir. Bu 

işlevleri, “folklorun işlevlerini hoş vakit geçirerek eğlenme ve eğlendirme işlevi; 

davranış örüntülerini sürdürme işlevi; eğitim ve kültürün gelecek kuşaklara aktarılarak 

gelecek kuşakların eğitilmesi işlevi; kültürün onaylanması ve âyinleri gözlemleyen ve 

gerçekleştirenlerin âyinlerini ve kurumlarını doğrulama işlevi” olarak dört şekilde ele 

almıştır. Ona göre, eğlendirme ve hoş vakit geçirme işlevinde daha derin manalar 

yatmaktadır. Kültürün doğrulanmasıyla icracılar, dinleyici/izleyiciler ve icranın kendisi 

onaylanmaktadır. Böylece değerlerin kökleşmesi sağlanmaktadır. Nesillere aktarım 

işlevi, eğitim görevi görmesiyle önem kazanmaktadır ki okuryazarlığın olmadığı 

toplumlar için önemli role sahiptir. Son işlev ise davranış örüntülerinin sürdürülmesinin 

yerine getirilmesinden meydana gelen toplumsal baskıdan kaçınılmayı sağlamaktadır 

(bk. Bascom, 1954, s. 335-340). İlhan Başgöz sonraları bu dört işleve, oluşan baskı 

ortamından kaçamayarak gerçekte söylenemeyen veya ortaya koyulamayan davranış 

biçimlerinin folklor ürünleri üzerinden yansıtabildiğini belirttiği protesto işlevini de 

dâhil etmiştir (bk. 1986; 1996, s. 1-4). 

 

Zencan özelinde İran Türklerinin mersiye geleneğinin işlevlerinin ele alındığı bu 

bölümde, William R. Bascom ve İlhan Başgöz’ün ortaya koydukları işlevlerden 

bazılarının belirgin olmasının yanı sıra geleneğin kendine has yapısıyla farklı işlevler de 

taşıdığı görülmektedir. Bu işlevleri; dili koruma işlevi, arınma işlevi, geleneğin 

sürdürülmesi işlevi, toplu katılımla bütünleşme işlevi, sosyal kontrol işlevi ve gizli 

protesto işlevi olarak sıralamak mümkündür.  

 



233 

 

 

 

3.1.1. Dili Koruma İşlevi  

 

1921 yılındaki darbe ile ülkenin başına geçen Rıza Han, 1925 yılında Şah olarak ilan 

edilmiştir. Rıza Şah’ın ilk dönemlerinden itibaren yeni bir ulus devlet oluşturma 

girişimleri, beraberinde birtakım politikaları getirmiştir. Bu politikalardan ülkedeki tüm 

etnik gruplar gibi İran Türkleri de etkilenmiştir. Nitekim özellikle Türkiye ziyareti 

sonrasında ülkesine dönen Şah, ilk olarak dil reformunu ilan etmiştir. Bu vesileyle 

Farsça, ülkede resmî dil olarak kabul edilerek Türkçe ile Arapçanın konuşulması 

yasaklanmıştır. Türkiye’yi yakından takip eden Şah’ın ikinci adımı ise ülkede Türk Dil 

Kurumu gibi Türk diline yönelik faaliyetlerde bulunan bir kurumun örnek alınarak 1935 

yılında Fars Dil Akademisini (Ferhengistan-ı İran) kurmasıdır. Böylece Farsçaya diğer 

dillerden geçen kelimeler yeniden üretilmeye ya da eski dildeki karşılıklarına yer 

verilmeye başlanmıştır (Abrahamian, 1982, s. 149-165; 2011, s. 104).  

 

Pehlevi Dönemi sonrası ülkeyi teokratik bir yapıda idare etme düşüncesiyle başta ulema 

sınıfının desteklediği günümüzdeki müesses nizam başa geçmiştir. Hem İslam hem 

Cumhuriyet formunda bu yeni İran İslam Cumhuriyeti, başta Türkler olmak üzere tüm 

etnik grupları Şii üst kimliği altında birleştirme gayesi gütmüştür. Bu tutumla bir 

yandan İslami yönünü yansıtmaya çalışırken öte yandan cumhuriyet yönünü ise Pehlevi 

Dönemi politikalarını sürdürmekle ya da modernizasyona uğratmakla sağlamaya gayret 

göstermiştir. Öyle ki ülkede büyük bir azınlık pozisyonunda bulunan Azerbaycan 

Türklerine yönelik Aryan Teorisi temelinde eski bir İranî kavim oldukları görüşleri 

ortaya atılmaya başlanmıştır (bk. Kesrevi 1926, s. 12). Böylesi bir ortamda İran Türkleri 

dilden edebiyata, müzikten genel sanatlara değin geri planda kalmaya başladıkları bir 

dönemle karşı karşıya kalmıştır. Ancak bütün bu girişimler söz konusu alanlarda İran 

Türklerinin üretimlerini sürdürmelerini tam manasıyla engelleyememiştir.    

 

Konumuzu teşkil etmesi yönüyle bu alanların başında gelen mersiye geleneği, İran 

Türklerinin kimlik farkındalıklarını yansıtmada kullandıkları önemli bir araç olmuştur. 

Bununla birlikte bu geleneğin de kısıtlanmaya çalışıldığı durumlar söz konusu olmuştur. 

Pehlevi Dönemi’nde, kimlik farkındalıklarının işlenebildiği ve kitlesel katılımlara sahne 

olması yönetimin varlığına tehdit oluşturduğu düşüncesiyle geleneğe ilişkin birtakım 



234 

 

 

 

kararlarının verilmesine neden olmuştur. Bu kararlar neticesinde geleneğe yönelik, 

devletin mali desteğini kesmesi, icraların çoğunlukla Şiraz Sanat Festivali’nde 

gerçekleştirilmesine izin verilmesi ve Takiye Devlet’in yıkılması gibi somut adımlar 

atılmıştır (Fischer, 1980, s. 133; Anassori, 1994, s. 9). İslam Cumhuriyeti Dönemi 

sonrasında bu kısıtlamaların tamamen kaldırılması, İran Türklerinin gelenek üzerinden 

üretimlerini sürdürülmelerinde uygun bir zeminin oluşmasını sağlamıştır. 

 

Bu hususta ülkede konuşulan Türkçenin pek çok alandaki tesirini ortaya çıkarmaya 

yönelik mücadelesiyle büyük öneme haiz olan şahsiyetlerden Cevad Heyet (1957, s. 

18), mersiye geleneğinin Türkçenin korunmasındaki önemini şu sözlerle dile 

getirmiştir: “20. Yüzyılın başlarında Türkçenin konuşulmasının dahi kısıtlandığı 

politikalardan hareketle bu dönemde mersiye edebiyatı, dilin muhafaza edilmesinde 

büyük bir rol oynamıştır”. 

 

Gelenek üzerinden dilin korunma işlevinin icracı yetiştirme, icra tarzı, mekân oluşturma 

ve metin üretimiyle sağlandığı görülmektedir. İran Türklerinin yoğun olarak bulunduğu 

ve Batı Azerbaycan, Doğu Azerbaycan, Kazvin, Hemedan, Zencan vd. bölgelerden 

oluşan İran Azerbaycanı bölgesinde, mersiye geleneğine bağlı merasimler çoğunlukla 

Türkçe icra edilmekte ve mersiye metinleri Türkçe yazılmaktadır. Müesses nizamın 

icracılara ve icraya doğrudan ya da dolaylı bağlı olarak teşviklerde bulunması Farsça 

icraların da sergilenmesine neden olsa da başta Erdebil gibi muhtelif bölgelerde 

tamamen Türkçe sürdürüldüğü söylenebilir. Erdebil’i takiben derleme sahamızı 

oluşturan Zencan’da da hâlen güçlü bir şekilde Türkçe icraların gerçekleştirildiği 

görülmektedir. Bu çerçevede dilin yaşatılmasına yönelik bir diğer katkının Türk 

icracılarının yetiştirildiği meddah mekteplerinin oluşturmasından ileri geldiği 

söylenebilir. Nitekim meddah mektepleriyle icracı yetiştirilmesinin yanı sıra Türkçe 

mersiyelerin öğretilmesi, yaygınlık kazanması ve buna bağlı olarak en iyi mersiyelerin 

Türkçe dilinde okunduğu görüşünün ülkenin tamamında hâkim olması bu işleve örnek 

teşkil eden hususlardır.  

 



235 

 

 

 

Türkiye’deki âşıklar gibi (Özarslan, 2001, s. 338) İran’daki Türk meddahlar da 

yazdıkları Türkçe şiirlerle “müsbet bir davranış kalıbı telkin ve tavsiye etmektedir. Söz 

konusu davranış kalıbını oluşturan özellikler ise dinî ve millî hasletlerle donatılmış bir 

şekilde verilmektedir. Türk ve Müslüman bir insanda bulunması gereken bu özeliklere 

ayrıca ahlakî ve mahallî yaptırımlar da eklenerek dinî, millî ve mahallî özellikler taşıyan 

bir davranışlar manzumesi öğretilmektedir.” Başka bir ifadeyle âşıklar gibi meddahlar 

da “bu yolla halka bir nevi yaygın eğitim yoluyla mahallî ve millî değerleri aşılamakta 

ve onları bu hususlarda eğitmektedir”. 

 

Bu konuda Zencan meddahlarından Mehdi Resuli’nin en ünlü mersiyelerinden 

“Azerbaycan Selam Olsun Seni Biganeler Dilden Sala Bilmez” adlı mersiyesi örnek 

olarak verilebilir. Bu mersiyenin bir kısmı aynı zamanda Tebriz’in ünlü futbol takımı 

Başgâh-ı Futbol Traktör Azerbaycan taraftarları tarafından canlı yayınlanan maçlarda 

stadyumdan hep bir ağızla okunmaktadır:  

 

Azerbaycan selam olsun kişi meslek delirane, 

Azerbaycan selam olsun kişi meslek delirane, 

Selam olsun senin ülkende azade şehidane, 

Selam olsun Bakü ve Nardaran ve Lenkerane, 

 

Korhulu cephelerdesen dur istigamet eyle, 

Kametin eyme zalime dağ kimi himmet eyle, 

Bizlere öğretip Hüseyin kıyam-i hun yıhılmaz, 

Yıhılmaran neberdide dayan kıyamet eyle. 

 

Koy ahsın bu kan batmaz, 

Zalim makzada çatmaz, 

Kah-i zülm yatar ama, 

Perçem-i Hüseyin yatmaz. 

(Lebbeyke ya Sarallah) 

  

Azerbaycan seni biganeler dilden sala bilmez, 

Bilsin sehyun Hüseyin âşkın ürehlerden ala bilmez, 

Azerbaycan seni biganeler dilden sala bilmez, 

Kefen puşi (kefenlenmiş) vilayet zillet altında kalabilmez. 

 

Sebr eyle sebri Zeyneb’in leşkeri Şam’ı titreter, 

Yekine iman-ı kavi (güçlü iman) ehl-i heramı titreter, 

Eldeki kara perçem-i Ali Yezid’i korhutur, 

Şekk eyleme (şüphelenme) Hüseyin adı kovm-i (kavim) zalimi titreter. 

 

Âşk-ı bi kerân (bitmeyen) ölmez ruh-i cavedan (sonsuz ruh) ölmez, 



236 

 

 

 

Serbazen nehzet-i sahib-i el zaman ölmez85.  

(Lebbeyke ya Sarallah) (KK-9). 

 

3.1.2. Arınma İşlevi  

 

Şii mezhebinde Kerbela Hadisesi’nden hareketle şehitlik ve haksız güç elde edinimi 

temaları Sünnilere göre daha çok öne çıkmaktadır. İran’daki pek çok Şii, hüseyniye ve 

mescitlerde ya da şebih performanslarında her yıl bu dinî anlatıyı hatırlamakta ve 

yeniden canlandırmaktadır. İcracı ile dinleyici/izleyici arasında fiziksel, ruhsal ve 

duygusal bir bağın oluşması, “geçmişi ve bugünü buluşturarak söz konusu kitleyi hem 

icra ortamında hem de Kerbela çölünde olduğunu” hissettiren bir gerçeklik 

oluşturmaktadır. Bu gerçeklikten kopmamak için de kitlelerce merasimlere iştirak 

edilmektedir. Böylece trajedinin kederine ortak olunduğunun ifadesinin 

sergilenebilmesinde katılım, bir fırsat olarak görülmektedir. Bir tür kendini arındırma ve 

suçluluk duygusundan kurtulmayı içeren bu tövbe tutumu, bedenin fiziksel, duygusal ve 

ruhsal olarak çalıştıran bir dizi âyin ile birleştirildiğinde merasimde bulunanlar için son 

derece tatmin edici olabilmektedir. Nitekim Hz. Hüseyin figürü, Allah ile insan arasında 

şefaatçi olarak kabul görülmektedir. Çünkü İslam inancını takip ederek ölümü ve 

dolayısıyla nihai özgürlüğü ve kurtuluşu bulmuştur. Eylemleri sayesinde, tüm 

günahkârlar için şefaat etme hakkına sahip bir kurtarıcı ve arabulucu rolüne 

bürünmüştür. Dolayısıyla icralara katılmak, yalnızca İmam Hüseyin’e ihanet etmek gibi 

tarihsel bir günahın değil aynı zamanda kişisel günahların da herkesin gözleri önünde 

sergilenebilmesi uygun bir zamandır. Hz. Hüseyin’in yasını tutanlar için icralar 

sırasında düzenli olarak nesir ve şiir diliyle ya da tiyatral performansla kişisel 

kederlerini ve günahlarını hatırlamaları istenmektedir. Hayatlarındaki trajedi ve 

kayıpları Hüseyin ve ailesinin çektiği acılarla karşılaştırmaları ve Kufe’deki trajedinin 

çok daha kötü olduğu sonucuna varmaları beklenmektedir. Bu yolla katılımcılar bir 

kurtuluş ve umut duygusu yaşarlar (Thaiss, 1973, s. 400-401; Chelkowski; 1991, s. 220; 

Afary, 2003, s. 14-20).  

 

                                                 
85 Mehdi’nin askeri olan ölmez. 



237 

 

 

 

Merasimlere katılımlarla gerçekleştirilen arınma işlevinin; ağlama ve ağlatma, sine ve 

zincir vurma, hastalıkları giderme ve de kurban kesme yoluyla gerçekleştirildiği 

söylenebilir. Ağlama eylemenin icracı ve dinleyici/izleyici olmak üzere tüm 

katılımcılarca ifa edildiği görülmektedir. Nitekim bu zaman günahların affedilmesi için 

en uygun zamandır. Şehitlerin şefaatinden hareketle tüm bağışlanma kapılarının açık 

olduğuna inanılmaktadır.  

 

Ağlama eylemi kişiyi kutsal bir duruma, Hz. Hüseyin’in mesajını tüm kalbiyle kabul 

etmeye hazır bir duruma getirmektedir. Ancak bu durum toplu bir şekilde ifa edilmesi 

için yeterli değildir. Eylemin tüm katılımcılarca gerçekleştirilmesinin temel sebebi 

“Hüseyin için ağlayan veya birinin Hüseyin için ağlamasına neden olan kişi doğrudan 

cennete gidecektir” anlatısından ileri gelmektedir (Thaiss, 1973, s. 398; bk. Calmard, 

1979). Öyle ki dökülen gözyaşları kutsal olarak görülerek bazı merasimlerde cam 

şişelere akıtılarak saklanması sağlanmakta ve yüzün farklı bölgelerine sürülmek 

suretiyle hastalıkların giderilmesinde kullanılmaktadır. Bu anlatı mersiye örnekleriyle 

de ortaya koyulmaktadır. Örneğin Cevad Resuli’nin “Muharrem Geldi Eza Geldi, Yere 

Göylerden Seda Geldi” adlı mersiyesinin bir bölümüne bakıldığında günahların 

arınmasına yönelik ifadelere rastlanmaktadır: 

 

Bu ayda her kim nevaya gele, ah u vaye gele har u zar olmaz. 

Kıyamette itibare çatar, iftihare çatar eşgibar olmaz. 

Ölen vahte sağ sola dolanıp, nar-ı hicre yanıp intizar olmaz 

Gözüm ağla yari eyle Rıza, çün şefiy-i ceza yası başlandi (KK-3). 

 

Bölgede gözlemlenen merasimlerde de ağlama eylemine sıklıkla başvurulduğu 

görülmüştür. Zencan’da diğer icra mekânlarından farklı olarak Veli Asr Takiyesi’nde 

icra edilen bir merasimde, ahundun dua okumasıyla ilk ağlamanın bu bölümde 

gerçekleştiği görülmüştür. Akabinde Ziyaret-i Aşura adında ikinci okunan duada 

meddahın ezgili bir şekilde okuması nedeniyle genel icra öncesinde tekrar ağlanmıştır. 

Asıl ağlama bölümleri ise meddahın mersiye okumasıyla başlamaktadır. Ahengin 

zirveye ulaştığı kısımlarda ağlamalar da toplu bir şekilde artmaktadır. Bununla birlikte 

icra sırasında düzensiz ağlama biçimleri söz konusudur. Meddahın ağlamasıyla 

yönlendirmesi ya da mersiyenin o anki okunan kısmının dinleyici/izleyiciye tesir etmesi 



238 

 

 

 

bunda etkili olmaktadır. Kuvvetle muhtemel icraların uzun olmasından hareketle ağlama 

süreleri çok kısadır. Böylece bir noktada ağlama eylemi gösteren katılımcılar, çok 

geçmeden eylemlerine son vererek icraya odaklanabilmekte ve meddaha eşlik 

edebilmektedir. Bu durum sürekli olarak tekrarlandığından göz yaşının gelmesini 

engellemektedir.  

 

Arınma işlevinin sinezenlik ve zincirzenlik davranışında da mevcut olduğu 

görülmektedir. Kerbela trajedisindeki acının vücutlarda hissedilmesi için sineye elle 

veya hem sineye hem de sırta zincirle vurulması, katılımcıların kendilerini bir tür 

cezalandırma yöntemidir. Emile Durkheim (2018, s. 39), “Dinî yasakların ihlal 

edilmesinin, çoğunlukla mekanik bir şekilde suçlu şahsın acı çekeceği düşünülen ve 

eyleminin cezası olarak kabul edilen fiziki bozukluklara sebep olacağını” belirtmiştir. 

Ancak yalnızca bununla sınırlı kalınmayarak “her zaman için beşeri müdahaleyi 

gerektiren bir başka ceza ile tamamlanmaya” çalışıldığını aktarmıştır. Kufe halkının Hz. 

Hüseyin’i yalnız bırakmasıyla şehadeti sonrası günümüze değin gelen yaşanan 

pişmanlık düşüncesi, geleneğin icra edildiği topluluklarda bir ihlale sebep olunduğu 

fikrini meydana getirmiştir. Dolayısıyla da vücuda vurulmak suretiyle cezalandırma 

yoluna başvurulmaktadır. Cezalandırmadan kurtulmak, bağışlanmak adına diğer bir 

seçenek ise kurban kesmektedir. Cezalandırmaya mukabil bir kefaret oluşturan 

kurbanlar, Muharrem’in ilk gününden itibaren icraların muhtelif zamanlarında kesilerek 

arınma işlevini destelemektedir.  

 

Bağışlanmanın etkisinin yalnızca manevi değil fizikî boyutlarda da sağlanıldığı 

düşüncesi çok yaygındır. Daha çok Hz. Hüseyin, Hz. Zeynep ve Ebulfazl figürlerinden 

medet umularak nezirlerde bulunulması ve adaklar sunulmasıyla fizikî hastalığa sahip 

olanların şifa bulacağına inanılmaktadır. Bununla birlikte söz konusu nedenle 

başvurulan ve sağaltıcı özelliği olduğu düşünülenler arasında meddahlar ile icra 

mekânları da bulunmaktadır. Bu konuda bir hayli anlatı meydana gelmiştir. Örnek teşkil 

etmesi açısından Zencan ve Hemedan’dan derlenen hikâyelerden bir kaçı şöyledir: 

 

Şefaat almaya gelen merizliler çok var. İsmail Bey vardı burada kendisi 

öğretmendi. Doktor öleceğini söylemişti. Buraya mescide getirildi o gün Eyniferd 



239 

 

 

 

dedi burada destede ölsün. Destenin önüne getirildi Seyyid İbrahim İmamzadesinin 

önüne getirildiğinde kıyafetinden parçalar koparıp imamzadeye attılar. Vücudu çok 

zayıflamıştı. Ertesi gün hastalığı tamamen yok oldu (KK-11).  

 

Başka bir zaman annesinin sütü olmayan bir çocuk getirildi. Annesine eşiğe 

oturması söylendi. Eyniferd o gece Hz. Zeynep’ten novheler okudu. Merasimin 

olduğu gün çocuğun ve annesi Rubab Hanım üstüne bir örtü çekildi. Annesi bir 

gölge görmüş perdenin içini kontrol ettiklerinde kimse bulunamamış. O gece eve 

gelindiğinde kocası uykudan birden kalkmış ve hanımının başında bir kadın 

görmüş uyku hâliyle. Kendisine dur süt istemiyor muydunuz diye seslenmiş. 

Hemen sonrasında hanımıdan oluk oluk süt gelmeye başlamış (KK-11).  

  

Benim arkadaşımın hastalığı bu şifalı kapıya dayandıktan sonra geçti. Doktorlar bir 

gün kendisine ağır hasta olduğunu söylenmiş. Arkadaşım hüseyniyelerde çay 

hizmeti veriyordu. Bir gece rüyasında birini görmüş ve sen bize çok hizmet ettin 

demiş. Sabahında ise hastalığının geçtiğini görmüş (KK-23). 

 

3.1.3. Geleneğin Sürdürülmesi İşlevi  

 

Türkiye’deki âşıklar gibi (Özarslan, 2001, s. 338) İran’daki meddahlar da anlatılarıyla 

“dinleyici/izleyicilere iyiyi, doğruyu, güzeli, kötüyü, yanlışı, çirkini, faydasızı ve 

zararlıyı zemmedici öğütler vermektedirler. Anlatımlarından hareketle müspet bir 

davranış kalıbı telkin ve tavsiye etmektedirler”. Böylece millî ve mahallî özellikler 

taşıyan davanış kalıplarının telkin ve tavsiyelerinin sürekli tekrarlanarak dile getirilmesi 

ve dinleyici/izleyici üzerinde bir etki oluşturarak doğrunun sürdürülmesine adına 

uygulanması gereken ahlakî kurallar olarak kabul görmesi, geleneğin muhafazasında ve 

devamlılığında önemli bir yere sahiptir.   

 

Tarihî süreçte mersiye geleneğinin temsilcileri Türkiye’deki âşıklar gibi “yazılı 

(resmî/örgün) ve sözlü (gayrı resmî/yaygın)” (Özarslan, 2001, s. 340) şekillerdeki 

eğitimleriyle aktif olarak görev almışlardır. İlk kuşak meddahlar bulunup ve yetiştikleri 

ortamda taklit yoluyla öğrendikleri mesleği, kendi usulleriyle öğrettikleri bir yol 

izlemiştir. Ancak sonraları bunun bir disiplin hâline gelmesi için meddah mektepleri 

oluşturulmuştur. İkinci kuşak meddahlar ise bu mekteplerden aldıkları eğitimlerle 

geleneğin devamlılığını muhafaza etmiştir.  

 



240 

 

 

 

Meddahlar, manevi yönüyle halkın sorunlarına tercüman oldukları ve içinde yaşadıkları 

toplumun duygu ve düşüncelerini dile getirdikleri için halk tarafından büyük ilgi 

görmüşlerdir. Başta Kerbela anlatısını canlandırmalarındaki maharetleri ve toplumsal 

konular olmak üzere pek çok konuda topluma titizlikle yaklaşarak bu duygu çıktılarını 

tiyatral performanslar, hikâyeler ve mersiye şiirleriyle ifade etmeye çalışmıştır. 

Topluma arz etme fırsatı buldukları bu davranışlar silsilesinin en uygun mekânları ise 

mescitler, hüseyniyeler, takiyeler, şebih tiyatral performans alanları ve merasimler için 

tertip edilen halka açık alanlar olmuştur. Nitekim bu mekânlar, mersiye kültürünün 

geniş kitlelerce icra edilmesiyle nesilden nesile aktarımını sağlayan birer müessese 

görevi ifa etmektedir.  

 

Bu zeminde mersiye geleneğinin sürdürülmesi işlevinin sağlandığı bir diğer husus, 

gelenekle doğrudan ya da dolaylı ilişkili içinde olan geleneklerin ve yapıların kültürel 

miras listesine dâhil edilerek kayıt altına alınmasıdır. Türkiye’nin de 2006 yılında dâhil 

olduğu Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi (SOKÜM), 

toplumların kültürel kimliklerinin bir parçası olarak gördükleri ve nesilden nesile 

aktarılarak günümüze kadar gelen somut olmayan kültürel mirasın korunmasına ve 

gelecek nesillere aktarılmasına katkıda bulunacak yol, yöntem ve fırsatları ortaya 

koymaktadır (Oğuz, 2009, s. 8). İran, 2008 yılında katıldığı bu sözleşmeyle beraber 

birçok geleneğini listeye dâhil etme fırsatı elde etmiştir. “Taziye Âyini Performans 

Sanatı”nı 2010 yılında, “Naqqali”yi 2011 yılında ve “Kalisuyan Riüeli”ni 2012 yılında 

listeye kaydetmesiyle geleneğin muhafazasında kayda değer yol almıştır.  

 

İran’ın SOKÜM dışında geleneklerin kayıt altına alınarak nesillere aktarımında 

başvurduğu “Ulusal Kültürel Miras Listesi” den de söz etmek gerekir. 1930 yılında 

çıkarılan Ulusal Anıtların Korunması Kanun’dan hareketle Zend Hanedanlığının son 

devirlerine kadar ülkede inşa edilmiş taşınır ve taşınmaz yapılar ve eserler bu listeye 

dâhil edilebilmektedir. Şimdilerde bu görevi Kültürel Miras Örgütü devam 

ettirmektedir. Zencan özelinde mersiye geleneği ile doğrudan ilişkili olmasıyla bu 

listeye dâhil edilen yapılar arasında Hüseyniyeyi Azam, Zeynebiye Mescidi ve 

Armağanhane Takiyesi bulunmaktadır.  

 



241 

 

 

 

Günümüzde sadece sözlü değil, yazılı ve elektronik kültür ortamları da folklor 

ürünlerinin aktarımında ve bu ürünlerin değerinin gelecek nesillere aktarılmasında 

önemli bir rol oynamaktadır. Mersiye geleneğinin icrasının TV kanallarında canlı olarak 

verilmesi, video paylaşım platformlarına yüklenerek kayıt altına alınması, bölgede hâlen 

çok yaygın biçimde kullanılan CD’ler, USB’ler ve kitaplar yoluyla mersiye örneklerinin 

satışlarının yapılması, bu işlevin yerine getirildiğini göstermesi açısından önemlidir. 

 

3.1.4. Toplu Katılımla Bütünleşme İşlevi  

 

Dinî tasavvurlar, kolektif gerçeklikleri ifade eden müşterek tasavvurlardır. Bu 

gerçeklikler, âyinler yoluyla bir araya gelmiş gruplar arasında davranış biçimlerinin 

sergilenmesiyle gerçekleşir. Kolektiflikteki bir araya gelmenin amacı onları var etmek 

ve devam ettirmek ya da yeniden yaratmaktır. “Ancak eğer kategoriler dinî kökenli ise o 

zaman onların bütün dinlerde ortak olan şeye dâhil olmaları gerekir. Onlar da toplumsal 

şeyler ve kolektif düşüncenin ürünü olmaları gerekir” (bk. Durkheim, 2018). “Kolektif 

âyinler genellikle belirli bir alanda performans ve özel sembollerin kullanılmasından 

ileri gelen hareketler, bazen müzik ve sözler eşliğinde ve genellikle kutsal alanlar ve 

yerler sırasında gerçekleştirilen sürekli bir törenler dizisini içerir.” Bu ayinler 

mevsimsel olabilir ve bitkilerin doğurganlık dönemlerine denk gelebilir veya yıllık 

olabilir ya da tarihî bir olayı yeniden canlandırabilir.” (Shirazi ve Sadeghi, 2015, s. 

305). 

 

Hz. Hüseyin’in trajedisine ilişkin bu anlatı olayları, kalıcı âyin canlandırmalarının inşası 

ve icrasıyla toplu katılımların sağlandığı bir kolektif bağı meydana getirmektedir. 

Nitekim dinî âyinler ile sosyal dünya ve ahlaki vicdan arasında ilişkinin yansıması 

olarak toplumsal ahlak, dinî törenler vasıtasıyla bireye aktarılmaktadır. Böylece ortak 

bir inanç ve eylemler üzerinden kolektif bağlılık sağlanmakta ve bu bağı güçlendirmek 

adına tekrarlanan performanslara başvurulmaktadır (bk. Durkheim, 2018). 

 

Kolektif düşünce ürününden meydana gelen birleşme işlevi, Muharrem’in öncesinde 

yapılan hazırlıklarla başlamaktadır. Katılımcıların dâhil olduğu bu hazırlıklarda alanlar 



242 

 

 

 

belirlenmekte, icra ortamları süsleme ve ses, ışık gibi teknik ekipmanların kurulmasıyla 

uygun hâle getirilmekte, ortak yas düşüncesini yansıtan siyah renkli kıyafetlerin ve icra 

sırasında kullanılan aksesuarların alışverişi gerçekleştirilmekte ve sokak, caddelerde 

nezir için verilecek ikramlıkların dağıtılmasında sabit bir alanı temsil eden mevkibler 

kurulmaktadır. Bu sayede çeşitli sosyal seviyelerden insanlar, yiyeceklerini ve 

performanslar aracılığıyla kolektif tepkilerini paylaştıkları katılımcı üyeleri olarak 

(Riggio, 1994, s. 119) bir araya getirilir. 

 

 

Görsel 89: Hazırlıkların tüm toplulukça gerçekleştiği mevkib düzenleme ve hayrat için 

ayakkabı boyama uygulamalarından bir kare (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

Hazırlıklar sonrasında merasimlerin başlamasıyla birlikte katılım gösterenler arasında 

tam bir bütünleşmenin gerçekleştiği söylenebilir. Bu anlamda toplumsal dayanışmanın 

artırılmasında ve kültürel ihtiyaçlara cevap vermesinde icra ortamlarının rolü büyüktür. 

Manevi semboller, kişinin zihinsel imgesine çarpıcı ve hoş bir görünüm kazandırabilir 

ve o kişide çevreye ve mekâna ait olma duygusu yaratabilir. Böylece mahalle ve 

semtlerden, köy ve şehirlere kadar herhangi bir mekân ve çevredeki anlamların, 

özellikle de manevi fikirlerin varlığı, çevre ve mekânın temelini oluşturarak varoluşun 

kalıcılığını ve ölümsüzlüğünü meydana getirebilir (Shirazi ve Sadeghi, 2015, s. 320). 

Dolayısıyla icra ortamlarına katılımın sağlanmasıyla ilk bütünleşme işlevi, Hz. Hüseyin 

ve takipçilerine karşı gerçekleştirilen zulme karşı durulması üzerinden oluşmaktadır. 



243 

 

 

 

Böylece icranın gerçekleştiği mekân ve icranın kendisi, tarihî anlatıya uygun olarak 

canlandırılmak suretiyle katılanlar nazarında ölümsüzleştirilen bir imge hâlini alır.  

 

 

Görsel 90: Toplu katılımlarla gerçekleştirilen merasimlerden bir kare (Hüseyniyeyi Azam, 

2023). 

 

Merasimlerdeki hüzünlü gösteriler, toplumumun beraberlik duygusunu 

güçlendirmesiyle bir örgütlenme görevi ifa etmektedir. Nitekim bu tutku ne kadar güçlü 

olursa organize olma süreci de o denli başarılı olur. Bu tutkunun sağlanması ise icralar 

sırasında gerçekleştirilen ağlama, feryat etme ve sinezenliğin güçlü bir şekilde yerine 

getirilmesiyle başarılabilir.  

 

Tarihî anlatıya olan aşinalık ve âyindeki rollerinin kesinliği, izleyicileri icranın bu 

bölümünde aralarında konuşmaları veya gülmeleri gibi serbest davranış tarzları 

sergilemelerine neden olsa da Hz. Hüseyin’in şehit edilişi gibi önemli bir epizot anıyla 

birlikte tüm odakların icraya yoğunlaşması sağlanır. Bir nevi dikkat çekici işaret gibi 

izleyicilerin dikkatini çeken bu bölümler, ağlama ve sine vurma performanslarıyla bir 

grup birliğini meydana getirir (Riggio, 1994, s. 121). Ağlama, hıçkırma, çırpınma ve 

sineye vurarak kendinden geçme hâli, normal insanlık durumunun, toplumsal yaşamın 

düzenliliğine karşı bir tezatlık oluşturur (Thaiss, 1973, s. 404-405). Ritmik tekrarlarla 



244 

 

 

 

sinelerini döven katılımcılar bu yolla katılımda bulunmayan diğerlerinden ayrıştığı ve 

İmam Hüseyin’in acılarına duygusal olarak dâhil oldukları bir ortaklık sergilerler. 

 

3.1.5. Sosyal Kontrol İşlevi  

 

Malinowski, her faaliyet tipinin kalıcı bir kültürel yapıya dönüşebilmesi ve toplumun 

kültürel mirasına katkıda bulunabilmesi için belirli bir düzen ve yapı içinde 

örgütlenmesi gerektiğini öne sürmektedir. Ona göre bir toplumun âdetleri, düşünceleri 

ve unsurları, kuramsal bir çerçeve içinde anlaşılabilir. Bireyler, fiziksel konfor, hareket 

ve güvenlik ihtiyaçlarını karşılamak için çaba gösterir ve amaçları doğrultusunda 

dengeli bir biçimde hareket ederler. Organizma, farklı ihtiyaçlara uygun olarak belirli 

davranış kalıpları geliştirir. Kültürel tepkilerin düzenlenmesi, rutin davranışlarının 

örgütlü bir şekilde doyuma ulaşmasıyla ortaya çıkar (bk. Piddington, 1960). Taziye 

geleneği de cenaze merasimi sırasındaki âyinlerden geleneklere kadar birçok nedenle 

insanların ölen kişinin son yolculuğuna uğurlanması, öteki dünyaya geçişini 

kolaylaştırma, zarar verebileceği için geri dönmesini önleme ve ölenin yakınlarını 

yeniden toplumun akışına dâhil etme amacıyla örgütlenerek hareket edilen 

geleneklerden biridir. Bu nedenle İran Türkleri, taziye merasimi sırasında belirli bir 

amacı gerçekleştirmek amacıyla bir araya gelir ve cenaze merasimlerinin gerekliliğini 

yerine getirmek için iş birliği yapar. Bu çerçevede cenaze defninden önce evde veya 

mescitte, cenaze defninin hemen ardından mezar başında, hatim sırasında ve ölünün 

üçü, yedisi, 40’ı, 52’si ve yıl dönümü gibi önemli günlerde toplumun dinî ve geleneksel 

inançlarına uygun çeşitli uygulamalar gerçekleştirilir. Bu sayede taziye geleneğinin 

önemli bir bölümünü oluşturan mersiye geleneği, toplumun günlük yaşamını etkileyerek 

rehberlik eden önemli bir rol oynamaktadır. 

 

Sihirli sözler, edebî ve mitolojik imgelerle mistik güçlere yapılan referansları bilinçli bir 

şekilde bir araya getiren formül ifadelerdir. Bu ifadeler, kötülüğü uzaklaştırmak, 

düşmanlara kötülük çağırmak, suçluları lanetlemek ve bir kişinin şahsiyetini artırmak 

gibi amaçlarla kullanılır. Aynı zamanda sihirli sözler, kelimelerin gücüne 

dayandığından büyü ve diğer okült uygulamalarla birlikte kullanılırlar. Kamuoyunda da 

sıklıkla telaffuz edilerek suçluların suçluluk hissini artırmak ve korku salmak amacıyla 



245 

 

 

 

kullanılır. Bu nedenle suç işleyenler, davranışlarının sonuçlarından korkarlar, bu da 

onların kötü niyetli davranışlarını engelleyici bir etken olarak işlev görür (Sone, 2011, s. 

2). Cahiliye Dönemi’nde ve İslam’ın ilk yıllarında, ölenler için intikam yemini etme ve 

düşmanlara gözdağı verme temalarını içeren ağıtlar söylenirdi (Toprak, 2004, s. 215). 

Dolayısıyla mersiyeler, övgü ve eleştirinin yanı sıra intikam duygularını da dile 

getirmek için kullanılabilmektedir. Nitekim günümüzde bu durum, İran’ın iç ve dış 

politikada argüman olarak kullanılan bir araç hâlini almıştır. Her yıl İran’ın dinî lideri 

önünde meddahlar, ülke içi ve dışındaki konular üzerinden bağlamı Hz. Hüseyin, Hz. 

Ali, Hz. Muhammed veya 12 imama getirirler. Böylece mersiyenin genelde İran özelde 

ise İran Türkleri için kamusal bir toplum kontrol aracı olarak kullanılması 

sağlanmaktadır. Bu durum, toplumu mersiyede ele alınan konular hakkında sistematik 

bir algı oluşturarak yönlendirme kapasitesine sahiptir. Dolayısıyla büyülü sözler, 

bireylerin toplumun davranış normlarına ne kadar uyum sağladığı veya ne denli 

ayrıştığını değerlendirmek amacıyla kullanılmaktadır (Sone and Djockoua, 2007, s. 84). 

   

 

Görsel 91: Kamusal alanda sergilenen meddah performanslarından (Hüseyniyeyi Azam, 2023). 

 

Mersiye, inancın gerekliliğini sürdürme ve dinî-toplumsal yönlendirmenin bir alanı 

olarak da hizmet etmektedir. Mersiyenin bu türünde, anne, baba ve özellikle çocuklar 

için duyulan özlem ve hasret duyguları, olumlu erdemler ve güzel özellikler aracılığıyla 

ifade edilmektedir. Söz konusu yorum, bireyin toplum içinde yaşamını sürdürmek ve 



246 

 

 

 

ilerlemek için paylaşılan toplumsal normlara saygı göstermesi gerekliliğinden 

kaynaklanır. Bu normlar, bireylerin çaba sarf etmeye, cesaret göstermeye, dürüstlüğü 

benimsemeye, inançlarını yaşatmaya ve ailelerine/atalarına saygı duymaya yönlendiren 

olumlu değerleri teşvik etmektedir (Sone, 2009, s. 159). Zencan meddahlarından Nasır 

Mehdizade’nin kaleme aldığı evlat için okunan iki okşama örneği şöyledir: 

 

Neden bele yatmuşan, 

Kolsuz aha yatmuşan, 

Oğlum meni tek kodı, 

Sen de beni atmuşan (2004, s. 281). 

 

Yatma yaralı serdar, 

Dur ey vefalı serdar, 

Yerde kalıbdur alem, 

Dur yatma ey alemdar (2004, s. 282). 

 

Atalar kültünün etkisi altında, ölüye karşı hissedilen korku ve saygının temelinde yatan 

önemli bir düşünce, ölünün ruhunun geri dönerek sevdiklerine zarar verebileceği 

endişesidir. Bu nedenle, ölen kişinin erdemleri methiyelerle öne çıkarılarak bu 

potansiyel tehlikenin önüne geçme amacıyla bir kontrol mekanizması olarak 

kullanılmaktadır. Taziye geleneği ve yas, örgütlenme perspektifinden süreç sonrasında 

da sosyal bir kontrol aracı olarak devam etmektedir. Meddahlar; ölünün üçüncü, 

yedinci, 40., 52. ve yıl dönümü gibi belirli zaman dilimlerinde mersiyeler okumaya 

devam etmektedir. Okunan mersiyelerde, ölüm olayının zamanla değişen yönlerini 

yansıtılarak daha çok özlem ve dünya hayatının geçiciliği temasını öne çıkarılmaktadır. 

Örnek olarak Zencan’ın kadın meddahlarından Sara Azizi’nin dünya hayatına ilişkin şu 

mersiyesi gösterilebilir: 

 

Dünyaya öz verüb dünyaya bahmeyin, 

Dünya dalıca bir bele kaçmeyin, 

Dünya ehlini helak eyledir, 

Ahiretizi dünyaya satmeyin. 

 

Dünya misafirhanedi, 

Ehli dünya divanedi, 

Akıl dünyadan yiganedi, 

Araf dünyaya del vermedi, 



247 

 

 

 

Aşık dünyada gam yemedi, 

Aşıkın dünyaya virmedi (2018, s. 220-221). 

 

Meddahların okudukları mersiyeler, dinî kaynaklardan etkilenmesine rağmen sonuç 

olarak bir sosyal kontrol aracı olarak işlev görmelerinin temel nedeni sözün büyüleyici 

etkisidir. Sözün büyü etkisi aynı zamanda söyleyenin toplum içindeki konumuyla da 

ilişkilidir ve bu gerçeği göz ardı etmemek önemlidir. Malinowski’nin ifade ettiği gibi 

(1935, s. 223) büyü, âyin işlemler aracılığıyla akredite bir büyücü tarafından 

gerçekleştirilen, doğaüstü sonuçlar yaratan sihirsel inanç tarafından oluşturulan bir 

dünyada gerçekleşir ve büyülerin anlamı, kelimelerin âyin bağlamdaki etkilerinden 

kaynaklanır. Taziye geleneği içinde meddahlar, ağıtlarda insanları mersiyeler yoluyla 

duygusal bir şekilde etkileyerek mescitlerde mikrofon kullanarak Hz. Muhammed, 

Kerbela Olayı, Hz. Hüseyin, ailesi ve dostlarına yönelik hikâyeleri anlatırlar. Meddahın 

bu duygusal ifadeleri ve topluluğu etkileme yeteneği, onun sosyal ve dinî bir kimlik 

kazanmasına ve toplum içinde saygınlığını artırmasına katkıda bulunur. 

 

3.1.6. Gizli Protesto İşlevi 

 

Folklor disiplinin genel işlevlerinin belirlenmesinde katkı sunmuş olan William 

Bascom, bu işlevleri dört ana kategori olarak ele almıştır: eğlence ve hoş vakit geçirme 

işlevi, kültürün onaylanması ve âyinlerin gözlenmesi ve icra edenlerin âyinlerini ve 

kurumlarını doğrulama işlevi, eğitim ve kültürün gelecek nesillere aktarılması işlevi, 

davranış örüntülerini sürdürme işlevi (1954, s. 333). İlhan Başgöz ise Bascom’un 

yaklaşımını genişleterek protesto işlevini de dâhil etmiştir. 

 

İlhan Başgöz’e göre geleneksel kültürel ürünler sadece düzeni yeniden üretme işlevi ile 

sınırlı değildir. Özellikle Türkiye’de âşıklık gibi icra sanatları, toplumsal baskıya ve 

hoşgörüsüzlüğe karşı bir isyan ve protesto aracı olarak da işlev görmektedir (1986, s. 

182-183). Olağan şartlar altında meydana gelmeyen yöneten-yönetilen sınıfsal ayrımlar, 

halkbilim eserlerinde tasvir edilebilir. Böylelikle çeşitli türlerde bu tür çatışmalardan 

doğan haksızlıkların ifadesine sıkça rastlanabilir (Ekici, 2018, s. 120). Müziğin bu türler 

içindeki işlevi, dinleyici/izleyicilere ait oldukları topluma ve vatanlarına duydukları 



248 

 

 

 

bağlılığı güçlendirmek ve bir güvenlik duygusu oluşturmaktır (Mirzaoğlu, 2019, s. 15). 

İran Türkleri arasında da bu işlev oldukça belirgindir. Türklerin hâkimiyetinin güçlü bir 

şekilde hissedildiği dönemde, İran topraklarını Gazneli Devleti’nden Kaçar Devleti’nin 

çöküşüne kadar Zend Hanedanlığı gibi ara boşlukların haricinde Türk hanedanları 

yönetmiştir. Ancak Rıza Şah’ın İngilizlerin yardımıyla iktidara gelmesiyle yönetim 

Farsların eline geçmiştir. 1979 İslam Devrimi sonrasında yönetim, başlangıçta Farslar 

dâhil olmak üzere tüm etnik gruplar için Şii üst kimliğini benimsemiştir. Dolayısıyla 

kapsayıcı bir “İranlılık” kavramı işlenmeye başlamış ve bu yeni retorikte “Ne Şarki Ne 

Garbi Cumhuri-yi İslami” sloganıyla tüm İslam ülkeleri ve Müslümanları kucaklama 

politikası izlenmeye çalışılmıştır. Böylece Pehlevi Dönemi politikalarının etkisi altında, 

Fars kültürüne dayalı bir etnisite oluşturulmaya gayret gösterilmiştir.  

 

Dış politikada İslam (Şii) etkisi kullanılırken iç politikada Fars etnisitesi öne çıkarılmış 

ve tüm etnik azınlıklar Farslılık ve İranlılık çerçevesinde değerlendirilmeye çalışılmıştır. 

Aryan teorisinde hareketle İranlı olmanın üstün ve saf bir ırktan geldiği anlamı 

vurgulanırken Azerbaycan Türkleri ve Tacikler gibi önem addedilen topluluklar bu 

yolla Arilik eksenine dâhil edilmeye çalışılmıştır. Söz konusu çabalar özellikle dergiler 

ve röportajlar gibi pek çok platformda kendini göstermiş ve Azerbaycan Türkleri için 

“Azeri” teriminin kullanılması ile Ari ırkına ait olduklarına dair birçok görüşün ortaya 

çıkmasına yol açmıştır. 

 

İran coğrafyasında özellikle Azerbaycan Türkleri başta olmak üzere ülkede yaşayan 

Türkler, zaman zaman bağımsız devletler kurarak bazen ise ayaklanmalarla bu 

politikalara tepki göstermiştir. Söz konusu süreç, genişleyen politikaların toplumun 

kültür ve edebiyatına da etkisini yansıtmıştır. Türkçenin sözlü ve yazılı ürünlerinin 

üretimi azalmış ve Fars kültürüne dair retorikler daha fazla öne çıkmıştır. Dolayısıyla 

İran Türkleri, kimliklerini yansıtan eserleri Türkçe üreterek dilin yaşatılmasına önemli 

katkılarda bulunmuştur. İran Türklerinin sadece musiki geleneğini icra etmesi açısından 

değil aynı zamanda Türkçeyi yaşatıcı işleviyle sürdürdükleri âşıklık, def/daire ve 

mersiye geleneği çok önemli rol oynamıştır. 

 



249 

 

 

 

Ülkedeki Türk nüfusunun kimlik farkındalıklarını işlemek ve korumak için mersiye 

geleneği gibi bir önemli araca başvurduğu görülmektedir. Mersiyeler dinî (Muharrem, 

Erbain, Kerbela, Tasua, Aşura gibi) ve toplumsal (protesto işlevi) konularda 

işlenmesiyle özellikle mezar taşları üzerinde geniş bir yer bulmaktadır. Ancak İran 

Türkleri için Türkçe mersiyelerin mezar taşlarına yazılmasının taşıdığı anlam, sadece 

ana dilin korunmasına işaret etmekle kalmamakta aynı zamanda daha belirgin bir 

protesto işlevi de taşımaktadır. Nitekim bu davranış kimliklerini ve kültürel değerlerini 

koruma ve ifade etme çabalarının bir yansıması olarak görülmelidir. Söz konusu dönem 

konjonktüründe uygulanan baskıcı politikaların dışa vurulmuş biçimi olan mezar 

taşlarına Türkçe mersiyelerin yazılması daha çok yeni dönem mezar taşlarında 

görülmektedir. Yazılan mersiyeler, İran Türklerinin kimlik ve kültürel mücadelesini 

temsil eden Şehriyar gibi önemli şairlerin şiirlerinden veya sosyal konuların işlendiği 

mersiyelerden oluşmaktadır:  

 

Men sene ne eyledim felek, 

Sen mene eyledin ayırdin. 

 

Cevanlığinen ucunda, 

Çemen gülden ayırdin. 

 

Atamın belini bükdün, 

Anamın saçını agardin. 

 

Aya metlebin yetişdin, 

Kardaşinan ayırdin. 

 

 

 

 

 

 

Görsel 92: Zencan merkez mezarlığından 

Türkçe yazılı mezar taşı örneği (2023). 



250 

 

 

 

Zencan merkez mezarlığında Şehriyar’ın Heyder Baba şiirinin mezar taşına işlendiği bir 

mezar taşı örneği de şu şekildedir: 

 

Heyder Baba, yolum senden keç oldı, 

Heç bilmedim gözellerin neç oldı, 

Bilmezidim döngeler var, dönüm var, 

İtginlik var, ayrılık var, ölüm var. 

 

Özellikle ölen kişinin ve bölgede yaşayanların 

çoğunlukla Türk kökenli olması durumunda, 

mersiyeyi okuyacak meddahın Türkçe 

mersiyelere yer vermesi tercih edilmektedir. 

Bu istek, özellikle ölenin ailesi tarafından dile getirilmektedir. Ayrıca ölüm sonrasında 

yazılan mezar taşlarının da genellikle ailelerin isteği doğrultusunda hazırlandığı, 

bölgedeki mezar taşı ustaları tarafından belirtilmiştir. Örneğin, 2018 yılında 

Hamedan’ın Lalecin bölgesinde düzenlenen bir taziye merasiminde, bölge imamı 

tarafından mezar başında Türkçe telkinlerin okunmasının ardından mescide gidilmiş ve 

ailenin talebi üzerine meddah performansı da Türkçe olarak gerçekleştirilmiştir (bk. 

Gözcü, 2019). 

 

Türk ve Fars sebki icraları mescit ve takiyelerde icra edilen mersiye geleneği zemininde 

örtülü protesto işlevinin sürdürüldüğü önemli alanlardan bir diğerini temsil etmektedir. 

Zencan’da gözlenen merasimlerde, mersiye icrasının yoğunlaştığı hüseyniyelerde 

meddah performansları Türkçe, Farsça veya Türkçe ile Farsça karışık olarak 

gerçekleştirilebilmektedir. Bu farklılıklar, dinleyici/izleyici kitlesinin de sebk 

hareketlerini okunan mersiyenin diline bağlı olarak değiştirmesine neden olmaktadır. 

Sinezenlik adı verilen Türk sebki hareketi, omuz veya bel bölgesinden bir kolun sineye 

dokunacak şekilde hareket ettirilmesini içerir ve genellikle halka biçiminde dağılmış bir 

şekilde yapılır. Bu sebkin Türk bölgelerinde özellikle yaygın olması, geleneksel 

kullanım alanının ve örtülü protesto işlevinin hâlâ canlı olduğunu göstermektedir. 

 

Görsel 93: Zencan merkez mezarlığından 

Türkçe yazılı başka bir mezar taşı örneği 

(2023). 



251 

 

 

 

 

Görsel 94: Veli Asr Takiyesinden Türk sebki icrası (2023). 

 

Söylem gücü, toplumun itibar verdiği figürler aracılığıyla etkili bir kontrol 

mekanizmasına dönüşebilir. Özellikle mersiyelerde işlenen konular, sözün büyüsüne 

dinî bir boyut ekler ve mersiye ile ifade edilen temalar aracılığıyla toplumu algısal 

olarak yönlendirebilir. Söz konusu araç, yılda bir kez düzenlenen dinî liderlerin 

liderliğindeki siyasi konuların ele alındığı toplantılarda da kullanılmaktadır, bu da İran 

genelinde kamusal bir boyut kazandığını göstermektedir. Bununla birlikte İran’daki 

Türklerin çoğunluğunun Şii (Caferi) inancına sahip olmaları, Türkçe mersiyelerde dinî 

temaların daha fazla işlendiği izlenimine sebep olsa da Türkçe mersiyeler, sosyal 

konuları da ele alan bir tür olarak örnekler sunmaktadır.  

 

Ölümden sonra cenaze sonrası evde, mescitte veya özel günlerde meddaha başvurmak, 

toplumun bu ihtiyacını karşılamak için gerekli olduğunu göstermektedir. Ancak 

özellikle Muharrem ayında düzenlenen merasimlerde, meddah eşliğinde toplu katılımla 

sunulan mersiyeler farklılık göstermektedir. Bu dönemde özellikle Hz. Ali, Hz. 

Hüseyin, Hz. Ebulfazl ve ehlibeyte yönelik mersiyelere odaklanılmaktadır. Bu nedenle, 

ölüm ve ölen kişinin övgüsünün yapıldığı veya hayatın, dünyanın ve ölümün 

reddedildiği sosyal temalı mersiyeler ikinci planda kalmaktadır. Bu çerçevede, inanç 

temelli Muharrem, Aşura, Kerbela, Erbain gibi merasimlere bağlı dinî mersiyelerin 

yaygınlığının yanı sıra İran Türklerinin mersiye geleneği etrafında Türkçeyi yaşatma ve 



252 

 

 

 

Türk kimliğini yansıtma arzusunu sürdürmekte ve bu farkındalığı ölüm sonrasında dahi 

koruma çabasında olduğu görülmektedir (bk. Gözcü, 2023). 

 

3.2. MERSİYE GELENEĞİNDE DİNÎ VE MİLLÎ KİMLİK ETKİLEŞİMİ 

 

Ziya Gökalp (bk. 1995), bir dinin veya bir ırkın tek başına bir medeniyet olamayacağını, 

ancak bir ırkın (milletin) kendi kültürel ve dinî özellikleri ile bir medeniyete katkıda 

bulunacağını ve bu medeniyetin bir parçası olacağını ifade eder. Çünkü kültür ve din, 

bir milletin sahip olması gereken, medeniyet ise diğer toplumlarla paylaşılması gereken 

değerlerdir. Dinin evrensel, medeniyetin uluslararası ve kültürün ise millî oluşu 

birbirlerine pek çok alanda tesir etmeleriyle bir etkileşimi meydana getirmektedir. İç içe 

girmiş bu etkileşimi net olarak belirlemek mümkün olmasa da nitelik, kapsam ve işlev 

yönüyle etki sırasının dinin kültüre, kültürün de medeniyete olduğunu (Cebeci, 2008, s. 

8) söylemek yanlış olmayacaktır. Mersiye geleneği ele alınan İran’daki Türklerin de 

dinî ve millî kimlik etkileşiminde girift bir yapı sergilediği göz önünde 

bulundurulduğunda öncelikli olarak bu iki etkinin tarihî ve sosyokültürel zeminini 

belirlemek yerinde olacaktır. Bu zeminin İslam öncesinden İslam sonrası 1979 yılı 

Devrimi’ne kadarki olan süreci çalışmanın önceki bölümlerinde ele alınmıştır. 

Dolayısıyla burada daha çok modern içerikleriyle Devrim sonrası üzerinden bir okuma 

yapılacaktır. 

 

1979 yılı sonrası İslam Devrimi’nin gerçekleştiği ülkede teokratik bir yönetim anlayışı 

belirleyen müesses nizam, politikalarını hem İslam hem de Cumhuriyet’i yansıtacak 

şekilde belirlemeye çalışmıştır. İslam çatısı altında Şiiliğin yaygın olduğu ülkede, 

mezhebî kimlik anlayışı geliştirilerek tüm topluluklar Şii üst kimliği altında 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Cumhuriyet tarafının ise Pehlevi Dönemi siyasetinin 

sürdürülerek Farslılığın ikinci üst kimlik olarak belirmesiyle yansıtıldığı söylenebilir. 

Böylece ülke dışında birleştirici kimlik unsuru Şiilik olurken ülke içinde ise bunun 

Farslaştırma politikalarıyla işlendiği görülmektedir. Kültürel zeminin aydınlar eliyle 

işlendiği bu politikalardan hareketle üç görüşün ortaya çıktığı söylenebilir. Buna göre 

bir tarafta İran tarihinin İslam sonrası başladığı fikrini savunanlar ile İslam’ın İran 

medeniyetini çöküşe uğrattı fikrini benimseyenler bulunurken diğer tarafta özellikle de 



253 

 

 

 

Devrim sonrasında oluşan bir görüş olarak İslam öncesi ve sonrasıyla İranlılık 

kimliğinin bir bütün olduğunu savunanlar bulanmaktadır (bk. Humeyni, 1982; 

Müctehidzade, 1999; Fouzi, 2000).  

 

Çalışmanın tarihî gelişimi bölümünde detaylıca zikredilen ilk görüşün aksine ikinci 

görüşte: İran’ın kültürel kimliğinin derin tarihsel köklere sahip olduğu vurgulanarak 

Arap ve Türk istilalarının Batı ile yaşanan gerginliklerin, zayıf yönetimlerin ve de 

İslam’ın, İran’ın kültürel kimliğini tehdit ettiği düşüncesi hâkimdir. Bunun yanı sıra bu 

kimliği güçlendirmek için özellikle Rıza Şah ile başlatılan ve devam ettirilen 

modernleşme programları, eski ihtişama dönülmesinde önemli olarak görülmüştür 

(Sabet, 2018, s. 222). 

 

Konumuzu ilgilendirmesi yönüyle son görüşün (Pehlevan, 1992 s. 16), İslam öncesi 

anlatı ve kültürünün İran’ın ayrılmaz bir parçası olarak kabul edildiği ancak İran 

kimliğinin bugünkü şeklini almasının dinî ve tarihî yönüyle Kerbela Hadisesi ve 

Safeviler üzerinden temellendirildiği görülmektedir. Safeviler, İran’ın kimliğini 

sürdüren ve Şii İslam’ı resmî mezhep olarak kabul ederek devam ettiren bir devlet 

olarak görülmüştür. 

 

Kültür ve kimlik inşası çerçevesinde ortaya çıkan görüşler, İran’ın kimlik oluşturma 

sürecinin karmaşık bir şekilde seyir izlediğini göstermektedir. İran, konstrüktivist bir 

perspektifle iç ve dış faktörleri birleştirerek Şii ve Fars kimliğini güçlendirmiştir. Bu 

süreçte, etnik farklılıkları ana kimlik altında entegre ederek homojen bir toplum 

oluşturma gayreti gütmüştür. Söz konusu etnik gruplardan Türkler, Farslardan sonra 

gelen en kalabalık azınlık olması nedeniyle homojen topluma uyum sağlanması üzerine 

gerçekleştirilen politikalardan en fazla etkilenen topluluktur. Bu durum, İran’ın iç ve dış 

kimlik inşası politikalarında bir paradoksa neden olmaktadır. Nitekim ülke içindeki 

başta Azerbaycan Türkleri olmak üzere Türk toplulukları Şii üst kimliğini benimsemiş 

olsa da ikincil üst kimliklerinde Türklüklerini kabul etmektedir.  

 



254 

 

 

 

“İran Türklüğü özellikle kırsal bölgelerde ve esnaf çevrelerinde, kendilerini 

öncelikle Şii-Caferi İslam’ın bir parçası olarak tanımlayan bir Müslüman topluluk 

olarak algılar. Bu algı, İran Parlamentosu ve üst düzey bürokratik kesimi içindeki 

Türkler için de geçerlidir. İran’daki Türk etnik gruplarında, özgün etnik kimlikleri 

olan Türkmen, Karapapak, Kaşkay, Halaç (Uygur-Oğuz), Şahsevenler, Biçar ve 

Qorveler, Avşarlar, Bıçakcı, Sungur gibi gruplar, genellikle İran Türklüğü 

kimliğine öncelik verirler. Ortak Türk millî kimliğini paylaşma duyarlılığı, daha 

çok aydınlar ve üniversite gençliği arasında yaygındır. Bununla beraber İran Türk 

etnik grupları arasında Türklük kimliği konusundaki duyarlılık seviyeleri farklılık 

gösterir. Örneğin, Halaç Türkleri arasında Farslaşma eğilimi daha belirgindir ve 

Türkçenin unutulmaya başladığı belirtilmiştir. İran Azerbaycan’ında Türkçe ile 

ilgili çalışmalar daha hassas yürütülürken Kirmanşah ve Hemedan bölgelerinde 

farklı kimlik bunalımları yaşandığı ifade edilir. Tebriz ve Erdebil arasında Türkiye 

Türkçesine geçiş konusundaki farklılıkların yönetim tarafından körüklendiği 

yaygın bir kanaattir. Ayrıca 8 yıl süren İran-Irak Savaşı’nın, Türk etnik gruplarında 

bir etkiye sahip olduğu görülmektedir” (bk. Kalafat, 2021).  

 

Farslılık üzerinden ikincil üst kimlik oluşturma girişimlerine karşı İran Türkleri, kimlik 

farkındalıklarını ortaya koymak üzere Varlık, Dilmac vd. dergiler üzerinden dil ve 

edebiyat alanında; yer yer Azadistan (1920) ve Azerbaycan Millî Hükûmeti (1945-

1946) gibi bağımsız devletler kurarak yer yer ise protestolar düzenleyerek siyasi alanda 

tepkilerini dile getirmiştir. Yakın tarihteki protestolardan örnek teşkil etmesi açısından 

2006 yılındaki “Böcek Krizi”nin (Karikatür Krizi) çok geniş kitlelere yayılmasıyla başı 

çektiği söylenebilir. Eski Cumhurbaşkanı Ahmedinejad’ın iktidarı zamanında 12 Mayıs 

2006 yılında, ülkenin resmî yayın organlarından “İran Gazetesi’nin Cuma ekinin Çocuk 

Özel Sayısı”nda yayımlanan karikatür, ülkedeki Türkleri harekete geçirmiştir. Nitekim 

söz konusu karikatürde Türkler hamam böceğine benzetilerek “bizleri 

böcekleştirmemesi için ne edek?” sorusunu yönelterek nasıl kurtulunması gerektiğinden 

söz edilmektedir. Bir masa üstünde duran hamam böceği ile karşısında oturan bir 

çocuğun diyaloğuyla görselleştirilen bu örnekte çocuk hamam böceğine, Farsçada böcek 

anlamına gelen susk ifadesinden hareketle “soosoo soosking sisko sooski sooskung” 

kelimeleriyle böcek dilinde konuşmaya çalıştığını ifade eden sorular yöneltir. Bunun 

üzerine hamam böceği ise Azerbaycan Türklerinin gündelik dilinde ne anlamına gelen 

nemene? sorusuyla diyaloğu anlamadığını ifade ettiğini belirten bir karşılık verir. Söz 

konusu karikatür sonrasında toplu protestolar düzenlenmiş ve yaklaşık dokuz gün sonra 

gazete yetkililerin özür dilemesi ve gazetenin kapanmasıyla sonlanmıştır. 

 



255 

 

 

 

Bu örneklerden hareketle millî kimlik farkındalıklarını her alanda göstermeye çalışan 

İran Türklerinin üst kimlik anlayışında Şiiliği benimsedikleri ancak akabinde Türk 

kimliğini muhafaza edici bir tavır sergiledikleri görülmektedir. Nitekim bu durumun 

müzikten genel sanatlara, edebiyattan dile yansıması mersiye geleneği üzerinden de 

tespit edilebilmektedir.  

 

Mersiye geleneğinin kullanım alanına bağlı olarak İran Türklerinin dinî ve kimlik 

etkileşimini öne çıkardığı hususların başında geleneğin kamusal alandaki pozisyonu 

gelmektedir. Günümüzde mersiyeciliğin dinî rolünün yanı sıra siyasi propaganda için 

oldukça elverişli olduğunu ifade etmek yanlış olmaz. Humeyni’nin Devrim Rehberi 

olarak seçilmesi sonrasında meşruiyetini halk nazarında güçlü tutmak için çoğunluğu 

meddahların oluşturduğu “Ensar-i Hizbullah” adında bir örgüt kurması; buna mukabil 

sonraki dönemlerde merasimlerin organizasyonunda önemli rolleri olan dinî heyetleri 

tek çatı altında kontrolünü sağlamak üzere رزمندگان اسلام ئتیه  (İslam Savaşçıları Kurulu) 

adında oluşumların meydana getirilmesi; İran-Irak Savaşı başta olmak üzere cephelere 

meddahların gönüllü ya da teşviklendirilerek gitmesi; TV ve Radyo yayınlarında 

meddahların siyasi içerikli konuşmalarının yayımlanması; Ülke seçimlerinde aday 

kişilerin kazanma potansiyelini arttırmak adına meddahlarla miting alanlarına çıkması 

bu duruma örnek teşkil eden başlıklar arasında gösterilebilir.  

 

Irak ile sekiz yıl süren savaşın, Devrim sonrası ülke içinde karşıtlıkların bulunduğu bir 

döneme denk gelmesi toplu bir kenetlenmeyi beraberinde getirmiştir. Şiiliğin 

Hristiyanlıktaki Protestan mezhebi gibi Abbasi ve Emevi Dönemlerinden hareketle 

Sünniliğe karşı geliştiği göz önünde bulundurulduğunda Arap devletiyle mücadeleye 

girilmesi, dinî kimlik altında toplanılmasına neden olmuştur. Bu dönemde ülkenin pek 

çok bölgesinde olduğu gibi Türk bölgelerinden de çok sayıda insan savaşta aktif olarak 

görevde bulunmuştur. Zencan özelinde icracı profilleri tanıtılırken bölgenin ileri gelen 

meddahlarının da cephelerde mersiye icralarıyla askerleri teşviklendirmek üzere 

bulundukları belirtilmişti. Savaş’ın Irak’a karşı gerçekleştiği bir zeminde, Kerbela’nın 

“âşıklar diyarı” olarak adlandırılması, savaş cephelerinin Kerbela sahnesine 

benzetilmesi ve ana anlatının dinî yapısıyla oluşturulan bu birlikteliğin temelde Arap 

etniğine karşı gerçekleştirilmesi Türkler açısından dinî kimliğin millî kimliğe ağır 



256 

 

 

 

bastığı bir görünüm elde etmiştir. Sonraları bu tutum ABD karşıtlığı, Suriye Savaşı gibi 

dış ve iç politikada bütünleştirici işleviyle kullanılmaya devam ettirilmiştir.  

 

Kimlik farkındalığının kamusal boyuttaki yansımalarından bir diğerini meddahların 

siyasi arenada boy göstermeleri oluşturmaktadır. Müesses nizamın meddahlara olan 

yaklaşımdan destek alarak siyasi arenada sıklıkla boy gösteren meddahlar söylemleriyle 

ülke içinde dikkate değer bir etki oluşturabilmektedir. Bu anlamda Türk meddahların 

ülkenin genel problemlerine eleştiriler getirmesinin yanı sıra Türklük ve Türk kimliğine 

yönelik söylemleriyle de öne çıktığı görülmektedir. Örneğin Zencan meddahlarından 

Veliyullah Kelami, شبکه سه (Kanal 3) adlı bir TV kanalında canlı yayınlanan Halkın Sesi 

Konferansı’nda dönemin Cumhurbaşkanı Hasan Ruhani ile Meclis Başkanı Ali 

Laricani’yi eleştiren Farsça bir şiir okumuştur. Bu davranışı yayının durdurulmasına 

neden olmuştur. Söz konusu Farsça şiirin bir bölümü şöyledir:  

 

Gülmeyi bitir ey Ruhani, 

Senden ümitsizim Laricani, 

Devlet ve meclis yüz mü çevirir, 

Metanettendir akıllıların meramı, 

Bizim safımız kötülerden ayrıdır (Şiirin tamamı için bk. Setarecom, 2020). 

 

Siyasi alandaki bir başka çıkışı ise İran’ın 13. Cumhurbaşkanlığı Seçimleri’nde 

adayların seçim beyannamelerine yönelik bir TV kanalında yaptığı konuşma sırasında 

adaylardan Muhsin Mehralizade’in Türkçe şiir okumasına karşılık vermesidir. İran 

Türklerinden olan Mehralizade, “aziz dildaşlarıma ithafen” ifadesini kullanarak 

Şehriyar’dan okuduğu şu şiir sonrasında, ülkedeki Türklerden oy almak için 

gerçekleştirdiği yönünde pek çok tepki almış ve seçimlerden çekilmiştir.  

 

Heyder Baba, merd oğullar doğginan, 

Namerdlerin burunların oğginan, 

Gediklerde kurtları dut boğginan, 

Koy kuzular ayın şayın otlasın, 

Koyunların kuyrukların katlasın. 

 

Heyder Baba, senin könlün şad olsun, 

Dünya varken ağzın dolu dad olsun, 

Senden keçen yakın olsun, yad olsun, 



257 

 

 

 

Deyme menim şair oğlum Şehriyar, 

Bir ömürdür gam üstüne gam çalar (Konuşmanın tamamı için bk. Arsham, 2021). 

 

Bu tepkilerden biri de Zencan’ı temsilen Veliyullah Kelami’den gelmiştir. Kelami, 

Hemedan ve Zencan milletinin hepsi Heyderi’dir diyerek Mehrilizadeh’e karşılık şu şiiri 

okumuştur: 

 

Best-i ey talibi kudret, 

Bize gel Türk okuma. 

 

Düz yolun git yâddan (akıl, hatır) azma, 

Düşersen şohuma (çukura). 

 

Peyruv (Şie, takipçisi) ol Heydere, 

Heyder Baba şiiri okuma. 

 

Hemedan milleti Zencan, 

Hamısı Heyderi’dir. 

 

Orda ulgu Hemedani, 

Burada Eşteri’dir (Ziaossalehin, 2021).  

 

Yukarıdaki örnekten hareketle Türk kimliği konusunda geleneğin icracılarının kamusal 

alanda Türkçeyi siyasi bir malzeme aracı kullanmanın önüne geçerek dinî kimliği öne 

çıkardıkları görülmektedir. Ancak bu durumun yerel anlamda tezatlık gösterdiğini 

söylemek mümkündür. Nitekim müesses nizama yakınlığı ile beliren meddahların 

dışında daha çok bölgesel popülerliğiyle bilinen meddahlar, Türk kimliğini mersiye 

geleneği genelinde daha çok öne çıkarmaktadır. Merasim icralarında uygulanan 

sinezenlik pratiğinin Türk ve Fars sebkinde icrası Zencan’da karmaşık bir yapıda 

sergilenmektedir. Türk ve Fars sebkinin icrası, meddahların popülerliği ölçüsünde icra 

ortamlarının ulusal bilinirlilikten bölgesel bilinirliğe, doğru orantılı bir seyir 

izlemektedir. Başka bir deyişle yerel popülerlikteki icra ortamlarında daha çok Türk 

sebki uygulanırken ülkece bilinen icra ortamlarında Türk ve Fars sebki bir arada icra 

edilmektedir.  

 



258 

 

 

 

Veli Asr Mescidi’nde düzenlenen törenler sırasında dikkat çekmesi üzerine 

gerçekleştirilen görüşmede Zencan meddahlarından Mehridat Haşimi, İran Türklerinin 

mersiye geleneğini Türk sebkinde icra ettiklerini belirterek bunların başında ise 

Erdebil’in ve Zencan’ın geldiğini ifade etmiştir:  

 

Şimdilerde azalmaya başlasa da ağırlıklı olarak Zencan’da Türk sebki hâkimdir. 

Ancak son 5-6 yıldır Türk sebki yerine Fars sebki tercih edilmektedir. Ancak 

Erdebil’de sadece Türk sebki ifa edilmektir. İki sıralı dizilişle sine vurma Fars 

sebkidir. Türk sebki halka biçimindedir. Veli Asr da heyeti halka biçiminde icra 

etmektedir. Türkler ilk mukaddime okurlar sine vurmazlar. Mukaddimede rovze 

okurlar. Sonrasında halka oluşturarak sine vururlar. Bundan 20-30 yıl önce zincir 

vururlardı ancak şimdi sine vururlar (KK-10).  

 

Bu pratiği Türklere özgü bir icra biçimi olarak belirten bölgesel meddahların yanı sıra 

daha bilinir meddahların söz konusu sebki dinî anlatıya uygun olarak aktardığı 

görülmüştür. Örneğin Cevad Resuli ile özdeşleşen Ahmediye Mescidi’nde Tahran sebki 

olarak belirtilen ve karşılıklı sine vurulması şeklinde icra edilen sine vurulmasına karşın 

halka şeklinde icra edilen ve Türk sebki olarak kabul gören sinezenlik uygulanmaktadır. 

Ancak Resuli, Türk sebki olarak gerçekleştirilen sinezenlik pratiğinin çok eskiye 

dayanan dinî bir davranış olduğunu belirterek şunları söylemiştir:  

 

Aşura gecesi ehlibeyit Kerbela’da korkuyordu. Çünkü sayıları azdı. Çocuklar ve 

kızlar korku içindeydi. Bunun üzerine Kerbela’daki Hüseyin’in takipçileri 

şimşirlerini ellerine alarak recez okumaya başladılar. Böylece ehlibeyte güven 

verildi. Hamasi recezler okunurken halka şeklinde de dolanmaya başladılar. İşte 

bizim sebkimiz buradan gelmektedir (KK-3).  

 

Türk dilinin ve kimliğinin bir övgü kaynağı olarak görülerek dinî kimliğin önüne geçtiği 

hususlar da bulunmaktadır. Bunların başında ise Türkçe mersiyeleriyle Türk 

meddahların Fars meddahlara göre daha gamlı okuması düşüncesidir. Bu düşüncenin 

ülke genelinde hâkim olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Öyle ki ülkenin en 

kalabalık şehri Tahran başta olmak üzere pek çok şehirde merasimlere davet edilen 

meddahların ekseriyetle Erdebil ve Zencan’dan davet edildiği görülmektedir.  

 



259 

 

 

 

Zencan meddahlarından Mehridat Haşimi Zencan ve Erdebil meddahlarının mersiyeleri 

daha gamlı okumalarıyla öne çıkmasındaki sebebi, diğer Türklerin dillerindeki Farsça 

tesirinden kaynaklandığı ileri sürmüştür: 

 

Zencan ve Erdebil meddahları mersiyelerini daha söznahter (gamlı) okurlar. 

Hemedan ve Kazvin’deki Türklerin lehçeleri Farslara benzediğinden mersiye 

okumaları da gamlı değildir (KK-10).  

 

Ülkedeki Azerbaycan Türklerinin Bakü merkezli Azerbaycan topraklarında kalan 

soydaşlarını yakından takip etmeleri millî kimliğin farkındalığı ve kullanım alanını 

yansıtması açısından bir diğer önemli anekdotlardandır. Nitekim Gülistan (1813) ve 

Türkmençay (1828) antlaşmaları sonucuyla bir bölümü İran’da kalan Türk 

topraklarındaki Azerbaycan Türkleri, etnik bütünleştirme politikalarına rağmen bu bağı 

sürdürmeye devam etmiştir. Mersiye geleneği içinde de örneğine rastladığımız söz 

konusu tutumu, SSCB’nin Azerbaycan topraklarına girerek katliamlar gerçekleştirmesi 

sonucu Kanlı Ocak olarak addedilen olaylara İran Türklerinin de kayıtsız kalmadığını 

göstermek ve tepkilerini dile getirmek adına kaleme aldıkları mersiye örnekleri 

üzerinden görmekteyiz. 19 Ocak 1990 yılında gerçekleşen olaylara Azerbaycan Türkleri 

direniş göstermiş ve bu duruş bir yıl sonraki bağımsızlıklarında önemli rol oynamıştır. 

Dönem itibarıyla İran’da İslam Devrim’i üzerinden 11 yıl geçmesine ve yeni rejimin 

politikalarına istinaden ülke içinde muhtelif sorunlarla karşı karşıya kalmalarına rağmen 

İran Türkleri, soydaşlarının uğradığı zulmü yakından takip etmiştir. Mevcut tutuma 

örnek teşkil etmesi adına Zencan meddahlarından Veliyullah Kelami bu tepkisini “19 

Ocak Uluslararası Azerbaycan Günü Kutlu Olsun (19 Janviye Ruz-ı Cihan-i 

Azerbaycan Gerami Bad)” adlı bir mersiye yazarak ortaya koymuştur: 

 

Azeriler idi himmet yanuvarun on dokuzunda, 

Coşdı derya-yı muhabbet yanuvarın on dokuzunda, 

 

Hakka devlet var beli peyandadı hak u hakikat, 

Kehneler tarih, kehnelemez veli din u deyanet, 

Sesle dus düşman gelub alsın zamandan ders-i ‘ibret. 

Gör kopubdı ne kıyamet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Halk-ı Azerbaycan ta var şeref, düşmez nefisden, 

Bu heman gündür dolub guş-ı felek heybetli sesden, 



260 

 

 

 

Allah Allah seslenub gayretliler giçdi erseden, 

İbrane geldi Azeriler göçeludi hoşkun denizden, 

Aldıyla yüz doksan il bundan kabak Kafkazı bizden, 

Yetmiş il ondan sora ses kozanub ehl-i temizden, 

Olsun e’lan hüvviyet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Yetmiş il düşdi bir a’dde vatan, İran’dan ayrı, 

Leyk heviyet olmadı çün cesm kalmaz candan ayrı, 

İndide bir ses gelur, bir düşmeruh karandan ayrı, 

Kozanub feryad-ı vahdet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Kefer tebaligatine alanmadı hürriyet ehli, 

Guher imanı can tek hafz-ı indubdı gayret ehli, 

İndide ağlar, Karabağ gussesinden hasret ehli, 

Aç gözün ey ba deyanet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Türkmençay’de o vakti ke yazıldı ‘ahedename, 

Devlet sazeş-i taleb, ‘ak oldı dine hem emame, 

Koyma salun tefreke biganeler bu encame, 

Tapdı Hizbullah-ı kudret yanuvarın on dokuzunda. 

 

Tapşurun bilsin bunı hati uşaklarda belekde, 

Yanuvarın on dokuzun yazsun Müsülmanlar ürekde, 

Azeriler iftihar itsun gerk-i devr-i felekde, 

Huvar olub öldi meneyyet yanuvarın on dokuzunda. 

 

İran gelmehde illet vardı ey endişe pişe, 

Evvela toprak, baba toprakdı var burda rişe, 

Şanya mevla illetin yurdudu İran hemişe, 

Teşr olub nur-ı velayet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Nardaran ey Nahçivan, ey meşed aga kendi, ucat ses, 

Vir Ali iker emnan haber, canan sesi gelmurenden bes, 

Koyma yatsun bu alem nakeslerin feveran sesin kes, 

Dindur bu şura illet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Azeriler harda olsa, hesen mehkemdi, yahılmaz, 

Azeriler bir uca heybetli perçemdi yahılmaz, 

Azeriler ta Ebulfazliyle bahemdi, yahılmaz, 

Şebt olub delde bu izzet yanuvarın on dokuzunda. 

 

Gel dile arz eyle küsme, sen bu ilden ya Ebulfazl, 

Bah bize sarıklan eydan-ı ilden ya Ebulfazl, 

Ba vekar aşklarun seslulle delden ya Ebulfazl, 

Eyleruh tecdid b’ayet yanuvarın on dokuzunda (Kelami, 2018, s. 435-437). 

 

Kelami’nin yazmış olduğu mersiyeden Azerbaycan topraklarının bir bütün olarak 

addedildiği görülmektedir. Bununla beraber dinî kimliğe vurgunun fazlaca olduğu 

örnekten hareketle millî kimliğin ayırt edici bir unsur olarak benimsendiği ancak bunun 



261 

 

 

 

dinî kimliğin altında şekillendiğini söylemek yanlış olmayacaktır. Nitekim tüm 

Kafkasya’nın ellerinden alındığını belirten meddah, yardımı Ebulfazl gibi Şii dinî 

anlatının ana şahsiyetlerinden isteyerek dinî kimliğin bütünleştiriciliğine vurgu 

yapmaktadır.  

 

Mersiye geleneği çerçevesinde Türk kimliğinin dinî kimliğin önüne geçtiği bir diğer 

husus olarak ise Türk bölgelerine özel geleneklerin ve icra ortamlarının üretilmesi örnek 

olarak gösterilebilir. İran Türklerinin yaşadığı ve özellikle de yoğunluk gösterdikleri 

bölgelerde rengarenk bezlerle donatılan Kasım Otağı’nın sırtlarda taşınması (Bekbabayi 

ve Başar 2020, s. 116); başta Erdebil ve Zencan gibi bölgelerde daha fazla görülen Hz. 

Hüseyin’in susuzluğunu sembolize etmek amacıyla tasların içine su doldurularak 

omuzlarda taşınmasıyla ifa edilen tas yerleştirme (teşt gozari) âyinin icra edilmesi ve 

Türk meddahlarının yetiştiği meddah mekteplerinin oluşturulması tespit edilen 

konulardandır. Böylece bu gelenek üzerinden millî kimliklerini sürdürme alanı bulan 

İran Türkleri tarihî ve kültürel bilincin korunmasına katkıda bulunmaktadır. 



262 

 

 

 

 

SONUÇ 

 

Kerbela Savaşı, İslam dünyasının tarihsel bir dönüm noktası olmasıyla hem Sünni hem 

de Şii Müslümanlar için büyük bir anlam taşımaktadır. Savaş, İmam Hüseyin’in ve 

onun sadık takipçilerinin trajik ölümünden hareketle onların cesaretini, sadakatini, 

adaletini ve zulme karşı direnişlerini sembolize etmektedir. Aynı zamanda da İslam 

dünyasında ortaya çıkan derin mezhepsel ayrılığın başlangıcını işaret etmektedir. Söz 

konusu trajedinin ardından yas merasimleri kapsamında meydana getirilen Muharrem 

merasimleri ve ritüelleri, Hz. Hüseyin’in fedakârlığı ve adalet mücadelesinin kitlelere 

anlatılarak canlandırılmasını sağlamış, İmam Hüseyin’in mirası korunarak 

kutlanabilmiştir. 

 

İlk zamanlarda Şii Müslümanlar arasında inançlarını güçlendirmelerini ve bir topluluk 

olarak hissetmelerini sağlamak amacıyla yalnızca sözlü hikâyeler ve konuşmalarla 

başlayan bu ritüeller zamanla içerik, yapı ve işlev açısından büyük değişikliklere 

uğrayarak muhtelif biçimlerde ifa edilmeye başlanmıştır. Nitekim geleneğin kurumsal 

bir yapı kazanmaya başladığı Safevi Dönemi’ne kadar Kerbela Savaşı’nın ayrıntılarına 

ve tarihî geçmişine odaklanılan geleneğe, Safeviler ve sonrasında meşruiyet kazanma 

adına tarihsel doğruluktan uzaklaşılarak bir kullanım aracı olarak yaklaşıldığı 

görülmektedir. Böylelikle tarihî olarak kanıtlanamayan hikâyeler, merasimlere ve 

metinlere dâhil edilmiş ve duygusal bir tepki uyandırmak amacıyla kullanılmıştır. 

Mersiyeler üzerinden ehlibeyitin hikâyelerinin yanı sıra söz konusu dinî mirası devam 

ettirdiği düşünülen 12 imamın da ölümlerine daha fazla odaklanılarak ritüellere 

katılanların ölümden sonraki yaşamlarına yönelik bir teşvik işlevi meydana getirilmiştir. 

Nitekim son imam olarak addedilen “mehdinin” çocukluk döneminde ortadan 

kaybolarak başta Müslümanlar olmak üzere Şii toplumunun öncüsü olarak yeniden 

ortaya çıkacağı düşüncesi mersiyeler aracılığıyla tüm Şii topluluğa tekrarlanagelen bir 

anlatıyla sunulmuştur. Böylece dinin kullanım alanına zemin oluşturan gelişmelerin önü 

açılmıştır.  

 



263 

 

 

 

İran’da İslam Cumhuriyeti rejiminin hâkim olması sonrasında eğitim oranının gittikçe 

arttığı bir döneme denk gelinmesi, tarihî sürekliliğiyle gelişen mersiye geleneğinin de 

daha fazla içerikle zenginleştirilmesine ve tarihî doğruluğun yeniden vurgulandığı bir 

yapıda ifa edilmesini sağlamıştır. Nitekim mevcut yönetimin hâkimiyetini 

sağlamlaştırmak adına mersiye geleneğine katılımları daha fazla teşviklendirmesiyle 

geleneğe bağlı merasimler, yeni anlatılarla desteklenmiş ve ilk olarak halka siyasi ve 

sosyal konularda bilgi verme aracı olarak görülmüştür. Ancak rejimin İslamî yönünü 

yansıtan politikaları beraberinde sonraları söz konusu bilginin halka tesir etmesinde bir 

propaganda vasıtasına dönüştürülmüştür.  

 

Geleneğin tarihî sürekliliğinin ve dönüşümünün ilk zamanlarından hareketle dinî anlatı 

ekseninde dinî kimlik yapısını meydana getirdiği söylenebilir. Safevilerle birlikte 

Sünniliğe karşı kimliğin korunmasında mersiye geleneğinin rolü günümüz tarihî 

temellendirmelerinin de öncelikli konusu olarak ortaya atılmaktadır. Dolayısıyla bu 

dönem itibarıyla birincil milliyetçiliğin mezhep milliyetçiliği üzerinden tesis edildiği 

söylenebilir. Ancak ilk dönemlerde mezhepsel bir kimlikte ilerleyen geleneğin, süreç 

içinde yalnızca bu kimliğe bağlı kaldığı söylenemez. Nitekim bulunulan toplumdaki 

etnik çeşitliliğin, tarihî ve dinî anlatıya bağlı kalınsa da sosyokültürel zemindeki 

farklılıklarıyla geleneğin sürdürülmesi, yönlendirilmesi ve kimlik farkındalığının ortaya 

koyulması gibi katkılar sunduğu görülmektedir. Bu çerçevede İran Türkleri nazarındaki 

rolünün, sosyokültürel yapısının da dâhil edilmesiyle süreç içinde muhteliflik gösteren 

bir seyir izlediğini söylemek yanlış olmayacaktır. Buna göre çalışmanın ana sorunsalını 

oluşturan din ve kimlik etkileşimi özelinde elde edilen bulguları icra, icracı, 

dinleyici/izleyici, mekân ve işlev aşamalarıyla şu şekilde belirtmek mümkündür: 

 

Mersiye geleneği, icracıları ve anlatılarıyla zengin bir kültürel mirası yansıtmaktadır. 

İcracılar, bu gelenekte kendi özgün kimlikleriyle önemli bir yer tutarak çeşitli 

adlandırmalarla tanımlanmaktadır. Genelde “meddah” olarak anılan bu icracılar, özelde 

novhehan (novhe okuyan), rovzehan (rovze okuyan) ve recezhan (recez okuyan) gibi alt 

kategorilere ayrılmaktadır. Öte yandan icracı kategorisine ahundlar, şairler ve taziye 

performansı oyuncuları da dâhil edilebilir. Bunlar arasında aynı zamanda meddahlık da 



264 

 

 

 

yapabilen ahundların performanslara, teokratik yönetimin bir kontrol mekanizmasını 

yansıtması açısından sonradan dâhil olduğu tespit edilmiştir.  

 

Meddahlık, İran’da profesyonel bir meslek olarak kabul görmektedir. Öyle ki genellikle 

bir dinî heyete üye olarak veya Tuba gibi internet tabanlı çeşitli sistemlere dâhil 

olunarak kayıt altına alınmaktadır. Meslek eğitimi ağırlıklı olarak sözlü kültür yoluyla 

aktarılan bir gelenek olarak sürdürülmekte ve daha çok gözlem ve taklit yoluyla 

gerçekleşmektedir. Ancak bu durum daha çok ilk kuşak meddahlar için geçerliyken 

meddah mektepleriyle eğitimden geçen ikincil kuşak meddahların bir disiplin 

çerçevesinde eğitim aldıkları görülmektedir. Bununla beraber toplumun geleneksel, 

kapalı ve dinî yapısı dolayısıyla kadın icracılar, çoğunlukla aile büyüklerinden veya 

eşlerinden ilham alarak icra sanatına adım atmaktadır. Fakat sonraları onlar da ilmiye 

okulları ve özel konferanslar gibi eğitim kaynaklarıyla yeteneklerini geliştirme fırsatı 

bulmuştur. 

 

İcracıların eğitim durumları ilköğretimden yüksek lisansa kadar uzanan bir yelpazeye 

sahiptir. Özellikle dinî medrese kökenli icracılar arasında yaygın olan eğitim düzeyi, 

genellikle lise seviyesinde değerlendirilebilir. İran’da dinî kurumlarda alınan eğitimler, 

resmî eğitim seviyelerine karşılık gelen ünvanlarla denklik sağlamasına rağmen dinî 

boyutuyla öne çıkan Zencan özelindeki mersiye geleneğinin icracılarının ekseriyetinin 

eğitimlerini lise düzeyine kadar sürdürmeleri dikkate değerdir. Başka bir deyişle dinî 

medreselerde eğitim alınarak Ayetullah makamına hatta Şii toplumunu yönlendirmede 

önemli bir konum olan taklit merciiliğine kadar yükselinebilinmektedir. Ancak 

bulundukları toplumda, dini temsil etme yönüyle ahundların akabinde âdeta birer 

sancaktarı olarak kabul gören meddahların, eğitimlerini devam ettirmeyerek 

meddahlıklarının yanı sıra bu ünvanlara da sahip olmak istememeleri ayrıca ele alınması 

gereken bir konudur.  

 

Tiyatral performanslardaki tasvir yöntemleri, meddahlar tarafından Kerbela Hadisesi’ne 

dayanan hikâyenin canlandırılmasında bir araç olarak kullanılmaktadır. Canlandırma 

sırasında, olayın özgün karakterleri ve yaşamları örneklerle anlatılmaktadır. İcracılar, 



265 

 

 

 

tiyatral performanslarda mekânları ve karakterleri canlandırırken kostümler, dekorasyon 

ve karakterlerle hikâyeyi hayata geçirmektedir. Bu noktada icracılar ile 

dinleyici/izleyiciler arasındaki etkileşimin performansa doğrudan etkisi açısından 

önemli olduğunu söylemek yerinde olacaktır. Nitekim meddahlar, icralarının belirli 

noktalarında ağlamak suretiyle topluluğa matem havası katmakta ve ses perdelerini 

artırarak dinleyici/izleyicileri etkilemektedir. Bu anlatım biçimi, Şamanlıktakine benzer 

bir trans hâli yaratarak meddahların dinleyici/izleyicilerle özel bir bağ kurmasını 

sağlayan iletişim aracı işlevi sergilemektedir.  

 

Halkı eğitme ve kültürel bilinci arttırma işleviyle geleneksel meddah performansları, 

önceleri birincil kültür ortamı kaynaklarıyla bölgesel bir yapı sergilemiş sonraları ise 

modern teknolojinin etkisiyle elektronik medya ve internet üzerinden daha geniş 

kitlelere ulaşabilmiştir. Bu durum kültürel miras listeleriyle beraber geleneğin eğitim, 

devamlılık ve nesillere ulaştırılması yönünden kayıt altına alınmasını sağlamıştır.  

 

Mersiye geleneğinin icrası için kullanılan mekânlar İran genelinde ve Zencan özelinde 

çeşitlilik göstermektedir. Başlangıcında genellikle mescitlerde icra edilen merasimlerin 

zamanla özel mekânlarda sürdürüldüğü tarihî anekdotlarla tespit edilmiştir. Bu 

minvalde mescitlerin yanı sıra hüseyniyeler, takiyeler, imamzadeler, şebih/taziye 

tiyatral performans alanları ve açık meydanlar geleneğin icra alanlarını oluşturmaktadır. 

Bunlar arasında hüseyniyeler, büyük özel mekânlar ve mescitlerde icra edilen 

merasimler için kullanılırken takiyeler (eski kullanımından kaynaklı mekânların 

dışında) daha küçük ve taşınabilir mekânlar olarak hizmet vermektedir. Merasimlerin 

başlangıcından önce başlayan hazırlıkların başında icra ortamlarının belirlenmesi 

gelmektedir. Önem gerektiren bu durum nedeniyle sabit olarak konumu belli olan 

hüseyniyeler hızlıca hazırlanabilirken yer değişikliği gösterebilen özel takiyelerin 

kurulumu hazırlık aşamasıyla daha fazla zaman alabilmektedir.  

 

Geleneği sürdürme ve Türk kimlik farkındalığını öne çıkarma işleviyle meddah 

mekteplerinin ve buna bağlı dinî heyetlerin rolünün de önemi dile getirilebilir. Dinî 

heyetler, toplantılarla grup faaliyetlerini belirlemektedir. Katılımın mekânları, yardım 



266 

 

 

 

kaynakları ve diğer etkinliklerin organizasyonunda heyetlerin kararları etkilidir. 

Mersiye icralarının sürekliliği için heyetler tarafından görevler dağıtılmakta ve 

katılımcılar arasında iş bölümü sağlanmaktadır. Popüler meddahların etrafında toplanan 

heyetler ayrıca kültürel kimlikliği yansıtıcı katkısıyla da öne çıkmaktadır. Yönetimini ve 

liderliğini aktif faaliyet gösteren aksakallıların üstlendiği heyetler, dinî ve politik 

işlevlerin yanı sıra cihat ve şehitlik ideolojilerini teşvik etmektedir. Bununla beraber 

meddahlar ve meddah mektepleriyle bütünleşerek bir üretim ortamı ve temsiliyet işlevi 

de üstlenmiştir. Bu doğrultuda meddah mekteplerinin ise kimlik farkındalığı yönüyle şu 

işlevlere sahip olduğu görülmektedir: Türk meddahlarının yetiştirilmesi, Türkçe mersiye 

örneklerinin literatüre kazandırılması ve Türk sebkinde icraların gerçekleştirilmesi.  

  

Genel icralar Muharrem ayının ilk 10 gününde yoğunlaşmaktadır ve söz konusu süre 

boyunca ülkede resmî tatil ilan edilmektedir. Ancak bununla birlikte yıl boyunca da 

sürdürülebilmektedir. İslam’ın Şii mezhebine duyulan birlik ve aidiyet duygusu, 

katılımın manevi bir görev olarak algılanmasına yol açmaktadır. Bu nedenle düzenlenen 

merasimlerin büyük katılımlara sahne olduğu ve farklı yaş gruplarından 

dinleyici/izleyicileri bir araya getirdiği görülmektedir. Toplu katılımların temelinde 

Hüseyin için ağlayan veya birinin Hüseyin için ağlamasına yol açan kişinin doğrudan 

cennete gideceği inancı bulunmaktadır. Merasimlerde uygulanan sinezenlik ve 

zincirzenlik davranışlarıyla katılımcılar, Kerbela trajedisinin acısını fiziksel olarak 

hissederek manevi birlikteliklerini bu katılımlar içinde vurgulamaktadır. Söz konusu 

tutum bir tür cezalandırma veya arınma yöntemi olarak görülmektedir. 

 

Mersiye metinlerinin de ele alındığı çalışmada, Türkçe ya da Farsça mersiye 

örneklerinin çoğunluğuna ilişkin bir bulgu elde edilememiştir. Ancak bununla birlikte 

örneklerin başlıklandırılışında genellikle şiirlerin ilk bölümlerinin veya bu bölüm 

içindeki kelimelerin kullanıldığı fark edilmiştir. Bu durum aynı başlık altında birden 

fazla mersiyenin meydana gelmesine neden olmaktadır. Aruz vezninin, mersiye 

örneklerinde genel ölçü olarak kullanıldığı ancak bununla birlikte hece ölçüsüne de yer 

verildiği görülmektedir. Nazım birimi olarak daha çok beyit ve bentlerin yanı sıra 

dörtlükler de tercih edilebilmektedir. Bu noktada İran Türklerinin mersiye 

kullanımlarında aruz ile hece arasında bir kalıp kullandıkları söylenebilir ki bu durumun 



267 

 

 

 

Devrim sonrası gelişmeye başladığına işaret edilmektedir. Aruz ve hece ölçüsü 

kullanımlarına bağlı olarak bir düzenin takip edildiğini söylemek zordur. Nitekim aruz 

ölçüsüyle yazılan mersiyeleri düzenli bir kalıba uydurabilmek için fazlasıyla aruz 

kusuru kullanılması gerekmektedir. Dolayısıyla mersiyelerde edebî kaygının ikinci 

planda kaldığı söylenebilir. Aruza nistepeten az olarak da olsa kullanılan hece 

ölçülerinin kalıpları ise aruza nazaran daha az kusurludur. Öyle ki hece sayısında 

eşitliğin aranması bu kusuru azaltan nedenlerin başında gelmektedir.  

 

Çalışmanın çıktıları arasında gösterebilecek hususlardan biri de modern dönem mersiye 

geleneğinin Hz. Hüseyin, Hz. Ali, Hz. Muhammed ve 12 imam gibi dinî figürlerle 

bağlantılı konular üzerinden bir kamusal toplum kontrol aracı olarak kullanılmasıdır. 

Böylece toplumu sistemli bir şekilde yönlendiren kabiliyet alanı meydana getirilerek 

bireylerin davranışları değerlendirilebilmektedir. Bu kontrolün temelinde, sözün 

büyüleyici etkisi yatmaktadır. Sözün büyüsü, konuşanın toplum içindeki statüsüyle 

doğru orantılıdır. Meddahların dinî anlatılarla dinleyici/izleyiciler üzerinde duygusal 

etki bırakarak topluluğu etkilemesi bu araca zemin oluşturmuştur. Ancak karşı bir 

kontrol aracı olma yönüyle protesto işlevinden de söz etmek gerekir ki ülkedeki Türk 

nüfusunun, kimliklerini muhafaza etmede mersiye geleneği üzerinden bu işleve 

başvurdukları görülmektedir. Bu itibarla İran Türkleri için Türkçe mersiyeler, ana dilin 

korunmasının ötesinde protesto işlevi de taşımaktadır. Özellikle Türk kökenli kişilerin 

ölümü durumunda aileler, Türkçe mersiyeleri tercih ederken mezar taşları da genellikle 

istekleri doğrultusunda Türkçe hazırlanabilmektedir.  

 

Araştırmaya bulgu oluşturan konulardan biri de icracıların kimlik bunalımından 

kaynaklı ikililik sergileyen davranışlarıdır. İcraya bağlı uygulamalarda Türk kimliği 

vurgusuna rastlanırken icracı davranışlarında tezatlıklar gözlemlenmiştir. Bu çerçevede 

ünlenmek ve teşviklerden yararlanmak isteyenlerin Farsçaya yöneldiği, bölgesel 

bilinirliğin dışına çıkamayanların ise bölgenin Türk kökenli olması hasebiyle Türkçeye 

ağırlık verdiği görülmektedir. Bu durumun, önceleri övgü kaynağı olan Türklüğe karşın 

gelenek etrafında Farslılığa yönelmelerinin daha fazla getirisi olmasından kaynaklandığı 

düşünülmektedir.  

 



268 

 

 

 

Buna mukabil gelenek özelinde Türklüğün ortaya koyulduğu mersiyelerin meydana 

getirilmesi; yerel ve ulusal yayın organlarında Türkçe mersiye okunması, Türk 

meddahların mersiye okumalarının en gamlı şekilde gerçekleştiği düşüncesinin tüm 

ülkede hâkim olmasından hareketle Türk olunmasıyla övünülmesi, dinî kimliğin 

akabinde millî kimliğin muhafaza edilmesini sağlamada son derece önemlidir. Bunun 

temelinde diğer etnik grupların önüne geçme ve dışlanılmayı engelleme düşüncesinin de 

yattığını söylemek yanlış olmayacaktır. Bu durum siyasi alanda Türkçeyi kullanarak 

Türk bölgelerine hâkim olmak isteyen kişilere meddahlar üzerinden verilen karşılıklarda 

net olarak görülmektedir.  

 

Geleneğin dinî yapısıyla öne çıkması ve çalışma boyunca verilen örneklerle İran 

Türklerinin mersiye geleneğinde dinî kimliğin millî kimliğe ağır bastığı düşüncesi 

oluşsa da kimlik etkileşimindeki griftliğin bu duruma tezatlık sergilemesi, millî kimliğin 

geride kalmadığının göstergesidir. Öyle ki dinin evrensellik olgusunun millî kimlikle 

olan etkileşimi, toplumların kendi özgün dinî yorumlarını ve uygulamalarını 

sürdürmesinde bir engel teşkil etmez. Ayrıca mersiye geleneği zemininde dinî kimliğin 

sahiplenilmeden millî kimliğin vurgulanmasının son derece güç olacağı da 

düşünüldüğünde dinî kimliğin millî kimliğin ortaya çıkarılmasında bir araç olarak 

kullanıldığını söylemek daha doğru olacaktır. Nitekim İran Türklerinin bu geleneğe 

sahip olmadığı bir senaryoda millî kimliklerini yansıtıcı edebî mahsüllerin son derece 

kısıtlı olduğu görülmektedir. Özellikle de ülkedeki tüm etnik grupların yanı sıra nüfusu 

ve tarihî geçmişiyle öne çıkan Türklerin dili kullanım alanı, Pehlevilerden bu yana 

sürdülen politikalarla sınırılandırılmaktadır. Bu doğrultuda dili yaşatma işlevinin 

nispeten sözlü olarak sürdürülebildiği âşıklık geleneği dışında güçlü bir şekilde 

işlenebildiği başka bir edebî üretim gerçekleştirilememektedir. Mevcut durumda 

yalnızca edebî ve günlük dilin kullanımının sınırlandırılmayarak yeni ulus kimlik inşası 

adına Azerbaycan Türklerinin etnik kökeninin ve dilinin dahi arkaik İran medeniyetine 

bağlama girişimleri de göz önüne alındığında mersiye geleneğinin, İran Türkleri 

açısından millî kimliklerini yansıtmada yalnızca ülkedeki Türk toplulukları açısından 

değil başta Farslar ve diğer etnik gruplar için de son derece etkili ve önemli bir 

muhafaza görevi gördüğü söylenebilir. Öyle ki etnik yapı gözetmeksizin dinî bir yapı 

altında sürüdürülmesi buna yönetimin dahi karşı çıkamamasına neden olmaktadır.  



269 

 

 

 

Dolayısıyla rejimin Türkleri kontrol etme yönünde propaganda mahiyetinde 

kullanmasına karşın giderek gelişen yapısıyla Türk kimliğinin muhafaza 

edilebilmesinde bir vasıta görevi görmesi karşılıklı bir kazanımı meydana getirmektedir. 

Sürekliliğini tarihî gelişimlerden ziyade dinî yapısından alan mersiye geleğinde, dinî 

kimliğin göz ardı edilmesi durumunda millî kimliğin yalnızca sosyal konularla sınırlı ifa 

edilebileceğinin de unutulmaması gerekmektedir. Nitekim bu düşüncenin sonucu, Türk 

Edebiyatı’ndaki ağıtlar gibi yalnızca ölüm temasıyla işlendiği bir edebî türe 

dönüşmesine çıkacaktır.  

 



270 

 

 

 

KAYNAKLAR 

 

A. YAZILI VE ELEKTRONİK KAYNAKLAR 

 

Abadis Dictionary. (t.y.a) “زنجان [Zencan]”. https://tinyurl.com/bdeuuwas (Erişim 

Tarihi: 11.06.2023). 

 

Abadis Dictionary. (t.y.b) “همایش شیرخوارگان حسینی [Şir Haregan-ı Hüseyni]”. 

https://tinyurl.com/4vftwjaw (Erişim Tarihi: 20.09.2023). 

 

Abrahamian, Ervand. (1982). Iran Between Two Revolutions. New Jersey: Princeton 

University Press. 

 

Abrahamian, Ervand. (2011). Modern İran Tarihi. (Çev. Dilek Şendil). İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

 

Afary, Janet. (2003). “Shi’i Narratives of Karbala and Christian Rites of Penance: 

Michel Foucault and the Culture of the Iranian Revolution, 1978-1979”. Radical 

History Review, 86: 7-35. 

 

Aghaie, Kamran Scot. (2004). The Martyrs of Karbala: Shi’i symbols and rituals in 

modern Iran. Seattle: University of Washington Press. 

 

Aghaie, Kamran Scot. (2005). “The Origins of the Sunnite‐ Shi’ite Divide and the 

Emergence of the Ta’ziyeh Tradition.” TDR (49)4: 42– 47. 

 

Ahmadi, Ali vd. (2017). استان شناسی زنجان [Ostan-ı Zencan]. Tahran: Eğitim Araştırma ve 

Planlama Organizasyonu. 

 

Ahmed Sultani, Munirah. (1991). قصیده فنی و تصویرآفرینی خاقانی شروانی [Hakani 

Şirvani’nin Kaside Tekniği ve İmaj Yaratıcılığı]. Tahran: Keyhan Yayınları. 



271 

 

 

 

 

Ahmedi, Leila. (2018). “چاووش خوانی [Çavuş Hani]”. https://tinyurl.com/ypn35we4 

(Erişim Tarihi: 11.06.2023).  

 

Aktaş, Şerif. (1991). Roman Sanatı ve Roman İncelemesine Giriş (2. Baskı). Ankara: 

Akçağ. 

 

Albayrak, Nurettin. (2005). “Türk Halk Edebiyatının Kapsamı Üzerine Deneme”. 

Journal of Turkish Studies: Türklük Bilimi Araştırmaları Festschrift in Honor of 

Orhan Okay I 30(1): 113-114. 

 

Albayrak, Recep. (2013). Türklerin İranı (Yakın Gelecek) II. Ankara: Berikan. 

 

Alemohammed, S. M. Reza. (1995). “Taziyeh: History, Form, and Contemporary 

Relevance.” PhD Diss. Joint School of Theatre Studies. UK: University of 

Warwick. 

 

Algar, Hamid. (2008). “Religious Forces in Eighteenth and Nineteenth Century Iran”. In 

The Cambridge History of Iran (Vol 7). pp. 705-731. (Ed. Peter Avery, Gavin 

Hanbly and Charles Melville). Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Alıcı, Mehmet. (2013). “YEZDÂN”. TDV İslam Ansiklopedisi C.43: 512-513. 

 

Ali-Asghar. (t.y.). “شرح مراسم, پیشینیه اجرایی مراسم [Törenin Açıklaması ve Tarihi]”. 

http://www.ali-asghar.com/fa/begining/history-rite-2.html (Erişim Tarihi: 

14.04.2023).  

 

Allamiyan, Said. Tarih için Anlatıyorum (Muhsin Refikdust’un Hatıraları 1979-1989). 

(Çev. Hakkı Uygur). İstanbul: İyidüşün Yayınları. 

 

 



272 

 

 

 

Amrai, Araş. (2013). “ساختار مراثي فارسي [Farsça Mersiye Yapıları]”.  فصلنامه تخصصي سبك

-20: 21 (Fars Şiiri ve Düzyazı Stilolojisi Dergisi) شناسي نظم و نثر فارسي )بهار ادب(

38. 

 

Amrai, Mostafa Mokhiabad. (2007). “Ta’ziyeh, The Art of the Iranian ‘Passion Play’”. 

J. Humanities 14(1): 89-98. 

 

Anassori, Jaber. (1994). “Passion Play (Taaziz) A Treasure of Iranian Doctrinaire and 

Religious Plays”. Kayhan International.  

 

And, Metin. (2018). Ritüelden Drama-Kerbela-Muharrem-Ta’ziye. Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Anvar, Iraj. (2005). “Peripheral Taziyeh: The Transformation of Taziyeh from 

Muharram Mourning Ritual to Secular and Comical Theatre”. The Drama 

Review (TDR) 4(188): 61–67. 

 

Anvarian Aghhdam, Akbar. (2015). “İran Anlatı Geleneğinin Kaynakları Üzerine Bir 

İnceleme”. Yayımlanmamış Doktora Tezi. İzmir: Ege Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk Halk Bilimi Ana Bilim Dalı. 

 

Arsham, Amir. (2021). “ بخش اول 1400 یجمهور استیر یمناظره نامزدها نیکامل اول لمیف  [Başkan 

Adaylarının İlk Tartışmasının Tam Kesiti 1400 Birinci Bölüm]”. 

https://www.youtube.com/watch?v=GdvPiwjVfUY (Erişim Tarihi: 06.11.2023). 

 

Arjomand, Said Amir. (1984). The Shadow of God and the Hidden Imam: Religion, 

Political Order, and Societal Change in Shi’ite Iran from the Beginning to 1890. 

Chicago: University of Chicago Press.  

 

Artun, Erman. (2009). “Çukurova’da Ağıt Söyleme Geleneği Ölüm Dışı Söylenen 

Ağıtlar”. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi 1: 52-72. 

 



273 

 

 

 

Asemanezanjan. (2023). “ مداحی تخصصی ویژه بانوانبرگزاری دوره آموزشی   [Kadınlara 

Yönelik Özel Meddahlık Kursu]”. https://tinyurl.com/mwj6a9k3 (Erişim Tarihi: 

05.10.2023). 

 

Ashfari, Jahangir Nasri. (2018). “چاووش و چاووشی [Çavuş ve Çavuşi]”. Tahran:  دائرة

ارف بزرگ اسلامیالمع  (Büyük İslam Ansiklopedisi) C. 12: 56. 

 

Atalay, Beşir. (1992). Divanü Lûgat’it Türk Tercümesi I. İstanbul: Türk Dili Kurumu 

Yayınları. 

 

Attar, Aygün. (2006). İran’ın Etnik Yapısı (Yakın Dönem ve Günümüzde). Ankara: 

Divan Yayıncılık.  

 

Attar, Aygün. (2008). “İran’ın Farslaşma Süreci ve Bu Süreçte Farsçanın Rolü”. Erdem 

Dergisi 52: 1-40. 

 

Awasthi, Preeti. (2014). “Sozkhwani: Prelude to Mourning”. International Research 

Journal of Management Sociology & Humanity 5(12): 84-92. 

 

Ayoub, Mahmoud. (2011a). “ʿĀšūrāʾ”. Encyclopaedia Iranica. 

https://iranicaonline.org/articles/asura (Erişim Tarihi: 06.09.2023). 

 

Ayoub, Mahmoud. (2011b). “Arbaʿīn”. Encyclopaedia Iranica. 

https://www.iranicaonline.org/articles/arbain-fortieth-day-after-asura-q (Erişim 

Tarihi: 13.09.2023). 

 

Azer, San’an. (1942). İran Türkleri. İstanbul: Cumhuriyet Matbaası.  

 

Azeri, Seyf. (1947).  لارآذری, یانیقلی اوخشاماسیف  [Yanıklı Ohşamalar]. Tahran: İntişarat-ı 

Ahmedi. 

 



274 

 

 

 

Azizi, Sara. (2018). آرماناغان حسینی:مجموعه ی اشعار مذهبی [Hüseyni Armağanı: Dinî Şiirler 

Koleksiyonu]. Zencan. 

 

Bahiral, Seher. (2019). “ بعد از منامحرم در زنجان | دومین قربانگاه جهان اسلام   [İslam Dünyasında 

Mina’dan Sonra İkinci Mihrap Olarak Zencan’daki Muharrem]”. 

https://www.karnaval.ir/blog/muharram-zanjan?_x_tr_hist=true (Erişim Tarihi: 

20.09.2023). 

 

Baizaii, Bahram. (1965). Namaysh dar Iran. Tahran: Kavyan. 

 

Baktash, Mayel and Farokh Gafary. (1971). هی: سه مجلس تعزیرانیتئاتر ا  [İran Tiyatrosu (Üç 

Taziye Meclisi)]. Tahran: Shiraz Art Festival Publication.  

 

Bali, Muhan. (1997). Ağıtlar. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 

Barthold, Wilhelm. (1963). “Âzerbaycan ve Ermenistan”. Tarih Araştırmaları Dergisi 

8(14): 77-87.  

 

Barthold, Wilhelm. (2004). Orta Asya Türk Tarihi -Dersleri-. Ankara: Çağlar Yayınları. 

 

Bascom, William R. (1954). “Four Function of Folklore”. The Journal of American 

Folklore 67(266): 333-349. 

 

Başgöz, İlhan. (1986). “Türk Halk Edebiyatında Protesto Geleneği”. Folklor Yazıları 

içinde (ss. 181-191). İstanbul: Adam Yayınları. 

 

Başgöz, İlhan. (1996). “Protesto: Folklorun Beşinci İşlevi (Fonksiyonu)”. Folkloristik: 

Umay Günay Armağanı, (Haz. Özkul Çobanoğlu-Metin Özarslan). Ankara: 

Feryal Matbaası. 

 

Bauman, Richard. (1983). “The Field Study of Folklore in Context”. In Hand Book of 

American Folklore. (pp. 362- 368). Bloomington: Indiana University Press. 



275 

 

 

 

 

Bauman, Richard. (2012). “Performance”. (Ed. Regina F. Bendix and Galit Hasan-

Rokem). In A Companion to Folklore. (pp. 94-118). Massachusetts: Wiley 

Blackwell Publishing. 

 

Bayat, Fuzuli. (2014). Kerbela Folkloru: Muharremlik Rituallarından Şebih Meydan 

Tamaşalarına. Baku: Azerbaycan Millî Elimler Akademiyası: Folklor Institutu. 

 

Bayat, Fuzuli. (2022). “Folklorlaşan Ritual-Mistik Xarakterli Şəbih Teatrı”. Karadeniz 

Araştırmaları 19(76): 1217-1232. 

 

Beigzadeh, Halil ve Parvin, Nader. (2015). “ وهجل های های سیمای امام رضا(ع) در برخی آیین

 Bazı Sembolik Âyinlerde ve Popüler Edebiyatta İmam Rıza’nın] نمادین و ادب عامه

Yüzünün Tezahürü]”. Popüler Kültür ve Edebiyat Dergisi 9(4): 125-147. 

 

Bekbabayi, Behruz ve Başar, Umut. (2020). “Muharrem Âyinlerinde İslam Öncesi 

İnanç İzleri: İran Türkleri Örneği”. Millî Folklor 16: 110-122. 

 

Belâzuri, Ahmed b. Yahya. (2021). Ensâbü’l-Eşrâf: İslam Tarihinde Öncü Şahsiyetler 

2. Cilt (Hz. Ali ve Çocukları, Hz. Abbas ve Çocukları) İnceleme-Çeviri. (Çev. 

Musa K. Yılmaz). İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları: 174.  

 

Ben-Amos, Dan. (1997). “Şartlar ve Çevre İçinde Folklorun Bir Tanımına Doğru”. 

(Çev. Metin Ekici). Millî Folklor 33: 74-87. 

 

Ben-Amos, Dan. (2007). “Halk Bilgisini (Folklorun) Bağlamı: İmalar ve Beklentiler” 

(Çev. M. Ekici) Millî Folklor 19(76): 232-243. 

 

Benjamin, Samuel Greene Wheeler. (1887). Persia and the Persians. London: J. 

Murray. 

 



276 

 

 

 

Benjamin, Walter. (2018). Son Bakışta Aşk (Haz. N. Gürbilek). (8. Baskı). İstanbul: 

Metis Yayınları. 

 

Berezin, İlya Nikolayeviç. (1852). Puteshestwie Po Sieviernoy Persi. Kazan. 

 

Beyzaie, Bahram. (1965). کتاب نمایش در ایران [İran’da Gösteri Kitabı]. Tahran: Kavian.  

 

Beyzaie, Bahram. (2012). Namayesh dar Iran [Performance in Iran]. Tehran: 

Rowshangaran va Mtale’at-e Zanan. 

 

Blaga, Rafael. (1997). İran Halkları El Kitabı. İstanbul: Yeni Zamanlar Dağıtım. 

 

Blogfa. (2018). “گفتم کجا گفتا به خون [Dedim Nereye? Dedi Kana]”. 

https://tinyurl.com/2s3veuej (Erişim Tarihi: 06.09.2023). 

 

Bon, Gustave Le. (1997). Kitleler Psikolojisi. (Çev. Yunus Ender). İstanbul: Hayat 

Yayıncılık. 

 

Boratav, P. Naili. (1982). “Türk Halk Edebiyatında Tür ve Biçim Sorunu Üzerine”. 

Folklor Edebiyat I. İstanbul: Adam Yayınları. 

 

Boratav, Pertev Naili. (1991). “Türk Ağıtlarının İşlevleri, Konuları ve Biçimleri”. 

Folklor ve Edebiyat (1982) II. İstanbul: Adam Yayınları. 

 

Bosworth, Clifford Edmund. (1975). “The Early Ghaznavids”. In The Cambridge 

History of Iran IV (Ed. R.N. Frye). (pp. 162-197). United Kingdom: Cambridge 

University Press. 

 

Bölükbaşı, Ali. (2010). Nahl Gardani: Şehitlerin Hayatlarının Ölümsüzlüğünün 

Alegorik Bir Temsili. Tahran: Kültürel Araştırmalar Ofisi. 

 



277 

 

 

 

Browne, Edward G. (1954). A Literary History of Persia Vol IV. London: Cambridge 

University Press. 

 

Brun, Corneille Le. (1718). Voyages par la Moscovie, en Perse et aux Indes Orientales 

(Vol. 2). Amsterdam. 

 

Büyükkara, M. Ali. (2002). “Kerbela’dan İnkılab’a: İmami-Şii Şehadet Düşüncesi ve 

Problemleri”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2: 211-247. 

 

Caferoğlu, Ahmet. (1972). “İran’la Turan’nın Paylaşılamayan Şirin’i”. Şarkiyat 

Mecmuası. VII: 59-68.  

 

Calmard, Jean and J. W. Allan. (2011). “ʿAlam va ʿAlāmat”. Encyclopaedia Iranica. 

https://iranicaonline.org/articles/alam-va-alamat-ar#prettyPhoto (Erişim Tarihi: 

13.09.2023). 

 

Calmard, Jean. (1979). “Le Patronage des Ta’ziyeh: Elements pour une Etude Globale”. 

(Ed. Peter J. Chelkowski). In Ta’ziyeh: Ritual and Drama in Iran. New York: 

New York University. 

 

Carlson, Marvin. (2013). Performans: Eleştirel Bir Giriş. (Çev. Beliz Güçbilmez). 

Ankara: Dost Kitabevi. 

 

Cevahiri, Muhammed Rıza. (2015). “اسناد و شواهد زیارت اربعین [Erbain Ziyaretinin 

Belgeleri ve Kanıtları]”. Ziyaret Kültür Dergisi 28: 21-52. 

 

Chelkowski, Peter J. (1985). “Shia Muslim Processional Performances.” The Drama 

Review (TDR) 29(3): 18-30. 

 

Chelkowski, Peter J. (1991). “Hengami ke Ne Zaman Zaman Ast ve Ne Makan makan”. 

Iran- Nameli Magazine 34: 212-222. 

 



278 

 

 

 

Chelkowski, Peter J. (2008). “NAḴL”. Encyclopaedia Iranica. 

http://www.iranicaonline.org/articles/nakl-object-in-the-mourning-rituals 

(Erişim Tarihi. 22.09.2023). 

 

Chelkowski, Peter J. (2009). “Taʿzia”. Encyclopaedia Iranica. 

https://iranicaonline.org/articles/tazia (Erişim: 26.07.2023). 

 

Chelkowski, Peter. J. (1979). Taziyeh: Ritual and Drama In Iran. New York: New York 

University Press. 

 

Chelkowski, Peter. J. (1986). “Popular Shi’i Mourning Ritual”. In al-Şerat (Vol. 12). 

(pp. 227-264). Paper from Imam Husein Conference London: Routledge & 

Kegan Paul plc. 

 

Chelkowski, Peter. J. (2010). Eternal Performance: Ta’ziyeh and Other Shiite Rituals. 

Seagull Books.  

 

Chodzko, Alexander. (1842). Specimens of the Popular Poetry of Persia as Found in 

the Adventures and Improvisations of Kurroglou, the Bandit Minstrel of 

Northern Persia; and in the Songs of the People Inhabiting the Shores of the 

Caspian Sea. London: Oriental Translation Fund of Great Britain and Ireland. 

 

Chodzko, Alexander. (1878). Théatre Persan, Choix de Téaziés ou Drames: Traduits 

Pour la Première Fois du Persan. Paris: De Le’Cole Des Langues Orentales 

Vivantes. 

 

Clauson, Sir Gerard. (1972). An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century 

Turkish. Oxford: Clarendon Press. 

 

Collinet, Annabelle. (2021). “Performance Objects of Muḥarram in Iran: A Story 

through Steel”. Journal of Material Cultures in the Muslim World 1(1-2): 226-

247. 



279 

 

 

 

 

Curzon, Lord. (1927). İran. İstanbul: Erkân-ı Harbiye-i Umumiye. 

 

Çay, Abdulhaluk Mehmet. (2002). “Azerbaycan ve Türkler”. Azerbaycan Birinci 

Uluslararası Sempozyumu Bildirileri 1988. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayınları, s. 90-107. 

 

Dabashi, Hamid. (2005). “Ta’ziyeh as Theatre of Protest”. The Drama Review 49(4): 

91-99. 

 

Darül Şifa, Y. ve Purkasım, M. (2013). Meddahî be Musabe-i Hüner, Meddahi be 

Musabe-i Şuğl. (Ed. C. Rehmani) Mutala’ti Came’ şenahti ve İnsan Şenahtiyi 

Menasek-i Azadari-yi Muharrem içinde (C.2, ss. 93-112). Heyme. 

 

Della, Pietro. (1869). سفرنامه ی پیترو دلاواله :قسمت مربوط به ایران [Pietro Della 

Seyahatnamesi: İran Bölümü]. (Çev. Shojaeddin Shafa). Tahran: Kitap 

Tercümesi ve Yayıncılık Kurumu.  

 

Dick Davis. (2010). “Shahnameh”. Iranian Studies 48(3): 337-348.  

 

Dilçin, Cem. (1983). Örneklerle Türk Şiir Bilgisi. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

 

Dizdaroğlu, Hikmet. (1969). Halk Şiirinde Türler. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

 

Doerfer, Gerhard. (1987). “İran’da Türkler”. Türk Dili LIV (431): 242-251. 

 

Dundes, Alan. (1998). “Doku, Metin ve Konteks”. (Çev.Metin Ekici), Millî Folklor 5: 

106-118. 

 

Durbilmez, Bayram. (2017). Gelenekli Türk Aanlatıları-1. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

 



280 

 

 

 

Durkheim, Emile. (2018). Dinî Hayatın İlkel Biçimleri. (Çev. Fuat Aydın). Ankara: 

Eskiyeni Yayınları. 

 

Duymaz, Ali. (1990). “Gelibolu Ağıtı”. Millî Folklor 1(8): 40-42. 

 

Ebu Ja’far Muḥammad İbn Jarir Ṭabari. (1992). The History of al-Ṭabari. (Trans. 

Yohanan Freidmann) New York: State University of New York Press. 

 

Eker, Süer. (2009a). “Divanü Lûgat’it Türk’te ‘İranlı Kavramı’. Kaşgarlı Mahmud ve 

Dönemi. Uluslararası Türkiyat Araştırmaları Bilgi Şöleni Bildirileri (28-30 

Mayıs): 71-87. 

 

Eker, Süer. (2009b). “Türk-İran Dil İlişkilerinde Divanü Lûgat’it Türk’ün Tanıklığı”. 

Akademik Araştırmalar Dergisi, Kaşgarlı Mahmud Özel Sayısı 70-84. 

 

Eker, Süer. (2013). “Türk-İran Dil Temasları-1: Türk İran Dil Bilimsel Coğrafyasına 

Genel Bir Bakış”. (Ed. Bülent Gül). Bengü Belak, Ahmet Bican Ercilasun 

Armağanı içinde (ss. 491-500). Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü. 

 

Ekici, Hasan. (2017). “Bâkî Divanı’nda Sâkî Mefhumu”. Journal of Turkish Language 

and Literature 3(3): 55-76. 

 

Ekici, Metin. (2018). Halk Bilgisi (Folklor) Derleme ve İnceleme Yöntemleri (8. Baskı). 

Ankara: Geleneksel Yayıncılık. 

 

Elbadri, Rachid. (2009). “Shia Rituals: The Impact of Shia Rituals on Shia Socio-

Political Character”. Master of Arts ın Security Studies. Monterey: Naval 

Postgraduate School.  

 

Elçin, Şükrü. (1981). Halk Edebiyatına Giriş. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 



281 

 

 

 

El-Haseni, Cemalleddin Ahmed b. Ali. (2015). Umdet’ut Talib fi Ensab-i Al-i Ebi Talib. 

Beyrut. 

 

El-Hikme, Rüstem. (2008). Dar el-İrfan Hamse’nin Tarihi: Zencan’ın En Eski Tarihî 

Metni. (Ed. Hasan Hüseyin Ali). Pınar Yayınları.  

 

Emami, Nasrullah. (1990). یات فارسی ایران (تا پایان قرن هشتمسرایی در ادبمرثیه ) [Fars 

Edebiyatı’nda Mersiyeler (8. Yüzyılın Sonuna Kadar)]. Tahran: Cihad 

Üniversitesi Yayınları. 

 

Emin, Ahmet. (1341). İran. İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi. T.Y.: 38-42. 

 

Ercilasun, Ahmet Bican ve Akkoyunlu, Ziyat (2015). Kâşgarlı Mahmut Divânu 

Lugâti’t-Türk Giriş Metin-Çeviri Notlar-Dizin. (2. Baskı). Ankara: Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 

 

Erdem, Sargon. (1989). “Alem”. TDV İslam Ansiklopedisi C.2: 352-354. 

 

Etemad el-Sultaneh, Muhammed Hasan Han. (1971). روزنامه خاطرات اعتمادالسلطنه [Etemad 

el-Sultaneh Günlükleri Gazetesi]. Tahran: Emir Kabir Yayınları.  

 

Evliya Çelevi. (2001). Günümüz Türkçesiyle Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi: Bağdad - 

Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan Malatya - Mardin - Musul - Tebriz – Van. 4. 

Kitap, 2. Cilt. (Haz. Seyit Ali Kahraman ve Yücel Dağlı). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Eynifardezanjani. (2013). “ نی در حضور رهبر انقلابمداحی استاد حاج غلامرضا عینی فرد زنجا  

[Gulam Rıza Eyniferd Zencani’nin Devrim Lideri Huzurunda Yaptığı Övgü]”. 

http://eynifardezanjani.blogfa.com/post/41 (Erişim Tarihi 11.10.2023). 

 

Eyniferd, Gulam Rıza. (t.y.). ریاد زینبیهف  [Zeynebiye’nin Feryadı]. Tahran: Faizun 

Yayınları. 



282 

 

 

 

 

Eyniferd, Gulam Rıza. (2014). پرچم زینبیه [Zeynebiye’nin Bayrağı]. Tahran: Faizun 

Yayınları. 

 

Farsnews. (2012). “ غلامرضا کویتی پور [Gulam Rıza Kuveyri Pur]”. 

https://tinyurl.com/yc2mpfbp (Erişim Tarihi: 06.09.2023). 

 

Farsnews. (2020). “ گردانی حضرت قاسم(ع) در اهوازآیین سنتی سینی  [Ahvaz’da Hz. Kasım’ın 

Geleneksel Tepsisini Taşıma Töreni]”. https://tinyurl.com/3vsswwsk (Erişim 

Tarihi: 21.09.2023). 

 

Farsnews. (t.y.). “Sadık Ahengeran”. https://tinyurl.com/58m2f84p (Erişim Tarihi: 

06.09.2023). 

 

Fettal Nişaburi, Muhammed b. Hasan. (1987). Ravzatu’l-Vaizin ve Basiretü’l-

Müteazzin. Tahran: Neşreni Yayınları.  

 

Fığlalı, Ethem Ruhi. (1984). İmamiyye Şiası: Caferiyye Mezhebi Doğuşu, Gelişmesi ve 

Görüşleri. Ankara: Selçuk Yayınları. 

 

Fığlalı, Ethem Ruhi. (1996). “Gadîr-i Hum”. TDV İslam Ansiklopedisi, C.13: 279-280. 

 

Tusî, Hâkim Abulqasım Firdevsi. (2005). Şehnâme. (Çev. Necati Lugal). Kabalcı 

Yayınları. 

 

Fischer, Michael M. J. (1980). Iran: From Religious Dispute to Revolution. Cambridge: 

Harvard University Press.  

 

Fischer, Michael M. J. (2004). Mute Dreams, Blid Owls, and Dispersed Knowledges: 

Persian Poesis in the Transnational Circuitry. Duke University Press. 

 



283 

 

 

 

Forough, Mehdi, (1952). “A Comparative Study of Abraham’s Sacrifice in Persian 

Passion Plays and Western Mystery Plays”. Master Thesis. Columbia 

University, reprinted by the Ministry of Culture and Art. Tehran. 

 

Fouzi, Yahya. (2000). “ رانیدر ا یمل تیو هو ینیامام خم  [İmam Hümeyni ve İran’da Ulusal 

Kimlik]”. Ulusal Araştırmalar Dergisi 4: 63-85. 

 

Francklin, William. (1790). Observations made on a Tour from Bengal to Persia in the 

Years 1786-1787. (London Reprint in 1976). Tehran: Imperial Organization for 

Social Services. 

 

Frye, Richard N. (1954). Iran. London: George Allen and Unwin. 

 

Garthwaite, Gene R. (2016). İran Tarihi: Pers İmparatorluğu’ndan Günümüze. (Çev. 

Fethi Aytuna). İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

 

Gnoli, Gherardo. (1989). The İdea of Iran: An Essay on its Origin. Roma: Istituto 

italiano per il Medio ed Estremo Oriente. 

 

Gobineau, Comte de. (1865). Les Religions et les philosophies dans l’Asie Centrale. 

Paris: Gallimard. 

 

Gökdağ, Bilgehan Atsız ve Doğan, Talip. (2016). İran’da Türkler ve Türkçe. Ankara: 

Akçağ Yayınları. 

 

Gölpınarlı, Abdülbaki. (1977). Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri. 

İnkılap Kitapevi. 

 

Gömeç, Saadettin. (2009). Köktürk Tarihi. Ankara: Berikan Yayınevi. 

 

Görkem, İsmail. (2001). Türk Edebiyatında Ağıtlar -Çukurova Ağıtları- İnceleme 

Metinler. Ankara: Akçağ Yayınları.  



284 

 

 

 

 

Gözaydın, Nevzat. (1989). “Anonim Halk Şiiri Üzerine”. Türk Dili, Türk Şiiri Özel 

Sayısı III (Halk Şiiri) LVII(445-450): 1-104. 

 

Gözcü, Nurullah. (2019). Hemedan Eyaleti Bahar İli Türk Kültüründe Geçiş Dönemleri. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kırklareli: Kırklareli Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları. 

 

Gözcü, Nurullah. (2023). “Sosyal Kontrol ve Gizli Bir Protesto Aracı Olarak İran 

Türklerinin Taziye Geleneğinde Mersiye”. Folklor Akademi Dergisi 6(2): 920-

932. 

 

Güleç, İsmail. (2007). “Anonim Halk Edebiyatı’nın Tasnifine Dair Yeni Bir Öneri”. 

Sakarya Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 14: 47-58. 

 

Güner, Ahmet. (2010). “Büveyhîler Devrinde Bağdat’ta Kerbela/Aşure, Gadir Humm 

ve Benzeri Şiî Uygulamaları”. Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri) içinde 

(C. 1: 325-339). Sivas: Asitan Yayıncılık. 

 

Güngör, Şeyma. (2003). “Maktel-i Hüseyin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. C. 27: 456-457. 

 

Güngör, Şeyma. (2007). “Tarihî Olaydan Menkıbeye, Menkıbeden Şahesere [Kerbela 

Olayı ve Hadîkatü’s-Süedâ]”. 38. Icanas Bildiriler Kitabı (10-15 Eylül 2007): 

769-788.  

 

Hac Asgar Genç Hanlu. (2019). “مراسم شام غریبان [Şam-ı Gariban Merasimi]”. 

https://web.telegram.org/a/#-1001053190463 (Erişim Tarihi: 04.10.2023).  

 

Hac ve Ziyaret Araştırmaları Enstitüsü. (2015).  اربعینمجموعه مقالات  [Erbain Makaleleri 

Koleksiyonu]. Tahran: Mashaar Yayınları.  

 



285 

 

 

 

Hasanlı, Cemil. (2005). Soğuk Savasın İlk Çatışması İran Azerbaycanı (Çev. Ekber 

Necef). İstanbul: Bağlam Yayınları. 

 

Hatibi, Bahman. (2012). Tarikheh Khanedaneh Khatibi der Zanjan. 

  

Haydari, Asker. (2016). ع نیامام حس یعزادار یهاو جلوه خیتار) هیوبر دوره صف هیبا تک رانیدر ا )  

[İran’da İmam Hüseyin İçin Yas Tutmanın Safevi Dönemine Dayanan Tarihi ve 

Tezahürleri]. Tahran: İran Çağdaş Tarih Araştırmaları Enstitüsü. 

 

Herbert, Thomas. (1928). Travel in Persia (1627-1629). London: George Routledge.  

 

Heyderiyyun Zencan. (2023). “Meşhed Erbain Törenleri” 

https://web.telegram.im/#@heydarioon_zanjan (Erişim Tarihi: 13.09.2023). 

 

Heyet, Cevad. (1957). Azerbaycan Edebiyat Tarihine Bir Bakış. C.1, 2. Baskı. Bakü. 

 

Hinnells, John Russell. (2008). شناخت اساطیر ایران [İran Mitlerini Bilmek]. Tahran: Çeşme 

Yayınevi. 

 

Hmelin, Samuel. (1774). Reise durch Russlan Reise durch das nordische Persien in den 

Jahren 1770, 1771 bis in April 1772. St. Petersburg. 

 

Hosseinalemi, Amir. (2014). “The Positions of Iranian Traditional and Ritual Drama In 

The Developmental Communications With The Emphasis On The Rural Areas 

In Iran”. International Journal of Research in Humanities 2(12): 33-42.  

 

HRW. (1997). Iran: Religious and Ethnic Minorities: Discrimination in Law and 

Practice. http://www.hrw.org/hrw/reports/1997/iran/ (Erişim: 02.06.2023). 

 

Humeyni. (1982). نور فهیصح  [Sahife-yi Nur]. (12 Cilt) Tahran: İslam Devrimi Kültürel 

Belgeleri Örgütü. 

 



286 

 

 

 

Hüseyin, Sedreddin Bayramoğlu. (2016). Azərbaycan Mərsiyə Ədəbiyyatı və Əbülhəsən 

Racinin Poetik Dünyası. Bakı: Elmlər.  

 

Hüseyniyeyi Azam Zencan. (t.y.a). “Hüseyniyeyi Azam’ın Tarihi”. 

https://tinyurl.com/3ta47jdw (Erişim Tarihi: 25.10.2023). 

 

Hüseyniyeyi Azam Zencan. (t.y.b.). “İnkılap Meydanı”. https://tinyurl.com/3ta47jdw 

(Erişim Tarihi: 25.10.2023). 

 

Hüseyniyeyi Azam. (2023). https://web.telegram.org/a/#-1009165036 (Erişim Tarihi: 

12.09.2023). 

 

Ibn Al-Athir, Ali. (1972). The Complete History. (Çev. Abbas Khalili). Tehran: Şahami 

İntişar-ı İran.  

 

ICHHTO. (2010). “Qālišuyān Rituals of Mašhad-e Ardehāl in Kāšān”. Iran’s Cultural 

Heritage, Handicrafts and Tourism Organization https://tinyurl.com/4ewd8me9 

(Erişim Tarihi: 23.09.2023).  

 

Iqna. (2023). “Kerbela’da Şam-ı Gariban Merasimi”. https://tinyurl.com/bdebjr76 

(Erişim Tarihi: 07.09.2023). 

 

Iranian Dramatic Art Center. (1996). “Ritual dramatic art of Ta’zīye”. 

https://ich.unesco.org/en/RL/ritual-dramatic-art-of-taziye-00377 (Erişim Tarihi: 

26.08.2023).  

 

Iribnews. (2019). “آغاز مراسم طشت گذاری در اردبیل [Erdebil’de Tas Yerleştirme Töreninin 

Başlaması]”. https://tinyurl.com/bddbs6v8 (Erişim Tarihi: 21.09.2023). 

 

Irna. (2015). “ میلیون زائر حسیني در كربلا 27برگزاري باشكوهترین مراسم اربعین تاریخ با حضور   

[Kerbela’da 27 Milyon Hüseyinli Hacının Katılımıyla Tarihin En Görkemli 



287 

 

 

 

Erbain Töreni Düzenlendi]”. https://tinyurl.com/mr3h567d (Erişim Tarihi: 

13.09.2023). 

 

Irna. (2023a). “ میلیون زائر در آیین اربعین شرکت کردند ۲۲بیش از   [Erbain Âyini’ne 22 

Milyondan Fazla Hacı Katıldı]”. https://tinyurl.com/3smjpkk4 (Erişim Tarihi: 

13.09.2023). 

 

Irna. (2023b). “ ای از همنوایی زنان بوشهری با مادران داغ دیده کربلاحجله قاسم؛ جلوه  [Kerbela 

Anneleriyle Buşehr kadınlarının Dayanışmasının Bir Tezahürü Olan Hac 

Kasım]”. https://tinyurl.com/4akzrtxe (Erişim Tarihi: 21.09.2023).  

 

İbn Hanbel, Ahmed. (1992). Müsned. İstanbul. 

 

İbn Manzur, Ebu’l-Fazl Muhammed b. Muharrem. (1993). Lisanu’l Arap. Beyrut: Daru 

Sadr. 

 

İlaydın, Hikmet. (1997). Türk Edebiyatında Nazım. Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

İlna. (2023). “۶ نوحه و سرودی که ماندگار شدند [Sonsuza Kadar Kalacak Olan Altı Mersiye]”. 

https://tinyurl.com/2tcvrv9p (Erişim Tarihi: 06.09.2023). 

 

İRAM. (2019). “Şii Dinî Unvanlar”. İran Araştırmaları Merkezi. 

https://www.iramcenter.org/sii-din%C3%AE-unvanlar-2086 (Erişim Tarihi: 

10.10.2023).  

 

İran İslam Cumhuriyeti Anayasası. (1980). (Çev. Ömer Okumuş). İstanbul: Kayıhan 

Yayınları. 

 

İrantarhim. (2023). “اجاره اکو و مداح [Eko ve Meddah Kiralama]”. 

https://tinyurl.com/5n7urstm (Erişim Tarihi: 25.08.2023). 

 



288 

 

 

 

İsen, Mustafa. (1994). Acıyı Bal Eylemek: Türk Edebiyatında Mersiye. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

 

İsmailov, Dilgam. (2017). History of Azerbaijan. Baku: Azerbaijan Architecture and 

Construction University.  

 

İtkin, Rıza. (1990). “Zelzele” (Der. M. Şimşek). Kanlı Çiçekler: Gilan ve Zencan 

Depremine Ohşamalar. Tebriz: Şafak Yayınevi. 

 

Jafari, Mohammad. (2018). “ادبیات شفاهی [Şifahi Edebiyat]”. دائرة المعارف بزرگ اسلامی 

içinde (C.2: 73). Tahran: Büyük İslam Ansiklopedisi Merkezi. 

 

Kaempfer, Engelbert. (1984). سفرنامه کمپفر [Keampfer Seyahatnamesi]. (Çev. Kikavus 

Jahandari). Harazmi Yayınları. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. (1984). Türk Millî Kültürü. Ankara: Ötüken Neşriyat. 

 

Kafkasyalı, Ali. (2009). İran Türkleri Âşık Muhitleri. (2. Baskı) Erzurum: Salkımsöğüt 

Yayınevi.  

 

Kalafat, Yaşar. (2021). “Bölge Türklüğünde İran Bir Kaldıraç Kolu Mu?”. 

https://avrasyabirvakfi.org/koseyazilari/bolge_turklugunde_iran_bir_kaldirac_ko

lu_mu-190.html (Erişim Tarihi: 06.11.2023).  

 

Karatay, Osman. (2003). İran ile Turan Eskiçağ’da Avrasya ve Ortadoğu’yu Hayal 

Etmek. (3. Baskı). Ankara: Ötüken Yayınları.  

 

Kaya, Zeynep Sena. (2018). “İran’da Âşûrâ Merasimleri ve Tarihsel Gelişimi”. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı. 

 



289 

 

 

 

Kaynamazoğlu, Zeynep Sena. (2022). “Matemin Gölgesinde Sivil Bir Fenomen: İran’da 

Dinî Heyetler”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi 58(1): 67-76. 

 

Kayseri, İsa (2012).  ماهشهرفرهنگ عامیانۀ  [Mahşehr Folkloru]. Tahran: Samir Yayınları. 

 

Kazvini, Mirza Muhammed Hanî. (1984). “Mukaddime-yi Kadim-i Şahname”. Hezare-

yi Firdevsi. Tahran. 

 

Kelami Zencani. (t.y.a). “Kutsal Savunma Dönemi”. https://web.telegram.org/a/#-

1001000449839 (Erişim Tarihi: 15.10.2023). 

 

Kelami Zencani. (t.y.b). https://web.telegram.org/a/#-1001000449839 (Erişim Tarihi: 

20.10.2023). 

 

Kelami Zencani. (2023). Veliyullah Kelami. https://web.telegram.org/a/#-

1001000449839 (Erişim Tarihi: 20.10.2023). 

 

Kelami, Veliyullah. (2018). سایه نشین هرم [Saye Neşin Herem]. Tahran: Piri Yayınları.  

 

Kelamizenjani. (t.y.). “دیوان اشعارحاج ولی الله کلامی زنجانی [Hac Veliyullah Kalami 

Zencani’nin Şiirlerinin Divanı]”. http://kalamizanjani.blogfa.com/post/12 

(Erişim Tarihi: 04.10.2023).  

 

Kesrevi, Ahmed. (1926). Azerî Ya Zeban-i Bastan-ı Azerbaycan. Tahran: Taban. 

 

Keyhan. (2016). “قمه زنی: اقدامی انحرافی و بدعت آمیز [Kamazani Sapkın Bir Eylem]”. 

Tahran: Keyhan Gazetesi-Maaref. 

 

Khabarban. (2022). “ اصغر زنجانی: امام اصرار کردند ترکی روضه بخوانم!/ توصیه پیرغلام اهل حاج

به جوانانبیت   [Asgar Zencani: İmam Türkçe Rovza Okumam Konusunda Israr 

Etti]”. https://khabarban.com/a/34743164 (Erişim Tarihi: 12.10.2023). 

 



290 

 

 

 

Kolbehkhabar. (2023). “تقویم آیین طشت گذاری محرم در اردبیل [Erdebil’de Teşt Gozari 

Muharrem Töreni Takvimi]”. https://tinyurl.com/2p93dmph (Erişim Tarihi: 

21.09.2023).  

 

Konukçu, Enver. (1973). Kuşan ve Akhunlar Tarihi. Ankara: Sevinç Matbaası. 

 

Korom, Frank J. (2003). Hosay Trinidad: Muharram Performances in an Indo-

Caribbean Diaspora. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

 

Kouchek-zadeh, Reza, and Azarm, Milad. (2022). “Investigating Early Dramaturgy and 

Theatre Directing in the Shabih’khani of the Qajar Era.” TDR: The Drama 

Review 66(1): 7-36. 

 

Kowalski, Tadeusz. (1983). “Şehnâme’de Türkler”. (Çev: Harun Güngör). Erciyes 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1(1): 289-300. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917a). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 1 (Edebiyat 

Musahabeleri)”. Yeni Mecmua S. 16: 305-308. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917b). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 2 (Edebiyat 

Musahabeleri)”. Yeni Mecmua S. 17: 324-328. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917c). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 3: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua S. 18: 344-348. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917d). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 3: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua S. 19: 364-367. 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1917e). “Bizde Mersiye ve Mersiyeciler 4: Acem 

Edebiyatında Mersiye (Edebiyat Musahabeleri)”. Yeni Mecmua S. 20: 384-386. 

 



291 

 

 

 

Köprülüzâde Mehmed Fuad. (1924). Bugünkü Edebiyat. İstanbul: Cihan Biraderler 

Matbaası. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. (2012). Edebiyat Araştırmaları I. Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

Kurt, Aynur. (2022). “Güney Azerbaycan Kerbelâ Mersiye Şâiri Âsî Ve Dîvânı”. 

Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi 10: 1-22. 

 

Kurtuluş, Rıza. (2022). “Fars Edebiyatında Kerbelâ”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 25: 

272-274. 

 

Lambton, Ann Katharine Swynford. (1968). “Internal Structure of the Saljuq Empire”. 

The Cambridge History of Iran V (Ed. John Andrew Boyle). United Kingdom: 

Cambridge University Press p. 203-282. 

 

Litten, Wilhem. (1929). Das Drama in Persien. Berlin-Leipzig. 

 

Magoulick, M. (2019). “Halk Bilimi Tarihi”. (Çev. S. Telek,.). (Haz. M. Ö. Oğuz, N. 

Özdemir ve G. Ö. Eker). Dünya Halk Bilimi Çalışmaları Tarihi içinde (ss. 15-

32). Ankara: Geleneksel Yayıncılık. 

 

Mahani, Mahnia A. Nematollahi. (2013). The Holy Drama: Persian Passion Play in 

Modern Iran. Amsterdam and Haren: Leiden University Press. 

 

Mahmudi, Fatana ve Tavousi, Mahmud. (2011). “ و واقعة  ’تعزیه‘جایگاه هویت آییني مذهبي 

 Mazenderan Görsel Sanatlarında Dinî Âyin] عاشورا در هنرهاي تصویري مازندران

Kimliği Taziyenin Konumu ve Aşura Olayı]”. Ulusal Araştırmalar Dergisi 4: 

67-92. 

 

MAİ (Merkez-i Amar-ı İran). “ 1400-1399-سال-استانها-تقسیماتی-کشوری/تغییرات-تقسیمات  [Ülke 

Bölümleri-Bölüm Değişiklikleri: İl, Yıl (1399-1400])”. 

https://tinyurl.com/2btxthh3 (Erişim Tarihi: 05.06.2023). 



292 

 

 

 

 

MAİ (Merkez-i Amar-ı İran). (2016). “ ۱۳۹۵-تایج تفصیلی سرشماری عمومی نفوس و مسکن  

[2015-Genel Nüfus ve Konut Sayımının Ayrıntılı Sonuçları]”. 

https://tinyurl.com/4cata98p (Erişim Tarihi: 05.06.2023). 

 

MAİ (Merkez-i Amar-ı İran). (2021a). “ 1400سال-نقشهتقسیماتسیاسیاستانزنجانبهتفکیکشهرستان  

[Zanjan Eyaletinin Şehre Göre Siyasi Bölümlerinin Haritası-1400 Yılı]”. 

https://tinyurl.com/yckm5bvy (Erişim Tarihi: 11.06.2023). 

 

MAİ (Merkez-i Amar-ı İran). (2021b). “ 1400نقشه تقسیمات کشوری استان ها به تفکیک شهرستان   

[Ülkenin Şehirlere Göre İl Bölümleri Haritası 1400]”. 

https://tinyurl.com/2p934emv (Erişim Tarihi: 15.06.2023). 

 

Makuyi, Seville. (2010). “ها و نمادها :ازنمایی جایگاه حضرت امام رضا (ع) در فرهنگ مردم ایران 

 İran Halkının Kültüründe İmam Rıza’nın Konumunun Temsili: Âyinler ve] آیین

Semboller]”. İran Halk Kültürü Dergisi (20-21): 9-31. 

 

Malekpour, Miniature. (2019). “The Art of the Martyrs: The Taziyeh and Street Art in 

Contemporary Tehran”. Performance, Religion and Spirituality 2(1): 35-55. 

 

Malinowski, Bronislaw. (1935). “Digression On The Theory Of Magical Language”. 

Coral Gardens and Their Magic. London: Unwin Brothet Ltd. 

 

Mansuri, Haydari vd. (2018). “ بوشهرمرثیههای استانگونهشناسی  [Buşehr Eyaletinin 

Ağıtlarının Tipolojisi)”. Popüler Kültür ve Edebiyat Dergisi 2(3): 202-218. 

 

Mazdapour, Ketayoun. (2008). “مار جادو و زیبایی پروانه [Sihirli Yılan ve Kelebeğin 

Güzelliği]”. Halk Kültürü Dergisi 27-28: 204-220.  

 

McLuhan, M. and Powers, Bruce R. (1992). The Global Village: Transformations in 

World Life and Media in the 21st Century (Communication and Society). U.K: 

Oxford University Press. 



293 

 

 

 

 

Meclisi, Muhammed Bakır. (1983). Bihar-ul Envar. C. 45. Beyrut: Dar-u İhya-it Teras-

il Arabi. 

 

Mecme’-i Heyderiyyun. (2023a). “Muhammed Eyniferd”. https://web.telegram.org/a/#-

1001009940124 (Erişim Tarihi: 12.10.2023). 

 

Mecme’-i Heyderiyyun. (2023b). “Hüseyin Eyniferd”. https://web.telegram.org/a/#-

1001009940124 (Erişim Tarihi: 12.10.2023). 

 

Mededli, Eynullah. (2002). “İran Tarihinde Azerbaycan ve Azerbaycanlılar”. 

Azerbaycan Birinci Uluslararası Sempozyumu Bildirileri 1988 içinde (ss. 3-8). 

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

 

Mehdi Resuli. (2023a). “حاج مهدی رسولی [Hac Mehdi Resuli]”. 

https://web.telegram.org/a/#-1001003212125 (Erişim Tarihi: 15.10.2023). 

 

Mehdi Resuli. (2023b). “مسجد شهدا [Şüheda Mescidi]”. https://web.telegram.org/a/#-

1001003212125 (Erişim Tarihi: 25.10.2023). 

 

Mehdizade, Nasır. (2004). پر ستو هاى كربلا [Perestuha-yı Kerbela]. Simayı Afitab 

Yayınları.  

 

Mehrabi, Shayan. (2021). “آئین سنتی مشعل گردانی [Meş’al Gardani’nin Geleneksel Âyini]”. 

Tehranpicture. https://www.tehranpicture.ir/u/jg6 (Erişim Tarihi: 23.09.2023). 

 

Mehrnews. (2016). “۴۰ زن مداح در زنجان فعالیت می کنند [Zencan’da 40 Meddah Çalışıyor]”. 

https://tinyurl.com/43fvhazd (Erişim Tarihi: 10.10.2023). 

 

Mehrnews. (2018a). “آیین سنتی چهل منبر [Kırk Minberin Geleneksel Âyini]”. 

https://tinyurl.com/2mc7yb2u (Erişim Tarihi: 20.09.2023). 

 



294 

 

 

 

Mehrnews. (2018b). “نخل گردانی نماد تشییع شهدای نینوا [Nahl Gardani Ninova Şehitlerinin 

Cenazesinin Sembolüdür]”. https://tinyurl.com/yx7z2xu5 (Erişim Tarihi: 

22.09.2023). 

 

Meleki, Mehdi. (2017). یادگار مهدى مجموعه اشعرمزهبى [Mehdi’nin Yadigarı: Mecmua-yı 

Eşar Mezhebi]. Zencan: Sutude Zencani Yayınları.  

 

Melville, C. (2008). “Jarci”. Encyclopaedia Iranica 14(6): 580- 581. 

 

Mezahiri, Mohsen Hossam. (2011). کتاب رسانه ی شیعه [Resane-yi Şia Kitabı]. Isfahan: 

Arma Yayınları. 

 

Mezahiri, Mohsen Hossam. (2016). فرهنگ سوگ شیعی [Şii Yas Kültürü]. Isfahan: Arma 

Yayıncılık.  

 

Mirzaoğlu, Fatma Gülay. (2019). Halk Türküleri: Konu- İcra-Yapı-Anlam-İşlev. 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

Miyanalı, Ali Rıza. (1997). Nağıldı Hele. Bakü. 

 

Mohammadpour, Ahmad ve Shahizadeh, Ramin. (2019). “ مطالعة مردم شناختي مراسم عاشورا

 Iran .”[Erdebil Şehrinde Aşura Töreninin Antropolojik İncelemesi] در شهر اردبیل

Journal of Social Studies 5(3): 126-136. 

 

Mohsenzadeh, Muhammed Ali. (2012). سر نینوا زینب کبری [Sırr-ı Neyneva Zeyneb-i 

Kübra]. Tahran: Mashaar Yayınları.  

 

Mohtasham, Adele ve Samad Samanyan. (2017). “  کارکردشناسی نخل در آیین نخلگردانی از

 İran’ın Kültürel Hazinelerini Koruma] منظر حفاظت از گنجینههای فرهنگی ایران

Perspektifinden Nahl Gardani Âyininde Nahl’ın İşlevselliği]”. İran Çalışmaları 

Dergisi 7(2): 103-121. 

 



295 

 

 

 

Morier, James. (1818). Second Journey through Persia, Armenia, and Asia Minor, to 

Costantinople between the year 1810 and 1816. London: Longman, Hurst, Rees, 

Orme, and Brown. 

 

Mostofi, Abdollah. (1992). The Administrative and Social History of the Qajar Period: 

(The Story of My Life) (3 Vol.). California: Mazda Pub. 

 

Muhaddesi, Cevad. (1997). فرهنگ عاشورا [Aşura Kültürü]. Kum. Maaruf Yayınları. 

 

Muhammedpur, Muhammedemin vd. (2021). “ تمایز شیوههای اجرایی ترانه و تصنیف دینی از

 .”[Dinî Şarkılar ve Tasavvufi Şarkılar: İcra Açısından Bir Karşılaştırma] عرفانی

Mito-Mistik Edebiyat (Fars Dili ve Edebiyatı Dergisi) 17(64): 175-200. 

 

Muhtarpour, Rajab Ali. (2003). “محرم در کیش [Kiş’te Muharrem]”. Muharrem ve Halk 

Kültürü üzerine Uluslararası Konferanslar Dizisi. Tahran. 

 

Musavi Esadzadeh, Siamak. (2020). “ در « خرّه عاشورایی»بررسی پیشینه فرهنگی تاریخی مراسم

آبادخرم  [Hürremabad’daki ‘Hare Aşura’ Töreninin Kültürel ve Tarihî Arka 

Planının İncelenmesi]”. İran Halk Kültürü Dergisi 42(12): 93-104.  

 

Mutemen, Zeynül Abidin. (1967). شیر و ادبی فارسی [Şi’r u Edeb-i Farsi]. Tahran: Efşari 

Kitapevi.  

 

Müctahedzade, Pirouz. (2012). و تطوّر مفهوم کشور یرانیا تیهو شیدایپ  State رانیدر ا  [İran 

Kimliğinin Ortaya Çıkışı ve İran’da Devlet Anlayışının Gelişimi]. Beşeri 

Coğrafya Araştırmaları Dergisi 45(2): 121-138.  

 

Naqvi, Mazhar. (2015). “Religious ‘Music’: Sozkhwani”. https://tinyurl.com/4hvsdcjx 

(Erişim Tarihi: 18.08.2023). 

 

Nasr, Seyyid Hüseyin. (1985). İslam İdealler ve Gerçekler. (Çev. Ahmet Özel). 

İstanbul: Akabe. 



296 

 

 

 

 

Navahangbashir. (t.y.). “ترحیم عرفانی با ساز دف و تنبور [Def ve Tambur ile Mistik Cenaze 

Töreni]”. https://tinyurl.com/59yju3cn (Erişim Tarihi: 25.08.2023). 

 

Necefi, Murtaza. (2018). نواى نوائى [Novhe-yi Nevayi]. Kum: Muhammed ve el-

Muhammed Yayınları. 

 

Nesibli, Nesib L. (2017). Güney ile Kuzey Azerbaycan Sorunları. Ankara: Tebaren 

Yayınları. 

 

Nəsibzadə, Nəsib. (1997). İranda Azərbaycan Məsələləri (XX əsrin 60-70-ci illəri). 

Bakü: Ay-Ulduz.  

 

Nicholson, Reynold A. (1932). A Descriptive Catalogue of the Oriental Mss. Belonging 

to the Late E.G. Browne. Cambridge: The University Press. 

 

Nieshabouri, Abdul Hossein. (2010). تقویم شیعه [Şii Takvimi]. Kum: Dalilema Yayınları.  

 

Noornava. (t.y.). “Hac Asgar Genç Hanlı Biyografisi”. https://tinyurl.com/27u3p7br 

(Erişim Tarihi: 14.10.2023).  

 

Oğuz, M. Öcal. (2001). Halk Şiirinde Tür, Şekil ve Makam. Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

Oğuz, M. Öcal. (2009). “Somut Olmayan Kültürel Miras ve İfade Çeşitliliği”. Millî 

Folklor (21)82: 6-12. 

 

Onat, Hasan. (1997). “Şiiliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicrî Asır)”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 36: 79-118. 

 

Onay, Ahmet Talat. (1996). Türk Halk Şiirinde Şekil ve Nev’i. (Haz. Cemal Kurnaz). 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

 



297 

 

 

 

Ong, Walter. (2002). Orality and Literacy, The Technologizing of The Word. U.K: 

Routledge. 

 

Ouseley, Sir William. (1823). Travels in Various Countries of the East, More 

Particularly Travels In Various Countries Of The East: More Particularly 

Persia. A Work Wherein The Author Has Described, As Far As His Own 

Observations Extended, of Those Countries In 1810, 1811, And 1812. Nabu 

Press. 

 

Önal, Mehmet Naci (2011). “Muğla’da Yas Etme Geleneği”. (Ed. Emine Gürsoy 

Naskali). Ağıt Kitabı. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

 

Öncül, Kürşat. (2016). “Kasım Otağı’ Ritüelinin Mitolojik Kökleri ve Sosyo Politik 

Altyapısı”. Millî Folklor 111: 171-179. 

 

Örs, Derya, (2009). “Siyavuş”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 37: 308-309. 

 

Öz, Mustafa. (2010). “Şia”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 39: 11-114. 

 

Özarslan, Metin. (2001). Erzurum Âşıklık Geleneği. (1. Baskı). Ankara: Akçağ 

Yayınları.   

 

Özaydın, Abdülkerim. (2013). “Zencan”. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi C. 44: 251-

253. 

 

P’yankov, Igor V. (2002). “Sakalar”. (Çev. Zülfıye Veliyeva). Türkler C. I: 922-939. 

 

Pakalın, Mehmet Zeki. (1946). “Alem”. Tarih Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü C.1: 47-

49. 

 

Pakalın, Mehmet Zeki. (1983). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul. 

 



298 

 

 

 

Parsa, Mehdi Ekberi. (2023). “مراسم قالیشویان در مشهد اردهال کاشان [Meşhed, Ardahal, 

Kaşan’da Halı Yıkama Merasimi]”. https://tinyurl.com/2rpynn5b (Erişim Tarihi. 

23.09.2023). 

 

Parsons, Talcott. (1960). “Malinowski and the Theory of Social Systems”. In Man and 

Culture: An Evaluatıon of The Work Of Bronislaw Malinowski. (Edition 2st) 

(Edited: Raymond Firth). (pp. 53-70). London: Routledge & Kegan Paul.  

 

Pehlevan, Çengiz. (1992). “ملیت، مذهب، آینده تمدن ایراني [Milliyet, Din, İran Medeniyetinin 

Geleceği]”. İran Ferda Dergisi 3.   

 

Pelly, Lewis. (1879). The Miracle Play of Hasan and Hussain I-II. London: WM.H. & 

Co. 

 

Perry, J. (1991). “The Zand Dynasty”. In: The Cambridge History of Iran, vol. 7, From 

Nadir Shah to the Islamic Republic. (pp. 63–103). Cambridge: University Press. 

Persia (Vol. 3). London: Rodwell and Martin. 

 

Peterson, Samuel R. (1979). “The Ta’ziyeh and Related Arts” In Ritual and Drama. 

(Ed. Peter J. Chelkowski). (pp. 64-87). New York: New York University Press. 

 

Piddington, Ralph. (1960). “Malinowski’s Theory of Needs”. ”. In Man and Culture: An 

Evaluatıon of The Work Of Bronislaw Malinowski. (Edition 2st) (Edited: 

Raymond Firth). (pp. 33-52). London: Routledge & Kegan Paul. 

 

Pirmaradyan, Mustafa ve Samia Bahtiyari. (2015). “ بررسی بن مایههای تاریخی نمایش مذهبی در

 İslam Tarihi .”[İran’da Dinî Dramanın Tarihsel Temellerini Araştırmak] ایران

Dergisi 15(1): 207-228. 

 

Polak, Jokab Eduard. (1989). کتاب سفرنامه پولاک :ایران و ایرانیان [Polak’ın Seyahat Kitabı: 

İran ve İranlılar]. (Çev. Kikavus Cihandari). Ghaemiyeh Isfahan Bilgisayar 

Araştırma Merkezi. 



299 

 

 

 

 

Qumi, Abbas. (2022). در کربلا چه گذشت [Kerbela’da Ne Oldu?]. (Çev. Mohammad Baqer 

Kameraei). Kum: Jamkaran Yayınları. 

 

Qureshi, R. Burckhardt. (1981). “Islamic Music in an Indian Environment: The Shi’a 

Majlis”. Ethnomusicology 25(1): 41-71. 

 

Rafgoran, Marwarid. (2019). “عروسی قاسم [Kasım’ın Düğünü]”. 

https://tinyurl.com/5n94frtx (Erişim Tarihi: 21.09.2023). 

 

Rafifar, Jalaleddin and Shirmohammadi, Asghar. (2015). “An Anthropological Study on 

the Origin and Content of Ta’zieh.” International Journal of Social Sciences 

(IJSS) 5(4): 63-74. 

 

Rahbarnia, Zahra and Davari, Roshanak. (2017). “An Investigation into Taziyeh and 

Performance Art with an Emphasis on the Audience Interaction”. The Scientific 

Journal of NAZAR research center (Nrc) for Art, Architecture & Urbanism 

14(49): 21-32. 

 

Rahmani, Cabar. (2014). کتاب تغییرات مناسک عزاداری محرم [Muharrem Yas Ritüellerindeki 

Değişiklikler]. Tahran: Tisa Yayınları. 

 

Rahmani, Cabar. (2022). یعیش رانیو اسطوره در ا نییتاب آ  [Şia İran’da Ritüel ve Mit]. 

Tahran: Arma Yayınları. 

 

Rajabi, Parveen. (2010). “ بررسی مرثیه و مرثیه سرایی در ادبیات فارسی از پایان عصر صفویه تا آغاز

 Safevi Dönemi’nin Sonundan Meşrutiyet’in Başlangıcına Kadar Fars] مشروطه

Edebiyatı’nda Mersiye ve İncelemesi]”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Kirman: Veli Asr Üniversitesi. 

 

Resuli, Cevad. (2006). Gizli Gönül [محرم دل]. Tahran: Faizun Yayınları. 

 



300 

 

 

 

Resulzade, Mehmet Emin. (1993). İran Türkleri (Türk Yurdu ve Sebilürreşad’daki 

Yazıları). (Haz. Yavuz Akpınar, İrfan M. Yıldırım ve Selahattin Çağın). 

İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı. 

 

Rezai, Ensiya Şeyh ve Azari, Shahla (Ed.) (1998). گزارشهای نظمیه از محلات تهران [Tahran 

Mahallerinden Polis Raporları I-II]. Tahran: Sazman-ı Esnad-i Milli. 

 

Riggio, Milla C. (1994). “Ta`ziyeh in Exile: Transformations in a Persian Tradition”. 

Comparative Drama 28(1): 115-140. 

 

Rossi, Ettore and Bombaci, Alessio. (1961). Elenco di Drammi Religiosi Persiani 

(Fondo Mss. Vaticani Cerulli). Citta del Vaticano.  

 

Rüstemov, Ramil. (2022). “Zencan ve Hemedan Bölgelerinin Arkeolojik Kültürü 

Üzerine Bazı Görüşler”. XVIII. Türk Tarih Kongresi’ne Sunulan Bildiriler C. 1: 

345-367. 

 

Sabet, Firoozeh Kashani (2018). Sınır Kurguları: İran Ulusunun Şekillenmesi (1804-

1946). (Çev. Duygu Şendağ ). İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

 

Sadeghnezhad, Mahdiyeh. (2014). Iran, Zencan/Sultaniye Şehrindeki İlhanlı Dönemi 

Mimarisi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi Üniversitesi, Fen 

Bilimleri Enstitüsü, Mimarlık Ana Bilim Dalı. 

 

Safari, Baba. (1991). اردبیل در گذرگاه تاریخ [Tarih Güzergâhında Erdebil]. II. Tahran: 

Omid Yayınları.  

 

Saidi, Sohrab vd. (2018). “ هرمزگاناستاندرچاووشخوانیآئینتحلیلوبررسی  [Hürmüzgan İlinde 

Çavuşi Hani Âyininin İncelenmesi ve Analizi]”. İranoloji Araştırmaları Dergisi 

9(1): 99-115. 

 



301 

 

 

 

Salmon, Thomas and van Goch, Matthias. (1739). Die Heutige Historie Und 

Geographie. Altona: Im Verlag der Gebrüder Korte. 

 

Samani, Seyyid Mahmud. (2015). “نقش صفویان در ترویج فرهنگ عزاداری [Mahmudi 

Kültürünü Teşvik Etmede Safevilerin Rolü]”. Ziyaret Kültür Dergisi 27: 121-

142. 

 

Sami, Şemseddin. (1901). Kâmûs-ı Türkî. İstanbul: İkdam Matbaası.  

 

Saray, Mehmet. (2006). Türk-İran İlişkileri. Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi. 

 

Sardarinia, Elnaz. (2023). “İran Azerbaycan’ında Muharrem Törenleri ve Mersiye 

Kültürü”. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: Hacettepe Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk HalkBilimi Ana Bilim Dalı. 

 

Sarıkaya, Yalçın. (2008). İran’da Milliyetçilik Tarihi ve Jeopolitik Boyutlarıyla. 

Ankara: Ötüken Neşriyat. 

 

Sarrafi, Ali Rıza. (2000). “İran Türklerinin Dili ve Türk Folklorunun Araştırılmasındaki 

Sorunlar”. Uluslar Arası Türk Dünyası Halk Edebiyatı Kurultayı (26-28 Mayıs). 

İçel. 

 

Seccadi, Saleh; Rencberi, Ahmed ve Purrezevi, Cafer. (2017). قیآغلارد زبئلهیکتاب ب  [Bez 

Bele Ağlardık]. (Üç Cilt). Tahran: Surey-i Mehr Yayınları. 

 

Sengri, Muhammed Rıza. (2002). پیوند دو فرهنگ: عاشورا و دفاع مقدس [İki Kültürü Birbirine 

Bağlamak: Aşura Kültürü ve Kutsal Savunma]. Kum: Yakut Yayınları.  

 

Serdar, Ziyaüddin; Wyn Davies, Merryl ve Nandy, Ashis. (1997). Batı Irkçılığının 

Kaynakları. (Çev. Fatih Bayram). İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

 



302 

 

 

 

Setarecom. (2020). “Ruhani ve Laricani için Zencani’nin Eleştirel Şiiri [  یکلام یشعر جنجال

-=https://www.youtube.com/watch?v .”[زنجانی برای روحانی و لاریجانی

4g20VyADDY (Erişim Tarihi: 06.11.2023). 

 

Shahbazi, A. Shapur. (2005). “The History Of The Idea of Iran”. (Ed. Vesta Sarkhosh 

Curtis and Sarah Stewart). (Vol. 1). In The Birth Of The Persian Empire. (pp. 

109-111). London: I.B.Tauris & Co Ltd. 

 

Shahriari, Khosrow. (2006). “Breaking Down Borders and Bridging Barriers: Iranian 

Taziyeh Theatre”. Thesis Submitted for the Degree of Doctor of Philosophy, 

School of Media, Avustralya: Film and Theatre University of New South Wales. 

  

Sheil, Lady Mary Leonora Woulfe. (1856). Glimpses of Life and Manners in Persia. 

London: J. Murray. 

 

Shirazi, M. Pasdar ve Sadeghi, A. Rıza. (2015). “ تاثیر باورها و مراسم آیینی در پایایی و پویایی

ری؛ موردپژوهی: تعزیه در پایایی حسینیه ها و تکایا در ایرانفضاهای شه  [Kentsel Mekânların 

Güvenirliği ve Dinamiklerine İlişkin İnanç ve Âyinler; Örnek Çalışma: İran’da 

Hüseyniye ve Takiyeler Açısından Taziye]”. Kentsel Yönetim Dergisi (Üç Aylık) 

38: 301-332. 

 

Shojaei, Siddiqa. (2021). “آیین گل مالی لرستان [Loristan’ın Gel Mali Töreni]”. 

https://www.kojaro.com/history-art-culture/192132-gelmali-tradition-lorestan/ 

(Erişim Tarihi. 22.09.2023).  

 

Sistani, Ferruhi. (1970). Divan. (Neşr. Muhammed Debir Siyaki). Tahran: İntişarat-ı 

Zevvar. 

 

Sone, Enongene Mirabeau and Manyaka Toko, Djockoua. (2007). “Orature and 

Oratorical Teaching Strategies in African Literature: The Examples of Laye 

Camera and Chin Ce.” Journal of African Literature and Culture (JALC) 4: 83-

102. 



303 

 

 

 

 

Sone, Enongene Mirabeau. (2009). “What Kind of Literature for Ethcial Education in 

Africa?” Lwati: A Journal of Contemporary Research (6)1: 157-165. 

 

Sone, Mirabeau Enongene. (2011). “Religious Poetry as a Vehicle for Social Control in 

Africa: The Case of Bakossi Incantatory Poetry”. Folklore 122: 308-326. 

 

Subuti, Huşeng, (1999). Tarih-i Zencan. Zencan: Danişgah-i Zencan. 

 

Sümer, Faruk. (1976). Safevi Devletinin Kuruluşu ve Gelişmesinde Anadolu Türklerinin 

Rolü (Şah İsmail ile Halefleri ve Anadolu Türkleri). Ankara: Selçuklu Tarihi ve 

Medeniyeti Enstitüsü. 

 

Sykes, Percy. (1921). A History of Persia. London: Macmillan & Co. Ltd. 

 

Şahidi, İnayetullah. (2001). ار در اجر دوره قا آخاز تیه و تعزیه خوانی: از آغکتاب پژوهشی در تعز

رانهت  [Taziye ve Taziyehani’yi Anlamak Üzere Bir Araştırma Kitabı: Kaçar 

Dönemi’nin Başlangıcından Sonuna Kadar Tahran’da Taziye ve Taziyehani]. 

Tahran: Kültürel Araştırmalar Ofisi.  

 

Şahit, Babek. (2017). “İran’da Resmî Bir Araştırmaya Göre İran Türkleri’nin Nüfus 

Dağılımı”. TEBAREN. http://tebaren.org/?p=732 (Erişim Tarihi: 21.12.2019). 

 

Şeriati, Ali. (2010). Kadın (Fatıma Fatımadır). (Çev. Esra Özlük). Ankara. FCR 

Yayınları. 

 

Tabatabaei, Sepehr and Raei, Peyman. (2021). “A Comparative Study of “41-Menbari” 

Religious Ritual in Shahreza, Iran”. Journal of Iranian Studies 19(38): 163-189. 

 

Tafazzoli, Ahmad. (2013). “Arjāsp”. Encyclopedia Iranica. 

https://iranicaonline.org/articles/arjasp (Erişim Tarihi: 25.08.2023). 

 



304 

 

 

 

Taraş, Ali Hoş. (2013). “چهل منبر لاهیجان قدیم [Eski Lahijan’ın Kırk Minberi]”. Şark 

Gazetesi. https://www.magiran.com/article/2405776 (Erişim Tarihi: 

21.09.2023). 

 

Tasnim. (2015). “ ساله را گرفت 24علم کشی، جان جوان   [Alem Taşımak 24 Yaşındaki Gencin 

Canına Mâl Oldu]”. https://tinyurl.com/5n6huyrz (Erişim Tarihi: 13.09.2023). 

 

Tasnim. (2017). “۸۰۰۰۰ مداح در سامانه سازمان تبلیغات اسلامی ثبت نام کردند [İslami İrşat 

Teşkilatında 80.000 Kayıtlı Meddah]”. https://tinyurl.com/53bc5t9c (Erişim 

Tarihi: 06.09.2023). 

 

Tavernier, Jean Baptiste. (2004). سفرنامه تاورنیه [Tavernier Seyahatnamesi]. (Çev. Hamid 

Arbab Şirani). Tahran: Nilüfer Yayınları. 

 

Thaiss, Gustav Edward. (1973). “Religious Symbolism and Social Change: The Drama 

of Husain”. PhD Thesis. Missouri: Washington University, Anthropology. 

 

Thurfjell, David. (2021). “The Heyʾati Movement Charismatic Preachers, Politics and 

Youth Culture”. In Handbook of Islamic Sects and Movements (Ed. Muhammad 

Afzal Upal and Carole M. Cusack). (pp. 305-337). Leiden: Brill. 

 

Toprak, M. Faruk. (1990). Endülüs Şiirinde Mersiye. Doktora Tezi. Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Arap Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı. 

 

Tuba. (2016). “Zencan İli Meddah Sayısı”. https://tooba.tdm-ido.ir/ (Erişim Tarihi: 

10.10.2023).  

 

Üzüm, İlyas. (2010). “Duygunun Tarihe Meydan Okuması: Tarihi Kerbela Olayının 

Tahrifi Bağlamında ‘Utâk-ı Kasım’”. Çeşitli Yönleriyle Kerbela Sempozyumu (I-

III). III/ 137- 141. 

 

Vambery, Arminius. (1889). His Life And Adventures. London: T.F. Unwin. 



305 

 

 

 

 

Velili, Muhammed Hasan. (1993). Azerbaycan: Coğrafi, Tabii, Etnografik ve İktisadi 

Mülahaza. Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı. 

 

Yarşatır, İhsan. (1979). Taʿziyeh and Pre-Islamic Mourning Rites in Iran. Ed. Peter J. 

Chelkowski. In Taʿziyeh: Ritual and Drama in Iran (pp. 88-94). New York: 

New York University Press. 

 

Yaşaroğlu, Mehmet Kamil. (2020). “Muharrem”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 31: 4-5. 

 

Yavuz, Şevki Yusuf. (1991). “Âşûrâ”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 4: 24-26. 

 

Yazıcı, Tahsin. (2004). “Mersiye: Fars Edebiyatı”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 29, 218-

219. 

 

Yılmaz, Adem. (2019). “İmam Hüseyin’in Yasçıları: Gelenekten Günümüze İran’daki 

Şiî Matem Merasimlerinde Meddahlar”. İran Çalışmaları Dergisi 5(2): 303-336. 

 

Yılmaz, Adem. (2023). Meddahlar / İran’ın Suriye’deki Propaganda Ordusu. İstanbul: 

Ketebe Yayınları. 

 

Yurdagür, Metin. (2010). “Tâgūt”. TDV İslam Ansiklopedisi C. 39: 372. 

 

Zamir, Amangoldi. (2000). “Çayene, İlam’da Muharrem’in Geleneksel Bir Âyini”, 

Birinci Muharrem Konferansı ve İran Halk Kültürü Makaleleri Koleksiyonu. 

Tahran: İran’ın Kültürel Miras Örgütü. 

 

Zareshirazi. (t.y.) “آموزش مداحی استاد زارع شیرازی [Meddah Eğitimi Üstat Zare Şirazi]”. 

https://zareshirazi.com/ (Erişim Tarihi: 05.10.2023).  

 

Zehtabi, Muhammet Taki. (2000). İran Türkleri’nin Eski Tarihi. C.2, Tebriz. 

 



306 

 

 

 

Zeinabieh. (2022). “تاریخچه مسجد زینبیه اعظم زنجان [Zencan’daki Zeynebiye Azam 

Cami’nin Tarihi]”. https://tinyurl.com/2p8jfejb (Erişim Tarihi: 29.09.2023).  

 

Zeynebiye. (t.y.). “تاریخچه مسجد زینبیه اعظم زنجان [Zencan’daki Zeynebiyeyi Azam 

Mescidi’nin Tarihi]”. https://tinyurl.com/2p8jfejb (Erişim Tarihi: 25.10.2023). 

 

Ziaossalehin. (2021). “ در پاسخ مناظرات اول یزنجان یسط استاد کلامدفاع از نجابت ترک زبانان تو  

[Zencani’nin Türkçe Konuşanların Ahlakını Savunması]”. 

https://tinyurl.com/2esajrw7 (Erişim Tarihi: 20.10.2023). 

 

Ziya Gökalp. (1995). Hars ve Medeniyet. (Ed. Yalçın Toker). İstanbul: Toker Yayınları. 

 

B. SÖZLÜ KAYNAKLAR/KAYNAK KİŞİLER 

 

KK-1: Gulam Rıza Eyniferd, 1949 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-2: Veliyullah Kelami, 1954 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-3: Cevad Resuli, 1959 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-4: Mecidi Meleki, 1953 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-5: Muhammed Eyniferd, 1979 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-6: Hüseyin Eyniferd, 1981 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-7: Muhammed Rıza Bigri, 1969 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, emekli, şair 

ve yazar. 

 

KK-8: Seyyid Abdul Muhammedi Safevi, 1992 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, 

ahund/molla/imam. 

 



307 

 

 

 

KK-9: Mehdi Resuli, 1989 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-10: Mehridat Haşimi, 1989 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah, halıcı ve 

öğrenci ofisi sorumlusu. 

 

KK-11: İsrafil Muhammedi, 1961 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, emekli, şair ve 

yazar. 

 

KK-12: Asgar Genç Hanlu, 1945 doğumlu, Kerec’de ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-13: Ekber Ahmedi, Zencan’da ikamet etmekte, emekli asker ve meddah. 

 

KK-14: Gaffar Rahmani, 1960 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, emekli müezzin ve 

meddah. 

 

KK-15: Celal Münteziri, 1940 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-16: Rezzag Abbasi, 1961 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-17: İskender Haripur, 1987 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah. 

 

KK-18: Ali Rahimi, 1981 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah ve bakkal 

işletmecisi. 

 

KK-19: Süheyla Mahmudi, 1994 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, meddah ve 

bakkal işletmecisi. 

 

KK-20: Abbas Ocaklu, Zencan’ın Armağanhane bölgesinde ikamet etmekte, meddah ve 

Armağanhane Takiyesi baş sorumlusu. 

 

KK-21: Celal Belati, 1979 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, Hüseyniyeyi Azam 

Vakfı görevlisi. 



308 

 

 

 

 

KK-22: Hamid Mehdilun, 1980 doğumlu, Zencan’da ikamet etmekte, Hüseyniyeyi 

Azam Vakfı görevlisi. 

 

KK-23: Seid Eynceferi, 1983 doğumlu, Hemedan’da ikamet etmekte, serbest meslek. 










