
 

 

T.C. 

GAZİANTEP ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

TÜRK HALK BİLİMİ BİLİM DALI 

TÜRK DÜNYASI MASALLARINDA BAĞIŞÇI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

PERİHAN KARTAL 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Mustafa GÜLTEKİN 

GAZİANTEP 

EYLÜL 2023  



 

 

T.C. 

GAZİANTEP ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

Tezin Başlığı: Türk Dünyası Masallarında Bağışçı 

Adı ve Soyadı: Perihan KARTAL 

Tez Savunma Tarihi: 15.09.2023 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Onayı  

 

 

Prof. Dr. Mehmet SOĞUKÖMEROĞULLARI 

        SBE Müdürü 

 

Bu tezin Yüksek Lisans tezi olarak gerekli şartları sağladığını onaylarım. 

 

 

 

Prof. Dr. Mehmet EROL 

Enstitü ABD Başkanı 

 

Bu tez tarafımca  okunmuş, kapsamı ve niteliği açısından bir Yüksek Lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir. 
 

 

 

 

 

Doç. Dr. Mustafa GÜLTEKİN  

Tez Danışmanı 

 

Bu tez tarafımca okunmuş, kapsam ve niteliği açısından bir Yüksek Lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

 

 

Jüri Üyeleri:  

(Ünvanı, Adı ve SOYADI)      İmzası  

Prof. Dr. Mehmet EROL (Jüri Başkanı) 
     

Doç. Dr. Mustafa GÜLTEKİN 
       

Dr. Öğr. Üyesi Hakan ÇELİKTEN 
 



 

 

 

 

 

 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi,  

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu,  

• Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi,  

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu,  

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim.  

 

 

 

İmza: 

Adı ve Soyadı: Perihan KARTAL 

Öğrenci Numarası: 190530111027  

Tezin Savunma Tarihi:15.09.2023 

 



i 

 

 

 

 

 

ÖZET 

TÜRK DÜNYASI MASALLARINDA BAĞIŞÇI 

KARTAL, Perihan 

Yüksek Lisans Tezi, Türk Dili ve Edebiyatı ABD 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Mustafa GÜLTEKİN 

Eylül 2023, 256 sayfa 

 

Türk masallardaki bağışçıyı konu alan bu çalışmada yapısal yöntem kullanılmıştır. 

Bağışçı anlatının başında kahramanın karşısına çıkan onu test eden ve test sonucunda 

kahramanın eylemlerinin sonucunda bir nesne ya da yol gösterme yoluyla ödüllendiren 

yardımcı kahramandır. Bağışçıların kahramana bahşettiği şeyler sonucunda anlatının 

akışı değişmekte ve anlatının devamında kahraman karşısına çıkan engeller ile baş 

ederken işine yarayacak olan “şey” ne ise onu vermektedir. Bu en küçük birimin 

oluşturduğu geleneksel model arketipsel olarak incelenmiştir. Çalışmada Altay, 

Azerbaycan, Başkurt, Gagauz, Hakas, Kazak, Kazan Tatar, Kırgız, Özbek, Uygur, 

Tıva, Türkiye ve Yakut sahalarındaki sihirli masallar incelenmiştir. Bu sahalardan 

derlenen masallardaki bağışçı, kahraman ile bağışçının karşılaştığı mekân ve zaman, 

bağışlanma nedeni, son olarak da bağışladığı nesne incelenmiştir. Türk toplumunun 

yapısında yardımlaşma ve dayanışma önemli bir rol oynamaktadır. Türk toplumunda 

olduğu gibi Türk halk anlatmalarında da yardımlaşmanın sık sık karşılaşıldığı 

görülmektedir. Masallarda kahramanın tek başına bir amaca ulaşmadığını, yardımcılar 

sayesinde başarı elde ettiği söylenebilir. Bu yardım kahramanın çabalarına, 

eylemlerine ve amacına göre farklılık göstermektedir.   

Anahtar Kelimeler: Bağışçı, Sihirli Masallar, Yapısal Yöntem, Eylemler, Yardımcı 

Kahraman.  



ii 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

DONOR IN TURKISH WORLD TALES 

KARTAL, Perihan 

M.A. Thesis, Department of Turkish Language and Literature 

Supervisor: Assoc. Prof. Mustafa GÜLTEKİN 

September 2023, 256 pages 

In this study on the donor in Turkish fairy tales, the structural method was used. The 

donor is a helper hero who appears before the hero at the beginning of the narrative, 

tests him and rewards him with an object or guidance as a result of the hero’s actions 

as a result of the test. The flow of the narrative changes as a result of the things the 

donors bestow on the protagonist, and in the continuation of the narrative, the 

protagonist gives the "thing" that will be useful to the protagonist in dealing with the 

obstacles he/she faces. The traditional model formed by this smallest unit is analysed 

archetypically. In the study, magic tales in Altai, Azerbaijan, Bashkir, Gagauz, 

Khakas, Kazakh, Kazan Tatar, Kyrgyz, Uzbek, Uyghur, Tıva, Turkey and Yakut fields 

were analysed. In the tales compiled from these fields, the donor, the place and time 

where the hero and the donor meet, the reason for forgiveness, and finally the object 

donated were analysed. Helping and solidarity play an important role in the structure 

of Turkish society. As in Turkish society, it is seen that cooperation is frequently 

encountered in Turkish folk narratives. In fairy tales, it can be said that the protagonist 

does not achieve a goal alone, but achieves success thanks to helpers. This help varies 

according to the hero’s efforts, actions and purpose. 

Keywords: Donor, Magic Tales, Structural Method, Actions, Supporting Hero. 

  



iii 

 

 

 

 

 

ÖN SÖZ 

Binlerce yıllık Türk topluluklarının yaşam tarzları, inançları, değerleri ve 

deneyimleri sözlü olarak nesilden nesile aktarılarak günümüze kadar gelmiştir. Sözlü 

anlatı geleneğiyle aktarımın önemli bir unsuru da masallardır. Masal toplumun 

deneyimlerini yansıtan; genellikle içerisinde hayalî öğeler barındıran; sözlü veya yazılı 

olarak anlatılan; genellikle kahramanın etrafında şekillenen, toplumun değerlerini, 

inançlarını, yaşam tarzını ve mizah anlayışını yansıtan bir anlatı türüdür. Çalışmada 

metin merkezli yaklaşımlar içerisinde değerlendirilen yapısal kuramdan 

faydalanılmıştır. 

Propp’un ele aldığı rol içerisinde ikinci sırada yer alan bağışçı kavramı için 

sağlayıcı, verici, donatıcı, büyülü yardımcı gibi terimler kullanılsa da genel olarak 

“bağışçı” terimi ile anılmaktadır. Bağışçı kahramanın eylemleri sonucunda karşısına 

çıkan, onu sınayan, sınama başarılı ise ona yol gösteren, sihirli nesne ya da bilgi veren 

ve kahramana akıl hocalığı yapan bir öğretmen olan kişidir. Bu bağlamda çalışmada 

masallarda yer alan bağışçılar, bağışçıların kahramana verdiği nesne ya da bilgi, 

kahraman ile bağışçının karşılaştığı mekân ve zamanlar tespit edilmiştir. Masal 

çalışmalarında yardımcı kahraman olarak ele alınan bağışçının, kahramanın 

eylemlerinin göz ardı edildiği; kahramanın olumlu eylemleri sonucunda bağışçı ile 

karşılaştığı; bağışçının sunduğu unsurlar ile anlatının seyri şekillendiği görülmektedir. 

Bu açıdan kahraman ve bağışçının eylemlerinin bütüncül bir bakış ile ele alınması bu 

çalışmanın yapılmasını gerekli kılmıştır. Çalışmada bağışçı ile yardımcı kahramanı 

ayırırken bağışçı özelinde kahramanın gerçekleştirmesi gereken eylemleri doğrudan 

üstlenmeyip kahramana bir yol göstererek ya da nesne vererek sağlaması en ayırıcı 

özelliktir. Aynı zamanda Propp’un eylem sırasında bağışçı terimine uygun olan 

eylemler ve bağışçının buradaki varlığı tespit edilmiştir.  

Yapılan çalışma “Giriş”, “Kavramsal Çerçeve”, “Bulgular ve Tartışma” ve 

“Sonuç” bölümlerinden oluşmaktadır. Çalışmanın konusu, amacı, önemi, yöntemi ve 

ilgili çalışmaların verildiği “Giriş” bölümünden sonraki “Kavramsal Çerçeve” adlı 

bölümde masalın tanımı, yapısal kuram ve bağışçı hakkında bilgiler verilmiştir. 

“Bulgular ve Tartışmalar” kısmında ise masallarda bağışçının kimler olduğu, hangi 

nesneleri bahşettiği, bağışçı ile kahramanın karşılaştığı mekân ve zaman, bağışlama 

nedeni ele alınmıştır. 

Tez jürimde bulunan ve gerekli yönlendirmeler yaparak katkı sağlayan 

kıymetli hocam Prof. Dr. Mehmet Erol’a; tez konusunun belirlenmesinde, kaynak 

temininde ve tezin yazım aşamasında desteklerini esirgemeyen; bilgi ve tecrübeleriyle 

bana daima yol gösteren değerli danışman hocam Doç. Dr. Mustafa Gültekin’e 

teşekkür ederim. Eğitim hayatım boyunca hiçbir zaman desteklerini esirgemeyen 

ailemin her bir ferdine teşekkürlerin en büyüğünü sunarım. 

Perihan KARTAL 

Gaziantep, 2023 

 



iv 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ...................................................................................................................... i 

ABSTRACT ........................................................................................................... ii 

ÖN SÖZ ................................................................................................................. iii 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... iv 

KISALTMALAR .................................................................................................. ix 

GİRİŞ 

A. Araştırmanın Konusu ...........................................................................................1 

B. Araştırmanın Amacı ve Önemi .............................................................................1 

C. Araştırmanın Yöntemi ..........................................................................................2 

D. Konu ile İlgili Bilimsel Çalışmalar .......................................................................2 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. Masal Türüne Bir Bakış ................................................................................16 

1.1.1. Masalın Tanımı .....................................................................................16 

1.1.2.Türk Dünyasında Masal Kavramı ...........................................................20 

1.1.3. Masalın Özellikleri ................................................................................21 

1.1.3.1. Masalın şekil özellikleri ..................................................................21 

1.1.3.2.Masalın muhtevası ...........................................................................22 

1.2. Yapısal Kuram .............................................................................................24 

1.2.1. V. Propp’un Biçimbilimsel Yaklaşımı ...................................................28 

1.2.2. V. Propp’un 31 İşlevi .............................................................................29 

1.2.3. V. Propp’un 7 Eylem Alanı ve Bağışçı Kavramı ....................................30 

1.3. Arketip Olarak Bağışçı .................................................................................37 

1.3.1. Arketip Kavramı ....................................................................................37 

1.3.2. Bağışçı ..................................................................................................41 

İKİNCİ BÖLÜM 

BULGULAR VE TARTIŞMA 

2.1. Bağışçılar .....................................................................................................45 



v 

 

2.1.1. İnsan Olarak Bağışçı ..............................................................................45 

2.1.1.1. Baba: vasiyet ve nasihat ..................................................................45 

2.1.1.2. İhtiyar adam ....................................................................................49 

2.1.1.3. İhtiyar kadın ...................................................................................58 

2.1.1.4. Hırsız ..............................................................................................63 

2.1.1.5. Kam-şaman .....................................................................................65 

2.1.2. Hayvan Olarak Bağışçılar ......................................................................81 

2.1.2.1. Vaşak-porsuk-samur-sincap ............................................................81 

2.1.2.3. Gök inek .........................................................................................84 

2.1.2.4. Gök koç ..........................................................................................86 

2.1.2.5. Yılan ...............................................................................................88 

2.1.2.6. Köpek-kedi .....................................................................................90 

2.1.2.7. Aslan ..............................................................................................93 

2.1.2.8. Ejderha ...........................................................................................97 

2.1.2.9. Kurt ................................................................................................98 

2.1.2.10. Karıncalar padişahı ..................................................................... 106 

2.1.2.11. Kuş ............................................................................................. 107 

2.1.2.12. Kartal .......................................................................................... 112 

2.1.2.13. Boğa ........................................................................................... 115 

2.1.2.14. Ayı.............................................................................................. 116 

2.1.2.15. Balık ........................................................................................... 117 

2.1.2.15. Kaz ............................................................................................. 118 

2.1.3. Olağanüstü Bağışçılar .......................................................................... 119 

2.1.3.1. Dağ iyeleri .................................................................................... 119 

2.1.3.2. Allah ............................................................................................. 120 

2.1.3.3. Erlik.............................................................................................. 123 

2.1.3.4. Simurg .......................................................................................... 123 

2.1.3.5. Şahmaran ...................................................................................... 125 

2.1.3.6. Peri ............................................................................................... 127 

2.1.3.7. Cin ................................................................................................ 129 

2.1.3.8. Kötü ruh ....................................................................................... 131 

2.2. Bağışlanma Nedeni .................................................................................... 131 

2.2.1. Baba Vasiyetini-İsteğini Yerine Getirme ............................................. 131 

2.2.2. İhanet Eden Kişiye Kin Tutmama ........................................................ 134 



vi 

 

2.2.3. Affedici Olma-Af Dileme .................................................................... 134 

2.2.4. Davete İcabet Etme-İkramı Geri Çevirmeme ....................................... 135 

2.2.5. Öksüz-Yetim Yardıma Muhtaç Olma ................................................... 136 

2.2.6. Saçı (Kansız Kurban) Verme ............................................................... 138 

2.2.7. Cesur Olma (Kaçmamak vb.) ............................................................... 138 

2.2.8. İyilik Yapma- Kötülük Yapmama ........................................................ 140 

2.2.9. Azat Etme-Kurtarma............................................................................ 141 

2.2.10. Uyumama- Nöbet Tutma ................................................................... 142 

2.2.11. Dua Etme-Allah’a Sığınma ................................................................ 143 

2.2.12. Taht-Makamda Gözü Olmama ........................................................... 146 

2.2.13. Yemeğini Paylaşma/Cömert Olma ..................................................... 146 

2.2.14. Fedakâr Olma (3 Yoldan Tehlikeli Olana Gitme) ............................... 148 

2.2.15. Merhametli Olma............................................................................... 149 

2.2.16. Aç Gözlü Olmama ............................................................................. 151 

2.2.17. Hasta Olan Bağışçıyı İyileştirme ........................................................ 151 

2.2.18. Bağışlanan Karşılığında Bir Şey Verme (Para vb.) ............................. 152 

2.2.19. Bağışçı ile Kahramanın Benzer Olması .............................................. 153 

2.2.20. Aklını Kullanma ................................................................................ 153 

2.2.21. Dürüst Olma ...................................................................................... 154 

2.2.22. Kararlı Olma ...................................................................................... 155 

2.2.23. Sadakatli Olma .................................................................................. 156 

2.2.24. Bağışçının Sınırını Geçmeme............................................................. 157 

2.2.25. Çalışkan Olma ................................................................................... 157 

2.2.26. Aldatılma ........................................................................................... 158 

2.2.27. Adaletli Olma .................................................................................... 158 

2.3. Bağışlanma Mekânı ve Zamanı .................................................................. 159 

2.3.1. Mekân ................................................................................................. 159 

2.3.1.1. Mezarlık ....................................................................................... 159 

2.3.1.2. Orman........................................................................................... 160 

2.3.1.3. Mağara ......................................................................................... 161 

2.3.1.4.Ev-çadır ......................................................................................... 162 

2.3.1.5.Göl kıyısı-su kenarı-arığın kenarı- dere kenarı ............................... 163 

2.3.1.6.Kır ................................................................................................. 164 

2.3.1.7.Dağ ................................................................................................ 164 



vii 

 

2.3.1.8. Değirmen ...................................................................................... 164 

2.3.1.9. Taş üstü ........................................................................................ 165 

2.3.1.10. Aydınlık bir yer .......................................................................... 165 

2.3.1.11. Sokak .......................................................................................... 165 

2.3.1.12. Köy ............................................................................................. 166 

2.3.1.13. Kuyu ........................................................................................... 166 

2.3.1.14. Ağacın tepesi-incir ağacının dibi, ağaç dalı ................................. 167 

2.3.1.15. İnsan ayağının değmediği yer ...................................................... 168 

2.3.1.16. Yol.............................................................................................. 168 

2.3.1.17. Darı tarlası .................................................................................. 168 

2.3.1.18. Üst dünya.................................................................................... 169 

2.3.2. Zaman ................................................................................................. 169 

2.3.2.1.Kahraman yola çıktığı zaman ......................................................... 169 

2.3.2.2.Kahraman avdayken ...................................................................... 171 

2.3.2.3. Kahraman zor durumda kaldığı zaman .......................................... 172 

2.3.2.4. Bağışçı baba ölmeden önce ........................................................... 173 

2.3.2.5. Nöbetteyken bir gece yarısı ........................................................... 173 

2.4. Bağışlanan Nesne ....................................................................................... 174 

2.4.1. Bilgi-Yol Gösterme ............................................................................. 174 

2.4.2. Yüzük .................................................................................................. 202 

2.4.3. Tarak ................................................................................................... 205 

2.4.4. Sihirli Baston-Sopa .............................................................................. 206 

2.4.5. Altın Oklu Yay .................................................................................... 208 

2.4.6. Yetmiş Kulaç Kıl Halat........................................................................ 208 

2.4.7. İpek Bez .............................................................................................. 208 

2.4.8. İki Çakıl Taşı ....................................................................................... 209 

2.4.9. Sandık ................................................................................................. 209 

2.4.10. Kara Taş ............................................................................................ 211 

2.4.11.Sihirli Su- Su Kabı .............................................................................. 211 

2.4.12. Altmış Kukla Bebek .......................................................................... 212 

2.4.13. Uzuv .................................................................................................. 212 

2.4.14. Tulpar-Sihirli At ................................................................................ 212 

2.4.15. Tuz-Un .............................................................................................. 213 

2.4.16. İp-Bez................................................................................................ 213 



viii 

 

2.4.17. Kazan, Tokmak, Altın ........................................................................ 214 

2.4.18. Kılıç .................................................................................................. 214 

2.4.19. Hastalık İyileştirme ve Yetenek Kazandırma ..................................... 217 

2.4.20. Kağıt ................................................................................................. 218 

2.4.21. Mektup .............................................................................................. 221 

2.4.22. Mühür................................................................................................ 221 

2.4.23. Ulaşmak İstenen Yere Ulaştırma ........................................................ 222 

2.4.24. Altın Mum ......................................................................................... 223 

2.4.25. Saman................................................................................................ 224 

2.4.26. Koçun Boynuzu ................................................................................. 225 

2.4.27. Ceviz ................................................................................................. 225 

2.4.28. Mehrigiya(h) Otu ............................................................................... 227 

2.4.29. Bıyık ................................................................................................. 228 

2.4.30. Boncuk .............................................................................................. 230 

2.4.31. Maya ................................................................................................. 230 

2.4.32.Evlat ................................................................................................... 232 

2.4.33. Dua Etmek ......................................................................................... 232 

2.4.34.Tehlikeden Kurtarmak ........................................................................ 232 

2.4.35.Külden Eşek ....................................................................................... 232 

2.4.36. Nar .................................................................................................... 232 

2.4.37.Güzellik, Gençlik ................................................................................ 233 

2.4.38.Tüy-Kıl............................................................................................... 233 

2.4.39.Elma ................................................................................................... 234 

2.4.40. Anahtar .............................................................................................. 235 

SONUÇ ................................................................................................................ 237 

KAYNAKLAR .................................................................................................... 238 

 

  



ix 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

C.:  Cilt 

Çev.  : Çeviri 

Doç:  Doçent 

Dr:  Doktor 

Ed.  : Editör 

Prof:  Profesör 

s.:  Sayfa 

vb.  : ve benzeri 

vb.:  ve benzeri 

vd.  : ve diğerleri 

Yay.:  Yayıncılık 

Yay. Haz. : Yayına Hazırlayan(lar) 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

 

A. Araştırmanın Konusu 

Masallar, yapısal olarak evrensel özellikler göstermektedirler. Propp bu 

durumu masallardaki ortak eylemler üzerinden açıklamaktadır. Ortak eylemler 

üzerinden yedi adet kahramanın anlatıdaki eylemleri karşıladıklarını tespit eder. Fakat 

masallar vücut bulduğu toplumların geleneğine, kültürüne ve ortak bilincine bağlı 

olarak milli özellikler barındıran olağanüstü ögelere sıkça rastlanan mensur bir halk 

edebiyatı türüdür. Bu çalışmanın amacı, zengin kültürel ve geleneksel değerlere sahip 

olan Türk Dünyası masallarında, Propp’un yedi eylem alanı kahramanı içinde 

değerlendirdiği “bağışçı” kavramını ele almaktır. Bağışçıların Türk masallarındaki 

yerinden hareketle Türk kültüründeki yerini tespit ederek literatüre kazandırmaktır. 

Edilen bilgilerden hareketle bağışçının masallarda üstlendikleri fonksiyonların 

belirlenerek incelenmesidir. Araştırmanın konusu masallarda kahramanın 

eylemlerinin sonucunda bağışçı ile karşılaşarak anlatının seyrinde nasıl bir rol 

oynadığıdır. Bağışçıların özellikleri ve bağışçıların sunduğu şeylerin kahramanın 

yolculuğunda nasıl bir etkiye sahip olduğu incelenmektedir. 

 

B. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Masallar, insanlığın uzun süredir süregelen anlatı geleneğinin bir parçası 

olarak, kültürler arası iletişimi ve değer aktarımını sağlayan önemli anlatılardır. 

Eğitici, öğretici ve eğlendirici unsurları bir araya getiren masallar, toplumların ve 

nesillerin değerlerini, ahlaki ilkelerini ve yaşam derslerini aktarma işlevlerini 

taşımaktadır. Propp masallarda 31 işlev belirlemiş ve bu işlevleri yerine getiren yedi 

karakter bulunduğunu söylemektedir. Bu masal tipleri arasında “1. Saldırgan 2. 

Bağışçı 3. Yardımcı 4. Prenses 5. Gönderen 6. Kahraman 7. Düzmece Kahraman” yer 

almaktadır. Bu bağlamda çalışmada masallarda geçen bağışçıların kahramanlar ile 

etkileşiminin nasıl olduğunun tespiti amaçlanmıştır. Ayrıca çalışma kahraman ve 



2 

 

bağışçının eylemlerinin bütüncül bir bakış ile ele alınması noktasında önem arz 

etmektedir. 

 

C. Araştırmanın Yöntemi 

Bu bölümde araştırmada kullanılan yöntem ele alınmaktadır. Araştırmada 

Türk dünyası masalları “Metin Merkezli Kuram ve Yöntemler” ile incelenmekte, 

“Metin Merkezli Kuram ve Yöntemler” den “Yapısalcı Kuram ve Yöntem” içerisinde 

değerlendirilen “V. Propp ve Masalların Yapısal Çözümlemesi” ile ele alınmaktadır. 

Çalışmada ilk olarak Türk Dünyasına ait masallar veri toplama yöntemi ile toplanıp 

fişleme yöntemi ile “bağışçı” kavramına uygun şekilde fişlenmiştir. Elde edilen veriler 

içerik ve doküman analizi yöntemiyle değerlendirilerek analiz sonucunda arketipsel 

bir inceleme yapılmaktadır. 

 

D. Konu ile İlgili Bilimsel Çalışmalar 

Türk halk biliminin ilk çalışma alanlarından olan masal araştırmaları 19. 

yüzyılın son yarısında başlamıştır. Alman asıllı Rus Türkolog W. Rodloff’un “Proben” 

adıyla anılan “Türklerin Sözlü Edebiyat Örnekleri” bu çalışmaların başında yer 

almaktadır. On ciltten oluşan bu eserin ilk üç cildinde Türk boylarından derlenen 

birçok masal bulunmaktadır. 20. yüzyılda Türkiye’de masal çalışmalarının 

başlamasıyla beraber İzzet Ulvi, K. D. Hanım, Ziya Gökalp gibi isimler derleme 

çalışmaları yapmışlardır. Sonraki dönemlerde ise Yusuf Ziya Demircioğlu, Mehmet 

Tuğrul, Ali Rıza Yalgın, Tahir Alangu ve Naki Tezel Türk masal araştırmaları yapan 

ve çalışmalara öncülük eden isimlerdendir. Türk masalları 20. ve 21. yüzyılda Pertev 

Naili Boratav, Saim Sakaoğlu, Umay Günay, Bilge Seyidoğlu, Ali Berat Alptekin, 

Esma Şimşek gibi araştırmacılarla birlikte sitemli bir şekilde derlenmeye başlamıştır 

(Sakaoğlu, 1999, s. 34-48). Türkiye’de araştırmacıların yanı sıra çeşitli kurumlarda da 

Türk dünyası masalları ile ilgili yapılan birçok çalışma mevcuttur. Bu kurumların 

başında Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Türk Dünyası Araştırmaları Enstitüsü, Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü, Türk Dil Kurumu, Kültür Bakanlığı ve Milli Eğitim 

Bakanlığı gelmektedir. Türk dünyası masal araştırmalarında yer alan kitap, tez ve 

makaleler aşağıda açıklamalı bir şekilde verilmiştir. 

 



3 

 

Kitaplar 

Aça, M. (2007). Tıva Halk Masalları. Konya: Kömen Yayınları.  

Aça, Tıva halk masalları adlı eserini üç bölümde kaleme almıştır. Tıva 

masalları ile ilgili yapılan çalışmalar giriş bölümde yer almaktadır. Yine bu bölümde 

Tıva masalcılık geleneği ile ilgili ve Tıva masal anlatma geleneğini sürdüren toolçular 

ile ilgili bilgiler verilmiştir. Çalışmada 27 masal metni vardır. 

Alptekin, A. B. (2003). Kazak Masallarından Seçmeler. Ankara: Akçağ 

Yayınları.  

Ali Berat Alptekin, “Kazak Masallarından Seçmeler” adlı eserini üç bölümde 

ele almıştır. Giriş kısmında masal ile ilgili genel bilgileri verdikten sonra Kazak 

masallarının tip ve motif sırası ile motif yapısını ele almıştır. Üçüncü bölümde ise 

Kazak masal metinlerine yer vermiştir. Eserde 47 adet masal metni incelenmiştir. 

Metinler bölümünde masalların orijinal hali olan Kazak Türkçesiyle birlikte Türkiye 

Türkçesine aktarılmış şekli verilmiştir. 

Bakırcı, N. (2010). Kırım Tatar Masalları. Konya: Kömen Yayınları.  

Eserin giriş kısmında Kırım Tatar Türkleri ve Kırım Tatar Türklerindeki 

masallar hakkında bilgiler verilmiştir. Birinci bölümde masalların tiplerine göre motif 

sırası, ikinci bölümünde ise motifler yer almıştır. Burada Türklere ait motifler (T) 

işaretiyle gösterilmiştir. Üçüncü bölümde ise 50 adet masal metni bulunmaktadır. 

Bayatlı, N. C. (2009). Irak Türkmenlerinin Halk Masalları. Ankara: 

Berikan Yayınları. 

Bayatlı, Irak Türkmenlerinin masallarını beş bölümde ele almıştır. Birinci 

bölümde Türk masallarıyla ilgili genel bilgi verildikten sonra yapılan çalışmalara 

değinilmiştir. Sonrasında Irak’ta masal ile ilgili yapılan çalışmalara yer verilmiştir. 

İkinci bölümde ise Irak Türkmenlerinde masal anlatma geleneğinden bahsedilmiştir. 

Burada da Türkmen bir masal anlatıcısından söz edilmiştir. Üçüncü bölümde formeller 

kaleme alınmıştır. Burada formeller beş ana başlıkta incelenmiştir. Dördüncü bölümde 

ise “Irak Türkmen Masallarında Tip Konusu ve Motif Sırası”ndan bahsedilmiştir.  

“Irak Türkmen Masallarının Motif Yapısı” adlı beşinci bölümde motifin tanımı ve Irak 

Türkmen masallarında yer alan motif index verilmiştir. Bu çalışmada Irak Türkmen 



4 

 

masallarından hem yazılı hem de sözlü kaynaklardan faydalanılarak aktarılan 70 masal 

metni mevcuttur. 

Baydemir, H. (2013). Özbek Halk Masalları. Ankara: Atatürk Kültür 

Merkezi Yayınları. 

Baydemir, “Özbek Halk Masalları”nın giriş bölümünde masalcılık geleneği 

incelemiş ve masal tasnif denemesi yapmıştır. Giriş dışında iki bölümü bulunan eserin 

birinci bölümünde “Masallarda Tespit Edilen Motiflerin Motif Index Of Folk 

Literature’a Göre Tasnifi” yer almaktadır. İkinci bölümünde ise 70 adet masal metni 

Özbek Türkçesi ve Türkiye Türkçesi ile verilmiştir. 

Dilek, İ. (2007). Altay Masalları.  Ankara: Alp Yayınevi. 

İbrahim Dilek’in “Altay Masalları” adlı eseri altı bölümden oluşmaktadır. İlk 

bölümde Altay Masalları ile ilgili geniş bilgi vermiş, Altay masallarını destan ve 

efsanelerle mukayese etmiştir. İkinci bölümde Türkiye’deki masallarla Altay 

masallarının versiyonlarını ele almıştır. Sonraki bölüm Altay Masallarının tasnif ve 

tahlilinin bulunduğu bölümdür. Dördüncü bölümde Altay masallarında ortak unsurlar, 

beşinci bölümde de formeller incelenmiştir. Kitabın son bölümünde ise 108 masal 

metninin Türkiye Türkçesine aktarılmış hali yer almaktadır.  

Duranlı, M. (2010). Saha (Yakut) Büyü Masalları. Konya: Kömen 

Yayınları. 

Duranlı, Saha Yakut masallarını altı bölümde ele almıştır. Giriş kısmında Saha 

Türkleri ve masallar ile ilgili genel bilgiler verilmiştir. Birinci bölümde ise derleme ve 

yayın konusu ele alınarak Saha Yakut masalları sınıflandırılmıştır. Yine bu bölümde 

Saha Yakut masal çalışmalarına katkı sunan bilim insanları ve çalışmaları yer 

almaktadır. İkinci bölüm Saha büyü masallarında belirleyici unsurlar başlığında 

incelenmiştir. Sonraki bölüm ise aile, çocuksuzluk, ekonomik yaşam gibi sosyal 

kurumların ele alındığı bir bölümdür. Dördüncü bölümde masal metinlerine yer 

verilmiştir. Bu bölümde Saha- Yakut Sihirli Masallarından 42 masal metni 

bulunmaktadır. Beşinci bölümde Saha- Yakut bölgesindeki ortak unsurlar yer 

almaktadır. Son bölümde ise formeller incelenmiştir.  

Fedakâr, S. (2011). Özbek Sözlü Geleneğinde Masallar. İzmir: Egetan 

Basım-Yayın. 



5 

 

Fedakâr, çalışmanın giriş bölümünde Özbek masalları ile ilgili yapılan 

çalışmalardan genişçe bahsetmiştir. Bu bölümde öncelikle Türkiye’de yapılan 

çalışmalar, sonrasında Özbekistan’da yapılan çalışmalar ve son olarak Türk 

dünyasında Özbek masalları ile ilgili yapılan çalışmalar mevcuttur. Birinci bölümde 

masal anlatma geleneği ve anlayıcı, dinleyici, anlatma yeri, zamanı ve masal metni 

kavramları üzerinde durulmuştur. İkinci bölümde ise Özbek masallarının şekil ve 

içerik özellikleri çalışılmıştır. Fedakâr, masalları konuları bakımından ayırarak metin 

kısmında toplam 70 masal metnine yer vermiştir. 

Gültekin, M. (2013). Kazan-Tatar Masalları (İnceleme-Metinler). 

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Çalışma, giriş ve metinler kısmının dışında dört bölümden oluşmaktadır. Giriş 

bölümünde Kazan Tatar masalları üzerine yapılan çalışmalar ve araştırma yöntemi 

hakkında verilen bilgiler yer almaktadır. Birinci bölümde Türk Dünyasında masal 

kavramı ve Tatar masalları, masal anlatma geleneği, anlatıcı-dinleyici-anlatı-anlatma 

yeri ve zamanı bakımından değerlendirilmiştir. Aynı bölümde masalın diğer türlerle 

ilişkisi de incelenmiştir. İkinci bölümde Tatar masallarının tip ve olay örgüleri; üçüncü 

bölümde Tatar masallarının motif yapısı ve motiflerin incelenmiştir. Dördüncü 

bölümde Tatar masallarındaki formeller verilmiştir. Metinler kısmında ise 70 masal 

metni Türkiye Türkçesine aktarılmıştır.  

Günay, U. (2011). Elazığ Masalları ve Propp Metodu. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Umay Günay’ın doktora tezi olan bu çalışma Propp yönteminin kullanıldığı 

bir çalışmadır. Bu çalışmada dört bölüm bulunmaktadır. Giriş bölümünde hem 

masallar ile ilgili tetkiklerin önemine yer verir hem de masallar ile ilgili yapılan 

çalışmalara ve bunun önemine yer verir. Birinci bölüm masal kaynakları ile ilgili 

görüşlere ve masal tahlil ve tasnif metotları ile ele alınmaktadır.İkinci bölüm ise Elazığ 

masallarının tasnif ve tahlillerinden oluşmaktadır. Bu bölümde Propp metodu ile ilgili 

bilgiler yer almaktadır. Aynı zamanda Elazığ masallarının özetleri de bu bölümde yer 

almaktadır. Üçüncü bölümde Elazığ masallarının ortak yapı özelliklerinin Propp 

metodu ile incelendiği bölümdür. Umay Günay Propp metoduna ek olarak D, E, F 

simgelerinin bağışçı ile ilgili olduğunu vurgulamaktadır. D simgesinde 10 hareket 



6 

 

bulunmaktadır. Umay Günay bu 10 harekete ek olarak 11. Hareket olan “Tanrı’ya 

yalvarma” hareketini de tespit edip eklemektedir.  

Karadavut, Z. (2006). Kırgız Masalları. Konya: Kömen Yayınları. 

Eser, üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Kırgızlar ve Kırgız masalları 

ile ilgili genel bilgiler yer almaktadır. Birinci bölüm tiplerin motiflerine göre sırasının 

ver aldığı bölümdür. İkinci bölümde Kırgız masallarının motif yapısı incelenmiştir. 

Son bölümde ise 46 Kırgız masal metni yer almaktadır. 

Karagöz, E. (2021). Ural-Altay (Tatar-Başkurt) Sihirli Masalları Üzerine 

Karşılaştırmalı Motif Çalışması. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Karagöz, Ural-Altay sihirli masallarını üç bölümde incelemiştir. Çalışmada 

Tatar Türklerinden 58, Başkurt Türklerinde 57 masal metni yer almaktadır. Eserin giriş 

kısmında masal ile ilgili genel bilgiler ve tanımları yer almakla beraber masalların 

tasnifi meselesi, bir masal türü olarak sihirli masallar, Tatar ve Başkurt masalları 

üzerine yapılan çalışmalar gibi konular üzerinde durulmuştur. “Motif Hakkında Genel 

Bilgiler” başlıklı birinci bölümde motifler tespit edilmiştir. Çalışmanın ikinci 

bölümünde, “Tatar Sihirli Masalları ve Olağanüstü Motif Tespitleri”, üçüncü 

bölümünde ise “Başkurt Sihirli Masalları ve Olağanüstü Motif Tespitleri” başlıkları 

altında masalların Türkiye Türkçesine aktarmaları yapılmıştır. 

Yalçınkaya, F. (2021). Uygur Masallarının Tip ve Motif Bakımından 

İncelenmesi. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Eser, beş bölümden oluşmaktadır. Yalçınkaya giriş bölümünde masal 

tanımlarına ve diğer türlerle olan ilişkilerine yer vermiştir. Uygur masallarının 

özellikleri ve Türk Dünyasında masal anlatma geleneği de giriş bölümünde yer 

almaktadır. Birinci bölümde yapılan çalışmalar ve incelemeler bulunmaktadır. Sonraki 

bölümde masalların olay örgüsü bulunmaktadır. Üçüncü bölümde Uygur sihir 

masallarının motif yapısı bulunmaktadır.  Eserin dördüncü bölümünde masallardaki 

eski inanç izleri incelenmiştir. Son bölümde ise formaller bulunmaktadır. 

 

 

 

 



7 

 

Tezler  

Adlığ, H. (2019). İdil Masal ve Efsaneleri. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Artuklu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Mardin. 

Çalışmada İdil bölgesinden 22 masal metni 5 adet efsane metnine yer 

verilmiştir. Ele alınan masal ve efsaneler birinci bölümde Propp metoduyla; ikinci 

bölümde formel ifade ve motiflere; üçüncü bölümde işlevsel halk bilimi kuramıyla; 

dördüncü bölümde ise performans teori bağlamında incelenmiştir. 

Ardoğan, A. (2009). Uygur Halk Masalları. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Çalışma Uygur Türkleri ve masallar hakkında verilen bilgiden sonra Türkiye 

Türkçesine aktarılmış 50 masal metni motif ve şahıs kadrosu bakımından 

incelenmiştir. 

Aydın, A. (2008). Azerbaycan Masalları Üzerine Bir İnceleme-2 

(Masalların Propp Yöntemiyle Değerlendirilmesi). (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

Çalışmanın giriş kısmında Azerbaycan’da yapılan masal çalışmaları hakkında 

bilgi verilmiştir. Aydın, çalışmanın devamında 43 Azerbaycan masalını Propp 

metoduyla incelemiştir. 

Bayraktar, Z. (2003). Türkmen Halk Masalları Üzerine bir İnceleme. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İzmir. 

Çalışmanın giriş kısmında bir anlatı türü olarak masal kavramı ve masal 

türünün diğer anlatı türleriyle ilişkisi incelenmiştir. Birinci bölümünde Türkmen 

masalları üzerine yapılan çalışmalar mevcuttur. İkinci bölümde Türkmen halk 

masallarında tespit edilen motiflerin Motif İndex Of Folk Lıterature göre tasnifi 

yapılmıştır. Son bölümde ise Türkmen Türkçesinden Türkiye Türkçesine aktarılmış 

metinler mevcuttur. 

 

 



8 

 

Çakır, M. (2020) Karakalpak Realistik Masalları (İnceleme-Metin). 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Antalya. 

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın birinci bölümünde 

Karakalpaklar ile ilgili geniş bir bilgi verilmiştir. İkinci bölümde masal türü, formel 

kavramı, tip ve motif kavramı ele alınmıştır. Son bölümde ise Türkiye Türkçesine 

aktarılmış 41 masal metni bulunmaktadır.  

Çelikten, H. (2015). Türk Destanlarında Ve Halk Hikâyelerinde 

Yardımcı Kahramanlar.(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi).Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas. 

Üç bölümden oluşan çalışmada Türk destan ve Halk hikayelerindeki yardımcı 

kahramanlar tespit edilmiştir. Çalışmanın Birinci bölümünde incelenen destan ve halk 

hikayelerinin kısa özetini verilmiştir. İkinci Bölümde ise tespit edilen yardımcı 

kahramanlar yer almaktadır. Üçüncü Bölümde ise destan ve halk hikayelerindeki 

yardımcı kahramanların karşılaştırılması yapılmıştır.  

Çetin Milci, E. (2006). Başkurt Masalları Ve Başkurt Türkçesindeki 

Sözcük Grupları (İnceleme-Transkripsiyonlu Metin-Çeviri-Metin-Dizin). 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Marmara Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul. 

Çalışmada “Balalar Folkloru” kitabının ikinci cildindeki 102 Başkurt 

masalını içeren “boron boron zamanda” bölümü incelenmiştir. “Giriş” bölümünde 

masalların konuları, Başkurt Türkçesindeki sözcük grupları verilmiştir. 

Destanov, E. (2016). Doğu Makedonya Sözlü Geleneğinde Masallar 

Üzerine Bir İnceleme. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Yıldız Teknik 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Doğu Makedonya bölgesinde yaşayan Yörük Türklerinden derlenen masallar 

incelenmiştir. Çalışma altı bölümden oluşmaktadır. İlk üç bölümde çalışmanın metodu, 

Balkanlar ve masalların derlendiği bölgeler hakkında bilgilere yer verilmiştir. 

Dördüncü ve beşinci bölümlerde masal özellikleri ve derlenen masalların Türkiye 

Türkçesine aktarılmış halleri bulunmaktadır. 



9 

 

Ergüt, H. M. (2020). Ignácz Kúnos’un Derlediği Türk Masalları’nın 

Propp Metoduyla İncelenmesi. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Çalışmanın İlk bölümünde masalın ne olduğu, Türkiye’de yapılan masal 

çalışmaları; ikinci bölümde Macar Türkoloji çalışmaları, Ignacz Kúnos’un hayatı, 

eserleri ve Türk halk edebiyatına katkıları; üçüncü bölümde Propp yöntemi hakkında 

bilgiler yer almaktadır. Dördüncü bölümde iki ciltlik eserdeki 98 masalın epizotları ve 

çözümlemeleri yer almaktadır. Beşinci bölümde 98 masal derlemesinin 

değerlendirmesi yapılmıştır. 

Gülmez, G. (2008). Güney Azerbaycan Erdebil Bölgesindeki Türk Halk 

Masalları (Metin – İnceleme). (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi).Ege 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

Çalışma, iki bölümden meydana gelmiştir. İlk bölümde Güney Azerbaycan 

ile ilgili bilgiler verilmiştir. İkinci bölümde de “Erdebil Masallarının Metinleri, 

Epizotları ve Motif Yapısı” başlığıyla masal metinleri ve metinlerin epizotları ve motif 

yapıları incelenmiştir.  

Hafızoğlu, E. B. (2005). Azerbaycan Masalları Üzerine Bir İnceleme 

(Masalların Propp Yöntemiyle Değerlendirilmesi). (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

Bilge Seyidoğlu’nun danışmanlığını yaptığı tez çalışması Propp metoduyla 

ilgili bilgi verdikten sonra Azerbaycan’dan derlenmiş 24 masal metni Propp’un 

Yapısalcı kuramıyla incelemiştir.  

Işık, M. (2010). Nogay Masalları. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Işık tarafından kaleme alınan “Nogay Masalları” adlı çalışma beş bölümden 

oluşmuştur. Çalışmada masalların tasnif ve tahlili, Nogay masallarındaki ortak 

unsurlar ve masallarda geçen formeller incelenmiştir. Toplam 45 Nogay masalı 

Türkiye Türkçesine aktarılmıştır. 

 

 



10 

 

Özokutan, T. (2005). Kıbrıs Türk Masalları. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi) İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Özokutan, çalışmasını altı bölümde kaleme almıştır. Birinci bölümde Kıbrıs 

masallarının motif yapısı; ikinci bölümde temler; üçüncü bölümde eşyalar ve yerler 

yer alınmıştır. Dördüncü bölümü masallardaki formeller oluşturmaktadır. Beşinci 

bölüm ise Kıbrıs masallarında adet ve inanmalar mevcuttur. Çalışmada 49 masal metni 

Kıbrıs ağzı ile verilmiştir. 

Sarpkaya S.(2020). Tebriz Türk Masalları Üzerinde Bir İnceleme. 

(Yayımlanmış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. İzmir. 

Çalışma sonuç ve giriş kısmı dışında üç bölümden oluşmaktadır. İlk 

bölümünde masal türü ile ilgili bilgi verilmiştir. Bu bölümde masalların tanımlanması, 

masalların kökeni, masalların sınıflandırılması, masalların bağlam özellikleri, 

masalların yapı ve içerik özellikleri ile masalların işlev özellikleri gibi başlıklar 

bulunmaktadır. Sarpkaya, ikinci bölümde hem Tebriz’den derlenmiş hem de yazılı 

kaynaklardan tespit edilmiş toplam 80 masalı “anlatımın biyolojisi” yöntemiyle 

incelenmiştir. Üçüncü bölümde masallar “anlatının sözdizimi” yöntemi ile 

incelenmiştir. Dördüncü bölümde “işlevsel yöntem” kullanılarak masallar 

incelenmiştir. Sonuç kısmında ise yapılan tahlil ve tespitler yer almaktadır.  

Uçgun, R. (2023). Gagauz Masallarının Tip ve Motif Yapısı Bakımından 

İncelenmesi. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir. 

Gagavuz Masalları adlı doktora tezi dört bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümde Gagavuzlarla ilgili genel bir bilgi verildikten sonra Gagavuz masallarının 

özellikleri incelenmiştir. Sonraki bölümde Gagavuz masallarının tip ve tasnifi 

yapılmıştır. Üçüncü bölümde Gagavuz Masallarının epizotları ve motif yapısı tespit 

edilmiştir. Dördüncü bölümde Gagavuz masallarının formelleri bulunmaktadır. 

Çalışmanın sonunda da 74 masal bulunmaktadır.  

Uysal, Y. (2014). Hakas Masalları (İnceleme-Metin). (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri. 

Çalışmanın birinci bölümünde, “Hakas Masallarının Tiplerine Göre Motif 

Sırası” başlığında 60 masal metni tip ve motif yapısına göre incelenmiştir. “Hakas 

Masallarının Motif Yapısı” başlığı altında, Hakas masallarının motif yapıları detaylı 



11 

 

olarak incelenmiştir. Metinler içerisinde tespit edilen motifler, Motif İndex’deki tasnif 

numaralarıyla belirtilmiştir. Üçüncü bölümde, Hakas masallarının formel yapıları 

verilmiştir. Dördüncü ve son bölümünde 60 Hakas masalı, Türkiye Türkçesi’ne 

aktarılmıştır. 

Youssef, H. (2014). Halep Türkmen Masallarının Propp Metodu 

Açısından Çözümlenmesi. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Çalışma üç bölümden oluşmaktadır.İlk bölümde Halep Trkmenlerinin tarihi, 

sosyal ve ekonomik durumu, Halep’teki Türkmenlerin yerleşim yerleri incelenmiştir. 

İkinci Bölümde Halep Türkmenlerinde masal anlatma geleneği ile ilgili, üçüncü 

bölümde metotla ilgili genel bilgi verilmiş ve çalışmada 37 masal V. Propp’ un 

yapısalcı kuramını kullanarak incelenmiştir.   

 

Makaleler ve Bildiriler 

Abalı, İ. (2013). Yapısal Folklor Kuramı Bağlamında Bir Masal 

İncelemesi Örneği. İdil Sanat ve Dil Dergisi, 10, 26-40. 

Abalı masal ile ilgili bilgiler verdikten sonra yapısalcı yöntemden ve Propp 

yönteminden bahsetmiştir. Çalışmanın devamında İki Kız Kardeş adlı masal Propp 

metoduyla incelenmiştir. Masalda toplam 11 işlev tespit edilmiştir. Masalda tespit 

edilen bağışçı (sağlayıcı), küpün içindeki kız olduğu görülmektedir. 

Aksakal, E. (2019). Morfolojik Yöntemle Erzurum Halk Masalı 

Çözümlemesi: Ölü Yiyen Derviş. Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

62, 255-265. 

Çalışmanın girişinde kullanılan yöntem ile ilgili bilgi verilmiştir. 31 işlevden 

18’i masalda tespit edilmiştir. Masalın bağışçısı ak sakallı yeşil sarıklı bir adamdır. Bu 

bağışçı kahramana testinin içinden bir tabur asker çıkararak ona bağışlamaktadır.  

Baysan, M. (2019). Vladimir Propp Yöntemi Çerçevesinde “Nâmert İle 

Cömert” Masalının İncelenmesi. Karadeniz Araştırmaları Dergisi, 62, 274-283. 

Çalışmada öncelikle masal kavramından kısaca bahsedilmiştir. İki bölümden 

oluşan yazının ilk bölümünde Propp’un yapısalcı yöntemi hakkında bilgi verilmiştir. 

İkinci bölümünde Cömert ile Namert masalı özetlemiş ve tahlilini yapılmıştır. Baysan, 



12 

 

üç hareketten oluşan masalda on sekiz işlev tespit etmiştir. Burada Namert saldırgan 

ve Cömert kahramandır. Burada bağışçının değirmendeki cinler olduğu görülmektedir. 

Cinler cömertlik yaptığı için kahramanı ödüllendirmiş ve ona kaybettiği uzuvlarını 

tekrar kazanması için yapması gerekenleri söylemiştir.  

Çıblak, N. (2005). V. Propp’un Masal Çözümleme Metodu. Türk Dili Dil 

ve Edebiyat Dergisi, 638, 127-140. 

Çıblak, Propp yöntemini genişçe açıklayarak Mersin’in Mut ilçesinden 

derlenmiş “Avcı Tusuf’un Oğlu” adlı masalı bu yöntemle incelemiştir. Çalışmada 

Propp metodundan hareketle Türk masallarının yapısını ve yapısında bulunan 

eksiklikleri tespit edilebileceğini söylemektedir.  

Demir, R. (2022). V. Propp’un Yapısalcı Kuramı Bağlamında Bir Masal 

Çözümlemesi: “Felaket Şimdi Mi Gelsin Sonra Mı?”. Amasya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 12, 205-224. 

Çalışmada Mardin’den derlenen “Felaket Şimdi Mi Gelsin Sonra Mı” adlı 

masal Propp yöntemi ile incelenmiştir. Masalın üç hareket alanından oluştuğu tespit 

edilmiştir. Masalda 19 işlev tespit edilmiştir. Kahraman gösterdiği sabır neticesinde 

ödüllendirilmiştir.  

Dündar, H. (2002). V. Propp ve Masalın Biçimbilimi. Milli Folklor, 55, 

115-118. 

Dündar, bu çalışmada Propp yöntemine yöneltilen “masalın dili incelenemez, 

masaldaki kişiler üzerine konuşulamaz ve masal-toplum arasındaki ilişki bulunamaz” 

gibi eleştirileri kabul etmekle beraber yapı analizlerinin de yapılması gerektiğini 

düşünmektedir. 

Emmez, B. C. (2012). Modern Masalların Analizinde Propp Metodu, 

Sedat Sever (Ed.). ÇOGEM 3. Ulusal Çocuk ve Gençlik Edebiyatı Sempozyumu 

Bildiriler Kitabı (s. 729-736) içinde, Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Emmez, çalışmasının girişinde masal ve Propp metoduyla ilgili bilgi 

vermiştir. Çalışmada “Üç Gözlü Çocuk” adlı masalı Propp metoduyla incelemiştir. 

Emmez geleneksel masallara uygulanan Propp yönteminin modern masallara da 

uygulayarak modern masalların geniş bir formülasyonunu yapmaya çalışmanın 

mümkün olduğunu söylemektedir. 



13 

 

Güneş, A. (2019). Yeraltı Diyarının Kartalı Adlı Masalın Vladimir 

Propp’un Biçimbilimsel Yaklaşımı Çerçevesinde Çözümlenmesi. Erciyes İletişim 

Dergisi, 6 (1), 513-526. 

Güneş, Pertev Naili Boratav’ın derlemiş olduğu Yeraltı Diyarının Kartalı adlı 

masalı Propp’un yapısal yöntemini kullanarak başarılı bir şekilde incelemiştir. 

Çalışmanın sonunda bağışçı padişah olarak tespit edilmiştir.  

Karadağ, M. (1990). Dilbilimi Metodu ve Folklor Araştırmaları. Uludağ 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 5 (2), 93-99. 

Karadağ, çalışmasında folklorun dilbilimden metodolojiye geçişte önemli bir 

olgu olduğunu söylemektedir. Karşılaştırmalı kuramın da bu geçişte önemli bir yeri 

olduğunu vurgulamaktadır.  

Kılıç, G.N. (2021). Vladimir Propp’un Yapısal Anlatı Çözümleme 

Yöntemi Çerçevesinde “Mehmed-Eşkıya” Masalının İncelenmesi. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 14(77), 56-63. 

Çalışmada Pertev Naili Boratav’ın derlemiş olduğu Mehmet Eşkıya adlı 

masal incelenmiştir. Bu çalışmada V. Propp’un masal çözümleme yöntemi 

kullanılmıştır. Öncelikle çalışmada masalın özeti verilmiştir. Masalda 31 işlevden 18’i 

tespit edilmiş, evrensel masal kalıbına uygun bir masal olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Bağışçı ya da sağlayıcı olarak karşımıza derviş çıkmaktadır.  

Koçak, B. ve Kurtlu, Y. (2016). Erzurum Halk Masallarından Üç 

Turunçlar Masalı’nın Vladimir Propp’un Yapısal Anlatı Çözümleme Yöntemine 

Göre İncelenmesi. Turkish Studies, 11(15), 327-346. 

Koçak ve Kurtlu, bu çalışmada öncelikle Üç Turunçlar masalının epizotları 

ve motiflerini belirlemiştir. Sonra masalın yapısını Propp’un Yapısal Anlatı 

Çözümleme Yöntemi’ne göre incelemişlerdir. İncelemede masalın iki olay dizisinden 

oluştuğunu tespit edilmiştir. Masalda bağışçı olarak ihtiyar pir karşımıza çıkmaktadır. 

Ölmez, E. (2015). Vladimir Propp’un Masal Çözümleme Metodu 

Çerçevesinde “Padişahın Evlatlığı” Masalı Üzerine Bir İnceleme. Celal Bayar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1, 533-541. 

Çalışma Emin Ölmez’in “Domaniç Masalları’nın Propp Metoduna Göre 

İncelenmesi” adlı yüksek lisans tezindeki Padişahın Evlatlığı adlı masalının 



14 

 

incelenmesinden oluşmaktadır. Masalda 4 hareket tespit edilmiştir. Masaldaki bağışçı 

olan yaşlı kadın kahramana kırk katır, kırk çuval arpa ve buğday almasını söylemiştir. 

Özçalışkan, Ş. (1996). Vladimir Propp’un Biçimbilimsel Yaklaşımı 

Çerçevesinde Bir Keloğlan Masalının İncelenmesi. Dilbilim Araştırmaları, 7, 59-

75. 

İki bölümden çalışmanın ilk bölümde Propp’un analiz yöntemi hakkında 

geniş bir bilgi verilmiştir. İkinci bölüm ise bu yöntemi kullanarak bir Keloğlan 

masalının incelenmesini içermektedir. Çalışmanın sonuç kısmında, incelenen masalın 

Propp’un işlevlerin dizilişinin her zaman aynı olması şartına uymayan bir örnek 

olduğu tespit edilmiştir.  

Özer, V. (2022). Vladimir Propp’un Masal Çözümleme Metodu 

Bağlamında “Sarı Öküz” Masalı Üzerine Bir İnceleme. Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 5 (2), 251-266. 

Çalışmada Karaman bölgesinden derlenen Sarı Öküz masalı V. Propp’un 

yapısalcı yöntemi ile incelenmiş ve üç hareketten oluştuğu tespit edilmiştir. Masalda 

bağışçı dev olarak karşımıza çıkmaktadır. Çalışmada eylemlerin simgelerle 

gösterilerek incelendiğini görmekteyiz. 

Sarıkaya Aksoy, T. (2021). Bir Tuva masalının Vladimir Y. Propp’un 

Yapısal Anlatı Çözümleme Yöntemine Göre İncelenmesi: “Ak-Sagış Kara-Sagış 

İyi Alışkı”. Rumelide Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (25), 378-393. 

Sarıkaya Ak-Sagış Kara-Sagış İyi Alışkı “Ak-Sagış Kara-Sagış Kardeşler” 

masalının üç olay dizisinden meydana geldiğini tespit etmiştir. Masalda 31 işlevden 20 işlevi 

mevcut olduğu belirlenmiştir. Bu masalda bağışçı bulunmamaktadır.  

Türkel, A. ve Çetinkaya, M. (2021). V. Propp’un Masalın Biçimbilimi 

Yaklaşımı Bağlamında “Kara-Tavuk” Adlı Masalın Çözümlenmesi. Mehmet Akif 

Ersoy Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 59, 158-178. 

Çalışmada “Kara-Tavuk” isimli masalın, Propp’un masal çözümleme 

yöntemine göre içerdiği işlevler ve hareketler belirlenmiş; masal şeması çıkarılmıştır. 

Masaldaki bağışçı kahramanın karşısına çıkan derviş olduğu görülmektedir. Çalışmada 

31 işlevden 17’si tespit edilmiştir. 



15 

 

Türkmen, F. (2008). Mukayeseli Edebiyat ve Mukayeseli Folklor 

Çalışmaları Üzerine Görüşler. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 8 (2), 111-116. 

Türkmen, bu çalışmada yazılı kaynaklar kadar sözlü kaynakların da önemli 

olduğunu vurgulamıştır. Karşılaştırmalı edebiyatı edebiyatın bir dalı olarak 

görmektedir. Çalışmada Tarihi Coğrafi Fin Kuramının temsilcisi, K. Khron’un 

karşılaştırmalı metodun ilkelerini ortaya koyan ilk isim olduğunu söylemektedir. 

Karşılaştırmalı kuramın temsilcilerini genişçe açıkladıktan sonra bu kuramla ilgili 

düşüncesini portakal benzetmesi yaparak anlatmıştır. Nasıl ki portakal kabuğu içinde 

tek parça kabuk soyulunca dilimlerin her biri yine kendine göre bir bütünlük teşkil 

ediyorsa, evrensel edebiyat portakal millî edebiyatlar ise dilimleri temsil etmektedir. 

Dilimlerin ise hem birbiriyle hem de bütünle ilişkili olduğunu söylemektedir.  

Yalçınkaya, F. (2015). Ayı İslam Batur Masalının Vladimir Propp’un 

“Masalların Yapısal Çözümlemesi” Yöntemiyle İncelenmesi. Uluslararası Uygur 

Araştırma Dergisi, 5, 33-40. 

Çalışmada Ayı İslam Batur masalı yapısal yöntemi ile incelenmiştir. 

Yalçınkaya, eylemleri Propp’un 31 eylemini sembolize eden harfler ile göstermiş; 31 

fonksiyondan 22 ortak fonksiyon tespit edilmiştir. 

Yaman, S. (2014). Propp Metodunun Bir Uygulaması-Tokat Yöresine Ait 

Yumakoğlan Masalı. Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, II, 147-155. 

Çalışmada Tokat yöresinden derlenen Yumakoğlan masalı Propp metoduyla 

incelenmiştir. Masalda iki hareket tespit edilmiştir. Yaman, bu çalışmada Propp 

yönteminin Türk masallarına tamamen uymadığını düşünmekte ve Türk masalları için 

özgün yöntemlerin geliştirilmesi gerektiğini söylemektedir. 

  



16 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1.1. Masal Türüne Bir Bakış 

1.1.1. Masalın Tanımı 

Bu bölümde masal türünün tanımlarına ve araştırmacıların tanımlara getirdiği 

eleştirilere değinilmiştir. Tanımlar, araştırmacıların masalları tanımlarken hangi 

hususları dikkate aldığı değerlendirilerek aktarılmıştır. 

Masal kelimesinin kökeni hakkında sözlüklerde ve ansiklopedilerde çeşitli 

görüşler vardır. Ahmet Vefik Paşa “Lehçe-i Osmanî”de “Mesel, hâlâ hikâye, dasitan, 

menkabe manasına fıkra ve kaziyyeden gayri” (Ahmet Vefik Paşa, 1876, s. 1103) ve 

Muallim Naci mesel olarak ele aldığı kavramı “Dasıtan, kıssa-i meşhüre. ‘Masal’ 

bundan muharreftir” (1987, s.714). Yukarıdaki tanımlardan da anlaşılacağı üzere iki 

araştırmacının da masal için hikâye ve destan kavramlarını kullandıkları 

görülmektedir. Saim Sakaoğlu ise günümüzde bu tanımları kullanmanın geçerli 

olmadığını düşünmektedir (1998, s. 2). 

Şükrü Elçin masalı “Bilinmeyen bir yerde, bilinmeyen şahıslara ve varlıklara 

ait hadiselerin macerası, hikâyesi” şeklinde tanımlarken (2010, s. 368); Mehmet Halit 

Bayrı “halk bilgisi kadrosu içinde ‘masal’ mefhumundan anlaşılan mana, bilinmeyen 

bir zamanda, yine bilinmeyen şahıslara ait faaliyetlerin hikâyesidir. Masallarda 

hadiselerin zamanı ve sahası hiç belli olmadığı gibi hadiseye karışan şahısların 

gösterdikleri ruhi halleri basit ve iptidai, vakanın unsurları oldukça karışıktır.” 

biçiminde açıklamıştır (1972, s. 82).  

Doğan Kaya, masalı “Hadiseleri muhayyel bir dünyada cereyan eden, 

kahramanları insan; kimi zaman da hayvan ve olağanüstü varlıklar olan, dinleyenleri 

eğlendiren ve bu arada eğiten, gerçeği birtakım remz ve sembollerle gerçeküstü 



17 

 

kalıplara sokarak yansıtmaya çalışan mensur anlatım türü.” (2007, s. 488) şeklinde 

ifade etmektedir. 

Ali Berat Alptekin masal için “büyük ölçüde nesirle anlatılmış ve dinleyicileri 

inandırmak gibi bir iddiası bulunmayan, hayal ürünü olan nesir şeklindeki anlatmalar” 

(2002, s. XI) sözlerini kaleme almıştır.  Erman Artun “masal, bütünüyle hayal ürünü 

olan, doğa üstü olaylara ve varlıklara yer veren, belirli olmayan bir yer ve zamanda 

ortaya çıkan, insanların ve tanrıların başından geçen olağanüstü olayları anlatan, düş 

ürünü olaylarla örülü, öğüt verici yanı olan, kısa ve mensur, sözlü bir anlatım türüdür.” 

diyerek masalla ilgili düşüncelerini dile getirmiştir (2008, s. 107). Boratav’ın tanımıyla 

masal, “Nesirle söylenmiş, dinlik ve büyülük inanışlardan ve törelerden bağımsız, 

tamamıyla hayal ürünü, gerçekle ilgisiz ve anlattıklarına inandırmak iddiası olmayan 

kısa bir anlatı”dır (2015, s. 85). Alptekin, Artun ve Boratav’ın masal tanımlamaları 

birbiriyle benzerlik göstermektedir. 

Saim Sakaoğlu’nun tanımıyla masal “Kahramanları insanlar, hayvanlar ve 

tabiat üstü varlıklar olan, olayları masal ülkesinde cereyan eden, hayal mahsulü olduğu 

halde dinleyicileri inandırabilen sözlü bir anlatım türü.” dür (2002, s. 4). Sakaoğlu, bu 

tanımıyla masal dinleyicilerini de tanımlamanın içine alarak “inandırma” kavramını 

da tanımlamaya dahil ettiği görülmektedir. Sakaoğlu, Pertev Naili Boratav’ın yukarıda 

verilen tanımını Gümüşhane ve Bayburt Masalları adlı eserinde şu şekilde eleştirir: 

“Bu tarifteki, ‘inandırmak’ iddiası olmayan ibaresi müşahedelerimize pek 

uymamaktadır. Çünkü masalın hakiki dinleyicisi olarak kabul edeceğimiz medeni 

imkanlardan hemen hemen hiç istifade etmeyen, kültür ve tahsil yönünden zayıf olan 

insanlar, masalların gerçekten olduğuna inanıyorlar, haksızlığa uğrayan masal 

kahramanları için üzülüyorlardı. Masalın iddiası ‘inandırmamak’ olsa bile, bu, anlatandan 

çok dinleyeni ilgilendirir. Belki kültürlü kimseler masalı dinlemek bile istemezler; ama, 

boş vakitlerini masal dinleyerek geçiren, şehir görmemiş kimseler bilhassa kadınlar, 

masallardaki olaylara inanmaktadır.” (2002, s. 3). 

Umay Günay, Elazığ Masalları adlı doktora tezinde masalla ilgili görüşlerini 

“Birçok araştırmacının kabul ettiği gibi sadece çocukları eğlendirmek için anlatılan 

değil aynı zamanda okur yazar olmayan halk için roman ve hikaye niteliğindedir” 

şeklinde kaleme almıştır (1975, s. 2). Bu görüş Sakaoğlu’nun eleştirisi ile benzerlik 

göstermektedir. 



18 

 

Evrim Ölçer Özünel, “Masal Mekânında Kadın Olmak” adlı çalışmasında 

Sakaoğlu’nun yukarıda verilen eleştirisindeki “masalın hakiki dinleyicisi olarak kabul 

edeceğimiz medeni imkanlardan hemen hemen hiç istifade etmeyen, kültür ve tahsil 

yönünden zayıf olan insanlar” kullanımını eleştirmekte ve bu konuda “halk” 

kavramına yeni bir tanımın geliştirilmesi gerektiğini şu şekilde ifade etmektedir:  

“Halkın dini inançları, büyü ve gelenek gibi kavramlar, folklor çalışmalarının 

temelinde yer alır. Bu kavramlardan soyutlanmış bir masal tanımı, araştırmacının eksik 

bir bakış açısıyla yola çıkmasına neden olacaktır. Sözlü kültür ürünlerinin birçoğunun, 

Sakaoğlu’nun sözünü ettiği ‘şehir görmemiş kadınlar’ ve ‘kültür ve tahsil yönünden zayıf 

olan insanlar’ tarafından üretildiği ve anlatıldığı bilinmektedir. Halkbiliminin temel 

dayanağı olan ve çağdaş halkbilimciler tarafından yeniden tanımlanan ‘halk’ kavramıyla 

çelişen bu ifade üzerine düşünmek, söz konusu kabul edişlerin kırılması için atılmış bir 

adım olarak değerlendirilmelidir. Bu kırılma, araştırmaların ‘yok’ oluşlarını nesnel bir 

‘var’ oluş boyutuna taşıyacaktır.” (2006, s. 20).   

Yukarıda verilen tanım ve eleştirilerde araştırmacıların masalın inandırma 

kavramı üzerinde tartıştıkları görülmektedir. İnandırma kavramının masalı dinleyen 

kitleye göre inanıp inanmama durumları üzerinde durulmuştur. Mustafa Gültekin, 

inanma kavramı üzerine tartışılması gereken asıl türlerin mit ve efsane olduğunu ifade 

etmiştir. Masal kavramının formellerin, şekil ve içerik özelliklerinin de dikkate 

alınarak değerlendirilmesi gerektiğini vurguladığı görülmektedir (2013, s. 48). Eflatun 

Cem Güney masalı destan ve halk hikâyesi türü ile gerçeklik- olağanüstülük 

kavramları bakımından mukayese etmiştir. Güney’in tanımı şu şekildedir: 

“Masallar, toplumun hayal gücüyle yaratılmış sözlü verimlerdir. Halk hikayeleri, 

destan yollu hikâyelerden ayrıldığı gibi, halk masalları da halk hikayelerinden ayrılır. 

Bilindiği gibi, halk hikayeleri daha çok gerçeğe dayanır; ‘gerçek üstü’ arka planda kalır. 

Oysa ki, masallarda ‘gerçek üstü’’ başta gelir gerçekler arka planda kalır. Masallara ‘Bir 

varmış, bir yokmuş’ diye başlanması ve tekerlemelerle örülmüş (döşeme)si, bu gerçek 

üstü olaylara hazırlamak içindir.” (1971, s. 87). 

Bilge Seyidoğlu’nun masal tanımı daha çok formel ifadelerinden hareketle 

yapıldığından şekli bir tanımdır. Seyidoğlu, “Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi” 

adlı çalışmada masalın tanımını şu şekilde kaleme almıştır: 

 “Halk arasında yüzyıllardan beri anlatılmakta olan ve içinde olağanüstü kişilerin, 

olağanüstü olayların bulunduğu, bir varmış bir yokmuş gibi klişe bir anlatımla başlayan, 

belli bir uzunluğu olan, sonunda yedi içti, muratlarına erdiler yahut onlar erdi muratlarına 

biz çıkalım kerevetlerine, gökten üç elma düştü, biri anlatana biri dinleyene, biri de bana 



19 

 

gibi belirli sözlerle sona eren, zaman ve mekân kavramıyla kayıtlı olmayan bir sözlü 

anlatım türü” (1986, s. 149). 

Yabancı araştırmacılardan W. Rodloff, masalı “hikaye, fabl” (1960, s. 2052; 

akt. Sakaoğlu, 2002, s. 2); Kunos ise “Masallar hem eski zamanların dinini ve bu 

dinlerin nasıl olduklarını, hem de geçmiş zamanlarda yaşayanların edebiyatlarını, 

yargılarını, yazılmış tarihlerden fazla anlatır. Masal dediğimiz şey her milletin dönen 

aynasıdır. Bu aynaya bakacak olursak, hem eskilerin ibadetlerini, hem eski zamanların 

ahlakını da görmüş oluruz.” (2001, s.112) diyerek tanımlamıştır. Umay Günay masal 

türünü “Asırların birikmiş irfanını ve belirli bir hayat düzenini yaşamak zorunda 

olduklarımızla yaşamak istediklerimizi bir arada kendisine has bir atmosfer ve üslupla 

kendi mantık silsilesi içinde geleneksel motiflerle anlatan sözlü anlatım türü” şeklinde 

açıklamıştır (1992, s. 321). Kunos ve Umay Günay’ın tanımlama yaparken masalların 

yüklendiği sosyal-toplumsal misyonu da dikkate aldığı görülmektedir. Metin Ekici  

“‘Bir varmış bir yokmuş’ ifadeleriyle başlayan masallar; varlıkla yokluğu, hakikatle 

hayali, sıradanla olağanüstüyü bünyesinde dengeli bir şekilde birleştiren 

anlatmalardır.” şeklinde masalı tanımlamıştır (2015a, s. 211). 

Selami Fedakâr “Özbek Halk Masalları” adlı eserinde masal anlatıcılarına, 

masalın inandırma sınırlarına, masalın konusuna ve olaylarına değinerek masal 

kavramını şu şekilde ele almıştır:  

“Halkın ve anlatıcıların hayal gücüne bağlı olarak kurmaca temelinde ilk örnekleri 

sözlü, sonradan hem sözlü hem de yazılı olarak yaratılan; çeşitli seviyelerde anlatma 

yeteneğine sahip anlatıcılar tarafından aktarılan; anlattıklarına inandırmak iddiası 

olmamakla birlikte, toplumun farklı kesimlerinden oluşan dinleyicilerde gerçek etkisi 

yaratabilen; kahramanları insan, hayvan veya olağanüstü varlıklar olan, bazı örneklerinde 

yaşanması mümkün olmayan olağanüstü olayları, bazı örneklerinde ise yaşanması 

muhtemel gerçekçi olayları konu edinen, anlatılan olaylar bakımından gerçeküstü, fakat 

ifade ettiği anlam bakımından hayatın gerçekliğiyle yakından ilgili; başında, ortasında ve 

sonunda kalıp ifadelere yer verilen, dinleyenleri eğlendirmek, eğitmek, öğüt vermek ve 

kıssadan hisse çıkarmak işlevleri olan bir anlatı türüdür.” (2011 s. 74). 

Mustafa Gültekin yapılan masal tanımlamalarında zorluk çekilmesinin 

nedenini masal türünün “ne olduğu” ve “ne olmadığı”nın tanımlanan cümlelerde 

bulunmamasından kaynaklandığını belirtmiş ve bu soruları sorarak tanımlamalara ek 

olarak kendisi de masalı şu şekilde tanımlamıştır: 



20 

 

 “İnsan, hayvan veya olağanüstü varlıkların gerçek olmayan bir zaman ve mekânda 

başlarından geçen olayların anlatıldığı; toplumsal tecrübe ve gözlemlerin, geleceğe dair 

ümit ve beklentilerin yansıtıldığı; başında sonunda ve ortasında bazı kalıp ifadelere yer 

verilen, inandırmak iddiası olmamakla birlikte, dinleyicilerin veya okuyucuların 

kahramanların yaşadığı olaylara acı, sevinç gibi duygularla katıldığı, kadın ve erkek 

anlatıcılar tarafından sözlü olarak yaratılıp aktarılan; bazıları çeşitli nedenlere bağlı olarak 

yazıya geçirilen ve bir kısmı da yazılı olarak yaratılan; dinleyicileri eğitmek, eğlendirmek 

ve öğüt vermek gibi işlevleri olan halk bilgisi ürünlerine masal adı verilir.” (2013, s. 50). 

 

1.1.2.Türk Dünyasında Masal Kavramı 

Masal türüne İngilizler “Folktale”, “Hauseholdtale” veya “Fairy Tale” adını 

vermektedir. Almanlar ise “Marchen” terimi kullanmaktadır (Seyidoğlu, 1986, s. 149-

150).  

Habeşçede “mesl”, Âramîcede “masla”, İbrânicede “masal” olan masal terimi 

Arapçaya “mesel, masal” şeklinde geçmiştir. Masal terimi Arapçadan Türkçeye ise 

“mukayese ve karşılaştırma” manasıyla kullanılmıştır (Elçin, 2010, s. 368). Saim 

Sakaoğlu, bu bilgiyi destekleyerek meselin yani bugün kullanılan masal kavramının 

19. yüzyılın başlarında birçok Doğu dilinde “atasözü” yerine kullanıldığını 

söylemektedir (2002, s. 4-5). Anadolu sahasında masal terimi için “Metel, mesele, 

matal, hekâ, hikiya, hekeye, oranlama, ozanlama ve nağıl” gibi ifadelerin 

kullanıldığını görülmektedir (Sakaoğlu, 2002, s.192). Bu kavramlara ek olarak kara 

hikâye terimi de kullanılmaktadır (Seyidoğlu, 1986, s. 149). 

Selami Fedakâr, “Özbek Halk Masalları” adlı eserinde masal teriminin Türk 

boylarında farklı terimler ile ifade edildiğini kaleme almıştır. Kullanılan terimlerdeki 

farklılıkların bölgedeki coğrafi-kültürel farklılığa bağlı olarak çeşitlendiğini ve bu 

çeşitliliğin zenginlik olduğunu ifade etmiştir. Türk Dünyasındaki masal terimini 7 

başlıkta sınıflandırmıştır. Bu sınıflandırma şu şekildedir: 

“1.Tool [Moğolca: Tuul] ve Kepsen  

Tıva Türkleri: “Tool”  

Yakut (Saha) Türkleri: “Kepseğn/Kepsen”  

2. Yumah/Cöö Comok /Nımah [Türkçe: Yumğak]  

Çuvaş Türkleri: “Yumah”  

Kırgız Türkleri: “Cöö Comok”  

Hakas Türkleri: “Nımah”  

3.Şürçek/Çörçök/Çöpçök/Çöçek [Türkçe: Sürçük/Sürçek/Sürçök]  
Şor Türkleri: “ġürçek”  

 Altay Türkleri: “Çörçök/Çöpçök”  



21 

 

Uygur Türkleri: “Çöçek”   

4. Ertek/Ertegi/Erteki [Türkçe: Érte]  

Özbek Türkleri: “Ertek”   

Karakalpak Türkleri: “Ertek”   

Kazak Türkleri: “Ertegi”   

Türkmen Türkleri: “Erteki”   

5. Ekiyet [Arapça: Hikâye] 

 Başkurt Türkleri: “Ekiyet”   

Kazan Tatar: “Ekiyet” 

6. Nağıl [Arapça: Nakl]  
Azeri Türkleri: “Nağıl”  

İran (Güney Azerbaycan) Türkleri: “Nağıl”   

7. Mesel/Masal/Matal [Arapça: Mesel]  

Kıbrıs Türkleri: “Mesel”  

Türkiye ve Rumeli Türkleri: “Masal”  

Gagavuz Türkleri: “Masal”  

Kırım Tatar Türkleri: “Masal”  

Irak Türkmenleri: “Matal” (Fedakâr, 2011, s. 59-61). 

Bu sınıflandırma “Sibirya ile Altaylar”, “Orta Asya” ve “Türkiye, Rumeli ve 

Orta Doğu” bölgelerinden oluşan üç ana gruba ayrıldığını göstermektedir. Sibirya ve 

Altaylar bölgesi ile Türkiye, Rumeli ve Orta Doğu bölgeleri arasında bir bağlayıcı 

köprü görevi üstlenmektedir (Fedakâr, 2011, s. 57-63) 

1.1.3. Masalın Özellikleri  

1.1.3.1. Masalın şekil özellikleri  

Masallarda halkın anlayabileceği sade ve anlaşılır bir dil kullanılmaktadır. 

Belirli uzunluğa sahip olan masallar; efsane ve fıkraya göre daha uzun, destan ve halk 

hikâyesine göre daha kısa bir anlatı türüdür. Masalın uzunluğu anlatıya ve anlatıcıya 

göre değişkenlik gösterebilmektedir. Anlatılması birkaç gece süren masallar da 

mevcuttur. Bu masallar genellikle peri masalları ve asıl halk masallarıdır. Hayvan 

masalları bu masalla göre daha kısadır. Masallar çoğunlukla mensur ürünlerdir fakat 

bazı masalların içinde manzum kısımların da bulunduğu görülmektedir. Masallar üç 

kısımdan oluşmaktadır. Bunlar döşeme, gövde, sonuç kısımlarıdır. Masalın döşeme 

bölümünde tekerleme ile dinleyiciler masala hazırlanmaktadır. Gövde bölümü masalın 

asıl bölümüdür. Sonuç bölümünde ise genellikle “onlar ermiş muradına, gökten üç 

elma düştü” gibi tekerlemelerle masal anlatımı sonlandırılmaktadır. 

Masalların başında, ortasında ve sonunda kalıplaşmış ifadeler bulunmaktadır. 

Bunlara “formel” adı verilmektedir. Masallara özgü bir şekil özelliği olan formel 

anlatıcının zamanına ve repertuvarına göre değişkenlik gösterebilmektedir. 

Efsane, atasözü, deyim, türkü, mani, dua, beddua, fıkra, bilmece, ağıt gibi 

halk edebiyatının birçok türleri de masalların içinde bulunabilmektedir. Masallarda 



22 

 

genellikle “Öğrenilen geçmiş zaman” kipi kullanılırken bazen geniş zaman kipinin de 

kullanıldığına rastlanılmaktadır. Masallarda tasvir ve benzetme sanatlarından 

faydalanılmaktadır (Alptekin, 2003 s. 14-17; Bayatlı, 2009, s. 18; Gültekin, 2013, s. 

70; Gümüş, 2017, s. 36). 

1.1.3.2.Masalın muhtevası  

Masalların kendine özgü özellikleri vardır. Özellikle olağanüstü 

kahramanlarının olması, olayların olağanüstülük taşıması masal türünün en belirgin 

özellikleridir. Umay Günay masalın konusunu şu şekilde özetlemektedir: 

  “Bütün masallarda, iyilik ve kötülüğün, güzellik ile çirkinliğin, zenginlik ile 

yoksulluğun, bir başka deyişle olumlu ile olumsuzun mücadelesi anlatılır. Çok az istisna 

dışında, masallar, mutlu sonla iyilerin, güzellerin akıllıların kazanması ile biter. 

Masallarda talihsizlik ve aksilikler gerçek hayattan farklı olarak bir kerede veya birbirine 

bağlı olarak arka arkaya ortaya çıkar Bunlar çözümlendikten sonra yeni sıkıntılar söz 

konusu olmaz, iktidarı, başarıyı ve mutluluğu sembolize eden taç ve evlilik bir daha zarar 

görmez. Türk masallarında ‘Onlar ermiş muradına, biz çıkalım tahtına’ tekerlemesi 

sonsuz huzuru, mutluluğu ve zenginliği ifade etmektedir.” (1992, s. 326). 

Bu ifadelerden hareketle masalın sonunda iyilerin ödüllendirildiği ve mutlu 

bir sonla noktalandığı söylenebilmektedir. Masalların eğitici bir yanı vardır. Masalın 

sonunda iyi, fedakâr, yardımsever, cömert ve cesur kahramanlar ödüllendirilir. 

Muhsine Helimoğlu Yavuz “Masallar ve Eğitimsel İşlevleri” (2009) adlı eserinde bu 

konuyla ilgili detaylı bilgi vermektedir. 

Masallardaki zaman gerçek hayattaki zamanla uyuşmamaktadır. Masallara 

başlarken “Evvel zaman içinde bir varmış, bir yokmuş” gibi ifadeler okuyucuları ya 

da dinleyicileri anlatının olağanüstü olduğuna, bu zamanın da gerçek olmadığına 

inandırmaktadır. Masal kahramanları olağanüstü nitelikler taşımaktadır. Peri Kızı, 

Perizatlar Padişahı, Karınca Padişahı, devler, ejderha, Zümrüdü Anka kuşu, şahmeran 

vb. masal kahramanlarından bazılarıdır.  

Masalların geçtiği mekânlar da olağanüstü yerlerdir. Bu mekânlara masal 

ülkeleri denmektedir. Örneğin; Kaf Dağı, periler, devler ve hayvanlar ülkesi (balık 

ülkesi, karınca ülkesi vb.). Bu mekânların da kendisine ait özellikleri bulunmaktadır. 

Örneğin Uygur sahasından “Kayıp Nikah” masalında evlenmek için gözünü kapatarak 

ok atan padişahın en küçük oğlu, periler ülkesine kadar gider ve oku orada bulur. 

Ülkeye giremediğini gören Peri Kızı ona yüzük verir ve kahraman bu sayede o ülkeye 



23 

 

girer (Yalçınkaya, 2018, s. 1526-1535). Bu masalda periler ülkesine girmek için 

kahramanın bir yüzüğe ihtiyacı olduğu görülmektedir. Bu yüzüğü kahramana bağışçı 

olan Peri Kızı vermektedir. 

Kahramanlar çok uzun sürebilecek mesafeyi çok kısa bir sürede 

gidebilmektedir. “Özbek Halk Masalları”ndaki “Gülperi” masalında bağışçı yaşlı 

adam kahramana uçan at verir ve yolculuğu boyunca sağ kulağını kıvırdığı zaman 

gökyüzüne sol kulağını çevirdiği zaman kahraman yeryüzüne iner. (Fedakâr, 2011, s. 

378-389). 

Şekil değiştirebilen kahramanlar yaşlı iken gençleşebilir ya da insan iken 

hayvana dönüştürülebilir, ölü iken dirilebilir ya da kahramana yardım eden kimselerin 

şekline girebilir. Kazan-Tatar masallarında “Hilekâr Horoz” masalında kahraman 

zengin adamdan bir yüzük alır ve o yüzük hayvanların şekline girebilme yeteneği 

kazandırır. Kahraman tehlikelerden korunmak için ona yardım eden ayı, tilki ve 

kurdun şekline girer. Ayı atları öldürürken tilki kazları boğar. Kurt da koyunları öldürür 

(Gültekin, 2013, s. 465-466). Başka bir örnek ise Uygur sahasından “İhtiyar Balıkçı 

ve Su Perisi” masalıdır. Kahraman balık tutarken balık padişahını tutar ve bu balığı 

serbest bırakması karşılığında balık ihtiyar adama sandık verir. Bu sandıktan çıkan su 

perisi ihtiyar adamı gençleştirir (Yalçınkaya, 2018, s. 1497-1502). “Üçügey Ücüyen” 

adlı Yakut masalında ise Gök kuşağı efendinin kızı Ürgüük Şaman, üç yıl önce ölmüş 

insanı baygın bir duruma dönüştürebilir. Ay efendinin kızı Iydangalaah Şaman, üç yıl 

önce ölmüş insanı uyur duruma dönüştürebilir. Güneş efendinin kızı Küögel Şaman üç 

yıl önce ölmüş insanı zıplayacak, koşabilecek bir durumda canlandırabilir. (Duranlı, 

2010, s. 241-245). 

Kahraman normal zamanda aşamayacağı engelleri masallarda kolaylıkla 

aşabilmektedir. Yakut Büyü masallarındaki “Tulaa Yah Uol” adlı masalda kahramanın 

karşısına çıkan yaşlı kadın ona tarak ve boncuk verir. Bu nesneler yolda onu takip eden 

düşmandan kaçarken işine yarayacak nesnelerdir. Tarağı geriye atınca yolda koca bir 

taş oluşur. Denize gelince boncuğu denize atarak denizden geçebilir (Duranlı, 2010, 

239-241). Kahraman bağışçının bağışladığı sihirli nesneler sayesinde engelleri 

kolaylıkla aşabilmektedir. 



24 

 

Son olarak çalışmada olağanüstü masallar kullanıldığı için V. Propp’un 

Masalın Biçimbilimi adlı eserinde olağanüstü masalların konusunu şu şekilde 

açıklamıştır:  

“Bir masalın bütün içeriği şu tür kısa tümcelerle dile getirilebilir: Ana-baba ormana 

gider, çocuklarının dışarı çıkmasını yasaklar, ejderha genç bir kızı kaçırır, vb. Bütün 

yüklemler masalın yapısını yansıtır; bütün özneler, bütün tümleçler ve söylemin öbür 

bölümleri de konuyu tanımlar. Bir başka deyişle, aynı bileşim değişik konuların temelinde 

yer alabilir. Bir ejderhanın bir prensesi kaçırması ya da bir şeytanın bir köylü ya da bir 

papaz kızını kaçırması, yapı açısından aynı şeydir. Ama bu durumlar değişik konular 

olarak görülebilir. Konu kavramına ilişkin başka tanımların yapılabileceğini kabul 

ediyoruz ama, bizim verdiğimiz tanım olağanüstü masallara uygun düşmektedir.” (2018, 

s. 117).  

 

1.2. Yapısal Kuram 

Halk biliminin kuram ve yöntemleri 19. yüzyılın sonlarından beri 

kullanılmaktadır. Bu kuramlar metin merkezli ve bağlam(icra) merkezli yaklaşımlar 

olarak ikiye ayrılmaktadır. Yapısal halk bilimi kuramı, metin merkezli yaklaşımlar 

içinde yer almaktadır. Yapısalcılık 1960’lı yıllarda Amerikan folkloru çevrelerinde 

ortaya çıkmıştır. Adından da anlaşılacağı üzere yapısalcı kuram ve yöntem, metinlerin 

yapısal özelliklerini incelemektedir. Yapısal kuramın temel amacı belirli bir bölge veya 

anlatı grubu üzerine inceleme yapıp, oluşan yapıyı bir formül haline getirip ortaya 

çıkan yapısal formülün evrensel düzeyde uygulanabilir hale getirmektir. Bu kuram, 

temelde dilbilim çalışmalarından esinlenerek ortaya çıkarılmış bir kuramdır. Bu kuram 

halk bilgisi ürünlerinden sözlü halk bilgisi ürünlerinin bir tür gramerini oluşturmak ve 

bu gramatik iskeletin metin incelemesi ve karşılaştırmalı metin incelemelerinde 

kullanımını sağlayarak, insan düşüncesinin ve bu düşüncenin ürünü olan halk bilgisi 

ürünlerinin nasıl bir gelişme gösterdiğini açıklamayı da beklemektedir (Ekici, 2015b, 

s. 119). 

Alman Andre Jones tarafından 1930 yılında kaleme alınan “Einfache 

Formen” (Basit Biçimler) adlı eserde halk ifadelerinin ilk biçimleri tanıtılmıştır. Lord 

Raglan ise “The Hero” adlı kitabında klasik ve mitolojik kahraman anlatılarının 

epizodik tecrübelerinin genel örüntüsünü açıklamıştır (Dorson, 2011, s. 55). V. 

Propp’un 1928 yılında ilk kez Rusça olarak yayımlanan Masalın Biçimbilimi adlı 

eseri, 1958 yılında İngilizceye çevirisinden sonra büyük yankı uyandırmıştır. Bu 



25 

 

çalışmadan sonra Alan Dundes, “The Morphology of North American Indian 

Folktales” (Kuzey Amerikalı Kızılderili Masallarının Biçimbilimi,1964) isimli 

doktora çalışmasında Propp’un çalışmasını geliştirerek masallara uygulamıştır. 

Dorson, Dundes’in çalışmasını şu şekilde değerlendirmektedir: 

“V. Propp’un donuk terimi “işlev” yerine dilbilimci Kenneth Pike’ın kat ettiği 

“motifeme” sözcüğünü kullanmıştır ve “motifeme” nin parçası olarak oluşmuş motifleri 

göstermek için de “allomotif” sözcüğünü önermiştir. Bu şekilde Dundes, folklor 

çevrelerince çokça kabul görmüş Stith Thompson’ın motifi belirsiz kullanımıyla, folklor 

türlerini kesin bir şekilde sunan yapısal modellere dayalı daha sıkı bir terminoloji arasında 
bir köprü oluşturmayı ummuştur.” (2011, s. 57). 

Kuramın takipçileri Dundes’in yaptığı bu çalışma sayesinde masal, oyun, 

memorat ve bilmece vb. türlerini de açıklayabileceklerini öne sürmüşlerdir. Dundes’in 

belirlediği motifemeler “Eksiklik (E)”, “Eksikliğin Giderilmesi (EG)”, “Hile (H)”, 

“Aldatma (A)”, “Yasak (Y)”, “Yasağın İhlali (Yİ)”, “Sonuç (S)” ve “Sonuçtan 

Kaçmaya Çalışmak (SKÇ)” olarak sekiz başlıkta toplanmıştır (Dundes, 1962, s. 113-

160; Fedakâr, 2016, s. 82). 

Pınar Fedakâr, “Amerikan Yerlileri ve Karakalpak Türklerinin Efsaneleri” 

adlı çalışmasında Dundes’in motifemik sisteminin Propp’un 31 işlevine göre oldukça 

sınırlı sayıda olmasını anlatmaların hacmi ile ilişkilendirmektedir. Dundes’in 

incelediği anlatmalar, dengesizlikten dengeye uzanan bir yapı göstermektedir, bu 

yapıyı oluşturan motifemedir (Fedakâr, 2016, s. 81). Bu nedenle anlatmalardaki 

eksiklik ve eksikliğin giderilmesi önem arz etmektedir. Masalda bu motifemeleri 

karşılayan kişiyi de bağışçı olarak değerlendirilebilir. 

 

Propp’un Masal Sınıflandırmalarına Getirdiği Eleştiriler  

Propp, masal sınıflandırmalarında V. P. Miller’in öne sürdüğü çalışmada 

masalların bölümlemesini eleştirmektedir. Miller, masalları “olağanüstü masallar, 

hayvan masalları ve töre masalları olarak üç gruba ayırmaktadır. Propp, bunun 

dışardan doğru göründüğünü fakat olağanüstülük gösteren hayvan masallarının nasıl 

ele alınacağını sormaktadır.  

Propp’un eleştirdiği bir diğer sınıflandırma ise Wundt’un halkların ruhbilimi 

üstüne yazdığı ünlü eseridir. Wundt, masalları sınıflandırması için şu bölümlemeyi 

önerir: 

“ 1. Söylensel (mitolojik) fabl-masallar (Mythologische Fa-belmarchen).  



26 

 

2. Katışıksız olağanüstü masallar (Reine Zaubermarchen).  

3. Biyolojik masallar ve fabllar (Biologische Marchen und Fabeln). 

 4. Katışıksız hayvan fablları (Reine Tierfabeln).  

5. Soy sop masalları (Abstammungsmarchen).  

6. Gülmeceli masallar ve fabllar (Scherzmarchen und Scherzfabeln).  

7. Ahlak fablları (Moralische Fabeln).” (Wundt, 1905, s. 346). 

Propp, bu sınıflandırmayı diğerine göre daha zengin bulmakla beraber 

Wundt’un bu terimleri hangi anlamlarda kullandığının belli olmaması yönüyle 

eleştirir. Fablı, şekilsel bir sınıflandırma olarak görürken “gülmeceli masallar” terimini 

yanlış bulmaktadır. Propp, bu sınıflandırmalara ek olarak konularına göre 

sınıflandırılan masalları da eleştirmektedir. Ona göre olağanüstü masalların konularına 

göre bölümlenmesi, ilkece ve kesinlikle olanaksızdır. (Propp, 2018, s.10-11).  

 R.M. Volkov’un masallar hakkında yayımladığı  Halk Masalında Konunun 

Oluşumu Üstüne Araştırmalar” adlı eserin “Masal” adlı bölümünde olağanüstü 

masalları konuları bakımından şu şekilde sınıflandırmaktadır.  

“1. Hırpalanan suçsuzlar.  

2. Aptal kahraman.  

3. Üç erkek kardeş.  

4. Ejderha ile savaşan kahraman.  

5. Nişanlı kızın aranması. 

 6. Bilge bakire.  

7. Büyünün ya da kaderin kurbanı olan kişi.  

8. Tılsımı elinde bulunduran kişi.  

9. Büyülü nesneleri elinde bulunduran kişi. 

10. Aldatan kadın, vb.” (Propp, 2018, s. 11-12). 

Propp, Volkov’un ele aldığı bu sınıflandırmanın hiçbir ilkeye bağlı olmadan 

yapıldığını ve bir karmaşa oluşturduğunu ifade ederek birinci alt-bölüm olay örgüsüne, 

ikincisi kahramanın kişiliğine, üçüncüsü kahramanların sayısına, dördüncüsü olayın 

akışındaki anlardan birine göre vb. belirlenmiş olabileceğini ifade etmiştir. 

Masal bir tür olarak araştırılmaya ve sözlü kaynaklardan tespit edilmeye 

başlandıktan sonra sınıflandırma çalışmaları ağırlık kazanmıştır. Sınıflandırma 

çalışmaları genel olarak motif ve tipler esas alınarak yapılmıştır (Çıblak, 2005, s. 638). 

Tiplere göre sınıflandırma yapan araştırmacılardan biri Antti Aarne’dir. Aarne’nin 

sınıflandırmasını ise Propp, büyülü işin büyülü kişi tarafından gerçekleşen masalları 



27 

 

nereye konumlandırılacağı konusunu sorarak eleştirmektedir. Aarne’nin peri 

masallarını esas aldığı sınıflandırması şu gruplara ayrılmaktadır: 

“1) Hayvan Masalları 

2)Asıl Masallar 

a) Olağanüstü-Sihirli Masallar 

b) Efsanevi Masallar 

c)Kısa Hikâye Tarzı Masallar 

d) Aptal Dev Masalları  

3) Güldürücü Hikâyeler” (Aarne, 1910, s.1-63). 

Olağanüstü masallar, Aarne’ye göre “1. Büyülü düşman, 2. Büyülü koca ya 

da karı, 3. Büyülü iş, 4. Büyülü yardımcı, 5. Büyülü nesne, 6. Büyülü güç ya da bilgi, 

7. Başka büyülü öğeler” olmak üzere yedi kategoriye ayrılmaktadır (Aarne, 1910, s. 

11-33). Aarne’nin çalışmasından sonra bu sınıflandırmayı Stith Thampson 

geliştirmiştir. Bu çalışmayı “The Types of The Folktale” (1961) adıyla yayımlayan 

Thompson, tipleri şu şekilde beş başlığa ayırmıştır: 

1.Hayvan Masaları 

2.Asıl Masallar 

3.Fıkralar 

4.Zincirlemeli Masalları 

5. Sınıflandırmaya Girmeyen Masallar  

Thomso’un Motif İndex of Folk Literature (Halk Edebiyatının Motif İndeksi) 

adlı eseri halk bilimi çalışmalarına referans olan en büyük kaynaklardan biridir. 

Thompson bu eserinde masalın en küçük birimi olan motifleri incelemiştir. Burada 23 

ana başlık altında toplanan motifler, alt başlıklar halinde sınıflandırılmıştır. Sonrasında 

Eberhard ve Boratav’ın “Typen Türkisher Volkmarchen” adıyla hazırladığı katalogda 

Türk masallarının tipleri incelenmiş ve sınıflandırılmıştır (Çobanoğlu, 2015, s. 139-

144). 

 



28 

 

1.2.1. V. Propp’un Biçimbilimsel Yaklaşımı 

Yapısalcı kuramların en önemli temsilcilerinden olan Rus halk bilimci V. 

Propp (1895-1970) göstergebilim, etnoloji, halk bilim, anlatı çözümlemesi gibi 

alanlarda çalışmalar yapmış önemli bir bilim insanıdır. V. Propp’un “Morfologiya 

Skazki” (Masalın Biçimbilimi) eseri A.N. Afanasyev’in “Rus Halk Masalları” adlı 

çalışmasını kaynak alarak yapılmıştır. 1928’de yayımlanan çalışmada olağanüstü 

masallar incelenmiştir. Eser İngilizce’ye aktarıldıktan sonra 1978-1982 yılları arasında 

Türkçeye aktarılmıştır. Çalışmanın yöntemi, sosyal bilimlerde yapısalcılığın 

yayılmasında önemli bir rol oynamıştır. Alan Dundes, C. Levi Strauss, R. Barthes, T. 

Todorov gibi bilim insanları Propp’un metin çözümleme yöntemine dayanarak yeni 

yöntemler geliştirmişlerdir. Yapısalcılığın yayılmasında bu çalışmaların da önemli bir 

katkısı bulunmaktadır (Çobanoğlu, 2015, s. 233-234). 

Vladimir Propp, masal araştırmalarına yeni bir soluk getirmiştir. 

Çalışmalarında olağanüstü masallar kategorisindeki masallar üzerine yoğunlaşmıştır. 

Masallardaki kişiler değişse de işlevlerin değişmediğini dile getirerek şu örnekleri 

vermektedir: 

 “1.Kral, bir yiğite, bir kartal verir. Kartal, yiğiti başka bir krallığa götürür.  

2.Büyükbaba, Suçenko’ya bir at verir. At, Suçenko’yu başka bir krallığa götürür.  

3.Bir büyücü, İvan’a bir kayık verir. Kayık, İvan’ı başka bir krallığa götürür. 

 4.Kraliçe, İvan’a bir yüzük verir. Yüzükten çıkan iri yarı adamlar İvan’ı başka bir krallığa 

götürürler.” (2018, s. 23). 

Burada değişmez değerler ile değişken değerlere rastlanmaktadır. Değişken 

değerler kişi adları aynı zamanda kişilerin özel nitelikleridir. Değişmez değerler ise, 

kişilerin eylemleri ya da işlevleridir. Bunlar ise sabit unsurlardır. Propp’un belirlediği 

bu fonksiyonlar “1. Kişiler kim olursa olsun ve işlevler nasıl gerçekleştirilirse 

gerçekleştirilsin, masalın değişmez, sürekli öğeleri, kişilerin işlevleridir, işlevler 

masalın temel oluşturucu bölümleridir. 2. Olağanüstü masalın içerdiği işlevlerin sayısı 

sınırlıdır. 3. İşlevlerin dizilişi her zaman aynıdır. 4. Bütün olağanüstü masallar yapıları 

açısından aynı türe bağlanırlar.” olmak üzere dört özelliğe sahiptir (Propp, 2018, s. 24-

26). 

 



29 

 

1.2.2. V. Propp’un 31 İşlevi 

V. Propp, masalın temel işlevlerini masalların artsüremli (diyakronik) bir 

incelemesinin yapılabilmesi için öncelikle eşsüremli (senkronik) bir incelemenin 

yapılması gerektiğini dile getirmiştir. Propp metodundan önce atomcu yani motif ya 

da konu merkezindeki incelemeler yaygınken Propp’un geliştirdiği metot ile 

masaldaki eylemler merkeze alınmıştır. Meletinski, Propp’tan önce A. Nikiforov’un 

“K Vaprosu O Morfologiçeskom İzuçenii Narodnoy Skazki” isimli makalesinde bu 

yöntemin temellerinin atıldığını ifade etmektedir. Nikiforov bu çalışmasında anlatısal 

eylemleri ve sözcüklerin oluşum modelini incelemeyi önermiştir. Ona göre masaldaki 

başlıca kişi yaşam öyküsel işlevin taşıyıcısı; “ikincil kişiler”in ise masalın olay 

örgüsünü karmaşıklaştırma işlevi vardır. A. Nikiforov’a göre kahraman ile ikincil 

kişilerin işlevlerinin belli sayıda birleşimler halinde öbekleşmesi konunun 

oluşumunun temel gücünü oluşturur. Nikiforov’un bu çalışması anlatının dizimsel 

boyutuna ilişkin sistemli bir araştırma biçiminde geliştirilmemiştir. Bu nedenle 

Propp’un yöntemi daha sistematiktir. Masalın Biçimbilimi adlı eserinde masal 

konusundaki daha önceki çalışmalara ve yöntemlere getirdiği eleştirilerden sonra, 

yöntemini açıklayarak işlevlerin saptanmasına girişen V. Propp, işlev kişinin eylemi 

olduğunu ama bu eylemin olay örgüsünün akışı içindeki anlamına göre belirlendiğini 

ifade etmiştir. Yani kişilerin eylemleri, masalların temel bölümleridir. V. Propp bu 

eylemleri, kişilerin her masalda sürekli değişebilen özelliklerinden soyutlayarak ele 

almış ve her eylemi, anlatının akışı içindeki yerini dikkate alarak belirlemiştir. 

Sonunda da masalın 31 işlevini belirlemiştir. Meletinski’ye göre Propp’un bir motif 

incelemesi yapmak yerine işlevler incelemesi yapması onun atomculuktan 

yapısalcılığa geçmesine olanak vermiş olan asıl özelliktir (Meletinski, 2018, s. 181). 

Propp 31 işlevi belirlerken her fonksiyona bir işaret vermiştir. Bu işaretler 

soyut kavramlarla masalın bir çerçevesini oluşturmaktadır. Bu işlevlerin hepsi bir 

masalda bulunmak zorunda değildir. Propp’un belirlediği 31 işlev şu şekildedir: 

“1.Aileden biri evden uzaklaşır. (tanımı: uzaklaşma, simgesi β)  

2.Kahraman bir yasakla karşılaşır. (tanımı: yasaklama, simgesi γ)  

3.Yasak çiğnenir. (tanımı: yasağı çiğneme, simgesi δ)  

4.Saldırgan bilgi edinmeye çalışır. (tanımı: soruşturma, simgesi ε) 

5.Saldırgan kurbanıyla ilgili bilgi toplar. (tanımı: bilgi toplama, simgesi ζ) 

6.Saldırgan kurbanını ya da servetini ele geçirmek için, onu aldatmayı dener. (tanımı: 

aldatma, simgesi η)  

7.Kurban aldanır ve böylece istemeyerek düşmanına yardım etmiş olur. (tanımı: suça katılma, 

simgesi θ)  

8.Saldırgan aileden birine zarar verir. (tanımı: kötülük, simgesi Α)  



30 

 

9.Kötülüğün ya da eksikliğin haberi yayılır; bir dilek ya da buyrukla kahramana başvurulur, 

kahraman gönderilir ya da gider. (tanımı: aracılık, geçiş anı, simgesi B)  

10.Arayıcı - kahraman eyleme geçmeyi kabul eder ya da eyleme geçmeye karar verir. (tanımı: 

karşıt eylemin başlangıcı, simgesi C)  

11.Kahraman evinden ayrılır. (tanımı: gidiş, simgesi: ↑)  

12.Kahraman büyülü bir nesneyi ya da yardımcıyı edinmesini sağlayan bir sınama, bir 

sorgulama, bir saldırı, vb. ile karşılaşır. (tanımı: bağışçının ilk işlevi, simgesi D)  

13.Kahraman ileride kendisine bağışta bulunacak kişinin eylemlerine tepki gösterir. (tanımı: 

kahramanın tepkisi, simgesi E)  

14.Büyülü nesne kahramana verilir. (tanımı: büyülü nesnenin alınması, simgesi F)  
15.Kahraman, aradığı nesnenin bulunduğu yere ulaştırılır, kendisine kılavuzluk edilir ya da 

götürülür. (tanımı: iki krallık arasında yolculuk, bir kılavuz eşliğinde yolculuk, simgesi G)  

16.Kahraman ve saldırgan, bir çatışmada karşı karşıya gelir. (tanımı: çatışma simge H)  

17.Kahraman özel bir işaret edinir. (tanımı: özel işaret, simgesi I)  

18.Saldırgan yenik düşer.(tanımı: zafer, simgesi J)  

19.Başlangıçtaki kötülük giderilir ya da eksiklik karşılanır. (tanımı: giderme simgesi K)  

20.Kahraman geri döner. (tanımı: geri dönüş, simgesi ↓)  

21.Kahraman izlenir. (tanımı: izleme, simgesi Pr)  

22.Kahramanın yardımına koşulur. (tanımı: yardım, simgesi Rs)  

23.Kahraman kimliğini gizleyerek kendi ülkesine ya da başka bir ülkeye varır. (tanımı: 

kimliğini gizleyerek gelme, simgesi O)  
24.Düzmece bir kahraman asılsız savlar ileri sürer. (tanımı: asılsız savlar, simgesi L)  

25.Kahramana güç bir iş önerilir. (tanımı: güç iş, simgesi M) 

26.Güç iş yerine getirilir. (tanımı: güç işi yerine getirme, simgesi N)  

27.Kahraman tanınır. (tanımı: tanıma, simgesi Q)  

28.Düzmece kahramanın, saldırganın ya da kötünün gerçek kimliği ortaya çıkar. (tanımı: 

ortaya çıkarma, simgesi Ex)  

29.Kahraman yeni bir görünüm kazanır. (tanımı: biçim değiştirme, simgesi T)  

30.Düzmece kahraman ya da saldırgan cezalandırılır. (tanımı: cezalandırma simgesi U)  

31.Kahraman evlenir ve tahta çıkar. (tanımı: evlenme, simgesi W0 o)” (2018, s. 29-65). 

 

1.2.3. V. Propp’un 7 Eylem Alanı ve Bağışçı Kavramı  

 V. Propp, işlevleri ve kişileri belirledikten sonra, masalın birbirini bütünleyen 

iki tanımını vermiştir. Birinci tanım işlevlerin dizilişleriyle, ikinci tanımda ise 

masaldaki kahramanların 7 kişiye ayrılmasıyla oluşmuştur. V. Propp ayrıca bu 

işlevlerin ikili bir düzen içinde bulunduklarını (ikilikler, yapısal çözümlemenin bir 

özelliğidir), bir masalın nasıl kesitlenip, nasıl çözümleneceğini vb. açıklamıştır. 

Kişilerin duyguları ve eğilimleri, olayın akışı açısından etkili değildir. V. 

Propp, işlevlerin mantıksal olarak bazı alanlara göre kümelendiklerini öne sürmüştür. 

Bu alanlar işlevleri yerine getiren kişilere uygun düşen eylem alanlarıdır. Bu alanlar 

“1.Saldırgan 2.Bağışçı 3.Yardımcı 4.Prenses 5.Gönderen 6.Kahraman 7.Düzmece 

Kahraman” olarak yediye ayrılmaktadır. 

Eylem alanları içerisinde ikinci sırada yer alan kavram için sağlayıcı, verici,  

donatıcı, büyülü yardımcı gibi terimler kullanılsa da genel olarak “bağışçı” terimi ile 

anılmaktadır. Propp’un Rusçadan İngilizceye çevrilen “Morphology of the Folktale” 

(2009) adlı eserinde bağışçı yerine “donor” terimini kullanmıştır.  



31 

 

Bağış kelimesi “şeyleri birbirine bağlayan bir şey” anlamına gelirken 

bağışlamak “hediye vermek, bir şeyi birine adamak, hibe etmek, ödüllendirmek” 

olarak açıklanmıştır. Bu bağlamda bağış kelimesinden türeyen bağışçı kahraman ile 

bağışlanan şey arasında bir bağ kurmakta, ikisini birbirine bağlamaktadır. Bağışlamak 

fiilinden hareketle bağışçının bir nesneyi kahramana hediye veya hibe ettiği, onu 

ödüllendirdiği söylenebilir. Clauson’un “An Etymological Dictionary of Pre-

Thirteenth-Century Turkish” (1972, s. 321) adlı eserindeki “Baxşılık” maddesinde bu 

terim “ilahi bir öğretmen” olarak kaleme alınmıştır. Bu açıdan kahramana yol 

göstermesi ve akıl hocalığı yapmasından dolayı bağışçının bir öğretmen olarak 

yorumlanmasına izin vermektedir.  

Eylem alanı içinde bağışçının kendine özgü eylemleri bulunmaktadır. Propp, 

kişilerin işlevlere göre dağılımını şöyle yapmıştır: 

“1. Saldırganın (ya da kötü kişinin) eylem alanı. Şu işlevleri kapsar: Kötülük (A), 

çatışma ve kahramana karşı sürdürülen öbür kavga biçimleri (H), izleme (Pr). 

 2. Bağışçının (ya da sağlayıcının eylem alanı. Şu işlevleri kapsar. Büyülü nesnenin 

aktarılmasının hazırlanması (D), büyülü nesnenin kahramana verilmesi (F).  

3. Yardımcının eylem alanı. Şu işlevleri kapsar: Kahramanın uzamda yer değiştirmesi 

(G), kötülüğün ya da eksikliğin giderilmesi (K), izleme sırasında yardım (Rs), güç işleri 

yerine getirme (N), kahramanın biçim değiştirmesi (T). 

 4. Prensesin (aranılan kişinin) ve babasının eylem alanı. Şu işlevleri kapsar. Güç işleri 

yerine getirme isteği (M), bir özel işaretin zorla benimsettirilmesi (J), düzmece 
kahramanın ortaya çıkarılması (Ex), gerçek kahramanın tanınması (Q), ikinci saldırganın 

cezalandırılması (Q), evlenme (W). Prensesin işlevleriyle babasının işlevleri arasındaki 

ayrım çok kesin olamaz. Güç işleri öneren, çoğunlukla babasıdır, bu davranış, nişanlı 

erkeğe karşı düşmanca bir tutumdan kaynaklanır. Öte yandan, düzmece kahramanı 

cezalandıran ya da cezalandırılmasını buyuran da çoğunlukla babadır.  

5. Gönderenin eylem alanı. Yalnızca kahramanın gönderilmesi işlevini (geçiş anı, B) 

kapsar.  

6. Kahramanın eylem alanı. Şu işlevleri kapsar: Arayış amacıyla gidiş (C↑), bağışçının 

isteklerine tepki (E), evlenme (W). İlk işlev (C↑) arayıcı-kahramanı niteler, kurban-

kahraman ise yalnızca öbür işlevleri yerine getirir. 

7. Düzmece kahramanın eylem alanı da, arayış amacıyla gidişi (C↑), bağışçının 
isteklerine karşı gösterilen ve her zaman olumsuz olan (olumsuz E) tepkiyi, özgül bir işlev 

olarak da asılsız savları (L) kapsar.” (2001, s. 105-106). 

Bu noktada kişilerin bazı işlevlerde başka kişilerin eylem alanında olabileceği 

söylenebilir. Propp bu konuda “İşlevlerin dağılımı sorunu, eylem alanlarının kişiler 

arasında dağılımı sorunu düzeyinde çözümlenebilir” diyerek masalların kişiler 

arasındaki dağılımına değinmiştir. Bunun üç olasılıkla meydana gelebileceğini 

söylemiştir: 

“1. Eylem alanı doğrudan doğruya kişiye uygun düşer. Kahramanı sınayan ve 
ödüllendiren Baba Yaga, aman dileyen ve İvan’a bir yetenek aktaran hayvanlar katışıksız 

bağışçılardır, İvan’ı prensesin yanına götüren, onu kaçırmasına yardım eden, güç bir işi 

yerine getiren, izleme sırasında kahramanı kurtaran at da katışıksız bir yardımcıdır. 

2. Bir kişi birçok eylem alanı kaplar. Kuleden çıkarılmasını isteyen küçük demir adam 

İvan’ı güçlü kılar ve ona kendi kendine iş gören bir sofra örtüsü armağan eder, ardından 

da, ejderhayı öldürmesine yardım eder; işte bu kişi, hem bir bağışçı, hem de bir 



32 

 

yardımcıdır. İyilikbilir hayvanlar, özel bir dikkatle incelenmelidir. Bu hayvanlar, bağışçı 

(aman dilerler ya da yardım isterler) olmakla işe başlarlar, sonra kahramanın hizmetine 

girip yardımcısı durumuna gelirler. Bazen, kahramanın kurtardığı ya da canını bağışladığı 

hayvan, kendisini çağırmaya yarayan formülü vermeden ortadan kaybolur ama tehlikeli 

bir anda da yardımcı niteliğiyle yeniden ortaya çıkar. Baba Yaga’nın (ya da ormandaki 

küçük evde oturan başka biri) kendisi de özel bir inceleme gerektirir; Baba Yaga önce 

İvan’la dövüşmeye başlar, sonra kaçar ve böylece öbür krallığın yolunu göstermiş olur 

İvan’a. Kılavuzla yolculuk da yardımcının işlevlerinden biridir ve Baba Yaga burada 

kendi istenci dışında (ve hatta kendi isteğine karşı olarak) yardımcı rolünü oynar. Önce 

düşman bir bağışçıdır, sonra da gönülsüz bir yardımcıya dönüşür. Başka birkaç yığılma 
örnekleri de şunlardır: Oğlunu bir şey aramaya gönderen ve ona bir gürz veren baba, hem 

bir gönderendir, hem de bir bağışçıdır. Altın, gümüş, bakır saraylarda yaşayan ve İvan’a 

büyülü bir yüzük verdikten sonra onunla evlenen üç genç kız, hem bağışçıdır, hem de 

prenses. Baba Yaga, küçük bir çocuğu kaçırıp sobaya kapatır, bu küçük çocuk sonradan 

geri alıdır (bu arada büyülü mendili çalınır). Böylece, Baba Yaga hem saldırgan, hem de 

bağışçı (gönülsüz, düşman bağışçı) işlevlerini kendinde toplar. Demek ki: Kişilerin 

istekleri, eğilimleri, ancak bu kişilerin tanımlanması söz konusu olduğunda güvenilir 

göstergeler olarak görülebilir. Önemli olan kişilerin yapmak istedikleri değildir, ve onları 

harekete geçiren duygular değil, hem kahraman için hem de olay örgüsünün akışı için 

taşıdıkları anlam açısından tanımlanıp değerlendirilen eylemleridir. Aynı şey 

güdülenmelerin incelenmesinde de ortaya çıkar: Yardım isteyenin duyguları düşmanca, 
yansız ya da dostça olabilir, ama bu, olay örgüsünün akışını hiç değiştirmez. 

3. Karşıt durum: Bir eylem alanı birçok kişi arasında dağılır. Ejderha çatışma sırasında 

öldürülmüşse, kahramanı izleyemez. Bu durumda masala söz konusu izlemeyi 

gerçekleştirecek bazı özel kişiler sokulur:  

Burada önce büyülü nesnelerle büyülü yardımcılar arasındaki bağıntıları incelemek 

gerekir. Şu durumları birbirleriyle karşılaştıralım: a) İvan bir uçan halı elde eder, prensese 

doğru gitmek ya da ülkesine dönmek için üstüne binip uçar; b) İvan bir at elde eder, 

prensese doğru gitmek ya da ülkesine dönmek için, üstüne binip uçar. Görüyoruz ki 

nesneler canlı varlıklar gibi davranmaktadır. Böylece gürz tek basma bütün düşmanları 

öldürür, tek başına hırsızları cezalandırır, vb. Karşılaştırmamızı sürdürelim: a) İvan 

armağan olarak bir kartal elde eder ve üstüne binip uçar; b) İvan armağan olarak şahine 

dönüşme yeteneğini elde eder ve bir şahin görünümüne bürünerek uçar. Bir başka 
karşılaştırma: İvan altın üretebilen (altın pisleyen) bir at elde eder ve böylece zengin olur; 

b) İvan kuş yüreğini ve ciğerini yer, ağzından altın saçma yeteneğini elde eder ve böylece 

zengin bir adam olur. Bu iki örnek, bir niteliğin bir canlı varlık gibi işlediğini gösterir. 

Dolayısıyla, canlı varlıklar, nesneler ve nitelikler kişilerin işlevleri üstüne kurulmuş bir 

biçimbilim açısından eşit değerler olarak görülmelidirler. Bununla birlikte, hepsi aynı 

biçimde işlemesine karşın, canlı varlıkları büyülü yardımcılar, nesneleri ve nitelikleri de 

büyülü nesneler olarak adlandırmak daha elverişlidir. Zaten, bu özdeşlik belli bir 

kısıtlamaya uğrar.” (Propp, 2018, s. 82-83). 

 

Yardımcılar üç kategoride incelenebilmektedir:  

“1. Yardımcının beş işlevini de bazı biçimlerde yerine getirme yeteneği taşıyan tümel 

yardımcılar.: At 

2. Bazı işlevleri yapabilecek yetenekte olan ama veriler toplamına göre, yardımcının 

bütün beş işlevini yerine getiremeyen tikel yardımcılar: At dışındaki bazı hayvanlar, 

yüzükten çıkan cinler, şu ya da bu şeyi yapmakta usta olan bazı kişiler, vb. bu kategoriye 

girer.  

3. Yalnızca bir tek işlev yapan özgül yardımcılar: Bu sınıflandırmada, sadece nesneler 

bulunur. Örneğin ip yumağı bir yolculukta kılavuz görevini görür, kendi kendine kesen 

kılıç bir düşmanı yenmeye, kendi kendine çalan keman da prensesin verdiği güç işi yerine 
getirmeye yarar, vb. demek ki, büyülü nesne, büyülü yardımcının bir bölümünden başka 

bir şey değildir. Buna karşıt olarak, yardımcı, kahramanın özgül işlevlerini zaman zaman 

yerine getirir. Uğranılan haksızlığı düzeltmeyi kabul etmekten (C) başka, kahramana özgü 

olan tek işlev, bağışçının edimlerine tepki göstermesidir. Bu aşamada çoğunlukla, 

yardımcı, kahramanın yerine geçer. Fareler, ayının inindeki körebe oyununu kazanırlar; 

iyilikbilir bu fareler, Baba Yaga’nın önerdiği güç işi, İvan’ın yerine gerçekleştirirler.” 

(Propp, 2018, s. 83). 



33 

 

Bu dağılım masalın kuralı olarak düşünebilir. Ancak kural dışı durumlar da 

bulunmaktadır. Bir masalda bağışçı yoksa, onun olaya katılma biçimleri, bir sonraki 

kişiye, başka bir deyişle yardımcıya geçebilir. Kahraman her zaman bağışçıyla 

karşılaştığı gibi, bu kez de onlarla karşılaşır. Kişi iki işlev alanı kaplıyorsa, olaya ilk 

girişine uygun düşen biçimler arasına katılır. Önce bağışçı, sonra yardımcı ve prenses 

olarak görünen bilge kadın, olaya bir yardımcı ya da prenses olarak değil de bir bağışçı 

olarak girebilmektedir. 

Genellikle belli bir bölümde rastlanan bir öğenin, birdenbire bir başka 

bölümde ortaya çıktığı görülebilir. Bu durum bir biçimin yer değiştirmesi olarak 

değerlendirilebilir. Örneğin bir ejderha, akıl veren bir bağışçı olabilmektedir. Bu tür 

değişmeler, ikincil biçimlerin ortaya çıkmasında önemli bir rol oynamaktadır. İkincil 

biçimler, çoğunlukla, yeni konular olarak görülse de bu konular eski konulardan 

kaynaklanmakta ve belli bir değişim-dönüşüm sonucunda ortaya çıkmaktadır. Masalın 

her bölümünde verileri sınıflandırarak dönüşüm türlerini belirlemek mümkündür. 

Masalda karşılaşılan kişilerin özellikleri ve listesi, değişken değerlerin incelenmesi bir 

başka araştırma konusunu oluşturur. Propp, bağışçının bütün eylemlerinin saptanıp bir 

bölümde sınıflandırıldığında bu eylemlerin tesadüf eylemler olmayacağını söylemiştir. 

Kahraman bir engelle karşılaşmaktadır ve kahramanın bu engeli aşmak için bağışçı 

yardımına ihtiyaç duyduğunu söylemiştir. Bu açıdan işin ne olduğunu bilmek önem 

arz etmemektedir. Bu işlerin metni oluşturan kısımları göz önüne almak gerektiğini 

söylemektedir. Eylemlerin ya da işlerin temel şekilleri açısından özel ve gizli bir amacı 

olduğu da gözlemlenebilmektedir.   

V. Propp, kişilerin nitelikleri ve bu özel niteliklerin anlamı adlı bölümde 

kişilerin incelenmesini “1.Kişilerin görünüşü ve adları”, “2.Olaya giriş özellikleri” ve 

“3.Yaşadıkları yer” şeklinde yapmıştır. Propp kişilerin incelenmesini bağışçı olan Baba 

Yaga örneğinden hareketle izah etmiştir. Baba Yaga’nın görünüşünün kemik bacaklı, 

upuzun burunlu vb.; olaya giriş biçiminin uçan bir hayvan içinde gelirken ıslık sesi ve 

gürültüler duyularak; yaşadığı yerin ise tavuk ayaklı dönen kulübe olduğunu kaleme 

almıştır. 

Propp genel olarak kahramanın bağışçıyla orman, kulübe, tarla, yol, cadde 

gibi mekanlarda karşılaştığını aktarmıştır. Olay örgüsüne bir bağış olarak dahil olan 

büyülü yardımcı işlevlerde F simgesiyle belirtilmiştir. Kişilerin yaşı, cinsiyeti, 

durumu, taşıdığı özelliklerle dış görünümü vb. masalı ayrıntılı bir hale gelmesine ve 



34 

 

ona canlılık vermesine neden olmaktadır. Yaga ve kulübesi, çok başlı ejderha, prens 

İvan ve güzel prenses, uçan büyülü atlar ve daha birçok şey masalda canlılık unsuruna 

örnek olarak verilebilir. 

Kahramanın kişiliklerinin çözümlenmesini önemli bulan Proop her bir kişinin 

çözümlenmesinin ayrı bir çalışma alanı olduğunu dile getirmiştir. Îvan’ın bir sobanın 

üstüne yatmış olması, ölmüş ana-babasıyla olan ilişkisi, yasaklamaların içeriği ve bu 

yasakların çiğnenmesi, bağışçının nöbet tuttuğu yer ve hatta prensesin altın saçları gibi 

ayrıntıların tümüyle özel bir anlam kazandığını belirtmiştir. Niteliklerin 

çözümlenmesi, masalın bilimsel olarak yorumlanmasını sağlamaktadır.  

Herhangi bir bağışçının, kahramanın ağzından öğrenmek istediği şeyler ve 

ona uyguladıkları sınama soyut bir formülle açıklanan bir tek yanıt içermektedir. 

Temelde ayrı olan bu formüller prensesin yaptığı işleri de aydınlatmaktadır. Formülleri 

karşılaştırırsak, birbirlerinden doğdukları görülmektedir. Propp bu formüllerin 

incelenen öbür niteliksel öğeler ile karşılaştırıldığında mantıksal düzlemde olduğu 

kadar estetik düzlemde de, beklenilenin tersine sürekli bir zincirlenme görüleceğini 

aktarmıştır (Propp, 2018, s. 88-92). Bu bağlamda Propp şu ifadelere yer vermiştir: 

“Saldırganın bir ejderha, bir cadı, Baba Yaga, eşkiyalar, satıcılar, kötü bir prenses, vb.; 

bağışçının da Baba Yaga, küçük bir yaşlı kadın, arka avluda yaşayan bir nine, bir orman 

perisi, bir ayı, vb. olabileceğini söylemek gereksizdir; çünkü bu, bir katalog sunmak 

demektir. Bu tür bir katalog da, ancak daha genel sorunları açıklamak için verildiğinde 

ilginç olabilir.” (2018, s. 92). 

Propp ana çizgileriyle belirttiği, kişi niteliklerinin incelenmesini son derece 

önemli görmektedir. Bağışçı, yardımcı, vb. gibi bir kişi, işlevler açısından 

tanımlanmışsa ve onun üstüne söylenen her şey değişik bölümlere yazılırsa son 

derecede ilginç gözlemler yapılabileceğini söylemektedir. 

 

Propp Yöntemine Getirilen Eleştiriler- Geliştirilen Yöntemler  

Yapısal kuram çevresinde C. Levi Strauss’un ve Propp’un takipçileri bu 

kuramın tartışılıp gelişmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Yapısal kuramın önemli 

bir temsilcisi olan Levi Strauss yapısal dilbilimin ilkelerini folklora uygulamıştır. Aynı 

zamanda miti sesbirimler, biçim birimler ve anlam birimlerden daha üst bir düzeyde 

ortaya çıkan bir dil olgusu olarak kabul etmiştir. Bu açıdan mitbirimler ya da mitemler 

kavramını kullanmıştır. Mitin kısa tümceler halinde kesitlere ayrılıp birer birer fişlere 



35 

 

aktarıldığında belirli işlevlerin ortaya çıkacağını söyleyen Straus aynı zamanda 

mitbirimlerin bir ilişki özelliğine sahip olduğunu savunmuştur. Bu noktada Strauss, 

Propp’un yöntemine yaklaşmaktadır. Fakat bu iki çalışma arasında büyük farklılık 

olduğu görülmektedir. Bu farkın en büyüğü Levi Strauss’un mitler üstünde, Propp’un 

ise masallar üstünde çalışmış olmasıdır. İki araştırmacının da masal ve mit türlerinin 

arasında büyük benzerlik olduğunu kabul ettiği görülmektedir. Propp’un, olağanüstü 

masalı mitsel olarak, L. Strauss ise masalı hafifçe “güçten düşmüş” bir mit olarak 

değerlendirmektedir. Strauss, kendi geliştirdiği yöntemde Oidipus mitinin 

değişkelerini ortaya koyarak dört sütun oluşturmuş; Oidipus mitinin genel anlamını, 

insanın erkek ve kadından, birin ikiden doğduğunun insanlık tarafından kabul 

edilmesinin olanaksız olmasında görmektedir. Levi-Strauss çeşitli işlevleri, aynı özün 

dönüşümünün sonucunda doğmuş olarak yorumlamanın olanaklı olduğunu 

açıkladığında ilginç bir düşünceyi dile getirir. Meletinski’ye göre Levi-Strauss mit ile 

masal arasında ilkece var olan tarihsel ayrımı göz önüne almamaktadır. Ayrıca 

Meletinski, Strauss’un iki türün arasında “ata-torun” türünden özel bir ilişki olduğunu 

ifade etmiştir (Meletinski, 2018, s. 177-192). 

Propp yönteminden etkilenen bir diğer isim Fransız araştırmacı A. J. 

Greimas’tır. Greimas, mitbirimlerin anlatının dış görünüşe karşın, dizisel düğümlerle 

birbirlerine bağlandığını ve mitin örnek formülünü karşıtlıklarla açıklamıştır. Propp’un 

yöntemi ile Strauss’un yöntemini, yani dizimsel ile dizisel incelemeyi birleştirmeye 

çalışmıştır. Bunu da çağdaş mantık ve anlambilimin kendisine sunduğu olanaklar 

yardımıyla Propp’un şemalarının işleyişi yararına gerçekleştirmiştir. Miti incelerken 

Strauss’tan hareket etse de çözümlemesini Propp’un kuramıyla bütünleştirmiştir. 

Kişiler ile ilgili olarak aşağıdaki şemayı çizmiştir (Meletinski, 2018, s. 194). 

Şekil 1: Greimas’ın Kişiler Tablosu 

 

Gönderen        Nesne Gönderilen 

 

 

Yardım eden         Özne Karşı çıkan 

 



36 

 

Propp yönteminde görevlendirilen ve prensesin babası burada gönderen 

konumdadır. Büyülü yardımcı ile bağışçı yardım eden olarak görülmektedir. Özne 

olarak ortaya çıkan kahraman ve masalın gönderileni birbirine karışabilmektedir. 

Nesne ise prensestir. Greimas’in ikinci derece kişiler olarak kabul ettiği yardım eden 

ile karşı çıkan öznenin kendi eylem isteğinin bir yansımasıdır. Bu noktada gönderen-

gönderilen ise her zaman bilmek kipliği denk düşmektedir. Greimas, Strauss’un 

karşıtlık ilkesinin burada da yer aldığını; kahramana yardım eden biri varsa onu 

engellemeye çalışan birinin de masal akışında karşı çıkan olarak yer aldığını ve bunun 

yapabilmek fiiline, buna benzer olarak özne ile nesne karşıtlığında istemek fiilinin den 

düştüğünü ifade etmektedir. Kahramanın nesneye ulaşma arzusu, arayış 

kategorisindeki işlevler düzeyinde gerçekleşir (Meletinski, 2018, s. 194-195). 

Propp’un işlevlerini 31’den 20’ye düşüren Greimas, Alan Dundes, tarafından 

eleştirilmiştir. Propp ve Strauss’un çalışmalarını halk anlatılarına empoze edildiğini 

iddia edebildiğini söyleyerek can alıcı bir soru olan “Bir folklorcu, folklorik türlerin 

mevcut yapısını keşif mi eder, yoksa yapısal şema mı icat eder?” sorusunu sormaktadır. 

Sorunun ardından ise “Yapısal analiz uygulayıcılarının çoğu, tartıştıkları kalıpları icat 

ettiklerini değil, keşfettiklerini varsayarlar.” ifadeleri ile kendi sorduğu soruya açıklık 

getirmektedir (Dundes, 2007, s. 128). Greimas’ın bu yöntemini Meletinski de 

eleştirmektedir. Burada Levi-Strauss ile olduğu gibi Greimas’ın da mit ile masal 

arasındaki özgül niteliksel farklılıkları küçümsediğini söylemektedir (Meletinski, 

2018, s. 201).  

Propp yöntemini kullanan bir diğer araştırmacı da Claude Bremond’tur. 

Propp’un çözümlemesinden hareketle anlatısal konunun gelişmesiyle ilgili genel 

kurallar çıkarmaya çalışmıştır. Bremond, Greimas’tan farklı olarak masalın mitolojik 

bağlamı üstünde değil de anlatısal mantığın üstünde, dizisel karşıtlıklar üstünde değil 

de insan davranışları üstünde yoğunlaşmıştır. Bremond, işlevin “anlatısal atom” 

olduğunu ve anlatının da bu atomlardan oluştuğunu söylemektedir. Ayrıca Bremond 

bir iyileşmenin Propp’ta eksikliğin giderilmesi kavramıyla açıklanabileceğini 

söylemektedir. Bir iyileşmeye varabilmek için belli sayıda engeli aşma zorunluluğu 

bulunduğundan dolayı bunun çözümü için uygun olan yollar da bulunmaktadır. Belirli 

bir güç iş böyle ortaya çıktığında bu iş çoğu kez bir yardımcıya veya bağışçıya 

verilmektedir. Hasmın yani saldırganın karşıtı olan yandaş ile kahraman ilişkileri 

sözleşme özelliği taşır. Bu ilişkiler alacaklı ile borçlu ilişkilerine benzetilebilmektedir. 



37 

 

Melentinski, Köngas ve Maranda’nın da Levi-Strauss’un formülünü kullandığını ifade 

etmektedir. Fakat bu araştırmacıların yalnızca mitlere değil daha başka ve çok çeşitlilik 

gösteren folklor metinlerine de uygulanabileceği sonucunu çıkardıklarını 

söylemektedir. Meletinski’ye göre bu formülün uygulanma alanı yine de sınırlıdır 

(Meletinski, 2018, s. 202-206). 

Dundes, Levi Strauss’un mit analizinin diğer türlere uygulanabileceğine 

dikkat çeken ilk isimlerin Köngas ve Maranda olduğunu söylemektedir. Kendi 

çalışmasında Dundes, zıtlık ya da karşıtlık denilen eğiliminin Axel Olrik’in epik 

yasalarıyla bir diğer ifadeyle “Karşıtlık Kanunu”yla ortaya çıktığını söylemiştir. 

Dundes’e göre bu karşıtlıklar atasözlerinde ve bilmecelerde de kendini göstermektedir. 

Folklorda da karşıtlıkların çok fazla olduğunu söylemektedir. Doğadaki karşıtlıkları ya 

da karşıtlık olarak algılanan her şeyin folklorun konusu olabileceğini ifade etmektedir.  

Kahraman-kötü adam, düzenbaz-aldatma, karşıt bireysel karakterlere örnek olabildiği 

gibi bazen de karşıtlığın tek bir karakterde bulunduğunu söylemektedir. Bunu yarı 

insan/yarı hayvan, deniz kızına da yarı tanrı yarı insan örnekleriyle açıklamaktadır 

(Dundes, 2007, s. 133-136). 

 

1.3. Arketip Olarak Bağışçı 

1.3.1. Arketip Kavramı  

Analitik psikolojinin kurucusu olan İsveçli psikiyatr Carl Gustav Jung 

yalnızca psikoloji alanında değil teoloji, edebiyat, etnoloji alanlarında da çalışmalar 

yapmıştır. Jung tarafından keşfedilen gölge, karmaşa, içedönük ve dışadönük, kolektif 

bilinçdışı, anima ve animus, arketip gibi kavramlar geniş bir ilgili kitlesine ulaşmıştır. 

Arketip kavramını şekillendirirken St. Augustinus’un “ideae principales” 

kavramlarından esinlenen Jung, arketip kavramı için “kolektif bilincin hakimleri” ve 

“başlangıçtan beri var olan imgeler” ifadelerini kullanmıştır. Jung Arketip kavramının 

Platon’un idea kavramı ile özdeşleştiğini söylemekte ve bu ifadenin ilk olarak Platon 

tarafından kullanıldığını ifade etmektedir (Jung, 2005, s. 15-18). 

Carl Gustav Jung tarafından kaleme alınan “Dört Arketip” adlı eserde anne, 

yeniden doğuş, ruh ve hilebaz arketipleri ele alınmıştır. İlk bölümünde anne arketipi 

açıklanmıştır. Bu kavram literatürde büyük ana ya da yüce ana arketipi olarak da 

değerlendirilmektedir. Jung, yüce ana kavramı açıklanırken “aklın çok ötesinde bir 



38 

 

bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi olan, bakıp büyüten, taşıyan, büyüme, bereket ve besin 

sağlayan; sihirli dönüşüm ve yeniden doğuş yeri; yararlı içgüdü ya da itki; gizli, saklı, 

karanlık olan, uçurum, ölüler dünyası, yutan, baştan çıkaran ve zehirleyen, korku 

uyandıran ve kaçınılmaz olan” ifadelerini kullanmıştır. Çocuk nevrozlarının temelini 

anneliğe bağlamakta ve erkek çocukla kız çocuk arasında anne kompleksinin farklı 

şekillerde etkili olduğunu söylemektedir (Jung, 2005, s. 22). Ortak bilinçdışına bağlı 

sembollerden olan “anne arketipi” insanın varoluş sürecindeki önemli etkisi nedeniyle 

bir model oluşturmuştur. Bu nedenle “anne (yüce ana) arketipi” mitolojide yaratılış ve 

varoluşu açıklama işlevindedir (Fedakâr, 2014, s. 6). 

Eserde yeniden doğuş arketipinin her zaman aynı anlamda kullanılmadığı 

ifade edilmiş; ruh göçü, reenkarnasyon, diriliş, yeniden doğuş ve dönüşüm sürecine 

katılım kavramlarıyla bu durum açıklanmıştır. Yeniden doğuşun insanlığın kullandığı 

ilk ifadelerden olduğu söylenmiştir. Bu ilk ifadenin temelinde arketip kavramının 

bulunduğu söylenmektedir. Jung, duyu ötesi ile ilgili kavramların arketipe dayandığını 

ve bu nedenle farklı toplumlarda yeniden doğuş ile ilgili ifade ve inanışların 

bulunmasının normal olduğunu; bu kavramların psikolojik olarak incelenmesi 

gerektiğini kaleme almıştır. Yaşamın aşkınlığı deneyimini “Kutsal ritüeller aracılığıyla 

yaşanan deneyimler ve doğrudan deneyimler” alt başlıklarında açıklamaktadır. Burada 

hayatın somut yansımalarından farklı, Tanrı ya da tanrısal özelliklere sahip bir 

kahramanın dönüşümü ölüm ve yeniden doğuş kavramları ile ilişkilendirilmiştir. 

Öznel dönüşüm alt başlığında kişiliğin azalmasını ruh kaybı olarak nitelendirirken 

çoğalma anlamında dönüşüm alt başlığındaki, içsel yapının değişimi, bir grupla 

özdeşleşme, bir kült kahramanıyla özdeşleşme, büyülü işlemler, teknik dönüşüm, 

doğal dönüşüm başlıklarda araştırmacının deneyimleri yer almaktadır. Dönüşüm 

sürecini canlandıran bir simge dizisi örneği adlı başlıkta dönüşümü Kehf Suresi örneği 

ile incelemiştir (Jung, 2005, s. 50-76). 

Masallarda ruhun fenomenolojisi üzerine adlı bölümde ilk olarak geist 

kavramı üzerine durulmuştur. Bu maddenin karşıtı olan ilke ile tanımlanmaktadır. Bu 

ilke “Tanrı” yani madde dışı töz ya da varoluştur. Geist kavramı aynı zamanda ölen 

insanların ruhudur. Ruhların serin nefesi ya da hareketli hava, rüzgâr ile 

ilişkilendirilmiştir. Düşlerin bireyselliği daha ayrıntılı değerlendirilmeyi gerektirdiği 

için masallardaki ruhun fenomenolojisi bireysel koşullar dikkate alınmadan 

incelenebilmektedir. Rüyalarda ve masallarda sıklıkla ruh, yaşlı adam olarak ortaya 



39 

 

çıkmaktadır. Alman, Balkan ve Rus masallarından örnekler verilmiştir. Bu noktada 

yaşlı adam aslında kişinin kendisine söylemek istediği şeyleri söyleyen olarak 

nitelendirilmektedir. Jung ruh arketipini insan, gulyabani ya da hayvan görünümünde 

olabileceğini, insanın idrak, anlayış, iyi bir tavsiye, karar, plan gibi şeylere ihtiyaç 

duyduğunu ancak kendi imkânlarıyla bunlara ulaşamadığı durumlarda ortaya 

çıkabileceğini belirtmiştir. Ruh, düşlerde olduğu gibi mit ve masallarda da kendini 

göstermektedir. Arketipler bu doğal etkileşimde oluşum, yeniden oluşum, ebedi zihnin 

ebedi eğlencesi olarak görünmektedir. Ruhun düşlerde yaşlı adam görmesindeki sıklık 

ile masallardaki sıklık aynı orandadır. Kahraman ne zaman zor durumda olsa hemen 

bir yaşlı adam yardımına yetişmektedir. Yol gösteren yaşlı adam masallarda 

kahramanın aşacağı engeli nasıl gerçekleştireceğini bilen kişidir. Kahramanı bir kuş 

yardımıyla ulaşmak istediği yere ulaştırır. Jung yaşlı adamı “Psişik güçlerin 

yoğunlaşması ve gerilimi, büyüyü andıran bir özelliğe sahiptir” şeklinde 

açıklamaktadır. “Masallardaki yaşlı adam sık sık kim, neden, nereden, nereye 

sorularını sorarak, insanın kendisi üzerine düşünmesini ve ahlaki güçlerin 

toplanmasını sağlar, bunun için gereken büyülü tılsımı, yani iyi ve kötünün birleştiği 

kişiliğin bir özelliğini temsil eden beklenmedik ve ihtimal dışı bir başarıya ulaşma 

gücü verir.” (2001, s. 89-90). Yaşlı adam, “Yat uyu hele geceden daha akıllıdır sabah” 

diyerek kahramanı uyku yoluyla düşünmeye teşvik etmektedir. Aynı zamanda 

kahramanın zor durumda olduğunu fark eden yaşlı adam en azından ona yardımcı 

olacak bilgiyi vermektedir. Bu sebeple sıklıkla kuşları yardımcı olarak işaret eder. Bir 

yere varmaya çalışan kahramana ben bilmiyorum ama şu kişi, şu yerde senin aradığın 

şeyi ya da yeri biliyor şeklinde yönlendirmektedir. Kahramanın karşısına çıkacak 

engelleri ve tehlikeleri bilmekte ve ona engelleri nasıl aşacağını tehlikelerle nasıl başa 

çıkacağını anlatmaktadır. Jung yaşlı adam ile ilgili olarak “Demek ki yaşlı adam bir 

yandan bilgi, idrak, düşünce, bilgelik, akıllılık ve sezgi, diğer yandan da iyi niyet ve 

yardımseverlik gibi ahlaki özellikleri temsil eder, ki bunlar onun ‘ruhsal’ karakterini 

yeterince ortaya koyar. Arketip bilinçdışının özerk bir içeriği olduğu için, yaşlı adam, 

genellikle arketipleri somutlaştıran masallardaki düşlerde, tıpkı günümüz düşlerindeki 

gibi görünür.” ifadelerini kullanmıştır (Jung, 2005, s. 91). Yaşlı adam masallarda 

kahramanı yetiştiren kişi olarak da görülmektedir. Padişah yaşlı adama oğlunu emanet 

eder. Yaşlı adamın evi yeşildir, kıyafetleri yeşildir ve su perileriyle bağlantı halindedir. 

Bu da yine onun bilinç dışı ile olan ilgisini göstermektedir. Yaşlı adamın şekilsel 

özellikleri ile bulunduğu yer de bilinç dışının yansımaları ile bazen bir kraterin dibi 



40 

 

bazen de etrafı kayalıklarla çevrilidir. Jung, yaşlı adam arketipinin cüce olarak 

görünmesini bilinç dışının oldukça küçük boyutların dünyası olduğu şeklinde 

yorumlamaktadır. Araştırmacı insandaki büyük ve küçük olgusunun fiziksel 

görüngüler aleminde değil insanî özelliklerin çok ötesindeki bilinç dışı alanda 

geçerliliğini yitirdiğini söylemektedir. Atman’ın sözleriyle Jung durumu şu şekilde 

açıklamaktadır: “küçükten daha küçük, büyükten daha büyüktür” ya da “dünyanın her 

yerini iki karış kaplar”. Goethe’nin de kebirleri anlatırken “Kendileri küçüktü ama 

güçleri büyüktü” ifadesini görünüşte küçücük görünen şeyin aslında kadere yön 

verecek kadar önemli büyüklükte olmasıyla yorumlamaktadır. Jung, en küçük şeylerin 

en büyük etkilere sahip olduğunun yalnızca fizikte değil psikoloji araştırmalarında da 

desteklendiğini ifade etmektedir. Bu arketipin aydınlatıcı doğası, bazı masallarda 

güneş ile özdeşleştirilmiştir. Arketipin ateşe ya da meşaleye sahip olması ve 

kahramanın bunları elde etmesini “ruhun bir bölümü ateştir” diyerek yorumlamaktadır. 

Yaşlı adam bilgelik, akıllılığın yanında ahlakın da simgesidir. Kahramanı birçok test 

ve sınamaya tabi tutmaktadır. Jung bir Estonya masalıyla örnek vererek yaşlı bilgenin 

kızdan kendisini yıkamasını istediğini ve kahramanın bunu gerçekleştirdikten sonra 

kahramana yol gösterdiği görülmektedir. Yaşlı bilge her zaman olumlu özelliklerle 

karşımıza çıkmaz. Bazen bir organını yer altındaki demonlara kaptırır ve yaşlı 

bilgedeki akıl, idrak ve aydınlık demonlara geçmiştir ve bu da ona karanlık bir yön 

kazandırmaktadır. Ya da yaşlı adamın bir tekeye binmesi ona karanlık bir yön 

vermektedir. Jung, yaşlı adamın iyi niyetli ve mütevazı yanının kurcalanması 

gerektiğini, kurcalanınca ortaya çıkan şeyin kaderin üstün ve örtük yanıyla 

benzeştiğinin görüleceğini söylemektedir. Yaşlı bilgenin her zaman iyi olarak 

görünmediğini yaşlı adamın kötü tarafının da olduğunu söylemektedir. Kahramanın 

eksikliğinin yaşlı bilge tarafından oluşturulduğunu görmekteyiz. Bir Balkan 

masalından örnekle kahramanın çocuğu olsun diye elma veren yaşlı adamın bir karşılık 

bekleyerek (doğacak çocuğun vaftiz babası olmak) elma verdiğini örneklemektedir. 

Bu kahramana bıçak prensi adını veren yaşlı adamın kahramanın ölümüne sebep 

olacak bıçağın kafasından çekildiğinde ölmesiyle dolaylı yoldan da olsa felaketin 

sebebi olarak yorumlamaktadır (Jung, 2005, s. 91-98). 

Jung masallarda hayvan biçimindeki ruh simgeciliği adlı alt başlıkta 

hayvanları ele almış ve bu durumu “tanrı ve demonların hayvan biçimini alması gibidir 

ve psikolojik anlamı da aynıdır” diyerek açıklamıştır. Hayvan biçimini açıklamıştır. 



41 

 

“İncelememizde, yaşlı adam şimdiye kadar genellikle insan görünümü ve davranışları 

sergilese de, büyü yeteneği ve ruhsal üstünlüğü, hem iyi hem de kötü anlamda insanın 

dışında, üstünde ve altında olan şeylere işaret eder. Hayvan yönü, ne ilkel insan ne de 

bilinçdışı için bir değer yitimi anlamına gelir, zira belli yönlerden hayvan insandan 

üstündür de. Hayvan henüz bilincin içinde kaybolmamış, onu yaşatan gücün karşısına 

başına buyruk bir Ben koymamıştır; tersine, onu yöneten iradeye neredeyse mükemmel 

bir biçimde boyun eğer. Eğer hayvanda bilinç olsaydı, ahlaken insandan daha iyi olurdu” 

(Jung, 2005, s. 99). 

 

 Masallarda yardımcı kahramanlar olarak sıklıkla hayvanlar bulunmaktadır. 

Bu durumda, ruh arketipinin bir hayvan aracılığıyla ifade edildiğini söylenebilir. Bu 

hayvanların insanlar gibi davrandığı görülmektedir. Hayvanlar bazen de avcı olarak 

ortaya çıkmaktadır. Jung anlatının sonunda kahraman ve avcının birbiriyle 

örtüştüğünü, avcının işlevinin kahramanda ortaya çıktığını söylemektedir. 

Dört Arketip kitabının son bölümü hilebaz figürünün mitlerden, masallardan 

ve şölenlerden günümüze kadar geçirmiş olduğu değişimi ve dönüşümü 

açıklamaktadır. Jung’un verdiği örnekle Kızılderili mitolojisindeki hilebaz ortak gölge 

figürüdür ve bireyin düşük karakter özelliklerinin toplamıdır. Hilebaz çok eski 

arketipik psişik bir yapıdır. En belirgin ortaya çıkış biçimi de hayvansal düzeyin üstüne 

çıkamamış olmasıdır. 

 

1.3.2. Bağışçı  

Bağışçının özellikleri birçok noktada yaşlı adam, yaşlı bilge arketipi ile 

özdeşleşmektedir. Kahramanı sınaması ve kahramanın sınandıktan sonra 

ödüllendirilmesi noktasında örtüşür. Propp’un 31  işlevinde yer verdiği eylemlerinde 

bağışçının doğrudan ve dolaylı olarak içinde bulunduğu hareketler şöyledir: 

A. 12. İŞLEV: Kahraman büyülü bir nesneyi ya da yardımcıyı edinmesini 

sağlayan bir sınama, bir sorgulama, bir saldırı, vb. ile karşılaşır. (tanımı: bağışçının ilk 

işlevi, simgesi D)  

1. Bağışçı, kahramanı bir sınamadan geçirir (D¹).  

2. Bağışçı kahramanı selamlar ve ona sorular yöneltir (D²). 

3. Ölmek üzere olan biri ya da bir ölü, kahramandan kendisine yardım 

etmesini ister.  (D³). 

4. Bir tutsak, kahramandan kendisini kurtarmasını ister (D4) 



42 

 

4a. Aynı duruma, bağışçının tutuklanmasından sonra rastlanır (o D4) 

5. Kahramana başvurularak aman dilenir (D5). 

6. Birbirleriyle tartışmakta olan iki kişi, kahramandan, ele geçirilen malın 

bölüştürülmesini isterler (D6). 

7. Başka istekler (D7). 

8. Düşman bir yaratık kahramanı yok etmeye çalışır (D8). 

9. Düşman bir yaratık, kahramanla dövüşür (D9). 

10. Kahramana büyülü bir nesne gösterilir ve bir değiş-tokuş önerilir (D10). 

B. 13. İŞLEV: Kahraman ileride kendisine bağışta bulunacak kişinin 

eylemlerine tepki gösterir. (tanımı: kahramanın tepkisi, simgesi E)  

1. Kahraman sınamayı başarır (başaramaz) (E1)  

2. Kahraman bağışçının selamını alır (almaz) (E2).  

3. Kahraman ölüye istediği yardımı yapar (yapmaz) (E3).  

4. Kahraman tutsağı kurtarır (E4).  

5. Kahraman, kendisinden yardım isteyen hayvanı kurtarır (E5).  

6. Kahraman bölüştürmeyi yapar ve tartışan kişileri uzlaştırır (E6). 

7. Kahraman bir başka yardımda bulunur (E7). 

8. Kahraman düşman kişinin başvurduğu yolları ona çevirerek saldırılardan 

kurtulur (E8). 

9. Kahraman düşman yaratığı yener (ya da yenemez) (E9).  

10. Kahraman değiş-tokuş yapmayı kabul eder ama, bağışçıya karşı büyülü 

nesnenin gücünü kullanır (E10). 

C.14.İŞLEV: Büyülü nesne kahramana verilir. (tanımı: büyülü nesnenin 

alınması, simgesi F)  

1.Nesne doğrudan doğruya aktarılır (F1). 

2. Nesne belirtilen yerdedir (F2) 



43 

 

3. Nesne üretilir (F3) 

4. Nesne satılır ve satın alınır (F4) 

5. Nesne rastlantı sonucu kahramanın eline geçer (kahraman onu bulur) (F5). 

6. Nesne kendiliğinden apansız belirir (F6) 

7. Nesne içilir ya da yenir (F7) 

8. Nesne çalınır (F8). 

9. Çeşitli kişiler kendiliklerinden kahramanın hizmetine girerler (F9). 

D.15.İŞLEV: Kahraman, aradığı nesnenin bulunduğu yere ulaştırılır, 

kendisine kılavuzluk edilir ya da götürülür. (tanımı: iki krallık arasında yolculuk, bir 

kılavuz eşliğinde yolculuk, simgesi G)  

E. 22.İŞLEV: Kahramanın yardımına koşulur. (tanımı: yardım, simgesi Rs)  

1. Kahraman gökyüzüne götürülür. 

2. Kahraman kendisini izleyenlerin yoluna engeller koyarak kaçar (Rs2). 

3. Kahraman kaçarken, kendisini tanınmaz kılan nesnelere dönüşür (Rs3). 

4. Kahraman kaçarken saklanır (Rs4). 

5. Kahraman bir demirci dükkanına saklanır (Rs5) 

6. Kahraman kaçarken hayvan, taş, vb.ne dönüşerek kurtulur (Rs6). 

7. Kahraman, dişi ejderhanın değişik görünümlere bürünerek kendisini 

ayartmasına karşı direnir (Rs7) 

8. Kahraman kendisini parçalatıp yedirtmez (Rs8) 

9. Öldürüleceği sırada kahramanın yardımına koşulur (Rs9). 

10. Kahraman bir başka ağaca sıçrar (Rs10) 

F.29. İŞLEV: Kahraman yeni bir görünüm kazanır. (tanımı: biçim değiştirme, 

simgesi T)  

1. Kahraman doğrudan, doğruya yardımcısının büyülü eylemiyle yeni bir 

görünüm kazanır (T1) 



44 

 

2. Kahraman şahane bir saray yapar (T2) 

3. Kahraman yeni giysiler giyer (T3). 

4. Usa yatkın ve gülmeceli biçimler (T4) 

Bu işlevlerdeki bağışçı özellikleri ve eylemleri ile yukarıda yer alan arketipler bir arada 

yorumlanmıştır.  

Jung, rüyalarda olduğu gibi masallarda da ruhun aslında yaşlı adam olarak 

ortaya çıktığını söylemektedir. Bu bağlamda kahramanı karşısına çıkan bağışçı da 

kendi yansımasıdır denilebilir.  



45 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

BULGULAR VE TARTIŞMA 

 

2.1. Bağışçılar 

2.1.1. İnsan Olarak Bağışçı 

2.1.1.1. Baba: vasiyet ve nasihat 

Ataerkil toplumlar, cinsiyet rolleri ve ilişkileri üzerinde güçlü bir etkiye 

sahiptir. Bu toplum yapıları içerisinde baba figürü, sıklıkla ailenin otoriter lideri olarak 

görülmüş ve erkek egemenliğinin temsilcisi olarak kabul edilmiştir. Dünyadaki birçok 

toplumda olduğu gibi Türk toplumunda da baba saygı duyulan ve hürmet gösterilen 

bir şahıs olarak yer almaktadır. Dede Korkut Kitabı’nda Uruz’un babasına “Kara 

başum kurban olsun ağam sana” diyerek babasına karşı saygı, sevgi ve fedakârlık 

gösterdiği görülmektedir (Ergin, 2018, s. 219). Bu anlamda baba bireysel hayatta 

olduğu kadar sosyal hayatta da mühimdir. Türk kültüründe aile reisi olarak görülen 

baba, aynı zamanda toplumsal anlamda manevi bir lider olarak da görülmektedir. 

Bunun en önemli sebeplerinden biri Türklerin eski zamanlardan beri ata ruhlarına 

saygı göstermesi ve onları kutsallaştırmasıdır. Bu durum zaman içinde bir kült haline 

gelmiştir.  

Türk kültüründe atalar kültü gücünü Tanrı’dan almaktadır ve Tanrısal 

özelliklere sahiptir. Tanrı, yöneticiye “kut, küç ve ülüg” olarak üç şey bağışlamaktadır. 

“Kut, kutsallık ve egemenliktir; küç, fiziki güçtür; ülüg, bereket ve doğurganlıktır. 

Türk kültüründe, atalar kültü, bir etkileşim ürünüdür. Türk ata tiplerinin oluşmasında 

koruyucu ruh ile kahramanın etkileşime girdiğini görmekteyiz (Yıldız-Altın, 2018, s. 

205-207). Bu bağlamda atalar kültü atanın kendisine bizzat tapınmak değildir. Ata 

öldükten sonra üstün ve özel güçlere sahip olduğu düşünülmüş; bu güçlere sahip olan 

atanın ailesine yardım edebileceğine inanılmıştır. Bundan ötürü atadan hem korkulmuş 



46 

 

hem de saygı duyulmuştur. Bundan dolayı ataların ruhlarına kurbanlar kesilmiş ve 

eşyalarına hürmet gösterilmiştir. Mezarları ziyaret etmek de atalar kültünün varlığını 

göstermektedir (Ocak, 1992, s. 12).   

Ata anlamında olan “Baba” kelimesi Türkçenin dışında Fars, Berberî, Rus ve 

Rumen dillerinde de kullanılmaktadır. Saygı duyulması gerekli şahıslar için de 

kullanılan Baba/Bab kavramı Türkistan sahasında evliya, aziz, sultan, ata kelimeleri 

ile karşılanıp yaygın olarak “evliya” anlamında kullanılmaktadır (Çetin, 2007, s. 7).  

Divanu Lugâti’t-Türk’te geçen ataç kelimesi “babaya benzer, baba gibi”; kam 

kelimesi ise “kahin” olarak geçmektedir (Ercilasun ve Akkoyunlu, 2015, s. 562, 680). 

Bu bağlamda Türk masallarında babanın gelecekle ilgili kehanette bulunması durumu 

kam ile baba arasında bir kutsalı andıran bir ilişki olduğunu düşündürmektedir. 

İslamiyet öncesinde kam, şaman, baksı ve  bahşıların Tanrı ile insan arasındaki köprü 

olma durumunun İslamiyet sonrasında baba, evliya, derviş ve dede olarak evrildiği 

söylenebilmektedir. Bu durum ödünçleme kavramlar olarak ele alınmaktadır (Çetin, 

2007, s. 7) 

Şecere-i Türk’teki ise “İçike” kelimesi Moğolcada ata anlamına gelmektedir. 

Moğollar Mingilik’i sevdiği için ona “Mingilik İçike” demişlerdir (Ebülgazi Bahadır 

Han, 2009, s. 51). Mingilik İçike gibi hastalığı sağaltan kişilere ata denilmektedir. 

Bunun bir örneğini Hekim Ata adlandırmasında karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda 

bağışçı, hastalıkları sağaltan yani sağlık bahşeden olarak değerlendirilebilmektedir.  

Türk dünyası masallarında bağışçı olarak baba kavramını masalın başında 

kahramana bir şey vasiyet etmesiyle çıkmaktadır. Kahraman genellikle üç kardeştir ve 

üç kardeşin en büyüğü ve ortancası babanın verdiği görevi yerine getirememektedir. 

Bu görev mezar başında nöbet tutma ya da gelecekte olacak bir olayda tercihi ne yönde 

yapması gerektiğini söyleme şeklindedir. Babanın verdiği görevi ya da nasihati 

yalnızca en küçük kardeş yerine getirebilmektedir. Büyük ve ortanca kardeş babaları 

öldüğü için görevleri yerine getirmemekte fakat en küçük çocuk bu görevi babası ölse 

de yerine getirmektedir. Bağışçının bir fonksiyonu sınamadır. Baba olarak bağışçının 

çocuklarını vasiyeti yerine getirme-getirmeme yönüyle sınadığı söylenebilmektedir. 

Bu bağlamda masallarda babaya öldükten sonra da saygı duyulmaktadır. Bunu atalar 

kültüne bağlamak mümkündür. Masallarda bağışçı olarak baba, vasiyet eden ve 

kehanette bulunan kişidir. 



47 

 

Psişenin gelişim sürecini etkileyen temel faktörlerden biri de baba arketipidir. 

Baba ile annenin konumlandırması birbirine benzese de bu durumu Jung “Ruh-

imgesinin ilk taşıyıcısı her zaman annedir.” diyerek açıklamaktadır. Bireyin gelişim 

sürecinde otorite ve güven ilişkisini şekillendiren baba kavramı, yapıcı ve yıkıcı 

etkileri kendinde taşıyabilir. Tıpkı anne de olduğu gibi baba arketipi de iyi ve kötü 

yönlü simgelerle ortaya çıkabilir. Olumlu olarak koruyan, cesur, bilgili ve rehberlik 

eden baba arketipinin olumsuz tezahürü ise kontrol edici, cezalandıran bir tip olarak 

görülür (Kara-Tekgül, 2020, s. 80; Uygur ve Mungan, 2021, s. 47). 

Altay Türk masalı olan “Közödöy” adlı masalda kahramanın babası ölmeden 

önce üç oğluna vasiyet eder fakat iki büyük oğlan verdikleri sözü tutmaz. Sadece 

küçük oğul verdiği sözü tutar. İki büyük oğlan babalarının kabrine gitmez, nöbet 

tutmaz. Közödöy ise üç gece boyunca babasının kabrinde bekler. Abileri Közödöy’e 

nöbet tutması karşılığında ona palto vereceklerini söylerler. Büyük abi kara çuhadan, 

küçük abi ise tilki yakalı palto vereceğini söyler. Abileri verdikleri sözü tutmaz. 

Közödöy abilerine kızmaz ve babasının isteğini sadece o yerine getirir bu nedenle 

babası bütün bilgileri ona bağışlar. Baba kısa sürede dirilerek Közödöy’e mutlu ve 

uzun bir yaşam süreceğinin müjdesini verir. Ak Kajat’ın eteğinde üç oğlanın babasının 

kabrinde kahramanın babası Közödöy’e bir mağarayı tarif ederek oraya nasıl 

gireceğini anlatır. Bir şeye ihtiyaç duyduğunda Ak Kajat Dağı’na saçı sunmasını 

öğütler. O mağaranın içinde bulunan sihirli tulpar, argımat atını kahramana vererek 

onun işlerini kolaylaştırır (Dilek, 2007, s. 361-367). 

Özbek sahasından derlenmiş “Baba Vasiyeti” adlı masalda bir adamın üç oğlu 

vardır ve ölmeden önce vasiyet eder. “Oğlum, ben ölünce mezarımın başında üç gün 

nöbet tutar mısın?” diye üç oğluna da sorar büyük oğlan ve ortanca iki oğlan bunu 

kabul etmez en küçük oğlan yani kahraman nöbet tutmayı kabul eder ve “Baba, üç gün 

değil yüz gün de deseniz nöbet tutarım” diyerek vasiyeti yerine getireceğini söyler. 

Adam bu vasiyeti verdikten sonra ölür. Küçük oğlan nöbet tutarken beyaz atla 

karşılaşır. Beyaz at “Ben babanız yaşarken onun emrinde yürürdüm. Şimdi babanın 

mezarını ziyaret edip gideceğim” diyerek gideceği zaman yelesinden bir kıl koparıp 

çocuğun eline vermiş (Fedâkar, 2011 s. 427). 

Altın Kılıç adlı Uygur sahasından derlenen masalın bağışçısı kahramanın 

babasıdır. Masalda iki kız bir erkek kardeş vardır. Babaları ölmeden önce hasta iken 

oğlunu çağırır, oğluna üvey annelerinden hayır gelmeyeceğini söyler. Ona altın bir 



48 

 

kılıç verir. “Kazıktaki altın kılıcı sana miras bırakıyorum. Ben öldükten sonra altın 

kılıcı alıp kıble tarafındaki kapıdan sefere çık. Sana bir şey gerekirse iki rekât namaz 

kıl ve kılıca emret, o zaman dileğin gerçekleşir”. Oğluna vasiyeti iki kız kardeşini 

istemeye gelen dilenciye vermesidir. “ben öldükten sonra cenaze namazıma iki dilenci 

gelecek. Kız kardeşlerini o iki dilenciye ver” diye vasiyet edip âlemden göçmüş. Oğlan 

yürürken acıkır ve kılıcı kullanır, namazını kılar ve kılıca yemek için emir verir. 

Yemekler peyda olur, dilenci ile evlendirdiği iki kız kardeşi ile karşılaşan kahramana 

masalın sonunda enişteleri yardım eder. Onlar sayesinde uzun yolları kısa zamanda kat 

eder (Yalçınkaya, 2021, s. 1354-1359). 

Bir Kazan-Tatar masalı olan “Simurg” adlı masalda kahramanın babası 

ölmeden önce ona “bir sıkıntıya düşersen bu sandığın içindeki eşyaları alırsın” der ve 

kahraman kızının istediği çiçeği bulmak için yola çıktığında bu sandığı açar. Sandığın 

içinde düdük, üç tel saç ve sopa vardır. Bu nesneler masalın devamında kahramanın 

yolculuğunda işine yarar. Düdük, rüzgar çıkarır. Üç tel saç, karnını doyurur. Sopa, 

ırmaktan geçirir (Gültekin, 2013, s. 488-491). Bu noktada bağışçı baba, kahramanın 

ileride karşılaşacağı zorlukları ve ona yolculuk boyunca gerekli olacak şeyleri bilir, 

buna uygun nesneler verir. 

Altın Toplu Sultan adlı Anadolu masalında kahramanın babası bağışçı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bir padişahın üç kızı üç tane de oğlu vardır.  Padişah, ölüm 

döşeğindeyken, kızlarının kimle evleneceğini vasiyet eder. Vasiyeti şöyledir: “Ben 

ölmeden önce, kızlarımı isteyenlere verin, ama onları kimin ilk istediğini takip edin.” 

Birinci kızını isteyen, doksan yaşında bir ihtiyardır. İkinci kızını isteyen de aynı 

şekilde yaşlı bir adamdır. Üçüncü kızı isteyen ise küçük oğlandır. Büyük oğlan ve 

ortanca kardeşler, kızlarını vermemek için direnirler, ancak küçük kardeş babasının 

vasiyeti yerine getirir. Bir gün, küçük şehzade bir rüyada ayın on dördü gibi güzel bir 

kız görür ve ona âşık olur. Kızın yüzünü hatırlayabilmek için yola koyulur. Altı ay 

boyunca yolculuk ederken sonunda yorgun düşer ve bir çeşmenin yanında dinlenir. 

Atını bağlar ve ağacın altında uyuya kalır. Bu sırada çeşmeye su doldurmak için gelen 

kızlar, bu uyuyan delikanlıyı görüp hemen padişahın hanımına haber verirler. 

Padişahın hanımı gelir ve kardeşini uyurken bulur. Şehzade uyanınca durumu anlatır 

ve hanımı onun yardımcı olabileceğini söyler. Akşam olunca, dev gelir. Şehzade, 

devin karşısına çıkar ve ona durumunu anlatır. Dev, küçükse bir şey yapmayacağını, 

ama diğer iki kardeşi yemek istediğini söyler. Ancak şehzade, devden bir dua öğrenir 



49 

 

ve okuduğunda dev haline dönüşebilir. Şehzade, dev haline dönüşüp geri döner. Bu 

macera sonrasında, şehzade yine yollara düşer ve bir çeşme başında uyur. İkinci kız 

kardeşi onu bulur ve kendi kocası olan Karınca padişahının yardımıyla bu kez bir 

bülbül duasını öğrenir. Bu bülbül duası sayesinde, şehzade karınca haline dönüşebilir. 

Üçüncü kız kardeşi de aynı şekilde şehzadeyi bulur ve kendi kocası olan Bülbül 

padişahından bir bülbül duası öğrenir. Şehzade bu sayede bülbül şekline bürünebilir. 

Şehzade sonunda kızı kazanır, ancak padişah kızı vermek için üç zorlu görev verir. Bu 

görevlerden birincisi, Dev padişahının bahçesindeki ağlayan nar ile gülen ayvayı 

getirmektir. Şehzade, Dev padişahının bahçesine gelir, dua okur ve bu görevi başarıyla 

tamamlar. İkinci görev, Dev padişahının sarayındaki büyülü aynayı getirmektir. 

Şehzade, bir kez daha dua okuyarak aynayı alır ve döner. Padişahın son talebi ise, 

aynanın gösterdiği bütün kırk atlıyı getirmektir. Şehzade, bu sefer bülbül şeklinde 

saraya girer, aynayı gösterir ve sonunda kırk atlıyı getirir. Fakat, gerçek aşkını bulmak 

için yaptığı bu yolculuklar sonunda şehzade, kızın gerçek aşkı olmadığını anlar. Kız 

da bu gerçeği kabul eder ve durumu babasına anlatır. Padişah, bir çözüm önerir. Altın 

toplar yapar ve denizkızı, bu altın topları çok sever. Kız, denizkızına şehzadenin 

parmağını gösterirse, altın toplardan birini ona vereceğini söyler. Kız gösterir ve her 

bir top, biraz daha şehzadenin gerçek görünümünü ortaya çıkarır. Sonunda, kız son 

topu gösterir ve şehzade tamamen geri döner. Kırk gün kırk gece süren düğünleri 

yaparlar ve mutlu bir şekilde yaşamlarına devam ederler (Boratav, 2018, s. 215-222). 

 

2.1.1.2. İhtiyar adam  

İhtiyar adam destan, halk hikayesi ve masal türündeki anlatmalarda 

karşılaşılan bir yardımcı kahramandır. Bu yardımcı kahraman aklı, bilgiyi ve tecrübeyi 

temsil etmektedir. Yaşlı kimseler ak sakallı ya da gök sakallı olarak da anılmaktadır. 

Türk kültüründe kutsal sayılan ak ve gök renklerini Yaşar Çoruhlu “Türk Mitolojisinin 

Ana Hatları” adlı eserinde beyaz yani ak rengi ile ilgili olarak iyiliği, merhameti, 

saflığı, iffeti ve temizliği ifade ettiğini söylemektedir. Çoruhlu, kök yani gök renginin 

gökyüzünün rengi, zaman zaman yeşil ve beyazla bir tutulduğunu ve Tanrı’nın da 

sembolü olduğunu ifade etmiştir. Türkler, gök ile Tanrı arasında bir bağ kurmuştur. 

Beyaz rengin mavi rengin yerini alarak ikinci dereceden tanrı olan Ülgen’in Gök 

tanrının yerini almasıyla beyaz, mavi yerine ya da mavi (gök mavisi) gibi Gök 

Tanrı’nın ya da Ülgen’in rengi sayılmıştır. Yaradılış Destanında Tanrıya yaratma 



50 

 

ilhamını veren perinin Ak-ane(ana)dır. Bundan dolayı iyiliği temsil eden Tanrının 

beyaz renkle ilişkilendirilmesi mümkündür. “Gök sakallı”, “karalı göklü otağ” (Dede 

Korkut), “gök polad” (gök çelik), “kök temür” (gök demir), “gök bidevi atlar” (Dede 

Korkut) gibi ifadelere Türk metinlerinde rastlanmaktadır (2000, s.189-190). Bu 

bağlamda Türk büyüklerinin ak sakallı ya da gök sakallı olarak anılmasını tanrısal 

nitelik taşımaları şeklinde yorumlanabilmektedir. Gök renklerini taşıyan kişilerin de 

Tanrı ile ilişkisi olan kimseler olduğunu söylenebilmektedir.   

Tengri, Türklerin inancının merkezinde yer almaktadır. Buna ek olarak 

yardımcı ve koruyucu iyeler, gök ve yer iyeleri, kara iyeler ve ata ruhu/arvak’lar 

bulunmaktadır (Kalafat, 2010, s. 89, 96). Eski Türk inanışında Tanrının yardımcı 

ruhları insanlar zor durumdayken, kıtlık içindeyken ya da hasta oldukları zaman 

yardım etmektedir. Bu inanış İslamiyet’te Hızır kültünün oluşmasına sebep olmuştur. 

Hızır ve İlyas’ın Hıdırellez gününde zor durumda kalanlara yardım ettiği 

düşünülmektedir. Jung, “Yaşlı adamın hem ulvi hem de yardımsever olması, onunla 

Tanrı arasında bir bağ kurma düşüncesini akla getiriyor” (2005, s. 94) diyerek 

bağışçının olağanüstü niteliklerini vurgulamakta ve ihtiyar adamın tanrısal 

özelliklerinin olduğunu dile getirmektedir. 

“Ruhun düşlerde yaşlı adam olarak görünme sıklığı, masallardakiyle hemen 

hemen aynıdır. Kahraman, ancak sağlam bir düşünce ya da parlak bir fikir, yani ruhsal 

bir işlev ya da endopsişik otomatizm sayesinde kurtulabileceği umutsuz bir duruma ne 

zaman düşse, yaşlı adam görünür. Kahraman dışsal ya da içsel nedenlerden ötürü 

gerekeni yapamadığı için, gerekli bilgi, kişileştirilmiş bir düşünce, yani öğüt verip 

yardım eden yaşlı adam kılığında ortaya çıkar” (Jung, 2005 s. 87). Bu ifadeden 

hareketle masallarda ihtiyar adamın kahraman ile temas etmesi ve yolculuğun başında 

karşılaşacağı zor durumları bilerek yol göstermesi kahramanın belki de gereken şeyi 

yapmadığı düşüncesi ile ortaya çıkan bir durumdur. 

Sihirli masallarda anlatının başında kahramanı sınayan kişi çoğunlukla bir 

ihtiyar adamdır. Bu ihtiyar adam kahraman eğer bir yola çıktıysa o yol boyunca 

kahramanın başına gelecek kötülükleri; kahramanın savaşması gereken bir düşman 

varsa o düşmanla nasıl baş edeceğini bilmektedir. Çoğunlukla yolculukla ilgili akıl 

veren bu yaşlı adam, kahramana bir sihirli nesne de verebilmektedir. Bu nesneyi nasıl 

kullanması gerektiğini detaylarıyla kahramana anlatan yaşlı adam, nesnenin gerektiği 

zaman kullanılması konusunda kahramanı uyarır. “Türk Masallarında Yardımcı 



51 

 

İhtiyar Motifi” adlı yüksek lisans tezinde ihtiyar adamın Dede Korkut kitabından 

hareketle örnekler verilerek kahramanın yardımcısı olma, çocuk sahibi olmada yardım 

etme, ad verme, öğüt verme, yol gösterme ve hastalıkları tedavi etme gibi 

fonksiyonlarla karşımıza çıkmaktadır (Çorbacı, 2000, s. 41-48). 

Kazak sahasından derlenen “Keloğlan” adlı masalda üzgün halde oturan 

yaşlı: “Neden dolaşıyorsun çocuk?” diye sormuş. Keloğlan da: “Çocuğu olmayana 

çocuk olmak için dolaşıyorum.” diye cevap vermiş. Yaşlı: “Öyleyse, benim çocuğum 

yoktur, bana evlat ol.” diyerek evine getirmiş. Keloğlan bu yaşlı adamın oğlu olup 

onun bilgi ve tecrübesinden faydalanmıştır. Anlatının gidişatı kahramanın yaşlı 

adamın evlatlık oğlu olmasıyla değiştiği görülmektedir (Alptekin, 2003, s. 169-177). 

 “Simurg” adlı Özbek masalında yaşlı adam bağışçıdır. Üç kardeş ava çıkarlar 

ve ava çıktıkları zaman her gece biri yemek yapar, büyük abi yemek yapar ve yalmağız 

(her şeyi yutan bir efsanevi yaratık, cadı) yemeği yiyip kazanı ters çevirir büyük abi 

uyuyakalır. Sabah anlayamazlar, ertesi gün küçük abi aynı durumu yaşar. En küçük 

oğlan da parmağını keser ve onun acısıyla gece uyumaz ve yalmağızı yakalar. Onun 

kellesini keser ve kellesinin yuvarlanarak gittiği yerde bir mağara vardır. Abilerini 

uyanır ve kahraman olanları abilerine anlatır. Sabah mağaraya inmeye karar verirler. 

Büyük abi inemez, küçük abi de inemez kahraman ise ipten tutunarak mağaraya iner 

ve orada bir kız görür. Bu kız kucağında duran kocakarı yalmağıza “ben sana 

yeryüzüne çıkma insanlara zarar verme, gün gelir seninle mücadele edecek birileri 

çıkar, demiştim. Bildiğini okuyup sonunda kendi kendine zarar verdin” demiş. Bunu 

gören kahraman kıza “Ey kız, sen bu kelleye bakıp neden konuşuyorsun, sen kimsin, 

o kim” diye sormuş. Kız: “Ey insanoğlu, sen buraya nasıl geldin? Bu yalmağız beni 

yeryüzünden kaçırıp buraya getirdi. Pek çok kişi buradaki hücrelerde hapsedilmiş. Bu 

hücreler mal ve eşya dolu. Buradan hemen git, yoksa seni de esir eder” demiş. Küçük 

oğlan: “Bu yalmağızın canı nerede? Bana göster, seni buradan kurtarayım.” demiş. Kız 

kelleyi bir kenara bırakıp kırk hücrenin anahtarını almış. Hücreleri tek tek açmış, en 

dipteki hücreden bir sandık almış, sandığın içinden bir kutu çıkarmış ve kutunun 

içinden pamuğa sarılı, canlı bir kurdu ona uzatarak “İşte yalmağızın canı bu” demiş. 

Küçük oğlan, kurdu öldürmüş ve yer altı bir anda aydınlanmış. Yalmağız kocakarı 

ölünce kız da kurtulmuş. Kahraman kızı sandığa koymuş ve onu aşağıya indiği yere 

götürmüş. Sandığı iple bağlayarak “ipi çekin!” demiş. Ağabeyleri sandığı yukarı 

çekmiş. Sandığın içinden güzel kız çıkınca iki kardeş bu kızı ben alacağım diye 



52 

 

kavgaya tutuşmuşlar. Kardeşleri de kavga edip kızı ister diye ipi keserek kardeşlerini 

mağarada bırakmışlar. Küçük oğlan “ben şimdi yeryüzüne nasıl çıkacağım” diye 

düşünür. Ve orada yaşlı bir adamla karşılaşır. O kahramana nasıl yeryüzüne çıkacağını 

söyler. Sonra Kahraman Simurgun yavrularını kurtarırsa Simurgun onu yeryüzüne 

çıkaracağını öğrenir ve yavruları yiyen ejderhayı kılıçla ikiye böler ve tekrar saklanır 

(Fedakâr, 2011, s. 361-364). 

Aynı sahada yer alan “Kırk Damat” adlı masalda yaşlı adamın kahramana yol 

gösterdiği ve ona yardım ettiği görülmektedir. Kırk oğlu olan padişah kırk kızı olan 

bir padişah ile dünür olmak ister. Kırk kızı olan padişah bir şartla kızlarını kırk oğlu 

olan padişaha vermeyi kabul eder. Kırk kızı olan padişah “Benim kızlarımı vermeye 

niyetim var ama bir şartım var. Padişahınız, buradan altı aylık mesafedeki 

memleketinden buraya kadar arık kazdırsın ve kendi memleketinin suyunu benim 

memleketimin suyuyla birleştirsin” der. Yalmağız koca karı da bu isteği kırk oğlu olan 

padişaha iletir. Padişah bunun üzerine halkı arık kazdırmak için görevlendirir. Bir süre 

sonra halk padişahın oğulları evlenecek diye neden çalışıyoruz diyerek söylenirler. 

Kırk oğlanın en küçüğü bunu öğrenince halk işi bıraksın diyerek emir verir. Diğer otuz 

dokuz kardeş de en küçük çocuğa kızarlar. En küçük oğlan tek başına ülkeyi terk eder. 

Bir arığın, su kenarının dibinde uyuyakalır. Uyanınca karşısında bir yaşlı adam görür. 

Yaşlı adam kahramana neden ağladığını sorar. Kahraman başından geçenleri anlatınca 

kahramana “Sana bir nasihat vereceğim, eğer bunu yaparsan kazılan arığın bir tarafı 

yaz, bir tarafı kış olacak. Ağabeylerin düğüne gittiğinde sen gitme, onlarla bıçağını 

yolla. Ağabeylerin gelinleri alıp geri dönerken yolu yarıladıklarında yağmur yağmaya 

başlayacak, yağmurdan sonra kar, kardan sonra ise taş yağacak. O zaman, bembeyaz 

bir kervansaray görünecek, bu eve sakın kimse girmesin çünkü hava hemen açacak. 

Babanı iyice tembihle.” demiş. Sonra adamın elindeki asa bir ata dönüşmüş, adam ata 

binmiş ve oğlana “Gözünü yum!” demiş. Biraz sonra “Gözünü aç!” demiş. Çocuk 

gözünü kapatıp açtığında altı aylık yol uzunluğundaki arığın bir anda tamamlandığını 

ve iki padişahın sularının birbirine karıştığını görmüş. Yaşlı adam, oğlana tekrar 

“Gözünü yum!” demiş. Sonra yeniden “Gözünü aç!” demiş. Oğlan gözünü kapatıp 

açtığında kendisinin yeniden ağladığı arığın başında olduğunu görmüş. Yaşlı adam bir 

anda gözden kaybolmuş (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 

Gülperi adlı masalda bağışçı olarak karşımıza yaşlı adam çıkmaktadır. 

Padişahın oğlu Ekber babası ölmeden önce onun tahtına oturmak istemez ve bir 



53 

 

yolculuğa çıkar. Babasına saygı gösterir. Kahraman yolculuğa çıkar ve yolda karşısına 

yaşlı bir adam çıkar. Başından geçenleri yaşlı adama anlatır.  Bunun sonucunda yaşlı 

adam kahramana yolculuğa çıkmadan at yapıp verir. Yola çıktıktan sonra kahraman 

bir yaşlı adamla daha karşılaşır ve yaşlı adam onu vazgeçirmeye yolundan çevirmeye 

çalışır. Kahraman “Olmaz dede, mert olup yola çıktım, dönersem namert olurum, 

Gülperi’nin yolunda ölmeye razıyım.” demiş. Bu sözünden sonra yaşlı adam 

kahramana yol göstermiştir (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 

Balıkçı Hakim’in Oğlu adlı Özbek masalında Balıkçı Hâkim bir gün altın 

balık yakalar ve oğluna bu tuttuğu balığı vezire vermesini söyler. Oğlan vezirle 

padişah ne fark eder diye düşünüp bu balığı padişaha verir. Vezir balığı görünce oğlana 

kin besler ve onu öldürmek ister. Vezir padişaha bu altın balığın çiftini bulması için 

çocuğu görevlendirir, çocuğa kırk gün süre verir. Çocuk altın balığın çiftini kırkıncı 

günün sonunda bulur ve yine tuttuğu balığı vezir yerine padişaha verir. Vezir tekrar 

çocuğu öldürme planı yapar. Bu altın balıklar için bir havuz gerektiğini söyler. Çocuk 

havuzu yapmak için yola çıkar. Kahramanın babası Balıkçı Hâkim oğluna padişahtan 

birkaç koyun, birkaç eşek, demir çarık ve demir bir asa al ve tekrar yollara düş demiş. 

Yolda tepede dinlenirken kahramanın yanına ak sakallı orta boylu alaca kıyafetli bir 

yaşlı adam ile karşılaşır. Bu yaşlı adam kahramana bir ceviz verir ve cevizi yere atınca 

havuz oluşacağını söyler. Yaşlı adam “Ağlama oğlum, ben sana iyilik ederim. 

Bahsettiğin havuz devlerin elinde o havuzu sen alamazsın” demiş ve oğlanın koynuna 

bir ceviz koymuş. Padişahın yanına git ve ona “Havuzu nereye kurayım?” diye sor. 

Padişah sana “‘Getirdiğin havuz nerede?’ diye bağırır ve yer gösterir. Sen bu cevizi 

çok sert bir şekilde padişahın gösterdiği yere çarpınca orada bir havuz peyda olur, sen 

de ölümden kurtulursun” demiş ve gözden kaybolmuş. (Fedakâr, 2011, s. 411-417). 

Parıldama Sırlı Tabak adlı Özbek masalında padişahın kırk hanımdan hiç 

çocuğu olmaz. Vezir ona kırk birinci hanım almasını tavsiye eder. Padişahın bu 

hanımdan çocuğu olur. Diğer kırk hanım bunu kıskanır ve ebeye altın vererek bu çocuk 

yerine iki tane enik doğurdu diyerek herkesi kandırırlar. Ebe kadın padişahın 

çocuklarını bir mağaraya bırakır ve orada bir ayı çocukları büyütür. Padişah bir gün 

ava çıkınca kızı ile karşılaşır ve saraya gelip hanımlarına bu durumu anlatır. Kırk 

hanım ebeye tekrar altın vererek padişahın çocuklarını bulamamasını isterler.  Ebe 

kadın kızın yanına gelip abinden parıldamalı sırlı tabak iste eğer bulamam derse otur 

ağla diyerek kızı tembihler. Kız da abisinden parıldama sırlı tabağı ağlayarak ister. 



54 

 

Kahraman bu tabağı bulmak için fedakârlık yapar ve kız kardeşi için yola çıkar. Yolda 

karşısına yaşlı bir adam çıkar. Bu yaşlı adam kahramana yardım eder ve parıldama sırlı 

tabağı nasıl bulacağını anlatır: “Tamam oğlum, gideceksen git, buradan biraz ilerde 

büyük bir çınar ağacında kızıl bir at bağlı, o ata bin. Şu görünen tepeye vardığında 

attan in ve tepenin her yerine çukur kaz”. Tekrar ata binerek “Parıldama sırlı tabak, 

ben sana ortak” diye bağır. Yaşlı adam “O şey dere gibi büyük bir arıkta akar, o arıktan 

çıkıp seni kovalamaya başlar. Sen arkana bakarak atı kamçıla ve oradan kaç. O sana 

yetişemeyince yerine geri dönmeye başlar. Geri dönerken bir kısmı, senin daha önce 

kazdığın çukurlarda kalır. Sen de dönüp çukurlarda kalanı alırsın. Eğer sana yetişirse 

vücudunu eriterek akıtır ve alıp götürür” demiş (Fedakâr, 2011, s. 425-432). 

Arık Bökü adlı Altay masalında kahraman anne ve babasının isteklerini 

yerine getirir. Ev isteyen anne babasına ev yapar. Annesine babasına hürmetli davranır. 

Av avlamak için Ak-kajat adlı yerde dolanırken karşısına Ces-Kobor adlı ihtiyar çıkar. 

Bu ihtiyar “Buraya niçin geldiğini biliyorum.” demiş. Mağaranın baş köşesinde 

kancaya asılı yetmiş kulaç kıl halatı uzatıp: “Bunu al, sana hediye ediyorum. Bu halatı 

kement yapıp fırlatsan, her zaman mutlu olursun.” Arık-Bökö yaşlı adama yürekten 

dua edip, vedalaşarak, sık ormana, yüksek dağın başına çıkıp, tulparın üstünde 

oturarak kıl halatı savurduğunda, Karatı-kaan’ın ileri baksa ay yüzlü, beriye baksa 

güneş yüzlü kızı Erke-Koo karşısına çıkmış. Erke-Koo Arık-Bökö’yü çok beğenmiş. 

Böylece ikisi birlikte yaşamaya başlamışlar. Kahramanın karısı güzel olduğu için çok 

isteyeni vardır. Bir gün kahramanın eşi bağışçıya “Arık-Bökö size gelirse, eşin Erke-

Koo göğün üçüncü katındaki babasının yurduna gitti” deyin. Arık-Bökö “beni aramak 

için göğe gelmesin. Babam Karatı-kaan çok sert, öfkeli biridir, ikimizin birlikte 

yaşamasına müsaade etmez. Yeryüzünün insanı orada yaşayamaz, onu da, beni de 

öldürür. Benim bu altın yüzüğümü Arık-Bökö’ye verin.” diyerek bağışçı Ces-Kobor 

adlı ihtiyar ile konuşur. Bu bilgi üzerine Arık-Töbö bir zaman sonra Odus-Töbö’ye 

yettiğinde ihtiyar Ces-kobor mağaradan çıkarak selamlaşıp, Erke-Koo’nun 

söylediklerini eksiksiz anlatıp, onun altın yüzüğünü Arık-Bökö’ye vermiş. Bu yüzük 

sayesinde kahraman öfkeli kayınbabasından korunabilir (Dilek, 2007, s. 380-385). 

Altın Mötök (Altın Horoz) adlı Altay masalında Karatu-Kaanın üç kızı vardır. 

Büyük ve ortanca kız Sarı-ul ile evlenmeyi kabul etmezler. En küçük kız ise Sarı-ul 

tarafından kaçırılır. Bir gün kız atları sulamaya götürür ve atların neden su içmediğini 

düşünür ve sudaki pisliğini gören küçük kız pisliği temizlemek için uzağa fırlattığında 



55 

 

Sarı-ul onu kaçırır ve evine götürür. Sarı-ul eve gelince köpek kılığına girer. Evde 

dinlenir ve köpek derisini çıkarıp sandığa koyar ve ava gider. Kızı da kılık 

değiştirdiğini kimse bilmesin diye tembihler. Bir gün kızın kardeşi evlerine misafir 

olur. Kocanı merak ediyoruz diye küçük kızın aklını çelerler. Köpek derisinin bir 

kısmını yakarlar. Sarı-ul’un karısı köpek derisini güçlükle söndürür ve sandığa koyar. 

Bir bakar ki kapı da kocası yaralı bir halde. Sarı-ul karısına artık beraber olamayız 

diyerek onu bırakıp gider. Kız da ağlayarak yola düşer. Uzunca bir yol yürüdükten 

sonra kız çadır evde altın horoz adlı bir ihtiyar ile karşılaşmış. Kız ihtiyar adama 

hikayesini anlatmış. Altın Horoz adlı ihtiyar ise “Şimdi sana diyeceklerimi topla, bir 

çuval et, iki tane deve gözü, iki tane de baston al; bunları bir ata yükleyip bu kara dağ 

boyunca git, bir göle varınca orada iki ördek göreceksin. Yarısı yanmış olan ördek 

senin kocandır.” demiş. Kahraman yolda Altın Horoz adlı ihtiyarın söylediklerini 

yapmış ve kocasına kavuşmuş (Dilek, 2007, s. 425-426). 

Temetey adlı Altay masalında Karatı-kaan’ın askerleri Temetey’den vergi 

almaya gelirler. Kahraman Temetey vergiyi denkleştirmek için üç gün izin ister. Uzun 

yol gittikten sonra aklına göl kıyısındaki iki yaşlı karı kocadan akıl danışmak gelir. 

Kahraman yaşlı karı koca ile selamlaşır ve başından geçenleri anlatır. “Başıma bir iş 

geldi: Benim başımı kesip ayağıma ekleyecekler, ayağımı kesip başıma ekleyecekler. 

Karatı-kaan’ın vergisini ödemekten canım çıktı, onu yenmek için bana yardım eder 

misiniz?” demiş. Yaşlı adam ise “Sen üzülme, yavrum, bende sihirli bir su kabı var. O 

kaba su doldurup vereyim, onu alıp Karatı-kaan’ın yerine dökersen sel çıkar, o zaman 

senden vergi istemez.” sözlerini söyler (Dilek, 2007, s.522-524). 

Baki’nin Sözünü Satın Alışı adlı Uygur masalında kahraman annesi öldükten 

sonra üvey annesinin eziyetine dayanamaz. Baki’nin babası karısının oğluna eziyet 

ettiğini öğrenince oğluna bin dirhem para verip gezmeye yollar. Baki yolda apak 

sakallı yaşlı adamla karşılaşır. Yaşlı adama bana hikmetli bir sözün varsa söyle der. 

Yaşlı adam bin dirhem karşılık ister. Kahraman bin dirhem verir. Yaşlı adam hikmetli 

sözünü söyler. “Yavrum seferde oyuk yerde konaklama, tepede konakla” demiş. 

Kahraman tekrar babasının yanına gider tekrar apak sakallı yaşlı adam ile karşılaşır. 

Hikmetli bir söz ister yaşlı adam yine bin dirhem karşılığında “Yavrum, aş ekmek 

veren kişiye ihanet etme” demiş. Bir kere daha babasının yanına gidip babasından bin 

dirhem daha alır. Yola çıkar yine apak saçlı yaşlı adamla karşılaşır ve yine hikmetli 

bir söz ister. Yaşlı adam “Yavrum sabah kahvaltısız sakın kalma” demiş. Kahraman 



56 

 

üvey annesinin olanları öğreneceğinden korktuğu için nereye olduğunu bilmediği bir 

yola çıkar. Yürür yürür ve sonunda güçten düşüp bir kaya dibinde yığılıp uyur kalır. 

Burada bir tüccarla karşılaşır ve yaşlı adamdan aldığı hikmetli sözler sayesinde tüccara 

ve kendisine zarar gelmez. Bu sayede zengin ve huzurlu bir yaşam sürer (Yalçınkaya, 

2021, s. 1371-1374). 

Azerbaycan sahasına ait Tepegöz adlı masalda ihtiyar adam karanlık yerden 

aydınlık yere çıkması için İskender’e “Bu mağaranın şerg terefinde ganadlarından 

bağlanmış bir zümrüd guşu var. Eğer onun ganadlarını açıb tilsimden azad elesen, o 

bizi ışıglı dünyaya çıhardar: O guşu azad elemek üçün bu mağaranın sahibini 

öldürmelisen.” diyerek yol göstermektedir (Hafızoğlu, 2005, s. 306-316). 

Bülbülgoya adlı Uygur masalında padişah kuş olan Bülbülgoya’ya aşık olur. 

Padişahın üç oğlu vardır. Çocuklarına durumu anlatır. Çocukları da bu kuşun peşinden 

gider. En küçük çocuğun yaşı küçük olduğu için göndermek istemezler. Küçük çocuk 

ısrarla gitmek ister. Bunun üzerine üç kardeş yola çıkarlar. Bir taşın üzerinde üç yolun 

kavşağında bir yolda gidilir dönülür yolu bir yolda gidilir ya dönülür ya dönülmez yolu 

biri de gidilir dönülmez yoludur. Büyük kardeş ilk yolu ikinci kardeş ortanca yolu 

küçük kardeş te son yolu tercih eder. Kahraman yolda giderken acıkır. Bir tencereye 

elini daldırır. Tak diye kapanır tencere. Olgunlaşan elmaları almak ister elmalar şak 

diye vurur. Sonunda kahraman bir göl kenarında uyuyakalır. Rüyasında apak giyinen, 

beyaz sarık sarınan, apak sakallı bir yaşlı adam görür. Yaşlı adam kahramana yol 

gösterir akıl verir. “Zor bir şeyi aramaya gelmişsin çünkü o devler padişahın yan 

bağında, sen şimdi onun uzağındaki bağda durmaktasın. Onu almak için gelen nice 

insanoğlu devlerin elinde ölüp gitti lâkin senin bir çaresini bulman mümkün. Onun için 

şöyle yap: Her gün öğle vaktinde yanındaki şu göle iki güvercin uçarak gelip bu suya 

dalıp oynar, bunlar işte şu devler padişahının kızları. Sen hissettirmeden onların 

kıyafetlerini al ve ellerindeki yüzükleri almaya çalış. Yüzükleri almadan kıyafetlerini 

geri verme, yoksa kendin helak olursun.” demiş (Yalçınkaya, 2021, s. 1393-1405). 

Ecmen Batur adlı Uygur masalında kırk oğlu olan padişah kırk kızı olan bir 

padişahla çocuklarını evlendirmek ister. Bulur ve hemen toy düzenlerler. Bir oğlunu 

da ülkesini koruması için toya getirmez ve onun toyunu sonradan yapmayı teklif eder. 

Kabul ederler yoldayken padişah dinlenir. Bu sırada üstüne kara bir şey(ejderha) çöker 

onu tehdit eder. Benim alacağım kızı sen almışsın oğlunu bana ver seni bırakayım der. 

Padişah yemin vermiş ve ülkesine dönünce olanları oğlu Ecmen’e anlatır. Ecmen kabul 



57 

 

edip yola çıkar ve yolda karşısına ak sakallı ihtiyar çıkar ve ona ejderhanın yerini 

söyler (Yalçınkaya, 2021, s. 1437-1442). 

Altın Elma adlı Kazan Tatar masalında bağışçı gözleri görmeyen bir karı 

kocadır. Padişahın üç tane oğlu vardır. Elma ağaçlarını her gün birileri talan eder. 

Padişah halktan talan edeni bulan kimseyi tahtın yarısına ortak olmakla 

ödüllendirecektir. Padişahın küçük oğlu bunu kabul etmez ve hırsızı kendisi 

yakalayabileceğini söyler. Hırsız kuş kılığındaki bir devdir. Kahraman ve abileri bu 

devin peşine düşerler. Bir kavşak vardır. Kahraman gidilir dönülmez yoldan gider. 

Orada genç bir kız kahramana devin yerini gösterir. Sonrasında kahraman yola devam 

ederken iki tane gözü görmeyen yaşlın ile karşılaşır. İki ihtiyar bu çocuğa çoban olarak 

yanlarında yaşamasını teklif ederler. Sen, oğlum, der, sağa giden yola da gitme, doğru 

giden yola da gitme, sen, der, sola giden yola git, der. Başka yerlere gitme oralar devin 

yeri diye uyarırlar (Gültekin, 2013, s.557-567). 

Üç Bacı masalında padişahın oğlu, köpek yavrusu doğurduğunu düşündüğü 

küçük hanımını cezalandırır: “Padişahın oğlu tabii geliyor, bakıyor ki köpek encâ var 

karısının yanında. Diyor ki: Bunu götürün yedi yolun ağzına, yarı yerine, göğsüne 

kadar kömün. Gelen geçen yüzüne tükürecek. Tükürmeyene günde bir sopa”. 

Kardeşlerin üvey anneleri çocukları görüp gerçekler ortaya çıkacağı için endişeye 

kapılırlar. Bu yüzden cadı kadına gidip yardım isterler. Cadı kadın, çocukların evine 

misafir olur. Erkek çocuk evde yokken kıza Umutsuz Dağ’da yaşayan Nurşen Hanım 

adındaki peri kızından bahseder. Bu Nurşen Hanım’ın balığı, ışığı, ceylanı ve tazısını 

getirtmesi için kardeşini ikna etmesini söyler. Sihirli olan bu varlıkların işlev 

kazanmasının Nurşen Hanım’ın da getirilmesine gerçekleşeceğini söyler. Nurşen 

Hanım’ın sihirli varlıklarına merak salan kız, kardeşini ikna eder: “Pekiyi -diyor oğlan- 

onun için hiç üzülme kardeşim. Ben onu hemen getiririm, diyor”.  Oğlan  sihirli 

yüzükten çıkan Arap’ın yardımıyla Nurşen Hanım’ın balığı, ışığı, tazısı, ceylanı ve en 

sonunda kendisini getirmeyi başarır: “Oğlan varıyor bakıyor ki ne görsün? Balık 

oynuyor, ışık yanıyor, tazı ceylanı kovalıyor. Ev çok güzel. Kız kardeşi öyle neşeli. 

Artık bu Nurşen Hanım ile tanışıyorlar”. Peri kızı gerçekleri padişahın oğluna bir 

yemek davetinde anlatır: “Senin karın köpek encâ doğurmadı. Şu çocuklar da senin. 

Bak yarı saçları altın, yarı saçları gümüş. Karın böyle vadetmişti, çocukların da böyle 

doğdu. Baldızların çekemedi, bu çocukları attırdı, diyor”.Gerçekleri öğrenen padişahın 

oğlu ilkin suçsuz olduğu anlaşılan karısını yedi yol ağzından getirtir: “Padişahın oğlu 



58 

 

haber gönderiyor, diyor ki ‘O yedi yol ağzındaki kadını hemen çıkarın, götürün.’ diyor. 

Hemen gidiyorlar, kadını çıkarıyorlar. Artık bunu geyindiriyorlar, guşandırıyorlar. 

Padişah diyor ki “Kırk gün kırk gece davul çalınacak.’ diyor. ‘Ben tekrar 

evleneceğim.’ diyor” (Şimşek, 2001, s. 212-223). 

 

2.1.1.3. İhtiyar kadın 

Altay yaradılış destanında her yer uçsuz bucaksızdır. Tanrı Ülgen şekil 

değiştirmiş halde sular üzerinde uçarken konacak yer bulamaz. Bu esnada Ülgen’in 

gönlüne bir yaratma ilhamı gelir. Altay Türklerince kabul edilen iki dişi ruhtan birisi 

olan Ak-ana(ak-ene) Ülgen’e yaratma ilhamını veren ruhtur. Verbitsky’nin derlediği 

Bahaddin Ögel’in çevirdiği Altay Yaratılış Destanı’nda Ülgen gökten gelen bir emirle 

suyun içinden bir taşın üstüne çıkar. Yeri ve göğü nasıl yaratacağını düşünen Ülgen’in 

karşısına ak- ene çıkar ve yaratma işini nasıl yapacağını öğretir. Böylece yer ve gök 

yaratılır (Çoruhlu, 2000, s. 97-98). 

“Bir Ak Ana (Ak-ene) var idi, yaşardı su içinde,  

Ülgen’e şöyle dedi, göründü su yüzünde: 

 - Yaratmak istiyorsan sen de bir şeyler Ülgen, 

 Yaratıcı olarak şu kutsal sözü öğren!  

Deki hep, “yaptım oldu!” başka bir şey söyleme!  

Hele yaratır iken “yaptım olmadı!” deme!” (Ögel, 2014, s.466). 

Bu bağlamda Türklerin yaradılış efsanesinde de bir dişi ruhun akıl ve tavsiye 

vermesiyle yaratılışın gerçekleştiği söylenebilmektedir. Ak-ene bağışçının 

niteliklerinden olan “kahramana yol gösterme” işini yapmış ve bu destanda bağışçı 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Türklerin en eski yazılı kaynağı olan Orhun Abideleri’nde kadının toplum ve 

devlet için önemi görülmektedir. Abidelerde geçen “Türk milleti yok olmasın diye, 

millet olsun diye babam İlteriş kağanı, annem İlbilge Hatunu göğün tepesinde tutup 

yukarı kaldırmış olacak.” ve “Geleni cesur dedi, duymadı. Tanrı, Umay ilahe, 

mukaddes yer, su üzerine çöküverdi herhâlde. Niye kaçıyoruz?” (Ergin, 2015, s. 45, 

109) cümlelerinde İlbilge ve Umay’ın zor durumda kalanlara yardım ettiği ve 

varlığının güç verdiği söylenebilmektedir. “Umay gibi annem hatunun devletine küçük 



59 

 

kardeşim Kül Tigin er adını aldı” (Ergin, 2015 s.53) ifadesinden hareketle anne ile 

Umay arasında bir ilişki kurulduğu; yöneticinin eşi, Umay kadar Tanrısal niteliklere 

sahip olduğu görülmektedir. Bu bağlamda anne arketipinin korucuyu ve besleyici 

yanına Umay’da da rastlanılmaktadır. Umay için “Umay Ana” denilmesi de anne 

arketipinin özelliklerine sahip olmasıyla ilişkilidir. Aynı zamanda ideal anne ve eş 

yazıtlarda “Umay Ana” yoluyla tasvir edilmektedir.   

İbrahim Kafesoğlu, “Türk Milli Kültürü” adlı eserinde eski Türk 

topluluklarında kadının özgür bir şekilde yaşadığını; Hun devletinden bu yana at binen 

ve ok atan ağır sporlar yapan namuslu, iffetine düşkün kimseler olduğunu kaleme 

almıştır. Muharebelerde kadınların düşmanın eline geçmesinin zillet sayılacağını ifade 

etmektedir (1998, s. 229). 

Dirse Han Oğlu Buğaç Han Destanı “Hızır mana geldi, üç kerre yarama 

sığadı, bu yaradan sana ölüm yoktur tağ çiçeği anan südiyle sana merhemdür. Böyle 

degec kırk ince kız yayıldılar, tağçiçegi divşirdiler. Oğlanun anası emçeğin bir sıdkı 

südi gelmedi, iki sıdkı südi gelmedi, üçüncide kendüye zarb eyledi, katı toldı, sıkdı, 

südile kan karışuk geldi. Tağ çiçeği ile südi oğlanun yarasına urdılar” (Ergin, 2018, s. 

90). Bu hikayedeki anne sütünün hastalık sağaltıcı kutsal bir unsur olduğu 

görülmektedir. Hikayelerde görülen bu durum masallarda da görülmektedir. Bazı 

bağışçılar kendi bedenlerinden bir parça kopartıp kahramana yardımcı olmaktadırlar. 

Masallarda kahramanın karşılaştığı ihtiyar kadın anne arketipinin yansımasıdır. 

Alkan ile Oğulları adlı Altay masalında Kahraman Çıçalkay beş kardeşin 

içinde en küçüğüdür. Babaları Alakan Teke Bay’a deri işleyerek geçimini sağlar. 

Oğullarından büyükten başlayarak işlediği derileri Teke Bay’a götürmesini ister. 

Büyük dört oğlan sırasıyla yola çıkar. İhtiyar kadın “Eve girip bitli, sirkeli yarma 

çorbası iç.” diye sorunca dört oğlan bu teklifi reddeder. “Ben sizin bitli, sirkeli yarma 

çorbanızı içene kadar, Teke Bay’ın yağlı yemeğini yerim.” Der. Fakat küçük çocuk 

ihtiyar kadının teklifini reddetmez ve “Hal hatır sorup da, eve davet edene niçin 

girmeyeyim” der. İhtiyar kadın bu nedenle kahramana çeşit çeşit yemekler ikram eder 

ve ak başlı ihtiyar kadın ona Teke Bay’ın yanında karşılaşacağı zorlukları aşması için 

bilgi verir (Dilek, 2007, s. 497-503). 

Ösküs-Uul İle Emey-Aru adlı Altay masalında Emey-Aru adlı kızının eş 

seçme törenine Ösküs-Uul da katılır ve kızı ister. Ak-Bay ona emirler verir. “Önceden 



60 

 

yedi nehrin başında yaşayan yedi başlı Celbegen benden iki bronz güğüm almıştı, gidip 

onu getir.” Der Ösküs-Uul giderken ihtiyar kadınla karşılaşır. Selamlaşırlar. Kadın 

“Ee, zavallı balam, ölmemiş vücudun ölecek, öbür dünyaya gideceksin. Yedi başlı 

Celbegen halkın kanını içer. Onun çok heybetli Karalday ve Saralday adlı iki oğlu var. 

Onlar seni öldürür. Fakat gideceksen sana yardım edeyim.” der ve asa ile taş verir 

(Dilek, 2007, s. 453-456). 

 Yakut masalı olan “TulaaYah Uol” masalında kahraman TulaaYah Uol adlı 

öksüz gençtir. Bu genç bir gün ava gider ve avdayken bir fırtına çıkar. Yani kahraman 

zor durumda kalır. Kahraman sığınmak için bir eve girer ve o evde solda yatakta oturan 

yaşlı kadın görür. Yaşlı kadın ona “oğlum mu getirdi seni” diye sorar. Dışardan bir 

adam girip “ben bu genci hızlı getirdim” der. Bir süre genç yaşlı kadının evinde yaşar. 

Kahraman ambarda bir sandık görür ve açar. İçinden bir kız çıkar. Kahraman olanları 

yaşlı kadına anlatır ve yaşlı kadın kahramana “Bu kızı oğlum getirdi, kızı kurtardığın 

için o seni öldürür. Bu yüzden hemen buradan git” der ve ona gideceği tarafı gösterir. 

Kadın kahramana bir tarak verir ve “Giderken kasırganın gürültüsünü duyarsan bunu 

geriye at!”. “Sonra daha ileriye git, denize var, o zaman bunu at” deyip ona bir boncuk 

verir. “O zaman bir köprü gelir ve onu geçersin. Daha sonra nereye gideceğine kendin 

karar verirsin” diyerek kahramana hem yol gösterir. Hem de verdiği nesnelerle 

yardımcı olur. (Duranlı, 2010, s.239-241) 

Hasiyetli Ak Gül adlı Uygur masalında padişahın güzel kızına aşık olan yetim 

bir genç vardır. Padişahın kızı hasta olur. Babası kızını evlendirmek ister ve kızına 

nasıl bir eş istediğini sorar. Kız da “hiç kimseden korkmayan batur bir er olsun, beni 

kim iyileştirirse ben onunla evlenirim” diyerek cevap verir. Yetim bir yiğit bu kıza 

âşık olur ve onun hastalığına şifa bulmak içim yola koyulmuş. Bu yiğit yolda ilerlerken 

acıkır ve bir bahçeye dalarak onun meyvelerini yer. Bu sırada dev sıfatlı bir yaşlı devin 

korkunç sesini duyarak korkup bayılmış. Bu yaşlı kadın yetime neden buraya geldiğini 

sorar. Yetim ise af dileyip hem yetim hem de aşık olduğunu söyler. Yaşlı kadın yiğidi 

bu yoldan dönen kimselerin olmadığını ve bu yoldan dönmesini söyler. Yiğit kararlı 

davranıp yolundan dönmeyeceğini söyleyince yaşlı kadın bu yiğide yardım etmeye 

kadar vermiş. “Hey oğlum, iraden söylediğin gibi ise doğuya doğru yürü. Çölün 

kumluğunda bir has bahçe var. Bağın sahibi “Ketran Cadı” dır. Kıza o cadı kast etti, 

onun kaderini bir tane ak güle bağlamış, o her haftada bir kere sihri okuduğunda kızı 

titreme basar ve o başı ağrıyarak kendinden geçer. Sen bağa gir, ak gülden bir tane 



61 

 

kopar ve çabucak geri dönüp kıza ver. Kız gülü alnına takarsa hemen iyileşir. Kız senin 

hasretinle yanıp seni arayacak.” (Yalçınkaya, 2018, s.1465-1468) 

Eygeli Batır adlı Kazan-Tatar masalında Eygeli Batur kahramanlık edip 

babasının kaybolan mallarını tek başına aramaya çıkar. Yolda sohbete koyulan 

ağabeyleri babalarının kaybolan mallarını aramayı unuturlar. Kahraman amacından 

sapmaz kocakarının evinde kocakarıyla karşılaşır. Kocakarı Eygeli Batur’a dev ile 

savaşıp iki başını kestikten sonra tilki ile kılıcı göndereceğini söyler. Kocakarının 

kahramana verdiği kılıç ile kesilir (Gültekin, 2013, s. 545-556). 

Üvey kız adlı Kazan-Tatar masalında çok eski zamanda bir kişinin iki evladı 

vardır. Biri üveydir. Üvey olan kızdır. Öz evlat üvey kızı kıskanır. Kıza ormana 

gidelim sen de meyve toplarsın der. Kızı kandırır ve kendisi eve döner. Üvey kız 

ağlaya ağlaya yola düşer. Yuvarlandı gitti yumağım sen gördün mü diyerek bir çobana 

rastlar. Çoban sürüsünü otlatırsa kıza bir at vereceğini söyler. Kız sürüyü otlatır. Otlata 

otlata yol gider. Bir ateşi görür ve oraya doğru gider. Oraya gidince Ubırlı kocakarı ile 

karşılaşır. Ubırlı kocakarı kıza uzaktan gelmişsin benim kızım ol der. Sonrasında kızı 

test eder. Kız ile hamama giderler. Kocakarı ben gidemiyorum beni sürüyerek götür 

der. Kız kocakarıyı kaldırarak götürür. Kocakarıyı yumuşakça keseler. Kızdan saçını 

taramasını ister. Kız saçı taradıkça kocakarının saçından altın, gümüş, inci, mercan, 

mücevher dopdolu. Kocakarı hamama bıraktığı mücevherleri arpa koymuştum 

kurumuş mu diyerek kızı sınar. Kızın dürüst olduğunu anlayınca. Ona yol gösterir ve 

yeşil bir sandık verir. Evine varmadan açmaması için tembihler. (Gültekin, 2013, s. 

768-774). 

Dünya Güzeli adlı Anadolu masalında zamanında bir padişah yaşarmış ve bu 

padişah dünyayı dolaşmış, gezmediği yer kalmamıştır. Bir gün padişah hastalanır ve 

gözleri kör olur. Doktorlar çare bulamazlar. Bir derviş gelir ve hastalığın çaresi olarak 

ayak basılmamış bir yerden toprak getirilmesi gerektiğini söyler. Padişahın en büyük 

oğlu, yedi dağ ardındaki Çetin-Tepe’ye gitmeye karar verir, ancak padişah bu yere 

daha önce gitmiş olduğu için toprak getiremez. Ortanca oğlu da yedi bayır ardındaki 

uçurumdan toprak getirmeye çalışır, ancak o da aynı sorunla karşılaşır. Küçük oğlu ise 

önce bir atı besler, ardından bir tarlayı sulayarak toprak getirmeye hazırlık yapar. 

Sonra bu atı kullanarak uzun bir yolculuğa çıkar. Yolda parlak bir tüy bulur ve atına 

tüyü almasını söyler, ancak at bu tavsiyeye uymaz. Oğlan daha fazla yol alır ve ihtiyar 

bir kadının hanına ulaşır, orada konaklar. Tüyü lambaya koyar ve o gece ışık yakma 



62 

 

yasağı olduğu için tüy parlar. Ertesi gün, oğlan padişahın huzuruna getirilir. Olayları 

anlatır ve tüyü padişah alır. Vezir, bu tüyün sahibi olan kuşu getirmesini ister. Oğlan, 

ne yapacağını düşünürken atı ona bir katır istemesini söyler. Kaf Dağı’nda bu katırı 

kesip kuşlara vermesini söyler. Kuşlar padişahın ta kendisidir ve en sonunda onu 

yakalamalarını söyler. Oğlan kuşu padişaha getirir ve saray parlar. Vezir, kuşun bu 

saray için köhne olduğunu düşünür ve fildişinden bir saray yapılmasını ister. Fildişini 

getirmesi için oğlan çağrılır. Atı, oğlana tekrar yol gösterir. Padişah, fıçılar dolusu rakı 

döker ve filler gelir. Oğlan, fillere dişlerini söktürür. Padişah, sevinir ve kuşa altın ve 

elmaslarla süslü bir kafes yapılır. Vezir, bu saraya “Dünya-Güzeli” adını verir. Oğlanı 

Dünya-Güzeli’ni getirmesi için çağırırlar. Atın da bu güzelin altındaki toprağın 

padişahın gözlerini iyileştireceğini söylediğini hatırlar. Oğlan, atına biner ve Dünya-

Güzeli’nin köşkünün bahçesine girer. Gül dallarını keser ve Dünya-Güzeli’nin 

saçından tutarak onu dövmeye başlar. Dünya-Güzeli, oğlanın ısrarlarına dayanamaz 

ve toprağı ve kızı almak için ona teslim olur. Dünya-Güzeli’ni fildişi saraya bırakır, 

ancak kız kapıyı açmaz. Dünya-Güzeli, yedi deniz ötesindeki bir adada kısrakları 

olduğunu ve bu kısrakların sütüyle yıkanması gerektiğini söyler. Oğlanı kısrakları 

getirmesi için çağırırlar. Atı, kırk mandayı sırtına giydirmesini ister. At, deniz kenarına 

gider ve su aygırı çıkar. Kırkıncı mandanın derisine ulaşınca oğlan, aygıra eyeri sırtına 

atar ve Al ile Doru isimli kısrağı adadan alır. Padişah, kızın odasına gider, oğlan da 

kızın örtüsünü örter ve kokusunu sürünür. Oğlanın yaptıklarını gören Dünya-Güzeli 

padişahı yıkar ve onu gömdürür. Oğlan, Al kısrağın sütünü altın kovaya ve Doru 

kısrağın sütünü gümüş kovaya koyar ve kıza gönderir. Kız da oğlanı Al kısrağın 

sütüyle yıkar ve bitmeyen bir gençlik kazanır. Bu ülkenin padişahı olurlar. Sonunda 

40 gün boyunca 40 gece boyunca düğün yaparlar. Kız sıkıntısını sorduğunda, oğlan 

babasının iyileşmesi için yola çıkar. Yola çıkarlar ve babasını iyileştirirler. Sonra 

tekrar 40 gün boyunca düğün yaparlar ve muratlarına ererler (Boratav, 2017, s.66-74). 

Şahzade ve Meleyke Hatun adlı Azerbaycan masalında kahraman üvey 

annesinden kaçıp evden gider. Gittiği yerde bir tüccar ona yardım eder sonrasında 

Meleyke Hatun’u bulmak istediği için Yemen Şehri’ne doğru yola düşer. Camal, 

Yemen Şehri’ne varınca kalacak yere ihtiyacı olmuş. Bir koca karıya misafir olmak 

istemiş ancak kadın kabul etmemiş. Bunun üzerine Camal para teklif edince kadın onu 

evine almış. Camal, kadına orada Meleyke Hatun adlı birinin yaşayıp yaşamadığını 

sorunca kadın para karşılığında soruları cevaplayacağını söyler. Kadın para aldıktan 



63 

 

sonra Zerger’in kızı olduğunu söyler. Camal kadına Meleyke Hatun’un evini 

sorduğunda kadın yeni giysileri karşılığında evi kimseye sezdirmeden Camal’a 

gösterir. Camal, çoban kılığında Zerger’e gidip üzerinde melek resmi bulunan altından 

bir hançer yaptırmak istediğini söyler (Hafızoğlu, 2005, s. 37-51). 

 

2.1.1.4. Hırsız 

Jung ruh arketipini açıklarken yaşlı ve bilge adamın olumlu özelliklerinin 

yanı sıra olumsuz özelliklerinin de olduğunu bazen masallarda eksikliği yaratan 

kişinin bu yaşlı adam olduğunu söylemektedir. Bir Balkan masalından örnekle ihtiyar 

adamın gözünün kötü demonlara kaptırılmasıyla görme duyusunun bir bölümünü 

dolayısıyla aydınlık, bilge ve idrakini de kaptırmış olur ve kahraman bu eksikliği 

gidermek için yolculuğa çıkar ve demonlarla mücadele eder. Bu bağlamda Jung “Yaşlı 

adamın aynı zamanda da kendi kendinin zıddı olduğudur, yani hem dirilten, hem de 

öldürendir” diyerek kahramanın yola çıkmasındaki asıl sebebi yani eksikliği ihtiyar 

adamın yaratabileceği yorumunu yapmaktadır. İyi niyetli yaşlı adamın ortaya çıktığı 

durumları irdelemek gerektiğini başka bir masaldan örnekle anlatmaktadır. Bir 

Estonya masalında ineği ortadan kaldıran yaşlı adamın çocuğun evden kaçmasını 

sağladığı kuşkusunu doğurduğunu söylemektedir.  Bu sayede ihtiyar adam “Yazgının 

üstün ama örtük sezgisi, can sıkıcı olaylar yaratarak, ben bilincinin aptal Keloğlanı’nı 

dürter ve onun budalalığı yüzünden asla kendi başına bulamayacağı doğru yolu 

bulmasını sağlar.” Estonya masalındaki yetim çocuğun ineği çalan kişinin ihtiyar adam 

olduğunu bildiği durumda adamı “iyi ve yardımsever” olarak görmeyeceği 

bilinmektedir. Tam tersi “şeytan ya da kötü bir cin” gibi bile görecektir. Yaşlı adam 

yani masaldaki bağışçı bazen kendi çıkarlarını gözeterek kahramana yardım eder. 

Örneğin; çocuğu olmayan çifte elma vererek çocukları olmasını sağlar ve vaftiz babası 

olması için şart koşar, gibi (Jung, 2005, s. 95-96). 

Tak-Tuk Baston adlı Altay masalında ihtiyar adamın evinin önündeki kaz 

çalınır ve ihtiyar adam kazların hırsızını bulmak için nöbet tutar. Hırsız ikinci kazı da 

ikinci gün çalmaya gelince ihtiyar adama yakalanır. “Ah, ihtiyar beni bırak, sana bir 

yardımım olur.” diyerek kahramandan onu bırakmasını ister. “Hayır, artık yeter, tek 

kazımı yedin, şimdi sıra ikincisinde mi? Benim kazımı geri vermeden seni bırakmam.” 

demiş hırsız da beraber yola çıkmayı teklif etmiş beraber yola çıkmışlar. Yürümüşler 



64 

 

yürümüşler bir çadır eve gelmişler. Hırsız, ihtiyar adama bir tay vermiş ve yolda 

“hiçbir yere girme, kimseyle de konuşmadan evine git” yolda “boklu kısrak deme” 

diye tembihlemiş. İhtiyar yolda oyun oynayan çocukları görmüş ve tayı çocuklara 

emanet edip “boklu kısrak demeyin” diyerek çocukları tembihler. Boklu kısrak bağlı 

olduğu yerden kaçıp gider. İhtiyar adam dönüp bakınca tayı göremez ve hırsızın çadır 

evine gideceğini düşünerek oraya gider. Hırsız olanları sorunca ihtiyar eksiksizce 

olanları anlatır. Hırsız “Ben sana hiç kimseyle konuşma dedim, sen niçin çocuklara 

söyledin?” diyerek kahramana kızmış. “Eh, bari sana bir inek vereyim, onu yolda 

sağma, kimseyle konuşma, hiçbir yere girme.” demiş. İhtiyar ineği alıp yola çıkmış. 

Bakmış ki çocuklar yine oyun oynuyor ineği emanet edip “bu ineği sağmayın” diyerek 

çocukları tembihler ve evden gelen seslere doğru gider. İneği almaya geldiğinde bakar 

ki inek kaçmış tekrar hırsızın çadır evine gitmiş. Hırsız ihtiyara çok kızmış ve “Şimdi 

ben sana bir tak-tuk baston vereyim, bu bastonu al, hiçbir yere girme, ‘tak-tuk baston’ 

deme, insanlarla konuşma!” demiş. İhtiyar yine çocuklara denk gelmiş ve tak-tuk 

bastonu çocuklara emanet etmiş. İhtiyar eve gitmiş peşinden de bir çocuk koşarak 

gelmiş. “Ah, ihtiyar, bastonunu durdur, bütün çocukları dövüyor.” demiş. İhtiyar dışarı 

çıkınca bakmış ki, bastonu çocukları iyice dövüyor. “Şimdi gidip benim ‘boklu 

kısrağımı’ getirip verirseniz bastonu durdururum. İneğimi getirirseniz durdururum! 

Benden başka bir şey de istemeyin!” demiş.  Çocuklar ‘boklu kısrağı’ ve ineği 

getirmişler. İhtiyar: “Eh, tak-tuk baston dur artık!” deyince baston durduğu yerde 

zıplayıp durmuş. İhtiyar evine dönmüş ve karısını da tembihleyerek tayı, ineği ve 

bastonu ona vermiş. Kadın ihtiyar adamın ne dediğini anlamayarak boklu kısrak demiş 

ve kısrağın pisliği yemek ve altın olmuş. Sevinip tak-tuk baston deyince baston kadını 

dövmeye başlar. Adam bastonu durdurur ve kadın ineği sağmaya gider ki inekten 

tereyağı ve kaymak çıkar (Dilek, 2007, s. 489-491). 

Jung, ruh arketipinde ele aldığı yaşlı adamı açıklarken “Öğretici Merlin 

figüründe de olduğu gibi, yaşlı adamın müphem, cinimsi bir karakteri vardır, bazı 

durumlarda iyinin ta kendisidir, bazı durumlarda da kötünün özelliklerine sahiptir. O 

zaman da, bencilliği yüzünden, sırf kötülük olsun diye kötülük yapan kötü büyücüdür.” 

diyerek bu masalda karşılaşılan “hırsız” olarak bağışçının kahramanı yola çıkaran ve 

tak-tuk baston sayesinde “yapma” denilen şeyleri yapan kimseleri cezalandırdığı 

görülmektedir (Jung, 2005, s. 96). 

 



65 

 

2.1.1.5. Kam-şaman 

Türk kültürü, binlerce yıllık tarihi boyunca çeşitli inanç sistemleri ve 

gelenekleri barındırmıştır. Kamlık/Şamanlık, Türk halklarının tarihinde önemli bir yer 

tutan ve doğaüstü dünyayla iletişim kurma, rehberlik etme ve şifacılık gibi işlevleri 

olan bir inanç sistemidir. Bu bağlamda Kamlar doğanın güçlerini anlamak, 

hastalıkların nedenlerini tespit etmek ve toplumsal sorunlara çözüm üretmek amacıyla 

aracılık yapmaktadır (Hoppal, 2012, s. 19-22). Kamların sayılan özelliklerinin birçoğu 

destan, halk hikâyesi, efsane vb. halk edebiyatı türlerinde işlendiği gibi masallarda da 

işlendiği görülmektedir.  

Yoksulun Yolculuğu adlı Altay masalında yaşlı adam Şıvık ve karısı Mana 

geçim sıkıntısı çeker. Yaşlı adam talkanla suyu karıştırıp saçmış, büyük dağların 

iyelerinin isimlerini çağırmış. Dağ iyeleri yaşlı adama seslenip ne istediğini sorarlar. 

Adam da av ister. Dağ iyeleri “Peki, ihtiyar sana bir av verelim, o hayvanı avlayıp 

dönersin, eve döndüğünde, o hayvanı verip bir at satın alırsın, o atı tanrıya kurban 

edersin, o zaman sen zengin yaşarsın.” derler. Adam ava çıkar ve bir tane sincap avlar. 

“Dağ iyeleri bana bir av vereceklerini söylediklerinde, büyük bir av olur diye 

düşünmüştüm, sonunda vere vere bir sincap verdiler” diyerek söylenir. Yaşlı adam eve 

dönünce olanları karısına anlatır. Sincabı at karşılığında satmak için bir zengine gider. 

Zengin adam at karşılığında yaşlı adamın kızını da ister. Yaşlı adam karısına ve kızına 

da danışır. Kız zengin ile evlenmeyi kabul eder. Yaşlı adam atı tanrıya kurban etmek 

için kamın yanına gider. Kam ihtiyara üç gün çalışması karşılığında kurbanı keseceğini 

söyler. Yaşlı adam kamın yanında üç gün çalışır ve kam kurbanı kesmeyi kabul eder. 

Adam atı almaya gider ve atın karısının elinden kaçmış olduğunu görür. Tanrıya 

kurban kesemezler. Kam, yaşlı adama ve kadına “siz ağlayıp sızlamayın, Tanrı sizin 

atınıza binmiş olmalı. Mart ayı çıktığında dağın başına çıkıp, gün doğana kadar 

baksan, Tanrı’ya rastlarsın” der ve gider (Dilek, 2007, s. 538-540). 

Üçügey Ücüyen adlı Yakut masalında Üçügey Ücüyen onun kardeşi Kuhagan 

Hocugur birlikte yaşarlar. Büyük kardeş Üçügey Ücüyen dışarı çıktığında Kuhagan 

Hocogur gökteki yedi turna ile oyunlar oynar. Üçüncü gün büyük kardeş merak eder 

ve pire kılığına girip küçük kardeşi ne yaptığını izler. Üçügey Ücüyen, ak turnaların 

arasında dansçıların en ateşlisi olan ak turnalardan birine saldırır. Geri kalan altı ak 

turna bacadan uçup gider. Üçügey Ücüyen ak turnanın bir tüyünü koparır. O güzel bir 

kadına dönüşür. Ak turnanın tüyünü ve kanadını askıya asar. Kadın burada yaşamaya 



66 

 

başlar. Günün birinde Üçügey Ücüyen ava gider. Evdeki kadın Kuhagan Hocugur’a 

“Genç, sen benim tüyümü kanadımı görüyor musun?” der. O da “Görüyorum, 

ağabeyimin karısı!” der. “Bana vermek için ne istersin?” diye sorar. O da “Ağabeyimin 

karısı! Bana kurbağa, bok böceği, kurtçuk ver” diye cevap verir. Kadın ona bütün 

böcekleri toplayarak verir. Kuhagan Hocugur tüyü getirir ve kadına verir. Bu tüyü ve 

kanadı takan kız göğe uçar. Abisine olanları anlattığında ve Kuhangan Hocogur 

abisinden dayak yer. Abisi al donlu uzun kısa kuyruklu ata binerek  üst dünyaya 

karısının peşinde gider. Üst dünyada uçarken bir balaganda bir kuş görür bu irkilen 

kuş Üçügey’e bağırır. “Çı- çıp!”. Kuş insan gibi konuşmaya başlar. “Üçügey Ücüyen! 

Sen karını mı arıyorsun? Eğer senin burada olduğunu öğrenirse gelmez. Kakım ol, 

çocuğun beşiğinin altına yat. Çocuğu iyice çimdikle, o çok ağlasın. O zaman o samimi 

biriyse gelir!” diyerek onunla konuşur. Kuşun söylediği gibi Üçügey Ücüyen kakım 

olur. Çocuğun beşiğine yaklaşır, onu çimdikler, hafifçe ısırır. Çocuk ağlamaya başlar. 

Yedi ak turna uçup gelir. Kadın aşağı iner, çocuğu beşikten alır. “Yavrum! Neden 

böyle ağlıyorsun?” der. Oturur, ona memesini verir. Üçügey Ücüyen kadına saldırır. 

Tüyünü koparır, yakar. Kadın ise dişlerini gıcırdatıp ölür. Bu adam için felaket olur. 

Tüyü yakınca kadın ölür. Üçügey Ücüyen ölen karısını kurtarmak için Gök kuşağı 

efendinin kızı Ürgüük Şaman, Ay efendinin kızı Iydangalaah Şaman ve Güneş 

efendinin kızı Küögel Şaman’ın yanına gider ve onlarla evlenmek istediğini söyler 

onlardan çeyiz ister onlar da hazırlık yapar ve beklerler. Üçügey Ücüyen yolun 

ortasına kendi kıyafetlerini ölmüş karısına giydirir ve üç şaman da kocası zannettikleri 

ak turnayı diriltirler. Kadını gören şamanlar zenginliklerini orta dünyada bırakarak üst 

dünyaya çıkarlar. Gök kuşağı efendinin kızı üç kez yatan insanın üzerinden uçar, onu 

baygın duruma getirir. Ay efendinin kızı üç kez yatanın üzerinden uçar, onu uyku 

durumuna getirir. Güneş efendinin kızı üç kez kocası zannettiği kişinin üzerinden 

geçer. Böylece kadın “Ben bayılmış mıydım uyuyor muydum?” diyerek kalkar ve 

dirilir (Duranlı, 2010, s. 241-245). 

 

2.1.1.6. Çoban 

Çoban, belli bir ücret karşılığında inek, öküz, manda, deve gibi büyükbaş; 

koyun, keçi, koç, teke gibi küçükbaş hayvanların arazide otlatma ve bakımından 

sorumlu kişidir. Babadan oğula geçen bir meslek olan çobanlık, göçebe toplumlarda 

önemli işlevlere sahiptir. Tabiat bilgisini taşıma, yardımcı olma, yönlendirme, koruma 



67 

 

gibi özellikleriyle sosyal açıdan kendisine oldukça büyük bir yer edinmiştir (Bulut, 

2014, s. 2; Çoban, 2015, s. 9).  

Çobanlar, masallarda doğaüstü varlıklarla karşılaşabilmekte veya sıradan bir 

olayın kahramanı olabilmektedir. Hem halkın hem de masal kahramanlarının yol 

göstericileri olarak görülen çobanlar bilgeliği ve içtenliğiyle masal kahramanlarına 

rehberlik etmektedir. 

Altay masallarından olan İnci Başlı Kız masalında iki kız kardeş vardır. 

Normal başlıklı kız gezmeye çıkar ve yolda sürü çobanı ile karşılaşır. Sürü çobanı kıza 

“kurbağa eti mi yersin koyun eti mi?” diye sorar. Kız da “koyun eti verirsen koyun eti 

kurbağa eti verirsen kurbağa eti yerim” diye cevap verir. Sürü çobanı kıza koyun eti 

pişirip vermiş. Biraz daha yol gidince inci başlıklı kız bu sefer de inek çobanı ile 

karşılaşır. İnek çobanı kıza “Kertenkele eti mi istersin inek eti mi” diye sorar. Kız 

“kertenkele eti verirsen kertenkele inek eti verirsen at eti yerim” der. Çoban inek eti 

pişirip verir. Kız çıkıp biraz daha yürür. Bu sefer de at çobanı ile karşılaşır. At çobanı 

kıza “Yılan eti mi yersin At eti mi” diye sorar. Kız “benim için önemli değil, ne versen 

yerim, at eti versen de yerim, yılan eti versen de yerim” der ve çoban at eti pişirir. Kıza 

tekrar sorar “Altın sandık mı istersin, ağaç sandık mı istersin?”. Kız “Benim için 

önemli değil, insan (gönlünden) neyi verirse alırım.” der ve çoban kıza bir sandık verir. 

Eve gidene kadar açma diye tembih eder. Kız sandığı açınca içinden çeşit çeşit 

kıyafetler ve süsler çıkar. İnci başlı kız da aynı sınamalardan geçer ama sınamalardan 

başarılı bir şekilde geçemez (Dilek, 2007, s. 543). 

Vur Tokmak adlı Kazak masalında ihtiyar adam kapana tuzak kurup bu 

şekilde yaşıyormuş. Bir gün kapana bakmış ki kaz sıkışmış. Adam kapana sıkışan kaz 

ile konuşur. Fare yaşlı adama “Sen beni serbest bırak. Benden ne istersen onu bir sene 

sonra al.” deyince yaşlı adam bunu uygun görüp kazı serbest bırakmış. Bir yıl geçmiş 

ve yaşlı adam kazı bulmak için yola çıkmış. Yolda bir deve çobanı ile karşılaşmış. Bu 

kimin devesi diye sorunca Kazbay’ın diyerek cevap verir. “Bu Kazbay o kaz imiş.” 

deyip yaşlı adam yürümeye devam etmiş yürüdükten sonra yolda bir koyun sürüsü 

görüp, çobana “Bu kimin koyunları?” diye sormuş. Çocuk çoban: “Bu Kazbay’ın 

koyunları.” demiş. Yaşlı adam çoban çocuğa “Bu Kazbay’ın, bunlardan başka daha 

neleri var?” diye sorar. Çoban da kahramana “Kazbay’ın üç iyi varlığı vardır. Biri piş 

kazanım, piş derse çeşitli yemek pişer. İkincisi kus eşeğim kus dediğinde eşeği altın 

kusar. Üçüncüsü ise vur tokmağım vur dediğinde o insanları döver.” diyerek 



68 

 

kahramana Kazbay’dan isteyeceği şeyleri ve o istediği eşyaların ne işe yaradığını 

anlatır (Alptekin, 2003, s. 143-146). 

“Tıva Halk Masalları” adlı eserdeki Dokuz Kızıl Atlı Öksüz Oğlan masalında 

kahraman çoban öksüz oğlan bir tay bulur ve Padişaha layık bir tay diye düşünerek 

ona götürür. Padişah da ister senin olsun ister sal gitsin diyerek önemsemez. Çoban bu 

tayı büyütüp çoğaltır ve dokuz tane kızıl atı olur. Bunu gören bir hizmetkar hana 

konuşmuş ve çobanın o tayı büyüterek çoğalttığını anlatmış. Öksüz Oğlan, at çakıya 

gelip atını bağlayıp dururken, buzağı çobanı yoksul yaşlı adam “Seninle ben ikimiz 

biriz, benzeriz. Öyleyse, bu gece seni öldürüp dokuz kızıl atını yağmak istiyorlar. 

Hanın evine konman olmaz” demiş ve kahramanın başına gelecek kötü durumdan onu 

korumuştur (Aça, 2007, s. 390-403). 

 

2.1.1.7.Anne 

İnsanlık tarihinde, anneye verilen önem ve anneliğin kutsal bir rol olarak 

kabul edilmesi, pek çok kültürde ve inanç sistemlerinde ortak bir tema olarak 

görülmektedir. Carl Gustav Jung “anne arketipi”nin özelliklerini, “işinin sihirli 

otoritesi; aklın çok ötesinde bir bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi olan, bakıp büyüten, 

taşıyan, büyüme, bereket ve besin sağlayan; sihirli dönüşüm ve yeniden doğuş yeri; 

yararlı içgüdü veya itki; aynı zamanda gizli saklı, karanlık olan, uçurum, ölüler 

dünyası, yutan, baştan çıkaran ve zehirleyen, korku uyandıran ve kaçınılmaz olan” 

olarak sıralamaktadır. Anne arketipinin de diğer arketipler gibi sayısız tezahürü 

olduğunu belirten Jung, bu arketipin tipik bazı biçimlerinin olduğunu vurgulamıştır. 

Bunlar arasında şunlar yer almaktadır: 

“Kişisel anne ve büyükanne; üvey anne ve kayınvalide, ilişki içinde olunan herhangi 

bir kadın, örneğin sütanne ya da dadı, ata ve bilge kadın, daha üst anlamda tanrıça, 

özellikle de Tanrı'nın anası, Bakire Meryem (gençleşmiş anne olarak örneğin Demeter ve 

Kore), Sophia (anne-sevgili olarak, ayrıca Kybele-Attis tiplemesi, ya da kız-[gençleşmiş 

anne-]sevgili); kurtuluş arzusunun hedefi (cennet, Tanrı krallığı, göksel Kudüs); geniş 

anlamda kilise, üniversite, kent, ülke, gök, toprak, orman, deniz ve akarsu; madde, yeraltı 

dünyası ve ay, dar anlamda doğum ve dölleme yeri olarak tarla, bahçe, kaya, mağara, 

ağaç, kaynak, derin kuyu, vaftiz kabı, kap biçiminde çiçek (gül ve lotus); büyülü daire 

olarak (Padma olarak Mandala) ya da Cornucopiatypus (Bereket Boynuzu); daha dar 

anlamda rahim, her tür oyuk biçim (örneğin vida yuvası); Yoni; fırın, tencere; inek, 

tavşan, her tür yararlı hayvan” (Jung, 2015, s. 21-22). 



69 

 

Bu tipik anne biçimleri hem iyi hem de kötü özelliklerde olabilmektedir. 

“Yüce Ana”, kimi anlatılarda kahramanı onun gelişimine olumlu katkılarda bulunan, 

destekleyen biri olarak görülürken kimi anlatılarda kahramanın önünde büyük bir 

engel olmakta hatta kahramanı yok etmek istemektedir (Dursun ve Torun, 2020, s. 

539). 

Bacı Bacı Can Bacı adlı Anadolu masalında bir adamın kızı ve oğlu vardır. 

Adamın eşi ölünce evlenir ancak üvey anneleri bu çocukları istemez. Bir gün, üvey 

anne çocukları yakmak istediğini söyler. Oğlan bu kötü planı öğrenince iki kardeş 

annelerinin mezarına giderler. Mezarın içinden bir ses gelir ve çocuklara, bir fırça, bir 

tarak ve bir sabun almalarını ve üvey annelerinin adamları peşlerinden gelene kadar 

bu nesneleri atmak için sırayla tarağı, fırçayı ve en sonunda sabunu atmaları 

gerektiğini söyler. Çocuklar kaçmaya başlar ve üvey annenin adamları onları takip 

eder. İlk olarak tarağı atarlar ve her yer diken olur. Daha sonra fırçayı atarlar ve her 

yer yılanlarla dolu olur. Son olarak sabunu atarlar ve sabunun düşmesiyle devasa bir 

deniz oluşur. Çocuklar bağışçı annenin verdiği nesneler ve tavsiyelerle oradan 

kurtuldular. Yolda, oğlan çok susadı ve geyik izinden su içince bu su içme sonucunda 

geyik olur. Geyik gündüzleri gezip akşam ablasının yanına gelirdi. Bir gün geyik tekrar 

giderken, kız bir kavak ağacının tepesine çıkar. Bey oğlu atını sulamaya gelirken kızı 

görür ve ağaçtan indirmeye çalışır. Adamlarına ağacı kesmelerini söyler, ancak 

adamlar ağacı keserken yarıda bırakır. Akşam kızın kardeşi, ağacın kesilen yerini yalar 

ve ağacı eski haline getirir. Şehzade, üzüntüsünden hasta olur ve bir nineye derdini 

anlatır. Nine ağaca gider, kızı başarıyla aşağı indirir ve şehzade ile kız evlenir. Kızın 

çocuğu olur ve bir gün suya yıkanmaya gider. Ancak Arap halayık kızı suya iter, onun 

giysilerini giyer ve yerine geçer. Şehzadeyi kandırır ve hamile kalır, ancak canı geyik 

eti çektiği için kızı kesmeye karar verirler. Geyik gölün kıyısına gelir ve ablasını 

çağırır. Ablasını göle düşüren balık onu yutmuştur, ancak ablası balığın karnından 

cevap verir. Şehzade onları dinler ve kızı çocuğu ile birlikte balığın karnından çıkarır. 

Her şeyi anlar ve Arap halayığı cezalandırırlar (Boratav, 2018, s. 103-108). Masalın 

başında annelerinin mezarından gelen ses korucuyu anne, besleyen ve büyüten olarak 

yüce ana arketipi olan annedir.  

Yedi Kardeşler adlı Anadolu masalında bir kadınla bir adamın yedi oğlu 

vardır. Anneleri bir gün yine hamile kalır. Çocuklar da erkek kardeşlerinin olması 

durumunda evi terk edeceklerini söylerler. Yedi kardeş her gün ava gider vurdukları 



70 

 

hayvanları satarak geçinirler. Zaman geçer ve annelerinin doğum zamanı gelir. Yedi 

oğlan ebeyi çağırır, kız kardeşleri olursa kırmızı bayrak, erkek kardeşleri olursa kara 

bayrak asmasını söyleyip evden ayrılırlar. Ebe doğumu yaptırır ve kız kardeşleri olur. 

Ancak ebe bunlara düşman olduğu için kara bayrak asar. Akşam eve doğru gelen yedi 

kardeş kara bayrağı görüp geri dönerler. Atlarını sürüp başlarını alıp giderler. Uzun 

yıllar geçer ve kız büyür, sokakta oynarken yedi kardeşli kız diye çağırırlar. Kız da eve 

gidip annesinden her şeyi öğrenir. Abilerini aramak için yola çıkmaya karar verir. 

Annesi de ona külden bir eşek yapar ve “hep “deh” diyeceksin “çüş” dersen eşeğin 

tuzla buz olur” der. Kız eşeği alır ve deh diyerek bir zaman yol alır, dinlenmek için 

çüş der ve eşek dağılır. Kız ağlaya ağlaya eve gelir, annesi yine külden eşek yapar. Kız 

deh diyerek yol alır, ormana girince korkudan deh demesini unutur ve eşeği yine 

dağılır. Kız yine ağlayarak eve gelir annesi eşek yapar ve kızına dediklerini unutursa 

onu cinlerin kör kuyusuna atacağını söyler. Kız deh diyerek eşeği sürmüş, yedi 

kardeşin yaşadıkları dağa varır. Bir evin önüne gelince eşek dağılıverir. Kız da 

kardeşlerinin evine geldiği anlar ve kardeşlerine gider (Boratav, 2018, s. 109-113). 

İlyas’ın Nağılı adlı Azerbaycan masalında bağışçı annedir. İlyas’a her şeyi 

eşit olarak paylaşan insanlarla dost olmasını öğütler. İlyas, annesinin öğüdünü 

dinleyerek yola çıkar. Bir şehre gelirler ve kazandıkları her şeyi eşit olarak paylaşma 

sözü verirler. Arkadaşı, İlyas'a bu ülkede konuşamayan bir kızın olduğunu söyler. 

İlyas'ı saraya hekim olarak gitmeye ve kızın odasındaki çırağa bir hikâye anlatmasını 

sağlamaya yönlendirir. Kız konuşmazsa İlyas'ın öleceğini söyler. Ertesi gün buluşmayı 

planlarlar. İlyas, şaha gidip hekim olduğunu ve kızı konuşturabileceğini söyler. Şah, 

kızını iyileştirmesi halinde servetinin yarısını ve kızını vereceğini vaat eder. İlyas, kızı 

konuşturamazsa boynunu vurduracağını söyler. İlyas, kızın odasına girer, çırağa selam 

verir ve bir hikâye ister. Çırağın anlattığı hikâye soru ile biter. Şah ve vezir yanlış 

cevap verince kız dayanamayıp konuşur ve doğru cevabı verir. Şah, İlyas'tan aynı şeyi 

bir kez daha yapmasını ister. İlyas, arkadaşına olanları anlatır. Arkadaşı, İlyas'ı 

gerdenbende selam verip hikâye istemesini söyler. Üçüncü gün İlyas, kızın odasına 

girer, gerdenbende selam verir ve hikâye ister. Gerdenbend, yine sonu soru ile biten 

bir hikâye anlatır ve cevap ister. Şah ve vezir yine yanlış cevap verince, kız 

dayanamayıp yine doğru cevabı verir. Şah, servetinin yarısını ve kızını İlyas'a verir. 

İlyas, parayı ve prensesi alarak arkadaşının yanına gider. Kazandıkları serveti eşit 

olarak bölüp, sıra kıza gelir. İlyas'ın önerileri kabul edilmez. Sonunda İlyas, kızın da 



71 

 

bölünmesine razı olur. Arkadaşı kızı bölmeğe kalktığında, kız korkudan çığlık atar ve 

ağzından çıkan yılanı dışarı atar. Hastalığından kurtulur. Bu olaydan sonra arkadaşı 

kendinsin denizler padişahın oğlu Huda Hafız olduğunu ve kendisini öldürmeyip suya 

bıraktığı için bütün bunları yaptığını söyler. Dolayısıyla İlyas kazanılan her şeyin 

sahibi olacaktır. İki dost öpüşüp ayrılırlar. İlyas kazandıklarıyla evine gider ve babasını 

iyileştirir (Hafızoğlu, 2005, s. 121-131). 

 

2.1.1.8. Hızır  

Yaşlı bilge arketipi simgesel olarak milletlere, toplumlara, gruplara, kişilere 

önderlik eden onların değişmeyen doğrularını gösteren bir karakterdir. Türk halk 

edebiyatı içerisinde Dede Korkut ve Hızır motifi yaşlı bilge arketipinin en bilinen 

örnekleridir. Yaşlı bilge, kahraman bir zorlukla karşılaşınca ona yol gösteren rehberlik 

eden figürdür (Karagözlü, 2012, s. 1410). Ahmet Yaşar Ocak, Hızır’ın anlatılarda 

önemli bir yer tuttuğunu ve kahramana çeşitli şekillerde yardım ettiğini şu şekilde ifade 

etmiştir: 

“İşte halk hikâyelerimizde ve masallarımızda, tıpkı destânî romanlarda olduğu 

şekilde, kahramanların daima yardımına koşan bir tip olarak yine Hızır’la karşılaşıyoruz. 

O, her iki türde de kahramanın hâmisidir. Ona duâ eder; dileklerinin gerçekleşmesini 

sağlar; en ümitsiz zamanlarında yardımına koşup yerine göre ölümden kurtarır, yerine 

göre yenilmezlik kazandırır; hedefine zamanında yetişmekten ümidini kestiği bir sırada, 

göz açıp kapayıncaya kadar kahramanı dünyanın en uzak yerine ulaştırır. Hızır, hikâye 

ve masal kahramanlarına yaptığı bu iyiliklerden başka, onların düşmanlarına da çeşitli 

cezâlar verir; kahramanların isteklerini yerine getirmeye onları mecbur bırakır. Hızır 

bütün bunları âniden ortaya çıkarak ve çoğu defa adını söylemeden yapar. İşini bitirir 

bitirmez de hiçbir karşılık beklemeden kaybolur” (1985, s. 191-192). 

Ocak’ın ifadeleri doğrultusunda Hızır; türlü zorlukların aşılmasında yardım 

eden, kahramanın yolculuğunda ona yol gösteren; yükü olanın yükünü hafifleten; 

zorda kalana sihirli asa veren kişidir. Hızır, masal kahramanın karşısına genellikle 

aksakallı, nur yüzlü, yaşlı bir şekilde karşısına çıkmakta veya rüyasına girmektedir. 

Hızır’ın duasını alan kahramanlar her türlü korkunç belalardan ve kazalardan 

korunarak istediği şeye ulaşmaktadır. Masalların bazılarında yaşlı adam, derviş, 

aksakallı vb. isimlerdeki olağanüstü yardımcılar Hızır’ın yerini almakta ve Hızır ile 

aynı vasıftadır. Hızır; kahramana su, at, asa gibi sihirli nesneleri vermekle yetinmeyip 

kahramanın amacına ulaşması için dua etmektedir (Abduvahit Erk, 2022, s. 61). 



72 

 

Gülanber Hanım adlı Anadolu masalında bir çiftçi vardır bu çiftçinin karısı 

ölünce adam evlenir. Adamın yeni evlendiği karısı baharda tohum ekeceği zaman 

karısı darıları kavurup tarlaya ekerse daha iyi biteceğini söyler. Adam kadının sözünü 

dinler ama darı bitmez, verim alamaz. Kadın bu defa tarlanın bir başında oğlunu bir 

başında kızını kesip kanlarını karıştırırsa darının biteceğini söyler. Adam da çocukları 

yıkayıp, karınlarını doyurmasını ve sonra karısının dediğini yapacağını söyler. 

Çocuklar sofrada yemeklerini yerken bir güvercin gelir ve bir lokma karşılığında bir 

sır vereceğini söyler.  Oğlan lokma vermez, kız verir ve güvercin gerçekleri anlatır. 

Çocuklar hemen dağa kaçar. Oğlan kardeşine bir kulübe yapar, avlanır, karnını 

doyururlar. Üvey anne bunların peşlerine bir kocakarı takar. Onları öldürüp kanlı 

gömleklerini getirmesini isteyerek karşılığında bir kese altın vereceğini söyler. 

Kocakarı çocukları bulur, kız yalnız başına kulübede oturmaktadır.  Kızın yanına gider 

ve yalnız oturacağına kardeşinden Gülanber Hanım’ın çekmecesini istemesini böylece 

o çekmeceye bakınca dünyadaki her şeyi görüp canının hiç sıkılmayacağını söyler. 

Akşam kız, erkek kardeşine bunları söyler ve onu yola çıkması için ikna eder. Kardeşi 

yola çıkar. Oğlanın yolda karşısına hızır çıkar, buranın kötü bir yer olduğunu söyler 

oğlan yolundan dönmeyeceğini söyler. Hızır oğlana dua eder. Oğlan Gülanber 

Hanım’ın penceresine gider ve “Gülanber Hanım çekmeceni getir.” der ve beline kadar 

taş kesilir. Tekrar söyler boğazına kadar taş kesilir. Tekrar söyleyince Gülanber Hanım 

çekmeceyi getirir. Oğlan çekmeceyi kardeşine götürür. Kız çekmeceyi açınca içinde 

bin türlü bülbül öter, güller açar, dünya sanki çekmecededir. Üvey anne kocakarıyı 

yine yollar. Kocakarı bu sefer kıza, Gülanber Hanım’ın yanlarına gelmesini, kardeşiyle 

evlenip onları zengin etmesini söyler. Akşam olur, kardeşine bunları söyler.  Kardeşi 

yine Gülanber Hanım’ın yanına gider ve “Gülanber Hanım gel bize gidelim.” der 

dizlerine kadar taş kesilir.  Tekrar der, boğazına kadar taş kesilir.  Biraz sonra Gülanber 

Hanım gelir ve “Bütün sihirler bozulsun da bütün millet uyansın.” der. Tüm taş 

kesilenler canlanır. Oğlanla birlikte yola çıkar. Gülanber Hanım peri padişahının 

kızıdır. Kapandığı yerden Hızır’ın duasıyla kurtulur. Perilere emreder ve bir konak 

yaptırır, orada oturmaya başlarlar.  Üvey anne yine kocakarıyı bunları öldürtmesi için 

yollar.  Kocakarı iki cellat tutar, yolda kalmış gibi yapıp eve girer.  Gece herkes 

uyurken cellatları içeri alır. Gülanber Hanım sopayla kocakarının başına vurur ve 

kapının önüne atar.  Üvey anneyi de öldürtür, çocukların babaları da onlarla yaşamaya 

başlar (Seyidoğlu, 1975, s. 221-223). Hızır kahramanın karşısına çıkıp ona dua eder 



73 

 

ve böylece kahraman kız kardeşinin istediği Gülanber Hanım’ın çekmecesini elde 

edebilir. 

2.1.1.9. Arap 

Arap, Türk halk anlatılarında yer alan bir figürdür. Bazı anlatılarda tehlikeli, 

tekinsiz ve dehşet saçan bir imajı bulunurken diğer anlatılarda ise tanrısal güçleri 

kendinde barındıran tılsımlı bir yapıya sahiptir. Bu bağlamda anlatılarda bazen 

kahramanın yükselişini tetikleyen tılsımlı bir gücün kaynağı bazen de topluma kaosu 

getiren bir yabancı olarak kabul edilen Arap’ın değişmeyen niteliği olağanüstülüğüdür 

(Çelik, 2019). 

Yatalak Mehmet adlı Anadolu masalında bir padişahın üç kızı vardır. Padişah 

bir gün kızlarını yanına çağırır ve kendisini ne kadar sevdiklerini sorar. Büyük kız 

“dünyalar kadar” der ve baş vezirin oğluyla evlenir. Orta kız “canımdan çok” der ve 

ikinci vezirin oğluyla evlenir. Küçük kız, padişahın sorusuna “seni tuz kadar 

seviyorum” yanıtını verir ve padişah bu yanıta çok sinirlenir. Kafasının kesilmesi için 

cellada verir. Cellat kızı öldürmez, kız yollara düşer ve bir kulübeye gelir. Orada 

ihtiyar bir kadın yaşar. İhtiyar kadın kızı kabul eder ve kulübede yatan bir delikanlı 

olduğunu söyler. Kız, delikanlının on yıldır yattığını ve bu delikanlının annesinin 

kendisi olduğunu anlar. Kadın dışarı çıkarken, oğlunu kıza emanet eder ve abdest 

alınca oturağı çekmesini ister. Kız, delikanlıyı test etmek için sopayla ona vurur. 

Delikanlı uyanır ve hastalığı geçer. Kız, delikanlıyı bir beyin yanına işe gönderir ve 

para kazanmaya başlar. Kadın eve döndüğünde evi tertemiz bulur ama oğlunu 

göremez. Kız, durumu anlatır ve kadın sevinir. Delikanlı her gün çalışmaya gider ve 

bir gün bey ticarete gitmeye karar verir. Mehmet, izin ister ve yola çıkarlar. Kervan 

yolda bir kuyuya gelir ve su kurumuştur. Mehmet’i kuyuya indirirler. Kuyuya inen 

Mehmet, ak sakallı bir dervişle karşılaşır. Derviş, Mehmet’e bir Arap ile 

karşılaşacağını ve onun ne dediğini dikkatle dinlemesini söyler. Arap’la karşılaşan 

Mehmet, onun sorularına doğru yanıt verir ve ödül olarak üç nar alır. Mehmet, narları 

alır ve tekrar yukarı çekilir. Herkes şaşkındır çünkü Mehmet sağ salim geri dönmüştür. 

Kervan yola devam eder ve sonunda eve döner. Mehmet misafirlerine narları verir. 

Kız, narları kesince içlerinden mücevherler çıkar. Kız, mücevherleri kimseye 

söylememelerini ve kuyumcuya satmalarını söyler. Mehmet çarşıya gider ve bütün 

kuyumcular mücevherleri satın almak için yarışır. Mehmet ve kız, narları satarken 

zengin olurlar. Mehmet büyük bir tüccar olur ve padişahın kızıyla evlenir. Kız, 



74 

 

güzelliği ve kibarlığıyla ünlü olur ve konağını herkese açar. Padişah bir süre sonra tahtı 

büyük oğluna bırakarak tebdili kıyafet dolaşır ve sonunda Mehmet’in konağına gelir. 

Kız babasını tanır ve yemekleri tuzsuz yapar. Padişah tuzun önemini anlayarak af diler. 

Sonunda tekrar düğün yaparlar ve mutlu bir şekilde yaşarlar (Boratav, 2018, s. 136-

144) 

Oduncunun Kızı adlı Anadolu masalında bağışçı Arap’tır. Bu masalda Arap 

kötü bir özellikle karşımıza çıkmaktadır. İhtiyar oduncu ormana gider odun keser 

yorulur. Dinlemek için bir kayaya sırtını da yar ve derinden bir “of” çeker. Kaya 

yerinden oynar bir Arap ortaya çıkar oduncuya “Benim adım ‘of’ beni çağırdın, ne 

istiyorsun?” der.  Oduncu onu çağırmadığını söyler. Arap çok sinirlenir adamı yemek 

ister. Eve gidince karşına çıkan ilk insanı kendisine getirirse onu yemeyeceğini söyler. 

Adam eve gider, kapıyı kızı açar, kızını Arap’a verir. Arap kızı kayanın altındaki 

mağaraya götürür. Ona bütün odaların anahtarlarını verir, sadece en uçtaki odaya 

gitmemesini söyler. Kız dayanamaz odaya gider, orada insan kemikleri cesetleri 

olduğunu görür. Akşam Arap’a anne babasını görmek istediğini söyler. Ertesi gün 

kızın annesi gelir, kız ona odada gördüklerini anlatır.  Arap gizlice kızın annesinin 

kılığına girer. Kız sözünü bitirince kadın bir silkinir Arap olur, onu yemek ister.  Kız 

hamama gider, hamamcı kızın üzgün olduğunu görür.  Biraz bez ve zift ile kızı örter, 

kız böylece oradan kaçar Arap onu bulamaz. Kız bir ormana varır. Ormanda 

avlanmaya gelen padişah kızı görür.  Beyaz bir hayvan sanıp saraya götürürler. Bir 

gün padişah ava çıkacaktır annesi ona çörek hazırlamaya başlar. Kız hamurdan çörek 

yapmak ister, sultan hanım izin vermez, padişah izin verir. Kız çörek yaparken içine 

yüzüğünü koyar. Padişah onu yerken fark eder ve annesine söyler. Kızın bir hayvan 

değil insan olduğu anlaşılır ve onunla evlenir. Kız başından geçenleri anlatır. Bir gün 

padişah bir koç almak ister. Kadın koça bakar ve onun Arap olduğunu anlar.  Padişah 

koçu almaz ve odalarının önüne bir aslan bir kaplan bağlar.  Padişah çarşıdan bir 

ağızlık alır, yatak odasındaki rafa koyar.  Gece raftaki ağızlık silkinir Arap olur.  Arap 

saraydaki herkesin uykularını bağlar bir fincana koyar. Fincanı padişahın yatağının 

başucundaki dolaba yerleştirir, kızı uyandırır. Onu götürecekken kız dolaba çarpar, 

tılsım fincanı devrilir herkes uyanır. Arap’ı tutup aslan ile kaplanın önüne 

atarlar.(Boratav, 2018, s. 191-197). 

Dul Kadının Oğlu adlı Anadolu masalında kadının oğlu ormandan sırtında 

odun taşıyarak evini geçindirir. Padişah bu çocuğu görür ve acır. Eşek alması için bir 



75 

 

altın verir. Annesi, çocuğa eşekten daha mühim ihtiyaçları olduğunu söyleyerek parayı 

başka şeylere harcatır. Bu olay üç kere tekrarlanır. Padişah çocuğa eşek almadığı için 

kızar ve yalan söylediğini söyler. Padişahın kızı, çocuğun tarafını tutar. Evi kuranın da 

yıkanın da kadın olduğunu söyler. Padişah, her ikisini de saraydan kovar. Çocuk, 

Padişahın kızı ile evlenir. Padişahın kızı yünden seccade yapar ve çocuğa satması için 

verir. Çocuk seccadeyi satar, parayla nasihat alır. Bu olay da üç kere tekrarlanır. Bu 

çocuk oraya gelen bir bezirganın yanına hizmetkar olur. Bezirganla beraber yola çıkar. 

Yolda bezirgan, çocuğu su getirmesi için bir kuyuya indirir. Kuyudaki Arap, bu 

çocuğa: “Bu kurbağa mı yoksa bu dünya güzeli mi daha güzel?” diye sorar. Çocuk da 

satın aldığı nasihate göre; “Gönül kimi severse güzel odur.” Deyince Arap buna iki 

tane nar verir. Sorulan soruya doğru cevap verdiği için çocuk kuyudan kurtulur, 

kuyuya giren çıkmazmış. Çocuk narları annesiyle eşine yollar. Onlar narları kesince 

içinde mücevherle dolu olduğunu görürler. Padişahın sarayının karşısına büyük bir 

saray yaptırır yerleşirler. Bu oğlanın, Padişahın kızından bir oğlu olur, büyür. Okula 

gidip gelirken padişah çocuğu görür, çok sever. Bezirganla beraber bu çocuk da mal 

ala sata bezirganın memleketine gelirler. Bezirgan evini ve karısını bu çocuğa emanet 

ederek bir köye düğüne gider. Bezirganın karısı bu çocuğa sataşırsa da çocuk kabul 

etmez. Kadın kızar, kocasına olayı ters biçimde çocuk ona sataşmış gibi anlatır. 

Bezirgan fırıncıyla anlaşır, sabah ilk geleni fırına atmasını söyler. Çocuğa sabah 

erkenden fırına gitmesini söyler. Bezirganın karısı bunu duyar. Acaba fırında ne var 

diye merak eder, çocuktan önce fırına gider. Fırıncı onu fırına atar yakar. Çocuk fırına 

gidince, fırıncı ağasının istediğini yaptığını söyler. Ağa, çocuğu sağ selim görünce 

karısının yalan söylediğini ve cezasını bulduğunu anlar. Çocuk evine dönmek isteyince 

ağa ona bir at, bir terki altın, bir gümüş hançer, bir kamçı verir. Çocuk yolda rastladığı 

bezirgana alçak yerde yatmanın doğru olmayacağını söylerse de bezirgan aldırmaz. Bu 

çocuk yüksek bir tepeye çıkar. Sel gelir, bezirganı kervanı götürür. Bu çocuk satın 

aldığı nasihatla kurtulur. Gene aldığı nasihate göre görünen sudan geçerek evine varır. 

Karısını oğluyla beraber yatar görünce aklına kötü şeyler gelir, fakat sabreder. Karısı 

uyanınca karısının yanındakinin kendi öz oğlu olduğunu öğrenir. Padişahı evlerine 

davet ederler, Padişah kızını affeder. Yeniden düğünleri yapılır (Türkeş-Günay, 2011, 

s. 162-169). 

Üç Bacı adlı Anadolu masalında Üç Bacı masalında da padişahın oğlu vaatte 

bulunan üç kız kardeş ile evlenir. İlk iki kız verdiği sözü yerine getiremez. Küçük kızın 



76 

 

da padişahın oğluna saçlarının yarısı altın yarısı gümüş olan bir kız, bir erkek çocuk 

doğurma vaadi vardır. Padişahın oğlu, küçük karısına verdiği sözü hatırlatınca kız, 

Allah’ın izniyle vaadinde duracağını söyler. Üç Bacı masalında küçük bacı padişahın 

oğluna verdiği sözü tutup hamile kalır: “Tabii o gece kadın hamile kalıyor. Dokuz ay, 

dokuz gün deyen hesabı saat temam oluyor”). Küçük bacıları hamile kalınca verdiği 

sözü tutacak diye telaşlanan iki kız saraydaki cadı kadına gidip yardım isterler: 

“Ablaları: “Biz n’apalım şimdi?” diyorlar. Cadı karısı diyor ki: “İki tane köpek encâ 

bulak. Eğer bacınız iki tane çocuk yaparsa biz bu çocukları alalım. Köpek encâni altına 

koyalım diyor”. Doğum gerçekleştiğinde cadı karı çocukları alıp yerine köpek 

yavrularını koyar. Çocukları da gizlice saraydan çıkarıp bir sandık içine koyarak akan 

nehre bırakır: “Cadı karısı da tutuyor, gediyor. Bir sandık yaptırıyor. Çocukların 

ağızlarına da birer meme veriyor. Bunları götürüp suya atıyor. Sandıkla beraber” 

(Şimşek, 2001, s. 212-223). 

 

2.1.1.10.Genç kız 

Türk masallarında karşılaşılan kadın kahramanları arasında fakir ve akıllı 

genç kız tipi de görülmektedir. Bu genç kızlar, Türk masallarının tipleşmiş erkek 

kahramanı olan Keloğlan’ın kadın karşılığıdır. Onlar zekâsı, güzelliği ve iyi huyları 

sayesinde masalın sonunda bir şehzade ile veya bir bey oğlu ile evlenmektedir. İster 

olağanüstü masallarda olsun isterse de gerçekçi masallarda olsun tuttuğunu koparan, 

gözünü budaktan sakınmayan genç kız ve genç kadın tipleri çok belirgin olarak 

çizilmiştir (Boratav, 1995, s. 83-84). 

Zümrüdü Anka Kuşu adlı Anadolu masalında bir padişahın sarayının 

bahçesinde sadece yılda bir tane elma veren özel bir ağaç bulunur. Fakat bu ağacın 

meyvesini her yıl bir dev yiyip bitirir. Padişahın üç oğlu, bu sorunu çözmek ister. 

Padişahın üç oğlundan ikisi devi yakalamak için bir şey yapamazken, üçüncü oğlu devi 

yaralayarak kaçmasını sağlar. Dev, kaçarken üç kardeş tarafından takip edilir ve üç 

kardeş bir kuyuya ulaşırlar. Ancak kuyuya inmek cesaret istediğinden büyükler cesaret 

edemezler. Fakat küçük kardeş, cesaretini toplar ve aşağı inerek devi öldürür. Aynı 

zamanda kuyunun içinde üç kızı bulur. Ağabeyleri, kızları yukarı çektikten sonra, 

küçük kardeşlerini kıskanarak kuyuda bıraktılar. En küçük genç kız, aşağıya inmeden 

önce küçük kardeşine iki sihirli kıl ile bir altın tepsi verdi. Oğlan, bu kılları kullanarak 



77 

 

koçları çağırır ama yanlışlıkla kara bir koça binerek yer altına iner. Yer altında, önce 

su başını tutan devi öldürerek ülkeyi suya kavuşturur. Sonra Zümrüdüanka kuşunun 

yavrularını yılandan kurtarır. Yer altı padişahından kırk tuluk et ile kırk tuluk su alarak 

Zümrüdüanka kuşunun sırtında yeryüzüne çıktı. Yeryüzüne çıktığında, keloğlan 

kılığına girerek bir kahveci yanına çırak olarak girer ve büyük ağabeyinin düğününde 

onu attan düşürür. Daha sonra terzi yanına çırak olarak girip ortanca ağabeyinin 

düğününde onu da attan düşürür. Son olarak, bir kuyumcu yanında çırak olarak 

çalışarak, küçük kızın istediği altın tepsiyi getirerek onunla evlenmeye hak kazanmış 

olur. Küçük kızın düğününe katılmak için kıyafet değiştirerek geldi ve ağabeylerini 

düşürdükten sonra babasının huzuruna çıkarak başından geçenleri anlattı. Sonunda, bu 

cesur oğlan küçük kızla evlenerek muradına erer (Şimşek, 2001, s. 52-59). 

 

2.1.1.11.Derviş 

Yaşlı bilge arketipinin bir başka örneği dini temele dayalı yardımcılardan olan 

dervişlerdir. İslamiyet’in derin izlerini taşıyan dervişler Türk masallarında; iyi huyları, 

Tanrıya olan büyük bağlılıkları ve inançları sebebiyle Tanrı tarafından çeşitli 

kerametler bağışlanmış kişilerdir. Bu kerametler ile her zaman masal kahramanlarına 

yardım etmektedir. Masal kahramanının zorlandığı anda aniden ortaya çıkmakta ve 

onun problemlerini hallettikten sonra ortadan kaybolmaktadırlar (Türkeş-Günay, 

2009, s. 86). 

Dervişler; dualarıyla tanınan, beyaz elbiseli, ak sakallı, Allah’a derin bir 

bağlılıkla yaşayan kişiler oldukları için kahramanın en önemli yardımcıları olarak 

görülmektedir. Kendilerine bahşedilen doğaüstü yeteneklerle ile karşılarına çıkan 

kahramanların ihtiyaçlarını önceden bilebilmektedir. Aniden belirip kaybolan, 

iyiliklerini karşılıksız olarak sunan dervişler kahramana olağanüstü yetenekler 

kazandırıp yardım edebilmekte ve kahramanı iyiliği karşılığında ödüllendirmektedir. 

Ayrıca dervişler kahramana isim ve gelecekten haber verebilmekte, tedavi 

edebilmekte, büyülü nesneler vererek kahramana yön göstermekte ve onu tehlikeden 

korumaktadır (Göncü, 2020, s. 74). 

Yılan Damat adlı Anadolu masalında ülkenin padişahı, çocuksuzdur. Bir gün, 

dere kenarında yürürken Allaha şöyle dua eder: “Allah’ım, eğer bana bir çocuk 

verirsen, o çocuk istersen yılan olsun, yine de kabul ederim.”. İlginç bir şekilde, 



78 

 

padişahın duası kabul olur ve padişahın yılan bir çocuğu doğar. Ancak bu çocuğu 

hiçbir ebe doğuramaz. Başka bir ülkede ise genç bir kız yaşamaktadır. Kızın üvey 

annesi, kızının padişaha çocuğu doğurabileceğini iddia ederek saraya haber gönderir. 

Padişahın adamları kızı almak üzere yola çıkarak onu saraya getirirler, kızın isteği 

veya rızası olmadan. Yolda giderken, kız bir çeşme görür ve burada abdest alıp namaz 

kılar ve dua etti: “Allah’ım, bana yardım et ya da beni buraya gitmekten alıkoy, yüzüm 

kara çıkmasın.” İkinci rekatta, kız uykuya dalar ve rüyasında bir derviş görünür. 

Derviş, kıza nasıl davranması gerektiğini anlatır. Kız uyanır uyanmaz, dervişin 

öğretilerine uygun olarak hareket eder.. Saraya vardığında, padişahın yılan çocuğunu 

hastaneden çıkararak bahçeye götürür önüne saman koyar ve arkasına geçer. Yılan 

çocuk, herkesi ısırırken, kız onu yeşil bir çubukla vurarak kadını kurtardı. Aradan 

yıllar geçer yılan çocuk büyüdü. Her gelen gelin adayını öldürür çünkü o bir yılandır. 

Kızın üvey annesi, kızını padişaha gelin olarak vermek istediğini duyar. Padişahın 

adamları kızı tekrar saraya götürdü. Yolda aynı çeşmeyle karşılaşan kız, yine aynı dua 

ve rüya ile karşılaştı. Derviş, kıza nasıl davranması gerektiğini tekrar anlattı. Kız, 

saraya geldiğinde yine dervişin öğretilerini uygular. Böylece yılan çocuk, on beş kat 

derisinden çıkarak bir delikanlı olur. Kız ve yılan çocuk evlenir ve mutlu bir hayat 

sürerler. Ancak, bir gün yılan çocuk savaşa gitmek zorunda kaldı ve eşine annesine iyi 

bakmasını söyledi. Kızın üvey annesi, yılan çocuğu saraydan kovmaları için mektuplar 

yazar. Kız, bunu öğrendiğinde saraydan kaçar (Seyidoğlu, 1975, s.153-158). Dervişin 

genç kızın karşısına yol gösterici rolüyle bağışçı olarak karşısına çıktığını 

görülmektedir. 

Kral Padişahının Kızı adlı Anadolu masalında Bir padişah ve bir kral 

yaşarmış. Padişah, kralın kızını oğluna istemiş, ancak kral kabul etmemiştir. Padişahın 

oğlu, bir gün eve dönerken bir kadının testisini kırar, kadın ses çıkarmaz. Ertesi gün 

tekrar kırınca kadın sinirlenir ve kızını almaya gitmesini söyler. Oğlan, kralın kızını 

almak için yola çıkar. Gereken eşyaları alır ve yola koyulur. Yolculuğu sırasında sarp 

bir dağın eteğine varır ve karşısına bir ejderha çıkar. Oğlan ejderhayı okuyla öldürür 

ve içinden bir kız çıkar. Kız oğlanın yanına gelmek ister, ancak oğlan kabul etmez. 

Kız, oğlana bir ceviz verir ve onu babasına götürmesini ister. Kız aslında periler 

padişahının kızıdır ve cevizle geri döner. Kız, oğlana, “Cevizi açtığın zaman, cevizi 

yemen gerektiğinde söyle, sana sofrayı hazırlayacağım” der. Yolda acıkan oğlan, 

cevizi açtırır, ancak bir derviş gelir ve ondan karşılığında bir sihirli asa ister. Oğlan 



79 

 

kabul eder. Oğlan yola devam eder ve bir başka dervişle karşılaşır. Bu derviş de 

karşılığında bir sihirli kabak ister ve alır. Bir başka derviş daha gelir ve bu sefer 

karşılığında görünmezlik sağlayan bir külah ister. Oğlan yola devam eder ve asadan 

ceviz ister. Ancak acıktığında cevizi yemez ve yola devam eder. Oğlan, Kral padişahın 

sarayına görünmez bir şekilde girer. Padişah, oğlana kahve ister ve onu içer. Ancak 

cariyeler, oğlanın boynunu vurmak isteyince kız müdahale eder. Oğlan, kızın odasına 

girer ve ikisi birbirine aşık olur. Kız, ertesi gün ölülerin ziyaret günü olduğunu ve 

hamama gitmeleri gerektiğini söyler. Oğlan hoca kıyafeti giyer ve cariyelere muska 

yazar. Kız da uçan halısına biner ve atının yanına gelir. Kızın babası, kızını kaçırıldığı 

için endişe içindedir. Kızı kurtaran oğlan, bir kabak açar ve içinden Arap ve askerler 

çıkar. Kral’ın ordusuyla savaşır ve Kral’ı esir alır. Kral, oğlanın kızını serbest bırakır. 

Oğlan, Kral’ın sarayına geri döner ve askerleri kabağa girmelerini emreder. Akşam, 

oğlanın annesi onlara cevizle sofra kurar ve kızın güzelliğini övüp oğullarının bu 

güzelliğe layık olduğunu söyler. Padişah ve karısı oğullarını öldürmeye karar verir ve 

cellatları gönderir. Oğlan, Arap’a cellatları öldürmelerini söyler. Kral, kızını oğluna 

geri verir ve oğlan padişah olur. Padişahın sarayında 40 gün 40 gece süren bir düğün 

yapılır (Boratav, 2017, s.81-89). 

Bir başka Anadolu masalı Kral Padişahının Kızı adlı masalda ise bir padişahın 

güzel bir kızı vardır ve padişah rüyalarını sabahları ona anlatmasını ister. Kız on beş 

yaşına geldiğinde, anlattığı bir rüya padişahı öfkelendirir ve onu öldürmek için lala ve 

cellatları gönderir. Ancak lala, kıza acır ve onu serbest bırakır. Kız bir ağacın altında 

uyurken, bir derviş onu bulur ve kendi kızı olarak kabul eder. Derviş kızı, 41 anahtar 

verir ve kırk birinci odaya girmemesini söyler. Ayrıca, bir dolap gösterir ve ona 

“Gülboy Dadı” adında birini çağırmak istediğinde dolaba girmesini öğütler. Kızın 

karnı açıkır, dolaba girer ve Gülboy Dadı sofrayı hemen kurar. Kız, odaları dolaşırken 

yasak odayı açar ve pencereden çift süren insanları görür. Bir papağan gelir ve onun 

öldürüleceğini söyler. Kız ağlayarak odasına çıkar. Derviş, kızın neden ağladığını 

sorar ve kız yasak odaya girdiği için papağanın öldürüleceğini anlatır. Derviş, bir 

sonraki seferde kızı kuşu takip etmesini ister ve kuş tüylerini döker. Padişahın oğlu, 

kuşu takip eder ve kızı bulur. Ona aşık olur. Annesi, kızı istemeye gider ve dervişin 

dediğini yapmasını ister. Düğün için hazırlıklar yapılır ve kızın odası kırmızıya 

döşenir. Ancak padişahın oğlu, annesinin altın bileziklerini köpeklere tasma olarak 

takar, bu da kötü bir davranıştır. Annesi tekrar gelir, ve kızın odası beyaza boyanır. 



80 

 

Daha sonra, oda yeşile boyanır ve kızın annesi güzel işlemeli bir Kuran ile gelir. Kız 

derviş babasına ne olduğunu sorar ve babası onun papağanı kesmesi ve papağanın 

ciğerini oğlanın kafasının da kız tarafından yenmesi şartlarıyla kabul eder. Şartlar 

kabul edilir ve 40 gün 40 gece düğün yapılır. Papağan kesilir ve kanı iki kurnaya 

sürülür, altın ve gümüş akar. Bu, Allah rızası ve Habibullah için dağıtılır. Her 

Pazartesi, sarayın kapıları açılır ve altın ve gümüş dağıtılır. Kızın babası İstanbul’u 

kaybeder ve kızı tarafından geri alınır. Kız, babasını rüyasında tahttan indiğini ve 

tekrar tahta çıktığını gördüğü için İstanbul’u geri alır. Sonunda, kız ve ailesi mutlu bir 

şekilde yaşamaya başlarlar (Boratav,2017, s.116-126). 

Kara Tavuk adlı Anadolu masalında Bir zamanlar çok fakir bir hamal varmış. 

Hamal, çocuklarına kül kömbesi yedirmek zorunda kalır. Bir gün, hamal yolda bir 

dervişle karşılaşır. Derviş, hamala bir kamçı verir ve ona bir huriyi kamçılayarak kara 

bir tavukla gelmesini söyler. Hamal, dervişin talimatlarını yerine getirir ve bir yumurta 

bulurlar. Hamal, bu yumurtayı pazarda bir keşişe satmak ister ve bunun sonucunda 

zengin olmaya başlar. Bir süre sonra hamal, Hacca gitmek için evini terk eder ve bu 

sırada keşiş hastalanır. Keşişin oğlu, yumurtaları almaya başlar ve hamalın karısı ona 

aşık olur. Karı, keşişin oğluyla ilişkiye başlar ve ona birçok şey söz verir. Ancak, oğlan 

bir süre sonra gelmez ve yeniden gelmeyi kabul ettiği koşulları düşürür. Oğlan 

sonunda ücretsiz yumurtalar ister ve daha sonra çocukları zehirlemesi için anlaşır. 

Aşçı, çocuklara ne yapılacağını anlatır ve çocuklar kara tavuğu çalarlar ve kaçarlar. 

Uzak bir memlekete giderler, burada bir padişah belirlenmek üzere kuşun kafasına 

konmasını planlar. Kuş, küçük oğlanın başına konar çünkü kara tavuğun ciğerini yer. 

Kuşun tekrar uçurulmasını isterler, ama kuş yine küçük oğlanın başına konar. 

Çocukları oyalamak isteyenler oğlanı gizlerler ama kuş kimseye konmaz. Sonunda 

oğlan ortaya çıktığında, kuş tekrar başına konar ve çocuk padişah olur. Oğlan, annesini 

ve babasını memleketine çağırır, ancak onlar oğullarının padişah olduğunu bilmez. 

Adam, oğullarının ve tavuğun eksik olduğunu görür ve üzülür. Padişah olan oğlan, 

annesini ve babasını saraya getirir, ancak onlar oğullarının kim olduğunu hala bilmez. 

Kadının kötü işleri açığa çıkar ve kafası kesilir. Aşçı kadını da alır. Padişah, güzel bir 

kızla evlenir ve 40 gün 40 gece  düğün yapar (Boratav, 2017, s. 90-95). 

 



81 

 

2.1.2. Hayvan Olarak Bağışçılar  

2.1.2.1. Vaşak-porsuk-samur-sincap 

Altay sahasından derlenen Saldaçak ile Tırmuujak adlı masalda iki kardeş 

vardır. İki kardeş geçimini av yaparak sağlamaktadır. Bir gün fırtına çıkar ve abisi 

Tırmuujak’a “Kardeşim, böyle açlıktan kırılmaktansa senin kızıl atını keserek yiyelim. 

İkimiz benim kara atıma bineriz” der. Kurnazlık edip kardeşinin tek yiyeceğini ve atını 

kestiren abi atıyla kaçar gider. Tırmujak uyanınca abisini bulamaz ama yine de onun 

hakkından kötü düşünmez “Ee, ağabeyim Saldaçak, herhalde kalkıp, kara atı aramaya 

gitmiş” diye düşünmüş. Atı da abisini de aramaya koyulmuş. İkisini de bulmayınca 

bilmediği bir yola çıkmış. Çok sık bir ormana girmiş ve orada ağaçtan yapılmış bir ev 

görmüş. Eve girmiş ve orada insanın sığabileceği bir oyuk görmüş, ordan da içeri 

girmiş ve gizlenmiş. Kim gelecek diye beklerken içeriye bir sincap girmiş. Sincap 

günüm çok güzel geçti bir çok çam fıstığına rastladım, der. Sonra samur konuşur 

benim de günüm çok güzel geçti karşıma birçok sıçan rastladı. Porsuk gülerek ben de 

çok iyi doydum bir kısmı otlakta kaldı diye söyler. “Ben sihirli bastonumla birçok 

kandık kazdım. Tamamını da yiyemedim” demiş. Vaşak da “sen o bastonunu iyi 

muhafaza et, (birisi bu söylediklerini) duyup onu çalmasın” diyerek nasihat eder. 

Porsuk, samur, vaşak ve sincap kendi aralarında konuşmaya başlamışlar. Tırmuujak 

da onları dinlemiş. Vaşak çok su bulunmadığı için hayvanların kırıldığını o yerde 

hayvanları yiyerek karnını doyurduğunu anlatmış. Samur “Su nereden bulunur?” diye 

sormuş. Porsuk da “Kırlaş-kaan’ın kara su çıkan yerinde büyük bir taş devrilip onu 

kapattığı için su kesilmiş. O taşı benim sihirli bastonumla devirip, kaldırma imkânı 

var” demiş ve birbirlerine akıl vermişler. Sincap birisi konuştuklarını duyar diye 

konuşmayı keselim diye tavsiye verir. Tırmujak, hayvanlardaki sihirli bastonu onlar 

uyuduğu zaman sessizce çalar ve Kırlaş-kaan’ın ülkesine doğru yola koyulur. Hanın 

yardımcıları neden geldiğini sorunca “Ben Kırlaş-kaan’ın hayvanlarına suyun 

yetmediğini, hayvanların kanının kuruyup, öldüğünü duydum” diyerek yardım etmek 

için geldiğini söyler. Kırlaş han “Suyu bulup, benim ölen hayvanlarımı kurtarırsan, 

ben sana kızımı veririm, malımdan mal bölüp veririm, servetimden servet veririm, 

suyu bulamazsan seni öldürürüm” der. Tırmujak  Karasuu’ya gider ve  başındaki suyun 

başının bir taş ile kapalı olduğunu görür. Tırmuujak taşı sihirli değneğiyle devirir ve 

böylece su akar. Buradaki susayan hayvanlar su içmişler ve böylece de kıtlık ve 

hayvanların ölümü engellenmiş olur. Han Tırmujak’ın yaptıklarını görünce ona 



82 

 

verdiği sözü tutar ve böylece kahraman hanın kızı ile evlenir, zenginleşir ve mutlu 

yaşamaya başlar. Kahramanın abisi de bir zaman sonra yemeği bitince kardeşinin 

yanına döner. Döndüğünde kardeşinin zenginleştiğini görür ve bunun nasıl olduğunu 

kardeşine sorar. O da her şeyi olduğu gibi kardeşine anlatır. Saldaçak kardeşinin 

yaptığı gibi bu ağaç eve gider ve kardeşinin saklandığı yere saklanır.  Hayvanlar eve 

gelir ve yine kendi aralarında birinin onları dinleyip hana haber verdiğini konuşurlar 

her biri yiyecek bir şey bulamadığını anlatırlar. Kahramanın abisi sessizce olanları 

dinlerken bir süre sonra saklandığı yerden hayvanlar onu bulurlar. Onu öldürmek 

üzereyken kahraman abisini kurtarır ve abisine “Bir insanın hayatını kıskanmamak 

gerek, ağabey! İnsanı kötü görüp, aç gözlülük etmemek gerek” diye nasihatte bulunur 

(Dilek, 2007, s. 371-373). Bu masalda kahraman bağışçıdan direkt olarak yardım 

görmez. Gizlenerek hayvanların konuşmalarını, sihirli nesneyi ve nesnelerin işlevini 

vaşak, porsuk, sincap ve samurun konuşmalarından tesadüfen öğrenir. Bu masalda 

Propp’un 31 işlevindeki F5 yani “Nesne rastlantı sonucu ele geçer, kahraman onu 

bulur” simgesine rastlanılmaktadır.  

2.1.2.2. At  

Orhan Şaik Gökyay Türkler için atın önemini “hiç bir başka varlıkla 

ölçülemeyecek kadar büyük ve önemli” diyerek açıklamıştır. Ayrıca Gökyay atın 

yalnız bu dünyada Türkün silah arkadaşı olmadığını, öldükten sonra da öteki dünyada 

her bakımdan kendisinin yararlanacağına inandığı için ayrı ve eşsiz bir değer taşıdığını 

belirtmiştir. Bundan dolayı at; inançlarda, destanlarda, efsanelerde, deyimlerde ve 

atasözlerinde, kısacası hayatın her safhasında karşılaşıldığını vurgulamıştır (1974, s. 

74). 

Yüzyıllardan beri insan hayatının ayrılmaz bir parçası olarak görülen at, diğer 

anlatılarda olduğu gibi masallarda da aynı görevle görülmektedir. Onlar güçlü 

olmaları, sadakatleri, fizikî güzellikleri gibi sebeplerin dışında birçok hayvana 

bağlanan olumsuz vasıflardan uzak tutulmuşlardır. Böyle olunca da insan hayatının 

ayrılmaz bir parçası olup kültürle iç içe olmasını sağlamıştır (Sakaoğlu, 1995, s. 288). 

Bostancı Dede adlı Anadolu masalında bir zamanlar bir padişahın üç oğlu 

vardır. Padişah ölünce, üç oğlu da babalarının vasiyetini yerine getirmek için mezarını 

kırk gün boyunca beklemeye karar verirler. Ancak bu memlekette kırk tane dev 

yaşıyordur ve ölen her kişinin ciğerini yemek istiyorlarmış. İlk gece, büyük oğlan 



83 

 

mezarı beklemeye başlamış, ancak gece yarısı dehşet verici sesler duyarak oradan 

kaçmış. Bu sesleri duyan devler de kaçmışlar. Ertesi gece, ortanca oğlan mezarı 

beklemeye başlamış, ancak o da aynı sesleri duyunca korkup kaçmış. Üçüncü gece, 

küçük şehzade mezarı beklemeye başlamış. Uzakta bir ateş görmüş, ateşin yanına 

gitmiş ve devleri uyurken görmüş. O sırada bir plan yapmış ve ateşten bir halka çizmiş, 

kendisi de halkanın içine oturmuş. Devler sabah olduğunda ateşin azaldığını fark 

etmişler ve mezarın olduğu yere gelmişler. Ancak halkadan dolayı şehzadeye 

ulaşamamışlar. Devler, şehzadeden yardım istemişler ve onunla birlikte saraya 

gitmişler. Devler birbirlerinin üzerine çıkmışlar ve şehzade de en üstteki devi boynunu 

vurarak öldürmüş. Bu şekilde hepsini öldürüp kaleden aşağı inmişler. Şehzade, sarayın 

kapısındaki köpeği hançeriyle öldürmüş ve hançeri mermere saplamış. Sonra sarayda 

dolaşmış ve herkes uyurken altın ve gümüş şamdanların yerlerini değiştirmiş. 

Sabahleyin kızlar uyanmış ve bağırmışlar. Padişah, bir tellal çağırmış ve hançeri kim 

çıkarırsa kızını ona vereceğini söylemiş. Şehzade, tesadüfen oradan geçerken hançeri 

çıkartmış. Padişah, şehzadeye dileğini sormuş, o da üç kızını ona vermelerini istemiş. 

Büyük oğlan ata binmiş, ortanca kır atına binmiş ve küçük şehzade de ak bir atın 

üzerine binip sultanları almışlar ve yola koyulmuşlar. Yolda bir ihtiyara rastlamışlar, 

ama büyük ve ortanca oğlanlar yüz vermemişler. Küçük şehzade ise onun sorularını 

yanıtlayıp başından geçenleri anlatmış. Birden o ihtiyarın atı kuş olup kanatlarını 

açmış ve şehzadeyi uçurarak göklere doğru yükseltmiş. Uyuz at da kanatlarının altında 

uçmuş ve şehzadenin peşine düşmüş. Şehzade, sultanı kurtarmak için bir âlimin 

yardımına gitmiş. Âlim, şehzadeye Bostancı Dede adında bir ihtiyarı bulmasını 

önermiş. Şehzade, bu ihtiyarı bulup durumu anlatmış. İhtiyar, kuşlardan ihtiyarın 

memleketini öğrenmesini istemiş. Kartal, şehzadeyi sırtına almış ve Bostancı Dede’nin 

evine götürmüş. Şehzade, sultanı kurtarmak için atlara binip kaçmış. Ancak Bostancı 

Dede’nin atı onları izlemiş ve sultanı geri almış. Şehzade, sultanı yeniden kaçırmış, 

ancak Bostancı Dede yine onları takip etmiş. Şehzade, Bostancı Dede’yi öldürmüş ve 

sultanı kurtarmış. Ancak Bostancı Dede’nin atı sultanı geri almış. Şehzade, sultanı 

tekrar kurtarmış, ama Bostancı Dede yine onları takip etmiş ve sultanı geri almış. 

Şehzade, bu kez durumu bir âlime sormuş. Âlim, şehzadeye atın başka bir özelliği olup 

olmadığını sormuş. Sultan, Bostancı Dede’den bir padişahın tarlasının ortasındaki 

kapının altında başka bir at olduğunu öğrenmiş. Şehzade, padişahtan seyis olmasını 

istemiş ve görev almış. Her gün atı ziyaret edip yemini ve suyunu vermiş. At hazır 

olduğunda şehzadeye haber vermiş ve şehzade atı çağırıp kulübeye varmış. Şehzade, 



84 

 

atın üzerine atlamış ve sultanı kurtarmış. Ancak Bostancı Dede’nin atı, sultanı geri 

almış. Şehzade, bir kulübede durmuş ve sultanla birlikte dinlemek için beklemiş. 

Sabah olunca kulübenin etrafını bir yılan sarmış ve şehzadeden Gül-Sinan hikayesini 

öğrenip anlatmasını istemiş. Şehzade, bu hikâyeyi öğrenmek için âlime gitmiş, o da 

hikâyeyi anlatabilecek kişinin padişahın yanında olduğunu söylemiş. Şehzade, 

padişahın bahçesinde bahçıvan olarak işe başlamış. Âlimin dediği gibi beyaz taşı 

çıkartmış ve mahsul elde etmiş. Padişah buna çok sevinmiş ve dileğini sormuş. 

Şehzade, Gül-Sinan hikayesini öğrenmek istemiş. Padişah, hikâyeyi anlatmaya 

başlamış. Meğer padişahın karısı, bir dudağı gökte, bir dudağı yerde dolaşan bir Arap 

ile onu aldatıyormuş. Bu sırada kaynanası da onlara hizmet edermiş. Bir gün 

kaynanası, sihirli bir sopayla padişahı bir köpek yapmış. Ancak bir kasabın çırağı da 

sihirli sopayla padişahı geri çevirmiş. Padişah, aynı sopayla karısını ve Arap’ı karga, 

kaynanasını da kütük yapmış ve onları kafeste hapsetmiş. Padişah, şehzadeyi 

öldürmeye karar vermiş, ancak şehzade dua ederken yüzüğü dudaklarına düşürmüş ve 

birdenbire kendini duvarın diğer tarafında bulmuş. Tüy ile de atını çağırmış ve 

kulübeye gelmiş. Şehzade, yılana hikâyeyi anlatmış ve yılan onları serbest bırakmış. 

Şehzadenin abileri, her biri ikişer üçer çocuk sahibi olmuşlar ve küçük şehzade, kırk 

gün boyunca düğün yapmış ve muradına ermişler (Boratav, 2018, s. 223-233) 

2.1.2.3. Gök inek  

Annuşka adlı Altay masalında kahraman evin üvey kızıdır. Togus-kös adlı 

üvey annesinin Mariya adlı bir kızı vardır. Üvey anne Annuşka adlı üvey kızına sürekli 

kötülük eder ve kıza görevler verir. Kız çaresiz verilen görevlerini yerine getirmeye 

çalışır. Bir gün Annuşka inek otlatmaya gittiğinde Togus-kös ona çok fazla keten verip 

şöyle demiş. “Bu ketenlerin hepsini eğireceksin.” der. “Bu kadar çok keteni nasıl 

eğireyim, eğiremem, Togus-kös yine beni dövecek” diyerek ağlamaya başlar. Bu 

sırada ölen annesinin yadigarı gök ineği insan gibi konuşmaya başlar ve ona yardımcı 

olur. Annuşka evin eski hanımının kızıdır ve inek ona işkence edilmesine üzülür bu 

nedenle yardım eder. Gök İnek “Niçin ağlıyorsun Annuşka? Hangi felakete düştün, 

balam? Annen varken iki gözünden yaş gelmezdi, ovanın çiçeği gibi büyüdün. Şimdi 

senin ayakların çıplak, yürümekten derilerin yarılmış. Sırtındaki paltonun tamamı 

yama olmuş. Ağlama Annuşkacık, ben sana yardım ederim” diyerek ketenleri yemeye 

başlamış. Bu sefer de Annuşka ketenleri Gök İnek yedi diye ağlamaya balar. Fakat 

Gök İnek geğirdiği zaman keten ipler eğrilir. Annuşka mutlu olur. Togus-kös 



85 

 

Annuşka’ya ne kadar keten verirse o kadar eğirmeye başlamış . Tokus-göz bu durumu 

merak edip Annuşka’yı takip etmiş. Bunu sezen Gök İnek Annuşka’ya “Yarın erken 

üvey annen Togus-kös gelip seni takip edecek. Gelince: “Benim başımın bitlerini 

ayıkla.” der. Sen onun bitlerini öldürürken ‘Bir gözün uyusun diye söyle’” demiş. 

Tokus- kös Annuşka’ya çok fazla keten vermiş ve eğirmezse kafasının yerine 

ayaklarını ayaklarının yerine kafasını bağlayacağını söylemiş. Togus-kös ağaç 

dallarının üstüne oturur ve Annuşka’ dan çok gözlü başının bitlerinin ayıklanmasını 

ister. Annuşka bitleri ayıklamaya başlar. Bir bit bulunca: “Bir gözün uyusun.” diye 

fısıldamış. Böyle diyince Togus-kös’ün bir gözü kapanmış. Sekiz bit bulmuş, Togus-

kös’ün sekiz gözü de uykuya dalmış. Sonra Annuşka ne kadar bit arasa da dokuzuncu 

biti bulamaz. Annuşka onun başını ne kadar sıkıp: “Dokuzuncu gözün uyusun.” dese 

de, onun dokuzuncu gözü uyumayıp, ne olup bittiğini izlemiş. Gök İnek ise keten 

liflerini yiyerek geğirip ip yumaklarını ağzından çıkarmış. Dokuzuncu göz her şeyi 

görmüş. Tokuz-kös eve döndüğünde çok hasta olmuş gibi yaparak “Gök ineğin 

ciğerini yersem iyileşirim” der kocasına. Kocası kabul eder. Annuşka bu duruma çok 

üzülür. Gök İnek ise “Ağlama, sen bana acıma, fakat benim etimden bir küçük parça 

olsun yeme, bir kaşık çorbamı da içme. Yalnızca benim başımı aşık kemiklerimi alarak 

yere göm.” diyerek Annuşka’ya yol gösterir. Ne yapacağını söyler. Tokus-kös Gök 

İnek’in ciğerini yiyip iyileşmiş gibi yapar. Annuşka çok üzülür ve ağlayarak Gök 

İnek’in dediklerini yapar.  Gök İnek’in başını ve aşık kemiklerini gömer. Günlerden 

bir bayram günü Tokus-kös ve kızı Mariya kiliseye gitmek için hazırlanırlar. 

Annuşka’da gitmek ister ve hazırlanır fakat üvey annesi izin vermez. Annuşka 

ağlarken bodruma gömdüğü baş ve aşık kemiklerinin olduğu yerden bir ışık çıkar. 

Işığın içinden altın arabalı bir at ve sandık çıkar. Annuşka hemen temizlenip giyinerek 

kiliseye gider. Kilisedeki herkes hayran hayran onu izler. Kağanın oğlu Annuşka’ya 

aşık olur. Annuşka üvey annesi ve üvey kardeşinden daha erken evde olmak için 

aceleyle evden çıkar. Aceleyle çıkarken ayakkabısı kırılır ve kağanın oğlu bu 

ayakkabıyı alır. Annuşka eve gelir eski kıyafetlerini giyer. Üvey annesi ve üvey 

kardeşi Annuşka’nın kilisedeki halini tanımazlar ve kilisede olanları anlatırlar. 

Kağanın oğlu Annuşka’yı bulmak için ev ev gezip elindeki ayakkabıyı dener. Kağanın 

oğlu eve gelince Tokus-kös ve kızı Annuşka’yı saklarlar ama kağan Annuşka’yı bulur 

ayakkabıyı dener ve olur. Annuşka ile evlenir. Üvey annesi ve üvey kardeşi ağlarlar. 

Günlerden bir gün Annuşka babasının evine misafirliğe gelir. Sofra kurarlar ve 

şaraplar içilir. Kağanın oğlu sarhoş olunca Tokuz-kös Mariya’yı giydirerek kağanın 



86 

 

oğluyla gönderir. Annuşka’yı da banyoda kilitleyip yakar. Kağanın oğlu sabah uyanıp 

olanları fark eder ve Tokuz-kös ile Mariya’yı cezalandırır. Annuşka’ yı iyileştir ve 

babası ile Annuşka’yı yanına alır huzur içinde yaşarlar (Dilek, 2007, s. 525-531).  

Bu masalda Gök İnek evin eski hanımını tanıdığı için kahramana yapılan 

haksızlıklara karşı onun yanında durmaktadır. Masalda kahraman zor durumda 

kaldığında Gök İnek ile konuşmakta ve onun yardımını görmektedir. Gök İnek 

ketenleri yutmakta ve geğirerek ketenleri eğirmektedir. Bu sayede kahraman üvey 

annesinin zulmünden kurtulmaktadır. Aynı zamanda kahramanın arkadaşı olan Gök 

İnek kahraman için kendisini feda ederek ölmeye razı olmaktadır. Bu açıdan bir 

bağışçı olan Gök İnek ölmeden önce kahramana başını ve aşığını gömmesini söyler. 

Gök İnek’in başının ve aşığının gömüldüğü yerden altın arabalı at, sandık ve içinde 

kıyafetler çıkar. Yani bağışçı, kahraman zor durumda olduğunda yardıma ihtiyacı 

olduğunda onun yanında olmuştur. Bu bağlamda bağışçının kahramana bir nesne 

verebileceği gibi kendi bedeni de ilerde sihirli nesne olarak bağışlayabildiği 

görülmektedir. Kırgızların türeyiş ile ilgili inanışlarından biri atalarının bir inekle Ata-

mağarasında yaşadığı ile ilgilidir (Ögel, 2014a, s. 25). Yakut Türkleri ise demirci 

(şamanik ve kutsal özellikler barındırmaktadır) hasta olduğu zaman bir ineği Tanrı’ya 

kurban ederek kurban edilen ineğin böbreğini ve ciğerini demircinin ocağına 

gömmektedirler (İnan, 1986, s. 78). Hun Türklerinin büyük saygı duyduğu nesnelerin 

en önemlisi İskit kralının kaybolan eski kılıcıdır; bu kılıç bir inek ya da boğa tarafından 

bulunmuştur. Bu bağlamda bağışçının eksikliği giderme rolünün inek tarafından 

karşılandığı görülmektedir. İnek süt vermesi yönüyle annelik ile ilişkilendirilmektedir. 

Bu yönden inek olarak bağışçının yüce ana arketipi ile örtüştüğü söylenebilmektedir. 

Besleyen, büyüten, koruyan, şefkatli ana olan yüce ana arketipi masalda da görüldüğü 

gibi annesini kaybeden Annuşka’ ya annesinin yadigarı olan gök inek yardım 

etmektedir.  Onu üvey annesinin eziyetinden kurtar 

 

2.1.2.4. Gök koç  

Gök Koç adlı Özbek masalında kahramanın (Bahtiyar) annesi öldükten sonra 

babası bir dul kadınla evlenir. Bir de kızı vardır. Kız evde gülüp oynar fakat üvey 

annesi Bahtiyara yemek vermez aç bırakır, eziyet eder ve döver. Bahtiyar okula 

giderken okuldan alır ve koyunları güttürür. Bu kadın kendi kızına iyi bakar besler, 



87 

 

okula gönderir. Bahtiyar bir gün koyunları güderken Gök koç onunla konuşur ve 

boynumuzu çevirirsen yemekler hazırlanır der ve Bahtiyar bu şekilde karnını 

doyurmaya başlar. Üvey annesi Bahtiyarı takip eder ve ona yemeklerin nerden 

geldiğini sorar. O da “Bunları senin zulmün verdi, sen beni her gün aç bırakıyordun 

bunun üstüne bir de dövüyordun. Ben her gün Allah’a dua edip ağlıyorum ve bu 

yiyecekleri alıyorum” demiş. Üvey anne gece yarısını bekler ve Bahtiyar üç kere “gök 

koç” diye bağırır. Gök koçun ona yardım ettiğini anlar. Hasta numarası yapıp gök koçu 

kestirmek istediğini söyler. Bahtiyar Gök koça olanları anlatır. O da Bahtiyara “Beni 

oraya götür, ayağımı gevşek bir şekilde bağla. Onlar beni kesmek için bıçak 

getirdiklerinde sen “Gök Koçumu kendim keseceğim” dersin. Sonra üstüme çıkıp beni 

sıkıca tutarsın ve bıçağı boğazıma ters sürtersin, neler olacağını o zaman görürsün, 

demiş. Gök Koç’un üstüne çıkmış, bıçağı boğazına sürteceği zaman Gök Koç yerden 

bir anda sıçrayıp kalkmış ve Bahtiyar’ı da alarak uçmuş gitmiş. Onlar bir süre uçtuktan 

sonra bir çınar ağacının tepesine konmuş. Gök Koç, Bahtiyar’a kendisinden habersiz 

bir şey yapmamasını tembihlemiş, önüne yemekler koymuş ve gözden kaybolmuş. 

Gök koç öldükten sonra yeni doğup büyüyen gök koç bir gün bu memleketin 

padişahına karşı başka bir memleketin padişahı savaş açmış ama bu memleketin 

padişahı bütün gücünü savaşa vermiş olsa da mağlubiyetten kurtulamamış. Bunu gören 

Bahtiyar, Gök Koç ile konuşmuş. Gök Koç: “Babamın toynakları, kellesi ve derisini 

gömdüğün yeri açıp bir bak” demiş. Bahtiyar o yerleri açıp baktığında altın giysi, zırh, 

kalkan ve kılıç olduğunu görmüş. Bahtiyar onları almış, giyinmiş ve altın kılıcı da 

beline bağlamış, Gök Koç da o sırada yuvarlanıp uçan bir ata dönüşmüş. Bahtiyar ata 

binerek savaşmaya gitmiş ve öyle bir savaşmış ki düşmanların kanı sel gibi akmış. 

Çaresiz kalan düşman çekilmek zorunda kalmış. Vezir padişaha durumu anlatmış ve 

padişah bu kişiyi arayama başlamış Sadece çoban aranmamış ve en sonunda Bahtiyar 

Çoban padişahın tahtının önünden geçer ve vezir yiğidi tanır. Sonra padişah inanmaz. 

Bahtiyar gök koçu çağırır ve kıyafetleri giyer. Padişah Bahtiyar’a inanır ve kızı Zühre 

ile evlendirir (Fedakâr, 2011, s.370-373).  

Masalda kahramanı üvey annesinden koruyarak kaçıran ve kahramana kendi 

vücudundan parçalar vererek yardımcı olan koç, bağışçıdır. Kendi bedenini feda 

ederek kahramana yardımcı olmaktadır. Türk mitolojisinde de kötü ruhlardan 

korunmak için koç kurban edilmektedir. İslamiyet’te İsmail’in Allah’a adanışı kurban 

ve ölümü temsil etmektedir. Türk mitolojisinde koç, gökle ilgili sayıldığından ongun 



88 

 

olarak kullanılmış, güç ve kuvvet ya da alplık simgesi olmuştur. Aynı zamanda koç 

Türk kültüründe güç, hakimiyet, kuvvet ve yiğitliğin bir simgesi olarak görülmektedir 

(Çoruhlu, 2002, s. 150-151).  

2.1.2.5. Yılan  

Türk kültüründe yılan zaman zaman uğursuzluğun ve kötülüğün temsilcisi 

olarak görülmektedir. Radlof’un derlemiş olduğu Altay Yaratılış destanında yılan 

tanrının yasakladığı meyveyi kişioğlundan önce tadan ilk hayvandır.  Tanrı it ve yılanı 

nöbetçi olarak görevlendirir. Yılan nöbet tutarken uyur ve şeytan yılanın içine girer. 

Bu şekilde yasak ağaca tırmanarak meyveyi yer. Eci adlı bir kıza da bu meyveden 

uzatır böylelikle tanrının yasakladığı meyveyi insana tattıran ilk hayvan yılan olmuştur 

(Ögel, 2014a, s. 488-490). Eliade ilk şamanın doğaüstü güçleri olduğunu vücudunun 

yılan yumaklarından oluştuğunu fakat bu şamanın kibirli ve gururlu oluşundan 

bahseder. Bu şamanın Yakut Tanrısını tanımadığını Tanrı’nın da ateşi onu yakmak 

için gönderdiğini söylemektedir. Kötü cinlerin de yakılan bu şamandan ortaya çıktığını 

belirtir (Eliade, 1999, s.94). Fakat yılan her zaman olumsuz özelliklerle 

anılmamaktadır. Türk kültüründe yılanın zehrinin birçok yarayı sağalttığı 

düşünülmektedir. Bu da yılanın zıtlıkları simgelediğini göstermektedir. Esma Şimşek, 

geçmiş zamanlarda korkulan ve tehlikeli görülen hayvanların zamanla dini-mitolojik 

anlamın yanında sembolik anlamlar kazandığını ifade etmektedir (2019, s. 14). Yılanın 

bir diğer rolü de yarımcı ruh olmasıdır. Şamanların yılanı yardımcı hayvan olarak 

kullandıkları da görülmektedir. Şamanların yılanı taklit ederek bir çeşit “şamanın 

kendi yardımcı ruhlarını ele geçirmesinden söz edildiği” söylenebilir. Şaman bu 

ritüelde artık sadece insan değil hayvan- ruh olarak görülmektedir (Eliade, 1999, s. 

120-121). 

Çeşitli kültürlerde sıklıkla rastlanan hayvan sembollerinden biri olan yılan, 

dünya genelinde farklı anlamlar taşımaktadır. Yılan bazı toplumlarda ölümsüzlük ve 

şifa ile ilişkilendirilirken bazı toplumlar şeytani ve kötü bir varlık olarak 

düşünülmektedir. Ölümsüzlük ve şifa ile ilişkilendirilmesinin altında yılanın kabuk 

değiştirerek şekil değiştirmesi yani ölüp yeniden dirildiğine dair inançlar yatmaktadır. 

Yine yılanın yer altını mekân tutuşu halk nezdinde onun ölümün nedenlerini ölülerden 

öğrenmiş olduğu noktasında inanmalar doğurmuştur. Bu bağlamda hem yerüstünde 

hem de yer altında yaşayabilen yılan insanlar tarafından olağanüstü bir varlık olarak 

görülür. Yılan, kutsal bir varlık olarak kabul edildiği gibi aynı zamanda şeytani bir 



89 

 

varlık olarak da tasvir edilmiştir. Dünya genelinde yılan sembolizmi, genellikle “ana 

tanrıça kültü ve üreme”, “bilgelik ve bilgiye bekçilik” ve “karanlık güçlerle ve 

şeytanlarla ilişkili” olmak üzere üç temel fonksiyon etrafında şekillenmiştir (Yeşildal, 

2018).  

Mısır, Yunan, Hint, Mezopotamya, Hitit, Roma, Japon gibi toplumların 

anlatılarında önemli bir rol oynayan yılan, Şamanist Türk boyları arasında da oldukça 

mühim bir yer kaplamaktadır. Yılan Şaman’a yardım eden koruyucu hayvan 

ruhlarından birisidir. Onun gökyüzündeki ve yer altındaki seyahatlerinde ona yardımcı 

olmaktadır. Kutsal güçleri bulunduğu esrarengiz alemlerde bulunmuş oraları bilen bir 

hayvan olduğuna inanılmaktadır. Altay Şamanlarının gökyüzüne ve yer altına seyahat 

ettikleri zaman giydikleri kaftanın üzerinde üç başlı, büyük ağızlı yılan figürleri 

bulunmaktadır (Seyidoğlu, 1998, s. 87). 

Bir Altay Türk masalı olan Büyük Yılan masalında bir avcı ava çıkar bu 

sırada çadırının yanında büyük bir yılan görür. Avcı yılanın başı çadırın önünde 

kuyruğu çadırın arkasında olduğu için ne yapacağını şaşırır. Ne olursa olsun diye 

düşünüp cesaretli davranır ve çadıra girer. Avcı karnını doyururken yılan “Bana bin, 

benimle beraber geleceksin” diyerek avcıyı götürür. Bir kaya başına gelirler yılan taşı 

yalar ve avcıya da işaret eder. Avcı yılanın yaptığı gibi taşı yalar ve hemencecik karnı 

doyar. Avcının karnı doyduktan sonra tekrar yola çıkarlar ve büyük küçük birçok yılan 

ile karşılaşırlar. Büyük yılan ile kara yılan kavga etmeye ve savaşmaya başlarlar. Avcı 

büyük yılanın ona baktığını görerek kara yılanı ok ile öldürür. Büyük yılan “Sen doğru 

yaptın, kara yılan beni yenseydi, seni yerdim, yardım etmen iyi.” der. Sonra avcıya 

yaya gidemezsin ben götüreyim der ve avcıyı aldığı yere bırakır. Avcı ile ayrılırken 

onu “Sen eve vardığında yılana bindiğini söyleme, söylersen seni yerim” diye 

tembihlemiş ve uyarmış. Fakat avcı tekrar döndüğünde rastladığı kişilerle konuşup av 

bulamadığını anlatır bu sırada sak (uzun yoldan gelene ikram edilen sert bir içki) içki 

içmektedir. Avcı bir süre sonra sarhoş olup başından geçen olayları bu insanlara 

anlatır. Yılan bunu sezerek avcının yanına gelir “Ben seni yiyeceğim, bana bindiğini 

insanlara söylememeni tembihlemiştim, ama sen söyledin.” der. Avcı da yılana çok 

sarhoş olduğunu affetmesini söyler. Yılana sak içkisinden verir ve yılan bir hafta uyur 

kalır. Uyandığında ormanın darmadağın olduğunu görür. Yılan sarhoş olanın her şey 

yapabileceğini düşünerek avcıyı bağışlar ve avcıyı rahat bırakır (Dilek, 2007, s. 545-

546).  



90 

 

Mehrigiya adlı Özbek masalında kahraman babasının verdiği para ile 

tüccarlık öğrenir. Önce bir yavru kedi, sonra bir yavru köpek alır. Son olarak da bir 

sandık satın alır ve bu sandığın içinden bir yavru yılan çıkar. Bu yavru yılan dile 

gelerek “Ey yiğit, benden korkma, ben bütün yırtıcı hayvanların padişahının oğluyum. 

Bu kadın, beni oynarken yakaladı ve bu sandığın içine koydu. Sen beni ölümden 

kurtardın, şimdi de beni anamın babamın yanına götür” der ve kahraman onu anne 

babasına götürür. Yavru yılan kahramana anne ve babasından mehrigiya otunu 

istemesini söyler. Bu ota “efendim taş sen bana yoldaş “dersen dileklerin gerçek olur. 

Kahramanın yavru yılanla karşılaşması anlatının seyrini değiştirmektedir (Fedakâr, 

2011, s. 421-425).  

Yılanın bağışçı olarak tespit edildiği bir diğer masal Ab-ı Hayat adlı Uygur 

masalıdır.  Bağışçı ejderhanın yılana çevirdiği perizatlar padişahının oğludur. Yaşlı 

adam ejderha tam yılanı öldürecekken kahraman yaşlı adam, ejderhayı başından 

keserek öldürür. O anda yılan yakışıklı bir şehzadeye dönüşür. Yaşlı adam perizatlar 

padişahının oğlunu kurtarmış olur. Bu şehzade yaşlı adama minnet duyar ve yaşlı 

adamın gençleşme arzusunu öğrenince ona ab-ı hayat suyu verir. Bu sayede yaşamı 

sonsuzluk kazanır ve yolculuğunda karşılaştığı yaralı hayvanların da hastalıklarını 

sağaltma niteliği kazanmaktadır (Yalçınkaya, 2018, s. 1251-1258).Bu masalda da tıpkı 

şamanların olağanüstü güçleri olduğu gibi perizatlar padişahının oğlu onu yılana 

çeviren ejderhayı öldürür. Yaşlı adamın yılanı kurtarması sonucunda onu göğe 

yükselterek ona ab-ı hayat yani ölümsüzlük suyu vermektedir. Örnekteki iki masalda 

da yılanın kahramana yardım etmesi bakımından olumlu özelliklerinin olduğu 

söylenebilmektedir. Mehringiya masalında da yavru yılanın delikanlı tarafından 

kurtarılması ona zengin bir yaşam, güzel bir eş ve bir ülke kazanmasını sağlamıştır. 

2.1.2.6. Köpek-kedi   

Özbek sahasından derlenmiş Mehrigiya adlı masalda bir tüccarın yıllar sonra 

bir oğlu olur. Oğlunu on altı yaşına kadar herkesten saklar. Okullara gönderir ve iyi 

bir tüccar olması için onunla ticaret yapmaya giderler ve bir gün tüccar oğlunu test 

eder. Oğluna kırk altın vererek genç tüccarlarla beraber pazara gönderir. Kahraman 

kırk altınla bir köpek eniği alır. Ertesi gün kahramana yine kırk altın verirler. 

Kahraman kırk altınıyla pazardan kedi yavrusu alır. Anne ve babası kahramana ertesi 

gün tekrar kırk altın verir. Kahraman bu defa arkadaşlarıyla lokantaya gider. Oturacak 

yer bulamadığı için bir sandığın üzerine oturur. Bu sırada sandığın içinden çıkan yavru 



91 

 

yılan kahramanın boynuna dolanır. Bir çingene kahramana “Sen benim yılanımı neden 

dışarı çıkardın?” diyerek saldırır. Kırk altınını çingeneye vererek onu uzaklaştırmış. 

Yavru yılan dile gelerek “Ey yiğit, benden korkma, ben bütün yırtıcı hayvanların 

padişahının oğluyum. Bu kadın, beni oynarken yakaladı ve bu sandığın içine koydu. 

Sen beni ölümden kurtardın, şimdi de beni anamın babamın yanına götür” demiş ve 

kahraman annesinden ve babasından izin alarak yılanlar padişahının ülkesine doğru 

yıla çıkar. Kedi, köpek ve yılanla beraber yedi dağ yedi kır aşarak üç aylık yol giderler 

ve sonunda ulaşırlar. Yavru yılan kahramana “Sen otuz dokuz kapıdan geçip babamın 

huzuruna çıkacaksın, orada gördüğün yırtıcı hayvanlardan korkma, ben “çır” deyince 

hepsi bize selam verip kapıyı açar, biz de içeri gireriz” diyerek yol gösterir. Babam 

sana hediyeler verecek. Babam ‘Dile benden ne dilersen’ dediğinde ‘Bana hiçbir şey 

gerekmez’ diye cevap ver. Sana dördüncü defa; ‘Dile benden ne dilersen’ dediğinde; 

‘Bana dilinizin altındaki mehrigiyanızı verin’ dersin. Babam o zaman, dilinin altındaki 

mehrigiyayı sana verir onda çok sır var. O, başın dara düştüğünde, seni kurtarır” der 

ve kahraman da yavru yılan ne dediyse aynısını yapar. Yırtıcı hayvanların padişahı 

yavrusuna kavuştuğu için çok sevinir. Kahramanın istediği mehringiya otunu ona verir 

ve sırrını “ihtiyacın olduğunda “Efendim taş, ben sana yoldaş” deyip dileğini dilersin, 

gözünü kapatıp açıncaya kadar her istediğin olur.” diyerek açıklar. Yırtıcı hayvanların 

padişahı kahramana bir de at hediye eder. Kahraman vedalaşarak kendi ülkesine doğru 

yola çıkar. Yolda mehringiyadan iki kase su ve iki tane ekmek ister. Bir ekmeği ikiye 

bölüp yarısını kediye yarısını da köpeğe verir. Diğer ekmeği de ikiye bölerek yarısını 

ata verir yarısını kendisi yer. Sonra yola devam eder. On beş gün yol gidince “Şimdi 

yolun tam ortasına geldik, gökyüzü uzak, yer sert, ben şu yırtıcı hayvanların 

söylediklerini yapayım” diye düşünerek mehrengiyadan “Efendim taş, ben sana 

yoldaş, sen şu çölü bağa çevir, bu bağın ortasından çok büyük bir nehir aksın, nehrin 

tam ortasında ise taşı suya değmeyen, tepesi gökyüzüne değmeyen, mermerden yapılı, 

içi daha önce hiçbir insanın görmediği bir bina olsun, binanın içinde güzellikte eşi 

benzeri olmayan bir melike olsun. Ben o melikeyle kuş tüyü yastıklarda uzanıp dünya 

nimetleriyle çay içeyim” diyerek dilekte bulunur. Yiğidin tüm dilekleri göz açıp 

kapayıncaya kadar gerçekleşir. Bu şekilde aylarca geçimli bir yaşam sürer. Geçimini 

de avcılık yaparak sağlar. Çok iyi avcı olduğu için Çin padişahı bunu duyar ve kıskanır. 

Çin padişahı halkına “Eğer kim bu sırrı öğrenirse, onu ömrünün sonuna kadar altın 

salıncakta kırk cariyeye sallatıp bakacağım, eğer hiç kimse bu sırrı öğrenemezse her 

yeri viran edeceğim!” der. Bir yalmağız kocakarı Çin padişahından “şimdi bir deveye 



92 

 

altın yükleyin, beni de bir eşeğe bindirin, ben bu sırrı öğrenip geleceğim” diyerek deve 

ve eşek istemiş. Eşeği topal yapmış devenin de ağzını köpürterek yiğidin ülkesine 

gitmiş. Melike’den “Ey yavrum, ben hacca gidiyordum, buraya geldiğimde eşeğimin 

ayağı kırıldı, devem de yorgunluktan yıkıldı” diye yardım isteyerek kendisini 

acındırmış Melike de yaşlı kadını eve almış ve ona yardım etmiş. Kahraman bu kadının 

yalmağız olduğunu anlayarak melikeyi kaçıracağını düşünür ama aklına mehrigiya 

taşının olduğu gelir ve korkmaz. Yaşlı yalmağız kadın melikeye kocasının sırrını sorar 

ve melike bilmediğini söyler. Gece olunca melikenin aklına takılır ve kocasına sırrını 

sorar. Yiğit de melikeye mehringiya taşını gösterip sırrını anlatır. Melike sabah olunca 

hepsini yaşlı kadına anlatır ve yaşlı kadın “Efendim taş, ben sana yoldaş, buradaki her 

şeyi Çin padişahının memleketine götür” der ve gözünü kapatıp açana kadar yiğidin 

kedi ve köpeği hariç her şey Çin memleketine gider. Melike yaptığına pişman olur ve 

ağlar. Yiğit avdan dönünce bakar ki ülkesi yerinde yok. Kedisi ve köpeğini görüp 

konuşurlar. Kedi ve köpek yiğide “Ey yiğit, üzülüp ağlama, başına gelen bu felaketi 

biz hafifletiriz” diyerek kahramana kardım ederler hemen Çin’e doğru yola çıkarlar. 

Kedi Çin sarayına gider. Köpek de melikenin evine gider o havlayınca melike 

geldiklerini anlar. Kedi sofranın kenarındaki taşı alıp köpeğin yanına gider. Köprüden 

geçerken kedi köpekten korktuğu için mehringa taşını köpeğe verir. Bu sırada 

köprünün yanındaki balıkçılara havlarken köpek ağzındaki taşı suya düşürür. Sonra 

balık bu taşı yutar ve karnı büyür. Avcılar bu büyük balığı tutarlar ve içini çıkarırlar. 

Kedi hemen balığın karnından çıkan bağırsaktan taşı alarak yiğide götürür ve yiğit 

mehrigiyaya “Efendim taş, ben sana yoldaş, benim bağımı ve evimi buradan nasıl 

götürdüysen, tekrar geri getir ve onlarla birlikte kırk tane at ile kırk tane de katır getir” 

der. Ülkesine kavuşur ve yalmağız koca karıyı kırk katıra bağlayarak çöle gönderir. 

Yiğit bir zaman sonra annesiyle babasının yanına giderek başından geçenleri anlatır. 

Melikeyle ve ailesiyle mutlu mesut yaşarlar (Fedakâr, 2011, s. 421-425).  

Masalın başında babasının kahramanı sınamak ve onun tüccarlığını denemek 

için verdiği kırk altın ile kedi, köpek ve son olarak sandıktan kurtararak aldığı yılan 

anlatının seyrini değiştirmektedir. Bu masaldaki yavru yılan kendisini kahramana 

sihirli bir taş olan mehrigiya taşına nasıl sahip olacağını gösterir. Masalın devamında 

kahramanın hayatı bu taşa ulaştıktan sonra değişmektedir. Delikanlı bu taşı kaybeder 

ve tekrar o taşa kedi sayesinde kavuşur. Kedi köpekten korkup mehrigiyayı köpeğe 

verir. Köpek bunu düşürür. Kedi sayesinde tekrar balıkçıların avladığı balığın 



93 

 

karnından alıp kahraman delikanlıya beraber götürürler. Ögel Türk mitolojisinde 

kediden bahsederken “Kedi yerleşik kültürün ve şehir hayatının bir ev hayvanıdır. 

Bunun için, Proto-Türk, hayvancı Türk kültüründe, kedi motifi, bir önem taşımıyordu. 

Kedilerin yumuşak tabiatları ve birbirlerini desteklemeleri de gözden kaçmıyordu: 

…Köpekler, birbirlerine düşmandır. Eti bulunca kavga ediyorlar. Kediler ise, et 

bulunca birbirlerini çağırıp, ortaklıkla yiyorlar…” ifadelerini kullanmaktadır (Ögel, 

2014b, s. 687). Bu masalda kedinin mehrigiyayı bulması ve köpeğe götürmesi köpeğin 

ise düşürmesi bu ifadeyi desteklemektedir. Sonuç olarak kedi ve köpeğin kahramana 

yardım ettiği görülmektedir.  Kahraman kedi ve köpek sayesinde mehrigiyaya yeniden 

kavuşur ve mutlu bir şekilde yaşar.  

 

2.1.2.7. Aslan  

Aslan, hayvan mücadelelerinde zafer kazanan konumdadır ve iyi-kötü, 

aydınlık-karanlık gibi kavramlardan iyi ve aydınlık olan tarafı karşılamaktadır. Türk 

kültüründe aslan postunun kullanımı ile yiğitlik arasında bir ilişki bulunmaktadır. 

Yaşar Çoruhlu Türk tahtlarında aslan simgesinin kullanıldığını bunun da bir güç 

simgesi olarak ifade edildiğini söylemektedir. Aynı zamanda Türk kültüründe kanatlı 

aslanın da bulunduğunu ve Türk resim simgeciliğinde yer aldığını ifade etmektedir 

(2000, s.137). 

Bir Özbek masalı olan Kırk Damat adlı masalda kırk tane oğlu olan padişah, 

bir oğlunu evlendirmek isteyince diğer oğulları da evlenmek ister ve padişah kırk tane 

kızı olan birini arar. Bu şartlara uygun bir padişah vardır ama bir şartla kızlarını 

vermeyi kabul eder. “Padişahınız, buradan altı aylık mesafedeki memleketinden 

buraya kadar arık kazdırsın ve kendi memleketinin suyunu benim memleketimin 

suyuyla birleştirsin” der. Yalmağız kocakarı bunları oğlu olan padişaha iletir ve o da 

kabul eder. Padişah şehirdeki herkese arık kazdırmaya başlar. Çalışan halk bir süre 

sonra şikâyet etmeye başlar ve “Padişahın oğulları evlenecek diye hepimiz evimizden 

barkımızdan, çoluk çocuğumuzdan ayrı kaldık” diye söylenirken kahraman duyar ve 

hepsine izin verip eve gönderir. Ağabeyleri ona “Bizi hanımsız bıraktın” diye 

bağırarak vurmuşlar. Küçük oğlan bir süre ağlamış ve arığın kenarında uyuyakalmış. 

Seher vakti yaşlı bir adam oraya gelmiş, çocuğu uyandırmış ve ona: Oğlum, neden 

burada yatıyorsun, diye sormuş. Oğlan olanları yaşlı adama anlatmış. Yaşlı adam: 



94 

 

“Oğlum, üzülme, bu arığı kazmak zor bir iş değil. Sana bir nasihat vereceğim, eğer 

bunu yaparsan kazılan arığın bir tarafı yaz, bir tarafı kış olacak. Ağabeylerin düğüne 

gittiğinde sen gitme, onlarla bıçağını yolla. Ağabeylerin gelinleri alıp geri dönerken 

yolu yarıladıklarında yağmur yağmaya başlayacak, yağmurdan sonra kar, kardan sonra 

ise taş yağacak. O zaman, bembeyaz bir kervansaray görünecek, bu eve sakın kimse 

girmesin çünkü hava hemen açacak. Babanı iyice tembihle” demiş. Sonra adamın 

elindeki asa bir ata dönüşmüş, adam ata binmiş ve oğlana; “Gözünü yum!” demiş. 

Biraz sonra; “Gözünü aç!” demiş. Çocuk gözünü kapatıp açtığında altı aylık yol 

uzunluğundaki arığın bir anda tamamlandığını ve iki padişahın sularının birbirine 

karıştığını görmüş. Yaşlı adam, oğlana tekrar; “Gözünü yum!” demiş. Sonra yeniden; 

“Gözünü aç!” demiş. Oğlan gözünü kapatıp açtığında kendisinin yeniden ağladığı 

arığın başında olduğunu görmüş. Yaşlı adam bir anda gözden kaybolmuş. Oğlan, 

tekrar arığın başında yatarak uyumuş. Ertesi gün büyük oğlanlar oraya geldiklerinde 

arığın bitmiş olduğunu ve suların aktığını görmüşler. Oğlan, babasına “Arığı ben 

kazdım ve suları birbirine kavuşturdum” demiş. Padişah buna çok sevinmiş. Kırk 

oğlan kırk kızla evlenmiş ancak kırkıncı kızı bıçakla nikahlamışlar. Kırk oğlan kızlarla 

yola çıkmış ama yağmur başlamış, sonra kar sonra da taş yağmaya başlamış. Bir 

kervansaray görünmüş ve babalarından(padişahtan) içeri girmek için izin istemişler. 

Padişah küçük oğlanın sözünü dinleyip içeri girmelerine izin vermemiş. Kardeşler 

babalarını dinlemeden içeri girmişler. İçerde yemiş içmişler ve çıkarken ejderha 

kapıda bu yiyip içtiklerinizin hakkını ödeyin demiş. Padişah ona ne istediğini sorunca 

en küçük oğlunu istediğini söylemiş. Padişah kabul etmiş. Padişah yol alırken ejderha 

küçük oğlanı nefesiyle kendisine doğru çekmiş. Oğlan padişaha yakınlaştığında; 

“Baba, getirdiğin gelini kime istiyorsan ona ver” demiş. Küçük oğlan üstlerinden 

uçarak geçmiş ve kervansarayın yanında duran ejderhanın önüne düşmüş. Ejderha 

oğlanın beline dolanarak ona “Bir günlük ömrünü mü feda edeceksin, yoksa kırk 

günlük ömrünü mü feda edeceksin” diye sormuş. Oğlan “Kırk günlük ömrümü feda 

edeceğim” der. Ejderha “O zaman falan memlekette falan Gülperi var. O kızı kırk gün 

içinde bana getireceksin, getirmezsen seni yerim” demiş ve mühlet alarak yola çıkmış. 

Oğlan, ejderhadan kırk gün mühlet aldıktan sonra yola çıkmış. Bir yerde pek çok 

karıncanın yolda yürüdüğünü görmüş. Karıncalara basmamak için uzun süre yolun 

kenarında oturarak onların geçmesini beklemiş. Akşamüzeri karıncaların geçişi bitince 

karıncaların padişahı oğlanın yanına gelmiş ve ona: “Ey yiğit, neden burada 

oturuyorsun, diye sormuş. Oğlan “Ben karıncalara basmamak için geçmelerini 



95 

 

bekliyorum, demiş. Karıncaların padişahı “Çok teşekkür ederiz, gün gelir biz de sana 

yardım ederiz” diyerek bir avuç saman vermiş. Oğlan samanı almış ve tekrar yola 

düşmüş. Yolda giderken birbiriyle dalaşan iki aslana rastlamış. Aslanlar avladıkları 

tavşanı aralarında paylaşamadıkları için dalaşıyorlarmış. Oğlan, aslanlardan tavşanı 

almış, onu bıçağıyla ikiye bölmüş ve iki parçayı iki aslana vermiş. Aslanlar “Çok 

teşekkür ederiz insanoğlu, biz bu tavşanı bölüşemeyip on gündür birbirimizle dalaşıp 

duruyorduk. Sen bize iyilik ettin sen de bunu al, belki bir gün lazım olur” diyerek ve 

her ikisi de yelelerinden biraz yolarak kahramana vermişler. Kahraman tüyleri alıp 

tekrar yola koyulmuş. Bir köye ulaştığında yaşlı bir kadın ile karşılaşmış ve yaşlı kadın 

kahramana nereden geldiğini nereye gittiğini sormuş. Kahraman önce cevap vermek 

istememiş sonrasında yaşlı kadına padişahın kızını almaya geldiğini söylemiş. Yaşlı 

kadın kahramanı uyarıp zor bir yola gireceğini söylemesine rağmen kahraman gitmek 

istediğini ve kararlı olduğunu söyler. Kahraman yaşlı kadını dinlemez ve padişahın 

kapısına giderek davul çaldırır. Padişah oğlana niyetini sorunca kızıyla evlenmek 

istediğini söyler. Padişah da üç şartla kızını vereceğini söyler. “Üç şartımdan birincisi 

şu; kırk çuval darıyı yere serptireceğim, darıları tek tek toplayacaksın. İkinci şartım da 

şu; babamdan kalan iki tane besili öküzüm var. Bu öküzlerin etini sabaha kadar yiyip 

kemiklerini bana getireceksin. Üçüncü şartım ise şudur: Kapıya yakın yerde, 

babamdan kalan ve yere gömülü olan dört adım boyunda bir küpüm var. O küpün ağzı 

açık ve içinde hiçbir şey yok. Bunun önünden geçip dönünceye kadar küpün içi altınla 

dolsun. İşte şartlarım bunlar, eğer becerebilirsen kızımı sana vereceğim” demiş. 

Kahraman darıları nasıl toplayacağını düşünür ve aklına karıncalar padişahının verdiği 

saman gelir. Samanı yakar ve karıncalar toplanır darıları toplar. Darıları çuvala koyar 

ve padişaha götürür. Halk da sevinir. İkinci görevini yani öküz etlerini nasıl yiyeceğini 

düşünürken aklına aslanların verdiği tüy gelir. Kahraman bu tüyleri yakınca aslanlar 

toplanır ve “Efendim, hizmet etmek için hazırız” derler.  Aslanlar öküz etlerini yer ve 

kahraman bu kemikleri padişaha götürür. Halk şaşırır hem de sevinir. Fakat kahraman 

üçüncü görevi nasıl yerine getireceğini düşünür. Padişahın kızı, kahramanın iki görevi 

de yerine getirdiğini duyunca onun yoluna çıkar. Parmağındaki elmas yüzüğü verir ve 

kahramana “Ey yiğit, kapının yanındaki küpün yanından geçerken bu yüzüğü içine at, 

ama arkaya bakmadan git! Sen dönünceye kadar küpün içi altınla dolacak” diyerek 

yüzüğün ne işe yaradığını anlatır. Kahraman bu kızın dediklerini yapar ve üçüncü 

görevi de başarıyla tamamlar. Görevliler padişaha kızınız artık bu yiğidindir derler. 

Kahraman padişahın kızına kendi memleketine gitmeyi teklif eder ve beraber yola 



96 

 

çıktıkları zaman kahraman padişahın kızına aslında onu ejderhaya götüreceğini yoksa 

ejderhanın onu öldüreceğini söyler. Kız oğlanın bu dürüst halini görür ve bunun 

çaresinin olduğunu söyler. “Şimdi sen koşarak saraya dön, babamın küçük odasını aç, 

odada bir sandık var, sandığın içinde de bir güvercin var. O güvercinin başını kes, 

Güvercinin boğazından bir kurt çıkacak, o kurdu öldür. O zaman ejderha da ölecek, 

yoksa ejderha ikimizi de yiyecek” der ve kahraman hemen padişahın sarayına gider 

güvercinin karnındaki kurdu öldürür. Tekrar döndüğünde ejderha ile padişahın kızının 

arasında üç adım mesafelik yerde cansız yattığını görür. Kızı kucağına alıp ağlamaya 

başladığı zaman gözyaşı kızın üstüne düşer ve kız dirilir. Sonra kahramanın 

memleketine gidince evlenirler ve mutlu yaşarlar (Fedakâr, 2011, s. 364-370).  

İlk bağışçı olan yaşlı adam, kahraman merhametli davranıp halk 

yorulduğunda izin vermesi sonucunda karşısına çıkar. Karıncaları ezmeden gitmesi 

merhameti noktasında önemlidir. Aslanlara adaletli adil bir şekilde paylaştırma 

yapması sonucunda aslanlar kahramana kendi bedenlerinden üç tüy verir ve bu şekilde 

padişahın verdiği görevlerden olan ikinci görevi yerine getirebilir. Aslanların tüyünü 

yakınca birçok aslan gelip öküz etlerini yer ve kemikleri kahramana verir. Kahraman 

padişaha kendisi yemiş gibi götürür ve görevi yerine getirmiş olur. Kahraman 

padişahın sınamalarından yaptığı iyiliklerin getirisi olan saman ve aslan yelesi 

sayesinde başarılı olur. Kız da kahramanın başarısından etkilenip ona yüzüğü verir ve 

üçüncü görevi de bu şekilde başarılı tamamlar. Son olarak kahraman kıza dürüst bir 

şekilde ejderhanın onu istediğini anlatması sonucu kız ona bilgi verir ve ejderhayı nasıl 

öldüreceği bilgisine sahip olur. Bağışçılar ve bağışlanan şeyler anlatının gidişatını bu 

şekilde etkilemektedir. Aslan ormanların kralıdır ve gücü temsil etmektedir. Bu 

masalda aslanın yeme içme yönü ön plana çıkmaktadır. Çoruhlu, aslanın savaş, zafer, 

iyinin kötüyü yenmesi, kuvvet ve kudret simgesi olduğunu söylemektedir. Yeme içme 

yönü yardım ettiği kahramanın bir mücadeleyi kazanmasını sağlar. Aslanın zafer 

kazanma bu yönü ve masal bağdaşmaktadır (2000, s.137). 

Tepegöz adlı Azerbaycan masalında da arslan kahramana Tepegöz’ü nasıl 

öldüreceğini anlatıp öldürmesi için gerekli olan okun kendi mağarasınd olduğunu 

söylemektedir. Nebi adlı zengin bir adamın çocuğu olmamaktadır. Nebi’nin çobanı bir 

gün kuyuda tepesinde tek gözü olan bir çocuk bulmuş ve onu Nebi’ye getirmiş. Nebi 

ve karısı Tepegözü çocuk edinmişler. Tepegöz doymak bilmezmiş, öyle ki, köyün 

çocuklarını yemeye başlamış. Bir müddet sonra Tepegöz bir mağarada tek başına 



97 

 

yaşamaya başlamış. Burada ne bulursa çalıp-kaçırıp yemiş. İmran adlı bir adamın kızı 

Gemer, hamiledir. Oğlu İskender’i ormanda doğurur. Tepegöz’den kaçabilmek için 

koluna bir bazubend bağladığı çocuğu mağaraya bırakır. Mağarada kalan arslan 

çocuğa bakar ve onu büyütür. İskender arslandan izin alıp Tepegöz’ü bulmak için yola 

çıkar. Yolda, iki adamla karşılaşır. Adamlardan Tepegöz’ün yerini sorarken Tepegöz 

onları yakalar. Tepegöz adamları yer, İskender’i sabaha saklar. Tepegöz uyuyunca 

İskender koyunlardan birini kesip, etini yer; postuna da kendisi bürünür. Tepegöz 

ertesi gün İskender’i bulamayınca mağaranın kapısını açmak zorunda kalır. İskender 

koyunlarla çıkıp kaçar. İskender, arslanın yanına döner. Arslan, ona; Tepegöz’ün 

ancak kendi mağarasındaki okla gözünden vurularak öldürülebileceğini, okla 

vurulduktan sonra da mağaranın ortasındaki kuyuya atılması gerektiğini söyler. Dara 

düştüğünde yakması için kendi tüyünden verir. Tüyü yaktığında, gelip onu 

kurtaracağını söyler. İskender Tepegöz’ü öldürmek üzere yola çıkar.  İskender koyun 

postuna bürünüp mağaraya girer. İskender oku alır. Tepegözlü vuramaz ve Karanlık 

Dünya’ya düşer.  Karanlık Dünya’nın girişinde insan görünüşünde bir ejderhayı 

öldürür. İskender ejderhanın mağarasındaki yemeklerden yerken bir ihtiyar ile 

karşılaşır. İhtiyar İskender’e nasıl çıkacaklarını anlatır; mağaranın sahibini öldürüp, 

Zümrüt Kuşu azat ederse, kuş onları Işıklı Dünya’ya çıkaracaktır. Mağaranın sahibi 

olan ejderhayı öldürdüğü için, ihtiyar adamın kılavuzluğunda Zümrüt Kuşu bulup, 

serbest bırakır. Zümrüd Kuşu’nun kanatlarının üstünde Karanlık Dünya’dan Işıklı 

Dünya’ya çıkarlar. İskender Tepegöz’ün yanma gider. Onu sihirli okla gözünden 

vurur. Tepegöz kuyuya düşmez, İskender yorulur ve arslanın tüyünü yakarak onu 

yardıma çağırır.  Arslan İskender’e yardımcı olur, akıl verir.  İskender koyun kılığında 

mağaraya girer. Hile ile Tepegöz’ü kuyuya atıp, kuyunun ağzını kapatır. Kahraman 

evine döner. Arslan İskender’i annesinin yanına götürür. Gemer Hanım bazubendi 

görünce oğlunu tanır (Hafızoğlu, 2005, s. 306-316). 

 

2.1.2.8. Ejderha  

Türk kozmolojisinde ejderhanın önemli bir yeri vardır. Boratav ejderhanın iri 

bir yılan olarak tasvir edildiğini söylemektedir. Aynı zamanda ejderhanın Ülker 

yıldızının bakışından gebe olan dişi geyik tarafından doğurulduğunu ifade etmektedir 

(Boratav, 2012, s. 66-67). Ejderlerin yer ejderi ve gök ejderi olarak varlığı bilinmekle 

beraber yağmurun yağmasını sağladıkları düşünülmektedir. Uygurların Gök çarkını 



98 

 

bir çift ejderin çevirdiği inancı bulunmaktadır. Buradan hareketle sahada ejderler ile 

ilah arasında bir ilişki olduğu söylenebilmektedir (Çoruhlu, 2000, s.133) Masallarda 

ejderha kurtarıcı anne rolündedir. Bu açıdan yüce ana arketipi ile bağdaşmaktadır.   

Yılan Damat adlı Özbek masalında bir padişahın üç kızı vardır. Bu padişahın 

memleketine bir ejderha gelir ve padişahın bir kızı ile evlenmek istediğini eğer padişah 

kızın birini vermezse bu memleketi yok edeceğini söyler. Padişah kızlarına bu durumu 

anlatınca kızların en küçüğü baba yurdumuz kötü olmasın diyerek ejderha ile 

evlenmeyi kabul eder. Evlendiği gün ejderhanın aslında yakışıklı bir delikanlı 

olduğunu öğrenir ve sevinir. Bu çift yaşayıp giderken iki ablası onları ziyarete gelir. 

Delikanlı küçük melikeyi “Sadece sana söylüyorum, bunu sakın başkasına söyleme. 

Eğer birine söylersen ve o da benim yılan derimi yakarsa beni bir daha bulamazsın, 

eğer benim yılan derimi yakarsan benden ayrılırsın. Beni tekrar bulmak istersen demir 

bir asa ile demir bir çarık yaptırman gerekir. Onlar yırtılıp eskiyene kadar beni aramak 

zorunda kalırsın, bu senin için çok zor olur” diyerek tembihler ve ona bir yüzük verir. 

Bu yüzüğü sakın parmağından çıkarma diyerek de kızı tembihler. Kızın ablaları gece 

olunca bu yiğidin derisini yakmışlar ve yiğit bir anda ortadan kaybolmuş. Küçük 

melike sabah uyanıp baktığında delikanlıyı bulamaz ve çok üzülür. Delikanlının dediği 

gibi bir demir asa ve demir çarık yaptırır yola düşüp delikanlıyı aramaya başlar. Onun 

da kız bir yılkıya, sığır ve koyun sürüsüne denk gelir. Çobanlardan bu atların ve 

sığırların Şah Kamber’in olduğunu öğrenerek yoluna devam eder. Kız Şah Kamber’e 

onun verdiği yüzük sayesinde ulaşır fakat Şah Kamber başka birisiyle evleneceği için 

annesinin gönlü olmaz. Şah Kamber’in annesi kıza zor görevler verir Şah Kamber’in 

verdiği bilgi ve taktikler sayesinde bu görevleri tamamlar ve sonunda annesi de ikna 

olur. Kız ve Şah Kamber mutlu bir şekilde hayat sürerler (Fedakâr, 2011, s. 400-402).   

 

2.1.2.9. Kurt  

Kurt Türk mitolojisinde türeyişi sembolize etmektedir. Uygurca Oğuz Kağan 

destanında kurt yol gösterici bir unsurdur. Başkurt efsanelerinde de aynı şekilde 

kurdun yol gösterici olduğu görülmektedir. Çoruhlu, kozmolojik unsurlara bağlı 

olarak, kurdun renklerinin de anlam ifade ettiğini söylemektedir. Gök kurt ya da 

bozkurt nitelemelerinin yanında, ak kurt ya da al kurt, kara kurt ifadeleri buna örnek 



99 

 

olarak verilmektedir. Bu noktada ak kurdun gök unsuruna buna bağlı olarak, saflık, 

temizlik ve erdeme işaret ettiğini düşünmektedir (2002, s. 136). 

Özbek Türklerinin Topal Kurt adlı masalında bir padişahın üç oğlu vardır. 

Padişahın altından bir çınar ağacı vardır. Her gün bir kuş gelir ağaçtan bir yaprak alır 

gider. Padişah oğullarına her gün birinin bu ağaç başında nöbet tutmasını ister. Büyük 

oğlan çalanı göremez. Ertesi gün küçük oğlan yaprağı çalan kuşu görür ve padişaha 

“Baba, altın bir kuş geldi, ağacın yaprağını koparıp gitti. Ona ateş etmeye kıyamadım” 

der. Padişah “Kuşu bulacaksanız bulun, bulamazsanız kelleleriniz gidecek” diyerek 

oğullarını çınar yaprağının hırsızını bulması için yola gönderir. Büyük ve ortanca 

kardeş tandır ekmeği ve çörek alarak en küçük kardeş ise sadece kuru ekmek alarak 

yola çıkar.  Üçe ayrılan bir yolun başına geldiklerinde taşların üzerindeki yazıyı 

görürler.  Birinci yol giden gelmez, ikinci yol giden gelir ve diğer yol da gidene tehlike 

yoludur. Büyük kardeş birinci yola, ortanca ikinci yola ve en küçük kardeş üçüncü 

yola giderler. Küçük oğlan yürür yürür ve yolda su başında durarak kuru ekmeğini 

suya banıp yer. Bu sırada topal bir kurt ile karşılaşır. Küçük kardeş korkarak ekmeğini 

topal kurt ile bölüşür. Kurt nereye gidiyorsun diye sorunca en küçük kardeş “Gidene 

tehlike diyarına gidiyorum” diye cevap verir. Kurt kahramana “Gidene tehlike buradan 

altı aylık yol, varamazsın. Üstüme bin, gözünü yum, altı defa atlayıp seni oraya 

götüreyim” diyerek onu üstüne almış. Kahramana “gözünü aç” dediğinde kahraman 

kendisini bir taht üzerinde görür. Kurt kahramana “Kırk basamaklı bir merdivenden 

çıkacaksın, kuşu al ama kafesi alma” der ve kahraman kuşun kafesini de yanına alır. 

Bu kafeste bir çıngırak vardır. Kahraman kafesi kaldırdığı an çıngırak çalmaya başlar. 

Vezirler hemen bunu duyup çocuğu padişahın huzuruna çıkarırlar. Padişah kahramana 

ne için geldiğini sorunca kahraman da kuş için geldiğini söyler. Padişah “batıda bir 

padişahın kızı var, o kızı bana getirirsen sana kuşu veririm” diyerek kahramanı 

göndermiş. Kahraman hemen topal kurdun yanına giderek olanları anlatır. Kurt oğlana 

çok kızar ve “O kızın bulunduğu şehir buradan sekiz aylık yol, üstüme bin, gözünü 

yum” diyerek kahramanı kızın bulunduğu şehre sekiz atlayışta götürür. Kurt oğlanı 

“Kızı alırsan başörtüsünü alma, başörtüsünü alırsan kızı alma” diyerek tembihler. 

Kahraman yine kurdun sözünü dinlemez ve hem kızı hem de başörtüsünü alır. Yine 

yakalanır. Bu ülkenin padişahı da kahramana “Falan yerde yaşlı bir yalmağız 

kocakarının atı var, onu bana getirirsen kızı sana veririm” diyerek onu gönderir. 

Kahraman yine kurdun yanına gider ve kurda “Dört aylık yolda bir at var, onu 



100 

 

getirirsen kurtulursun diyorlar” diyerek yardım ister. Kurt “Üstüme bin, gözünü yum” 

diyerek dört adımda kahramanı ulaşacağı yere ulaştırır ve kahramana “Çukur kazarak 

içeri gireceksin, hayvan yemliğinin yanından çıkacaksın. Başını çıkardığında at 

kişneyecek. Yalmağız kocakarı yattığı yerde rahatsız olup dışarı çıkacak. ‘Huysuz 

hayvan neden kişniyorsun, ne oldu’ deyip ata vuracak ve tekrar içeri girecek” diyerek 

akıl verir. Kahraman bu sefer kurdun dediklerinin aynısını yapmış ve atı almış. At ile 

beraber kurdun yanına gelince kurt kahramana “Ey koca kafalı oğlan, bu atı padişaha 

verecek misin? Ben yuvarlanıp bundan daha güzel bir ata dönüşürüm. Sen padişaha 

“bir tane at istemiştiniz, ben iki tane getirdim, birini seçin” diyeceksin padişah beni 

seçecek, sen kızı ata bindirip götürürsün. Arkandan ben de gök bir güvercine 

dönüşerek uçup sana yetişirim” demiş Kahraman da kurt ne diyorsa onun dediğini 

yapmış. Kahraman at ile diğer padişahın yanına gider topal kurt güvercin olup onları 

takip eder. Kurt çocuğa “Ey koca kafalı çocuk, bu kızı padişaha verecek misin, ben 

yuvarlanıp kıza dönüşeyim, padişah beni seçer. Sen kızı da, atı da, kuşu da alıp 

gidersin. Ben gökgüvercine dönüşüp arkandan uçarak gelirim” der. Kahraman kurdun 

dediklerini yapar kızı, kuşu ve atı alarak topal kurt ile ilk karşılaştığı suyun başına 

gelir. Topal kurt kahramana “Bir kuş istiyordun, bu kadar şeyi alman için sana 

yardımcı oldum. Bana verdiğin yarım ekmeği helal et.” diyerek gözden kaybolur. 

Kahraman abilerini aramak için tekrar yola koyulur. Abisinin birini aşçının yanında 

ateşçi olarak, diğerini de bir hamamda külhan olarak bulur. Abileriyle beraber kendi 

yurtlarına doğru yola çıkarlar. Yolda iki büyük abi küçük kardeşlerini öldürmek için 

anlaşarak gözünü oyup bir kuyuya atarlar. Ülkelerine vardıklarında at, kuş ve kız susup 

hiçbir şey yemeden yaşamışlar Padişah bu durumu sorunca at, kuş ve kız küçük 

oğlunun başına gelenleri anlatmışlar. Kız padişahı küçük oğlanı attıkları kuyuya 

götürür ve çıkarıp tedavi ederler. İki büyük kardeş cezalandırılır. Küçük oğlan yani 

kahraman da kızla evlenir ve mutlu yaşam sürerler (Fedakâr, 2011, s.418-421). Bu 

masalda bağışçı olan topal kurt kahramana onunla ekmeğini paylaştığı için ona yardım 

eder. Uzun sürecek olan yolu kısa sürede kat etmesini sağlar. Yolda gerekli olan 

bilgileri kahramanla paylaşarak ulaşması gereken şeye ulaşana kadar onu yalnız 

bırakmaz. Kahramana akıl verip yol gösterir. 

Kuş Arayan Han Oğlu adlı Kazan Tatar masalında bir padişah, padişahın da 

üç oğlu vardır. Bu padişahın kırk ambar altın ve gümüşü vardır. Bu kırk ambarın ikisi 

kaybolmuş sonraki gün bir ambar daha kaybolmuş. Büyük oğlan gece nöbet tutmaya 



101 

 

karar vermiş. Gece yarısına kadar uyumayıp gece yarısından sonra uyur nöbet tutar 

ama hırsızı yakalayamaz. Sonraki gün ortanca oğlan nöbet tutmak ister ve o da abisi 

gibi gece yarısından sonra uyuyup kalır ve hırsızı yakalayamaz. Sonraki gün en küçük 

oğlan nöbet tutmak ister ve babasından izin alır. Küçük oğlan uyumaz, gece yarısından 

sonra bir kuş gelir ve ambarı kaldırır sonra da uçar gider. Kuşun kanadından bir tüy 

yere düşer ve küçük oğlan bu tüyü alarak babasının yanına gider. Üç oğlan da bu tüyü 

bulmak lazım diye düşünerek aramak için yola çıkarlar. Üç yol ayrımında bir direğe 

rastlarlar. Bu direkte sağa giden çok zengin orta yola giden orta zengin sola giden geri 

dönmez yazılıdır. Büyük abi sağ yola ortancası ortaya küçük kardeş ise “Allah’ın 

emrinden çıkmak olmaz” diyerek sol yola girer. Büyük oğlan sağ yoldan gider ve bir 

yere kazan asar. Yemek pişirirken yanına bir kurt gelir büyük oğlan da bu kurdu 

sopayla kovalar. Kurt “Şu yerden gideme, önündeki yemeğini bitirip, çarığını ye!” 

diyerek orta yola gider. Orta yoldaki kardeş de kurdu yanından kovar. Kurt “Ey 

delikanlı, bundan sonra gideme, yemeğin biterse, çarığını ye!” diyerek sol yola gider. 

Sol yoldaki en küçük oğlan kazanın yarısını kurda verir yarısını da kendisi yer. Kurt 

küçük kardeşe nereye gittiğini sorar. Delikanlı da açıklar. Kurt bu delikanlıya “İleride 

bir köy var, orada yaşayan halkın kuşu bu, der. Bu köyün kenarında bir kavak ağacı 

var, bu kavağın üstünde bir altın yuva, yuvanın üstünde de bu kuş vardır. Bu kavağın 

yanında yedi kişi bekçi duruyor, kavağın yanında ateş yanıyor” diyerek bir kağıt verir. 

“İşte bu kağıdı o ateşe at, ondan sonra o kuşu aramaya git. Ben sana yine rastlarım. 

Ağacın üstünde duran kuşu al, yuvayı alma” diyerek kaybolur. Kahraman kurdun 

dediklerini yapar, kurdun verdiği kâğıdı yakınca nöbetçiler uyur fakat kahraman 

ağacın üstündeki kuş ile birlikte yuvayı da alır. Yuvayı alınca nöbetçiler uykusundan 

uyanır ve kahraman yakalanır. Hanın huzuruna çıkarılır. Han “Sen böylesine hırsız bir 

kişiymişsin, bundan sonra bir şehre git, orada bir Han var. Onun yedi yarış atı var, bu 

yarış atlarını çalıp, gel. Sonra ben sana bu kuşumu veririm.” diyerek kahramana yeni 

görev verir. Delikanlı yolun yarısındayken kurt onun yanına gelir. Kurda başından 

geçenleri anlatır. Kurt yuvaya dokunduğu için delikanlıya kızar. Sonrasında “Şimdi 

sen gidersen, hanın şehrine varırsan, orada yedi yarış atının yedi ahırı vardır, yedisini 

yedi kişi bekleyip, duruyor. Ben sana şimdi bir kağıt vereyim. Bu ahırların yanında bir 

ateş yanar durur, bu kağıdı ateşe at ve ahıra girip, atların dizgin bağlarını keserek, atları 

alıp, çık; dizginden çekersen, bekçiler uyanır” diyerek kaybolur. Delikanlı kurdun 

söylediklerini yapar verdiği kağıdı yakınca nöbetçiler uyurlar ama dizginden çektiği 

için bekçiler uyanır ve yakalanır. Hanın huzuruna çıkarırlar han “Buradan ilerde bir 



102 

 

hanın altın dombırası var. Onu getirirsen, ben sana yedi yarış atını veririm” diyerek 

delikanlıyı gönderir. Delikanlı yolda giderken kurt yine yanına gelir ve delikanlı 

olanları anlatır. Kurt “Neden benim sözümü dinlemedin? Şimdi sen git, ben sana bir 

kağıt vereyim. O şehre gidip, yerleş. Hanın evinin nerede olduğunu insanlardan sorup, 

öğren; dombırası neredeymiş öğren. Dombıranın olduğu yere geceleyin git, bu kağıdı 

o evin kapısına sürt, kapı kendisi açılır, köpekleri varsa, sana ürümez” diyerek 

kaybolur. Delikanlı kurdun söylediklerini yapar kağıdı sarayın kapısına dürter ve kapı 

açılır fakat dombırayı alınca kılına da dokunur sesler çıkmaya başlar nöbetçilere 

yakalanır. Hanın karşısına çıkarılır ve han delikanlıdan istekte bulunur. “Sen böylesine 

hırsız bir kişisin, buradan ileriye git! Bir şehirde bir han var, bu hanın kızını kaçır. 

Alıp, gelebilirsen, dombırayı sana veririm” der. Kahraman tekrar yola çıkar ve yolun 

yarısında kurt delikanlının yanına gelir. Delikanlı kurda başından geçenleri anlatır. 

Kurt kahramana “Sen git şimdi, yarın o hana gidersin. Han, nişan attırmaya karar 

vermiş, her kim bu nişanı vurursa, kızımı ona veririm demiş. Şimdi sen bu kağıdı al! 

Bu kağıdı silahına sürersen, sen vurursun” der ve kaybolur. Delikanlı nişan atmaya 

gider ve kağıdı silaha sürer böylece başarılı olur. Delikanlı kız ile evlenmeye hak 

kazanır. Kızı alır ama diğer ülkenin padişahına götürmek istemez. Kıza aşık olur. 

Delikanlı kızı da alıp ağlaşarak yola çıkarlar. Yolda kurt delikanlının yanına gelir ve 

kızı görmek ister. Kız çok güzel bir kızdır, kurt kıza “üff!” diyince kız çirkin bir kız 

olur. “bu şekilde götürürsen han kızı almaz” der ve delikanlı kızı hana görürünce han 

“Bu kız bana lazım değil, benim cariyelerimin hepsi de bundan daha güzel, der. Bu 

kızı da kendin al, fakat kızı almaya gittiğin için dombıramı veriyorum, böyle çirkin 

suratlı kız bana lazım değil” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı dombıra ile yola 

çıkmış ve yolda kurt yanına gelimiş. Dombırayı göreyim diye delikanlıdan ister ve 

eline alıp çalar. Dombıra çok güzeldir. Kurt bir kere dombıraya “üff!” diyerek üfler ve 

dombıra kötü sesli olur. Delikanlı hana bu dombırayı götürür ve kötü sesli olduğu için 

almaz. Delikanlıyı “Ey, bu dombıra çok kötüymüş, onu almıyorum, lazımsa kendine 

al! Yol yürüdüğün için yedi savaş atımı ben sana veriyorum” diyerek gönderir. 

Delikanlı yedi savaş atıyla yola çıkar tekrar kurda rastlar ve kurt savaş atlarına bakarak 

üfürüp, savaş atlarını kötü atlara dönüştürür. Delikanlı diğer hanın ülkesine gider ve 

kötü atları gören han “Ey, kötüymüş bunlar, der. Bana lazım değil, kendine al, der. Yol 

yürüdüğün için kuşumu alıp, git!” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı güzel kızı, 

kuşu, atı ve dombırayı alarak evine doğru yola çıkar.  Kurt delikanlının karşısına çıkıp 

bütün eşyaları üfleyerek eski güzel haline getirir. Delikanlı mutlu olur ve evine döner. 



103 

 

Kız ile düğün yaparlar ve mutlu bir yaşam sürerler (Gültekin, 2013, s. 511-518). Bu 

masalın bağışçısı olan kurt, kahramana yardım eder. Kahraman amacına ulaşana kadar 

ona yoldaşlık etmektedir. Kurt verdiği bilgilerle kahramanın önündeki engelleri 

aşmasını sağlar. Fakat kahraman kurdun tembihlediği, uyardığı şeylere dikkat etmez. 

Buna rağmen kahramanın amacına ulaşmasını bekler. Kahraman yola çıktığında bir 

kuş ararken eve döndüğünde bir güzel kız, atlar ve dombıra ile döner. Kurdun 

kahramana yol göstermesi dışında nesneleri tılsımlayarak kahramanın işine yarayacak 

şekilde dönüştürmesi kurdun olağanüstü özelliklerine örnektir.  

Ak Kurt adlı Tatar bölgesinden derlenmiş masalda bir padişah o padişahın da 

dört oğlu vardır. Hanımıyla beraber çöle doğru yola çıkarlar ve çok şiddetli kum 

fırtınası çıkar. Bu fırtınada padişah hanımını kaybeder. Bu padişah hanımını kaybettiği 

için ağlar. Padişahın büyük oğlu okulundan dönüp. Yüz asker ve bir yıl yetecek erzak 

alarak annesini aramaya gider. Delikanlı bu yolda yürürken bir ormana gelir. Ormanda 

bir yerde askerlerini ve atlarını dinlendirir. Orada bir ak kurt “Ey ahmaklar, kimden 

izin aldınız da benim ormanımdaki otları eziyorsunuz? İzin vermiyorum, haydi çıkıp 

gidin” diyerek azarlar. Padişahın en büyük oğlu “Sen nereden geldiysen oraya git. 

Benim yüz askerim var. Şimdi seni öldürtürüm.” diyerek kurda kızar. Kurt sözünü 

dinlemeyen en küçük oğlanı ve askerlerini tılsım okuyarak taşa çevirir.  Sonra 

padişahın oğullarına annesini aramaları için bir sene müddet verir ve oğullarını 

gönderir. Bu oğlanlar yolda giderken büyük abilerin gittiği ormanda dinlenirler ve 

onların da karşısına ak kurt çıkar. “Kimin izniyle bu kadar atlı asker ormandaki otları 

çiğnedi? Hiç rızam yok.”  diyerek kızar. Padişahın oğulları da ak kurda asıl sen nerden 

geldiysen oraya git diyerek kızarlar. Ak kurt onlara tılsım okuyarak taş haline getirir. 

Padişahın en küçük oğlu da annesini aramak için yola çıkar. Abilerinin geldiği yere 

gelir ve ormanda giderken atını sulatmak için durdurur ama otlarını yemesin diye 

başını kavak ağacına yukarıya bağlar. Tüfeğini çıkarır ve tam kuş avlayacakken ak 

kurt gelir. Kahramana ne yaptığını sorar. Kahraman atını suladığını fakat at otu 

yemesin diye yukarıya bağladığını söyler. Uzun yoldan geldiğini anlatır. Ak kurt ile 

sakince anlaşarak konuşur. Bu sebeple ak kurt onu cezalandırmaz. Sonrasında 

kahraman ormanda istediği yemişleri yiyebileceğini ve istediği hayvanı 

avlayabileceğini söyleyip izin verir. “Yalnız şu gördüğün kuşu vurma. Öteki büyük 

kavağın başında bir kuş var. Gidip o kuşu nişan alıp göğsünden vur. Bir vuruşta düşer. 

Sonra kuşu al, temizleyip pişir. Yemeğe ben de gelirim.” demiş. Delikanlı da kurdun 



104 

 

sözünü dinlemiş. Kuşu vurup temizlemiş o sırada çadırın yanından bir misafir delikanlı 

geçmiş. Delikanlı ile selamlaşmışlar ve ona güler yüzlü davranmış. Sofraya davet eder 

ve kuşun etini beraber yerler. Delikanlının akılına kurda verdiği söz gelmiş yüzü düşer. 

Misafir delikanlı ona neden yüzünün düştüğünü sorunca etimi kurt ile paylaşacaktım 

unuttum der. Misafir delikanlı, ona “Ey delikanlı sen bunun için kaygılanma. O kurt 

olarak görünen şey bendim. Benim yetmiş türlü hünerim var. Yetmiş türlü surete 

girebiliyorum.” der. Yola ne için çıktığı tek tek anlatır. Ak kurt ona abilerinin sağ 

olduğuna inanıyor musun diye sorunca kahraman “Elbette onların sağ olduğunu 

düşünüyorum. Çünkü onlar bu yola kötü bir niyetle çıkmadılar. Üç ağabeyimin her biri 

yanlarına yüzer atlı asker, para ve erzak alıp gitmişler.” demiş o öyle deyince ak kurt 

abilerinin yanına götürmüş ve kahramanın hatırı ve isteği için onları tekrar insan 

şekline getirmiş. Sonrasında abileri eski haline gelince annelerini aramak için tekrar 

yol çıkmışlar. Ak kurt delikanlıya “Yola çıktıklarında ak kurt, delikanlıya “Ya 

delikanlı, senin yolun uzun. Ben bildiğim kadarıyla yolları sana öğreteyim. Belki 

benim öğrettiklerim senin işine yarar. İşte burası benim ormanım. Şuradan üç gün üç 

gece yol git. Bu benim ormanımdan çıkıp üç gün üç gece gittikten sonra dev 

padişahının yerine varacaksın. O devin yerinden de üç gün üç gece gittikten sonra 

altmış kulaç kalınlığında bir altın kavak ağacına rastlayacaksın. O altın kavak ağacının 

altında küçükçe bir göl var. Göle varınca bir çukur kaz, ağabeyini o çukurda bırak. Sen 

de kavağın bir yanına çukur kazıp kendini gizle. Yalnız iki gözün açık kalsın. Birkaç 

saat sonra bir yılkı sürüsü gelip bu gölden su içer. Onlar gittikten bir saat sonra da gök 

gürleyip yer sallanır, fırtınalar kopar. Altmış kilometre uzaklıktan gelen ayak sesleri 

işitirsin. Sonra altmış kulaç büyüklüğünde bir ala aygır gelip altmış kulaçlık altın 

kavak ağacına sürtünmeye başlar. Sürtünmekten yorulunca çok susar, göldeki suyun 

hepsini içip bitirir. Sonra ağacın yanına gelip tekrar sürtünmeye başlar. Gölde su 

bittiğinden balıklar öylece toplanıp kalırlar. Ağabeyin bu balıkları kendi çukuruna 

koysun. Bu balıklar ona azık olur. Aygır uzun bir sürtünmeden sonra altmış kulaçlık 

kavak ağacını kırar. Kavağın çatır çutur yıkılan sesiyle sen kaldığın çukurdan hızlıca 

çıkıp ala aygıra binmeye çalış. Binemezsen yelesinden tut, yelesinden tutamazsan 

kuyruğundan tutmaya çalış. Eğer sen bunları yapabilirsen belki anneni bulabilirsin. 

Sen ala atın bir yanından tutabilirsen o ateşe girerse ateşe, suya girerse suya gir. 

Tuttuğun yerden elini bırakma. Eğer bırakırsan o anda helak olursun. Bu zahmetlere 

dayanabilirsen anneni bulursun. Dayanamazsan anneni bulamazsın” diyerek 

kahramana yol gösterir. Kahramanın yaşayacağı şeyleri daha önceden bilerek 



105 

 

kehanette bulunur. Delikanlı annesini bulmadan dönmeyeceğini söyleyince ak kurt 

ona “Tamam delikanlı, ben senin anneni bulacağına inanıyorum. Anneni kurtarıp 

şehrinize döneceğiniz vakit benim yanıma uğramadan gitme. Ormanımda istediğin 

yerde dur, atını dinlendir. Canın ne istiyorsa ye. Benim misafirim olmadan gitmene 

hiç gönlüm yok. Ormanıma geldiğin zaman sen nerede durursan dur, ben gelip seni 

bulurum” diyerek delikanlıyı uğurlar. Delikanlı ve abileri kurdun söylediklerini 

yaparlar. Delikanlı boğayı bırakmaz. Yelesinden tutarak uzun zaman boğa ile beraber 

denizlere girip çıkarlar kahraman boğulmadan yola devam eder. Ala boğa kahramanı 

üstünden inmesi için vazgeçirmeye çalışsa da kahraman onu bırakmaz. Beraber çok 

sık ormanları geçerler. Ala aygır delikanlıya “Bak delikanlı, artık sen çok şey gördün. 

Bu sular, dağlar, taşlar, bunların hepsi dev padişahın, insanlar geçmesin diye yaptığı 

işlerdi. Artık felaketten kurtuldun. Üstüme binip otur. Ben de seni gittiğim yere kadar 

götüreyim” der. Delikanlı ise aygıra teşekkür ederek yoluna devam eder. Kaf Dağına 

tırmanmaya çalışır. Kahraman delikanlı çabaladıkça dağın içine gömülür. Çaresiz 

kalan delikanlı oturup ağlamaya başlar. Bu sırada havadan bir karanlık uçarak 

delikanlının yanına gelir. Bu bir kuştur, kuş delikanlıya “Ey delikanlı, haydi benim 

üstüme otur. Ben seni bir yere götüreceğim.” der. Uçmak istemeyen delikanlı uçsam 

da helak olacağım uçmasam da helak olacağım diye düşünerek kuşun üstüne oturur.  

Uçarlarken kuş delikanlıya korkup korkmadığını sorar. Delikanlı da dürüst ve mertçe 

korktuğunu söyleyince “Ey dostum, ben olduğum sürece sen korkma. Sen yiğitliğin 

sayesinde çok daha kötü tehlikelerden kurtuldun. Ben eski dostun ak kurt.” Diye cevap 

verir kuş. “Ala aygırla bu kum dağına kadar gelip de dağa tırmanamadığından dolayı 

sana acıdım da Simurg kuşu suretinde geldim. Ben şimdi seni Kafdağı’nın tepesine 

bırakacağım. Ondan sonrasına benim gitmeme izin yok. Kendin bir şekilde gidip 

anneni bulursun” diyerek kahramana yardım eder. Delikanlı üç ay sonra bu dağın 

ardına ulaşarak dünya büyüklüğünde bakır bir saraya varır. Sarayın kırk bir tane köle 

kız bir masanın üzerinde insan eti yoğuruyormuş. Kahraman korkar ama yine de eşiğe 

gelip kapıyı çalar. Orada güzeller güzeli bir kız açar kapıyı. Bu kız delikanlıyı eve 

alsam mı diye evin hanımına sorar. Evin hanımı da izin verir. Delikanlıyı misafir 

ederler. Kahraman başından geçen olayları tek tek bu sarayın hanımına anlatır. Bu 

hanım kahramana annesini bulursa mutlaka yanına gelmesini uğramadan gitmemesini 

söyler. Bu yüzden güzeller güzeli kız ile delikanlıyı evlendirir. Delikanlı annesini 

bulmak için tekrar yola çıkar. Bu sefer gümüş bir saray çıkar karşısına kapıyı çalar. 

Burada da çok güzel bir kız açar kapıyı ve hanımına danışır. Hanımı delikanlıyı misafir 



106 

 

edip kız ile nikahlandırır. Delikanlı buradan da çıkıp annesini aramak için yola çıkar 

ve bu sefer de altın bir saraya varır. Orada da insan eti soyan kızlar görünmekteymiş 

ama kahraman cesaretini toplayarak bu eşikten girer. Kapıyı peri kızı gibi bir kız açar 

ve evin hanımından izin alarak delikanlıyı eve alır. Evin hanımı ile konuşan delikanlı 

ona hangi şehirden olduğunu sorar ve bu evin hanımı devin kaçırdığı padişahın karısı 

yani kahramanın annesi olduğu konuştukça ortaya çıkar. Annesi de bu delikanlıyı 

tanıyarak konuşurlar ve eve dönmek için hazırlık yaparlar. Annesi kahramanın yeteri 

kadar güçlü olmadığını söyler (Karagöz, 2021, s. 144-166). 

 

2.1.2.10. Karıncalar padişahı  

Karıncalar çalışkanlığı ile akla gelen halk anlatmalarında sıkça karşılaşılan 

bir semboldür. Karıncalar aynı zamanda dayanıklılık ve iş birliği sembolü olarak 

görülmektedir. Karıncaların yuva inşa etme becerileri ve bir arada çalışma yetenekleri, 

halk edebiyatında toplumsal değerlerin vurgulanmasında sıkça kullanılmaktadır. 

Karıncaların yuva kurma becerileri ile yüce ana arketipi örtüşmektedir. Karıncalar aynı 

zamanda halk anlatmalarında küçük ve güçsüz olanın büyük ve güçlü karşısındaki 

direnişini de temsil etmektedirler. Bu yönüyle masallardaki eğitsel iletiler ele alınırken 

bu sembol kullanılmaktadır. 

Mehringiya adlı Özbek masalında kahraman ejderhadan kırk gün mühlet 

aldıktan sonra yola çıkar. Bir yerde pek çok karıncanın yolda yürüdüğünü görür. 

Karıncalara basmamak için uzun süre yolun kenarında oturarak onların geçmesini 

bekler. Akşamüzeri karıncaların geçişi bitince karıncaların padişahı delikanlının 

yanına gelmiş ve: “Ey yiğit, neden burada oturuyorsun, diye sormuş. Oğlan “Ben 

karıncalara basmamak için geçmelerini bekliyorum, demiş. Karıncaların padişahı 

“Çok teşekkür ederiz, gün gelir biz de sana yardım ederiz” diyerek bir avuç saman 

vermiş. Bu samanlar kahraman padişah tarafından sınanırken yakılır ve kahraman bu 

sayede darıları toplar. Karıncalar padişahının verdiği saman sayesinde görevini 

başarılı bir şekilde yerine getirmiş olur (Fedakâr, 2011, s. 421-425). 

Özbek masalındaki kahramanın karıncaları ezmeden yoldan yürümesi 

karıncaları küçük görmeyip merhamet göstermesi kahramanın ödüllenmesini 

sağlamaktadır. 

 



107 

 

2.1.2.11. Kuş  

Kuşlar, Türk kültüründe önemli bir sembol olarak yer almakta, halk edebiyatı 

ürünlerinde sıkça kullanılan canlılardır. Kuşların özgürlüğü sembolize ettiği 

söylenebilmektedir. Gökyüzünde istedikleri gibi uçabilen kuşlar, insanların özgürlük 

arayışını ve hürriyet hasretini temsil etmektedirler. Kuşların uçuşu, sınırların ötesine 

geçme isteğini ve hayal gücünün sınırlarını sembolize etmektedir. Bu bağlamda 

masallarda kahramanları bir yerden bir yere ulaşma görevi yardımcı kahraman ve 

bağışçı olan kuşlar sayesinde gerçekleştirilmektedir. Yani kahramanı bir eşikten başka 

bir eşiğe götüren unsur olarak değerlendirilebilmektedirler. Masallarda; konuşabilen, 

yolu gösteren, arkadaşlık eden veya insan formuna dönüşen kuşlara sıkça 

rastlanmaktadır. Kuş sembolü genellikle olumlu kavramlarla ilişkilendirilmekte ve 

dişiliğin, doğurganlığın, yaratıcılığın, bilgeliğin ve ruhun sembolü olarak 

algılanmaktadır (Kara-Tekgül, 2020, s. 130-131). 

Dostluk adlı Kazak masalında bir genç adam dilenen mavi kuşa bakınca 

kuyruğunun ve kanadının yolunduğunu görür. Babasına sorar babası da “Oğlum bu 

kuşu on beş gün besle, ondan sonra istediğin tarafa uçur.” Der. Genç kuşu besler 

kuyruğu ve kanadı çıkan mavi kuş uçmadan önce gence “Başın darda kalırsa beni bul, 

ben filan yerde otururum.” Günlerden bir gün gencin babası da karısı da ölmüş. Genç 

de mavi kuşu aramaya çıkmış. Genç günlerce yürür ve yolda bir adamla karşılaşır. 

Adam nereye gittiğini sorar. Genç de mavi kuşu aradığını söyler. Yaşadıklarını anlatır. 

Adam: “Onun küçücük bir mavi sandığı var, onu iste. Onu büyük bir sandığın içine 

koymuştu. Onu alırsan mutlu da olursun, zengin de olursun.” der. Genç adam 

merhameti sayesinde mutlu ve geçimli bir hayat sürer (Alptekin, 2003, s. 251-254). 

Üçügey Ücüyen adlı Yakut masalında Üçügey Ücüyen onun kardeşi Kuhagan 

Hocugur birlikte yaşarlar. Büyük kardeş Üçügey Ücüyen dışarı çıktığında Kuhagan 

Hocogur gökteki yedi turna ile oyunlar oynar. Üçüncü gün büyük kardeş merak eder 

ve pire kılığına girip küçük kardeşi ne yaptığını izler. Üçügey Ücüyen, ak turnaların 

arasında dansçıların en ateşlisi olan ak turnalardan birine saldırır. Geri kalan altı ak 

turna bacadan uçup gider. Üçügey Ücüyen ak turnanın bir tüyünü koparır. O güzel bir 

kadına dönüşür. Ak turnanın tüyünü ve kanadını askıya asar. Kadın burada yaşamaya 

başlar. Günün birinde Üçügey Ücüyen ava gider. Evdeki kadın Kuhagan Hocugur’a 

“Genç, sen benim tüyümü kanadımı görüyor musun?” der. O da “Görüyorum, 

ağabeyimin karısı!” der. “Bana vermek için ne istersin?” diye sorar. O da “Ağabeyimin 



108 

 

karısı! Bana kurbağa, bok böceği, kurtçuk ver” diye cevap verir. Kadın ona bütün 

böcekleri toplayarak verir. Kuhagan Hocugur tüyü getirir ve kadına verir. Bu tüyü ve 

kanadı takan kız göğe uçar. Abisine olanları anlattığında ve Kuhangan Hocogur 

abisinden dayak yer. Abisi al donlu uzun kısa kuyruklu ata binerek üst dünyaya 

karısının peşinde gider. Üst dünyada uçarken bir balaganda bir kuş görür bu irkilen 

kuş Üçügey’e bağırır. “Çı- çıp!”. Kuş insan gibi konuşmaya başlar. “Üçügey Ücüyen! 

Sen karını mı arıyorsun? Eğer senin burada olduğunu öğrenirse gelmez. Kakım ol, 

çocuğun beşiğinin altına yat. Çocuğu iyice çimdikle, o çok ağlasın. O zaman o samimi 

biriyse gelir!” diyerek onunla konuşur. Kuşun söylediği gibi Üçügey Ücüyen kakım 

olur. Çocuğun beşiğine yaklaşır, onu çimdikler, hafifçe ısırır. Çocuk ağlamaya başlar. 

Yedi ak turna uçup gelir. Kadın aşağı iner, çocuğu beşikten alır. “Yavrum! Neden 

böyle ağlıyorsun?” der. Oturur, ona memesini verir. Üçügey Ücüyen kadına saldırır. 

Tüyünü koparır, yakar. Kadın ise dişlerini gıcırdatıp ölür. Bu adam için felaket olur. 

Tüyü yakınca kadın ölür. Üçügey Ücüyen ölen karısını kurtarmak için Gök kuşağı 

efendinin kızı Ürgüük Şaman, Ay efendinin kızı Iydangalaah Şaman ve Güneş 

efendinin kızı Küögel Şaman’ın yanına gider ve onlarla evlenmek istediğini söyler 

onlardan çeyiz ister onlar da hazırlık yapar ve beklerler. Üçügey Ücüyen yolun 

ortasına kendi kıyafetlerini ölmüş karısına giydirir ve üç şaman da kocası zannettikleri 

ak turnayı diriltirler. Kadını gören şamanlar zenginliklerini orta dünyada bırakarak üst 

dünyaya çıkarlar. Gök kuşağı efendinin kızı üç kez yatan insanın üzerinden uçar, onu 

baygın duruma getirir. Ay efendinin kızı üç kez yatanın üzerinden uçar, onu uyku 

durumuna getirir. Güneş efendinin kızı üç kez kocası zannettiği kişinin üzerinden 

geçer. Böylece kadın “Ben bayılmış mıydım uyuyor muydum?” diyerek kalkar ve 

dirilir (Duranlı, 2010, s. 241-245). 

Gülenber Hanım adlı Anadolu masalında Bir zamanlar, karısı ölen bir çiftçi 

varmış. Oğlu ve kızı yetim kaldığı için tekrar evlenmiş. Bahar geldiğinde, adam tohum 

ekecekmiş. Karısı, darıları kavurup tarlaya ekerse daha iyi biteceğini söylemiş. Adam 

da karısının dediğini yapmış ama darı bitmemiş. Kadın, tarlanın bir başında oğlunu, 

bir başında kızını kesip kanlarını karıştırırsa darının biteceğini söylemiş. Adam da 

çocukları yıkayıp, karınlarını doyurmasını ve sonra karısının dediğini yapacağını 

söylemiş. Çocuklar sofrada yemeklerini yerken bir güvercin gelmiş ve bir lokma 

karşılığında bir sır vereceğini söylemiş. Oğlan lokma vermezken, kız vermiş ve 

güvercin gerçekleri anlatmış. Çocuklar güvercinden aldıkları sır sayesinde üvey 



109 

 

annelerinden kurtulmuşlar dağa kaçmış. Oğlan kardeşine bir kulübe yapmış, 

avlanıyormuş. Üvey anne, çocukların peşine bir kocakarı takarmış. Onları öldürüp 

kanlı gömleklerini getirmesi karşılığında bir kese altın vereceğini söylermiş. Kocakarı 

çocukları bulur, kız yalnız kulübede oturmaktadır. Kızın yanına gider ve yalnız 

oturacağına kardeşinden Gülenber Hanım’ın çekmecesini istemesini, böylece o 

çekmeceye bakınca dünyadaki her şeyi görüp canının hiç sıkılmayacağını söyler. 

Akşam kız, kardeşine bunları söyler ve onu ikna eder. Kardeşi yola çıkar. Oğlanın 

karşısına yolda bir dede çıkar, buranın kötü bir yer olduğunu söyler. Hızır oğlana dua 

eder, oğlan yolundan dönmez. Oğlan Gülenber Hanım’ın penceresine gider ve 

“Gülenber Hanım çekmeceni getir.” der ve beline kadar taş kesilir. Tekrar söyler 

boğazına kadar taş kesilir. Tekrar söyleyince Gülenber Hanım çekmeceyi getirir. 

Oğlan çekmeceyi kardeşine götürür. Kız çekmeceyi açınca içinde bin türlü bülbül öter, 

güller açar, dünya sanki çekmecededir. Üvey anne kocakarıyı yine yollar. Kocakarı bu 

sefer kıza, Gülenber Hanım’ın yanlarına gelmesini, kardeşiyle evlenip onları zengin 

etmesini söyler. Akşam olur, kardeşine bunları söyler. Kardeşi yine Gülenber 

Hanım’ın yanına gider ve “Gülenber Hanım gel bize gidelim.” der dizlerine kadar taş 

kesilir. Tekrar der, boğazına kadar taş kesilir. Biraz sonra Gülenber Hanım gelir ve 

“Bütün sihirler bozulsun da bütün millet uyansın.” der. Tüm taş kesilenler canlanır. 

Oğlanla birlikte yola çıkar. Gülenber Hanım peri padişahının kızıdır. Kapandığı 

yerden Hızır’ın duasıyla kurtulur. Perilere emreder ve bir konak yaptırır. Orada 

oturmaya başlarlar. Üvey anne yine kocakarıyı bunları öldürtmesi için yollar. Kocakarı 

iki cellat tutar, yolda kalmış gibi yapıp eve girer. Gece herkes uyurken cellatları içeri 

alır. Gülenber Hanım sopayla kocakarının başına vurur ve kapının önüne atar. Üvey 

anneyi de öldürtür, çocukların babaları da onlarla yaşamaya başlar (Seyidoğlu, 1975, 

s. 221-231). 

Gülağa’nın Kızı adlı Azerbaycan masalında Gülbala isimli bir adam, eşi, üç 

kızı ve oğlu Gülağa ile birlikte bir arada yaşamaktaydı. Gülağa, ailesini fakirlikten 

kurtarmak amacıyla anne ve babasından izin alarak yola çıkmaya karar verir. Bu 

sırada, adaletli bir padişahın üç oğlu olan şehzadeler, babalarından izin alarak ava 

çıktılar. Ancak, geceyi geçirmek için tercih ettikleri meşelik mağarada bir ejderha 

bulunuyordu. Şehzadeler dinlenmek için mağaraya gelince ejderha onları yutar. 

Ejderha, birinin kanadı siyah, birinin kanadı beyaz, birinin kanadı sarı olan, 

uçluklarında bazen aydınlık bazen karanlık çıkaran kargaları da yer. Şehrin birinde üç 



110 

 

tacir ve oğulları vardır. Tacirlerin oğulları, rüyalarında Hindistan'daki üç kız kardeşten 

her birine aşık olur. Ailelerinden izin alarak yola çıkan gençler, Hindistan'a varır. 

Kızlarla bir dere kenarında karşılaşır ve birbirlerine evlilik sözü verirler. Ejderhanın 

kardeşi gelince kızlar oğlanları güvercine çevirir. Ejderha güvercinleri yakalayıp yutar. 

Gülağa’nın yolu ejderhaların mağarasına düşer. Ejderhaların birini öldürür, diğerini de 

üç kılıç darbesiyle bayıltır. Gülağa ejderhaların karınlarını yarıp içinden güvercinleri 

ve kargaya dönüşen şehzadeleri çıkarır. Gülağa ve kuşlar dönüş yoluna çıkar. Gülağa 

gittikten sonra annesi ölmüş, babası başka biriyle evlenmiştir. Üvey anne kız 

kardeşlerini evden kovmuştur. Gülağa olanları haber alır ve kız kardeşleriyle 

yaşamaya başlar. Hindistan’daki kızlar günden güne sararıp solarak nişanlılarını 

beklemektedir. Gülağa kuşların insan gibi sohbet ettiklerini ve her karganın kız 

kardeşlerinden birinin omzuna konduğunu görür. Bunun sırrını büyük kargaya sorar. 

Büyük karga aslında şehzade olduklarını onları yutan ejderhanın sihirle kendilerini bu 

hale getirdiği söyler. Ayrıca kız kardeşlerine aşık olduklarını da ekler. Gülağa 

güvercinleri çağırır, onların da hikâyesini öğrenir. Güvercinler ve kargalar kendilerini 

büyüden kurtarması için Gülağa’dan yardım ister. Kuşlar ejderhaların üç canının 

olduğunu ve ancak ejderhaların ölümüyle bu büyünden kurtulacaklarını söylerler. 

Gülağa isteklerini kabul edip onlarla beraber yola çıkar. Kuşlar ejderhaları görünce 

ağlamaya başlarlar. Ejderhalar kuşları görünce, onları tekrar yutarlar. Gülağa hiçbir 

şey yapamadan geri döner. Bir müddet sonra olayın geçtiği yere tekrar gider. Kuşların 

ağladığı yerde bir ağaç bitmiştir. Ağacın üstünde, Gülağa'ya yol gösterecek yazılarla 

donatılmış üç kılıç bulunmaktadır. Gülağa, bu kılıçları alır ve kararlılıkla yola çıkar. 

Meşelikteki bir mağaraya girer ve mağaranın içinde bir yumağa sarınmış bir ihtiyar 

bulunur. İhtiyar, Gülağa'yı caydırmaya çalışır, ancak Gülağa, kararlılıkla ilerlemeye 

devam eder. İhtiyar, Gülağa'ya üç adet la'linin ejderhaları ayıltacağını, aynı zamanda 

kuşların gözyaşlarından yapılmış kılıçlarla onları öldürebileceğini söyler. Gülağa 

söğüt ağacının dibinde yalan büyük ejderhanın gözüne lâl tutup ayıltarak onu 

öldürdükten sonra onun altında yatan küçük ejderhanın da burnuna lâl tutup onun 

uyandıracaktır. Yalnız ikinci ejderhayı birinci darbede öldüremezse dizine kadar, 

ikinci darbede öldüremezse beline kadar, üçüncü darbede de öldüremezse tamamen 

altın olacaktır. İhtiyar, ejderhaları ayıltacak lâlleri de Gülağa’ya verir. Gülağa yola 

çıkar. Gülağa söğüdün dibinde yatan birinci ejderhanın gözüne lâl tutup onu ayıltır ve 

öldürür. İkinci ejderhanın burnuna lâli tutup onu da ayıltır. Birinci ve ikinci seferde 

değil ama üçüncü seferde onu da öldürür. Gülağa güvercinleri ve kargaları, 



111 

 

ejderhaların karnından çıkarır. Kuşlar insana dönüşürler. Kargaya dönüşen şehzadeler 

Gülağa’nın kardeşleriyle evlenirler. Güvercin kılığına dönüşen tacir oğulları da 

Hindistan’daki kızlarla evlenir (Hafızoğlu, 2005, s. 236-242). 

İki Gardaş adlı Azerbaycan masalında Fakir bir adam; karısı, oğulları Seyid 

ve Se’di beraber yaşıyormuş. Adam diken kırarken yumurtasıyla bir kuş bulmuş. Kuşu 

da yumurtayı da evine götürmüş. Kadın yumurtayı pazara çıkarmış. Yumurtayı alan 

adam, bunu yumurtlayan kuşun kafasını yiyenin padişah, ciğerini yiyenin her gece yüz 

bin altının sahibi olacağını biliyormuş. Adam kadına bir yemek pişirmesini, yemeğin 

üstüne kuşun kafasını ve ciğerini koymasını söylemiş. Yiyeceğini bu yemeğin 

karşılığında, kadına para vermiş. Çocuklar okuldan gelmiş. Seyid kuşun başını, Se’di 

de ciğerini yemiş. Kadın olanları adama hikâye etmiş. Adam çocukları öldürüp 

midelerinden kafayı ve ciğeri çıkarmasını istemiş. Çocuklar evden kaçmış. Üzerinde 

“İki kişiyseniz, her biriniz ayrı yoldan gidin!” yazan bir yol ayrımında vedalaşmışlar. 

Seyid bir şehre gelmiş. İnsanlar meydanda devlet kuşunun başlarına konmasını 

bekliyorlarmış. Kuş Seyid’in başına konmuş ve Seyid tahta çıkmış. Se’di İraneyi 

Cengi adlı, akıllı ve güzel bir kıza âşık olmuş. Ona her gün yüz altın vermiş. Kız, 

kitaplardan Se’di’nin sırrını öğrenmiş. Se’di’ye çokça şarap içirip, onu kusturmuş. 

Çıkan ciğeri kendisi yemiş. Se’di’yi de dışarı atmış. Se’di Seyid’i bulmak üzere yola 

çıkmış. Yolda üç devle karşılaşmış. Devler atalarından kalan mirası bölememişler. 

Miras görünmezlik tacı, yemek veren sofra ve istediğin yere anında, götüren halıymış. 

Se’di’den mirası bölmesini istemişler. Se'di devleri oradan uzaklaştırmış. Tacı ve 

sofrayı alıp halıya binerek ortadan kaybolmuş. Se’di, İraneyi Cengi’nin yanına gitmiş. 

İraneyi Cengi hile ile tacı, sofrayı ve halıyı almış. Se’di insandan uzak bir yerde 

düşünürken, üç güvercin gelmiş. Se’di ile kardeşinin hikâyesini söyleyip anne ve 

babasının kör olduğu haberini vermiş. Güvercinler Se’di’ye çınarın kabuğundan 

yapacağı aracın denizde ona yol göstereceğini; çınar yaprağının anne-babasını 

iyileştireceğini; çınarın dalını da istediği hayvana çevirebileceğini söylemişler. Se’di 

İraneyi Cengi’yi katıra dönüştürmüş. Ciğeri şarap içirip kusturmak suretiyle ondan 

almış. Se’di yola çıkmış. Bir yere gelmiş. Bu yerin padişahının kızı, dilsiz ve sağırdı. 

Padişah herkesten derman arıyormuş. Se’di’yi de çağırtmış. Tahtını ve kızını 

vereceğini söyleyerek, görevi ona vermiş. Çınar ağacının yapraklarıyla kız iyileşmiş. 

Şah kızını Se’di’ye vermiş, onu padişah yapmışlar. Se’di karısıyla yola çıkmış. Kardeşi 

Seyid’i de alıp memleketine dönmüş. Anne ve babasını iyileştirmişler. Kendilerine ev 



112 

 

yaptırmışlar. Padişah ölmüş, Seyid’yi padişah yapmışlar (Hafızoğlu, 2005, s. 266-

272). 

2.1.2.12. Kartal  

Kartal, kuşlar arasında özel bir yere sahip olan büyük, güçlü ve göz alıcı bir 

türdür. Kuşların kralı olarak kabul edilen bu etkileyici yaratık, ululuk ve güç sembolü 

olarak kabul edilir. Türk kültüründe kartalın önemli bir yeri vardır. Türklerin milli 

simgeleri arasında yer almaktadır. Göktürk ve Uygur döneminde kartalların hükümdar 

ya da beylik timsali olduğu bilinmektedir. Selçukluların sembolü olan çift başlı kartal 

bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Yaşar Çoruhlu kartal için Gök Tanrı’nın simgesi 

olarak ona ve bazı yırtıcı kuşlara kurban sunulduğunu söylemektedir (2000, s. 132). 

Kartalın koruyucu yönü yüce ana arketipi ile de örtüşmektedir. 

Beş İnekli Yaşlı Kadın Beyberikeen adlı Yakut masalında bir yaşlı kadının 

beş ineği vardır. Bu inekler buzağılama dönemine kadar hep sütlü olur ve yaşlı kadın 

geçimini bu ineklerden sağlar. Bir gün beş inek kaybolur. Yaşlı kadın yola çıkar 

aramaya koyulur. Yolda bir kuzgun hanım ile karşılaşır. Kuzguna ineklerini sorar. 

Kuzgun “Taah- tuuh!... Hayır, söylemeyeceğim! Sen beni ineklerin ot kalıntılarından 

kovup, sopayla sırtıma vurdun” diyerek yaşlı kadına ineklerin yerini söylemez. Biraz 

daha gider ve kuzgun bey ile karşılaşır. Kuzgun beye kaybettiği ineklerinin yerini sorar 

kuzgun da “Hayır, eğer, bilsem de söylemem. Senin ineğin düşük yaptığında sen beni 

sondan kovdun, bana kuru inek gübresi attın ve beni ölümüne incittin. Söylemem! 

Hayır, çulap- çalıp” der ve ihtiyar kadına ineklerin yerini söylemez. Biraz daha 

gittikten sonra ağacın tepesinde vakurla oturan erkek kartal ile karşılaşır ve ona 

ineklerinin yerini sorar. “Tabi ... Biliyorum! Buradan dosdoğru doğuya git, orada tilki 

açıklığı var. Bu açık alanın güneşli tarafında çok güzel altın bir tepe var. Burada 

kökleri toprağın derinliklerine gitmiş, dalları yeryüzüne dek eğilmiş çok kalın bir ağaç 

var. Bu ağacın altında beş buzağısıyla beş inek yatıyor. Oraya git” diyerek ineklerin 

yerini söyler. Yaşlı kadın Beyberikeen hem ineklerini hem de yanlarında beş tane 

buzağı bulur ve çok sevinir. Aynı zamanda orada farklı renkte güzel bir ot görmüş ve 

onu da eve götürmüş. Yaşlı kadın otu yorgana sarar ve inekleri gütmeye başlar. İki 

ineği sağar evde düşen bir yüksüğün çınlamasını duyunca koşar ve sağdığı tüm sütler 

devrilir. Eve gidip yorganı açar ki ot, ot olarak yorganın içinde duruyor.  Tekrar ineği 

sağmaya gider ve sağarken düşen bir inek sesi gelir. Yine gidip bakar ki yorganın 

içindeki ot ot olarak orada durmakta. Tekrar ineği sağmaya oturur ve “Ne çınladı” diye 



113 

 

düşünürken bu sefer de evde düşen bir makas sesi gelir. Yaşlı kadın “Ne oldu? Benim 

sütü dökmem için sesler mi çıkıyor!” diye düşünür ve inekleri sağmaya devam eder. 

Bu şekilde sağmaya devam ederken evden bir bebek sesi gelir. Yaşlı kadın bakmaya 

giderken sağdığı sütler devrilir. Kadın eve gidip bakar ki yorganın içinde çok güzel bir 

bebek var. Bebeği kucağına alır ve inekleri sağmaya devam eder bu son kalan sütler 

ile de bebeği besler. Bebeği büyütür, bebekle beraber üstündeki süslü elbise de büyür. 

Günlerden bir gün Hara Haan oğlu yuvarlak sopayla oyun oynarken yaşlı kadın 

Beyberikeen’in evinin çatısına düşürür. Bu oğlan sopayı almaya gelince evin içindeki 

güzeller güzeli kızı görür ve onunla evlenmek ister. Yaşlı kadından bu kızı ister. Oğlan 

kalım nasıl olacak diye sorar ve yaşlı kadın da “İki besili boğa, iki tavlı kısrak getir. O 

zaman kızı götürürsün!” der. Hara Hanın oğlu bu güzel kızı alır ve evine götürmek için 

ata bindirir. Kendisi de düğüne misafirleri çağırmak için sonradan geleceğini söyler. 

Genç kıza “Sen yalnız git, ben düğüne misafirleri çağırayım ve diğer yoldan gideyim. 

Sen doğu yolundan gideceksin, o yol ikiye ayrılıyor. Birinci yolun başında samur 

kürkü, diğer yolun başında ayı kürkü asılı olacak. Ayı kürkü asılı yoldan gitme. Eğer 

oradan gidersen temiz olmayan kıza varırsın. Sen samur kürkü asılı yoldan git, o 

zaman evime varırsın” der. Genç kadın yola çıkarken farklı kabilenin kıyafetlerinde 

giyerek yola çıkar ve uzunca yol gider. Yolda uyur ve yanlış yolda gider. Gittiği yolda 

karşısına burnuyla kütükleri kıran abaası (şeytan) kız ile karşılaşır. Bu kız gelini evine 

götürür ve misafir eder. Abası kız yemek getirmeye gitmiş, ayı kız onu takip etmiş. 

Şeytan kız evin sağ ve sol yanından insan eti getirir. Geline bu etten verir ama kız yer 

gibi yapıp bu etleri yemez. Şeytan kız sonrasında gelinin üzerindeki kıyafetleri 

denemek istediğini söyleyince gelin korkusundan kabul eder. Abası kız güzel kızın 

derisini soyup kendisine takar. Kıyafet ve süslerini takar ve güzel kızı kilere atar. 

Sonrasında Hara hanın sarayına doğru yola çıkar. Hara han gelini hakkında bir 

kehanette bulunur “Gelinimiz atını nereye bağlayacak? Eğer kız iyi, akıllıysa o zaman 

atı son at bağına bağlar. Eğer kötü, aptal bir kızsa ilk at bağına bağlar. Buna bakın” 

der ve gelinin kılığına giren şeytan kız ilk at bağına bağlar. Kızla oğlan yatınca oğlan 

göğsüne dokunmuş yamuk. Neden yamuk diye sorunca. Beyberikeen süs taktı ondan 

yamuldu diye cevap verir. Oğlan sırtına dokunur kızın sırtı da yamuk Neden yamuk 

diye sorar. Yaşlı kadın Beyberikeen sırt süsü takmıştı ondan yamuk diye cevap verir. 

Sonra kızın kafasına dokunur kafası da yamuk. Neden yamuk diye sorar. O da annem 

kafama süsler taktı ondan böyle yamuk diye cevap verir. Adam karısının ellerine 

dokunmuş bakmış ki elleri de yamuk, yine sormuş ellerin neden yamuk diye. Yaşlı 



114 

 

anam parmaklarıma hep yüzük aktı ondan yamuk diye cevap verir. Oğlan ve güzel 

kızın kılığına giren şeytan kız karı koca olmuşlar ve bir süre böyle yaşamışlar. Bu kız 

ne yapsa bozulur, ne ekse bitmez, ne pişirse ekşi olmuş. Hara hanın bir süre sonra malı 

mülkü bitmiş fakirleşmiş. Yaşlı kadın Beyberikeen bir gece rüyasında kızının başına 

gelenleri görmüş. Kadın hemen şeytan kızın evine koşmuş orada kızını bulmuş. Evine 

götürüp iyileştirmiş. Zaman geçmiş ve Hara hanın oğlunu misafir etmişler. Bu kız 

olanları han oğluna anlatmış. Han oğlu şeytan kıza cezasını vermiş, güzel kızla 

evlenmişler ve zenginlik içinde yaşamışlar (Duranlı, 2010, s. 231-236). Bu masalda 

yaşlı kadın ineklerini kaybedip yola çıktığında dişi ve erkek kuzguna zamanında 

kötülük ettiği için onlardan bilgi alamaz. Ama erkek kartal vakur duruşuyla betimlenir 

ve yaşlı kadına yardım eder. Kartal hem yol gösterir hem de yaşlı kadının oradaki bir 

ot sayesinde kızı olmasının yolunu açar. Bu yönüyle kartal hem yol gösterip akıl verir 

hem de yaşlı kadının bir kızı olmasını sağlar. Aynı zamanda yaşlı kadının yorganın 

içinde sakladığı ot ile inekleri sağıp her baktığında sütleri dökülür ve yaşlı kadın sabrı 

ile imtihan edilir. Sonunda sabırlı davranır ve sabırla inekleri sağmaya devam ettiği 

için yorganın içinde bir bebek bulur.   

Yeraltı Diyarının Kartalı adlı Anadolu masalında bir baba ve üç çocuğu 

vardır. Baba bir gün hastalanır ve üç oğlundan birine hastalığının nedenini söyler. 

Baba, hastalığının nedenini öğrenmek için Hazeran-Bülbüllerini Uyuz Padişahı’ndan 

geri getirilmesini ister. Üç kardeş yola çıkar ve yol üçe ayrılır. Her biri ayrı yolu seçer. 

Büyük kardeş “giden gelir”, ortanca “giden ya gelir ya gelmez”, küçük kardeş ise 

“giden gelmez” yazılı yolu seçer. Küçük kardeş ejderha ile karşılaşır ve onu gürzü ile 

öldürür. Daha sonra bir konağa varır ve orada Gülperi adında bir kızla tanışır. Gülperi, 

ona yılanlar padişahı Şahmeran tarafından öldürüleceğini söyler ve oğlanı yanına alır. 

Oğlan yoluna devam eder ve Gülperi’nin kardeşi Gülizar ile karşılaşır. Onu da yanına 

alır. Daha sonra Gülbahar adındaki başka bir kardeşle karşılaşır ve onu da alacağını 

söyler. Oğlan yoluna devam ederken bir adamı gözlemler. Adam iplik sarmaktadır ve 

ona “yakını uzak, uzak yakın” sözünü açıklar. Oğlan ipliği saran adamın yanından 

ayrılır ve Uyuz Padişahı’nın sarayına ulaşır. Uyuz Padişahı ve saray halkı Uyuz 

hastalığına yakalanmıştır ve kırk gün boyunca uyumaktadır. Oğlan saraya girer ve üç 

Bülbül’ü alır. Ardından Padişah’ın yüzünü açar ve onun yüzü açıldığında çok güzel 

bir kız ortaya çıkar. Kız uyanmaz ve yüzünü örttüğünde, oğlan saraydan ayrılır. Oğlan, 

üç kızı almak üzere yola geri döner. Ancak yolculukları sırasında bir kuyuya gelirler. 



115 

 

Büyük ve ortanca kardeşler sırayla kuyuya inerler, ancak yandıklarını söyleyerek 

çıkarılırlar. Küçük kardeş kuyuya iner ve yandığını söyler. Ancak aşağıda ona 

yardımcı olan ak ve kara koçlarla karşılaşır. Koçlar, ayağının yandığını fark ederler ve 

kara dünyaya gitmek istediğini söylerler. Oğlan kara koçun sırtına biner ve kara 

dünyaya ulaşır. Kara dünyada bir koca kadınla karşılaşır ve su ister. Su kırmızıdır 

çünkü suyun başında bir dev yaşar ve her gün bir kızı yer. Kız, devi öldürdüğünü 

söyler. Padişah, devi öldüren kişiye kızını vermek istediğini söyler. Olayı öğrenen 

herkes gelir ve soyunur. Ancak oğlan, kızı istemez ve “Ak dünyaya çıkmak isterim” 

der. Padişah, oğlanın dileğini kabul eder ve ak dünyaya ulaşması için bir kartalın 

olduğu yeri söyler. Oğlan, kartalın olduğu yere gider ve bir ağaçtaki yılanı öldürür. 

Kartalın yavrularını kurtarır. Kartal, oğlanın yardımı için ona kanatlarıyla gölge yapar. 

“Kartal gelir oğlanı parçalayacakken çocukları olayı anlatır, kartal da kanatlarını gerip 

oğlan uyanıncaya kadar gölge yapar.  Oğlan uyanır dileğini söyler, o da kırk camız eti 

ve su ister. Oğlan bunları kartalın sırtına yükler.  Kartal “lak” dedikçe et, “luk” dedikçe 

su verir. Ak dünyaya çıkmaya biraz kaldığında et tükenir, oğlan bacağından bir parça 

kesip kartala verir.  Ak dünyaya çıkınca kartal oğlanın topallayarak gittiğini görünce 

ağzından oğlanın etini çıkarıp verir. Oğlan da eti yapıştırır ve eskisi gibi yürümeye 

devam eder, vedalaşırlar. Ayrılmadan önce kartal, oğlanın parçalanmış bacağını 

iyileştirmiş olur. Oğlan ak dünyaya çıktığında kara koç tarafından yukarı çıkarılır ve 

vedalaşırlar (Boratav, 2017, s. 96-102). 

 

2.1.2.13. Boğa  

Boğa, gücün ve dayanıklılığın simgesi olarak görülmektedir. Dede Korkut 

hikayelerinde Boğaç han yiğitliği ve gücü temsil etmektedir. Boğa ile mücadele edip 

onu yenmesi çok güçlü olduğunu anlatmaktadır. On iki hayvanlı Türk takviminde bir 

yılın boğa yılı olması Türk kültüründe boğanın önemli bir yeri olduğunu 

göstermektedir. 

Ot Sagınn’ Ah adlı Yakut büyü masalda bir gencin anne ve babası öldükten 

sonra onlardan kalan Ot Sagınn’ adlı bir boğası ile kalır. Komşuları Harah Haan gence 

boğaya su vermesini ister. Boş durursa boğasını keseceğini söyler. Genç boğaya su 

verirken boğa birden konuşur ve “Genç hazırlan ve benim yüksek sırtıma bin” der. 

Genç boğaya biner ve bir yerde saklanırlar. Boğa saman yiyerek yaşar gence de çeşit 



116 

 

çeşit yiyecek, ekmek, şeker, et, yağ getirerek besler. Bir ay böylece yaşayıp giderler. 

Alaca boğa “Genç, şimdi bu akşam bizi bulacaklar. Beni götürüp yiyecekler. Senin 

için kara günler geldiğinde bu mektubu oku” diyerek boğa kayın ağacı bir mektup 

verir. Boğa bunu söyledikten sonra Harah Haanın askerleri boğayı keserler ve alaca 

boğanın etlerini parçalayarak haşlayıp yerler. Gence de vermezler. Genç boğasını 

kaybettiği için üzülürken koynunda sakladığı mektubu açıp okur. Mektubu okurken 

bir anda dalar sanki taş kesilmiş gibi olur ve o an ağzından “Harah Haan yaşlı adamla 

yaşlı kadın yatağa çok sıkı yapışsın” sözleri çıkar. Harah Haan ve yaşlı kadın yatağa 

yapışıverir. Genç sözleri kendisinin söylediğine inanamaz. Harah Haan “Genç, sen ne 

oturuyor, ne yapıyorsun?” der. Genç uyku sersemliğiyle oldu herhalde diye düşünür. 

Bir sessizlikten sonra “Damadıyla kızı yatağına yapışsın” der. Bu sefer damadıyla kızı 

da yatağa yapışır. “Harah Haan’ın iki hizmetkârı sıkı yapışsın!” der hizmetkarlar da 

yapışır. Delikanlı ne yaptığına kendisi de şaşırır. “Ben ne yaptım! Görüyorsunuz, 

sadece oturuyorum, değil mi?” der. Harah Haan gence “Ey delikanlı. Beyaz alınlı 

boğayı al ve şaman Kıkıllan’a git. Onu tükürmeye dua etmeye zorla” der ve şaman 

gelir. Şaman kendi kendine “Yiyecek belirmiş. Demek ki benim az şansım, talihim 

kaldı” diye düşünerek delikanlı ile yola koyulur. Şaman yolda giderken delikanlıya 

dinlenmeyi teklif eder. Delikanlı Şaman’ın sopasını silerken konuşurlar ve delikanlı 

“Kereh ağacının parçası şamanın gerisine yapış!” diye emir verince sopa şamana 

yapışır. Şaman kahramana bütün mal varlığını vermeyi teklif edince kahraman şamanı 

serbest bırakarak zengin bir hayat sürer (Duranlı, 2010, s. 261-264). 

 

2.1.2.14. Ayı  

Ayı Türk topluluklarında orman ve orman ruhunun simgesidir. Türk 

mitolojisinde kurt adını anmanın tabu olması gibi ayı adı da tabu olmuştur. Aynı 

zamanda ayının Başkurtlar tarafından ata kabul edildiği bilinmektedir. Yakutların ise 

ayı kafatası üzerine ant içmeleri, şamanların ongon yani yardımcı ruh olarak ayıyı 

kullanmalarıayının Türk kültüründe ayının önemli bir rolü olduğunu göstermektedir 

(Çoruhlu, 2000, s. 140). 

Tıva sahasından derlenmiş Kara-Sagış Kardeşler masalında Ak Sağış ve Kara 

Sağış kardeşlerin annesi, çocuklarına ölmeden önce mezarını istediği yere 

gömmelerini ister. “Yaşlandım, bedenim yorgun ve hasta, çok geçmeden ölürüm 



117 

 

oğullarım. Öldüğümde, keçe kepeneğe koyup alacalı urgana bağlayıp, batı tarafa 

gidersiniz. İp urgan koptuğunda beni oraya bırakırsınız. Cesedimi başka bir yere 

defnetmeyin” der. İki kardeşten Ak sağış annesinin vasiyetini yerine getirdiği için 

ödüllenir. Ak Sağış annesini gömüp başında uyurken kötü ruh gelir ve annesini 

koruyacağını söyler. Bu balbala bir vurduğunda, bir gümüş para tükürür.” Kara sağış 

ise kötü olduğu ve kardeşinin mallarına göz dikip aç gözlülük yaptığı için cezalanır. 

Kara Sağış kardeşinin koyunlarını yer fakat kendi koyunlarını kardeşiyle paylaşmaz. 

Ak sağış tilki, ayı ve kurt sayesinde padişahın sorunlarının sebebini tesadüfen öğrenir 

ve bu şekilde hem ülkeye yönetici olur hem de zengin olur. Kara sağış bunlara nasıl 

sahip olduğunu merak edince Ak sağış ona anlatır fakat Kara sağış kötü olduğu için 

ödüllendirilmez, cezalandırılır. Tilki, ayı ve kurt onu yer (Aça, 2007, s. 399-406) 

Hilekâr Horoz adlı Kazan Tatar masalında horoz yolda altın bir yüzük bularak 

bu yüzüğü boynuna takar. Bir zengin adam ile karşılaşır, bu zengin bir adam yüzüğü 

bir haftalığına ister ve karşılığında horoza darı verir. Horoz, yüzüğü geri istediğinde 

zengin vermez ve horozu kovar. Horoz ikinci kez yüzüğü istemeye giderken, yolda. 

Bir ayıya rastlar; ayı, horozun içine girer, biraz gittikten sonra bir kurda rastlar kurt, 

horozun içine girer. Horoz biraz daha gider ve bir tilkiye rastlar tilki de horozun içine 

girer. Horoz zengin adamdan tesadüfen bulduğu yüzüğünü ister ve zengin adam 

vermez. Horozu ölsün diye atların içine ahıra kapatırlar. Bu sırada ayı, horozun içinden 

çıkarak ahırdaki atları öldürür. Sonraki gün kazlar horozu öldürsün diye horozu 

kazların yanına kapatırlar. Bu sefer de tilki, horozun içinden çıkarak bütün kazları 

öldürür. Üçüncü gün horozu koyunların ve keçilerin yanına kapatırlar. Kurt, horozun 

içinden çıkar ve hepsini öldürür. Sonraki gün, horozu kuyuya atarlar, horoz suyu yutar. 

Beşinci gün horozu kızgın bir sobaya atarlar, horoz içindeki suyu çıkarıp, sobayı ve 

ocağı söndürür. Horoz; ayı, tilki ve kurdu içinden çıkarır, zengin adamı ailesi ile 

birlikte öldürürler. Zenginliklerine sahip olurlar (Gültekin, 2013, s. 465-466). Bu 

masalda ayı, tilki ve kurt kahramanın içine girerek ona yardım ederler.  

 

2.1.2.15. Balık 

Balık sembolizmi, birçok kültürde yaygın olarak görülmektedir. Verbitsky’in 

derlediği Türk yaradılış efsanesinde başı tam kuzeye yani karanlık yere çevrili olan bir 

balıktan söz edilmektedir. Radloff’un derlediği yaradılış efsanesinde ise kişioğlunun 



118 

 

suyun altından toprak getirmesi ve toprağın bir kısmının ağzında kaldığı bilinmektedir. 

Balıkların yaşam yeri olan suyun Türklerin yer-su- atalar kültü ile bağlantılıdır (Ögel, 

2014a, s. 432-436). Balık, derinliğin, bilinçaltının ve gizemin arketipsel bir 

sembolüdür.  A. İpek Gökeri, Arketiplere Dayanan Yeni Bir İnceleme Yönteminin 

Tanıtılarak İngiliz ve Türk Edebiyatında Bazı Romans ve Epik Niteliğinde Yapıtlara 

Uygulanması adlı tezinde balinanın karnı ile ilgili olarak; “Başlangıç anına (ana 

rahmine) dönüşü simgeler ki bu da yeniden doğmak için ölmek anlamına gelir…bu 

yerler bilinçdışının genelinde yansıtan Yüce Ana kökbiçiminin simgesel anlatımıdır.” 

(Gökeri, 1979, s. 113) demektedir. Campbell, balinanın karnını, kahramanın eşikten 

geçişte kendini yok etme biçimi olduğunu söylemektedir (Campbell, 2010, s. 108).Bu 

bağlamda bağışçı olarak balığın kahramanın eşikten geçme ve başka bir eşiğe geçme 

konusunda yardımcı olduğu görülmektedir.  

İhtiyar Balıkçı ve Su Perisi adlı Uygur masalında bir ihtiyar balıkçı vardır. Bu 

ihtiyar balıkçı her gün balık tutmaya gider, her seferinde ağına iki balık gelirmiş. 

Balıklardan birini karısıyla yer birini de satar geçimlerini sağlarmış. Ağına bir gün 

tesadüfen bir balık takılmış ve bu balık konuşmaya balıkçıyla başlamış. “Ben 

denizdeki balıkların padişahıyım, demiş altın balık. Benim günde bir sefer su yüzeyine 

çıkıp gezme âdetim var idi, ama üç günden beridir her gün senin ağına düştüm. Eğer 

beni bugün de salarsan seni muradına erdireceğim.” Kahraman balığa merhametli 

davranıp onu denize bıraktığı için balık padişahı ona bir sandık ve sandığın içinden 

çıkan perisini bağışlamış. “Öyle ise bende bir sandık var. Onun içinde su perisi diye 

adlandırılan, balık da insan da olabilen akıllı, güzellikte yeryüzünde dengi olmayan bir 

kız var. O sandığı sana vereceğim, sen onunla yaşam kaygısından kurtulursun. Ama 

senin yeryüzüne çıktıktan sonra kesinlikle sandıktaki kızın söyledikleri doğrultusunda 

iş yapman gerek” diyerek ihtiyar adama bu sandığı ve içindeki peri kızını bağışlamıştır 

(Yalçınkaya, 2018, s. 1492-1498). 

 

2.1.2.15. Kaz 

Kazlar, halk masallarında, atasözlerinde ve öykülerde sıkça karşılaşılan bir 

kanatlı hayvandır. Anlatmalarda kazların sürü halinde yol alması, aile üyelerinin bir 

arada kalma isteğini yansıtmaktadır. Ögel’in Strahlenberg’den aktardığına göre 

“Yakut’lara göre, yaratıklardan (Creatur) biri kutsal sayılır ve her kabile ile soyda bu 



119 

 

hayvandan türediklerine inanırlardı. Bunlar, boyların kutsal saydıkları kuğu, kaz, 

karga v.s. gibi hayvanlardı. Bunun içinde, bu hayvanlar hiçbir suretle yenmezdi. Fakat 

o hayvanın boyundan gelmeyenler için bir mesele yoktu. Başkaları pek alâ diğer boyun 

kutsal hayvanım yiyebilirlerdi” (Ögel, 2014a, s. 33). Bu bilgiden hareketle kazların 

Türkler için kutsal olduğu söylenebilir. 

Vur Tokmak adlı Kazak masalında yaşlı adam geçimini av için tuzak kurarak 

sağlar. Bir gün kapana kaz sıkışır. Yaşlı adam kazı affeder ve bir yıl sonra kaz 

kendisine tekrar geleceğini ve ne isterse yapacağını söyler.  Kaz yaşlı adama “Sen beni 

serbest bırak. Benden ne istersen onu bir sene sonra al.” Bir sene sonra yaşlı adam 

yolda karşılaştığı deveciye develer kimin der, deveci Kazbay’ın diye cevap verir. 

Yolda çobana denk gelir ve çobana sorar, çoban koyunların sahibinin Kazbay 

olduğunu söyler. Yaşlı adam Kazbay’ın başka neyi var diye sorar. Çocuk çoban cevap 

verir. “Kazbay’ın üç iyi varlığı vardır. Biri piş kazanım, piş derse çeşitli yemek pişer. 

İkincisi kus eşeğim kus dediğinde eşeği altın kusar. Üçüncüsü ise vur tokmağım vur 

dediğinde o insanları döver.” der. Kahraman kazın aslında Kazbay olduğunu yoldaki 

çobandan öğrenir ve yolda karşılaştığı çocuklara Kazbay’ın verdiği üç nesneyi emanet 

eden yaşlı adam kandırılır ve son olarak vur tokmağı sayesinde çocukların onu 

kandırdığını anlamış olur. Üç eşyayı da kendisi alır bu sayede hem zengin olur hem de 

mutlu bir hayat sürer. Anlatının gidişatını bağışçının kendisine sağladığı bilgi ve kaz 

olan bağışçının kendisine bahşettiği nesneler değiştirir (Alptekin, 2003, s. 143-146). 

 

2.1.3. Olağanüstü Bağışçılar 

2.1.3.1. Dağ iyeleri  

Eski Türk inanç sisteminde kutsal sayılan varlıklardan biri de iyelerdir. Göze 

görünmeyen iyelerin ilk anlamı olan “koruyucu ruh", doğal objelerin temsilcisi olup, 

onların sembolik ifadesi sayılan mitolojik varlıklardır. Türk etnik-kültürel geleneğinde 

iyeler Tanrı, Tanrıça vb. gibi ilahi bir varlık olarak algılanmamış; koruyucu bir ruh 

olarak görülmüştür. Arkaik düşünceye göre, gözle görünen ne varsa, hepsinin bir ruhu 

veya perisi bulunmakta ve bugünkü dilde bunlara “iye” denilmektedir. Bu iyeler 

oldukları yerin sahibi sayılmaktadır. Bunlardan biri de dağ iyeleridir. Dağ iyeleri 

sadece dağları korumakla kalmamakta aynı zamanda şamanlara yardım etmekte, onları 

korumakta ve cezalandırmaktadır. Dağ iyeleri koruyucu ruh olmasının yanı sıra 



120 

 

kötücül özelleri de bulunmaktadır. Bunlar ile ilgili inanışlar, arkaik efsane, hikâye, 

masal, dua ve beddua gibi halk edebiyatı metinlerinde korunmuştur (Potapov, 2012; 

Beydilli, 2005, s. 273-276). 

Altay Türklerinin Yoksulun Yolculuğu adlı masalında Şıvık adında yoksul 

bir adam Mana adında da bir hanımı vardır. Bu adam kışları insanların evinde yaşar 

yazları da geçimini av yaparak sağlar. Bir gün bu yaşlı adam ava çıktığında uzaktaki 

bir dağa çıkıp bir gece o dağda konaklayarak talkanla suyu karıştırıp saçmış, büyük 

dağların iyelerinin adını zikretmiş. Dağ iyeleri çıkıp “Ne oldu ihtiyar, sana ne lazım?” 

diye sorarlar. Yaşlı adam da av gerek kaç kere ava çıktıysam avlayamadım diye cevap 

verir. Dağ iyeleri “Peki, ihtiyar sana bir av verelim, o hayvanı avlayıp dönersin, eve 

döndüğünde, o hayvanı verip bir at satın alırsın, o atı tanrıya kurban edersin, o zaman 

sen zengin yaşarsın” derler ve kaybolurlar. Yaşlı ve yoksul adam sevinerek ava çıkar 

yalnızca bir tane sincap avlayabilir. Yaşlı adam üzülerek eve döner. Başından 

geçenleri hanımına anlatır. Zengin olmanın yolunu bulduğunu söyler. Hanım da 

sevinir. Sincap ile atı takas edecek bir zengin ararlar. Bir zengin bulurlar, zengin de 

sen bu sincapla beraber kızını da verirsen atı veririm der. Şıvık karısına ve kızına 

durumu anlatınca kız kabul eder. Yoksul adam atı kurban etmek için bir kam arar. 

Kamı alıp gelinceye kadar ata karısı bakıp besler. Kam yaşlı adama üç gün hizmet 

etmesi karşılığında atı kurban olarak keseceğini söyleyince Şıvık kabul eder. Kam ile 

adam beraber eve gittiklerinde Mana’nın atı kaçırdığını görürler. Kam Şıvık’ ın ata 

ulaşamayacağı kadar uzak bir nehirden geçtiğini görür ve sizin atınıza tanrı binmiştir, 

der ve “Mart ayı çıktığında dağın başına çıkıp, gün doğana kadar baksan, tanrıya 

rastlarsın” diye yol gösterir. Yaşlı adamın karısı “zengin bir yaşam iste” der ve adam 

dağın başında bekler. İstekleri gerçekleşmez. Yaşlı adam yıldız olup göğe çıkmış, 

karısı kurbağa olup göle dalmış (Dilek, 2007, s. 538-540). 

 

2.1.3.2. Allah 

İnsanlık tarihi boyunca dua, insanların bir üst varlığa olan inancını ve 

bağlılığını ifade etmenin bir yolu olmuştur. Ayrıca dualar, birçok insan için manevi bir 

bağlantı kurmanın ve ihtiyaçlarını dile getirmenin bir yolu olarak görülmektedir. İslam 

inancına göre, dua her şeyin yaratıcısı olan Allah’a yöneltilmektedir. Allah’a 

samimiyetle yaklaştığında ve dileğini içtenlikle ifade ettiğinde, dualar Allah tarafından 

işitilir ve kabul edilir. Müslümanlar; duygu, istek ve ihtiyaçlarını ifade ederken aynı 



121 

 

zamanda bu eylemi Allah’a olan teslimiyetlerinin bir göstergesi olarak 

değerlendirmektedir. Bu bağlamda bakıldığında birçok isteğin, bağışın temelinde 

Allah’ın olduğu görülmektedir. 

Umay Günay, Elazığ Masalları ve Propp Metodu adlı çalışmasında Propp 

Metoduna Yapılan Eklemeler bölümünde sihirli vasıta ve yardımcının kazanılmasında 

önemli yer tutan D,E,F fonksiyonlarının bir bütünü temsil ettiğini söylemektedir. Aynı 

zamanda bağışçının Türk masallarında hem vericinin hem de yardımcının 

fonksiyonlarını icra eden, masal anlatanlar ve dinleyenler tarafından tek bağışçı yani 

tek verici olarak kabul edilen “Allah” kavramı üzerinde durmuştur. Dini hikâye 

olmayan pek çok masalda masal kahramanının karşılaştığı güçlükleri aşmalarında 

çoğunlukla Allah’ın iyi kulları olmaları ile açıklanacağını söylemektedir. Masallarda 

Allah’ın adını anarak ise başlayan kahramanların işleri daima yolunda gitmektedir. 

Allah ile masal kahramanları arasındaki fonksiyonlar Propp’un elde ettiği veriler 

arasında bulunmadığından D,E,F fonksiyonun sınıflandırmalarına yeni birer ek 

yapmıştır. D fonksiyonunun alt şekline 11. Fonksiyonu eklemiştir. Kendi ifadesiyle 

“11. Allah’a Yalvarma (D11). Allah’a yalvararak yardım isteyen kimse dini 

görevlerini yerine getirdiği takdirde Allah’ın denemesine karşı olumlu cevap vermiş 

olur. İnsanlar sıkıntılı durumlara düşmeden de dini ödevlerini yerine getirmek 

mecburiyetindedirler. Bu inanca göre Allah insanları her an denemektedir.” diyerek 

açıklamaktadır. Günay Anadolu masallarından örnekler vererek hangi masallarda 

Bağışçı olarak Allah’ın bahşetmesini örneklendirmiştir (2011, s. 50-51).  

Bir Kolu Gümüş Bir Kolu Altın Kadın adlı Anadolu masalında bir adam 

vardır. Bir kolu gümüş, bir kolu altın olan bir kadını alır. Bu kadın, dünyada namahrem 

bir yüz görmemiş kadar temizdi. Adam bir gün hacca gitmeye karar verdi ve eşine, 

“Ben gidiyorum, seni namahrem görmesin diye yanına bir kız al. Ben dönene kadar 

kızla otur.” dedi. Adam hacca gittiğinde, bir gece yağmur, kar ve tipiyle kaplı bir 

gecede bir atlı kapıya geldi. Atlı, içeri alınması için yalvardı ve hizmetçiye, “Allah 

rızası için, bu hayvanla ben aç ve donmak üzereyiz. Bizi içeri alın.” dedi. Hizmetçi, 

hanımına haber verdi, kadın ise, “Getir, misafir odasına koy, yemek ver. Atına da arpa 

ver.” dedi. Atlı içeri alındı, yemek ve konaklama sağlandı. Sabah ayrılırken, yemek 

kaplarına iki taş bıraktı. Hizmetçi kadına durumu anlattığında, kadın, “Yatağı içeri 

alma, namahrem yattı, orada kalsın. Taşlara dokunma, elimizde bulunsun.” dedi. 

Adam hacdan döndüğünde, kadın ona olanları anlattı. Adam öfkelendi ve kadının 



122 

 

kollarını kesti. Kadın, “Beni bir dağın başına bırak, dünyada Allah'ın kulu beni 

görmesin. Kurt yesin, ne yerse yesin, benim ahıma yazık. Ben bu kadar emek çektim, 

sen de bana böyle ettin.” dedi. Adam kadını ormana bıraktıktan sonra, kadın dua 

etmeye başladı. “Yarabbim, Allah rızası için kollarım kesildi. Eğer ben senin iyi 

kulunsa, sen de benim kollarımı iyileştirirsin.” diye yalvardı. Allah’ın emriyle bir kolu 

altın, diğer kolu gümüş oldu. Kadın, güzellikle dolu bir haldeydi. Bir gün ihtiyar bir 

kadın, ineğini otlatırken kadını buldu. Onu evlat edinmeye karar verdi. Padişahın oğlu 

bu güzel kadını görünce ona aşık oldu. Kadını istedi, altınlarını verdi. Evlenip mutlu 

bir yaşam sürdüler (Türkeş-Günay, 2011, s. 81-82). 

Nahırcı ile Oğlu adlı Anadolu masalında yıllar önce, Mehmet Ağa adında 

çocuğu olmayan bir sığır çoban, Allah’a dua etmek için bir mağaraya gider. Duaları 

sırasında, taşların arasından bir “eşek sıpası” çıkar ve insan gibi konuşarak kendisine 

evlat olacağını ve Allah tarafından gönderildiğini söyler. Allah kahramanın duasını 

kabul ederek ona bir eşek sıpası göndermiştir. Eşek sıpası, Mehmet Ağa’nın yanında 

kalmaya başlar ve babasının işlerini başarıyla yaparak herkesin sevgisini kazanır. Köy 

halkı, bu olağanüstü yaratığın Mehmet Ağa’nın evlat olduğuna inanır. Mehmet Ağa, 

Bey’in güzel kızını, eşek sıpasına istemeye karar verir. Ancak Bey, kızını vermek için 

Mehmet Ağa’dan oldukça zorlu isteklerde bulunur. Mehmet Ağa, eşek sıpasının 

yardımıyla bu istekleri yerine getirir. Her seferinde, mağaradaki Arap’tan yardım 

alarak Bey’in taleplerini karşılar. Son olarak, Bey’in isteği üzerine kız için muhteşem 

bir saray inşa edildiğinde, Bey kızını Mehmet Ağa’ya verir. Düğün büyük bir coşkuyla 

yapılır ve herkes mutlu olur. Eşek sıpası, derisinden çıkıp yakışıklı bir delikanlı olur 

ve kızına gerçek kimliğini açıklar. O, peri padişahının oğlu olduğunu, ancak ceza 

olarak insanların arasına gönderildiğini ve bir “ifrit” in sürekli onu takip ettiğini söyler. 

Bu nedenle kızından sırrını kimseye söylememesini ister. Ertesi gün, kız, sırrı açıklar 

ve bu sırada bir gürültü kopar. Eşek sıpası, tehditkâr bir “ifrit” tarafından kaçırıldığını 

söyler ve kızına, onu bulabilmesi için ayağına bir demir çarık giymesi gerektiğini 

açıklar. Kız, ayağına demir çarığı giyer ve kocasını aramak için yola çıkar. Uzun bir 

yolculuktan sonra, demir çarık delinir ve baş parmağı çıkar. Tam bu sırada bir su 

başında kocasıyla karşılaşır. Ancak mutlu bir şekilde bir araya gelmelerine izin 

verilmez. İfrit onları öldürmeye kararlıdır. Ancak kız dua etmeye başlar, oğlan da 

“âmin” der ve birer güvercin olup birlikte uçarlar. Memleketlerine dönerler ve sonsuza 

dek mutlu bir şekilde yaşarlar (Şimşek, 2001, s. 94-102). 



123 

 

Ahmet Ağa adlı Anadolu masalında  bir Ahmet ağa varmış. Bu Ahmet ağanın 

çocuğu yokmuş. Ahmet ağa daima Allaha yalvarıyor: “Yarabbim, bana bir çocuk ver.” 

Ailesi kocasına: “Ahmet ağa, hayırlıysa versin, hayırsızsa vermesin.” “Yo kadın, Allah 

versin de hayırlısı da bir hayırsızı da.” Bunlar gene bir gün böyle konuşurlarken 

bacadan bir yılan düşüyor. Bunlar yılandan korkup kaçmağa başlıyorlar, yılan dile 

geliyor: “Kaçmayın, siz Allahtan evlat istediniz işte Cenabı Allan da beni size 

gönderdi.” (Türkeş-Günay, 2011, s. 232-236). 

 

2.1.3.3. Erlik  

Celbegen’in Yedi Başı adlı Altay masalında bir Celbegen’in üç tane başı 

vardır. Celbegen’in başının birisi nasıl yiyecek bulacağını düşünmek için, ikinci başı 

konuşmak için, üçüncü başı da ağlamak veya gülmek içindir. Ama Celbegen türkü 

söylemek için de bir baş ister. Tanrı’dan ister ama tanrı bir baş vermez bunun sebebi 

tanrının kutsal kitanında Celbegen diye bir yaratık olmamasıdır. Celbeden de yer 

altının hükümdarı Erlik’ten istemeye karar verir. Ama bir defa Erlik’ ten bir şey 

istediğinde onun altın piposunu çaldığı aklına gelir. Yine de Erlik’ e bir mektup yazar. 

Mektuba “Yer altını yöneten hürmetli efendimiz! Beni affedin. Sizden yardım 

diliyorum. Benim üç başlı olduğumu biliyorsunuz. Fakat türkü söyleyecek başım yok, 

ne olur yardım edin, ölmezsem sizin için melek otu toplarım...” yazar. Erlik mektubu 

okuyunca kahkahalarla gülmeye başlar ve aklına çalınan piposu gelir. Erlik, şeytan 

elçiler vasıtasıyla Celbegen’in yalvarmasını görmek istediğini söyleyerek söyler. 

Sonrasında bir mahkeme kurulur ve Celbegen gelir. Katip şeytan kağıttan Erlik’in 

piposunu çaldığı için Celbegen’in başını kesmek gerektiğini okur. Erlik ise “Evet, 

Celbegen kötü suç işlemiş de olsa, o bize benziyor... O da bizim gibi etle besleniyor. 

Bana göre ona baş vermek lazım” diyerek kaç baş vermek gerek diye düşünür ve 

şeytanların üç baş verelim derler. Erlik ise Celbegen’e dört baş daha verelim der. 

“Yaşadığı yer yedi vadiliyse, Celbegen’in de yedi başlı olması lazım” diyerek kendisi 

ile övünür (Dilek, 2007, s. 551-553). 

 

2.1.3.4. Simurg  

İslamiyet’ten sonra çok popüler olan bazı kuşların İslamiyet’ten önceki diğer 

bazı efsanevi kuşlarla ilişkili olduğu bilinmektedir. Bu ilişki kimi zaman isim 



124 

 

değişikliği kimi zaman da aynı kuşun değişik kültürlerdeki farklı çeşitlemeleri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Anka ya da Zümrüdüanka kuşu genellikle İran kaynaklı olan 

Simurg ile aynı sayılmıştır. Bu her iki efsanevi kuşun aynı zamanda Hint 

mitolojisindeki Garuda kuşu ile alakasının olduğu söylenmiş ve aynı zamanda bu 

kuşun, Türklerin milli sembollerinden kartal, Kara-kuş, Tuğrul gibi yırtıcı ve avcı 

kuşlarla ilişkisinin olabileceği ileri sürülmüştür (Çoruhlu, 2014, s. 7). Farsça bir kelime 

olan Simurg “otuz kuş” anlamına gelmektedir. Simurg, Tanrı’ya ulaşma ve kişinin 

kendi içsel gerçekliğini keşfetme yolculuğunu simgelemektedir. Otuz kuşun Simurg’u 

bulmak için uzun bir yolculuğa çıkmalarını anlatan hikâyede kuşlar, Kaf Dağı’na 

yaptığı yolculuk sırasında farklı zorluklarla karşılaşırlar ve her bir zorlukta bazı kuşlar 

yolculuğu bırakıp yuvalarına geri döner. Sonunda Kaf Dağına varan otuz tane kuş, 

Simurg’un mevcudiyetinin kendileri olduğunu keşfederler (Korkmaz, 2012). 

Özbek Türklerinin Simurg adlı masalında bir avcının üç oğlu vardır. Avcı, 

çocuklarına avcılığın bütün inceliklerini öğretmiş.  Bir gün oğulları ava çıkmış. Vakit 

geç olunca iki kardeş uyurken büyük oğlan yemek yapmış ama o da uyuyunca bir 

kocakarı gelip yemeği yemiş. Oğlanlar, sabah olup uyandıklarında ne olduğunu 

anlamamışlar. İkinci gün ortanca oğlan yemeği pişirdiğinde o gün de aynı şeyler 

olmuş.  Üçüncü gece en küçük bahadır, serçe parmağını kanatıp üstüne tuz basmış ve 

uyumamış. Kocakarıyı yakalamış kellesini kesmiş, kelle yuvarlanmış bir mağaraya 

düşmüş. Sabah üç oğlan da mağaraya gitmiş. Orada bir çukur varmış, iki kardeş de 

aşağıya inmeyi denemiş ama başaramamışlar. Küçük oğlan aşağıya tek başına inmiş. 

Delikanlı mağarada bir kız ile karşılaşmış, “Ey insanoğlu, sen buraya nasıl geldin? Bu 

yalmağız beni yeryüzünden kaçırıp buraya getirdi. Pek çok kişi buradaki hücrelerde 

hapsedilmiş. Bu hücreler mal ve eşya dolu. Buradan hemen git, yoksa seni de esir eder” 

demiş. Kız kırk hücrenin anahtarını alarak hücreleri tek tek açar ve en dipteki hücreden 

bir sandık alır. Sandığın içinden bir kutu çıkarmış ve kutunun içinden pamuğa sarılı, 

canlı bir kurdu ona uzat” demiş ve küçük oğlan bu şekilde kızın yardımıyla kocakarıyı 

öldürmüş. Karanlık yer bir anda aydınlanmış. Küçük oğlan kızı bir sandığa koyarak 

yukarıdaki abilerinden kızı çekmelerini istemiş. Ağabeyleri kızı yukarı çekmiş ama 

kızı çok beğendikleri için oğlanı aşağıda bırakmışlar. Oğlan, aşağıda çift süren yaşlı 

bir adam görmüş. Adam “Simurg’un yavrularını yiyen ejderhayı öldürmüş, Simurg 

ona bir tulum su, bir çuval et hazırlatmış, et isterse su, su isterse et vermesini 

tembihleyip sırtına oturtmuş ve yola çıkmışlar. Yolda et bitince oğlan baldırından et 



125 

 

kesip vermiş. Yukarı çıkınca Simurg, dilinin altındaki eti baldırına yapıştırıp oğlanı 

iyileştirmiş. Küçük oğlan, ağabeylerini kız için kavga ederken bulmuş ve ikisine de 

birer tokat atıp kız ve ağabeyleriyle birlikte eve dönmüş.  Olanları duyan babası, küçük 

kardeşlerine ihanet eden iki oğlunu evden kovmuş ve kırk gün kırk gece düğün yaparak 

küçük oğlunu evlendirmiş (Fedakâr, 2011, s. 361-364). 

 

2.1.3.5. Şahmaran  

Halk arasında “Şahmeran” ve “Şahmaran” olarak bilinen insan başlı, yılan 

gövdeli bu mitik yaratığın adı, Farsçada “yılanların şahı” anlamına gelen “Şah-ı 

mârân”dan gelmektedir. Bununla birlikte Ashâb-ı Kehf efsanesindeki yedi kişiden, adı 

“hükmetmek, hükümdar olmak” anlamına gelen “Yemliha” da Şahmaran’ın adlarından 

biridir. Tarihî kaynaklara bakıldığında Şahmaran’ın Hint, Yunan, İran, İbrani ve Arap 

kaynaklarından izler taşıdığı görülmektedir. Anadolu ve Mezopotamya kültürlerindeki 

yılan kadın kültünün de Şahmaran’ın oluşmasında etken olduğu düşünülmektedir 

(Uğurlu, 2008, s. 1697). 

Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde farklı varyantlarıyla anlatılan Şahmaran 

hikayesinin efsane, hikaye ve masal biçimlerinde anlatılmaktadır. Şahmaran, gizemli 

ve olumlu yönleriyle öne çıkar. Sözünde durmayan insanlara karşı affedici ve 

iyiliksever özellikleriyle dikkat çekmektedir (Çıblak, 2007, s. 191-192). Şahmaran, 

farklı kültürlerde yaşayan ve günümüzde Orta Asya topluluklarının renklerini alan bir 

efsanedir. Masal, efsane, inanç, resim altı sanatı, kilim ve halı dokumaları gibi farklı 

el işçiliklerinde bulunur (Mant, 1998, s. 16). Şahmaran aynı zamanda hastaları 

iyileştiren ve bilge bir sembol olarak kabul edilir. Dünyanın değişik bölgelerinde, 

kadını temsil eden, doğurganlık ve bereketi sembolize eden yılan, evrensel bir 

semboldür. Anadolu'da, genç kızların çeyizlerine işleme olarak eklendiği görülür. Halk 

resimlerinde cam altı, taş baskısı, boyama, işleme ve örme teknikleriyle yaygın olarak 

görülen Şahmeran motifinnin koruyuculuğuna inanılır. Bu motiflerin kötülükten, 

yangın ve afetlerden koruduğuna, bereket, uğur ve bolluk getirdiğine, bu nedenle de 

gücü temsil ettiğine inanılır (Şentürk, 1997, s. 40-41). 

Yılan Padişahı Şahmaran adlı Kazan-Tatar masalında bir fakir adam, bir ağaç 

dibinde otururken, eline demirden bir şey değer ve orada bir bal küpü bulur. Bulduğu 

balı satar ve bu şekilde geçinmeye başlar. Sonra komşusuna da haber verir ve balı 



126 

 

birlikte satarlar. Bakı buldukları yerde bir mağara vardır kahraman buraya girer ve 

Şahmaran ile burada karşılaşır.  Yılanlar bunu yemek istediğinde, Şahmaran, 

yemelerine izin vermez ve bir süre yılanlarla birlikte yaşar. Evini özleyen delikanlıyı, 

Şahmaran, kendisini gördüğünü kimseye söylememesi karşılığında, serbest bırakır. 

Şehrin padişahı hastalanır büyücüler padişahın iyileşmesi için Şahmaran’ı gören biri 

olması gerektiğini söylerler. Padişah bir hamam yaptırır, herkesi çağırır ve delikanlının 

vücudundaki lekelerden Şahmaran’ı gördüğünü anlarlar delikanlı da mecburen 

durumu itiraf eder. Fakir delikanlı Şahmaran’ın yanına gider. Şahmaran delikanlıya 

kızar ama başına gelenleri anlatınca ona kendisini pişirmesini istediklerinde, üçe 

bölmesini, birinci kaynayan ile son kaynayanın yerlerini değiştirmesini söyler. 

Delikanlı, Şahmaran’ı getirir, üçe ayırıp, pişirir ve birinci ile üçüncü kaynayanın 

yerlerini değiştir. Büyücü üçüncü kaynayan diye birinciyi içer ve ölür. Delikanlı 

üçüncü kaynayanı içer ve kaynamakta olan yılan parçalarının konuştuklarını anlamaya 

başlar. Yılan parçalarından baş kısmını yiyenin, başının iyileşeceğini, iç parçasını 

yiyenin, içinin iyileşeceğini, son olarak kuyruk parçasını yiyenin ayaklarının 

iyileşeceğini söyler. Padişah, hepsinden yer ve iyileşir. Kahraman fakir delikanlı bütün 

hayvanların dilini anlamaya başlar şifacı olur (Gültekin, 2013, s. 478-485). 

Anadolu sahasından Avcı Ali adlı masalda Avcı Ali sarılan iki yılandan 

çirkinini öldürmek isterken, yanlışlıkla güzel olanını yaralar. Bu yılan, yılanlar 

padişahının kızıdır. Şahmaran, Avcı Ali’yi öldürtmek için askerlerini yani yılanlarını 

oraya gönderir. Şahmaran yılanları, Avcı Ali’yi öldürmek için beklerken, onun bu 

olaydandolayı çok üzüldüğünü ve güzel yılanın da bir sevgilisinin olduğunu öğrenirler.  

Gerçeği öğrenen padişah, yılanlara Avcı Ali’yi yanına getirmelerini söyler. Yılanlar, 

Avcı Ali’yi getirirken; “Padişah, senden ne istediğini sorarsa, sadece tükürüğünü iste” 

diye tembihlerler. Yılanlar padişahı, Avcı Ali’nin tükürünce, o bütün hayvanların 

dilini öğrenir. Ancak bu sırrı başka birine söylerse öleceğini söylerler. Avcı Ali, yeni 

doğan iki cılız koyunun, bin koyuna anne ve baba olacaklarını konuşmalarından 

öğrenerek hemen onları satın alır. Bir gün, kuşların konuşmalarına gülen Avcı Ali’ye 

hanımı gülmesinin sebebini sorar. Avcı Ali de, söylediği taktirde öleceğini söyler ve 

onun için önce kefenini ve suyunu hazırlamasını belirtir (Şimşek, 2001, s. 23-26). 

 



127 

 

2.1.3.6. Peri 

Peri kızları, mitoloji ve masallarda büyüleyici, esrarengiz varlıklardır. Peri 

kızları, dünyanın çeşitli kültürlerinde farklı adlarla anılmasına rağmen genellikle 

doğanın güzelliklerini sembolize ederler. İnsana yardım eden ya da tuzaklarla onları 

test eden güçlü ve zarif kadın varlıkları olarak tasvir edilmektedirler. Türk masallarının 

başlıca figürlerinden biri olan peri kızlarının; kadın gücünü, doğanın güzelliklerini ve 

insanın içsel gelişimini temsil ettiği düşünülebilir. Bakire kızlar ile peri kızlarını 

özdeşleştiren Evrim Ölçer Özünel peri kızları hakkında şu şekilde bilgi vermektedir:  

“Bu kızların çoğu, doğaüstü mekanları, büyüsel nitelikler taşımayan sıradan 

erkeklerle evlenerek terk etmelerine karşın, evliliklerinin ilk evresinde özellikle kocaları 

zor durumda kaldığında büyü yoluyla onlara yardım ederler. Bu konumları, peri kızlarını 

olağanüstü öğeleri kullanabilen bakire kızlar olarak tanımlamayı da mümkün kılar. Peri 

kızları tüm bakire kızlar gibi nihai amaçları olan doğru erkeğe ulaştıkları zaman 

olağanüstü özelliklerini gene ailenin bütünlüğünü korumak ve kocaya yardım amaçlı 

kullanırlar.” (2006, s. 80). 

Peri kızları, Türk masallarındaki kahramanlar için önemli bir yardımcı rolünü 

üstlenmektedir. Bu yardımın birkaç temel yolu bulunmaktadır. Bunlardan ilki bilgi ve 

yönlendirmedir. Peri kızları, kahramanlara genellikle önemli bilgiler sunmakta ve yol 

göstermektedir. Bu sayede kahramanlar, yolculukları sırasında karşılaşacakları 

tehlikeleri öğrenmekte ve onları aşarak hedefine ulaşmaktadır. Bir diğer yardım biçimi 

ise peri kızının doğa üstü yetenekleriyle kahramana yardım etmesidir. Doğa üstü 

yeteneklere sahip olan peri kızları, bu yetenekleri kullanarak kahramanların 

zorlukların üstesinden gelmelerine yardımcı olmaktadır. Peri kızları, kahramanları test 

etmek için bazen zorlu görevler vermektedir. Kahramanlar, bu testleri başarıyla 

tamamladıklarında peri kızlarının yardımını almaktadır. 

Menekşe Yaprağından İncinen Kızım adlı Anadolu masalında evvel zaman 

içinde bir anne ile kızı vardır, anne doksan kız ise yetmiş yaşındadır. Anne bahçede 

gezerken kızına “Menekşe yaprağından eli incinen kızım” diyerek seslenir. O esnada 

memleketin padişahı atının üstünde evin yanından geçerken bu sözleri duyar. 

Annesine gidip bu kızı kendisine istemesini söyler. Görücüler kadının evine gelir kadın 

nişan yüzüğünün kızı görmeden anahtar deliğinden kızın parmağına takılmasını 

söyler. Bir hafta sonra düğün kurulur. Damat gelinin yaşlı biri olduğunu görünce gelini 

pencereden aşağıya fırlatır. Gelin pencerenin altındaki ağacın dallarına takılı kalır. O 

ağacın altında periler, padişahlarının oğlunu getirirler. Peri Şehzade’nin boğazına bir 



128 

 

kemik saplanmıştır. Şehzade gelinin ağaçta asılı kaldığını görünce güler ve 

boğazındaki şişlik gider. Padişah perilere emir verir ve oğlunun bu sıkıntıdan 

kurtaranın her dileğini yerine getirmelerini söyler. Peri kızları kocakarıya gençlik, 

güzellik, boy, huy gibi pek çok güzel özellik hediye ederler. Ertesi sabah padişah 

pişman olur ağacın altına gider ve bakar ki dalların arasında çok güzel bir kız vardır 

ve onunla evlenir (Boratav, 2018, s.145-147) 

Dev Kızı, Müflis Adamın Oğlu ve İmam adlı Kazan Tatar sahası masalında 

zengin bir adam vardır ve bütün malını içki içerek bitirir, müflis adamın oğlu 

medresede okur. Parası biten müflis adam, “Para veren olsa, başımı da kestiririm” der. 

Adam böyle deyince bir dev gelir “Kendisinin bilmediği şeyi vermesi” karşılığında, 

içindeki para hiç bitmeyen bir kese ile bir mektup, verir.  Üç yıl sonra medresede 

okuyan oğlu döner ve mektubu bulur; oğlan deve satıldığını öğrenip yola çıkar. Yolda 

bir dev karısıyla karşılaşır. Dev karısı, oğlana bir mektup verir ve onu bir eve gönderir. 

Oğlan evde güzel bir kızla karşılaşır, mektubu kıza verince kız, kendisini çocukken 

devin kaçırdığını anlatır. Oğlan, devin yanına gider. Dev, oğlandan isteklerde bulunur. 

Büyük bir ormandaki ağaçları kesmesini, bir değirmen kurmasını, buğdayları 

öğütmesini, ekmek yapmasını, değirmenin yanına bir elma ağacı dikmesini ve 

elmaların da sabaha kadar olgunlaşmasını ister kız, perilerini çalıştırarak işi bitirir. Altı 

atını sulamasını ister; kız, oğlana altı atın kendisi ile birlikte altı kız olduğunu söyler 

ve kendisine binmesini tembihler. Delikanlı ata biner, demirciden çivi ve çekiç alırlar, 

ama oğlan at şeklinde gelen devin kafasına çiviyi çakamaz, dev kurtulur, atları sularlar 

ve devin isteğini yerine getirirler, Sevdiği kızı alıp, hamama girmesini ister. Kız, devin 

kendilerini öldüreceğini anlar ve birlikte kaçarlar. Dev onları takip ettirir, kızla oğlan 

arkalarından gelenlerden: Kız sürüye dönüşür oğlan ise çobana dönüşür. Kız köye ve 

camiye dönüşür. Oğlan da müezzine dönüşür. Kendisi gelen devden de kız göle, oğlan 

da kurbağa dönüşerek, kurtulurlar.  Kızla oğlan, köylerine dönerken, oğlan kızdan 

beklemesini, araba alıp, geleceğini; kız da kardeşlerine sarılmamasını tembihler. Eğer 

kardeşlerine dokunursa kızı unutacağını söyler. Oğlan, eve döner ve kızın dediğini 

yapmaz. Kardeşine sarılır ve kızı unutur, delikanlının ailesi başka bir kızı oğlana 

istemeye hazırlanırlar. Kız da oğlan gelmeyince, yaşlı bir kadının evine yerleşir. 

Köyün imamı kızı görünce kızı çok beğenir. Üç gün sabah namazına geç kalır kızın 

güzelliği sebebiyle üç imam kovulur. Oğlanın düğünü olur. Kız da ekmek yapıp 

götürür, yaptığı ekmeği kesince, içinden iki güvercin çıkar, biri “Unuttun, unuttun.” 



129 

 

diğeri de “Unutmadın, unutmadın.” diye öterler oğlan güvercinler sayesinde kızı 

hatırlar.  Kızla oğlan evlenirler. Buğday ekme zamanı gelince delikanlı kız perilerin 

yardımıyla tarlayı sürer. Peri kızı sayesinde rahat bir yaşama kavuşurlar (Gültekin, 

2013, s. 468-570). 

 

2.1.3.7. Cin  

Türk kültüründe dini ve mitolojik bağlamda en yaygın bilinen demon cindir. 

Cinler, mitolojilerde ve inançlarda gözle görülemeyen ve ilahi niteliklere sahip 

olduğuna inanılan varlıklardır ve genellikle kötü ve korkutucu olarak tanımlanırlar. 

Cin kavramı düşünsel olarak çok eski dönemlere kadar izlenebilse de İslam kültürü 

içinde daha fazla tanımlanmış, anlatılmış ve inanılmıştır. İslami çerçevede cinler, ciddi 

bir kültürel öneme sahip varlıklar olarak kabul edilmiştir. Özellikleri, tasvirleri, 

kökenleri ve mitolojik sistemlerdeki yeri hakkında farklı kaynaklarda farklı bilgiler 

yer alsa da genel olarak cinlerin insan benzeri bir topluluk olduğu, dumansız ateşten 

yaratıldığı ve insan gibi ibadet etmekle yükümlü olduğu bilinmektedir. Cinlerin özgür 

iradeleri sayesinde iyi ve kötü arasında seçim yapabildikleri de kabul edilen bir 

gerçektir. Cinlerin tasvirleri de farklılık göstermektedir. Bazı kaynaklarda cinlerin 

insan benzeri, bazı kaynaklarda ise hayvan benzeri olduğu belirtilmektedir. Cinlerin 

insanlarla etkileşimleri de farklı şekillerde tasvir edilmektedir. Bazı kaynaklarda 

cinlerin insanlara zarar verdiği, bazı kaynaklarda ise insanlara yardım ettiği bilgisi yer 

almaktadır. Kökenleri hakkında da farklı görüşler bulunmaktadır. Bazı kaynaklarda 

cinlerin İblis’in soyundan geldiği, bazı kaynaklarda ise cinlerin farklı bir yaratılış 

hikayesi olduğu belirtilmektedir (Sarpkaya, 2014, s. 14-19). 

Kazan-Tatar masalı olan Altın Mum adlı masalda bir terzinin söz dinlemeyen 

Allahverdi adlı yetim bir çocuk vardır. Abrik adındaki biri annesinden çocuğu alır. 

Abrik çocuğu götürürken acıkınca çuvalı sıvazlar ve Allahverdinin karnını doyurur. 

Canı oyun isteyince atlarla oynatır. Abrik, kuru odunları toplayarak, ateş yakar, ateşin 

içinde çeşitli hayvanlar vardır. Allahverdi, bu hayvanları seyrederek eğlenir. Bir yere 

giderler. Bu yerde Abrik içinden bir şeyler okumaya başlar, yer yarılır ve derin bir 

çukur oluşur. Abrik, Allahverdi’ye bir kılıç vererek, aşağıya inmesini, birinci kapının 

ardındaki beş başlı devi ve ikinci kapının ardındaki yedi başlı devi öldürmesini, 

sobanın içindeki altın mumu alıp, getirmesini, başka bir şeye dokunmamasını söyler. 



130 

 

Allahverdi Abrik’in verdiği kılıçla devleri öldürür ve altın mumu alır. Abrik başka bir 

şeye dokunmamasını tembihlese de Allahverdi fesini mücevher ve altınlarla doldurur 

oradan aldığı altın bir yüzüğü de parmağına takar.  Abrik, mumu ister, ama Allahverdi 

kendisini çıkarmasını bekler, sonunda Abrik, Allahverdi’ye tuzak kurar ve onun 

üzerini toprakla kapatır ve kaçar. Allahverdi, toprağın altında sıkışınca, eli 

parmağındaki yüzüğe değer, altın yüzük cini ortaya çıkar ve Allahverdi cine eve 

gitmek istediğini söyler cin onu evine götürür. Allahverdi, altın mumu annesine 

vererek yüzüğü temizlemesini ister. Kadın, muma dokununca altın mum cini ortaya 

çıkar, kadın korkusundan bayılır. Allahverdi, altın mum cininden altı altın tabak ve 

kırk yıl yetecek kadar yiyecek ister. Cin bunu yerine getirir. Padişah, kızının eş seçme 

töreni vardır. Allahverdi bu kızı görünce aşık olur. Allahverdi annesine bir tabak altın 

verir ve padişahın kızını istemeye gönderir. Kadın, korkusundan saraya giremez ve 

altınları, pencerenin altına gömerek, geri döner. ikinci kez bir tabak altın verir ve 

padişaha gönderir, kadın aynı şekilde altınları gömer ve geri döner. Üçüncü kez bir 

tabak altınla gönderir. Padişah, kadını görür ve içeri çağırtarak kadını dinler. 

Allahverdi, padişahın daveti üzerine saraya gider ve padişahla konuşur.  Padişah, 

vezirlerine danışır; bir vezir altı odalı altın bir ev yaparsa kızı vermelerini tavsiye eder. 

Allahverdi, yapabileceğini, ama bir duvarını kendilerinin yapması için bırakacağını 

söyler. Allahverdi, geceleyin altın mum cinin çağırır ve cinler, altı odalı altın bir ev 

yaparlar, bir duvarını boş bırakırlar. Padişah, halkın bütün altınlarını toplasa da eksik 

duvarı tamamlayamaz; Allahverdi, duvarı kendisi tamamlar ve kızla evlenir.  

Allahverdi’yi komşu köye, balta yapması için çağırırlar, onun yokluğunda Abrik gelir 

ve altın mumu ele geçirerek, altın evi ve kızı da yanında götürür. Allahverdi, altın 

yüzük cinini çağırır ve onun yardımıyla Abrik’in olduğu yere gider. Abrik’in karısının 

yardımıyla eve girer ve onu öldürerek, altın mumu ele geçirip, evini ve karısını geri 

getirir.Tekrar düğün yaparlar ve padişahın yerine Allahverdi, padişah olur. Mum altın 

çıkarır ve mumun çıkardığı altınlar sayesinde kahraman zengin olur ve padişahın 

kızıyla da altın mumun mucizeleri sayesinde evlenir (Gültekin, 2013, s. 795-805). 

Anadolu sahasında İyilik ve Kötülük adlı masalda ailelerinden bıkan “İyilik 

ve Kötülük”, dünya yolculuğuna çıkarlar.  Yolda, önce “İyilik” in azığını yerler. Sıra, 

“Kötülük” ün yemeğine gelince o, bir bardak suyu, bir göz karşılığında vereceğini 

söyler. İki bardak su karşılığında, iki gözünü de veren “İyilik”, arkadaşından ayrılıp 

bir incir ağacının dibine oturur. Biraz sonra, ağacın yanına cinler gelip; incir ağacının 



131 

 

yaprakları suda ıslatılıp göze sürüldüğü taktirde, körlüğün giderileceğini ve ağacın 

yanındaki taş kırıldığında, bütün dünyaya yetecek suyun çıkacağını söylerler.  

Konuşmalara kulak misafiri olan “İyilik”, yanına bir miktar yaprak alarak, “Körler 

Ülkesi” ne gider. Orada, önce padişahın kızının gözlerini açar. Daha sonra, yine 

cinlerin söylediklerini yaparak, işaret edilen taşı kaldırıp, ülkeyi suya kavuşturur. 

Yanında getirdiği yapraklarla da, bütün insanların gözlerini açar. Artık rahata kavuşan 

“İyilik” arkadaşı “Kötülük” ü buldurup idam ettirir, kendisi de padişahın kızı ile 

evlenir (Şimşek, 2001, s. 49-51). 

 

2.1.3.8. Kötü ruh  

Ak Sağış ve Kara Sağış adlı Tıva masalında Ak Sağış ve Kara Sağış 

kardeşlerin annesi, çocuklarına ölmeden önce mezarını istediği yere gömmelerini ister. 

“Yaşlandım, bedenim yorgun ve hasta, çok geçmeden ölürüm oğullarım. Öldüğümde, 

keçe kepeneğe koyup alacalı urgana bağlayıp, batı tarafa gidersiniz. İp urgan 

koptuğunda beni oraya bırakırsınız. Cesedimi başka bir yere defnetmeyin” der. İki 

kardeşten Ak sağış annesinin vasiyetini yerine getirdiği için ödüllenir. Ak Sağış 

annesini gömüp başında uyurken kötü ruh gelir ve annesini koruyacağını söyler. Bu 

balbala bir vurduğunda, bir gümüş para tükürür.” Kara sağış ise kötü olduğu ve 

kardeşinin mallarına göz dikip aç gözlülük yaptığı için cezalanır. Kara Sağış 

kardeşinin koyunlarını yer fakat kendi koyunlarını kardeşiyle paylaşmaz. Ak sağış 

tilki, ayı ve kurt sayesinde padişahın sorunlarının sebebini tesadüfen öğrenir ve bu 

şekilde hem ülkeye yönetici olur hem de zengin olur. Kara sağış bunlara nasıl sahip 

olduğunu merak edince Ak sağış ona anlatır fakat Kara sağış kötü olduğu için 

ödüllendirilmez, cezalandırılır. Tilki, ayı ve kurt onu yer (Aça, 2007, s. 399-406). 

 

2.2. Bağışlanma Nedeni  

2.2.1. Baba Vasiyetini-İsteğini Yerine Getirme  

Bu başlık 31 İşlev içinde 12. İşlev olan “Kahraman Büyülü Bir Nesneyi ya da 

Yardımcıyı Edinmesini Sağlayan Bir Sınama, Sorgulama, Saldırı, vb. İle Karşılaşır” 

işlevinde değerlendirilmektedir. Propp yöntemine göre bağışçı olan baba kahramandan 

istekte bulunur ve ona bir görev verir. Kahraman bu görevi başarı ile tamamlarsa 

ödüllendirilir. “Ölüm döşeğindeki bir baba, oğullarından üç geceyi mezarın başında 



132 

 

geçirmelerini ister. En küçüğü bu isteği yerine getirir ve bir at hediye eder.” Sembol 

olarak “D3E3F1(179)” şeklinde gösterilmektedir (Propp, 2018, s. 41).  

Simurg (Karakuş) adlı Kazan Tatar masalında kahramanın babası ölmeden 

önce “zor durumda kalırsan bu sandığı aç” diyerek vasiyet eder. Kahramanın kızı bir 

çiçek ister ve kahraman onu bulmak için yola çıkar. Kahramanın babasının ölmeden 

önce vasiyet edip verdiği sandığın içinden çıkan düdük, üç tel saç ve sopa çıkar. Bu 

yolculukta Simurg’un kahramandan istediği şeyleri yerine getirmesinde bu nesneler 

yardımcı olur. Aynı zamanda Simurg çiçek karşılığında kızı ister ve yaşlı adam kabul 

eder. Kahramanın kara bir kuşa kızını vermesi, buna razı gelmesi sonucunda Simurg 

kanat çırpar yakışıklı bir delikanlı olur ve kızla evlenirler (Gültekin, 2013, s. 488-49). 

Bir Uygur masalı olan Altın Kılıç’ta üç kardeş vardır. Bu kardeşlerin ikisi kız 

biri de erkektir. Babaları çok hastayken oğlunu yanına çağırarak üvey annelerinden 

hayır gelmeyeceğini iki kardeşini de kapıya gelen dilencilerle evlendirmesini söyler. 

Sonrasında “Kazıktaki altın kılıcı sana miras bırakıyorum. Ben öldükten sonra altın 

kılıcı alıp kıble tarafındaki kapıdan sefere çık. Sana bir şey gerekirse iki rekât namaz 

kıl ve kılıca emret, o zaman dileğin gerçek olur” der ve bir altın kılıç verir (Yalçınkaya, 

2021, s. 1354-1359). Kahraman babasının isteğini yerine getirmeyip üvey annesiyle 

evde kalmayı tercih etmiş olsa hiçbir zaman yola çıkıp anlatının sonunda elde ettiği 

tecrübe ve becerileri kazanmamış olacaktı. Yine babasının vasiyetini yerine 

getirmeyip kardeşlerini dilenciye değil de başka birine verseydi anlatının sonunda 

kendisine yardım edecek kişileri bulamayacaktı. 

Közödöy adlı Altay masalında kahramanın babası bağışçıdır. Ölmeden önce 

oğullarına şöyle vasiyet eder “Ben aylı, güneşli dünyadan ayrıldığımda, beni Ak-

Kajat’ın eteğine götürerek siz üçünüz sırasıyla birer gece benim yanımda bekleyin, 

sonra size söyleyeceklerimi de iyi dinleyin”. Üç kardeşten sadece en küçük kardeş her 

gece babasının kabrine gider. Kahramanın babası ölmeden önce üç oğluna vasiyet eder 

fakat iki büyük oğlan verdikleri sözü tutmaz. Sadece küçük oğlan verdiği sözü tutar. 

İki büyük oğlan kabre gitmez ve Közödöy üç gece boyunca babasının kabrinde bekler. 

Abileri Közödöy’e mezarın başında kendilerinin yerine beklemesi karşılığında palto 

vereceklerini söylerler. Büyük abi kara çuhadan, küçük abi ise tilki yakalı palto 

vereceğini söyler.  İki kardeş küçük kardeşlerine verdikleri sözü tutmazlar. Közödöy 

abilerine kızmaz ve babasının isteğini sadece o yerine getirir bu nedenle babası bütün 

bilgileri ona bağışlar (Dilek, 2007, s. 361-367). 



133 

 

Arık-Bökö adlı Altay masalında ailenin tek çocuğu olan kahraman anne ve 

babasının isteklerini yerine getirir. Annesi ve babası ev isterler, Arık-Bökö ev yapar. 

Odun ve su verir, yemek verir. Hürmetli davranır ve bu nedenle bağışçı ile karşılaşır 

(Dilek, 2007, s. 380-385). 

Ak Sağış ve Kara Sağış adlı Tıva masalında Ak Sağış ve Kara Sağış 

kardeşlerin annesi, çocuklarına ölmeden önce mezarını istediği yere gömmelerini ister. 

“Yaşlandım, bedenim yorgun ve hasta, çok geçmeden ölürüm oğullarım. Öldüğümde, 

keçe kepeneğe koyup alacalı urgana bağlayıp, batı tarafa gidersiniz. İp urgan 

koptuğunda beni oraya bırakırsınız. Cesedimi başka bir yere defnetmeyin” der. İki 

kardeşten Ak sağış annesinin vasiyetini yerine getirdiği için ödüllenir. Ak Sağış 

annesini gömüp başında uyurken kötü ruh gelir ve annesini koruyacağını söyler. Bu 

balbala bir vurduğunda, bir gümüş para tükürür.” Kara sağış ise kötü olduğu ve 

kardeşinin mallarına göz dikip aç gözlülük yaptığı için cezalanır. Kara Sağış 

kardeşinin koyunlarını yer fakat kendi koyunlarını kardeşiyle paylaşmaz. Ak sağış 

tilki, ayı ve kurt sayesinde padişahın sorunlarının sebebini tesadüfen öğrenir ve bu 

şekilde hem ülkeye yönetici olur hem de zengin olur. Kara sağış bunlara nasıl sahip 

olduğunu merak edince Ak sağış ona anlatır fakat Kara sağış kötü olduğu için 

ödüllendirilmez, cezalandırılır. Tilki, ayı ve kurt onu yer (Aça, 2007, s. 399-406). 

Bostancı Dede adlı Anadolu masalında kahraman babasının vasiyetini yerine 

getirerek kırk gün babasının mezarı başında nöbet tutar. Kahraman bu nöbet esnasında 

bağışçı ile karşılaşır (Boratav, 2018, s. 223-233). 

Altın Toplu Sultan adlı Anadolu masalında kahraman babasının vasiyetini 

yerine getirir. Padişah, ölüm döşeğindeyken, kızlarının nasıl evleneceğini vasiyet eder. 

Vasiyeti şöyleymiş: “Ben ölmeden önce, kızlarımı isteyenlere verin, ama onları kimin 

ilk istediğini takip edin.” Birinci kızını isteyen, doksan yaşında bir ihtiyarmış. İkinci 

kızını isteyen de aynı şekilde yaşlı bir adamdır. Üçüncü kızı isteyen ise küçük oğlandır. 

Büyük oğlan ve ortanca kardeşler, kızlarını vermemek için direnirler, ancak küçük 

kardeş vasiyeti yerine getirir. Bir gün, küçük şehzade bir rüyada ayın on dördü gibi 

güzel bir kız görür ve ona âşık olur. Kızın yüzünü hatırlayabilmek için yola koyulur. 

Altı ay boyunca yolculuk ederken sonunda yorgun düşer ve bir çeşmenin yanında 

dinlenir. Kahraman yolculuğu boyunca karşılaştığı kişilerin kardeşleri ile evlendirdiği 

kimseler olduğunu öğrenir. Masalda kahramanın, babasının vasiyetini yerine getirip 



134 

 

başından geçen olaylarla bu sayede baş edebildiğini görebiliriz (Boratav, 2018, s. 215-

222). 

 

2.2.2. İhanet Eden Kişiye Kin Tutmama  

Saldaçak ile Tırmujaak adlı Altay masalında kahraman, abisi Saldacak 

kurnazlık yapar. Kızıl at Tırmujaak’ın, kara at ise Saldaçak’ın atıdır. Abisi kızıl atı 

kesip birlikte yedikten sonra kaçar. Abisi kendisini bırakıp gitmesine rağmen ona karşı 

kötülük düşünmez. Abisini aramaya başlar bulamayınca bilmediği bir yola gider. 

Gittiği ormanda gezinirken tesadüfen vaşak, porsuk, samur ve sincap ile karşılaşır. 

Alacağı bilgilerin hayvanları öldüren susuzluğu giderecek şey porsuktaki sihirli 

değnek ile mümkündür. Bu sayede padişah (Kırlaş-kaan) kızını Tırmuujak’a verir, 

malından mal ayırır, servetinden servet böler ve kahraman zengin olur (Dilek, 2007, s. 

371-373).  

Bu masalda kahraman tok gözlü olduğu için, abisi ile yemeğini paylaştığı 

onun hakkında kötü düşüncelere sahip olmadığı için ormandaki evde hayvanların 

konuşmalarını duyar. Kahraman edindiği bilgileri sadece kendi çıkarı için kullanmak 

yerine hana söyler. Böylece hem ülkedeki kıtlık sonlanır hem de kahraman han 

tarafından ödüllendirilir. Han kızı ile mutlu ve zengin bir şekilde yaşamını sürer. Her 

şeyini kaybeden abisi kahramanın yanında dönüp bu kadar zenginliği nasıl kazandığını 

sorduğunda ona başından geçenleri eksiksiz şekilde anlatır. Abisi ise kurnazlık edip 

kardeşinin atını yiyip kaçtığı, sonrasında açgözlü davranıp onun sahip olduğu şeylere 

kendisi de çaba sarfetmeden bir şeylere sahip olma peşine düştüğü için kötü bir yaşam 

sürer.  

İyilik ve Kötülük adlı Kazak masalında İyilik adlı kişi Kötülük adlı kişinin 

ihanetini görmesine karşın nasıl zengin olduğunu, başına ne işler geldiğini ona anlatır 

(Alptekin, 2003, s. 157-160). 

  

2.2.3. Affedici Olma-Af Dileme  

Vur Tokmak adlı Kazak masalında yaşlı adam kapana sıkışan kazı affeder ve 

bir yıl sonra kaz kendisine tekrar geleceğini ve ne isterse yapacağını söyler.  Kaz yaşlı 

adama “Sen beni serbest bırak. Benden ne istersen onu bir sene sonra al.” Bir sene 



135 

 

sonra yaşlı adam yolda karşılaştığı deveciye develer kimin der, deveci Kazbay’ın diye 

cevap verir. Yolda çobana denk gelir ve çobana sorar, çoban koyunların sahibinin 

Kazbay olduğunu söyler. Yaşlı adam Kazbayın başka neyi var diye sorar. Çocuk çoban 

cevap verir. “Kazbay’ın üç iyi varlığı vardır. Biri piş kazanım, piş derse çeşitli yemek 

pişer. İkincisi kus eşeğim kus dediğinde eşeği altın kusar. Üçüncüsü ise vur tokmağım 

vur dediğinde o insanları döver.” diyerek kahramanın bu nesneleri nasıl kullanacağını 

da anlatır (Alptekin, 2003, s. 143-146). 

Tak-Tuk Baston adlı Altay masalında hırsız, ihtiyarın evinin önünden kaz 

çalar, hırsız yakalanınca af diler ve onu affederse ihtiyara yardım edeceğini söyler. 

“Ah, ihtiyar beni bırak, sana bir yardımım olur.” demiş hırsız. “Hayır, artık yeter, tek 

kazımı yedin, şimdi sıra ikincisinde mi? Benim kazımı geri vermeden seni 

bırakmam.”. Hırsız “Öyleyse beraber gidelim.” demiş. Kahraman hırsızı affeder 

affedici davranır bu nedenle nesneler bağışlanır (Dilek, 2007, s. 488-490). 

 

2.2.4. Davete İcabet Etme-İkramı Geri Çevirmeme  

Alakan ile Oğulları adlı Altay masalında Alakan’ın beş oğlu vardır. Büyük 

oğlunun adı Ergek, ikincisi Us, üçüncüsü Ortan, dördüncü oğlunun adı Çeçen, beşinci 

oğlunun adı da Çıçalkay’dır. Alakan geçimini Teke Bay’a deri işleyerek sağlar. 

Oğullarına büyükten küçüğe doğru teke baya deri götürmesini söyler. Dört oğlu yolda 

karşılaştıkları ak başlı ihtiyar kadının davetini reddeder. İhtiyar “Eve girip bitli, sirkeli 

yarma çorbası iç.” diye sorar. Oğlanlar da “Ben sizin bitli, sirkeli yarma çorbanızı 

içene kadar, Teke Bay’ın yağlı yemeğini yerim.” derler. En küçük oğlan Çıçalkay ise 

deveti reddetmez. “Hal hatır sorup da, eve davet edene niçin girmeyeyim.” der.  Ak 

başlı ihtiyar kahramanın davetini ve ikramını geri çevirmez. Yaşlı kadın bu nedenle 

kahramana yemekler ikram eder.  Bu sayede ak başlı yaşlı kadın kahramana teke bayın 

yanında karşılaşacağı zorlukları aşması için bilgi verir. Bütün kardeşler tek tek ak başlı 

ihtiyar ile karşılaşır ve eve davet ettiğinde hiçbiri daveti kabul etmediği için dört kardeş 

Teke Bay’ın tuzağına düşer ve köpek saldırır. Hepsi sonunda kuyuya düşer. Kahraman 

ise bağışçının sınamasını başarılı bir şekilde geçer ve ak başlı ihtiyar kadın ona yardım 

eder. Kahraman Teke Bay’ın köpeğini taş ile öldürerek abilerini kurtarır (Dilek, 2007, 

s. 497-503). 

 



136 

 

2.2.5. Öksüz-Yetim Yardıma Muhtaç Olma 

Ot Sagınn’ Ah adlı Yakut masalında kahramanın annesi ve babası öldükten 

sonra onlardan kalan bir alaca boğanın kendisine verdiği mektup sayesinde etrafından 

göreceği kötülüklerden korunur. “Yapış!” emri vererek düşman hükümdarı, 

hükümdarın ailesini ve şamanı bir yere yapıştırır ve bu şekilde kendisini koruyabilir. 

(Duranlı, 2010, s. 261-264). 

Bir Uygur masalı olan Hasiyetli Ak Gül’de bir padişah vardır ve bu padişahın 

kızı çok güzeldir. Kız hasta olur ama bu sırada kıza gelen talipler çok olunca padişah 

kızına fikrini sorar. Kız da hiç kimseden korkmayan batur bir er olsun, beni kim 

iyileştirirse ben onunla evlenirim der. Yetim bir yiğit bu kıza âşık olur ve onun 

hastalığına şifa bulmak içim yola koyulmuş. Bu yiğit yolda ilerlerken acıkır ve bir 

bahçeye dalarak onun meyvelerini yer. Bu sırada dev sıfatlı bir yaşlı devin korkunç 

sesini duyarak korkup bayılır. Bu yaşlı kadın, yetime neden buraya geldiğini sorar. 

Yetim ise af dileyip hem yetim hem de âşık olduğunu söylemiş. Yaşlı kadın yiğidi bu 

yoldan dönen kimselerin olmadığını ve bu yoldan dönmesini söylemiş. Yiğit kararlı 

davranıp yolundan dönmeyeceğini söyleyince yaşlı kadın bu yiğide yardım etmeye 

kadar verir. “Hey oğlum, iraden söylediğin gibi ise doğuya doğru yürü. Çölün 

kumluğunda bir has bahçe var. Bağın sahibi “Ketran Cadı”dır. Kıza o cadı kast etti, 

onun kaderini bir tane ak güle bağlamış, o her haftada bir kere sihri okuduğunda kızı 

titreme basar ve başı ağrıyarak kendinden geçer. Sen bağa gir, ak gülden bir tane kopar 

ve çabucak geri dönüp kıza ver. Kız gülü alnına takarsa hemen iyileşir. Kız senin 

hasretinle yanıp seni arayacak. Bu sırrı ben hiç kimseye söylemedim. Sen çok cefa 

çektiğin için sana söyledim. Yolun açık olsun, demiş ve çocuğa yolda yesin” der ve 

bir torba erik kurusu verir (Yalçınkaya, 2018, s. 1465-1468) 

Neznay (Bilmiyorum) adlı Başkurt masalında kahraman zor durumda 

kaldığında ve masum olduğu için yardım eder. Kahramanın babası ticaret için evden 

gidince annesi öğretmen ile buluşur. Kahraman bunu görür. Baba geleceği zaman 

öğretmen kadın ile plan yapar. Kadına hasta rolü yapmasını söyler. Baba gelince kadın 

hasta yatmaktadır ve şifasının öğretmende olduğunu söyler. Öğretmen de kahraman 

ile atın butlarının kesilmesini karısının ancak bu şekilde iyileşeceğini söyler. At bu 

olanları görüp kahraman anlatmış ve onlar da plan yapmışlar. At kahramana 

“kesileceğimiz zaman benim üstüme bin, son kez binmek istediğini söyle baban izin 

verecektir, bana vurunca ben seni kaçıracağım” der. Kahraman ata sert şekilde vurunca 



137 

 

at koşar. Kahramanın arkasına kedi ve köpek de takılır ve böylece oradan kaçarlar. 

Kahraman mağdur ve masum ve yardıma muhtaç olduğu için at ona yardım etmiş. At 

kahramana yolculuğu boyunca işine yarayacak savaş elbisesinin yerini söyler ve akıl 

verir (Karagöz, 2021, s. 599-611). 

Bir Altay masalı olan Annuşka öksüz bir kızdır. Babası başka bir kadınla 

evlenir ve üvey annesinin de bir kızı vardır. Annuşka üvey annesi ve üvey kız kardeşi 

Mariya’ya sürekli hizmet eder. Gök İnek adlı Altay masalında kahraman evin üvey 

kızıdır. Togus-kös adlı üvey annesinin Mariya adlı bir kızı vardır. Üvey anne Annuşka 

adlı üvey kızına sürekli kötülük eder ve kıza görevler verir. Kız çaresiz verilen 

görevlerini yerine getirmeye çalışır. Bir gün Annuşka inek otlatmaya gittiğinde Togus-

kös ona çok fazla keten verip şöyle demiş. “Bu ketenlerin hepsini eğireceksin.” der. 

“Bu kadar çok keteni nasıl eğireyim, eğiremem, Togus-kös yine beni dövecek” diyerek 

ağlamaya başlar. Bu sırada ölen annesinin yadigarı gök ineği insan gibi konuşmaya 

başlar ve ona yardımcı olur. Annuşka evin eski hanımının kızıdır ve inek ona işkence 

edilmesine üzülür bu nedenle yardım eder. Gök inek “Niçin ağlıyorsun Annuşka? 

Hangi felakete düştün, balam? Annen varken iki gözünden yaş gelmezdi, ovanın çiçeği 

gibi büyüdün. Şimdi senin ayakların çıplak, yürümekten derilerin yarılmış. Sırtındaki 

paltonun tamamı yama olmuş. Ağlama Annuşkacık, ben sana yardım ederim” diyerek 

ketenleri yemeye başlar. Üvey annesi gök ineği öldürünce Gök İnek Annuşka’dan 

ölmüş bedeninden parçaların gömülmesini ister. Bedeninin gömülmüş parçalarının 

olduğu yerden at arabası ve elbise çıkar. Temizlenir ve kiliseye gider kralın oğluyla 

karşılaşır. Annuşka adlı öksüz kızın annesinin yadigarı olan bu inek, kahramanın üvey 

annesinden ve üvey kardeşinden zarar görmesini engeller. Bu kız yardıma muhtaç ve 

öksüz olduğu için gök inek kıza acır ve bu şekilde yardım eder (Dilek, 2007, s. 528-

531). 

Anadolu sahasından Gülenber Hanım adlı masalda iki kardeşin annesi ölür ve 

babaları yeniden evlenir. Üvey anneleri bu iki kardeşin babasına ve iki kardeşe kötülük 

etmektedir. Güvercin öksüz olan bu kardeşlere  üvey annelerinin kötü düşünce ve 

isteklerini söyleyerek onları uzaklaştırmaktadır (Seyidoğlu, 1975, s. 221). 

Bacı Bacı Can Bacı adlı Anadolu masalında bir adamın kızı ve oğlu vardır. 

Ancak üvey anneleri bu çocukları istememektedir. Bir gün, üvey anne çocukları 

yakmak istediğini söylerken küçük oğlan bunu duyar. Oğlan bu kötü planı öğrendikten 

sonra ve iki kardeş annelerinin mezarına giderler. Mezarın içinden bir ses gelerek ve 



138 

 

çocuklara, bir fırça, bir tarak ve bir sabun almalarını ve üvey annelerinin adamları 

peşlerinden gelene kadar bu nesneleri atmak için sırayla tarağı, fırçayı ve en sonunda 

sabunu atmaları gerektiğini söyler. Bu sayede kardeşler kurtulurlar (Boratav, 2018, s. 

103-108). 

 

2.2.6. Saçı (Kansız Kurban) Verme  

Altay Türklerinin Yoksulun Yolculuğu adlı masalında Şıvık adında yoksul 

bir adam Mana adında da bir hanımı vardır. Bu adam kışları insanların evinde yaşar 

yazları da geçimini av yaparak sağlar. Bir gün bu yaşlı adam ava çıktığında uzaktaki 

bir dağa çıkıp bir gece o dağda konaklayarak talkanla suyu karıştırıp saçmış, büyük 

dağların iyelerinin adını zikretmiş. Dağ iyeleri çıkıp “Ne oldu ihtiyar, sana ne lazım?” 

diye sorarlar. Yaşlı adam da av gerek kaç kere ava çıktıysam avlayamadım diye cevap 

verir. Dağ iyeleri “Peki, ihtiyar sana bir av verelim, o hayvanı avlayıp dönersin, eve 

döndüğünde, o hayvanı verip bir at satın alırsın, o atı tanrıya kurban edersin, o zaman 

sen zengin yaşarsın” derler ve kaybolurlar (Dilek, 2007, s. 538-540). 

 

2.2.7. Cesur Olma (Kaçmamak vb.)  

Ecmen Batur adlı Uygur masalında kırk oğlu olan bir padişah kırk kızı olan 

bir padişah bulup oğullarını evlendirmek ister. Kırk kızı bulduğu zaman oğullarını alıp 

yola çıkar. Ulaştıkları ülkeden dönerken bir ejderhanın evde kalan bir oğlunu 

kaçırdığını öğrenir ve Ecmen Batur abisini kurtarmak için cesur davranır ve yola çıkar. 

Yolculuk bu şekilde başlar. Bağışçı olan ak sakallı adam bu yolculukta kahramanın 

karşısına çıkar (Yalçınkaya, 2018, s. 1437-1442). 

Altı Kız Babası adlı Anadolu masalında uzak memleketlerden birinde altı kızı 

olan bir adam yaşamaktadır. Bir gün, bu adam kahveye gitmiş ve orada tanımadığı 

birisi tarafından “Merhaba, altı kancık babası!” diye karşılanmış. Adam bu 

saygısızlığa karşılık vermemiş ve sessizce kahveden ayrılmış. Ertesi gün aynı kişi yine 

aynı sözleri söylemiş. Üçüncü gün, adam bu durumu küçük kızına anlatmış ve ona bu 

sefer ne yapması gerektiğini sormuş. Küçük kız da cesurca “Merhaba, altı köpek 

babası!” demiş. Adamın cevabı, bir başkasını daha kızgın hale getirmiş ve bir iddiaya 

dönüşmüş. Diğer adam, “Benimkiler köpek olsa da Beyoğlu’nun cebinden altın elma 

çalarlar” demiş. Adam yine sessiz kalmış ve eve dönmüş. Küçük kız da, “Ben de 



139 

 

alırım, merak etme” demiş. Ertesi gün kahvede iddiayı kabul edenler arasında kavga 

çıkmış. Kadıya gidip sorunlarını çözmesi için başvurmuşlar. Kız da erkek kıyafetleri 

giyerek diğer adamın oğluyla birlikte yola çıkmışlar. Ancak, bir köprüye geldiklerinde 

atlar köprüyü geçmek istememiş. Bu durumda kızla erkek, konuşarak geri dönmeye 

karar vermişler. Kız durup abdest alırken, atının gözlerini bağlayarak köprüden 

geçmeyi başarmış. Erkek ise aynı şeyi yapamayarak geri döner. Kız, akşamın ilerleyen 

saatlerinde bir köye varmış ve orada bir ihtiyar kadınla karşılaşır. Genç kız babasının 

kötü söz duymasını kabullenemez bey oğlunun cebinden altın elmayı almak için yola 

çıkarak cesur davranır.  Erkekle yarışarak cesur davranır ve sudan geçerken abdest alır 

ve köprüden geçmeyi başarır. Bu sayede kahramanın karşısına bir ihtiyar kadın yani 

bağışçı çıkar ve ona rehberlik eder. 

Nahırcı ile Oğlu adlı Anadolu masalında Mehmet Ağa adında bir çoban 

çocuksuzdur ve Allaha çocuğu olsun diye dua eder. Allah’a dua etmek için bir 

mağaraya gider. Dua ederden taşların arasından bir “eşek sıpası” çıkar ve insan gibi 

konuşarak kendisine evlat olacağını ve Allah tarafından gönderildiğini söyler. Eşek 

sıpası, Mehmet Ağa’nın yanında kalmaya başlar ve babasının işlerini başarıyla 

yaparak herkesin sevgisini kazanır. Köy halkı, bu olağanüstü yaratığın Mehmet 

Ağa’nın evlat olduğuna inanır.  Yıllar sonra eşek sıpası büyür evlenmek ister ve babası 

bir beyden kızını ister. Eşek sıpası evlenince genç bir delikanlıya dönüşür (Şimşek, 

2001, s. 94-102). 

Yatalak Mehmet adlı Anadolu masalında Padişah üç kızına da onu ne kadar 

sevdiklerini sorar. En küçük olanı tuz kadar sevdiğini söyler. Padişah bu duruma 

sinirlenerek kızı cellatlara verir. Cellat kıza kıyamaz ve onu ormanda bırakır. Ormanda 

ihtiyar bir kadın kızı evine alır ve evinde bir delikanlı olduğunu söyler. Bu delikanlı 

yatalaktır ve annesi yıllardır oğluna bakmaktadır. Kız ihtiyar kadın evden gidince 

delikanlıyı denemek için sopayla ona vurur ve delikanlı ayağa kalkar. Genç kız kadına 

durumu anlatır ve kadın bu duruma sevinir, kız bu delikanlıyı işe gönderir. Mehmet, 

izin ister ve yola çıkarlar. Kervan yolda bir kuyuya gelir ve su kurumuştur. Mehmet’i 

kuyuya iner. Kuyuya inen Mehmet, ak sakallı bir dervişle karşılaşır. Derviş, Mehmet’e 

bir Arap ile karşılaşacağını ve onun ne dediğini dikkatle dinlemesini söyler. Arap’la 

karşılaşan Mehmet, onun sorularına doğru yanıt verir ve ödül olarak üç nar alır. 

Mehmet, narları alır ve tekrar yukarı çekilir. Yatalak Mehmet’in yukarı çıkmasına 



140 

 

herkes çok şaşırır, Mehmet kuyudaki Arap’ın sınamasından başarılı olmuştur 

(Boratav, 2008, s. 136-144). 

Zümrüdü Anka Kuşu adlı Anadolu masalında Kahraman üç kardeş içinde 

hırsızı yakalayan tek çocuktur. Büyükler cesaret edemeyince, küçük kuyudan aşağı 

inip hem devi öldürür hem de oradaki üç kızı yukarı gönderir. Abileri küçük çocuğun 

bu başarısını kıskanarak onu kuyu dibinde bırakırlar. Aşağıdaki üç kızdan en küçüğü 

kahramana sihirli kıl ve altın tepsi verir. Kahraman cesur olduğu için kuyudaki kızlar 

ile karşılaşır ve başına gelen kötü olayları bağışçının verdiği nesneler vasıtasıyla atlatır 

(Şimşek, 2001, s. 52-59). 

 

2.2.8. İyilik Yapma- Kötülük Yapmama  

Beş İnekli Yaşlı Kadın Beyberikeen adlı Yakut masalında yaşlı kadın diğer 

hayvanlara kaybettiği beş ineğin yerini sorar ama yaptığı kötülükler sebebiyle 

hayvanlar ona yardım etmez. Kuzgun hanım “Hayır, söylemeyeceğim! Sen beni 

ineklerin ot kalıntılarından kovup, sopayla sırtıma vurdun! Söylemeyeceğim!” der 

Erkek kuzgundan yardım isteyince “Hayır, eğer, bilsem de söylemem. Senin ineğin 

düşük yaptığında sen beni sondan kovdun, bana kuru inek gübresi attın ve beni 

ölümüne incittin. Söylemem!” der. Yolda erkek kartal ile karşılaşır ve ona da 

ineklerinin yerini sorar. Erkek kartal da “Tabi ... Biliyorum! Buradan dosdoğru doğuya 

git, orada tilki açıklığı var. Bu açık alanın güneşli tarafında çok güzel altın bir tepe var. 

Burada kökleri toprağın derinliklerine gitmiş, dallan yeryüzüne dek eğilmiş çok kalın 

bir ağaç var. Bu ağacın altında beş buzağısıyla beş inek yatıyor. Oraya git” diyerek 

kahramana yol gösterir. Bu gösterdiği yol ve bilgi sayesinde yaşlı kadının bir de kızı 

olur. Yaşlı kadının erkek kartala bir kötülüğü dokunmadığı için kartal ona yardım eder 

ve ineklerin yerini söyler (Duranlı, 2010, s. 231-236). 

Avcı Ali adlı Anadolu masalında Avcı Ali adında bir adam, arkadaşlarıyla 

ava çıkar. Ava giderken karşısına çıkan iki sarmaşık yılan görür. Avcı Ali yılanlardan 

çirkin olanını öldürmeyi düşünür. Ancak istemeden yanlışlıkla güzel olanı yaralar. Bu 

güzel yılanın aslında yılanlar padişahının kızı olduğunu öğrenir. Yılanlar padişahı, 

Şahmaran, Avcı Ali’yi cezalandırmak isteyerek askerlerini (yılanlarını) Avcı Ali’nin 

üzerine yollar. Ancak, yılanlar beklerken Avcı Ali’nin bu durumdan çok üzgün 

olduğunu ve güzel yılanın da bir sevgilisi olduğunu öğrenmişler. Şahmaran, gerçeği 



141 

 

öğrenince askerlerine Avcı Ali’yi yanına getirmelerini emreder. Avcı Ali Şahmaran’ı 

değil çirkin yılanı öldürmek istediğini ve kötü niyetli olmadığını yılanlara anlatır. Bu 

şekilde kurtulur ve hayvanlarla konuşabilme yeteneği kazanır (Şimşek, 2001, s. 23-

26). 

Menekşe Yaprağından İncinen Kızım adlı Anadolu masalında bir anne ile kızı 

vardır, anne doksan yaşında, kız ise yetmiş yaşındadır.  Bir gün bahçede gezerken anne 

kızına “Menekşe yaprağından eli incinen kızım” diyerek seslenir. O sırada memleketin 

padişahı evin yanından geçerken bu sözleri duyar. Hemen annesine giderek bu kızı 

kendisine istemesini söyler. Görücüler kadının evine gelir kadın nişan yüzüğünün kızı 

görmeden anahtar deliğinden kızın parmağına takılmasını söyler.  Bir hafta sonra 

düğün kurulur. Damat gelinin yaşlı biri olduğunu görür gelini kucakladığı gibi 

pencereden fırlatır. Gelin pencerenin altındaki ağacın dallarına takılı kalır. O ağacın 

altında periler, padişahlarının oğlunu getirirler. Peri Şehzade’nin boğazına bir kemik 

saplanmıştır. Şehzade gelinin ağaçta asılı kaldığını görünce güler ve boğazındaki şişlik 

gider. Padişah perilere oğlunun bu sıkıntıdan kurtaranın her dileğini yerine 

getirmelerini söyleyerek emir verir. Peri kızları kocakarıya gençlik, güzellik, boy, huy 

gibi olumlu ve güzel özellikler bahşederler. Ertesi sabah padişah pişman olur ağacın 

altına gider ve bakar ki dalların arasında çok güzel bir kız vardır ve onunla evlenir 

(Boratav, 2008, s. 145-147). Burada kahraman kötü niyetli davranıp kin tutmadığı ve 

şehzadeye kötülük etmediği için ödüllendirilir. 

 

2.2.9. Azat Etme-Kurtarma  

Ab-ı Hayat adlı Uygur Türk masalında kahraman perizatlar padişahının 

şehzadesi olan yılanı, ejderhadan kurtarır. Yılan şehzadeye dönüşünce mümin adamı 

gençleştiren ve ömrünü sonsuz kılan abı hayat suyunu verir. “Ben perizatlar 

padişahının şehzadesi idim. Bu ejderha ise kara dişli bir dev, bana âşık idi. O benim 

kendisiyle birlikte olmamı talep etti. Ben reddettikten sonra o beni öldürmek için 

kovalarken, senin iyiliğinle kurtuldum. Bu iyiliğini asla unutmam, neye ihtiyacın var? 

Ne istersen şunu hemen önünde hazır edeyim” diyerek kahramana ab-ı hayat suyunu 

verir ve kahraman ölümsüz olur. Aynı masalda geyik bağışçı olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  Mümin adam yaralı olan geyiğin sesini duyunca şehzadenin verdiği abı 

hayat suyundan bu geyiğe içirir ve geyik sağlığına kavuşur. Geyik sağlıklı olunca 



142 

 

mümin adama sen benim hayatımı kurtardın sen benden ne istersin diye sorar. Mümin 

adam merhametli olduğu ve geyiğe merhamet ettiği için geyik de kendi tüyünü mümin 

adama bağışlar (Yalçınkaya, 2018, s. 1251-1258). 

TulaaYah Uol adlı Yakut Türk masalında kahraman fırtına çıkınca bir eve 

sığınır ve o evin çalışanı olarak yaşamaya başlar. Öksüz genç eve girdiği yerde bu 

insanların yanında birkaç yıl boyunca yaşar ve onların işçisi olur. Öksüz çocuk işçilik 

yaptığı için ona anahtar vermişler. Öksüz çocuk bu anahtarla kasırga gider gitmez 

ambarı açmış. O ambarın içine baktığında orada bir sandık duruyormuş. Genç sandığa 

yaklaşmış, onu açmış ve gümüş bir tabutun durduğunu görmüş. Genç tabutu açtığında 

ondan bir kız çıkmış ve “Sen beni ölümden kurtardın, bundan sonra da ben sana yardım 

edeceğim” diyerek gider. Kahraman bu sandığı açıp kızı kurtardıktan sonra yaşamı 

değişir (Duranlı, 2010, s. 239-241). 

İhtiyar Balıkçı ve Su Perisi adlı Uygur masalında bir ihtiyar balıkçı vardır ve 

bu ihtiyar balıkçı her gün balık tutmaya gidermiş, her seferinde ağına iki balık gelirmiş. 

Balıklardan birini karısıyla yermiş birini de satar geçimlerini sağlarmış. Ağına bir gün 

tesadüfen bir balık takılmış ve bu balık konuşmaya başlamış. “Ben denizdeki balıkların 

padişahıyım, demiş altın balık. Benim günde bir sefer su yüzeyine çıkıp gezme âdetim 

var idi, ama üç günden beridir her gün senin ağına düştüm. Eğer beni bugün de salarsan 

seni muradına erdireceğim.” Kahraman balığa merhametli davranıp onu denize 

bıraktığı için balık padişahı ona bir sandık ve sandığın içinden çıkan perisini 

bağışlamış. “Öyle ise bende bir sandık var. Onun içinde su perisi diye adlandırılan, 

balık da insan da olabilen akıllı, güzellikte yeryüzünde dengi olmayan bir kız var. O 

sandığı sana vereceğim, sen onunla yaşam kaygısından kurtulursun. Ama senin 

yeryüzüne çıktıktan sonra kesinlikle sandıktaki kızın söyledikleri doğrultusunda iş 

yapman gerek” diyerek ihtiyar adama bu sandığı ve içindeki peri kızını bağışlamıştır 

(Yalçınkaya, 2018, s. 1497-1502). 

 

2.2.10. Uyumama- Nöbet Tutma  

Simurg adlı Özbek masalında yaşlı bir avcının üç oğlu vardır. Bu üç kardeş 

ava çıkarlar ve ava çıktıkları zaman her gece biri yemek yapar, büyük abi yemek yapar 

ve yalmağız (her şeyi yutan bir efsanevi yaratık, cadı) yemeği yiyip kazanı ters çevirir 

büyük abi uyuyakalır. Sabah anlayamazlar, ertesi gün küçük abi aynı durumu yaşar. 



143 

 

Üçüncü gece yemeği en küçük oğlan pişirir, küçük oğlan uykusu gelince serçe 

parmağını kanatıp üstüne tuz basar ki uykusu gelmesin. Küçük oğlan parmağının 

acısından hiç uyumaz ve gece yarısı yalmağız kocakarının kellesini keserek kallesinin 

düştüğü yere işarek bırakır. Sabah abileri uyandığında olanları anlatır (Fedakâr, 2011, 

s. 488-491). 

Ebulkasım adlı Özbek masalında kahraman üç kardeştir. Üç kardeş de her 

gece darılarını çalan hırsızı yakalamak için nöbet tutar. En küçük kardeş olan 

Ebulkasım üçüncü gece başını suya sokar ve gece uykusuz kalarak hırsızı yakalar. 

Kara Dev, atının yelesinden bir tutamı Ebulkasım’a verir ve uçarak kendi memleketine 

gider (Fedakâr, 2011, s.405-410). 

Bostancı Dede adlı Anadolu masalında kahraman ve iki kardeşi babalarının 

vasiyetini yerine getirerek mezarları başında nöbet tutarlar. Fakat büyük olan iki 

kardeş korkarlar. Üçüncü gece, küçük şehzade mezarı beklemeye başlar. Uzakta bir 

ateş gören kahraman ateşin yanına gider ve devleri uyurken görür. O sırada bir plan 

yapmış ateşin azaldığını fark etmişler ve mezarın olduğu yere gelmişler. Ancak 

halkadan dolayı şehzadeye ulaşamamışlar. Devler, şehzadeden yardım istemişler ve 

onunla birlikte saraya gitmişler. Devler birbirlerinin üzerine çıkmışlar ve şehzade de 

en üstteki devi boynunu vurarak öldürmüş. Devi öldürene dilediğini vereceğini 

söyleyen padişah üç kızını da kahramana verir. Kahraman kardeşlerinin yanına 

giderken bir ihtiyar adam ile karşılaşır ve anlatının seyri bu şekilde canlanmış ve 

çözülmüş olur (Boratav, 2018, s. 223-233). 

 

2.2.11. Dua Etme-Allah’a Sığınma  

Anadolu Sahasından Yılan Bey adlı masalda çocuğu olmayan padişahın duası 

kabul olur, karısı hamile kalır. Sultan bir yılan doğuracaktır, doğuma gelen ebelerin 

hepsini yılan öldürür. Üvey kızından kurtulmak isteyen kadın kızını yılana ebeliğe 

gönderir. Tanrıya dua edip çeşme başında uykuya dalan kıza rüyasında bir derviş 

yardım eder. Kız yolda giderken bir çeşme görür. Çeşmeden abdest alıp iki rekât 

namaz kılar ve Allah’a “Allah’ım benim canımı al, oraya gitmeyeyim yahut bana bir 

kolaylık göster orada yüzüm kara çıkmasın.” der. Duası kabul olur ikinci rekâtta kız 

uykuya dalar. Rüyasına bir derviş girer ve “Kızım ağlama, bu çeşmenin başında iki 

büyük çubuk var. Bu çubukları al. Bu çubuklardan biri kırmızı biri yeşildir. Gider o 



144 

 

hastayı dışarı çıkarır has bahçeye alırsın. Önüne kalbur saman koyarsın, kadının 

arkasına geçersin, çocuk yılandır herkesi sokar. Onu oradan kimse alamaz. Başını 

uzattığı zaman yeşil çubukla vurursun, kadın kurtulur. Sana da hiçbir şey olmaz.” der. 

Bir Kazan Tatar masalında yoksul delikanlının parası biter. Geçimi için bir 

şeyler araması sonucu bal bulur, balı komşusu ile paylaşır. Cömertlik gösterir. Bal 

satmaya başlar ve bal her gittiğinde çoğalır. Komşusuna da birlikte bal satmayı teklif 

eder. Sonrasında toprağı eşeler ve eline kapı kolu değer. Böylece tevekkül edip burada 

bir şey vardır deyip içeri girer, kahraman tevekkül ettiği zaman bağışçıyla karşılaşır. 

Kahraman para kazanmak için çaba gösterir ve sonrasında Şahmaran ile karşılaşır. 

Şahmaran yerini söylememesi karşılığında delikanlıyı eve gönderir. Padişahın derdine 

Şahmaran çaredir ve Şahmaran’ı gören kişi sadece delikanlıdır. Delikanlı Şahmaranı 

gördüğü için alaca lekelidir. Lekesinden tanınan bu genç Şahmaran’ı gördüğünü 

mecburen söyler ve padişahı Şahmaran’ın yanına götürmek zorunda kalır. Kahraman 

bundan sonra Şahmaran ile konuşur, Şahmaran parçaların ne yapılacağını anlatır. 

Şahmaran’ın parçaları üçe bölünür Şahmaranın üç kasede kaynayan üç parçası ayrı 

hastalıklara şifa olur her parçası kahramana ayrı bir yetenek kazandırır. Bu bilgiyi 

kahramana yine Şahmaran verir (Gültekin, 2013, s. 470-485). 

Balıkçı Hakim’in Oğlu adlı masalda kahraman padişahın ilk iki isteğini yerine 

getirir. Padişahın son isteği kahramanın havuz yapmasıdır. Kahraman bunu 

gerçekleştirmek için yol yürür bol yürür ve yolun sonunda koyunlar biter, eşekler de 

yürüyemez duruma gelir. Oğlan ne yapacağını bilemediği anda, “Başıma ne gelirse 

Allah’tan” deyip demir çarığı giyer ve demir asaya dayanarak yola devam eder 

(Fedakâr, 2011, s. 411-417). Kahraman yola çıkar ve nereye gideceğini bilemez. Bu 

esnada Allah’a sığınır ve yolda yorularak uykuya dalar. Rüyasında bir aksakallı görür 

o da kahramana yardım eder, yol gösterir.  

Nardaniye Hanım adlı Anadolu masalında Nardaniye Hanım’ın annesi ölür 

ve babası yeni biriyle evlenmek ister. Hocası Nardaniye Hanım’a babam beni alsın 

deyince kız da babasına bunu söyler. Babası ile hocası evlenir ama zaman içinde üvey 

anne kızı kıskanmaya başlar. Üvey anne kızından kurtulmak için plan yapar. Kadın 

kocasına yalvarır: “Bu da kızdır, gençtir; varsın gitsin, biraz eğlensin”. Meğer, evde 

zehir gibi tuzlu bir poğaça yapmış. Bir testiye de su doldurarak içine bir yılan yavrusu 

koymuş. Kız poğaçayı yer. Biraz zaman geçer ve kız susar. Diker testiyi, buz gibi suyu 

kana kana içer, yılanı da yutar. Kızın karnındaki yılan giderek büyür. Üvey anne kızın 



145 

 

babasına kızın hamile kaldığını söyleyerek kız iftira atar. Babası da kızı bir dağa 

götürür. Kızını dizinde uyutur ve bir arı kovanını kendisinin yerine koyar ve kız ninni 

zannedip uyur. Kız uyanınca ağlar ve ne yapacağını bilemez. Orada dere kenarında 

“Şurda bir abdest alayım, Allaha sığınayım. Bakalım Allah ne gösterir,” der. Dereye 

eğilmiş abdest almış. Karnının içinden ses gelmeye başlamış. Derenin içinden de başka 

bir ses buna cevap vermiş. Bir de ne görsün, ağzından, bir yılanla yavruları çıkmış. 

Kız içindeki yılanlar çıkınca rahatlar bir yer bulurum belki diye yola koyulur. Gittiği 

yerde kırk haramiler ile karşılaşır. Kırk haramiler bu kızı kardeşleri olarak yanlarına 

alır. Kız kardeşleri ne getirirse pişirir. Bacı kardeş olurlar. Bu kızın üvey annesi 

“Ayım, ayım, sen mi güzel, ben mi güzel?” der. Ay da: “Ne sen güzel, ne ben güzel, 

ille de Nardaniye Hanım güzel” diye cevap vermiş. Kadın bir sepet kiraz alır, hepsini 

zehirler. Takar koluna sepeti. Kocasının gösterdiği yerden aşağıya doğru yürür. Gider, 

gider, uzakta bir ev görür. Kıyafetlerini değiştirir ve orada Nardaniye hanımı görür. 

Ona zehirli kirazlarından verir. Kız da 40 tane kuşuna kızdan kiraz ister ve kız da 

kirazdan verir. Kirazı yiyen kuşların öldüğünü görür. Kız şaşırır. Kardeşleri eve 

gelince kızın ağladığını görürler. Kız da olanları anlatır. Kardeşleri “Sen sağ ol, kardeş, 

biz sana daha güzellerini getiririz derler. Sakın bir daha kapıdan geçen bir şeyden 

alma…Ya sen ölseydin?” diye kızı kapıdan geçenlerden bir şey alma diye tembihlerler. 

Kız üzülmesin diye yine a Biraz zaman geçer ve üvey anne aya tekrar sorar “Ayım, 

ayım, sen mi güzel, ben mi güzel?” der. Ay da: “Ne sen güzel, ne ben güzel, ille de 

Nardaniye Hanım güzel” diye cevap verir. Ay böyle deyince üvey anne Nardaniye 

Hanım’ın ölmediğini anlar ve tekrar evine gider. Bu sefer de zehirli sakız verir ve kızı 

zehirlemeyi başarır. Kız sakızı çiğnerken boğazında kalır ve yere yığılır. Eve gene kırk 

haramiler kızın yerde yığılı olduğunu görürler ve altından bir tabut yaparak bu kızı 

gittikleri yere götürür sırtında taşırlar. Bir gün karşılarına padişahın oğlu şehzade çıkar 

ve kırk haramilere ne yaptıklarını ve bu tabutta ne olduğunu sorar. Şehzade de bu 

tabutu alarak saraya götürür. Burada tabutu açar ki içinde çok güzel bir kız yatmakta. 

Odaya bir kapı kilidi yaptırarak burada saklar. Bir gün saraydaki ihtiyar adam odaya 

girer ki içerde çok güzel bir kız vardır. Kızın boğazındaki sakızı eliyle çıkararak kızı 

diriltir. Kız kendine gelince nerede olduğunu sorgular ve kardeşleri ile kuşlarını sorar. 

Şehzadeye haber verirler ve şehzade çok sevinir. Şehzade kırk haramilere haber verir. 

Kız başından geçenleri şehzadeye anlatır ve kızın babasını saraya davet ederler. Babası 

da çok üzgündür. Nardaniye Hanım ve babası barışırlar. Şehzade ile Nardaniye Hanım 



146 

 

evlenir ve mutlu bir şekilde yaşarlar. Üvey annesini de cezalandırırlar (Boratav, 2018, 

s. 114-120). 

Yıldırım Padişahı adlı Anadolu masalında bir padişahın karısı ölmeden önce 

yüzüğünü padişaha vererek ben ölünce bu yüzük kime olursa onunla evlen diyerek 

vasiyet eder. Padişah eşi ölünce yüzüğü herkese dener ve en sonunda kızının 

parmağına olur. Kız bu duruma çok üzülür ve annesinin vasiyeti olduğu için bu 

durumu kabul etmek zorunda kalır. Düğün gecesi biraz dışarı çıkıp hava almak ister.  

Gider, abdest alır, iki rekât namaz kılar, durur Allaha yalvarmaya. Bir de arkasına 

döner bakar ki, ne görsün, duvar açılmıştır. Koşar, koşar, bir havuz kenarına varır. 

Ötede büyük bir saray. Kız burada havuzun başında bekler ve güvercinler ile karşılaşır. 

Allaha dua ederek babası ile evlenmekten kurtulur ve güvercinler ile karşılaşarak 

başka bir olay dizisinin içine girer (Boratav, 2009, s. 203-208). 

 

2.2.12. Taht-Makamda Gözü Olmama  

Bir Özbek masalı olan Gülperi’de kahraman olan Ekber yıllar sonra sahip 

olunan bir evlattır. Babası ve annesi onu çok iyi bir şekilde yetiştirir. Ekber Padişah 

olan babası ölmeden tahta oturmak istemez. Babasına saygılı davranır. Bu taht teklifini 

düşünmek için babasından izin alıp yola çıkmak istediğini söyler. Kahraman yolda bir 

yaşlı adamla karşılaşır. Bu yaşlı adam kahramana yolculuğa çıkmadan at yapıp verir. 

Tekrar yola çıktıktan sonra kahraman bir yaşlı adamla daha karşılaşır ve yaşlı adam 

onu vazgeçirmeye yolundan çevirmeye çalışır. Kahraman “Olmaz dede, mert olup yola 

çıktım, dönersem namert olurum, Gülperi’nin yolunda ölmeye razıyım.” demiş. Bu 

sözünden sonra yaşlı adam kahramana yol göstermiştir (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 

 

2.2.13. Yemeğini Paylaşma/Cömert Olma   

Kuş Arayan Han oğlu adlı Kazan Tatar masalında üç kardeş vardır. Padişah 

babalarının kırk ambar altın ve gümüşü vardır. Kırk ambarın ikisi kaybolunca padişah 

bu hırsızı bulanla tahtını paylaşacağını söyler. Şehzadeler bu duruma karşı çıkarak 

nöbet tutmak isterler. Büyük oğlan gece yarısına kadar uyumaz gece yarısından sonra 

uyur. Ortanca oğlan da abisi gibi gece yarısına kadar uyumaz gece yarısından sonra 

uyur ve hırsızı yakalayamaz. En küçük şehzade ise nöbet tutarken uyumaz ve ambarın 

kapağını açan kuşun tüyünü babasına götürür. Bunun üzerine üç kardeş yola çıkarlar. 



147 

 

Yolda karşılarına bir direk çıkar. Bu direkte sağa giden çok zengin orta yola giden orta 

zengin sola giden geri dönmez yazılıdır. Büyük abi sağ yola ortancası ortaya küçük 

kardeş ise “Allah’ın emrinden çıkmak olmaz” diyerek soldaki yola girer. Büyük kardeş 

sağdan gittiği yolda bir kazana aş pişirir ve tam yerken bir kurt ile karşılaşır. Kurt ile 

yemeğini paylaşmadığı için kurt büyük oğlana “Şu yerden gideme, önündeki yemeğini 

bitirip, çarığını ye!” der ve ortanca kardeşin gittiği orta yola gider. Orada ortanca 

kardeş de kazanda yemek pişirir. Tam yerken karşısına kurt çıkar. Ortanca kardeş de 

abisi gibi yemeğini kurtla paylaşmaz ve kurt ona “Şu yerden gideme, önündeki 

yemeğini bitirip, çarığını ye!” der ve küçük oğlanın gittiği yola gider. Küçük oğlan da 

kazana yemek pişirip yerken kurt ile karşılaşır ve sol yoldan giden küçük kardeş 

kazanın yarısını kurda verir yarısını da kendisi yer. Kurt o zaman küçük oğlana nereye 

gittiğini sorar. Küçük oğlan da kuşu aramaya gittiğini söyler. Kurt delikanlıya “İleride 

bir köy var, orada yaşayan halkın kuşu bu, der. Bu köyün kenarında bir kavak ağacı 

var, bu kavağın üstünde bir altın yuva, yuvanın üstünde de bu kuş vardır. Bu kavağın 

yanında yedi kişi bekçi duruyor, kavağın yanında ateş yanıyor” diyerek bir kağıt verir 

(Gültekin, 2013, s. 511-519). Kurt üç kardeşi de sınar ve en küçük kardeş yemeğini 

bölüştüğü onunla konuştuğu için ona yardım eder. Bir kağıt vererek kahraman amacına 

ulaşmadan onu yalnız bırakmaz. 

 Altay masalı arasında yer alan “İnci Başlı Kız” adlı masalda iki kız kardeş 

vardır. Normal başlıklı kız gezmeye çıkar ve yolda bir sürü çobanı ile karşılaşır. Sürü 

çobanı kıza “kurbağa eti mi yersin koyun eti mi?” diye sorar. Kız da “koyun eti 

verirsen koyun eti kurbağa eti verirsen kurbağa eti yerim” diye cevap verir. Sürü 

çobanı kıza koyun eti pişirip vermiş. Biraz daha yol gidince inci başlıklı kız bu sefer 

de inek çobanı ile karşılaşır. İnek çobanı kıza “Kertenkele eti mi istersin inek eti mi” 

diye sorar. Kız “kertenkele eti verirsen kertenkele inek eti verirsen at eti yerim” der. 

Çoban inek eti pişirip verir. Kız çıkıp biraz daha yürür. Bu sefer de bir at çobanı ile 

karşılaşır. At çobanı kıza “Yılan eti mi yersin At eti mi” diye sorar. Kız “benim için 

önemli değil, ne versen yerim, at eti versen de yerim, yılan eti versen de yerim” der ve 

çoban at eti pişirir. Kıza tekrar sorar “Altın sandık mı istersin, ağaç sandık mı 

istersin?”. Kız “Benim için önemli değil, insan (gönlünden) neyi verirse alırım.” der 

ve çoban kıza bir sandık verir. “eve gidene kadar açma” diye tembihler. Kız sandığı 

açınca içinden çeşit çeşit kıyafetler ve süsler çıkar. İnci başlı kız da aynı sınamalardan 

geçer ama sınamalardan başarılı bir şekilde geçemez (Dilek, 2007, s. 543). 



148 

 

İyilik ve Kötülük adlı Anadolu masalında İyilik adlı kişi Kötülük adlı kişiye 

cömert davranır azığını paylaşır fakat yine de ondan kötülük görür. Sonrasında 

karşısına çıkan bağışçı kahraman cömertlik gösterdiği için çıkmaktadır (Şimşek, 2001, 

s. 49-51). 

 

2.2.14. Fedakâr Olma (3 Yoldan Tehlikeli Olana Gitme)  

Bülbülgoya adlı Uygur masalında bir padişahın üç oğlu vardır. Padişah bir 

gün gezinirken bülbülgoya gülüne âşık olur. Uzun zaman kimseye söylemez ve hasta 

olur. Sonunda çocuklarına durumu anlatır ve çocukları kuşu bulmak için yola çıkarlar. 

En küçük kardeşleri daha çok küçük olduğu için padişah onu göndermek istemez ama 

o ısrarla gitmek ister. Sonunda padişah ona izin verir. Kardeşler yol gider dağ tepe aşar 

ve taşların üzerinde yazılar yazar. Biri “giden döner yolu” biri “giden ya döner ya 

dönmez yolu” biri de “giden dönmez yolu” yazılıdır. Her biri bir yola gitmeye karar 

verir. Küçük kardeş “giden dönmez yolu”nu seçer , ortanca ağabey “giden ya döner ya 

dönmez yolu”nu büyük ağebey ise “giden döner” yolundan gider. Dönen kardeşin taşın 

üstüne döndüğü tarihi not almasını tembihlerler birbirlerine. Çok küçük olmasına 

rağmen cesur ve fedakâr davrandığı için kahraman bağışçı ile karşılaşır. Kahramanın 

bu girdiği yer yemyeşil ve suların olduğu bir yerdir. Fakat çocuk bu yerde günlerce 

yemek yemez ve acıkır. Bu yüzden tenceredeki yemekten almak için elini kepçeye 

uzatır, kepçe “tak” edip çocuğun alnına değer; olgunlaşan elmaları yemek için elini 

dala uzatırken yapraklar “şak” diye ona vurur. Buna şaşıran çocuk atını otlaması için 

salıverip kendisi göl boyundaki güllerin arasında dinlenmek için uzanınca uykuya 

dalmış ve düşünde bir yaşlı adam görmüş (Yalçınkaya, 2018, s. 1393-1405). 

Büyük Yılan adlı Altay masalında bir avcı ava çıktığı zaman çadırının 

yanında büyük bir yılan görür. Avcı yılanın başı çadırın önünde kuyruğu çadırın 

arkasında olduğu için ne yapacağını şaşırmış ve korkmuş. Ne olursa olsun diye 

düşünüp cesaretli davranır ve çadıra girer. Avcı karnını doyururken yılan “Bana bin, 

benimle beraber geleceksin” diyerek avcıyı götürür. Bir kaya başına gelirler yılan taşı 

yalar ve avcıya da işaret eder (Dilek, 2007, s. 545-546). 

En Küçük Çocuk adlı Kırgız masalında üç kardeş babasının rüyasında 

gördüğü, ağlayınca gözlerinden mercan dökülen kuşu görür ve yola çıkar. Büyük olan 

iki kardeş beraber yola çıkar ama uzun zaman gelmezler. En küçük çocuk ise abilerinin 



149 

 

peşinden gider. Onları bulur ve karşılarına üç yol çıkar. Bu yollar “Gidilirse dönülür”, 

“Gidilir dönülür mü, dönülmez mi belli olmaz” ve “Gidilirse dönülmez” yoludur. 

Küçük kardeş gidilirse dönülmez yoluna girer. Bu yolculuk esnasında ihtiyar kadın 

kahramanı geyiğe dönüştürür. Kahraman geyik iken peri kızını görür ve ona âşık olur. 

Peri kızı da annesinin yani ihtiyar kadının geyiğe dönüştürdüğü en küçük oğlanı insana 

dönüştürür. “Kahrolası anam ey, daha gencecik, nazlı bir delikanlıyı geyiğe 

çevirmişsin, seni taş yürekli,” demiş annesine. Ağaç kovadaki suya ak taş koyup kara 

taşı çıkarmış. Yedi defa okuyup üfleyerek çocuğu eski haline getirir (Karadavut, 2006, 

s. 189-202). 

Yeraltı Diyarının Kartalı adlı Anadolu masalında üç kardeş yola çıkarlar ve 

bir süre sonra yol üçe ayrılır. Büyük “giden gelir”, ortan “giden ya gelir ya gelmez”, 

küçük de “giden gelmez” yazılı yola giderler.  Küçük kardeş epey yol alır atını bağlar 

ve uykuya dalar. Gürültüye uyanır, bir ejderha ona doğru gelir oğlan gürzü ile bunu 

öldürür.”. Küçük kardeşin tehlikeli yola gitmesiyle birlikte masal zenginleşir ve 

kahramanın yolculuğu başlamış olur (Boratav, 2017, s.148-154). 

 

2.2.15. Merhametli Olma  

Bir Uygur masalı olan Ab-ı Hayat’ta Mümin adam yaralı olan geyiğin sesini 

duyunca şehzadenin verdiği abı hayat suyundan bu geyiğe içirir ve geyik sağlığına 

kavuşur. Geyik sağlıklı olunca mümin adama sen benim hayatımı kurtardın sen benden 

ne istersin diye sorar. Mümin adam merhametli davranıp geyiğe abı hayat suyundan 

verdiği için geyik de kendi tüyünü mümin adama bağışlar (Yalçınkaya, 2018, s. 1251-

1258). 

Bir Uygur masalı olan Batur Kız adlı masalda yedi kardeşten sadece kız olan 

Batur Kız’dır. Babaları gözünü kaybettikten sonra “Yavrularım, kim ki beni seviyorsa, 

Rum şehrinden göz ilacını alıp getirir” der. Oğullar da “Ey baba, “Parayı say, her şeyi 

al. Para varsa ilacını bulup getiririz” diyerek babalarından para alıp giderler. Bir kardeş 

hariç diğerleri gittikleri yerde parayı savurmuşlar ve hiçbir şey yapmadan geri 

dönerler. Ağabeylerinin eli boş döndüğünü gören kız kardeşleri babasının yanına gider 

ve Rum eline gitmek istediğini söyler. Yaşlı adam da kızın başını okşayarak şu ilacı 

alıp gözümü açarsan senden bin kere razı olurum diyerek kıza izin verir. Yaşlı 

ailelerden de on kızı kızıyla beraber yoldaş olsunlar diye yola gönderir. Sonrasında 



150 

 

Batur kız babasının yanına verdiği on kızı azat eder. Mal mülk verir ve yolunuza 

devam edin diyerek serbest bırakır. Sonrasında Batur kızın bütün katırlarını bir ejderha 

yer ve kızın sesi çıkmadan yoluna devam eder. Ejderha kıza “neden bana kızmadın” 

diye sorar. O da “Sen açmışsın, acıdım, öyle olmamış olsaydı seninle dövüşürdüm. 

Babam üstelik kördür. Rum padişahının hazinesinde bir ilaç var imiş, onu alıp, 

babamın gözünü açmak için acele ediyorum” der. Ejderha bu yüzden kıza yardım eder. 

Ejderha: “Ey iyi atanın iyi yavrusu, öyleyse üstüme bin, demiş ejderha, iyi niyetle yola 

çıktığın için Rum şehrine kendim seni götürüp bırakacağım.” diyerek kahramanı 

ulaşacağı yere ulaştırır. Sonrasında kahramana yol gösterir ve başına gelecek olan 

felaketleri bilir buna uygun şekilde yönlendirme yapar (Yalçınkaya, 2018, s. 1375-

1379). 

Dostluk adlı Kazak masalında bir genç av avlarken taşın üstünde bir mavi kuş 

görür. Bu kuşun yaralı ve tüylerinin yolunmuş olduğunu görünce babasının yanına 

gider. Babası da “Oğlum bu kuşu on beş gün besle, ondan sonra istediğin tarafa uçur.” 

der. Kahraman bu mavi kuşu besler ve iyileştirir. On beş gün sonra kuşu bırakınca kuş 

“Başın darda kalırsa beni bul, ben filan yerde otururum” diyerek uçar. Kahraman kuşa 

merhametli davranıp iyileştirdiği için mavi kuş mavi sandığı ve içindeki güvercinleri 

kahramana verir (Alptekin, 2003, s. 251-254). 

Kırk Damat adlı Özbek masalında kahraman arık kazan halka acır merhamet 

eder ve abileri tarafından dışlanır. Ağabeyleri ona “Bizi hanımsız bıraktın” diye 

bağırarak vurmuşlar. Küçük oğlan bir süre ağlamış ve arığın kenarında uyuyakalmış. 

Seher vakti yaşlı bir adam oraya gelmiş, çocuğu uyandırmış ve ona: Oğlum, neden 

burada yatıyorsun, diye sormuş. Oğlan olanları yaşlı adama anlatmış. Yaşlı adam: 

“Oğlum, üzülme, bu arığı kazmak zor bir iş değil. Sana bir nasihat vereceğim, eğer 

bunu yaparsan kazılan arığın bir tarafı yaz, bir tarafı kış olacak. Ağabeylerin düğüne 

gittiğinde sen gitme, onlarla bıçağını yolla. Ağabeylerin gelinleri alıp geri dönerken 

yolu yarıladıklarında yağmur yağmaya başlayacak, yağmurdan sonra kar, kardan sonra 

ise taş yağacak. O zaman, bembeyaz bir kervansaray görünecek, bu eve sakın kimse 

girmesin çünkü hava hemen açacak. Babanı iyice tembihle” demiş. Sonra adamın 

elindeki asa bir ata dönüşmüş, adam ata binmiş ve oğlana; “Gözünü yum!” demiş. 

Biraz sonra; “Gözünü aç!” demiş. Çocuk gözünü kapatıp açtığında altı aylık yol 

uzunluğundaki arığın bir anda tamamlandığını ve iki padişahın sularının birbirine 

karıştığını görmüş. Yaşlı adam, oğlana tekrar; “Gözünü yum!” demiş. Sonra yeniden; 



151 

 

“Gözünü aç!” demiş. Oğlan gözünü kapatıp açtığında kendisinin yeniden ağladığı 

arığın başında olduğunu görmüş. Yaşlı adam bir anda gözden kaybolmuş. Oğlan, 

tekrar arığın başında yatarak uyumuş. Ertesi gün büyük oğlanlar oraya geldiklerinde 

arığın bitmiş olduğunu ve suların aktığını görmüşler. Oğlan, babasına “Arığı ben 

kazdım ve suları birbirine kavuşturdum” demiş. Kahraman Arık Kazan halka 

merhamet eder ve yaşlı adam bu sebeple kahramanın karşısına çıkarak padişahın 

istediği arığı oluşturur (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 

  

2.2.16. Aç Gözlü Olmama  

Kazak Türklerine ait İyilik ile Kötülük masalında, İyilik ve Kötülük adında 

iki kişi vardır. Kötülük, iyiliğin atı ile yola çıkmak isteyince İyilik adlı kişi ata sırasıyla 

binerek varacakları yere gitmek ister. “Öyleyse sen şimdi bu ata bin ve biraz yol 

gittikten sonra attan inip atı da bir direğe bağlayıp kendin yaya yoluna devam et. 

Ondan sonra ben o ata ulaşıp onunla biraz yol alıp, bir yol boyuna bağlayıp giderim. 

Böylece ikimiz gideceğimiz yere sırayla binerek gidelim. İkimiz de binersek ata zor 

olur.” diyerek hem atı düşünür hem de Kötülük adlı kişiye yardımcı olur bu nedenle 

Kurt, Aslan ve Tilki’nin konuşmalarını duyar. İyilik adlı kişi Kurt Aslan ve tilkinin 

evindeki etli çorbadan bir kaşık alır ve sadece tadına bakar. Fakat masalın sonunda 

İyilik adlı kişi, Kötülük adlı kişiye nasıl zengin olduğunu sorduğu zaman ona etli 

çorbadan bir kaşık almasını söyler. Kötülük adlı kişi ise çorbadaki bütün etleri ve 

kemikleri yer. Bu nedenle aslan, kurt ve tilki onu yerler. İyilik adlı kişinin çorbanın 

sadece tadına bakmasını söyler ama o kazandaki tüm yemekleri bitirir (Alptekin, 2003, 

157-160). 

 

2.2.17. Hasta Olan Bağışçıyı İyileştirme  

Ab-ı Hayat adlı Uygur masalında Yaşlı mümin adam Kahraman perizatlar 

padişahının şehzadesi olan yılanı ejderhadan kurtarır. Yılan şehzadeye dönüşünce 

mümin adamı gençleştiren ve ömrünü sonsuz kılan abı hayat suyunu verir. “Ben 

perizatlar padişahının şehzadesi idim. Bu ejderha ise kara dişli bir dev, bana âşık idi. 

O benim kendisiyle birlikte olmamı talep etti. Ben reddettikten sonra o beni öldürmek 

için kovalarken, senin iyiliğinle kurtuldum. Bu iyiliğini asla unutmam, neye ihtiyacın 

var? Ne istersen şunu hemen önünde hazır edeyim” der ve bu yaşlı mümin adam “Bana 



152 

 

hiçbir şey gerekmiyor, bu günlerde odun toplayıp odun satmakta zorlanıyorum, 

gençliğimi çok özlüyorum” der. Şehzade de müminin bu arzusunu öğrenince “Dede, 

ben seni öz arzuna ulaştıracağım, elini bana verip gözünü yum” demiş. Mümin elini 

verip gözünü yummuş. O an göğe yükselerek uçmaya başlamış. Onlar bu şekilde 

süzülürken ılık rüzgâr Mümin’i pek keyiflendirmiş. Bu şekilde bir hayli uçmuşlar. 

Delikanlı “Dede, bu Ab-ı Hayat’tır, bu sudan üç avuç içersen gençliğin geri gelir” 

demiş. Mümin sudan üç avuç içip gençliğini geri kazanınca delikanlı, ona bir kap verip 

“bu Ab-ı Hayat’tan bir kap alıp git, çünkü herhangi bir hasta bu suyu içerse şifa bulur” 

demiş (Yalçınkaya, 2018, 1251-1258). 

 

2.2.18. Bağışlanan Karşılığında Bir Şey Verme (Para vb.)  

Salam Torhan adlı Kazan Tatar masalında kahraman tilkiye tavuk verir bunun 

karşılığında tilki kahramanın evlenmesine yardım eder. Kahramana tenge (madeni 

para) verir ve bu tenge çoğalır (Gültekin, 2013, s. 455-460). 

Uygur masalı olan Baki’nin Sözü Satın Alışı adlı masalda padişahın oğlu 

Baki Kahramanın annesi öldükten sonra üvey annesinin eziyetine dayanamaz ve 

babası bu olanları öğrenince Baki’ye bin dirhem verir ve onu gönlünü hoş tutması için 

gezmeye gönderir. Baki yolda karşılaştığı apak sakallı bir yaşlı adama “bana hikmetli 

bir sözün varsa söyle” der. Yaşlı adam “bin dirhem verirsen söylerim” der. Bu olay 

yolda iki kere daha tekrar etmiş. Kahraman bağışçıdan bu nasihatleri elde etmek için 

her bir nasihate bin dirhem verir. Bu dirhemleri padişah babasından alır ve üçüncü 

nasihatten sonra eve giderse üvey annesinin olanları öğreneceğinden korktuğu için 

tekrar eve dönmez ve nereye gittiğini bilmeden yola koyulur. Yürür yürür ve sonunda 

güçten düşerek bir kayanın üzerinde yatar. Yoldan geçen bir tüccar kahramanı görür 

ve onu eve götürür. Ona “Yavrum, yoksul misafir imişsin. Böyle perişan bir halde 

gezeceğine bana yoldaş olup deve sürersen, aş dersen aş, kıyafet dersen kıyafet 

veririm, demiş”. Baki bu tüccar ile ticaret yapmaya başlar. Bu tüccar ile ticaret 

yaparken aldığı her nasihat bir işe yarar. (Yalçınkaya, 2018, s. 1371-1374). 

Bir Kazan Tatar masalı olan Dev Kızı, Müflis Adamın Oğlu ve İmam’da 

kahramanın babası “Para veren olsa, başımı da kestiririm” der ve karşısına bir dev 

çıkar. Müflis adama bilmediği bir şey söylemesi karşılığında içinde hiç para bitmeyen 

bir kese ve mektup verir. Üç yıl geçtikten sonra kahraman eve döner ve babasının onu 



153 

 

deve verdiğini öğrenir. Devin yanına giderken bir dev karısıyla karşılaşır ve bu kadın 

ona bir mektup verir ve bir eve gönderir. Bu evde bir kız ile karşılaşır. Kız çok önceden 

devin kendisini buraya kapattığını söyler. Kahraman devin isteklerini yerine getirmek 

için çabalar ve masalın sonunda başarılı olur (Gültekin, 2003, s. 496-508). 

 

2.2.19. Bağışçı ile Kahramanın Benzer Olması  

Bir Altay masalı olan Celbegen’in Yedi Başı’nda Celbegen üç başlıdır ama 

türkü söylemek için de bir baş ister. Bunun için Tanrı’dan isteyemeyince Erlik’ ten 

istemeyi düşünür ve mektup yazar. Erlik önceden piposunu çaldığı için önce 

mahkemeye çıkarır. Sonra “Evet, Celbegen kötü suç işlemiş de olsa, o bize 

benziyor…O da bizim gibi etle besleniyor. Bana göre ona baş vermek lazım” diyerek 

Celbegen’e kaç baş vermek gerek diye düşünür. Şeytanlar üç baş verelim derler. Erlik 

ise Celbegen’e dört baş daha verelim der. “Yaşadığı yer yedi vadiliyse, Celbegen’in 

de yedi başlı olması lazım” diyerek kendisi ile övünür (Dilek, 2007, s. 551-553). 

Tıva masalı olan Dokuz Kızıl Atlı Öksüz Oğlan’da kahraman öksüz bir 

çobandır. Bir alaca at bulur. Kahraman Han’a bulduğu alaca tayı ganimet olacağını 

düşünerek padişaha götürür. Han ise bu tayı beğenmez ve çobana “At görüntüsü yok, 

kötü at getirmişsin. İster bırak, ister kendine at kıl!” demiş. Öksüz çoban padişaha hile 

yapmadan padişaha tay bulduğunu söyler bunun sonucunda bağışçı kahramanın 

karşısına çıkar. Padişah beğenmediği atı kahramana verir. Öksüz çoban alaca atı 

büyütür ve bakımlı hale getirir. Vezir bu çobanın atını fark edip padişaha haber 

verince. Kahramanın karşısına çıkan Buzağı çobanı yoksul ihtiyar, çoban ile benzediği 

için yardım eder: “Seninle ben ikimiz biriz, benzeriz. Öyleyse, bu gece seni öldürüp 

dokuz kızıl atını yağmalamak istiyorlar.” der ve kahramana başına gelecek olan olayı 

haber verir (Aça, 2007, s. 380-398). 

 

2.2.20. Aklını Kullanma  

Üçügey Ücüyen adlı Yakut masalında iki kardeş vardır. Bu iki kardeşin küçük 

olanı ak turnalar ile oynaşırken büyük olan kardeş akıllı davranır. Ak turnaların 

arasında dansçıların en ateşlisi olan ak turnalardan birine saldırır ve bu ak turna ile 

evlenir. Sonrasında ak turnanın tüyünü koparınca o güzel bir kıza dönüşür. Üst 

dünyaya kaçan ak turnayı tekrar bulmak için bir kuşun yol göstermesiyle ulaşan 



154 

 

kahraman Üçügey, kuş tüyünü yakınca karısı ölür. Sonrasında şamanları kandırarak 

ölen karısını kendi kılığına sokup şamanlar ve kullandığı aklı sayesinde karısını diriltir.  

(Duranlı, 2010, s. 241-245). 

Kazan Tatar sahasına ait Altın Elma adlı masalda padişahın üç oğlu bir de 

altın elma veren elma ağacı vardır. Bir padişahın üç oğlu ve nadir olarak altın elma 

veren bahçesi vardır. Padişah altın elmalara bekçi koyar. Padişah, elmaları sayar ve 

ikisinin kaybolduğunu anlayınca, bekçiyi hapse attırır. Padişah halkı toplar ve altın 

elmaları çaldırmayana padişahlığının yarısını vereceğini söyler, padişahın üç oğlu 

buna itiraz eder ve kendilerinin bekleyebileceğini söyler. Elma bahçesine, büyük oğlu 

bekçi durur, oğlan gece yarısına kadar dayanır ama gece yarısından sonra uyur hırsızı 

yakalayamaz oğlan da korkar ve kaçar. Ortanca oğlu bekçi durur, o da abisi gibi gece 

yarısından sonra uyuduğu için yakalayamaz ve o da korkup kaçar. Küçük oğlu elma 

bahçesini beklemek için babasından üstünde hem kendisinin hem de babasının adının 

yazılı olduğu ağır bir taş alır ve elmaları beklemeye gider. Sabah vakti bir kuş gelir ve 

elmayı çalacağı sırada oğlan, elindeki taşı atar, kuşu yaralar. Kuş, insan şekline 

dönüşür ve kaçmaya başlar (Gültekin, 2013, s. 557-567). Kahraman aklını kullanarak 

üstünde hem babasının hem de kendisinin adının yazılı olduğu bir taş yaptırır. Bu taş 

sayesinde hem hırsız kuşu yakalar hem de sahte kahraman olan diğer iki kardeşin 

tuzaklarının ortaya çıkmasını sağlar.  

Teke-Boro Ata Binen Tektemey adlı masalda Tektemey Karatı-kaan’ın 

vergisini ödemek için para aramaktadır Kahraman nasıl para kazanırım diye düşünür 

ve akıllıca davranarak akıl danışmaya karı koca ihtiyarın yanına gider. Bu şekilde 

edindiği bilgiler sayesinde Karatı-kaan ile mücadele edebilir (Dilek, 2007, s. 522-524). 

 

2.2.21. Dürüst Olma  

Altın Balta adlı Kazak masalında fakir komşusu zenginden baltasını isteyip 

odun kesmeye gider. Değirmende baltayı suya düşürür. Fakir adam değirmenciye 

yalvarır ve baltasını vermesini ister. İhtiyar da değirmeni durdurur. Ve sudan altın başlı 

baltayı çıkararak: “Baltan bu mu?” diye sorunca Fakir: “Hayır bu değil.” demiş. İhtiyar 

ikinci defa elini suya sokmuş ve gümüş başlı baltayı çıkarmış ve: “Baltan bu mu?” 

diye fakire sormuş. Fakir de: “Bu değil.” diye cevap vermiş. Değirmenci üçüncü defa 

elini suya soktuğunda kara demir baltayı çıkarmış. O zaman fakir: “Eh, işte bu benim 



155 

 

baltam.” demiş. Değirmenci fakire “Yavrum maddiyatçı değil, temiz kalpli dürüst 

insanmışsın. Bu yüzden bu baltayı benden hediye olarak al. Bunun senin gibi fakirlere 

yararı çok olur. Bu balta elinde bulunduğu sürece geçimin iyileşir ve kısa zamanda 

herkesin olduğu hale gelirsin.” diyerek ve ona altın baltayı vermiş. Kahraman 

dürüstlüğü sayesinde altın baltayı alır. Bu altın balta sayesinde kahramanın geçimi 

kolaylaşır (Alptekin, 2003, s. 218-219). 

 

2.2.22. Kararlı Olma 

Gülperi adlı Özbek masalında kahraman olan Ekber yıllar sonra sahip olunan 

bir evlattır. Babası ve annesi onu çok iyi bir şekilde yetiştirir. Ekber Padişah olan 

babası ölmeden tahta oturman istemez. Babasına saygılı davranır. Kahraman bir yaşlı 

adamla karşılaşır. Bu yaşlı adam kahramana yolculuğa çıkmadan at yapıp verir. Tekrar 

yola çıktıktan sonra kahraman bir yaşlı adamla daha karşılaşır ve yaşlı adam onu 

vazgeçirmeye yolundan çevirmeye çalışır. Kahraman “Olmaz dede, mert olup yola 

çıktım, dönersem namert olurum, Gülperi’nin yolunda ölmeye razıyım.” demiş. 

Kahraman bu şekilde yolundan dönmeyip kararlı davrandığı için bağışçı ona yardım 

eder. Kahramanın bu sözünden sonra yaşlı adam kahramana Gülperi’ye ulaşması için 

yol göstermiştir (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 

Bir Kazan Tatar masalı olan Eygeli Batur masalında küçük olmasına rağmen 

kahraman babasının kaybolan mallarını aramaya çıkar. Yolda sohbete koyulan 

ağabeyleri babalarının kaybolan mallarını aramayı unuturlar. Kahraman amacından 

sapmaz kocakarıyla yani bağışçıyla bu nedenle karşılaşır. Kocakarı Eygeli Batur’a dev 

ile savaşıp iki başını kestikten sonra tilki ile kılıcı göndereceğini söyler. “Eğer iki başı 

kesmezsen kılıcı vermem” der. Eygeli Batur iki başı kesince kılıcı verir (Gültekin, 

2013, s. 545-556). 

En Küçük Çocuk adlı Kırgız sahasından derlenen masalda kahramanın 

karşısına çıkan kız babasının rüyasında gördüğü kuşu bulması için gidilecek yolu bilir 

ama kahramana bu zorlu yolu anlatarak onu test eder. Kız “O, babanın düşünde 

gördüğü kuş benim kuşumdu. Fakat onu perilerin hanı zorla aldı. Perinin şehri çok 

uzak, gidersen ölürsün, gitme.” der. Kahraman kararlı davranınca kız “Bu tarafı kırk 

günlük yol, öbür tarafta ise kargaşa var, buradan geçemezsin. O tarafta kırk gün dağları 

aşmak lazım, aşamazsın, aşsan da oradan aşağı inemezsin. Dağlardan aşağı inmek kırk 



156 

 

günlük yol. Eğer buralardan geçersen, başı göğe uzanan bir çınar var, onda Alp 

Karakuş’un yuvası var. O, yılda bir defa yavru çıkarır ve onu da ejderha yermiş. Eğer 

ejderhayı öldürüp Alp Karakuş’un yavrularını kurtarırsan amacına ulaşırsın. Bunların 

hepsini gerçekleştirmeye gücün kuvvetin yetmez, boşuna ölürsün, gitme!” diyerek 

kahramanı başına gelecekler konusunda uyarır. Ama kahraman kararlı davranarak bu 

kuşu bulmak için yola çıkar. Kız bu kararlılığı görünce kahramana gül azık verir. Bu 

gül azık sayesinde kahramanın işleri kolaylaşır (Karadavut, 2006,  s. 189-202). 

Bir Özbek masalı olan Gülperi’de kahraman olan Ekber yıllar sonra sahip 

olunan bir evlattır. Babası ve annesi onu çok iyi bir şekilde yetiştirir. Ekber Padişah 

olan babası ölmeden tahta oturmak istemez. Babasına saygılı davranır. Bu taht teklifini 

düşünmek için babasından izin alıp yola çıkmak istediğini söyler. Kahraman yolda bir 

yaşlı adamla karşılaşır. Bu yaşlı adam kahramana yolculuğa çıkmadan at yapıp verir. 

Tekrar yola çıktıktan sonra kahraman bir yaşlı adamla daha karşılaşır ve yaşlı adam 

onu vazgeçirmeye yolundan çevirmeye çalışır. Kahraman “Olmaz dede, mert olup yola 

çıktım, dönersem namert olurum, Gülperi’nin yolunda ölmeye razıyım.” demiş. Bu 

sözünden sonra yaşlı adam kahramana yol göstermiştir (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 

Yedi Kardeşler adlı Anadolu masalında kız abilerinin olduğunu öğrenir ve 

abilerinin peşinden gidip onları bulmak için annesinin vazgeçirmesine rağmen kararlı 

olur ve yola çıkar. Kız, “Onların yanına gideceğim…” deyince. Anası: “Kızım, nasıl 

gidersin? Yolda canavarlar vardır, dağda devler olur, seni bir yudumda yutuverirler.” 

diye çok söylemiş, dönmemiş. Bağışçı anne ise kızına külden bir eşek ve eline de bir 

değnek verir ve abilerine ulaşması için bunu nasıl kullanacağını anlatır.(Boratav, 2009, 

s. 109-113). 

 

2.2.23. Sadakatli Olma  

Ab-ı Hayat adlı Uygur masalında Mümin padişahın kızı melikeyi kurtardıktan 

sonra padişah mümine ödül olarak kızı ile evlenmesini teklif eder. Mümin bu teklifi 

karısı olduğu için reddeder. “Karıma, helalime ihanet edemem” der. Yola çıkıp tekrar 

ormanda yürürken karşısına bir yaralı kaplan çıkar. Kaplan ormanda at seslerinden 

korkarak bir ağaç kovuğuna saklanmaya çalışırken kafası sıkışmış. Kaplan bu halde 

acı çekerken karşısına mümin adam çıkmış ve ona başından geçenleri sormuş. Mümin 

kaplana yardım edip sudan verdiği için kaplan da ona kendi bıyığını verir. “Eğer başına 



157 

 

bir bela gelir de bana ihtiyacın olursa işte şu tüyümü yak ben yanında hazır olurum, 

deyip bıyığından bir tane yolup ona vererek orman içine girip gitmiş”. Bu masalda 

kahraman eşine sadık kalıp genç kız ile evlenmeyi kabul etmez (Yalçınkaya, 2018, s. 

1247-1254). 

Şahzade ve Meleyke Hatun adlı Azerbaycan masalında üvey annesi şehzade 

olan Camal ile evlenmek ister ama Camal bu kötü ve uygunsuz davranışı ağır sözler 

söyleyerek reddeder. Babasına sadakatli ve dürüt davranır. Evden çıkıp 40 odalı 

kapının kırkıncısında olan Meleyke Hatun için yola düşer ve burada karşısına çıkan 

tüccar ve ihtiyar kadın sayesinde karşısına çıkan olumsuzluklarla baş edebilir 

(Hafızoğlu, 2005, s. 37-51). 

 

2.2.24. Bağışçının Sınırını Geçmeme 

Tatar sahasına ait Ak Kurt adlı masalda padişah karısıyla çölde gezerken kum 

fırtınası çıkar ve bir dev padişahın karısını kaçırır. Kahramanın iki abisi annesini 

aramaya çıkarlar. Padişah oğullarına at ve asker verir. Bu iki kardeş bir ormanda 

giderken atlarını otlatmak için dururlar. Bir ak kurt onları selamlar ve buradaki otları 

ezdikleri için onlara kızar. Ak kurt onlara kızar ve ormandan çıkmalarını söyler. Ak 

kurt onlara tılsım okur ve taş olurlar. Padişahın ortanca oğlu da annesini ve abisini 

aramak için yola düşer. Su için bir ormana girdiklerinde atlarını otlatırlar ak kurt 

onların da karşısına çıkar ve onlara da tılsım okuyup taş eder. En küçük oğlan da 

abilerinin ve annesinin peşinden yola çıkmak için babasından izin ister. Ormanda 

giderken atını sulatmak için durdurur ama otlarını yemesin diye başını kavak ağacına 

yukarıya bağlar. Tüfeğini çıkarır ve tam kuş avlayacakken ak kurt gelir. Kahramana 

ne yaptığını sorar. Kahraman atını suladığını fakat at otu yemesin diye yukarıya 

bağladığını söyler. Uzun yoldan geldiğini anlatır. Ak kurt ile sakince anlaşarak 

konuşur. Bu sebeple ak kurt onu cezalandırmaz. Sonrasında kahraman ormanda 

istediği yemişleri yiyebileceğini ve istediği hayvanı avlayabileceğini söyleyip izin 

verir (Karagöz, 2021, s. 144-166). 

 

2.2.25. Çalışkan Olma 

TulaaYah Uol adlı Yakut Türk masalında Öksüz bir genç olan kahraman 

fırtına çıkınca bir eve sığınır ve o evin çalışanı olarak yaşamaya başlar. Öksüz genç 



158 

 

eve girdiği yerde bu insanların yanında birkaç yıl boyunca yaşar ve onların işçisi olur. 

Öksüz çocuk işçilik yaptığı için ev sahipleri ona anahtar vermişler. Öksüz çocuk bu 

anahtarla kasırga gider gitmez ambarı açmış. O ambarın içine baktığında orada bir 

sandık duruyormuş. Genç sandığa yaklaşmış, onu açmış ve gümüş bir tabutun 

durduğunu görmüş. Genç tabutu açtığında ondan bir kız çıkmış ve “Sen beni ölümden 

kurtardın, bundan sonra da ben sana yardım edeceğim” demiş ve gitmiş. (Duranlı, 

2010, s. 239-241). 

 

2.2.26. Aldatılma 

Hilekar Horoz adlı Kazan Tatar masalında Horoz zengin adama bir 

haftalığına yüzüğünü verir, karşılığında darı alır. Zengin adam yüzüğü getirmez. 

Kahraman aldatılır.  Horoz hakkını almak için yola çıkar yolda bağışçılarla karşılaşır. 

Bu yüzden karşısına bağışçılar çıkar (Gültekin, 2013, s. 465-466). 

 

2.2.27. Adaletli Olma 

Kırk Damat adlı Özbek masalında kahramanın karşılaştığı iki aslan 

yemeklerini bölüşemedikleri için kavga ederler. Kahraman adaletli bir şekilde 

yemeklerini böldüğü için aslan kendi tüyünden verir. Bu sayede ilerleyen zamanda 

padişahın sınamasında kahraman aslanların tüyünü yakar. Tüy yanınca aslanlar 

gelirler ve ikinci görev olan öküz etlerini yeme görevini tamamlarlar. Bu şekilde 

kahraman melikeye kavuşur (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 

 

2.2.28.Kardeşlerinin Peşine Düşme   

Yedi Kardeşler adlı Anadolu masalında kahraman 6 abisi olduğunu sokakta oynarken 

arkadaşlarından öğrenir ve abilerini bulmak için annesinden izin ister. Kız 7 abisine 

ulaşmak için annesine yalvarır. Annesi de bu kıza külden bir eşek verir ve kahraman 

kız yola koyulur. Annesinin verdiği eşek ile abilerinin mağarasına ulaşır (Boratav, 

2018, s. 109-113). 

 



159 

 

2.3. Bağışlanma Mekânı ve Zamanı 

2.3.1. Mekân  

İnsan hayatının vazgeçilmez bir parçası olan mekânlar sadece fiziksel olarak 

değil, aynı zamanda kültürel ve mitolojik anlamlarla da sıklıkla görülmektedir. Türk 

halk edebiyatında mekânlar, olağanüstü varlıkların yaşadığı veya görüldüğü yerler 

olarak ön plana çıkmaktadır. Orman, mağara, göl-su kenar, dağ vb. mekânlar, doğanın 

sırlarını barındırırken aynı zamanda insanlarla olağanüstü varlıklar arasındaki 

etkileşimi yansıtmaktadır. 

Kahraman-mekân etkileşimi, masallarda derinlemesine işlenen ve hikayelerin 

temel taşlarından biridir. Mekân, karakterlerin deneyimlerini, dönüşümlerini ve içsel 

yolculuklarını içerisinde barındıran yerlerdir. Doğanın güçleri, döngüsü, sırları ve 

anlatısı kahramanların evrimini yansıtmanın etkili bir yolunu oluşturmaktadır. Bu 

bağlamda çalışma çerçevesinde ele alınan mekânlar kahramanın bağışçıyla ile 

karşılaştığı, yolculuğunda ona yardım edecek nesneleri, bilgileri aldığı ve kahramanın 

erginlendiği yerler olarak tespit edilmiştir.  

Masallarda mağara, kuyu, mahzen, bilinmeyen bir ülke, ada, orman, labirent, 

denizaltı hatta bir ev ya da evin bahçesi gibi yerler bilinçdışının bir sembolü olarak yer 

almaktadır. Bilinçdışının zengin örneğini oluşturan bu çeşitli yerlere girişi kahramanın 

yeniden doğum için ölmesinin bir sembolüdür. Kahraman, yeniden doğumunu da 

simgeleyen bu yerlerde “eşiğin gücünü ele geçirmek ya da onunla uzlaşmak yerine 

bilinmeyenin içinde kaybolur ve ölmüş gibi görünür” (Campbell, 2010, s. 107). 

 

2.3.1.1. Mezarlık  

Mezarlık, ölümün ve sonun sembolüdür fakat aynı zamanda sonsuzluğun ve 

yeniden doğuşun da sembolüdür. 

Ak sağış Ve Kara sağış adlı Tıva masalında bağışçı olan Ak sağış ve Kara 

sağış kardeşlerin annesi, çocuklarına ölmeden önce mezarını istediği yere gömmelerini 

ister. “Yaşlandım, bedenim yorgun ve hasta, çok geçmeden ölürüm oğullarım. 

Öldüğümde, keçe kepeneğe koyup alacalı urgana bağlayıp, batı tarafa gidersiniz. İp 

urgan koptuğunda beni oraya bırakırsınız. Cesedimi başka bir yere defnetmeyin” 

diyerek vasiyet eder. En küçük çocuk annesini gömüp başında uyurken kötü ruh gelir 



160 

 

ve annesini koruyacağını söyler. Bu balbala bir vurduğunda, bir gümüş para tükürür 

(Aça, 2007, s. 399-406). 

Közödöy adlı Altay masalında Ak Kajat’ın eteğinde üç oğlanın babasının 

kabri. Kahramanın babası bağışçıdır. Ölmeden önce oğullarına şöyle vasiyet eder “Ben 

aylı, güneşli dünyadan ayrıldığımda, beni Ak-Kajat’ın eteğine götürerek siz üçünüz 

sırasıyla birer gece benim yanımda bekleyin, sonra size söyleyeceklerimi de iyi 

dinleyin”. Sadece kahraman her gece babasının kabrine gider (Dilek, 2007, s. 361-

367). 

Bacı Bacı Can Bacı adlı Anadolu masalında iki kardeş üvey annelerinden 

kaçıp kendi annelerinin kabrinin başında olanları anlatmaktadırlar. İki kardeş dua 

ederken annelerinin sesi gelir ve onlara fırça tarak ve sabun verir (Boratav, 2018, s. 

103-108). 

 

2.3.1.2. Orman  

Orman, doğanın vahşi ve güçlü yönünü temsil eder. Ağaçlar, bitki örtüsü, 

hayvanlar ve akarsularla dolu bu doğal alan, yaşamın kaynağıdır. Aynı zamanda 

koruyucu bir tarafı olan orman ana arketipi ile özdeşleşmektedir. Karanlık bir mekan 

olan ormanlar kahraman için aydınlığı ifade etmektedir. Çünkü kahramanlar, burada 

bağışçı sayesinde yeniden hayat bulmaktadır. Bu mekanda karmaşa çözülerek kurtuluş 

ve başarı sağlanır. 

Hamur Batur adlı Kazan Tatar masalında Hamur Oğlan, dünyayı dolaşmak 

için çıkar gider. Gün gider, hafta gider, ay gider, yıl gider; bir iğne boyu yol gider. Bu 

bir kara ormana varıp, girer. Buna, bir ayağını kösteklemiş bir kişi rastlar (Gültekin, 

2013, s. 606-610). 

İşçi ile Sihirbaz Kız adlı Kazan Tatar masalında kahraman fakirleşir, iş 

aramaya gider. Yolda karşılaştığı bir adam belirli bir ücret karşılığında bunu işe alır ve 

işi yapamazsa ömür boyu çalışacağına dair sözleşme yaparlar. İşe alan kişi, kahraman 

olan işçiye kırk tavşan verir ve bu tavşanları kaybetmeden gütmesini ister. İşçi, 

tavşanların tavşanlar kaçırır. Ormanda ağlayan işçinin yanına ak sakallı bir ihtiyar 

gelerek ıhlamur ağacından bir dal keser bu dala kırk çentik atar. Kırk çentiği 

tıkırdatınca tavşanların toplanacağını söyleyerek kahramana bilgi verir (Gültekin, 

2013, s. 684-689). 



161 

 

 

2.3.1.3. Mağara  

Mağara Türk destanlarında türeyişin gerçekleştiği mekanlar olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Hunların mağaralara saygı duydukları ve bu mağaraların yanına kayın 

ağacı diktikleri bu şekilde kutsal bir mekan oluşturdukları bilinmektedir. Mağarada 

tanrıya kurban adanmakta ve ata mağarası olarak da kabul edilen mağaralar olduğu 

bilinmektedir (Ögel, 2013, s.21). Türk mitolojisinde mağara türeyişle 

ilişkilendirilmektedir. Mağara, kuyu, yer altı gibi yerler ana rahmini temsil 

etmektedir.Bu bağlamda mağara yüce ana arketipi ile bağdaşmaktadır. Kahramanın 

mağarada bağışçı ile karşılaşması ve ödüllendirilmesi bu noktada önemlidir çünkü 

mağara yeniden doğuşu temsil etmektedir. Jung bununla ilgili olarak; “Bir kaya, 

mağara, ağaç, memba, derin bir kuyu, vaftiz kurnası gibi kaplar, gül ya da nilüfer çiçeği 

gibi çanak biçimli çiçeklerle ilişkilendirilebilir. Muhafazasından dolayı sihirli çember 

ya da mandalanın, anne arketipinin bir biçimi olabileceği anlamı çıkar.” (Jung, 2015, 

s.123) demektedir. 

Simurg adlı Özbek masalında Küçük oğlan, kılıçla yalmağızın kellesini keser. 

Yalmağızın gövdesi bir yere, kellesi bir yere yuvarlanır. Küçük oğlan yuvarlanan 

kellenin peşinden koşar. Yalmağızın kesik kellesi yuvarlanır ve ormandaki bir 

mağaraya girer. Küçük oğlan yalmağız kocakarının kellesinin düştüğü yere bir işaret 

koyar ve gövdesini gömer. Sonra ağabeylerinin yanına giderek yeniden yemek pişirir 

ve ağabeylerinin uyanmasını bekler. Sabah ağabeyleri uyandığında onlara gece 

olanları anlatır. Yemeklerini yedikten sonra, yalmağız kocakarının kellesinin 

yuvarlandığı mağaranın önüne gelirler. Mağara oyuktur ve yerin altına doğru 

uzanmaktadır. En küçük delikanlı beline ip bağlar ve aşağıya inmeye başlar. 

Mağaranın içi zifiri karanlıktır fakat uzaktan bir lambanın ışığı vardır. Bahadır ışığın 

yanına gidip baktığında, orada bir ev, evin içinde bir kız olduğunu görür. Bu kızı yukarı 

çıkardıktan sonra abileri onu mağarada bırakır. Kahraman bir süre yürüdükten sonra 

yaşlı bir adam karşısına çıkarak ona yol gösterir (Fedakâr, 2011, s. 361-364). 

Nahırcı ile Oğlu adlı Anadolu masalında kahraman mağarada dua ederken 

Allah onun karşısına bir eşek sıpası çıkarır. Adamın karşısına çıkan eşek sıpası daha 

sonra bir delikanlı olur (Şimşek, 2001, s. 94-102). 



162 

 

Bostancı Dede adlı masalda kahraman babasının mezarında nöbet tutarken 

bağışçı ile karşılaşmaktadır (Boratav, 2007, s. 223-233) 

Tepegöz adlı Azerbaycan masalında arslan İskender’e arslanın kendi 

mağarasında bir ok ve kendi tüyünden verir. Ok sayesinde Tepegöz’ü gözünden 

öldürecektir, tüyü yakınca da karanlık dünyada kahraman kurtulacaktır (Hafızoğlu, 

2005, s. 306-316). 

 

2.3.1.4.Ev-çadır  

Ev, insanların güvenli ve sıcak bir sığınak arayışını sembolize etmektedir. Ev, 

aile ve toplumun temeli olarak kabul edilmektedir. Aynı zamanda güvenliği, aidiyeti 

ve içsel kimliklerini anlamalarına yardımcı olmaktadır. Bu bağlamda kahramanın 

bağışçı ile karşılaştığı mekanlardan olan ev güven ve koruyuculuk ortamını temsil 

etmektedir. Yüce ana arketipi ile bağdaşan bu mekan kahramana yol göstericiliğin 

yapıldığı mekanlardır. 

İyilik ile Kötülük adlı Kazak masalında İyilik adlı kişi Kötülük adlı kişinin 

ihanetine uğrar. Atını ve tüm yiyeceğini Kötülük alıp kaçar. İyilik ise uzun yollar yürür 

ve bir eve gelir. “İçeri girmiş ve bakmış ki kimse yok. Ancak ortada bir büyük kazan 

asılı duruyormuş.” Bu kazandaki yemeğin sadece tadına bakar ve eve gelenlerden 

saklanarak onları dinlemeye başlar. Kurt, aslan ve tilkinin evinde dinlenirken ev 

sahipleri girince saklanır ve bilgileri tesadüfen edinir (Alptekin, 2003, s. 157-160). 

Saldaçak ile Tırmujaak adlı Altay masalında iki kardeş olan Saldaçak ile 

Tırmujaak av avlamaya giderler. Saldaçak Tırmujaak’ın ihanetine uğrar ve tüm 

yiyeceğini ve atını çalıp kaçar. Saldaçak yollar aşar ve yolda gördüğü barakaya girer. 

Bu baraka ev vaşak, porsuk, samur ve sincaba aittir. Burada oyuğa saklanarak Vaşak, 

porsuk, samur ve sincabın konuşmalarını dinleyerek padişahın ülkesindeki 

olumsuzlukları çözer ve böylece rahat bir yaşama kavuşur (Dilek, 2007, s. 371-373). 

Altı Kız Babası adlı Anadolu masalında kahraman kız rakibiyle beraber altın 

elmayı almak için yola koyulur. Yol sonunda bir eve varır. Eve varınca bakar ki evin 

önünde bir ihtiyar kadın. “Nine, demiş kız, ben Tanrı misafiriyim. Beni bu gececik 

evinde misafir eder misin?” Ninenin de kimsesi yoktur “A kızım, gel.” der ve böylece 

bağışçı ihtiyar kadın ile karşılaşmış olur (Boratav, 2017, s. 159-167). 



163 

 

Yedi Kardeşler adlı Anadolu masalında küçük kız abilerinin olduğunu 

öğrenip onları aramak için yola çıkmak ister eve annesinin yanına giderek bu istediğini 

dile getirince annesi ona külden eşek verir (Boratav, 2018, s. 109-113). 

2.3.1.5.Göl kıyısı-su kenarı-arığın kenarı- dere kenarı   

Su kenarı, insanların temel ihtiyaçları olan su, gıda ve barınma ile 

ilişkilendirilirken, aynı zamanda dinlenme, huzur ve yenilenmenin sembolüdür. Su, 

yaratıcılık, temizleyicilik, yenileyici özelliklerine sahiptir. Yaratılış mitlerinde her şey 

su ile başlamaktadır. Yani her şey yok iken su vardır ve ebedi olan da sudur. Bu 

bağlamda sonsuz ile su arasında bir bağ kurulabilmektedir.  

Teke-Boro Ata Binen Tektemey adlı Altay masalında Karatı Kaan’ın vergisini 

ödemek istemeyen kahraman, göl kıyısındaki iki yaşlı ihtiyara akıl danışmaya gider. 

(Dilek, 2007, s. 522-524). 

Gülperi adlı Özbek masalında kahraman Ekber rüyasında gördüğü kızı 

aramak için yola çıkar ve bu yolda ağacın dibinde bir pınar ve pınarın başında aksakallı 

yaşlı bir adam oturmaktadır. Bu yaşlı adam kahramana Gülperi’ye nasıl ulaşacağını 

anlatır (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 

Kırk Damat adlı Özbek masalında kırk oğlu olan padişah kırk kızı olan bir 

padişah bulur ve düğün yapmak ister. Kırk kızı olan padişah ülkelerden birbirine doğru 

bir arık kazdırılmasını ister bu şartla kızlarını verecektir. Kırk oğlu olan padişah 

halkına arık kazdırmaya başlar. Halk bu durumdan dolayı söylenince küçük oğlan halkı 

özgür bırakır. Diğer otuz dokuz kardeş bu küçük çocuğa kızarlar ve döverler. 

Kahraman zor durumda kalıp ağladığı zaman bir yaşlı adam gelir bu arığın kenarına 

gelir ve selamlaşırlar (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 

Yılan Bey adlı Anadolu masalında kahraman ile bağışçı bir çeşmede 

karşılaşırlar. Padişahın karısının doğumuna ebe olarak giden kız yolda giderken bir 

çeşme görür. Çeşmeden abdest alıp iki rekât namaz kılar ve Allah’a “Allah’ım benim 

canımı al, oraya gitmeyeyim yahut bana bir kolaylık göster orada yüzüm kara 

çıkmasın.” der. Duası kabul olur ikinci rekâtta kız uykuya dalar. Bu rüyada derviş ona 

yol gösterir ve padişahın yılan doğuracak olan karısını doğurtarak başarılı olur. 

(Seyidoğlu, 2016, s. 11-18). Burada çeşme abdest alınan ve temizlenen yer olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kahramanın burada bağışçı ile karşılaşması arınmayı, saflığı 

ve iyiliği sembolize etmektedir. 



164 

 

Nardaniye Hanım adlı Anadolu masalında kahramanın üvey annesi ona oyun 

oynar ve testinin içine yılan koyarak yılan yavrusu içmesini sağlar. Kızın karnı 

büyüyünce ona hamilelik iftirası atar ve babası kızı dağa bırakıp gelir. Kızın karnı 

büyür ve bir dere kenarına giderek abdest alır hem de dua eder. Bu esnada dereden bir 

ses gelir ve kız yılanları kusarak kurtulur (Boratav, 2018, s. 114-120). 

 

2.3.1.6. Kır  

Salam Torhan adlı Kazan Tatar Salam Torhan yaz günü kırda yatarken, yanına 

bir tilki gelir ve bir tavuk verirse, kendisini evlendireceğini söyler (Gültekin, 2013, s. 

455-460). 

 

2.3.1.7. Dağ  

Türk kültüründe dağ, tepe ya da yüksek yerler büyüklüklerinden ve göğe olan 

yakınlıklarından dolayı tanrı olarak kabul edilmişlerdir.  

Yoksulun Yolculuğu adlı Altay masalında ava çıkan ihtiyar bir adam dağda 

saçı saçar ve dağ iyeleri ile karşılaşır. Karşılaştığı iyelere zengin olmak istediğini, av 

istediğini söyler (Dilek, 2007, s. 538-540). 

 

2.3.1.8. Değirmen  

Değirmenler su ile kahraman arasında arınmayı temsil edem bir semboldür. 

Kahraman değirmende bağışçı ile karşılaşıp sınanır ve sınamadan başarılı olunca 

ödüllendirilir. “Hayat suyu bütün dünya mitolojilerinde en önemli bir motiftir. Ölen 

insanların herhangi bir suretle dirilmesi veya herkesin kendi hesabına bir ölümsüzlüğe 

erişmesi, bütün insanlığın istediği bir özlemdir. Altay ve Anadolu masalları ölüp de 

kutsal ve sihirli bir güçle yeniden dirilenlerle doludur… Eski Türklerde yeniden can 

veren bu suya hayat suyu derlerdi.” (Ögel, 2014a, s. 120). 

Altın Balta adlı Kazak masalında Fakir komşusu zenginden baltasını isteyip 

odun kesmeye gider. Değirmende baltayı suya düşürür. Fakir adam değirmenciye 

yalvarır ve baltasını vermesini ister. İhtiyar da değirmeni durdurur. Ve sudan altın başlı 

baltayı çıkararak kahramana ona ait olup olmadığını sorar. kahraman dürüst davranır 



165 

 

ve baltanın ona ait olmadığını söyler. Değirmenci gümüş baltayı çıkarır ve ona ait olup 

olmadığını sorar kahraman yine dürüst davranır. Değirmenci bu defa kara baltayı 

çıkarır kahraman bu baltanın kendisine ait olduğunu söyler. Değirmenci kahraman 

dürüst davrandığı için altın baltayı ona verir. Kahraman böylece zengin 

bir yaşam sürer (Alptekin, 2003, s. 218-219). 

 

2.3.1.9. Taş üstü  

Dostluk adlı Kazak masalında evvelki zamanlarda bir genç av avlarken bir 

taşın üzerinde dinlenen mavi bir kuş görür. Avcı, kuşa doğru yaklaşmasına rağmen kuş 

uçmaz. “Bu kuş ne yapıyor?” diyerek kuşu yakalayıp bakınca kanat ve kuyruğunun 

yolunup hiçbir şeyi kalmayan kuş olduğu anlaşılır. Adam, mavi kuşu bu halde görünce 

kuşa acıyarak onu evine getirir ve babasına gösterir. Babası da kuşa bakarak: “Oğlum 

bu kuşu on beş gün besle, ondan sonra istediğin tarafa uçur.” demiş (Alptekin, 2003, 

s. 251-254). 

 

2.3.1.10. Aydınlık bir yer  

Yılan Padişahı Şahmaran adlı Kazan Tatar masalında Bal olmasa bile oraya 

gitmek istemiş: “Yine olmaz mı” diye. Bir gün yine çıkıp, gitmiş. Tevekkül edip, 

aşağıya inmiş. “Bir hikmet vardır orada.” demiş. Đnince, eline kapı kolu gibi bir kol 

değmiş. Kolu bulunca, bu düşünmüş: “Burada mutlaka bir şey vardır.” Der. Tevekkül 

edip, açıp bakar ve  dünya gibi aydınlık bir yer görür. Orada yığın yığın yılanlar 

yatıyormuş. Yılanların ortasında, kerevet gibi bir şeyin üstünde ak çarşaf. Bunun 

üstünde bir ak yılan görür (Gültekin, 2013, s. 478-485). 

 

2.3.1.11. Sokak  

Hilekar Horoz adlı Kazan-Tatar masalında horoz bir gün sokakta dolaşırken 

altın bir yüzük bularak boynuna takar. Zengin bir adam horozu görür: “Altın yüzüğünü 

bir haftalığına bana ver, ben sana darı vereyim.” diyerek anlaşma yaparlar. Horoz ve 

zengin adamın sokakta yaptığı bu anlaşma anlatının düğümünü oluşturmaktadır 

(Gültekin, 2013, s. 465-466). 

 



166 

 

2.3.1.12. Köy  

Üvey kız adlı Kazan-Tatar masalında kız ailesi tarafından sevilmez ve 

dışlanır. Bir gün üvey abisi onu ormana götürür ve orada bırakmak için plan yapar. 

Üvey abisi kızı ormanda bırakıp kandırınca kız ağlaya ağlaya bilmediği bir yola gider 

ve gittiği yerde bir köy görür.  “Burada köy varmış.” diye çok sevinir, atını hızlıca 

sürerek gider. Köyün kenarında küçücük bir evde bir kocakarının oturduğunu görür. O 

ubırlı kocakarıdır (Gültekin, 2013, s. 768-774). Masalda kandırılan ve aldatılan kızın 

tesadüfen çıktığı yolda bir köye rastlaması anlatının seyrini değiştirmektedir. Çünkü 

burada karşılaştığı ubırlı kocakarı onun yaşamını etkileyecek olan nesneler 

bahşedecektir. Bu açıdan kahramanın ormanda abisi tarafından terkedilip köyde ubırlı 

kocakarı tarafından korunması önem arz etmektedir. 

 

2.3.1.13. Kuyu 

Kuyular yer altına ait unsurlardır. Kuyuda hem olumsuz hem de olumlu 

özellikler bulunmaktadır. Karanlık ve yutan olması olumsuz bir özellik gibi görünse 

de çoğu zaman kahraman için koruyucu ve şefkatli anne rolündedir. Kahramanın 

yeniden doğuşu kuyuda ya da kuyudan çıktıktan sonra gerçekleşmektedir. Kuyunun 

derinliği kişinin iç dünyasındaki derinliği çağrıştırmaktadır. Kahraman kuyudaki 

derinlik ile içsel yolculuğundaki derinliği elde eder ve birey olma sürecinde başarılı 

olur. Masallardaki kuyu Yüce Ana arketipi ile ilişkilidir. Kuyu, kahramanlar için 

koruyup kollayan rolündedir. Karanlık mekân olan kuyu kahramana göre aydınlıktır. 

Çünkü bu kuyuda bağışçı ile karşılaşmaktadır. Kuyuda bağışçı sayesinde yeni bir 

yaşamın ilk adımını atmakta ve karmaşık giden olaylar çözüme kavuşmaktadır. 

Tılsımlı Mum adlı Kazan Tatar masalında Allahverdi adında söz dinlemeyen 

bir genç vardır. Bir yere varınca Abrik içinden bir şeyler okumaya başlar, yer yarılır 

ve derin bir çukur oluşur. Abrik, Allahverdi’ye bir kılıç vererek, aşağıya inmesini, 

birinci kapının ardındaki beş başlı devi ve ikinci kapının ardındaki yedi başlı devi 

öldürmesini, sobanın içindeki altın mumu alıp, getirmesini, başka bir şeye 

dokunmamasını söyler. Allahverdi devleri öldürür, altın mumu alır; ayrıca, fesini 

mücevher ve altınlarla doldurur, altın bir yüzüğü de parmağına takar (Gültekin, 2013, 

s. 795-805). 



167 

 

Yatalak Mehmet adlı Anadolu masalıda kahraman bağışçı ile kuyuda 

karşılaşmaktadır. Derviş Arap’ın soracağı soruları bilerek kahramana akıl verir 

(Boratav, 2008, s. 136-144). 

 

2.3.1.14. Ağacın tepesi-incir ağacının dibi, ağaç dalı  

Yaşlı kadın Beyberikeen kaybolan ineklerini aramak için yola koyulmuş. 

Yolda karşılaştığı hayvanlara ineklerini sorar. O giderken ağacın tepesinde vakurla 

oturan erkek kartalı görmüş. “Tabi… Biliyorum! Buradan dosdoğru doğuya git, orada 

tilki açıklığı var. Bu açık alanın güneşli tarafında çok güzel altın bir tepe var. Burada 

kökleri toprağın derinliklerine gitmiş, dallan yeryüzüne dek eğilmiş çok kalın bir ağaç 

var. Bu ağacın altında beş buzağısıyla beş inek yahyor. Oraya git demiş erkek kartal.”. 

Kökleri toprağın derinliklerine giden, dalları yere eğilen ve kalın gövdeli bu ağaç, 

Beyberikeen’in ineklerine koruyuculuk ve ineklerin buzağılamasını sağlaması 

nedeniyle de bir tür bereket sembolü görevi görmüştür. Bu açıdan yüce ana arketipi ile 

ilişkilidir. Ayrıca ağacın dibinde büyüyen güzel görünümlü, farklı renkte yaprakları 

olan ota da yuva olan bu ağaç, hem Beyberikeen hem de Hara Haan’ın oğlunun 

kaderinde belirleyici bir rol oynamıştır. 

Menekşe Yaprağından İncinen Kızım adlı Anadolu masalında kahraman 

ağacın tepesinde mahsur kalır ve iyi niyetli davranıp şehzadeyi öldürmediği için 

padişah tarafından Peri kızlarına emir verilir bu sayede genç ve güzel bir hanım haline 

gelir (Boratav, 2008, s. 145-147). 

İyilik ve Kötülük adlı Anadolu masalında İyilik adlı kişi maya ağacının 

dibinde cinlerin konuşmasını duyar. Cinler aralarında körlerin maya yaprağını ıslayıp 

gözlerine sürdüklerinde gözlerinin açılacağını konuşurlar. İyilik adlı kişi de bu bilgiyi 

öğrenince Körler Ülkesindeki bu sıkıntıyı giderir (Şimşek, 2001, s. 49-51). 

Papağan adlı Anadolu masalında kahraman padişah babası tarafından evden 

kovulur ve cellat ona kıyamayıp ormana bırakır. Kahraman ağacın dibinde uyurken 

bağışçı olan derviş yanına gelerek ona 41 anahtar verir ve yol gösterir (Boratav, 2017, 

s. 116-126). 

 



168 

 

2.3.1.15. İnsan ayağının değmediği yer  

En Küçük Çocuk adlı Kırgız masalında “Çocuk, nehir yataklarını geçip dağ 

yamaçlarında dolaştığı sırada karşısına bir geyik sürüsü çıkmış. Bunlar o kadar çokmuş 

ki, çocuğun gitmesine engel olmuşlar. Çocuk, ejderha gibi ıslık çalıp bağırınca birazcık 

duralamışlarsa da tekrar yolu kapatmışlar. Bu sefer oğlan kaplan gibi sürünün içine 

dalmış ve geyikler ikiye bölünerek yolu açmışlar. Böylece çocuk gece dinlenip gündüz 

yol alıp sonunda “gak” eden karganın, “guk” eden kuzgunun bulunmadığı ıssız bir yere 

gelmiş. O sırada gözleri fal taşı gibi açık, saçları darmadağınık yaşlı bir adam ortaya 

çıkmış (Karadavut, 2006, s. 189-202). 

 

2.3.1.16. Yol  

Yol, insanların keşfe çıkma arzusunu ve serüven ruhunu sembolize 

etmektedir. Anlatılarda kahraman bilinmeyene doğru yola çıkar farklı deneyimler 

yaşar. Yol sembolü, insanın içsel arayışını, büyüme ve öğrenme isteğini ifade 

etmektedir. Yol, keşif, serüven ve dönüşümün arketipsel bir sembolüdür. Aynı 

zamanda, yolculuklar, değişim ve dönüşümün sembolü olarak kabul edilmektedir. 

Kuş Arayan Han Oğlu adlı Kazan Tatar masalında kurt üç kardeşin karşısına 

kazanın başında çıkar. Yolda üç kardeş de yemek yemek için durduklarında, yanlarına 

bir kurt gelir (Gültekin, 2013, s. 511-519). 

Yine Kazan Tatar masallarından olan Kırk Oğlanlı Adam masalında büyük 

oğlan uzun bir yol gider. Gide gide, bir şehre varır. Şehrin kenarında bir kocakarının 

yanına durarak ona ne aradığını söyler. Kocakarı şehirde onun aradığı gibi kızların 

olduğunu söyler. (Gültekin, 2013, s. 649-655). 

Kara Tavuk adlı Anadolu masalında fakir hamal yoksulluktan bıkmış 

vaziyette yolda giderken karşısına bir derviş çıkar kahramana kamçı ve bilgi verir 

(Boratav, 2017, s. 90-95). 

 

2.3.1.17. Darı tarlası  

Ebulkasım adlı Özbek masalında üç kardeş “Bir gün lazım olur” diye 

düşünerek hayvanların ahırlarının karşısındaki boş bir yere darı ekmişler. Darılar 

büyüdüğünde ne olduğunu bilmedikleri bir şey her gece darıları yemeye başlar. 



169 

 

Ebulkasım bunu yiyen devi yakalar ve bu ak dev Ebulkasım’a kendi tüyünde verir 

(Fedakâr, 2011, s. 405-410). 

 

2.3.1.18. Üst dünya  

Üçügey Ücüyen adlı Yakut masalında Üst dünya Üçügey Üçüyen Al donlu 

uzun- kısa kuyruklu ata binerek karısını aramak için üst dünyaya gider. Aşağıda yüzen 

bulutlarda uçtu. Burada hem yer hem gök hem ev vardır. Üçügey Ücüyen bu eve uçup 

girdi. İrkilen kuş bağırarak insan gibi konuşmaya başlar ve kahramana gideceği yolu 

gösterir (Duranlı, 2010, s. 241-245). 

 

2.3.2. Zaman  

Zaman, insanlık için en gizemli ve karmaşık kavramlardan biridir. Hayatın 

akışını belirleyen, geçmişi anılarla dolu ve geleceği belirsiz olan zaman, felsefi, 

bilimsel ve kültürel açıdan birçok tartışmanın merkezinde yer almaktadır.  

Masallar, zamanın sınırlarını aşan büyülü dünyalardır. Zamanın geçmiş, 

şimdi ve gelecek olarak ifade edilen dilimleri masallarda iç içe geçmiştir. Geçmiş, 

karakterlerin köklerini, deneyimlerini ve hikayelerini; gelecek, umutları, belirsizlikleri 

ve karakterlerin hedeflerini; şimdi ise anıları ve içsel dönüşümleri barındırmaktadır. 

Masallar, bu zaman boyutlarını bir araya getirerek kahramanların içsel yolculuklarını, 

deneyimlerini ve dönüşümlerini yansıtmıştır. 

 

2.3.2.1.Kahraman yola çıktığı zaman  

Vur Tokmak adlı Kazak masalında kahraman kapana sıkışan kazı affeder. Kaz 

da kendisine zorda kalışa yardım edeceğini söyler. Bir sene zaman geçer ve kahraman 

kazın yanına yola çıkar. Yolda karşılaştığı çoban ve çocuk Kazbay’dan ne istemesi 

gerektiğini söyler ve kahramanın yaşamı bu şekilde değişir (Alptekin, 2003, s. 143-

146). 

Gülperi adlı Özbek masalında Ekber adındaki genç delikanlı rüyasında 

gördüğü Gülperi adlı kızı bulmak için babasından izin alarak yola çıkar. İhtiyar adam 

ile bu yolculukta karşılaşmaktadır (Fedakâr, 2011, s. 378-389). 



170 

 

Parıldama Sırlı Tabak adlı Özbek masalında Padişahın kırk hanımı vardır ama 

hiç çocuğu yoktur. Vezirler kırk birinci hanımı almasını tavsiye edince padişah evlenir 

ve hanımı bir kız bir oğlan doğurur. Padişahın diğer hanımları bunu kıskanır ve bir 

ebeye altın vererek padişaha “hanımın iki tane enik doğurdu” diyerek kandırırlar. 

Padişah hanımı ve iki eniği gömmelerini emreder. Ebe ise iki çocuğu ormana bırakır. 

İki enik hanımı besler, ormandaki ayı çocukları bulup mağarasına götürür ve o besler. 

Kız da oğlan da büyürler. Padişah ve kızı yıllar sonra karşılaşınca padişahın hanımları 

ebeden bu zor durumu çözmesini isterler. Ebe de kıza abinden parıldama sırlı tabağı 

alıp getirmesini iste diyerek kız ile konuşur. Kahraman parıldama sırlı tabağı 

bulabilmek için yola çıkar. Bu yolda yaşlı bir adam kahramana yol gösterir. “Tamam 

oğlum, gideceksen git, buradan biraz ilerde büyük bir çınar ağacında kızıl bir at bağlı, 

o ata bin. Şu görünen tepeye vardığında attan in ve tepenin her yerine çukur kaz. Tekrar 

ata binerek; “Parıldama sırlı tabak, ben sana ortak” diye bağır. O şey dere gibi büyük 

bir arıkta akar, o arıktan çıkıp seni kovalamaya başlar. Sen arkana bakarak atı kamçıla 

ve oradan kaç. O sana yetişemeyince yerine geri dönmeye başlar. Geri dönerken bir 

kısmı, senin daha önce kazdığın çukurlarda kalır. Sen de dönüp çukurlarda kalanı 

alırsın. Eğer sana yetişirse vücudunu eriterek akıtır ve alıp götürür” (Fedakâr, 2011, s. 

425-432). 

Baki’nin Sözü Satın Alışı adlı Uygur masalında kahraman üvey annesinin 

eziyetinden kaçar ve bir yola çıkar. Bu çıktığı yolda yaşlı bir adam ile karşılaşır ve 

kahramanın yaşamı bu ihtiyardan aldığı öğüt ile değişir (Yalçınkaya, 2018, s. 1371-

1374). 

Batur Kız adlı Uygur masalında altı kardeşin içindeki tek kız kahramandır. 

Babalarının gözü görmez. Abileri gittikleri yoldan dönmeyince Batur kız Rum eline 

ilaç bulmak için yola çıkar. Çıktığı bu yolculukta bağışçı ile karşılaşır (Yalçınkaya, 

2018, s. 1375-1379). 

Bülbülgoya adlı Uygur masalında Uygur masalında üç kardeşin içinden en 

küçüğü “gidip dönülmez” yoldan gittiği zaman bu yolda bağışçı ile karşılaşır. 

(Yalçınkaya, 2018, s. 1393-1405) 

Ecmen Batur adlı Uygur masalında kırk kardeşin içinden en küçüğü abisini 

merak edip yola çıktığı zaman ak sakallı bir ihtiyar ile karşılaşır (Yalçınkaya, 2018, s. 

1437-1442). 



171 

 

Ak Kurt adlı Tatar masalında annesini ejderha kapan kahraman annesini 

bulmak için yola çıkar. Çıktığı bu yolculukta bağışçı olarak bir ak kurt çıkar ve 

kahramana yol gösterir (Karagöz, 2021, s. 144-166). 

Dokuz Kızıl Atlı Öksüz Oğlan adlı Tıva masalında kahraman Öksüz Oğlan, 

yiyip içip Bolçaytılıg Bora Tey’ e doğru yürür, burada buzağı çobanı kır başlı ihtiyar 

ile karşılaşır. Bu ihtiyar da çobandır ve kahramana yol gösterir (Aça, 2007, s. 380-

398). 

Yedi Kardeşler adlı Anadolu masalında küçük kız altı abisini bulmak için yola 

çıkmak ister. Bu durumda annesi yola çıktığında ona külden bir eşek verir (Boratav, 

2018, s. 109-113) 

Gülenber Hanım adlı Anadolu masalında abisi kız kardeşi için Gülenber 

hanımın çekmecesini isteyip yola çıktığı zaman Hızır karşısına çıkıp ona bilgi verir. 

(Seyidoğlu, 1975, s.221-231). 

Altın Toplu Sultan adlı Anadolu masalında şehzade rüyasında bir kız görür ve 

ona âşık olur. Rüyasındaki kızı bulmak için yola çıkar. Yola çıktığı zaman karşısında 

çıkan kimseler babasının vasiyetine uyup kardeşleriyle evlendirdiği kimselerdir 

(Boratav, 2007, s. 215-222). 

Altı Kız Babası adlı Anadolu masalında en küçük kız babasının kötü söz 

duymasına dayanamayıp erkek kılığına girerek bir erkek ile yarışa katılır. Altın elmayı 

bulmak için yola çıkarlar kahramanın bu yolculuğunda karşısına ihtiyar kadın olan 

bağışçı çıkarak kıza yol gösterir (Boratav, 2017, s.159-167). 

 

2.3.2.2.Kahraman avdayken  

TulaaYah Uol adlı Saha-Yakut masalında kahraman ava gider ve ava 

gittiğinde bir fırtına çıkar. Sığınmak için bir eve girer ve orada yaşlı kadın ile karşılaşır 

(Duranlı, 2010, s. 239-241). 

Ab-ı Hayat adlı Uygur masalında kanaatkâr bir çift vardır. Bu çift yaşamlarını 

bir eşekle ve av yaparak geçirirler. Adam bir gün fundalıkların arasında yürürken 

fırtına kopar ve inleyen bir ses duyar. Yaralı olan bir yılan görür. O anda yılana saldıran 

bir ejderhayı başından keserek öldürür ve yılan yakışıklı bir şehzadeye dönüşür 

(Yalçınkaya, 2018, s.1251-1258). 



172 

 

 

2.3.2.3. Kahraman zor durumda kaldığı zaman  

Balıkçı Hakim’in Oğlu adlı Özbek masalında kahraman tuttuğu balığı vezir 

yerine padişaha götürünce vezir kahramandan çeşitli isteklerde bulunur. Kahraman ilk 

iki isteği gerçekleştirir. Üçüncü isteği gerçekleştirirken yol yürüyüp bol yürür, ayakları 

kabarır ve giysileri yırtılır. Yorgunluktan bir tepenin üstünde uyuyakalır. Kahraman 

garip bir rüya görür. Rüyasında, alaca bir çapan giymiş orta boylu, aksakallı bir ihtiyar 

oğlanın yanına gelir ve ona hâl hatır sorar. Oğlan, ağlayarak kendisinin ne yapmak için 

nereye gittiğini ne zamandan beridir uçsuz bucaksız çöllerde avare avare dolaştığını 

ihtiyara anlatır (Fedakâr, 2011, s. 411-417). 

Gök Koç adlı Özbek masalında Bahtiyar koyunları güderken ne yapacağını 

bilmez durumda ağlarken annesinden yadigâr kalan gök koç bahtiyar ile konulur ve 

ona yoldaşlık eder (Fedakâr, 2011, s. 370-373).  

Annuşka adlı Altay masalında kahraman üvey annesinin ve üvey kardeşinin 

zulmünden çok sıkıntı ve zorluk çekip çare aradığı zaman annesinden yadigâr kalan 

gök inek konuşur ve Annuşka’ ya yardım eder (Dilek, 2007, s. 528-531). 

Kırk Damat adlı Özbek masalında kırk oğlu olan padişah kırk kızı olan bir 

padişah bulur ve düğün yapmak ister. Kırk kızı olan padişah ülkelerden birbirine doğru 

bir arık kazdırılmasını ister bu şartla kızlarını verecektir. Kırk oğlu olan padişah 

halkına arık kazdırmaya başlar. Halk bu durumdan dolayı söylenince küçük oğlan halkı 

özgür bırakır. Diğer otuz dokuz kardeş bu küçük çocuğa kızarlar ve döverler. 

Kahraman zor durumda kalıp ağladığı zaman bir yaşlı adam gelir bu arığın kenarına 

gelir ve selamlaşırlar (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 

Yıldırım Padişahı adlı Anadolu masalında kahraman peri kızlarından 

korunmak ister. Kahraman padişah sayesinde bu perilerden kurtulur.  

Papağan adlı Anadolu masalında kahraman babası tarafından ormanda zor 

durumda ağaç dibine bırakılmışken karşısına bağışçı derviş çıkmaktadır (Boratav, 

2017, s. 116-126). 

Muradına Nail Olamayan Dilber adlı Anadolu masalında kadın doğum 

yaparken, zor durumdayken, üç kadın gelir ve doğacak çocukla ilgili güzel dileklerde 



173 

 

bulunur ve dua eder. Doğan çocuk bu aileye zenginlik ve huzur getirir (Tezel, 2019, s. 

34-38). 

İyilik ve Kötülük adlı Anadolu masalında kahraman olan İyilik adlı kişi 

gözlerini ve tüm varlığını kaybeder. Zor durumda kalır ve cinlerin konuşmasını 

tesadüfen duyar (Şimşek, 2001, s. 49-51). 

Nardaniye Hanım adlı Anadolu masalında kahraman genç kız zor durumda 

kalıp karnındaki yılanlar büyüdüğü zaman dere kenarında abdest alarak dua eder bu 

şekilde karnındaki yılanlardan kurtulmuş olur (Boratav, 2018, s. 114-120). 

Yılan Bey adlı Anadolu masalında kahraman yılan doğurtmak istemez ve bir 

çeşme başında zor durumda kalarak Allah’a dua eder. Bu esnada karşısına çıkan derviş 

kahramana ne yapacağını söyler (Seyidoğlu, 2016, s. 11-18). 

 

2.3.2.4. Bağışçı baba ölmeden önce  

Simurg adlı Kazan Tatar masalında kahramanın babası ölmeden önce ona bir 

sandık verir (Gültekin, 2013, s. 488-491). 

Altın Kılıç adlı Uygur masalında iki kız bir erkek kardeş vardır. Babaları 

ölmeden önce hasta iken oğlunu çağırır, vasiyet eder ve oğluna üvey annelerinden 

hayır gelmeyeceğini söyler (Yalçınkaya, 2018, s. 1354-1359). 

Közödöy adlı Altay masalında üç kardeşin babası “Ben aylı, güneşli 

dünyadan ayrıldığımda, beni Ak-Kajat’ın eteğine götürerek siz üçünüz sırasıyla birer 

gece benim yanımda bekleyin, sonra size söyleyeceklerimi de iyi dinleyin” diyerek 

vasiyet eder (Dilek, 2007, s. 361-367). 

 

2.3.2.5. Nöbetteyken bir gece yarısı  

Ebulkasım adlı Özbek masalında kahraman üç kardeşten en küçüğü olan 

Ebulkasım kardeşleriyle beraber ektikleri darıları çalan kişiyi bulmak için nöbet tutar. 

Yakaladığı Ak devden bir tüy alır ve anlatının devamında karşısına çıkan zorlukları bu 

tüyü yakarak aşar (Fedakâr, 2011, s. 405-410). 

 



174 

 

2.4. Bağışlanan Nesne  

2.4.1. Bilgi-Yol Gösterme  

Vur Tokmak adlı Kazak masalında Vur Tokmak adlı Kazak masalında ihtiyar 

adam kapana tuzak kurup bu şekilde yaşıyormuş. Bir gün kapana bakmış ki kaz 

sıkışmış. Adam kapana sıkışan kaz ile konuşur. Fare yaşlı adama “Sen beni serbest 

bırak. Benden ne istersen onu bir sene sonra al.” deyince yaşlı adam bunu uygun görüp 

kazı serbest bırakmış. Bir yıl geçmiş ve yaşlı adam kazı bulmak için yola çıkmış. Yolda 

bir deve çobanı ile karşılaşmış. Bu kimin devesi diye sorunca Kazbay’ın diyerek cevap 

verir. “Bu Kazbay o kaz imiş.” deyip yaşlı adam yürümeye devam etmiş yürüdükten 

sonra yolda bir koyun sürüsü görüp, çobana “Bu kimin koyunları?” diye sormuş. 

Çocuk çoban: “Bu Kazbay’ın koyunları.” demiş. Yaşlı adam çoban çocuğa “Bu 

Kazbay’ın, bunlardan başka daha neleri var?” diye sorar. Çoban da kahramana 

“Kazbay’ın üç iyi varlığı vardır. Biri piş kazanım, piş derse çeşitli yemek pişer. İkincisi 

kus eşeğim kus dediğinde eşeği altın kusar. Üçüncüsü ise vur tokmağım vur dediğinde 

o insanları döver.” diyerek kahramana Kazbay’dan isteyeceği şeyleri ve o istediği 

eşyaların ne işe yaradığını anlatır (Alptekin, 2003, s. 143-146). Çobanın verdiği bilgi 

sayesinde yaşlı adam Kazbay’dan ne isteyeceğini bilerek yanına gider. Bu sayede piş 

kazanı, kus eşeği ve vur tokmağına sahip olur.  

İyilik ve Kötülük adlı Kazak masalında İyilik adlı kişi İyilik ile Kötülük 

adında iki kişi vardır. Kötülük, İyiliğin atı ile yola çıkmak isteyince İyilik ata sırasıyla 

binerek varacakları yere gitmek ister. “Öyleyse sen şimdi bu ata bin ve biraz yol 

gittikten sonra attan inip atı da bir direğe bağlayıp kendin yaya yoluna devam et. 

Ondan sonra ben o ata ulaşıp onunla biraz yol alıp, bir yol boyuna bağlayıp giderim. 

Böylece ikimiz gideceğimiz yere sırayla binerek gidelim. İkimiz de binersek ata zor 

olur.” diyerek hem atı düşünür hem de Kötülük adlı kişiye yardımcı olur. bu nedenle 

Kurt, Aslan ve Tilki’nin konuşmalarını duyar. İyilik adlı kişi Kurt Aslan ve tilkinin 

evindeki etli çorbadan bir kaşık alır sadece tadına bakar. Fakat masalın sonunda İyilik 

adlı kişi, Kötülük adlı kişiye nasıl zengin olduğunu sorduğu zaman ona etli çorbadan 

bir kaşık almasını söyler. Kötülük adlı kişi ise çorbadaki bütün etleri ve kemikleri yer. 

Bu nedenle aslan, kurt ve tilki onu yerler (Alptekin, 2003, s. 157-160). Kahraman 

hayvanlardan edindiği bilgi sayesinde Kurt tarafından Zengin adamın hasta yatan 

kızına şifanın büyük ala koyunun ciğerinden elde edeceğini öğrenir, zenginin 

“İyileştirene kızımı veririm” dediğini duyar. Zenginin atını yiyen aslanın bir tay 



175 

 

sayesinde yakalayacağını öğrenir ve zenginin “Eğer birisi atlarını sürekli yiyen aslanı 

yakalarsa, ona bir sürü atımı veririm” dediğini duyar. Tilkinin “Ben bir yerde altın 

gördüm. Filanca denen zenginin kışlağının karşısındaki kötü kışlağın ortasında bir 

dilim toprak altında yatan bir çanak altını her gün gözetip geliyorum.” sözünden 

altınların yerini öğrenir. 

Beş İnekli Yaşlı Kadın Beyberikeen adlı Yakut masalında Erkek kartal yaşlı 

kadına bilgi verir kaybettiği hayvanların yerini söyler. “Tabi ... Biliyorum! Buradan 

dosdoğru doğuya git, orada tilki açıklığı var. Bu açık alanın güneşli tarafında çok güzel 

altın bir tepe var. Burada kökleri toprağın derinliklerine gitmiş, dalları yeryüzüne dek 

eğilmiş çok kalın bir ağaç var. Bu ağacın altında beş buzağısıyla beş inek yaşıyor. 

Oraya git” der. Böylece yaşlı kadına hem yol gösterir hem de ineklerin nerede 

olduğunu söyler. Bu sayede anlatının seyri değişir ve ineklerin sütüyle bir kız büyütür. 

Kartal  hiçbir kötülük görmediği yaşlı kadına yardım eder. Bu da bize iyilik eden iyilik 

kötülük eden kötülük bulur gibi bir kıssadan hisse çıkarmamıza sebep olur. Kartalın 

verdiği bilgi sayesinde yaşlı kadın beş ineği bulur ve inekleri bulduktan sonra onların 

sütünden faydalanır. Kadın sütü sağarken bir kız bebek sesi gelir ve bulduğu bebeği 

büyütür. Bu kız büyür ve han oğlu kızı görüp âşık olur. Yaşlı kadın han oğlundan iki 

besili boğa, iki tavlı kısrak ister. Han oğlu düğüne misafir çağırmaya gider kıza “Sen 

doğu yolundan gideceksin, o yol ikiye ayrılıyor. Birinci yolun başında samur kürkü, 

diğer yolun başında ayı kürkü asılı olacak. Ayı kürkü asılı yoldan gitme. Eğer oradan 

gidersen temiz olmayan kıza varırsın. Sen samur kürkü asılı yoldan git, o zaman evime 

varırsın.” diyerek yolu tarif eder. Kız yolda uyuyakalır ve ayı kürklü yoldan gider. 

Abaası kız, kıza yolda hile yapar ve kıyafetlerini kendisi giyip han oğluyla evlenir. 

Han Abaası kızın uğursuzluğundan günden güne yoksullaşır. Bir gün güzel kızın 

annesi rüya görür ve kızını kurtarmaya gider. Kızı kurtarır (Duranlı, 2010, s. 231-236). 

Üçügey Ücüyen adlı Yakut masalında kuş bilgi verir:  “Üçügey Ücüyen! Sen 

karını mı arıyorsun? Eğer senin burada olduğunu öğrenirse gelmez. Kakım ol, çocuğun 

beşiğinin altına yat. Çocuğu iyice çimdikle, o çok ağlasın. O zaman o samimi biriyse 

gelir!” (Duranlı, 2010, s. 243). 

Dev Kızı, Müflis Adamın Oğlu ve İmam adlı Kazan Tatar masalında peri kızı 

devin sınamalarını öncesinden tahmin ederek kahramana bilgi verir (Gültekin, 2003, 

s. 496-508).  



176 

 

Kuş Arayan Han Oğlu adlı Kazan Tatar masalında Kuş Arayan Han Oğlu adlı 

Kazan Tatar masalında bir padişah, padişahın da üç oğlu vardır. Bu padişahın kırk 

ambar altın ve gümüşü vardır. Bu kırk ambarın ikisi kaybolmuş sonraki gün bir ambar 

daha kaybolmuş. Büyük oğlan gece nöbet tutmaya karar vermiş. Gece yarısına kadar 

uyumayıp gece yarısından sonra uyur nöbet tutar ama hırsızı yakalayamaz. Sonraki 

gün ortanca oğlan nöbet tutmak ister ve o da abisi gibi gece yarısından sonra uyuyup 

kalır ve hırsızı yakalayamaz. Sonraki gün en küçük oğlan nöbet tutmak ister ve 

babasından izin alır. Küçük oğlan uyumaz, gece yarısından sonra bir kuş gelir ve 

ambarı kaldırır sonra da uçar gider. Kuşun kanadından bir tüy yere düşer ve küçük 

oğlan bu tüyü alarak babasının yanına gider. Üç oğlan da bu tüyü bulmak lazım diye 

düşünerek aramak için yola çıkarlar. Üç yol ayrımında bir direğe rastlarlar. Bu direkte 

sağa giden çok zengin orta yola giden orta zengin sola giden geri dönmez yazılıdır. 

Büyük abi sağ yola ortancası ortaya küçük kardeş ise “Allah’ın emrinden çıkmak 

olmaz” diyerek sol yola girer. Büyük oğlan sağ yoldan gider ve bir yere kazan asar. 

Yemek pişirirken yanına bir kurt gelir büyük oğlan da bu kurdu sopayla kovalar. Kurt 

“Şu yerden gideme, önündeki yemeğini bitirip, çarığını ye!” diyerek orta yola gider. 

Orta yoldaki kardeş de kurdu yanından kovar. Kurt “Ey delikanlı, bundan sonra 

gideme, yemeğin biterse, çarığını ye!” diyerek sol yola gider. Sol yoldaki en küçük 

oğlan kazanın yarısını kurda verir yarısını da kendisi yer. Kurt küçük kardeşe nereye 

gittiğini sorar. Delikanlı da açıklar. Kurt bu delikanlıya “İleride bir köy var, orada 

yaşayan halkın kuşu bu, der. Bu köyün kenarında bir kavak ağacı var, bu kavağın 

üstünde bir altın yuva, yuvanın üstünde de bu kuş vardır. Bu kavağın yanında yedi kişi 

bekçi duruyor, kavağın yanında ateş yanıyor” diyerek bir kağıt verir. “İşte bu kağıdı o 

ateşe at, ondan sonra o kuşu aramaya git. Ben sana yine rastlarım. Ağacın üstünde 

duran kuşu al, yuvayı alma” diyerek kaybolur. Kahraman kurdun dediklerini yapar, 

kurdun verdiği kâğıdı yakınca nöbetçiler uyur fakat kahraman ağacın üstündeki kuş ile 

birlikte yuvayı da alır. Yuvayı alınca nöbetçiler uykusundan uyanır ve kahraman 

yakalanır. Hanın huzuruna çıkarılır. Han “Sen böylesine hırsız bir kişiymişsin, bundan 

sonra bir şehre git, orada bir Han var. Onun yedi yarış atı var, bu yarış atlarını çalıp, 

gel. Sonra ben sana bu kuşumu veririm.” diyerek kahramana yeni görev verir. 

Delikanlı yolun yarısındayken kurt onun yanına gelir. Kurda başından geçenleri 

anlatır. Kurt yuvaya dokunduğu için delikanlıya kızar. Sonrasında “Şimdi sen gidersen, 

hanın şehrine varırsan, orada yedi yarış atının yedi ahırı vardır, yedisini yedi kişi 

bekleyip, duruyor. Ben sana şimdi bir kağıt vereyim. Bu ahırların yanında bir ateş 



177 

 

yanar durur, bu kağıdı ateşe at ve ahıra girip, atların dizgin bağlarını keserek, atları 

alıp, çık; dizginden çekersen, bekçiler uyanır” diyerek kaybolur. Delikanlı kurdun 

söylediklerini yapar verdiği kağıdı yakınca nöbetçiler uyurlar ama dizginden çektiği 

için bekçiler uyanır ve yakalanır. Hanın huzuruna çıkarırlar han “Buradan ilerde bir 

hanın altın dombırası var. Onu getirirsen, ben sana yedi yarış atını veririm” diyerek 

delikanlıyı gönderir. Delikanlı yolda giderken kurt yine yanına gelir ve delikanlı 

olanları anlatır. Kurt “Neden benim sözümü dinlemedin? Şimdi sen git, ben sana bir 

kağıt vereyim. O şehre gidip, yerleş. Hanın evinin nerede olduğunu insanlardan sorup, 

öğren; dombırası neredeymiş öğren. Dombıranın olduğu yere geceleyin git, bu kağıdı 

o evin kapısına sürt, kapı kendisi açılır, köpekleri varsa, sana ürümez” diyerek 

kaybolur. Delikanlı kurdun söylediklerini yapar kağıdı sarayın kapısına dürter ve kapı 

açılır fakat dombırayı alınca kılına da dokunur sesler çıkmaya başlar nöbetçilere 

yakalanır. Hanın karşısına çıkarılır ve han delikanlıdan istekte bulunur. “Sen böylesine 

hırsız bir kişisin, buradan ileriye git! Bir şehirde bir han var, bu hanın kızını kaçır. Alıp, 

gelebilirsen, dombırayı sana veririm” der. Kahraman tekrar yola çıkar ve yolun 

yarısında kurt delikanlının yanına gelir. Delikanlı kurda başından geçenleri anlatır. 

Kurt kahramana “Sen git şimdi, yarın o hana gidersin. Han, nişan attırmaya karar 

vermiş, her kim bu nişanı vurursa, kızımı ona veririm demiş. Şimdi sen bu kağıdı al! 

Bu kağıdı silahına sürersen, sen vurursun” der ve kaybolur. Delikanlı  nişan atmaya 

gider ve kağıdı silaha sürer böylece başarılı olur. Delikanlı kız ile evlenmeye hak 

kazanır. Kızı alır ama diğer ülkenin padişahına götürmek istemez. Kıza aşık olur. 

Delikanlı kızı da alıp ağlaşarak yola çıkarlar. Yolda kurt delikanlının yanına gelir ve 

kızı görmek ister. Kız çok güzel bir kızdır, kurt kıza “üff!” diyince kız çirkin bir kız 

olur. “bu şekilde götürürsen han kızı almaz” der ve delikanlı kızı hana görürünce han 

“Bu kız bana lazım değil, benim cariyelerimin hepsi de bundan daha güzel, der. Bu 

kızı da kendin al, fakat kızı almaya gittiğin için dombıramı veriyorum, böyle çirkin 

suratlı kız bana lazım değil” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı dombıra ile yola 

çıkmış ve yolda kurt yanına gelimiş. Dombırayı göreyim diye delikanlıdan ister ve 

eline alıp çalar. Dombıra çok güzeldir. Kurt bir kere dombıraya “üff!” diyerek üfler ve 

dombıra kötü sesli olur. Delikanlı hana bu dombırayı götürür ve kötü sesli olduğu için 

almaz. Delikanlıyı “Ey, bu dombıra çok kötüymüş, onu almıyorum, lazımsa kendine 

al! Yol yürüdüğün için yedi savaş atımı ben sana veriyorum” diyerek gönderir. 

Delikanlı yedi savaş atıyla yola çıkar tekrar kurda rastlar ve kurt savaş atlarına bakarak 

üfürüp, savaş atlarını kötü atlara dönüştürür. Delikanlı diğer hanın ülkesine gider ve 



178 

 

kötü atları gören han “Ey, kötüymüş bunlar, der. Bana lazım değil, kendine al, der. Yol 

yürüdüğün için kuşumu alıp, git!” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı güzel kızı, 

kuşu, atı ve dombırayı alarak evine doğru yola çıkar.  Kurt delikanlının karşısına çıkıp 

bütün eşyaları üfleyerek eski güzel haline getirir. Delikanlı mutlu olur ve evine döner. 

Kız ile düğün yaparlar ve mutlu bir yaşam sürerler (Gültekin, 2013, s. 511-518). 

Masaldaki kurdun kahramana kağıt vermesi kahramanın gerekli olan yerlerde kağıdı 

nasıl kullanacağı hakkında bilgi verir. Kahraman aradığı nesnelerin yerini ve nasıl 

alacağını kurdun verdiği bilgi sayesinde öğrenir.  

Cimri ile Cömert adlı Kazan Tatar masalında padişahın derdine çare olacak 

olan şey kısır kısrağın kesilip dağıtılmasıdır. Bu bilgiyi cömerte kör cin söyler. Bu 

sayede kahraman padişaha kısır kısrağın etini dağıtmasını söyler ve kız iyileşir. 

Padişah kızını cömerte verir (Gültekin, 2013, s. 809-812).  

Simurg adlı Özbek  masalında Özbek Türklerinin Simurg adlı masalında bir 

avcının üç oğlu vardır. Avcı, çocuklarına avcılığın bütün inceliklerini öğretmiş.  Bir 

gün oğulları ava çıkmış. Vakit geç olunca iki kardeş uyurken büyük oğlan yemek 

yapmış ama o da uyuyunca bir kocakarı gelip yemeği yemiş.  Oğlanlar, sabah olup 

uyandıklarında ne olduğunu anlamamışlar. İkinci gün ortanca oğlan yemeği 

pişirdiğinde o gün de aynı şeyler olmuş. Üçüncü gece en küçük bahadır, serçe 

parmağını kanatıp üstüne tuz basmış ve uyumamış. Kocakarıyı yakalamış kellesini 

kesmiş, kelle yuvarlanmış bir mağaraya düşmüş. Sabah üç oğlan da mağaraya gitmiş. 

Orada bir çukur varmış, iki kardeş de aşağıya inmeyi denemiş ama başaramamışlar. 

Küçük oğlan aşağıya tek başına inmiş. Delikanlı mağarada bir kız ile karşılaşmış, “Ey 

insanoğlu, sen buraya nasıl geldin? Bu yalmağız beni yeryüzünden kaçırıp buraya 

getirdi. Pek çok kişi buradaki hücrelerde hapsedilmiş. Bu hücreler mal ve eşya dolu. 

Buradan hemen git, yoksa seni de esir eder” demiş. Kız kırk hücrenin anahtarını alarak 

hücreleri tek tek açar ve en dipteki hücreden bir sandık alır. Sandığın içinden bir kutu 

çıkarmış ve kutunun içinden pamuğa sarılı, canlı bir kurdu ona uzat” demiş ve küçük 

oğlan bu şekilde kızın yardımıyla kocakarıyı öldürmüş. Karanlık yer bir anda 

aydınlanmış. Küçük oğlan kızı bir sandığa koyarak yukarıdaki abilerinden kızı 

çekmelerini istemiş. Ağabeyleri kızı yukarı çekmiş ama kızı çok beğendikleri için 

oğlanı aşağıda bırakmışlar. Oğlan, aşağıda çift süren yaşlı bir adam görmüş. Adam 

“Simurg’un yavrularını yiyen ejderhayı öldürmüş, Simurg ona bir tulum su, bir çuval 

et hazırlatmış, et isterse su, su isterse et vermesini tembihleyip sırtına oturtmuş ve yola 



179 

 

çıkmışlar. Yolda et bitince oğlan baldırından et kesip vermiş. Yukarı çıkınca Simurg, 

dilinin altındaki eti baldırına yapıştırıp oğlanı iyileştirmiş. Küçük oğlan, ağabeylerini 

kız için kavga ederken bulmuş ve ikisine de birer tokat atıp kız ve ağabeyleriyle birlikte 

eve dönmüş.  Olanları duyan babası, küçük kardeşlerine ihanet eden iki oğlunu evden 

kovmuş ve kırk gün kırk gece düğün yaparak küçük oğlunu evlendirmiş. Kahraman 

yeryüzüne çıkmanın yolunun Simurg’un yavrularını kurtarmak olduğunu öğrenir. 

Bunu yavruları yiyen ejderhayı öldürerek başarabilir. Bu sayede Simurg kahramanı 

yeryüzüne çıkarır (Fedakâr, 2011, s. 361-364). 

Kırk Damat Bir Özbek masalı olan Kırk Damat adlı masalda Kırk tane oğlu 

olan padişah, bir oğlunu evlendirmek isteyince diğer oğulları da evlenmek ister ve 

padişah kırk tane kızı olan birini arar. Bu şartlara uygun bir padişah vardır ama bir 

şartla kızlarını vermeyi kabul eder. “Padişahınız, buradan altı aylık mesafedeki 

memleketinden buraya kadar arık kazdırsın ve kendi memleketinin suyunu benim 

memleketimin suyuyla birleştirsin” der. Yalmağız kocakarı bunları oğlu olan padişaha 

iletir ve o da kabul eder. Padişah şehirdeki herkese arık kazdırmaya başlar. Çalışan 

halk bir süre sonra şikâyet etmeye başlar ve “Padişahın oğulları evlenecek diye 

hepimiz evimizden barkımızdan, çoluk çocuğumuzdan ayrı kaldık” diye söylenirken 

kahraman duyar ve hepsine izin verip eve gönderir. Ağabeyleri ona “Bizi hanımsız 

bıraktın” diye bağırarak vurmuşlar. Küçük oğlan bir süre ağlamış ve arığın kenarında 

uyuyakalmış. Seher vakti yaşlı bir adam oraya gelmiş, çocuğu uyandırmış ve ona: 

Oğlum, neden burada yatıyorsun, diye sormuş. Oğlan olanları yaşlı adama anlatmış. 

Yaşlı adam: “Oğlum, üzülme, bu arığı kazmak zor bir iş değil. Sana bir nasihat 

vereceğim, eğer bunu yaparsan kazılan arığın bir tarafı yaz, bir tarafı kış olacak. 

Ağabeylerin düğüne gittiğinde sen gitme, onlarla bıçağını yolla. Ağabeylerin gelinleri 

alıp geri dönerken yolu yarıladıklarında yağmur yağmaya başlayacak, yağmurdan 

sonra kar, kardan sonra ise taş yağacak. O zaman, bembeyaz bir kervansaray 

görünecek, bu eve sakın kimse girmesin çünkü hava hemen açacak. Babanı iyice 

tembihle, demiş. Sonra adamın elindeki asa bir ata dönüşmüş, adam ata binmiş ve 

oğlana; “Gözünü yum!” demiş. Biraz sonra; “Gözünü aç!” demiş. Çocuk gözünü 

kapatıp açtığında altı aylık yol uzunluğundaki arığın bir anda tamamlandığını ve iki 

padişahın sularının birbirine karıştığını görmüş. Yaşlı adam, oğlana tekrar; “Gözünü 

yum!” demiş. Sonra yeniden; “Gözünü aç!” demiş. Oğlan gözünü kapatıp açtığında 

kendisinin yeniden ağladığı arığın başında olduğunu görmüş. Yaşlı adam bir anda 



180 

 

gözden kaybolmuş. Oğlan, tekrar arığın başında yatarak uyumuş. Ertesi gün büyük 

oğlanlar oraya geldiklerinde arığın bitmiş olduğunu ve suların aktığını görmüşler. 

Oğlan, babasına “Arığı ben kazdım ve suları birbirine kavuşturdum” demiş. Padişah 

buna çok sevinmiş. Kırk oğlan kırk kızla evlenmiş ancak kırkıncı kızı bıçakla 

nikahlamışlar. Kırk oğlan kızlarla yola çıkmış ama yağmur başlamış, sonra kar sonra 

da taş yağmaya başlamış. Bir kervansaray görünmüş ve babalarından(padişahtan) içeri 

girmek için izin istemişler. Padişah küçük oğlanın sözünü dinleyip içeri girmelerine 

izin vermemiş. Kardeşler babalarını dinlemeden içeri girmişler. İçerde yemiş içmişler 

ve çıkarken ejderha kapıda bu yiyip içtiklerinizin hakkını ödeyin demiş. Padişah ona 

ne istediğini sorunca en küçük oğlunu istediğini söylemiş. Padişah kabul etmiş. 

Padişah yol alırken ejderha küçük oğlanı nefesiyle kendisine doğru çekmiş. Oğlan 

padişaha yakınlaştığında; “Baba, getirdiğin gelini kime istiyorsan ona ver” demiş. 

Küçük oğlan üstlerinden uçarak geçmiş ve kervansarayın yanında duran ejderhanın 

önüne düşmüş. Ejderha oğlanın beline dolanarak ona “Bir günlük ömrünü mü feda 

edeceksin, yoksa kırk günlük ömrünü mü feda edeceksin” diye sormuş. Oğlan “Kırk 

günlük ömrümü feda edeceğim” der. Ejderha “O zaman falan memlekette falan 

Gülperi var. O kızı kırk gün içinde bana getireceksin, getirmezsen seni yerim” demiş 

ve mühlet alarak yola çıkmış. Oğlan, ejderhadan kırk gün mühlet aldıktan sonra yola 

çıkmış. Bir yerde pek çok karıncanın yolda yürüdüğünü görmüş. Karıncalara 

basmamak için uzun süre yolun kenarında oturarak onların geçmesini beklemiş. 

Akşamüzeri karıncaların geçişi bitince karıncaların padişahı oğlanın yanına gelmiş ve 

ona: “Ey yiğit, neden burada oturuyorsun, diye sormuş. Oğlan “Ben karıncalara 

basmamak için geçmelerini bekliyorum, demiş. Karıncaların padişahı “Çok teşekkür 

ederiz, gün gelir biz de sana yardım ederiz” diyerek bir avuç saman vermiş. Oğlan 

samanı almış ve tekrar yola düşmüş. Yolda giderken birbiriyle dalaşan iki aslana 

rastlamış. Aslanlar avladıkları tavşanı aralarında paylaşamadıkları için 

dalaşıyorlarmış. Oğlan, aslanlardan tavşanı almış, onu bıçağıyla ikiye bölmüş ve iki 

parçayı iki aslana vermiş. Aslanlar “Çok teşekkür ederiz insanoğlu, biz bu tavşanı 

bölüşemeyip on gündür birbirimizle dalaşıp duruyorduk. Sen bize iyilik ettin sen de 

bunu al, belki bir gün lazım olur” diyerek ve her ikisi de yelelerinden biraz yolarak 

kahramana vermişler. Kahraman tüyleri alıp tekrar yola koyulmuş. Bir köye 

ulaştığında yaşlı bir kadın ile karşılaşmış ve yaşlı kadın kahramana nereden geldiğini 

nereye gittiğini sormuş. Kahraman önce cevap vermek istememiş sonrasında yaşlı 

kadına padişahın kızını almaya geldiğini söylemiş. Yaşlı kadın kahramanı uyarıp zor 



181 

 

bir yola gireceğini söylemesine rağmen kahraman gitmek istediğini ve kararlı 

olduğunu söyler. Kahraman yaşlı kadını dinlemez ve padişahın kapısına giderek davul 

çaldırır. Padişah oğlana niyetini sorunca kızıyla evlenmek istediğini söyler. Padişah da 

üç şartla kızını vereceğini söyler. “Üç şartımdan birincisi şu; kırk çuval darıyı yere 

serptireceğim, darıları tek tek toplayacaksın. İkinci şartım da şu; babamdan kalan iki 

tane besili öküzüm var. Bu öküzlerin etini sabaha kadar yiyip kemiklerini bana 

getireceksin. Üçüncü şartım ise şudur: Kapıya yakın yerde, babamdan kalan ve yere 

gömülü olan dört adım boyunda bir küpüm var. O küpün ağzı açık ve içinde hiçbir şey 

yok. Bunun önünden geçip dönünceye kadar küpün içi altınla dolsun. İşte şartlarım 

bunlar, eğer becerebilirsen kızımı sana vereceğim” demiş. Kahraman darıları nasıl 

toplayacağını düşünür ve aklına karıncalar padişahının verdiği saman gelir. Samanı 

yakar ve karıncalar toplanır darıları toplar. Darıları çuvala koyar ve padişaha götürür. 

Halk da sevinir. İkinci görevini yani öküz etlerini nasıl yiyeceğini düşünürken aklına 

aslanların verdiği tüy gelir. Kahraman bu tüyleri yakınca aslanlar toplanır ve 

“Efendim, hizmet etmek için hazırız” derler.  Aslanlar öküz etlerini yer ve kahraman 

bu kemikleri padişaha götürür. Halk şaşırır hem de sevinir. Fakat kahraman üçüncü 

görevi nasıl yerine getireceğini düşünür. Padişahın kızı, kahramanın iki görevi de 

yerine getirdiğini duyunca onun yoluna çıkar. Parmağındaki elmas yüzüğü verir ve 

kahramana “Ey yiğit, kapının yanındaki küpün yanından geçerken bu yüzüğü içine at, 

ama arkaya bakmadan git! Sen dönünceye kadar küpün içi altınla dolacak” diyerek 

yüzüğün ne işe yaradığını anlatır. Kahraman bu kızın dediklerini yapar ve üçüncü 

görevi de başarıyla tamamlar. Görevliler padişaha kızınız artık bu yiğidindir derler. 

Kahraman padişahın kızına kendi memleketine gitmeyi teklif eder ve beraber yola 

çıktıkları zaman kahraman padişahın kızına aslında onu ejderhaya götüreceğini yoksa 

ejderhanın onu öldüreceğini söyler. Kız oğlanın bu dürüst halini görür ve bunun 

çaresinin olduğunu söyler. “Şimdi sen koşarak saraya dön, babamın küçük odasını aç, 

odada bir sandık var, sandığın içinde de bir güvercin var. O güvercinin başını kes, 

Güvercinin boğazından bir kurt çıkacak, o kurdu öldür. O zaman ejderha da ölecek, 

yoksa ejderha ikimizi de yiyecek” der ve kahraman hemen padişahın sarayına gider 

güvercinin karnındaki kurdu öldürür. Tekrar döndüğünde ejderha ile padişahın kızının 

arasında üç adım mesafelik yerde cansız yattığını görür. Kızı kucağına alıp ağlamaya 

başladığı zaman gözyaşı kızın üstüne düşer ve kız dirilir. Sonra kahramanın 

memleketine gidince evlenirler ve mutlu yaşarlar (Fedakâr, 2011, s. 364-370). Masalda 



182 

 

arığın kazılmasında yaşlı adamın yardım etmesi ve ne yapacağını söylemesi. 

Sonrasında kızın bilgi vermesi kahramanın başarılı olmasını sağlamıştır.  

Gök Koç adlı Özbek masalında kahramanın (Bahtiyar) annesi öldükten sonra 

babası bir dul kadınla evlenir. Bir de kızı vardır. Kız evde gülüp oynar fakat üvey 

annesi Bahtiyara yemek vermez aç bırakır, eziyet eder ve döver. Bahtiyar okula 

giderken okuldan alır ve koyunları güttürür. Bu kadın kendi kızına iyi bakar besler, 

okula gönderir. Bahtiyar bir gün koyunları güderken Gök koç onunla konuşur ve 

boynumuzu çevirirsen yemekler hazırlanır der ve Bahtiyar bu şekilde karnını 

doyurmaya başlar. Üvey annesi Bahtiyarı takip eder ve ona yemeklerin nerden 

geldiğini sorar. O da “Bunları senin zulmün verdi, sen beni her gün aç bırakıyordun 

bunun üstüne bir de dövüyordun. Ben her gün Allah’a dua edip ağlıyorum ve bu 

yiyecekleri alıyorum” demiş. Üvey anne gece yarısını bekler ve Bahtiyar üç kere “gök 

koç” diye bağırır. Gök koçun ona yardım ettiğini anlar. Hasta numarası yapıp gök koçu 

kestirmek istediğini söyler. Bahtiyar Gök koça olanları anlatır. O da Bahtiyara “Beni 

oraya götür, ayağımı gevşek bir şekilde bağla. Onlar beni kesmek için bıçak 

getirdiklerinde sen “Gök Koçumu kendim keseceğim” dersin. Sonra üstüme çıkıp beni 

sıkıca tutarsın ve bıçağı boğazıma ters sürtersin, neler olacağını o zaman görürsün, 

demiş. Gök Koç’un üstüne çıkmış, bıçağı boğazına sürteceği zaman Gök Koç yerden 

bir anda sıçrayıp kalkmış ve Bahtiyar’ı da alarak uçmuş. Onlar bir süre uçtuktan sonra 

bir çınar ağacının tepesine konmuş. Gök Koç, Bahtiyar’a kendisinden habersiz bir şey 

yapmamasını tembihler, önüne yemekler koyar ve gözden kaybolur. Gök koç öldükten 

sonra yeni doğup büyüyen gök koç bir gün bu memleketin padişahına karşı başka bir 

memleketin padişahı savaş açmış ama bu memleketin padişahı bütün gücünü savaşa 

vermiş olsa da yenilir. Bunu gören Bahtiyar, Gök Koç ile konuşmuş. Gök Koç: 

“Babamın toynakları, kellesi ve derisini gömdüğün yeri açıp bir bak” demiş. Bahtiyar 

o yerleri açıp baktığında altın giysi, zırh, kalkan ve kılıç olduğunu görür. Bahtiyar 

onları giyinmiş ve altın kılıcı da beline bağlamış, Gök Koç da yuvarlanıp uçan bir ata 

dönüşür. Bahtiyar ata binerek savaşır ve galip gelir. Çaresiz kalan düşman çekilir. Vezir 

padişaha durumu anlatır ve padişah bu kişiyi arayama başlar. Sadece çoban aranmaz 

ve en sonunda Bahtiyar Çoban padişahın tahtının önünden geçer ve vezir yiğidi tanır. 

Sonra padişah inanmaz. Bahtiyar gök koçu çağırır ve kıyafetleri giyer. Padişah 

Bahtiyar’a inanır ve kızı Zühre ile evlendirir (Fedakâr, 2011, s. 370-373). Kahraman 

olan Bahtiyar, Gülperi’nin şehrine ulaşmadan önce aldığı bilgiler sayesinde o şehre 



183 

 

ulaşır. Şehzade Ekber birkaç gün yol aldıktan sonra dağa varmış. Dağdan gürültü ve 

şırıltı sesleri geliyormuş. Dağın üstüne çıktığında dağ gibi uzanıp uyuyan devleri 

görmüş. Devlerin nefesi, fırtına gibi uğulduyor ve taşları uçuruyormuş. Taşlar 

gümbürdeyerek devlerin üstüne düşüyormuş, devler ise sanki üzerlerine sinek konmuş 

gibi ellerini kımıldatıp uyumaya devam ediyormuş. Şehzade hiç korkmadan devlerin 

yanına gitmiş, hepsinin saçlarını birbirine bağlamış ve dağı aşarak aşağıya inmiş. 

Orada şarıldayarak çok şiddetli bir şekilde akan kan ve irin ırmağını görmüş. Irmak 

boyuna gitmiş, ırmakta akan kan ve irinle elini yüzünü iğrenmeden yıkamış, ırmağın 

suyundan içmiş ve atına binerek ırmaktan geçmiş. Şehzade şehre girmiş, yaşlı adamın 

bahsettiği demir kapılı köşkün önüne gelmiş. Şehzade kapının üzerinde asılı duran 

anahtarla kapıyı açmış ve içeri girmiş. İçeri girince, çok korkunç sesler duymaya 

başlamış. Oradaki yırtıcı hayvanların hepsi bir anda şehzade Ekber’e saldırmış. Yiğit 

büyük bir ustalıkla hayvanlarının her birinin önüne yedikleri yiyecekleri koymuş, 

aralarından geçerek içeri girmiş. 

Yılan Damat adlı Özbek masalında bir padişahın üç kızı vardır. Bu padişahın 

memleketine bir ejderha gelmiş ve padişahın bir kızı ile evlenmek istediğini eğer 

padişah kızın birini vermezse bu memleketi yok edeceğini söylemiş. Padişah kızlarına 

bu durumu anlatmış ve kızların en küçüğü baba yurdumuz kötü olmasın diyerek 

ejderha ile evlenmeyi kabul etmiş. Evlendiği gün ejderhanın aslında yakışıklı bir 

delikanlı olduğunu öğrenir ve sevinir. Bu çift yaşayıp giderken iki ablası onları ziyarete 

gelir. Delikanlı küçük melikeyi “Sadece sana söylüyorum, bunu sakın başkasına 

söyleme. Eğer birine söylersen ve o da benim yılan derimi yakarsa beni bir daha 

bulamazsın, eğer benim yılan derimi yakarsan benden ayrılırsın. Beni tekrar bulmak 

istersen demir bir asa ile demir bir çarık yaptırman gerekir. Onlar yırtılıp eskiyene 

kadar beni aramak zorunda kalırsın, bu senin için çok zor olur” diyerek tembihler ve 

ona bir yüzük verir. Bu yüzüğü sakın parmağından çıkarma diyerek de kızı tembihler. 

Kızın ablaları gece olunca bu yiğidin derisini yakmışlar ve yiğit bir anda ortadan 

kaybolmuş. Küçük melike sabah uyanıp baktığında delikanlıyı bulamaz ve çok üzülür. 

Delikanlının dediği gibi bir demir asa ve demir çarık yaptırır yola düşüp delikanlıyı 

aramaya başlar. İlk bilgiyi delikanlı verir, kıza şöyle der “Tarlaya gidip Şah Kamber 

öldü, ya Hüseyin! dersen, bütün mavlar sana tüylerinden verirler, o tüyleri alıp buraya 

getir. Yiğit yine annesinin verdiği görevi tamamlaması için kıza yardım eder “Şimdi 

de makas alıp gel, diyerek başka bir iş buyurmuş. Kız, bunu da Şah Kamber’e 



184 

 

söylemiş. Şah Kamber, kıza bu defa şöyle der “Senin kapıdan girmen gerekiyor. Kapı 

açılıp kapanarak kimsenin içeri girmesine izin vermez. Kapı açıldığında, ona ‘Hanlara 

layık bir kapısın’ dersen kapı durur, o zaman hemen içeri gir. Kapıdan geçince karşına 

bir köprü çıkacak ona da; ‘Hanlara layık bir köprüsün’ deyip köprüden geç içeri 

girdiğinde, avluda bir köpek ile bir deve göreceksin, Devenin önünde kemik, köpeğin 

önünde de saman var. Kemiği köpeğin önüne, samanı da devenin önüne koyarak 

oradan geç ve biraz aşağıya in. Orada oturan yalmağız kocakarıya selam ver. Kocakarı, 

senden başına bakmanı isteyince ona; ‘Sütunun yanına oturup bakayım’ de ve 

kocakarının saçlarını ona hissettirmeden sütuna bağla. Sonra da makası alıp oradan 

kaç. Böyle yaparsan hiçbir şey senin yolunu kesemez.” diyerek genç kıza yardım eder 

(Fedakâr, 2011, s. 400-402).   

Özbek Türklerinin Topal Kurt adlı masalında bir padişahın üç oğlu vardır. 

Padişahın altından bir çınar ağacı vardır. Her gün bir kuş gelir ağaçtan bir yaprak alır 

gider. Padişah oğullarına her gün birinin bu ağaç başında nöbet tutmasını ister. Büyük 

oğlan çalanı göremez. Ertesi gün küçük oğlan yaprağı çalan kuşu görür ve padişaha 

“Baba, altın bir kuş geldi, ağacın yaprağını koparıp gitti. Ona ateş etmeye kıyamadım” 

der. Padişah “Kuşu bulacaksanız bulun, bulamazsanız kelleleriniz gidecek” diyerek 

oğullarını çınar yaprağının hırsızını bulması için yola gönderir. Büyük ve ortanca 

kardeş tandır ekmeği ve çörek alarak en küçük kardeş ise sadece kuru ekmek alarak 

yola çıkar. Üçe ayrılan bir yolun başına geldiklerinde taşların üzerindeki yazıyı 

görürler.  Birinci yol giden gelmez, ikinci yol için giden gelir ve diğer yol için de 

gidene tehlike yoludur. Büyük kardeş birinci yola, ortanca ikinci yola ve en küçük 

kardeş üçüncü yola giderler. Küçük oğlan yürür yürür ve yolda su başında durarak 

kuru ekmeğini suya banıp yer. Bu sırada topal bir kurt ile karşılaşır. Küçük kardeş 

korkarak ekmeğini topal kurt ile bölüşür. Kurt nereye gidiyorsun diye sorunca en 

küçük kardeş “Gidene tehlike diyarına gidiyorum” diye cevap verir. Kurt kahramana 

“Gidene tehlike buradan altı aylık yol, varamazsın. Üstüme bin, gözünü yum, altı defa 

atlayıp seni oraya götüreyim” diyerek onu üstüne almış. Kahramana “gözünü aç” 

dediğinde kahraman kendisini bir taht üzerinde görür. Kurt kahramana “Kırk 

basamaklı bir merdivenden çıkacaksın, kuşu al ama kafesi alma” der ve kahraman 

kuşun kafesini de yanına alır. Bu kafeste bir çıngırak vardır. Kahraman kafesi 

kaldırdığı an çıngırak çalmaya başlar. Vezirler hemen bunu duyup çocuğu padişahın 

huzuruna çıkarırlar. Padişah kahramana ne için geldiğini sorunca kahraman da kuş için 



185 

 

geldiğini söyler. Padişah “batıda bir padişahın kızı var, o kızı bana getirirsen sana kuşu 

veririm” diyerek kahramanı göndermiş. Kahraman hemen topal kurdun yanına giderek 

olanları anlatır. Kurt oğlana çok kızar ve “O kızın bulunduğu şehir buradan sekiz aylık 

yol, üstüme bin, gözünü yum” diyerek kahramanı kızın bulunduğu şehre sekiz atlayışta 

götürür. Kurt oğlanı “Kızı alırsan başörtüsünü alma, başörtüsünü alırsan kızı alma” 

diyerek tembihler. Kahraman yine kurdun sözünü dinlemez ve hem kızı hem de 

başörtüsünü alır. Yine yakalanır. Bu ülkenin padişahı da kahramana “Falan yerde yaşlı 

bir yalmağız kocakarının atı var, onu bana getirirsen kızı sana veririm” diyerek onu 

gönderir. Kahraman yine kurdun yanına gider ve kurda “Dört aylık yolda bir at var, 

onu getirirsen kurtulursun diyorlar” diyerek yardım ister. Kurt “Üstüme bin, gözünü 

yum” diyerek dört adımda kahramanı ulaşacağı yere ulaştırır ve kahramana “Çukur 

kazarak içeri gireceksin, hayvan yemliğinin yanından çıkacaksın. Başını çıkardığında 

at kişneyecek. Yalmağız kocakarı yattığı yerde rahatsız olup dışarı çıkacak. ‘Huysuz 

hayvan neden kişniyorsun, ne oldu’ deyip ata vuracak ve tekrar içeri girecek” diyerek 

akıl verir. Kahraman bu sefer kurdun dediklerinin aynısını yapmış ve atı almış. At ile 

beraber kurdun yanına gelince kurt kahramana “Ey koca kafalı oğlan, bu atı padişaha 

verecek misin? Ben yuvarlanıp bundan daha güzel bir ata dönüşürüm. Sen padişaha 

“bir tane at istemiştiniz, ben iki tane getirdim, birini seçin” diyeceksin padişah beni 

seçecek, sen kızı ata bindirip götürürsün. Arkandan ben de gök bir güvercine 

dönüşerek uçup sana yetişirim” demiş Kahraman da kurt ne diyorsa onun dediğini 

yapmış. Kahraman at ile diğer padişahın yanına gider topal kurt güvercin olup onları 

takip eder. Kurt çocuğa “Ey koca kafalı çocuk, bu kızı padişaha verecek misin, ben 

yuvarlanıp kıza dönüşeyim, padişah beni seçer. Sen kızı da, atı da, kuşu da alıp 

gidersin. Ben gökgüvercine dönüşüp arkandan uçarak gelirim” der. Kahraman kurdun 

dediklerini yapar kızı, kuşu ve atı alarak topal kurt ile ilk karşılaştığı suyun başına 

gelir. Topal kurt kahramana “Bir kuş istiyordun, bu kadar şeyi alman için sana yardımcı 

oldum. Bana verdiğin yarım ekmeği helal et.” diyerek gözden kaybolur. Kahraman 

abilerini aramak için tekrar yola koyulur. Abisinin birini aşçının yanında ateşçi olarak, 

diğerini de bir hamamda külhan olarak bulur. Abileriyle beraber kendi yurtlarına doğru 

yola çıkarlar. Yolda iki büyük abi küçük kardeşlerini öldürmek için anlaşarak gözünü 

oyup bir kuyuya atarlar. Ülkelerine vardıklarında at, kuş ve kız susup hiçbir şey 

yemeden yaşamışlar Padişah bu durumu sorunca at, kuş ve kız küçük oğlunun başına 

gelenleri anlatmışlar. Kız padişahı küçük oğlanı attıkları kuyuya götürür ve çıkarıp 

tedavi ederler. İki büyük kardeş cezalandırılır. Küçük oğlan yani kahraman da kızla 



186 

 

evlenir ve mutlu yaşam sürerler. Kurt kahramana bilgi verir, yol gösterir “Gidene 

tehlike buradan altı aylık yol, varamazsın. Üstüme bin, gözünü yum, altı defa atlayıp 

seni oraya götüreyim” demiş. Çocuk, kurdun dediğini yapmış. Kurt; “Gözünü aç!” 

demiş. Çocuk gözünü açıp baktığında bir tahtın kenarında olduğunu görmüş (Fedakâr, 

2011, s. 418-421). 

Parıldama Sırlı Tabak adlı Özbek masalında padişahın kırk hanımdan hiç 

çocuğu olmaz. Vezir ona kırk birinci hanım almasını tavsiye eder. Padişahın bu 

hanımdan çocuğu olur. Diğer kırk hanım bunu kıskanır ve ebeye altın vererek bu çocuk 

yerine iki tane enik doğurdu diyerek herkesi kandırırlar. Ebe kadın padişahın 

çocuklarını bir mağaraya bırakır ve orada bir ayı çocukları büyütür. Padişah bir gün 

ava çıkınca kızı ile karşılaşır ve saraya gelip hanımlarına bu durumu anlatır. Kırk 

hanım ebeye tekrar altın vererek padişahın çocuklarını bulamamasını isterler.  Ebe 

kadın kızın yanına gelip abinden parıldamalı sırlı tabak iste eğer bulamam derse otur 

ağla diyerek kızı tembihler. Kız da abisinden parıldama sırlı tabağı ağlayarak ister. 

Kahraman bu tabağı bulmak için fedakârlık yapar ve kız kardeşi için yola çıkar. Yolda 

karşısına yaşlı bir adam çıkar. Bu yaşlı adam kahramana yardım eder ve parıldama sırlı 

tabağı nasıl bulacağını anlatır: “Tamam oğlum, gideceksen git, buradan biraz ilerde 

büyük bir çınar ağacında kızıl bir at bağlı, o ata bin. Şu görünen tepeye vardığında 

attan in ve tepenin her yerine çukur kaz”. Tekrar ata binerek “Parıldama sırlı tabak, 

ben sana ortak” diye bağır. Yaşlı adam “O şey dere gibi büyük bir arıkta akar, o arıktan 

çıkıp seni kovalamaya başlar. Sen arkana bakarak atı kamçıla ve oradan kaç. O sana 

yetişemeyince yerine geri dönmeye başlar. Geri dönerken bir kısmı, senin daha önce 

kazdığın çukurlarda kalır. Sen de dönüp çukurlarda kalanı alırsın. Eğer sana yetişirse 

vücudunu eriterek akıtır ve alıp götürür” demiş (Fedakâr, 2011, s. 425-432). İlk bilgi 

“Tamam oğlum, gideceksen git, buradan biraz ilerde büyük bir çınar ağacında kızıl bir 

at bağlı, o ata bin. Şu görünen tepeye vardığında attan in ve tepenin her yerine çukur 

kaz. Tekrar ata binerek; “Parıldama sırlı tabak, ben sana ortak” diye bağır. “O şey dere 

gibi büyük bir arıkta akar, o arıktan çıkıp seni kovalamaya başlar. Sen arkana bakarak 

atı kamçıla ve oradan kaç. O sana yetişemeyince yerine geri dönmeye başlar. Geri 

dönerken bir kısmı, senin daha önce kazdığın çukurlarda kalır. Sen de dönüp 

çukurlarda kalanı alırsın. Eğer sana yetişirse vücudunu eriterek akıtır ve alıp götürür” 

diyerek kahramanın aradığı sırlı tabağı bulmasında yardımcı olur. 



187 

 

Baki’nin Sözünü Satın Alışı adlı Uygur masalında kahraman annesi öldükten 

sonra üvey annesinin eziyetine dayanamaz. Baki’nin babası karısının oğluna eziyet 

ettiğini öğrenince oğluna bin dirhem para verip gezmeye yollar. Baki yolda apak 

sakallı yaşlı adamla karşılaşır. Yaşlı adama bana hikmetli bir sözün varsa söyle der. 

Yaşlı adam bin dirhem karşılık ister. Kahraman bin dirhem verir. Yaşlı adam hikmetli 

sözünü söyler. “Yavrum seferde oyuk yerde konaklama, tepede konakla” demiş. 

Kahraman tekrar babasının yanına gider tekrar apak sakallı yaşlı adam ile karşılaşır. 

Hikmetli bir söz ister yaşlı adam yine bin dirhem karşılığında “Yavrum, aş ekmek 

veren kişiye ihanet etme” demiş. Bir kere daha babasının yanına gidip babasından bin 

dirhem daha alır. Yola çıkar yine apak saçlı yaşlı adamla karşılaşır ve yine hikmetli bir 

söz ister. Yaşlı adam “Yavrum sabah kahvaltısız sakın kalma” demiş. Kahraman üvey 

annesinin olanları öğreneceğinden korktuğu için nereye olduğunu bilmediği bir yola 

çıkar. Yürür yürür ve sonunda güçten düşüp bir kaya dibinde yığılıp uyur kalır. Burada 

bir tüccarla karşılaşır ve yaşlı adamdan aldığı hikmetli sözler sayesinde tüccara ve 

kendisine zarar gelmez. Bu sayede zengin ve huzurlu bir yaşam sürer Baki’nin satın 

aldığı bilgiler kahraman tüccarla karşılaştığında tüccar bir yerde konaklamak isteyince 

Baki tüccarla beraber tepede konaklamış. “Bu yer oyuk imiş, tepede yatacağım.” der. 

Sabah her yeri sel götürür ama Baki ve tüccar hiçbir zarar görmezler. Tüccarın karısı 

Baki’ye göz koyar. Baki ona yüz vermez ve dürüst davranır. Tüccarın kötü kalpli karısı 

Baki’ye iftira atar. Bakinin ona sarkıntılık ettiğini söyler kocasına. Plan yapar ve 

kocasına onu Yalmavuz cadı kadının evine gönderirsek ölecektir der. O da sebze almak 

için Bakiyi gönderir. Baki şehirde bir dostuna rastlar ve dostuna olanları anlatır. Dostu 

ona gel kahvaltı yap sonra çıkarsın diye teklif edince yanında kalır. Bu sırada tüccarın 

kötü kalpli karısı Bakiye acıyınca kocasına olanları anlatır ve tüccar onu kurtarmak 

için hemen yola çıkar. Baki’nin satın adlığı ikinci ve üçüncü nasihat sayesinde iftiradan 

kurtulmuş olur (Yalçınkaya, 2021, s. 1371-1374). 

Batur Kız adlı Uygur Masalında yedi kardeşin içinde bir tane kız olan Batur 

Kız’ın babası gözünü kaybeder ve çocuklarına “Yavrularım, kim ki beni seviyorsa, 

Rum şehrinden göz ilacını alıp getirir.” der. Erkek çocuklar ise “Ey baba, “Parayı say, 

her şeyi al.” demişler, para varsa ilacını bulup getiririz” derler.  Babalarından para 

alarak ilacı almak için yola çıkarlar. Gittikleri yerde parayı savururlar ve hiçbir şey 

yapmadan geri dönerler. Ağabeylerinin eli boş döndüğünü gören kız kardeşleri 

babasının yanına gider ve Rum eline gitmek istediğini söyler. Yaşlı adam da kızın 



188 

 

başını okşayarak şu ilacı alıp gözümü açarsan senden bin kere razı olurum der. Yaşlı 

ailelerden on kızı da kızıyla beraber yola gönderir. Sonrasında babasının yanına verdiği 

on kızı serbest bırakır. Mal mülk verir ve yoluna devam eder. Sonrasında bütün 

katırlarını bir ejderha yer ve kızın sesi çıkmadan yoluna devam eder. Ejderha kıza 

neden bana kızmadın diye sorar. O da “Sen açmışsın, acıdım, öyle olmamış olsaydı 

seninle dövüşürdüm. Babam üstelik kördür. Rum padişahının hazinesinde bir ilaç var 

imiş, onu alıp, babamın gözünü açmak için acele ediyorum” der. Ejderha bu yüzden 

kıza yardım eder. Ejderha: “Ey iyi atanın iyi yavrusu, öyleyse üstüme bin, iyi niyetle 

yola çıktığın için Rum şehrine kendim seni götürüp bırakacağım. “der ve kahramana 

yardım eder. Bu masalın sonunda ejderha kızın abisi çıkar. Kızın başından geçen 

olaylar onun başından da geçer ve cadı onu sihirle ejderhaya dönüştürür. Ejderha da 

kıza yardım ettikten sonra  beraber yurtlarına dönerler. Ejderha “Ata-anasına sevgisi 

sonsuz olan, onları canından ayırmayan oğul ya da kız beni bu sihirden kurtardı. Canım 

baba, sizin için kız kardeşim çok cefa çekti, sözünü yerine getirdi.” diyerek cadının 

sihrini kız kardeşinin bozduğunu söyler. Kahramanın bağışçı olan ejderhadan aldığı 

ilk aldığı bilgi şu şekildedir. “Şimdi muhafızlar uyuyor, hazineye korkmadan gir. 

Hazinenin ilaç odasında kutuda da kâğıtta da ilaç var. Kutudaki ilacı alırsan kâğıttaki 

ilaca el uzatma, kâğıttaki ilacı alırsan kutudaki ilaca el uzatma.” Kahramanın aldığı 

ikinci bilgi şöyledir: “Han kızı bir uyuduğunda kırk gün uyur. O otuz dokuz günden 

beridir uyuyor, yarın tan attığında uyanacak, kızın yanına girdiğinde, kendisine 

dokunursan örtüsüne dokunma, örtüye dokunursan kendisine dokunma. Kızın yatak 

odasının girişinde iki ev var, evler pamukla dopdolu, koynuna ve yanlarına pamuk 

doldurduktan sonra melikenin yattığı eve gir. Merdivenlerin yanına ziller asılmış, 

zillere pamuk tıka, çalmasın” der. Bu bilgi kahramanın yapması gerekenler noktasında 

önemlidir. Üçüncü bilgi “Cadı uyuyor, demiş ejderha, buradan tünel kazıp yemliğin 

altından başını çıkar. Tulpar seni görünce kişner. Cadı: ‘İnsan kokusu geliyor.’ deyip 

dört tarafa bakacak, bulamayınca gelip yine yerinde yattığında sen başını yine çıkar, o 

sırada tulpar daha da sert kişneyecek. Cadı tulpara öfkelenip: ‘Hey insafsız hayvan, 

beni iki sefer endişelendirdin yine böyle yaparsan seni yerim!’ der ve yatmak için çıkıp 

gider. Sen işte o sırada başını çıkarıp: ‘Ey zatı ulu tulpar, sana su yerine süt, yem yerine 

gök kişmiş verip bakacağım. Bu zalimin elinde azap çekmenin haceti yok. Ben seni 

alayım.’ diyeceksin, bu sırada tulpar başını eğip sakin durur. Yemliğin yanında altın 

işlemeli eyer takımları var, tulparı derhal eyerle, sonra yedeğe alarak benim yanıma 

gel.” der. Ejderhanın verdiği dördüncü bilgi “Şimdi muhafızlar uyuyor, hazineye 



189 

 

korkmadan gir. Hazinenin ilaç odasında kutuda da kâğıtta da ilaç var. Kutudaki ilacı 

alırsan kâğıttaki ilaca el uzatma, kâğıttaki ilacı alırsan kutudaki ilaca el uzatma.” 

şeklindedir. Kız ejderhanın nasihatini dinleyerek hazineye girer, hazineden ilaç 

odasına gider. Kutudaki ve kâğıttaki ilaçlar birbirinden hoş koktuğu için kız hangisini 

alacağını bilemeyip tevekkül eder ve iki ilacı da eline alır. Birden acayip, korkunç 

gürüldeyen sesler duyulur, kız şaşırır. Muhafızlar onu tutup şahın karşısına getirirler: 

Padişah kıza burada ne aradığını sorar, kız “babam kör oldu onun için ilaç almaya 

geldim” dese de padişah ona “Kurnazlık yapıyorsun. Peki sana inanıyorum, lâkin bana 

Enedir Han’ın kızını alıp getirirsen ilacı sana veririm ve seni de azat ederim, yoksa 

başını teninden ayırıp atarım” demiş. Kız kırk gün zaman isteyerek yola çıkmış. 

Ejderha kız ne olduğunu sormuş. Kız “Her iki ilacı da alayım, derken yakalandım, 

kutular tılsımlı imiş” demiş. Ejderha “olan olmuş gidelim” demiş ve tekrar yola 

çıkmışlar. Kısa zamanda varmışlar. Diğer padişahın ülkesine varmışlar. Ejderha kıza 

“Han kızı bir uyuduğunda kırk gün uyur. O otuz dokuz günden beridir uyuyor, yarın 

tan attığında uyanacak, kızın yanına girdiğinde, kendisine dokunursan örtüsüne 

dokunma, örtüye dokunursan kendisine dokunma. Kızın yatak odasının girişinde iki 

ev var, evler pamukla dopdolu, koynuna ve yanlarına pamuk doldurduktan sonra 

melikenin yattığı eve gir. Merdivenlerin yanına ziller asılmış, zillere pamuk tıka, 

çalmasın” diyerek bilgi vermiş. Kız ceplerine pamuk doldurup zilleri pamukla tıkamış 

ve melikenin yattığı eve girmiş. Melike tatlı uykudaymış, kırk hizmetçi onun etrafında 

onu korumak için yatıyormuş. Melikenin başında büyük bir örtü varmış, örtü 

melikeden güzel, melike örtüden güzel imiş. Kız melikeyi de örtüyü de birlikte 

götürmüş, tam şu sırada korkunç gürleme sesleri yükselmiş, her taraf sallanmaya 

başlamış, kapılar kapanmış, kız yakalanmış. Bu yer de tılsımlanmış. Öfkelenen han 

kıza neden geldiğini sormuş. Kız: Atam gözlerini kaybetti, ilaç aramaya Rum şehrine 

gittim ve yakalandım. Rum padişahı: “Enedir Han’ın melikesini alıp getirirsen ilaç 

veririm.” dedi. Bu sebepten geldim, demiş kız. Bu ülkenin padişahı kıza “Sözünde 

doğruluk var gibi. Batı tarafında Kuhikap denen yer var, o yerde bir cadı yaşıyor. Onun 

bir kara tulpar atı var, şunu getirirsen kızımı veririm, yoksa başını alırım, demiş Enedir 

Han. Git dört günlük mühlet verdim” diyerek gönderir. Kız ejderhaya olanları 

anlatmış. Ejderha ile beraber yine yola çıkmışlar.  Ejderha kıza bu ülkede karşılaşacağı 

olaylar ve alması gereken önlemler hakkında şu şekilde bilgi verir “Cadı uyuyor, demiş 

ejderha, buradan tünel kazıp yemliğin altından başını çıkar. Tulpar seni görünce kişner. 

Cadı: “İnsan kokusu geliyor.” deyip dört tarafa bakacak, bulamayınca gelip yine 



190 

 

yerinde yattığında sen başını yine çıkar, o sırada Tulpar daha da sert kişneyecek. Cadı 

Tulpara öfkelenip: “Hey insafsız hayvan, beni iki sefer endişelendirdin yine böyle 

yaparsan seni yerim!” der ve yatmak için çıkıp gider. Sen işte o sırada başını çıkarıp: 

‘Ey zatı ulu tulpar, sana su yerine süt, yem yerine gök kişmiş verip bakacağım. Bu 

zalimin elinde azap çekmenin haceti yok. Ben seni alayım.’ diyeceksin, bu sırada tulpar 

başını eğip sakin durur. Yemliğin yanında altın işlemeli eyer takımları var, tulparı 

derhal eyerle, sonra yedeğe alarak benim yanıma gel” der. Kız ejderhanın 

söylediklerini doğru yapıp, sonunda tulparı ejderhanın yanına alıp getirmiş. Ejderha 

kızla tulparı sırtına bindirerek uçup Enedir Han’ın şehrine getirir. Ejderha “Ey kız, bu 

tulparı kendin al, ben bir yuvarlanıp tıpkı şu tulpara dönüşeceğim. Sen beni hana ver, 

han kızını sana verir. Melikeyi alıp git, ben arkadan geleceğim, demiş” Kız kabul 

etmiş. Ejderha bir yuvarlanıp tulpara dönüşür ve kız onu hana takdim ederHan kızını 

vermiş. Kızla melike tulpara binip Rum şehrine revan olmuşlar. Han atı eyerleyip altın 

üzengiye sol ayağını koyup, sağ ayağını tam kaldırırken tulpar sineğe dönüşüp gözden 

kaybolmuş… Ejderha çok geçmeden kızlara yetişmiş. Onlar Rum şehrine ulaşırlar. 

Ejderha bir yuvarlanmış, Enedir Han’ın melikesinden de güzel bir kıza dönüşür. 

Kızlara “Beni şaha takdim edin ve ilaçları alın, demiş ejderha. Kız onu Rum şahına 

verip ilaçları alıp kendi yurduna revan olmuş. Ondan sonra şah ele büyük toy vermiş. 

Toy bittikten sonra kız bir yuvarlanıp böceğe dönüşüp gözden kaybolmuş… Ejderha 

kızlara yetişip iki kızı ve tulparı üstüne bindirip kızın yurduna gelmiş. Kız babasının 

huzuruna girip ilacı babasının gözüne sürmüş, gözü açılmış aydınlık dünyayı yeniden 

görmüş (Yalçınkaya, 2018, s. 1370-1375). 

Bülbülgoya adlı Uygur masalında padişah Bülbülgoya kuşuna aşık olur. 

Padişahın üç oğlu vardır. Çocuklarına durumu anlatır. Çocukları da bu kuşun peşinden 

gider. En küçük çocuğun yaşı küçük olduğu için göndermek istemezler. Küçük çocuk 

ısrarla gitmek ister. Bunun üzerine üç kardeş yola çıkarlar. Bir taşın üzerinde üç yolun 

kavşağında bir yolda gidilir dönülür yolu bir yolda gidilir ya dönülür ya dönülmez yolu 

biri de gidilir dönülmez yoludur. Büyük kardeş ilk yolu ikinci kardeş ortanca yolu 

küçük kardeş te son yolu tercih eder. Kahraman yolda giderken acıkır. Bir tencereye 

elini daldırır. Tak diye kapanır tencere. Olgunlaşan elmaları almak ister elmalar şak 

diye vurur. Sonunda kahraman bir göl kenarında uyuyakalır. Rüyasında apak giyinen, 

beyaz sarık sarınan, apak sakallı bir yaşlı adam görür. Yaşlı adam kahramana yol 

gösterir akıl verir. “Zor bir şeyi aramaya gelmişsin çünkü o devler padişahın yan 



191 

 

bağında, sen şimdi onun uzağındaki bağda durmaktasın. Onu almak için gelen nice 

insanoğlu devlerin elinde ölüp gitti lâkin senin bir çaresini bulman mümkün. Onun için 

şöyle yap: Her gün öğle vaktinde yanındaki şu göle iki güvercin uçarak gelip bu suya 

dalıp oynar, bunlar işte şu devler padişahının kızları. Sen hissettirmeden onların 

kıyafetlerini al ve ellerindeki yüzükleri almaya çalış. Yüzükleri almadan kıyafetlerini 

geri verme, yoksa kendin helak olursun.” demiş İhtiyar adam, en küçük oğlana “zor 

bir şeyi aramaya gelmişsin çünkü o devler padişahın yan bağında, sen şimdi onun 

uzağındaki bağda durmaktasın. Onu almak için gelen nice insanoğlu devlerin elinde 

ölüp gitti lâkin senin bir çaresini bulman mümkün. Onun için şöyle yap: Her gün öğle 

vaktinde yanındaki şu göle iki güvercin uçarak gelip bu suya dalıp oynar, bunlar işte 

şu devler padişahının kızları. Sen hissettirmeden onların kıyafetlerini al ve ellerindeki 

yüzükleri almaya çalış. Yüzükleri almadan kıyafetlerini geri verme, yoksa kendin 

helak olursun” der ve onu yolculuğu boyunca karşılaşacağı olaylar konusunda 

uyarır.Devler padişahının kızının en küçük çocuğa  verdiği bilgi  Bülbülgoya’nın 

bulunduğu yeri ve nasıl alacağını söylemesidir: “Bülbülgoya babamın elindedir ve 

yerini sana söyleyeceğim. İşte şu görünen dağın bağrında oldukça güzel yan bağımız 

var. Bülbülgoya o bağın ortasındaki güllerin içindeki altın kafeste duruyor. O bağa 

insanoğlunun ayağı ulaşamaz, eğer bir çaresini bulup girdiği takdirde de canlı çıkamaz. 

O işi fakat cuma gecesinde yapmak mümkün, çünkü cuma günü babam ava çıkıp, geç 

geri döner ve akşamında da rakı şarap içip, uzun eğlenceden sonra uyuyup kalır, bağın 

muhafızları da mest olduklarından uyuyup kalırlar. İşte o sırada bağa girmek mümkün. 

Lâkin bağın içinde kaplan ve aslanlar var, onlar çok tehlikelidir. Elindeki bu yüzüğü 

bağdaki kaplan ve aslanlar tanır. Onlar bu yüzüğü gördüklerinde sana hiçbir zarar 

vermezler. Bülbülgoya’yı kafesiyle birlikte al, ama kafesi açma, eğer kafesi açarsan, 

Bülbülgoya kahkaha atıp güler ve leşker ve muhafızlar uyanırlar. Onlar tenini parça 

parça edip kaplanlara ve aslanlara verecekler.” Kahraman ak sakallı dedenin 

söyledikleri sayesinde devler padişahının kızlarından yüzüklerini alır. Yüzükleri 

aldıktan sonra iki kız da kahramanın cesaretinden dolayı ona aşık olurlar ve aralarında 

kavga ederler. Her ikisi de genç ile olmak isteyince kadıya giderler. Kadı büyük 

kardeşe aşık olur ve küçük kız ile delikanlıyı gönderir. Delikanlı devler padişahının 

kızıyla bir ömür mutlu yaşar (Yalçınkaya, 2021, s. 1393-1405). 

Hasiyetli Ak Gül adlı Uygur masalında padişahın güzel kızına aşık olan yetim 

bir genç vardır. Padişahın kızı hasta olur. Babası kızını evlendirmek ister ve kızına 



192 

 

nasıl bir eş istediğini sorar. Kız da “hiç kimseden korkmayan batur bir er olsun, beni 

kim iyileştirirse ben onunla evlenirim” diyerek cevap verir. Yetim bir yiğit bu kıza âşık 

olur ve onun hastalığına şifa bulmak içim yola koyulmuş. Bu yiğit yolda ilerlerken 

acıkır ve bir bahçeye dalarak onun meyvelerini yer. Bu sırada dev sıfatlı bir yaşlı devin 

korkunç sesini duyarak korkup bayılmış. Bu yaşlı kadın yetime neden buraya geldiğini 

sorar. Yetim ise af dileyip hem yetim hem de aşık olduğunu söyler. Yaşlı kadın yiğidi 

bu yoldan dönen kimselerin olmadığını ve bu yoldan dönmesini söyler. Yiğit kararlı 

davranınca yaşlı kadın kahramana yol gösterir. “Hey oğlum, iraden söylediğin gibi ise 

doğuya doğru yürü. Çölün kumluğunda bir has bahçe var. Bağın sahibi “Ketran 

Cadı”dır. Kıza o cadı kast etti, onun kaderini bir tane ak güle bağlamış, o her haftada 

bir kere sihri okuduğunda kızı titreme basar ve o başı ağrıyarak kendinden geçer. Sen 

bağa gir, ak gülden bir tane kopar ve çabucak geri dönüp kıza ver. Kız gülü alnına 

takarsa hemen iyileşir. Kız senin hasretinle yanıp seni arayacak. Bu sırrı ben hiç 

kimseye söylemedim. Sen çok cefa çektiğin için sana söyledim. Yolun açık olsun” 

diyerek delikanlıya  yolda yemesi için bir torba erik kurusu vermiş (Yalçınkaya, s. 

1465-1468).  

Ak Kurt adlı Tatar masalında kahraman yola çıktığında ak kurt, delikanlıya 

“Ya delikanlı, senin yolun uzun. Ben bildiğim kadarıyla yolları sana öğreteyim. Belki 

benim öğrettiklerim senin işine yarar. İşte burası benim ormanım. Şuradan üç gün üç 

gece yol git. Bu benim ormanımdan çıkıp üç gün üç gece gittikten sonra dev 

padişahının yerine varacaksın. O devin yerinden de üç gün üç gece gittikten sonra 

altmış kulaç kalınlığında bir altın kavak ağacına rastlayacaksın. O altın kavak ağacının 

altında küçükçe bir göl var. Göle varınca bir çukur kaz, ağabeyini o çukurda bırak. Sen 

de kavağın bir yanına çukur kazıp kendini gizle. Yalnız iki gözün açık kalsın. Birkaç 

saat sonra bir yılkı sürüsü gelip bu gölden su içer. Onlar gittikten bir saat sonra da gök 

gürleyip yer sallanır, fırtınalar kopar. Altmış kilometre uzaklıktan gelen ayak sesleri 

işitirsin. Sonra altmış kulaç büyüklüğünde bir ala aygır gelip altmış kulaçlık altın 

kavak ağacına sürtünmeye başlar. Sürtünmekten yorulunca çok susar, göldeki suyun 

hepsini içip bitirir. Sonra ağacın yanına gelip tekrar sürtünmeye başlar. Gölde su 

bittiğinden balıklar öylece toplanıp kalırlar. Ağabeyin bu balıkları kendi çukuruna 

koysun. Bu balıklar ona azık olur. Aygır uzun bir sürtünmeden sonra altmış kulaçlık 

kavak ağacını kırar. Kavağın çatır çutur yıkılan sesiyle sen kaldığın çukurdan hızlıca 

çıkıp ala aygıra binmeye çalış. Binemezsen yelesinden tut, yelesinden tutamazsan 



193 

 

kuyruğundan tutmaya çalış. Eğer sen bunları yapabilirsen belki anneni bulabilirsin. 

Sen ala atın bir yanından tutabilirsen o ateşe girerse ateşe, suya girerse suya gir. 

Tuttuğun yerden elini bırakma. Eğer bırakırsan o anda helak olursun. Bu zahmetlere 

dayanabilirsen anneni bulursun. Dayanamazsan anneni bulamazsın” diyerek 

kahramana annesini nasıl bulacağını ve nelerle karşılaşacağını, karşılaştığı şeylerle 

nasıl baş edeceğini anlatır (Karagöz, 2021, s. 144-166). 

Neznay adlı Başkurt masalında bir çiftin tek oğlu vardır. Adam geçimlerini 

sağlamak için ticaret yapar ve şehir dışına gider. Kadın komşuları olan öğretmenle 

buluşmaya başlar. Çocuk annesi ve babasıyla beraber aldıkları at ile gününü geçirir. 

At, öğretmen ile çocuğun annesini görür ve çocuğu zehirli yemekle öldüreceklerini 

duyar. Çocuk yemeği yemez ve yaşar. Öğretmen plan yapar ve çocuğun babası 

dönünce annesi hasta numarası yaparak çocuğun ve atın butlarının kadına yedirmesi 

gerek diye çocuğun babasını kandırırlar. At ve çocuk kaçma planı yaparlar. At çocukla 

beraber kaçtıktan sonra çocuğa ““Burada çok büyük bir taş var. Böyle bir taş. 

Kafdağı’nın arkasında bile yok. Bu taşı kaldırabilirsen onun altında ateşte yanmayan, 

suda batmayan, kılıç işlemeyen bir savaş elbisesi var. Elbisenin yanında kılıç da var. 

Ne pahasına olursa olsun, bunları almak gerek” deyince taşı aramaya başlarlar. Taşı 

bulurlar ve çocuğun gücü bu taşı kaldırmaya yetmez. At o zaman “Sen taşı böyle 

kaldıramazsın. İlk önce benim sol kulağımdan girip sağ kulağımdan çık” der. Çocuk 

atın kulağından girip çıkınca güçlü bir delikanlıya dönüşür. Delikanlı taşı kaldırır ve 

at kahramana şöyle söyler “Şimdilik bu elbiseler sana gerek değil, burada dursunlar. 

Gerek olduğunda gelip alırız. Bizim ayrılık vaktimiz geldi. Bana ihtiyacın olduğunda 

ben sana kendim gelirim. Yani sen ıslık çalıp beni çağırırsın. Şimdi sen uzaklara doğru 

yoluna devam et. Yolda hiç kimseyle konuşma. Bir top ile değnek yap. Değnekle topa 

vura vura git. Böyle gide gide çok güzel bir şehre varırsın. Orada çok güzel bir padişah 

sarayı var. Sarayda üç kız var. Onlar padişah kızıdır. Seni görmeleriyle ‘Bana da bana!’ 

diye senin için kendi aralarında kavga etmeye başlarlar. Kavga ettikleri sırada 

arkandan gelip seni kovalamaya başlarlar. Ama sen kızlardan en küçüğüne yakalan. 

En güzeli, en akıllısı odur. Küçük kıza yakalanınca onunla konuşma. ‘Neznay 

(bilmiyorum)!’ diye devamlı aynı sözü tekrarlayıp dur.” (Karagöz, 2021, s. 599-611). 

Altay Türk masalı olan “Közödöy” adlı masalda kahramanın babası ölmeden 

önce üç oğluna vasiyet eder fakat iki büyük oğlan verdikleri sözü tutmaz. Sadece 

küçük oğul verdiği sözü tutar. İki büyük oğlan babalarının kabrine gitmez, nöbet 



194 

 

tutmaz. Közödöy ise üç gece boyunca babasının kabrinde bekler. Abileri Közödöy’e 

nöbet tutması karşılığında ona palto vereceklerini söylerler. Büyük abi kara çuhadan, 

küçük abi ise tilki yakalı palto vereceğini söyler. Abileri verdikleri sözü tutmaz. 

Közödöy abilerine kızmaz ve babasının isteğini sadece o yerine getirir bu nedenle 

babası bütün bilgileri ona bağışlar. Baba kısa sürede dirilerek Közödöy’e mutlu ve 

uzun bir yaşam süreceğinin müjdesini verir. Ak Kajat’ın eteğinde üç oğlanın babasının 

kabrinde kahramanın babası Közödöy’e bir mağarayı tarif eder “Tasenir adlı kayanın 

altında bir mağara var. Bir gün ihtiyacın olursa, o mağaraya gidip, toprağa, suya, aya 

ve güneşe dua et, yiyecek saçı saç baş eğip, dua et o mağaranın kapısı açılır” oraya 

nasıl gireceğini anlatır. Bir şeye ihtiyaç duyduğunda Ak Kajat Dağı’na saçı sunmasını 

öğütler. O mağaranın içinde bulunan sihirli tulpar, argımat atını kahramana vererek 

onun işlerini kolaylaştırır (Dilek, 2007, s. 361-367). 

Altay sahasından derlenen Saldaçak ile Tırmuujak adlı masalda iki kardeş 

vardır.  İki kardeş geçimini av yaparak sağlamaktadır. Bir gün fırtına çıkar ve abisi 

Tırmuujak’a “Kardeşim, böyle açlıktan kırılmaktansa senin kızıl atını keserek yiyelim. 

İkimiz benim kara atıma bineriz” der. Kurnazlık edip kardeşinin tek yiyeceğini ve atını 

kestiren abi atıyla kaçar gider. Tırmujak uyanınca abisini bulamaz ama yine de onun 

hakkından kötü düşünmez “Ee, ağabeyim Saldaçak, herhalde kalkıp, kara atı aramaya 

gitmiş” diye düşünür. Atı da abisini de aramaya koyulur. İkisini de bulmayınca 

bilmediği bir yola çıkar. Çok sık bir ormana girmiş ve orada ağaçtan yapılan bir ev 

görür. Eve girmiş ve orada insanın sığabileceği bir oyuk görmüş, oradan da içeri girmiş 

ve gizlenmiş. Kim gelecek diye beklerken içeriye bir sincap girmiş. Sincap günüm çok 

güzel geçti birçok çam fıstığına rastladım, der. Sonra samur konuşur benim de günüm 

çok güzel geçti karşıma birçok sıçan rastladı. Porsuk gülerek ben de çok iyi doydum 

bir kısmı otlakta kaldı diye söyler. “Ben sihirli bastonumla birçok kandık kazdım. 

Tamamını da yiyemedim” demiş. Vaşak da “sen o bastonunu iyi muhafaza et, (birisi 

bu söylediklerini) duyup onu çalmasın” diyerek nasihat eder. Porsuk, samur, vaşak ve 

sincap kendi aralarında konuşmaya başlamışlar. Tırmuujak da onları dinlemiş. Vaşak 

çok su bulunmadığı için hayvanların kırıldığını o yerde hayvanları yiyerek karnını 

doyurduğunu anlatmış. Samur “Su nereden bulunur?” diye sormuş. Porsuk da “Kırlaş-

kaan’ın kara su çıkan yerinde büyük bir taş devrilip onu kapattığı için su kesilmiş. O 

taşı benim sihirli bastonumla devirip, kaldırma imkânı var” demiş ve birbirlerine akıl 

vermişler. Sincap birisi konuştuklarını duyar diye konuşmayı keselim diye tavsiye 



195 

 

verir. Tırmujak, hayvanlardaki sihirli bastonu onlar uyuduğu zaman sessizce çalar ve 

Kırlaş-kaan’ın ülkesine doğru yola koyulur. Hanın yardımcıları neden geldiğini 

sorunca “Ben Kırlaş-kaan’ın hayvanlarına suyun yetmediğini, hayvanların kanının 

kuruyup, öldüğünü duydum” diyerek yardım etmek için geldiğini söyler. Kırlaş han 

“Suyu bulup, benim ölen hayvanlarımı kurtarırsan, ben sana kızımı veririm, malımdan 

mal bölüp veririm, servetimden servet veririm, suyu bulamazsan seni öldürürüm” der. 

Tırmujak  Karasuu’ya gider ve  başındaki suyun başının bir taş ile kapalı olduğunu 

görür. Tırmuujak taşı sihirli değneğiyle devirir ve böylece su akar. Kahraman, 

hayvanların konuşmasından nasıl doyduklarını duyar, sihirli bastonun yerini öğrenir 

bu sayede rahat bir yaşama kavuşur (Dilek, 2007, s. 371-373).  

Altın Mötök adlı Altay masalında Altın Mötök (Altın Horoz) adlı Altay 

masalında Karatu-Kaanın üç kızı vardır. Büyük ve ortanca kız Sarı-ul ile evlenmeyi 

kabul etmezler. En küçük kız ise Sarı-ul tarafından kaçırılır. Bir gün kız atları sulamaya 

götürür ve atların neden su içmediğini düşünür ve sudaki pisliğini gören küçük kız 

pisliği temizlemek için uzağa fırlattığında Sarı-ul onu kaçırır ve evine götürür. Sarı-ul 

eve gelince köpek kılığına girer. Evde dinlenir ve köpek derisini çıkarıp sandığa koyar 

ve ava gider. Kızı da kılık değiştirdiğini kimse bilmesin diye tembihler. Bir gün kızın 

kardeşi evlerine misafir olur. Kocanı merak ediyoruz diye küçük kızın aklını çelerler. 

Köpek derisinin bir kısmını yakarlar. Sarı-ul’un karısı köpek derisini güçlükle 

söndürür ve sandığa koyar. Bir bakar ki kapı da kocası yaralı bir halde. Sarı-ul karısına 

artık beraber olamayız diyerek onu bırakıp gider. Kız da ağlayarak yola düşer. Uzunca 

bir yol yürüdükten sonra kız çadır evde altın horoz adlı bir ihtiyar ile karşılaşmış. Kız 

ihtiyar adama hikayesini anlatmış. Altın Horoz adlı ihtiyar ise “Şimdi sana 

diyeceklerimi topla, bir çuval et, iki tane deve gözü, iki tane de baston al; bunları bir 

ata yükleyip bu kara dağ boyunca git, bir göle varınca orada iki ördek göreceksin. 

Yarısı yanmış olan ördek senin kocandır.” diyerek kahramana bilgi verir, yol gösterir. 

Yolda Altın Horoz adlı ihtiyarın söylediklerini yapmış ve kocasına kavuşmuş (Dilek, 

2007, s. 425-426).  

Alkan ile Oğulları adlı Altay masalında Kahraman Çıçalkay beş kardeşin 

içinde en küçüğüdür. Babaları Alakan Teke Bay’a deri işleyerek geçimini sağlar. 

Oğullarından büyükten başlayarak işlediği derileri Teke Bay’a götürmesini ister. 

Büyük dört oğlan sırasıyla yola çıkar. İhtiyar kadın “Eve girip bitli, sirkeli yarma 

çorbası iç.” diyince dört oğlan bu teklifi reddeder. “Ben sizin bitli, sirkeli yarma 



196 

 

çorbanızı içene kadar, Teke bay’ın yağlı yemeğini yerim.” der. Fakat küçük çocuk 

ihtiyar kadının teklifini reddetmez ve “Hal hatır sorup da, eve davet edene niçin 

girmeyeyim” der. İhtiyar kadın bu nedenle kahramana çeşit çeşit yemekler ikram eder 

ve ak başlı ihtiyar kadın ona Teke Bay’ın yanında karşılaşacağı zorlukları aşması için 

bilgi verir. İhtiyar oğlana “şimdi dinlenip doydun, gücünü topladın” der sonra bilgi 

verir. “Teke bay’a gidip, selamlaştığında para almaya geldim de. Karısı kurut, tereyağı 

verdiğinde kocası şöyle der “Onları ateşe koy, odun kestikten sonra gelip karnını 

doyur. Sen onları alınca ye.” Teke bay şöyle der “İyice doymadıysan dışarıda çadırın 

önünde dört boynuzlu bir koç var; onu getirip kara kazanda pişirip ye. Sen evden çıkıp 

etrafta dolanırken sana gök it saldırır. Sen onu taşla öldür. Çiti aşsan, koç seni süser. 

Sen onu iki boynuzundan tutarak, yıkıp, yüklenip eve getirerek kesip kara kazanda 

pişir. Çitin içindeki derin kuyuda duran dört ağabeyini çıkarıp doyur.” der. Yaşlı 

kadının verdiği bilgiler sayesinde kahraman Teke Bay’dan isteyeceği şeyleri bilir 

(Dilek, 2007, s. 497-503). 

Annuşka adlı Altay masalında kahraman evin üvey kızıdır. Togus-kös adlı 

üvey annesinin Mariya adlı bir kızı vardır. Üvey anne Annuşka adlı üvey kızına sürekli 

kötülük eder ve kıza görevler verir. Kız çaresiz verilen görevlerini yerine getirmeye 

çalışır. Bir gün Annuşka inek otlatmaya gittiğinde Togus-kös ona çok fazla keten verip 

şöyle demiş. “Bu ketenlerin hepsini eğireceksin.” der. “Bu kadar çok keteni nasıl 

eğireyim, eğiremem, Togus-kös yine beni dövecek” diyerek ağlamaya başlar. Bu 

sırada ölen annesinin yadigarı gök ineği insan gibi konuşmaya başlar ve ona yardımcı 

olur. Annuşka evin eski hanımının kızıdır ve inek ona işkence edilmesine üzülür bu 

nedenle yardım eder. Gök inek “Niçin ağlıyorsun Annuşka? Hangi felakete düştün, 

balam? Annen varken iki gözünden yaş gelmezdi, ovanın çiçeği gibi büyüdün. Şimdi 

senin ayakların çıplak, yürümekten derilerin yarılmış. Sırtındaki paltonun tamamı 

yama olmuş. Ağlama Annuşkacık, ben sana yardım ederim” diyerek ketenleri yemeye 

başlamış. Bu sefer de Annuşka ketenleri Gök inek yedi diye ağlamaya balar. Fakat Gök 

inek geğirdiği zaman keten ipler eğrilir. Annuşka mutlu olur. Togus-kös Annuşka’ya 

ne kadar keten verirse o kadar eğirmeye başlamış. Tokus-göz bu durumu merak edip 

Annuşka’yı takip etmiş. Bunu sezen Gök inek Annuşka’ya “Yarın erken üvey annen 

Togus-kös gelip seni takip edecek. Gelince: “Benim başımın bitlerini ayıkla.” der. Sen 

onun bitlerini öldürürken ‘Bir gözün uyusun diye söyle’” demiş. Tokus- kös 

Annuşka’ya çok fazla keten vermiş ve eğirmezse kafasının yerine ayaklarını 



197 

 

ayaklarının yerine kafasını bağlayacağını söylemiş. Togus-kös ağaç dallarının üstüne 

oturur ve  Annuşka’dan çok gözlü başının bitlerinin ayıklanmasını ister. Annuşka 

bitleri ayıklamaya başlar. Bir bit bulunca: “Bir gözün uyusun.” diye fısıldamış. Böyle 

diyince Togus-kös’ün bir gözü kapanmış. Sekiz bit bulmuş, Togus-kös’ün sekiz gözü 

de uykuya dalmış. Sonra Annuşka ne kadar bit arasa da dokuzuncu biti bulamaz. 

Annuşka onun başını ne kadar sıkıp: “Dokuzuncu gözün uyusun.” dese de, onun 

dokuzuncu gözü uyumayıp, ne olup bittiğini izlemiş. Gök inekse keten liflerini yiyerek 

geğirip ip yumaklarını ağzından çıkarmış. Dokuzuncu göz her şeyi görmüş. Tokuz-kös 

eve döndüğünde çok hasta olmuş gibi yaparak “Gök ineğin ciğerini yersem iyileşirim” 

der kocasına. Kocası kabul eder. Annuşka bu duruma çok üzülür. Gök inek ise 

“Ağlama, sen bana acıma, fakat benim etimden bir küçük parça olsun yeme, bir kaşık 

çorbamı da içme. Yalnızca benim başımı aşık kemiklerimi alarak yere göm.” diyerek 

Annuşka’ya yol gösterir. Ne yapacağını söyler. Tokus-kös Gök ineğin ciğerini yiyip 

iyileşmiş gibi yapar. Annuşka çok üzülür ve ağlayarak Gök ineğin dediklerini yapar.  

Gök ineğin başını ve aşık kemiklerini gömer. Günlerden bir bayram günü Tokus-kös 

ve kızı Mariya kiliseye gitmek için hazırlanırlar. Annuşka da gitmek ister ve hazırlanır 

fakat üvey annesi izin vermez. Annuşka ağlarken bodruma gömdüğü baş ve aşık 

kemiklerinin olduğu yerden bir ışık çıkar. Işığın içinden altın arabalı bir at ve sandık 

çıkar. Annuşka hemen temizlenip giyinerek kiliseye gider. Kilisedeki herkes hayran 

hayran onu izler. Kağanın oğlu Annuşka’ya aşık olur. Annuşka üvey annesi ve üvey 

kardeşinden daha erken evde olmak için aceleyle evden çıkar. Aceleyle çıkarken 

ayakkabısı kırılır ve kağanın oğlu bu ayakkabıyı alır. Annuşka eve gelir eski 

kıyafetlerini giyer. Üvey annesi ve üvey kardeşi Annuşka’nın kilisedeki halini 

tanımazlar ve kilisede olanları anlatırlar. Kağanın oğlu Annuşka’yı bulmak için ev ev 

gezip elindeki ayakkabıyı dener. Kağanın oğlu eve gelince Tokus-kös ve kızı 

Annuşka’yı saklarlar ama kağan Annuşka’yı bulur ayakkabıyı dener ve olur. Annuşka 

ile evlenir. Üvey annesi ve üvey kardeşi ağlarlar. Günlerden bir gün Annuşka babasının 

evine misafirliğe gelir. Sofra kurarlar ve şaraplar içilir. Kağanın oğlu sarhoş olunca 

Tokuz-kös Mariya’yı giydirerek kağanın oğluyla gönderir. Annuşka’yı da banyoda 

kilitleyip yakar. Kağanın oğlu sabah uyanıp olanları fark eder ve Tokuz-kös ile 

Mariya’yı cezalandırır. Annuşka’ yı iyileştir ve Babası ile Annuşka’yı yanına alır huzur 

içinde yaşarlar. Bu masalda Gök inek evin eski hanımını tanıdığı için kahramana 

yapılan haksızlıklara karşı onun yanında durur. Masalda kahraman zor durumda 

kaldığı zamanda Gök inekle konuşur ve onun yardımını görür. Gök inek ketenleri yutar 



198 

 

ve geğirerek ketenleri eğirir. Bu sayede kahraman üvey annesinin zulmünden kurtulur. 

Aynı zamanda Gök inek kahramanın arkadaşı olur. Bağışçı olarak Gök inek kahraman 

için kendisini feda ederek ölmeye razı olur. Ölmeden önce kahramana başını ve aşığını 

gömmesini söyler. Sonrasında bu yerden altın arabalı at, sandık ve içinde kıyafetler 

çıkar. Bilgi: İneğin sihrini tokus-köz anlar ve kırda kızla ineği takip eder. Annuşkaya 

başımdaki bitleri ayıkla ve uyu diye fısılda der. Her biti bulduğunda tokus-kösün bir 

gözü uyur fakat dokuzuncu biti bulamaz ve bir gözü ineğin sihrini görür. Eve gidince 

kocasına ineği kesmesini hastalığına şifa olan şeyin ineğin ciğeri olduğunu söyler. 

Annuşkanın tek arkadaşı olan İnek ölmeden önce Annuşka’ya “Ağlama, sen bana 

acıma, fakat benim etimden bir küçük parça olsun yeme, bir kaşık çorbamı da içme. 

Yalnızca benim başımı aşık kemiklerimi alarak yere göm.” der. Kız söylenenleri yapar 

ve bayram günü ineğin gömüldüğü yerden ona altın arabalı at ve giysi çıkar. Bağışçı 

Gök İnek’in ölmeden önce verdiği bilgiler sayesinde kahraman kiliseye gider ve prens 

ile karşılaşır, masalın sonunda prens ile evlenir (Dilek, 2007, s. 528-531) 

Tıva Halk masalı olan Dokuz Kızıl Atlı Öksüz Oğlan masalında kahraman 

çoban öksüz oğlan bir tay bulur ve Padişaha layık bir tay diye düşünerek ona götürür. 

Padişah da ister senin olsun ister sal gitsin diyerek önemsemez. Çoban bu tayı büyütüp 

çoğaltır ve dokuz tane kızıl atı olur. Bunu gören bir hizmetkar hana konuşmuş ve 

çobanın o tayı büyüterek çoğalttığını anlatmış. Öksüz Oğlan, at çakıya gelip atını 

bağlayıp dururken, buzağı çobanı yoksul yaşlı adam “Seninle ben ikimiz biriz, 

benzeriz. Öyleyse, bu gece seni öldürüp dokuz kızıl atını yağmak istiyorlar. Hanın 

evine konman olmaz” diyerek padişahın atları yağmalayacağını haber verir. Yani 

kahramanın başına gelecek kötü durumdan onu korur. Başka ülkenin padişahı kurt 

kılığına girip atlarını kahramanın atlarını yediğinde ondan isteyeceği şeyleri söyler. 

“Malın ortasından mal, etin ortasından et almanın sana faydası olmaz. Üç cins 

tabağının darısını, üç ağacını, taş bileyini, ayağının dibinde bağlanıp yatan kızıl alacalı 

itini, ağzı-önü belirsiz altın sandığını alırım, de oğlum” diyerek bunları nasıl 

kullanacağını söylemiş (Aça, 2007, s. 390-403). 

Ak Sağış ve Kara Sağış adlı Tıva masalında Ak Sağış ve Kara Sağış 

kardeşlerin annesi, çocuklarına ölmeden önce mezarını istediği yere gömmelerini ister. 

“Yaşlandım, bedenim yorgun ve hasta, çok geçmeden ölürüm oğullarım. Öldüğümde, 

keçe kepeneğe koyup alacalı urgana bağlayıp, batı tarafa gidersiniz. İp urgan 

koptuğunda beni oraya bırakırsınız. Cesedimi başka bir yere defnetmeyin” der. İki 



199 

 

kardeşten Ak sağış annesinin vasiyetini yerine getirdiği için ödüllenir. Ak Sağış 

annesini gömüp başında uyurken kötü ruh gelir ve annesini koruyacağını söyler. Bu 

balbala bir vurduğunda, bir gümüş para tükürür.” Kahraman saklanır ve tilkinin 

konuşmasını dinler tilki şöyle der “Karatı-Haan’ın kızı Aldın-Çungulak prenses rakı 

içip bileziğini düşürmüş. O bileziği hanın obasının batı tarafından ulu kara çamın 

dibine bırakan kişi benim. Kız üzülüp hastalanmış. Lama, kam dua havanelini tutup 

göğe atıverdiğinde onu yiyip dururum.” Der. Kurda sorarlar kurt: “Yine o han, pınarın 

kaynağını kirletmiş, kaynak tıkanıp kurumuş. Hayvanlar susuz kalıp ölüvermiş, 

onların leşlerini yiyip yaşarım” der. Bu sefer ayıya sorarlar. Ayı da “Bu çadırımızın 

batı tarafından Bolçaytılıg Bora-Tey üstünde oba avlusu gibi büyük sedir ağacı var. 

Onun kozalağı hiç tükenmez, onu yiyip dururum” der. Kahraman bu hayvanlardan 

tesadüfen öğrendiği bilgiler sayesinde padişahın yaşadığı sorunları çözerek rahat bir 

yaşam sürer. Kara sağış ise kötü olduğu ve kardeşinin mallarına göz dikip aç gözlülük 

yaptığı için cezalanır. Kara Sağış kardeşinin koyunlarını yer fakat kendi koyunlarını 

kardeşiyle paylaşmaz. Ak sağış tilki, ayı ve kurt sayesinde padişahın sorunlarının 

sebebini tesadüfen öğrenir ve bu şekilde hem ülkeye yönetici olur hem de zengin olur. 

Kara sağış bunlara nasıl sahip olduğunu merak edince Ak sağış ona anlatır fakat Kara 

sağış kötü olduğu için ödüllendirilmez, cezalandırılır. Tilki, ayı ve kurt onu yer. Ak 

Sağış ilk aldığı bilgi sayesinde  tilkinin karnının nasıl doyduğunu ve padişahın kızının 

bileziğinin gömülü olduğu karaçamda olan yeri söyler ve kız kurtulur. Kurtardığı kız 

ve ak sağış ile evlenirler. Kahramanın edindiği ikinci bilgi sayesinde pınarın 

etrafındaki kozalakları temizletince pınar akar ve hayvanlar bu sudan içer, ülke 

bereketlenir. Kahramanın edindiği üçüncü bilgiyle pınarın etrafındaki hayvan leşleri 

temizletince pınar akar ve hayvanlar bu sudan içer, ülke bereketlenir (Aça, 2007, s. 

399-406). 

Yılan Bey adlı Anadolu masalında kahraman zor durumda kalıp dua ederken 

karşısına bir derviş çıkar. Ona padişahın karısını nasıl doğurtacağını tarif eder. Kız 

çeşme başında ağlarken derviş: “Kızım ağlama, bu çeşmenin başında iki büyük çubuk 

var. Bu çubukları al. Bu çubuklardan biri kırmızı biri yeşildir. Gider o hastayı dışarı 

çıkarır has bahçeye alırsın. Önüne kalbur saman koyarsın, kadının arkasına geçersin, 

çocuk yılandır herkesi sokar. Onu oradan kimse alamaz. Başını uzattığı zaman yeşil 

çubukla vurursun, kadın kurtulur. Sana da hiçbir şey olmaz.” der. Yılanı doğurtur. 

Yıllar geçer damatlık yaşa gelince üvey annesi bu kızı gelini olsun diye yılan damada 



200 

 

gönderir. Kız yine çeşmenin başında zor durumda kalıp dua eder ve karşısına derviş 

çıkar. Kıza: “Kızım ağlama, korkma. Ne kadar elbisen varsa giyin. Çoraplarını giyinip 

başını ört. Arabaya bin, çık git. Orada sana derler ki, üzerindekileri çıkar, buradan 

giydirelim. Sakın kabul etme. Akşam olur seni içeri verirler. O zaman yılana, yılan 

beyim sen bir kat derinden çık, ben bir kat elbisemden çıkayım dersin. O bir kat 

derisinden çıkar, sen bir kat elbiseni çıkarırsın. O bir kat derisinden çıkar sen bir kat 

başörtünü açarsın. O, peri padişahının oğludur. Sultan heveslendi diye Allah onu 

padişaha verdi. O peridir. Sizin gözünüze yılan görünür.” der. Kız dervişin tavsiyelerini 

dinler ve Dervişten yardım gören kız yılanla evlenir, kızın çıkardığı her elbiseye 

mukabil bir kat deri çıkaran yılan yakışıklı bir delikanlı olur. Harbe giden Yılan Bey 

karısını, anasına babasına emanet eder. Kıskanç üvey ana kocasının ağzından mektup 

yazarak kızı evden kovdurur. Evi terk eden kız mezarlıkta ölümden kurtardığı ağanın 

oğlu ile evlenir, iki çocuğu dünyaya gelir.  Yılan Bey askerden dönüp karısının başına 

gelenleri öğrenince onu aramaya çıkar. İki koca da kadına sahip çıkınca müftüye baş 

vururlar. Müftünün kararı üzerine secim hakkı kadına bırakılır. Kadın Yılan Beyi seçer, 

onunla döner (Seyidoğlu, 2016 s. 11-18). 

Gülenber Hanım adlı Anadolu masalında güvercin üvey annelerin iki kardeş 

hakkındaki kötü düşüncelerini söyleyerek onları evden uzaklaştırmaktadır. Bu sayede 

kardeşler yeni ve bilmedikleri bir yola çıkmaktadır (Seyidoğlu, 1975, s.221-231). 

Yatalak Mehmet adlı Anadolu masalında Mehmet adlı kahraman kuyunun 

dibine inince orada bir ihtiyar adam ile karşılaşır. İhtiyar adam Mehmet’e “Oğlum, sen 

daha yedi kat yerin dibine ineceksin. Orada bir Arap göreceksin, bir dudağı yerde, bir 

dudağı gökte. Bu Arap’ın yanında bir dünya güzeli, karşısında da pamuk üstünde bir 

kurbağa vardır. Arap sana soracak: Bu kurbağa mı güzel, yoksa bu dünya güzeli mi? 

Sen dersin ki: Dünya güzelini bir tarafa bırak ya, şu kurbağanın gözleri beni yaktı. 

Haydi şimdi, güle güle, yolun açık olsun.” Bunları söyledikten sonra Mehmet’in 

arkasını sıvazlar, gözden kaybolur (Boratav, 2018, s. 136-144). 

Şahzade ve Meleyke Hatun adlı Azerbaycan masalında üvey annesi şehzade 

ile evlenmek ister Camal adlı şehzade ise evden gider. Gittiği yerde 40 odalı kapının 

kırkıncısındaki gizemli kıza aşık olur ve onu bulmak için yola düşer. Bir koca karıya 

misafir olmak istemiş ancak kadın kabul etmemiş. Bunun üzerine Camal para teklif 

edince kadın onu evine almış. Camal, kadına orada Meleyke Hatun adlı birinin yaşayıp 

yaşamadığını sorunca kadın para karşılığında soruları cevaplayacağını söyler. Kadın 



201 

 

para aldıktan sonra Zerger’in kızı olduğunu söyler. Camal kadına Meleyke Hatun’un 

evini sorduğunda kadın yeni giysileri karşılığında evi kimseye sezdirmeden Camal’a 

gösterir. Camal, çoban kılığında Zerger’e gidip üzerinde melek resmi bulunan altından 

bir hançer yaptırmak istediğini söyler. Zerger önce kızından bahsedildiğini zannedip 

kızsa da daha sonra Camal’ın melekten bahsettiğini anlar. Hançeri yapar fakat melekler 

kadar güzel olduğu için kendi kızını resmeder hançere. Camal hançeri Zerger’e 

bağışlar. Zerger de hançeri kızma verir. Kız hançeri yaptıranın kendisine aşık olduğunu 

anlar. Camal Zerger’e üzerinde, hançerdeki melekle kendisinin el ele tutuştuğunu 

gösteren bir resim bulunan altından bir şamdan yaptırmak ister. Zerger şamdanı yapar. 

Camal şamdanı Zerger’e bağışlar. Meleyke şamdanı yaptıranın kendisi için geldiğini 

anlar. Meleyke Hatun babasından bunları yaptıran adamı, misafir olarak eve 

getirmesini ister. Babasını ikna etmek için adamın parasını ancak bu şekilde elinden 

alabileceklerini söyler. Zerger Camal’ı konuk olarak çağırır. Camal kabul eder, çoban 

kıyafetlerini çıkarıp güzelce giyinir. Zerger’in evine gider. Camal Yemen Şehri’nde bir 

ay daha kalacağını söyleyip, Zerger’den bunun için kendisine bir otağ diktirmesini 

ister. Zerger Camal’ın kendisine maliyetin iki katı kadar para vereceğini duyunca kabul 

eder. Otağ tamamlanır. Camal ustaya üstü kapalı olarak bir tünel yapmasını söyler. 

Usta bunu da tamamlar. Zerger dükkana gittikten sonra her gün Camal tünelden 

Meleyke Hatun’u görmeye gider. Bir gün Meleyke Hatun’a gitmek istediğini söyler. 

Meleyke Hatun kabul eder. Camal kızdan hançeri alıp zergere götürerek, dostuna ait 

olduğunu ve satmak istediğini söyler Zerger eve gidip Meleyke Hatun’a hançeri ne 

yaptığını sorar. Meleyke Hatun hançeri tünelden almış ve yerine asmıştır. Babasına 

gösterir. Adam dükkana gelen kadar hançeri yine dükkanda hazır ederler. Camal 

şamdanı satmak için Zerger’in yanına götürmüştür. Şamdanı da tünelden götürüp 

getirerek Zerger’e satar. Camal Meleyke Hatun’u Zerger’in dükkanına götürür ve 

evlenmek istediğini söyler. Zerger kızın kendi kızı olduğunu düşünüp eve gider. Kız 

tünel vasıtasıyla babasından önce evde olur. Bu durum üç kez yinelenir. Sonunda 

Zerger kızı başkası zanneder. Zerger (kızı olduğunun farkına varmadan) Meleyke 

Hatunda Camal’ı evlendirir. Camal akşam olunca Zerger’e evlendiği kızın Meleyke 

Hatun olduğunu, kendisinin de şehzade olduğunu ifade eder. Camal ve Meleyke, 

Meleyke’nin nişanlısını kandırarak dönüş yoluna çıkarlar. Tacirin yanına gelirler. Tacir 

Meleyke Hatun’u kendisine almak istemesi üzerine Camal, Meleyke Hatun’u da alarak 

kendi ülkesine kaçar. Tacir, Camal’ı babasına şikayet ederek, karısını kaçırdığını 

söyler. Padişah Camal’m öldürülmesi için buyruk verir. Camal, padişaha her şeyi 



202 

 

anlatır. Padişah Camal’m boynunu vurdurmaktan vazgeçip tacirin boynunu vurdurur. 

Üvey annesini bağışlar. Camal ve Meleyke Hatun’a 40 gün 40 gece düğün yapılır 

(Hafızoğlu, 2005, s. 37-51). 

Tepegöz adlı Azerbaycan masalında İskender karanlık dünyadan aydınlık 

dünyaya geçmek ister ve karşısına ihtiyar adam çıkarak ona: “Bu mağaranın şerg 

terefinde ganadlarından bağlanmış bir zümrüd guşu var. Eğer onun ganadlarını açıb 

tilsimden azad elesen, o bizi ışıglı dünyaya çıhardar: O guşu azad elemek üçün bu 

mağaranın sahibini öldürmelisen.” diyerek bilgi verir (Hafızoğlu, 2005, s. 306-316). 

İlyas’ın Nağılı adlı Azerbaycan masalında İlyas’a annesi nasihat verir. 

İlyas’ın annesinin nasihati her şeyi eşit olarak paylaşan insanlarla dost olmasıdır. İlyas, 

annesinin öğüdünü dinleyerek yola çıkar. Bir şehre gelirler ve kazandıkları her şeyi 

eşit olarak paylaşma sözü verirler (Hafızoğlu, 2005, s. 121-131). 

Gülağa’nın Nağılı adlı Azerbaycan masalında kuşlar kahramana ejderhaların 

üç canının olduğunu ve ancak ejderhaların ölümüyle bu büyünden kurtulacaklarını 

söylerler. Gülağa isteklerini kabul edip onlarla yola çıkar (Hafızoğlu, 2005, s. 236-

242). 

İki Gardaş adlı Azerbaycan masalında güvercinler Se’di’ye çınarın 

kabuğundan yapacağı aracın denizde ona yol göstereceğini; çınar yaprağının anne-

babasını iyileştireceğini; çınarın dalını da istediği hayvana çevirebileceğini 

söylemişler. (Hafızoğlu, 2005, s. 266-272). 

 

2.4.2. Yüzük  

Yüzük, gücün hem olumlu hem de tehlikeli yönlerini sembolize etmekle 

beraber gücün kötüye kullanılması veya kişisel zaferin simgesi olarak 

kullanılabilmektedir. Yüzüğün yuvarlak ve döngüsel bir şekli vardır, hiçbir başlangıcı 

veya sonu yok gibidir. Bu nedenle yüzük, yaşamın döngüsünü ve sonsuzluğu 

sembolize etmektedir. Bu bağlamda yüzük sonsuzluğu simgelemektedir. 

Yüzük, iki kişinin birliğini ve bağlılığını sembolize eden güçlü bir semboldür. 

Bununla birlikte yüzük sadakati simgelemektedir. Dundes, Structuralism and Folklore 

adlı makalesinde dairesel bir yüzüğün uzatılmış bir parmağın üzerinden kayması, 

evliliğin cinsel olarak tamamlanması için homeopatik bir model sağladığını 

söylemektedir (Dundes, 2007, s. 134). Bu bağlamda Kırk Damat masalında 



203 

 

kahramanın eş adayının kahramana yüzük vermesiyle olay örgüsünün değiştiğini 

görmekteyiz. Bu yüzük kahramana verildikten sonra kahraman ile eş adayı evlenirler. 

Yılan Damat adlı masalda ise yiğit delikanlı eş adayına yüzük verir ve bu yüzüğün 

sihri sayesinde evlenmek için engelleri aşarlar ve evlenirler.  

Kırk Damat adlı Özbek masalında “Kırk Damat” adlı masalda yaşlı adamın 

kahramana yol gösterdiği ve ona yardım ettiği görülmektedir. Kırk oğlu olan padişah 

kırk kızı olan bir padişah ile dünür olmak ister. Kırk kızı olan padişah bir şartla 

kızlarını kırk oğlu olan padişaha vermeyi kabul eder. Kırk kızı olan padişah “Benim 

kızlarımı vermeye niyetim var ama bir şartım var. Padişahınız, buradan altı aylık 

mesafedeki memleketinden buraya kadar arık kazdırsın ve kendi memleketinin suyunu 

benim memleketimin suyuyla birleştirsin” der. Yalmağız koca karı da bu isteği kırk 

oğlu olan padişaha iletir. Padişah bunun üzerine halkı arık kazdırmak için 

görevlendirir. Bir süre sonra halk padişahın oğulları evlenecek diye neden çalışıyoruz 

diyerek söylenirler. Kırk oğlanın en küçüğü bunu öğrenince halk işi bıraksın diyerek 

emir verir. Diğer otuz dokuz kardeş de en küçük çocuğa kızarlar. En küçük oğlan tek 

başına ülkeyi terk eder. Bir arığın, su kenarının dibinde uyuyakalır. Uyanınca 

karşısında bir yaşlı adam görür. Yaşlı adam kahramana neden ağladığını sorar. 

Kahraman başından geçenleri anlatınca kahramana “Sana bir nasihat vereceğim, eğer 

bunu yaparsan kazılan arığın bir tarafı yaz, bir tarafı kış olacak. Ağabeylerin düğüne 

gittiğinde sen gitme, onlarla bıçağını yolla. Ağabeylerin gelinleri alıp geri dönerken 

yolu yarıladıklarında yağmur yağmaya başlayacak, yağmurdan sonra kar, kardan sonra 

ise taş yağacak. O zaman, bembeyaz bir kervansaray görünecek, bu eve sakın kimse 

girmesin çünkü hava hemen açacak. Babanı iyice tembihle.” der. Kahramanın ülkesi 

ejderha tarafından kuşanır ve en küçük oğlanı alması karşılığında ülkeyi rahat 

bırakacaktır. Padişah oğlunu verir. Ejderha bir ülkenin melikesini 40 gün içinde 

getirmesi karşılığında küçük oğlanın canını bağışlayacağını söyler. Kahraman yola 

çıkar ve çıktığı yolda karınca ve aslandan sihirli nesneler alır. Padişahın verdiği 

görevlerde bu sihirli nesneler önemli bir rol oynar. Son görevde padişahın kızı 

delikanlıya âşık olur ve başarılı olması için ona yüzük verir.  Yüzüğün yerini şu şekilde 

söyler: “Ey yiğit, kapının yanındaki küpün yanından geçerken bu yüzüğü içine at, ama 

arkaya bakmadan git! Sen dönünceye kadar küpün içi altınla dolacak” Yiğit kızın 

dediklerini yapmış ve küpler altın dolmuş. Bu sayede melikeyle evlenmeye hak 

kazanır (Fedakâr, 2011, s. 364-370). 



204 

 

Yılan Damat adlı Yılan Damat adlı Özbek masalında bir padişahın üç kızı 

varmış. Bu padişahın memleketine bir ejderha gelmiş ve padişahın bir kızı ile 

evlenmek istediğini eğer padişah kızın birini vermezse bu memleketi yok edeceğini 

söylemiş. Padişah kızlarına bu durumu anlatmış ve kızların en küçüğü baba yurdumuz 

kötü olmasın diyerek ejderha ile evlenmeyi kabul etmiş. Evlendiği gün ejderhanın 

aslında yakışıklı bir delikanlı olduğunu öğrenir ve sevinir. Bu çift yaşayıp giderken iki 

ablası onları ziyarete gelir. Delikanlı küçük melikeyi “Sadece sana söylüyorum, bunu 

sakın başkasına söyleme. Eğer birine söylersen ve o da benim yılan derimi yakarsa 

beni bir daha bulamazsın, eğer benim yılan derimi yakarsan benden ayrılırsın. Beni 

tekrar bulmak istersen demir bir asa ile demir bir çarık yaptırman gerekir. Onlar yırtılıp 

eskiyene kadar beni aramak zorunda kalırsın, bu senin için çok zor olur” diyerek 

tembihler ve ona bir yüzük verir. Bu yüzüğü sakın parmağından çıkarma diyerek de 

kızı tembihler. Kızın ablaları gece olunca bu yiğidin derisini yakmışlar ve yiğit bir 

anda ortadan kaybolmuş. Küçük melike sabah uyanıp baktığında delikanlıyı bulamaz 

ve çok üzülür. Delikanlının dediği gibi bir demir asa ve demir çarık yaptırır yola düşüp 

delikanlıyı aramaya başlar. Padişahın üç kızının en küçüğü ejderha ile evlenmeyi kabul 

eder ve yurdunu kurtarır. Fedakârlık yapar Ejderha aslında yakışıklı bir delikanlıdır. 

Ablaları bunu öğrenip kıskanır ve kızın kocasının derisini yakar. Yakışıklı damat 

kaybolur. Kız yolda üç çobanla karşılaşır ve onlara sürü kime ait diye sorar Şah 

Kamber’ in cevabını alır. Kız anlar ve yüzüğü Şah Kamberin testisine atar. Şah kamber 

kızı tanır ve evlenmek için annesine götürür. Annesi kıza çeşitli görevler verir. Oğlan 

da görevleri nasıl başaracağını anlatır kıza. Yüzük sayesinde Şah Kamber’i bulur 

(Fedakâr, 2011, s. 400-402). 

Arık Bökö adlı Altay masalında Arık Bökü adlı Altay masalında kahraman 

anne ve babasının isteklerini yerine getirir. Ev isteyen anne babasına ev yapar. 

Annesine babasına hürmetli davranır. Av avlamak için Ak-kajat adlı yerde dolanırken 

karşısına Ces-Kobor adlı ihtiyar çıkar. Bu ihtiyar “Buraya niçin geldiğini biliyorum.” 

demiş. Mağaranın baş köşesinde kancaya asılı yetmiş kulaç kıl halatı uzatıp: “Bunu al, 

sana hediye ediyorum. Bu halatı kement yapıp fırlatsan, her zaman mutlu olursun.” 

Arık-Bökö yaşlı adama yürekten dua edip, vedalaşarak, sık ormana, yüksek dağın 

başına çıkıp, tulparın üstünde oturarak kıl halatı savurduğunda, Karatı-kaan’ın ileri 

baksa ay yüzlü, beriye baksa güneş yüzlü kızı Erke-Koo karşısına çıkmış. Erke-Koo 

Arık-Bökö’yü çok beğenmiş. Böylece ikisi birlikte yaşamaya başlamışlar. Kahramanın 



205 

 

karısı güzel olduğu için çok isteyeni vardır. Bir gün kahramanın eşi bağışçıya “Arık-

Bökö size gelirse, eşin Erke-Koo göğün üçüncü katındaki babasının yurduna gitti” 

deyin. Arık-Bökö “beni aramak için göğe gelmesin. Babam Karatı-kaan çok sert, 

öfkeli biridir, ikimizin birlikte yaşamasına müsaade etmez. Yeryüzünün insanı orada 

yaşayamaz, onu da, beni de öldürür. Benim bu altın yüzüğümü Arık-Bökö’ye verin.” 

diyerek bağışçı Ces-Kobor adlı ihtiyar ile konuşur. Bu bilgi üzerine Arık-Töbö bir 

zaman sonra Odus-Töbö’ye yettiğinde ihtiyar Ces-kobor mağaradan çıkarak 

selamlaşıp, Erke-Koo’nun söylediklerini eksiksiz anlatıp, onun altın yüzüğünü Arık-

Bökö’ye vermiş. Bu yüzük sayesinde nehirde ses çıkararak gösterir ve kahraman Erke-

koo’yu (karısını) bulur aynı zamanda kahraman öfkeli kayınbabasından korunabilir 

(Dilek, 2007, s. 380-385).  

Sihirli yüzük kahramana yardımcı olan en önemli nesnelerdendir. Üç Bacı 

adlı Anadolu masalında kahraman yüzüğü yaladığı zaman karşısına bir Arap çıkar ve 

isteklerini yerine getirir. Bu masalda kahraman sihirli yüzükten çıkan Arap’ın 

yardımıyla Nurşen Hanım’ın balığı, ışığı, tazısı, ceylanı ve son olarak kendisini 

getirmeyi başarmaktadır. “Oğlan varıyor bakıyor ki ne görsün? Balık oynuyor, ışık 

yanıyor, tazı ceylanı kovalıyor. Ev çok güzel. Kız kardeşi öyle neşeli. Artık bu Nurşen 

Hanım ile tanışıyorlar” (Şimşek, 2001, s. 212-223). 

 

2.4.3. Tarak  

Tarak, düzensizlikten düzene, karmaşıklıktan basitliğe geçişi sembolize 

etmektedir. Masallarda da bağışçının kahramana tarak vermesiyle kahramanın 

karşılaştığı zor görevlerin üstesinden geldiği görülmektedir.  

TulaaYah Uol adlı  Yakut masalında Yakut masalı olan “TulaaYah Uol” 

masalında kahraman TulaaYah Uol adlı öksüz gençtir. Bu genç bir gün ava gider ve 

avdayken bir fırtına çıkar. Yani kahraman zor durumda kalır. Kahraman sığınmak için 

bir eve girer ve o evde solda yatakta oturan yaşlı kadın görür. Yaşlı kadın ona “oğlum 

mu getirdi seni” diye sorar. Dışardan bir adam girip “ben bu genci hızlı getirdim” der. 

Bir süre genç yaşlı kadının evinde yaşar. Kahraman ambarda bir sandık görür ve açar. 

İçinden bir kız çıkar. Kahraman olanları yaşlı kadına anlatır ve yaşlı kadın. Öksüz genç 

yaşlı kadına gitmiş ve anlatmış. Bunu duyan yaşlı kadın “Bu kızı oğlum getirdi, kızı 

kurtardığın için o seni öldürür. Bu yüzden hemen buradan git” diyerek ona gideceği 



206 

 

tarafı gösterir. Kadın ona bir tarak verir ve tarağın ne işe yaradığını anlatır. “Giderken 

kasırganın gürültüsünü duyarsan bunu geriye at!”. “Sonra daha ileriye git, denize var, 

o zaman bunu at” deyip ona bir boncuk verir. “O zaman bir köprü gelir ve onu geçersin. 

Daha sonra nereye gideceğine kendin karar verirsin” der yaşlı kadın. Genç gider ve 

birden kasırganın sesini duyar. Genç tarağı geriye atar. Tarak büyük bir taşa dönüşür. 

Yaklaşan kasırga durur. Kahraman tarak sayesinde yolu geçebilir (Duranlı, 2010, s. 

239-241). 

Bacı Bacı Can Bacı adlı Anadolu masalında iki kardeş üvey annelerinde kaçıp 

annelerinin mezarında ağlayarak durumlarını anlatırlar. Mezarlıktan gelen ses tarak, 

fırça ve sabun verir. Tarağı atınca şitime(diken) olur. Fırçayı atınca her yer yılan olur. 

Sabunu atınca koca bir umman olur. Çocuklar hem giderler, hem de dönüp dönüp 

arkalarına bakarlarmış. Adamların yaklaştığını görünce tarağı atarlar. Arkaları şitime1 

gibi diken olur. Askerler o dikenlikten geçinceye kadar çocuklar epey yol alırlar. Bir 

zaman daha yürürler, dönüp bakarlar ki adamlar yaklaşmış, bu sefer fırçayı atarlar, 

arkalarında her yer yılan olur. Adamlar yılanlardan kurtulup geçinceye kadar gene bir 

hayli yol alırlar ... En sonunda, gene askerlerin iyice yaklaştığını görünce sabunu 

atarlar: Artlarında bir koca umman peyda olur. Gelenler çocuklara yetişmek için 

kendilerini suya atarlar, kimi boğulur, kimi geri döner. Çocuklar da böylece kurtulurlar 

(Boratav, 2018, s. 103-108). 

 

2.4.4. Sihirli Baston-Sopa  

Saldaçak ile Tırmujaak adlı Altay masalında Altay sahasından derlenen 

Saldaçak ile Tırmuujak adlı masalda iki kardeş vardır.  İki kardeş geçimini av yaparak 

sağlamaktadır. Bir gün fırtına çıkar ve abisi Tırmuujak’a “Kardeşim, böyle açlıktan 

kırılmaktansa senin kızıl atını keserek yiyelim. İkimiz benim kara atıma bineriz” der. 

Kurnazlık edip kardeşinin tek yiyeceğini ve atını kestiren abi atıyla kaçar gider. 

Tırmujak uyanınca abisini bulamaz ama yine de onun hakkından kötü düşünmez “Ee, 

ağabeyim Saldaçak, herhalde kalkıp, kara atı aramaya gitmiş” diye düşünmüş. Atı da 

abisini de aramaya koyulmuş. İkisini de bulmayınca bilmediği bir yola çıkmış. Çok 

sık bir ormana girmiş ve orada ağaçtan yapılmış bir ev görmüş. Eve girmiş ve orada 

insanın sığabileceği bir oyuk görmüş, ordan da içeri girmiş ve gizlenmiş. Kim gelecek 

diye beklerken içeriye bir sincap girmiş. Sincap günüm çok güzel geçti bir çok çam 



207 

 

fıstığına rastladım, der. Sonra samur konuşur benim de günüm çok güzel geçti karşıma 

birçok sıçan rastladı. Porsuk gülerek ben de çok iyi doydum bir kısmı otlakta kaldı 

diye söyler. “Ben sihirli bastonumla birçok kandık kazdım. Tamamını da yiyemedim” 

demiş. Vaşak da “sen o bastonunu iyi muhafaza et, (birisi bu söylediklerini) duyup onu 

çalmasın” diyerek nasihat eder. Porsuk, samur, vaşak ve sincap kendi aralarında 

konuşmaya başlamışlar. Tırmuujak da onları dinlemiş. Vaşak çok su bulunmadığı için 

hayvanların kırıldığını o yerde hayvanları yiyerek karnını doyurduğunu anlatmış. 

Samur “Su nereden bulunur?” diye sormuş. Porsuk da “Kırlaş-kaan’ın kara su çıkan 

yerinde büyük bir taş devrilip onu kapattığı için su kesilmiş. O taşı benim sihirli 

bastonumla devirip, kaldırma imkânı var” demiş ve birbirlerine akıl vermişler. Sincap 

birisi konuştuklarını duyar diye konuşmayı keselim diye tavsiye verir. Tırmujak, 

hayvanlardaki sihirli bastonu onlar uyuduğu zaman sessizce çalar ve Kırlaş-kaan’ın 

ülkesine doğru yola koyulur. Hanın yardımcıları neden geldiğini sorunca “Ben Kırlaş-

kaan’ın hayvanlarına suyun yetmediğini, hayvanların kanının kuruyup, öldüğünü 

duydum” diyerek yardım etmek için geldiğini söyler. Kırlaş han “Suyu bulup, benim 

ölen hayvanlarımı kurtarırsan, ben sana kızımı veririm, malımdan mal bölüp veririm, 

servetimden servet veririm, suyu bulamazsan seni öldürürüm” der. Tırmujak 

Karasuu’ya gider ve başındaki suyun başının bir taş ile kapalı olduğunu görür. 

Tırmuujak taşı sihirli değneğiyle devirir ve böylece su akar. Buradaki susayan 

hayvanlar su içmişler ve böylece de kıtlık ve hayvanların ölümü engellenmiş olur. Han 

Tırmujak’ın yaptıklarını görünce ona verdiği sözü tutar ve böylece kahraman hanın 

kızı ile evlenir, zenginleşir ve mutlu yaşamaya başlar. Kahramanın abisi de bir zaman 

sonra yemeği bitince kardeşinin yanına döner. Döndüğünde kardeşinin zenginleştiğini 

görür ve bunun nasıl olduğunu kardeşine sorar. O da her şeyi olduğu gibi kardeşine 

anlatır. Saldaçak kardeşinin yaptığı gibi bu ağaç eve gider ve kardeşinin saklandığı 

yere saklanır.  Hayvanlar eve gelir ve yine kendi aralarında birinin onları dinleyip hana 

haber verdiğini konuşurlar her biri yiyecek bir şey bulamadığını anlatırlar. Kahramanın 

abisi sessizce olanları dinlerken bir süre sonra saklandığı yerden hayvanlar onu 

bulurlar. Onu öldürmek üzereyken kahraman abisini kurtarır ve abisine “Bir insanın 

hayatını kıskanmamak gerek, ağabey! İnsanı kötü görüp, aç gözlülük etmemek gerek” 

diye nasihatte bulunur. Sihirli baston sayesinde ormandaki susuzluğu giderecek olan 

kayayı kaldırılır (Dilek, 2007, s. 371-373). 



208 

 

Ösküs-Uul İle Emey-Aru asayı alıp “tap” dersen, büyük nehirleri geçersin, 

büyük dağları aşarsın (Dilek, 2007, s. 453-456). 

 

2.4.5. Altın Oklu Yay  

Arık Bökö adlı Altay masalında Arık Bökö’nün babası oğluna “Tulpar atın 

dizginini tutacak gücüm kalmadı. Altın oklu yayın kılını çekecek gücüm kalmadı. 

Tulpar atıma sen bin, altın oklu yayımı sen al.” diyerek kendi eşyalarını oğluna 

vermektedir (Dilek, 2007, s. 380-385). 

 

2.4.6. Yetmiş Kulaç Kıl Halat  

Arık Bökö adlı Altay masalında bağışçı yaşlı adamdır. Kahraman Arık-Bökö 

evi yapıp, ana babasına odun, su getirip vermiş, kendisi Ak-Kajat adlı yerde hayvan, 

kuş avlamaya çıkmış. Yaklaşık bir ay dolaşmış, fakat avlayacak hayvan bulamayınca 

Odus-Töbö adlı yerde mağarada yaşayan Ces-Kobor adlı ihtiyarın yanına gitmiş. Arık-

Bökö’yü gören ihtiyar: “Buraya niçin geldiğini biliyorum.” demiş. Mağaranın baş 

köşesinde kancaya asılı yetmiş kulaç kıl halatı kahramana vererek “Bunu al, sana 

hediye ediyorum. Bu halatı kement yapıp fırlatsan, her zaman mutlu olursun.” der. 

Arık-Bökö misafirperver ihtiyara yürekten dua edip, vedalaşarak, sık ormana, yüksek 

dağın başına çıkıp, tulparın üstünde oturarak kıl halatı savurduğunda, Karatı-kaan’ın 

kızı Erke-Koo ile karşılaşmış. Erke-Koo Arık-Bökö’yü çok beğenir ve evlenir 

muratlarına ererler (Dilek, 2007, s. 380-385). 

 

2.4.7. İpek Bez  

Arık Bökö adlı Altay masalında “Ne oldu?” diye sorduğunda tulpar at şöyle 

cevap vermiş. “Sen niçin bu kadar uzun uyudun? İki pehlivan arkadaşın, Apselem ile 

Apanay, Cer-Eezi’ nin yurdunda kaldılar.” Arık-Bökö hemen karısı Erke-Koo’nun 

yanına gider ve “Bir zamanlar biz CerEezi’nin yerinde savaşırken benimle beraber 

gelen iki pehlivan arkadaşım ölmüştü, onları bulup diriltmenin çaresi nedir?” diye 

sorar. Erke-Koo: “Bu ak ipek bezi sallayıp ararsan, cesetlerini bulursun. Bu kızıl ipek 

havlumun üstüne büyü yaparsan, arkadaşların dirilir.” demiş. İpek bez sayesinde 

kahramanın arkadaşları dirilir (Dilek, 2007, s. 380-385). 



209 

 

 

2.4.8. İki Çakıl Taşı  

Bir Altay masalı olan, Ösküs-Uul İle Emey-Aru’da Celbegenle karşılaşan 

Ösküs iki çakmak taşını çaktığında, birbirine benzeyen yedi demir yiğit ortaya çıkar. 

Bu yiğitler “Ne yapalım, ÖsküsUul.” diye  sorunca Ösküs-Uul onlara şöyle şunları 

söyler “Celbegen’i karısıyla birlikte öldürün.” Yedi demir yiğit yedi başlı Celbegen’i 

karısıyla birlikte öldürüp görünmez olurlar. Yedi başlı Celbegen’in Karalday adlı oğlu 

yetip gelmiş, ay gibi baltasını kaldırıp, Ösküs-Uul’a vurmak için gelmiş. Ösküs-Uul 

iki çakmak taşını çaktığında, birbirine benzeyen yedi demir yiğit görünmüş, “Ne 

emrediyorsun ÖsküsUul.” diye sormuşlar. Ösküs-Uul onlara şöyle demiş: “Yedi başlı 

Celbegen’in Karalday adlı oğlunu öldürün!”. Birbirine benzeyen yedi demir yiğit 

çekip Karalday’ı yedi parçaya ayırmışlar, sonra yok olmuşlar. Tekrar acı bir nara 

duyulmuş ve Celbegen’in diğer oğlu Ösküs’ü tehdit ettiğinde Ösküs-Uul bronz asasını 

alarak “tap” dediğinde büyük nehirleri bilmeden geçmiş, yüksek dağları aşmış. Ösküs 

başarılı olmuş ve Ak-Bayın yanına dönmüş. Ak-Bay tekrar bir istekte bulunmuş 

“Şimdi kara dağın koltuğunda erkek kara ayı var, sen onu diri alıp gel, ben onu 

kapımda köpek yapacağım.” İki çakmak taşını alarak çaktığında birbirine benzeyen 

yedi demir yiğitler önünde görünmüş, “Ne emrediyorsun, Ösküs-Uul.”diye sormuşlar. 

“Kara kıldan halatını geri çekin, kara erkek ayıyı götürmek için bana yardım edin.” 

demiş Ösküs-Uul. Demir adamlar yardım etmiş ve bu şekilde kahraman önüne çıkan 

zorlukları aşmış (Dilek, 2007, s. 453-456). 

 

2.4.9. Sandık  

Dostluk adlı Kazak masalında Genç adam dilenen mavi kuşa bakınca 

kuyruğunun ve kanadının yolunduğunu görür. Babasına sorar babası da “Oğlum bu 

kuşu on beş gün besle, ondan sonra istediğin tarafa uçur.” der. Genç kuşu besler 

kuyruğu ve kanadı çıkan mavi kuş uçmadan önce gence “Başın darda kalırsa beni bul, 

ben filan yerde otururum.” Günlerden bir gün gencin babası da karısı da ölmüş. Genç 

de mavi kuşu aramaya çıkmış. Genç günlerce  yürür ve yolda bir adamla karşılaşır. 

Adam nereye gittiğini sorar. Genç de mavi kuşu aradığını söyler. Yaşadıklarını anlatır. 

Adam: “Onun küçücük bir mavi sandığı var, onu iste. Onu büyük bir sandığın içine 

koymuştu. Onu alırsan mutlu da olursun, zengin de olursun.” der. Bu sandık sayesinde 

mutlu bir yaşam sürer (Alptekin, 2003, s. 251-254). 



210 

 

Üvey Kız adlı Kazan Tatar masalında Üvey kız adlı Kazan- Tatar masalında 

çok eski zamanda bir kişinin iki evladı vardır. Biri üveydir. Üvey olan kızdır. Öz evlat 

üvey kızı kıskanır. Kıza ormana gidelim sen de meyve toplarsın der. Kızı kandırır ve 

kendisi eve döner. Üvey kız ağlaya ağlaya yola düşer. Yuvarlandı gitti yumağım sen 

gördün mü diyerek bir çobana rastlar. Çoban sürüsünü otlatırsa kıza bir at vereceğini 

söyler. Kız sürüyü otlatır. Otlata otlata yol gider. Bir ateşi görür ve oraya doğru gider. 

Oraya gidince Ubırlı kocakarı ile karşılaşır. Ubırlı kocakarı kıza uzaktan gelmişsin 

benim kızım ol der. Sonrasında kızı test eder. Kız ile hamama giderler. Kocakarı ben 

gidemiyorum beni sürüyerek götür der. Kız kocakarıyı kaldırarak götürür. Kocakarıyı 

yumuşakça keseler. Kızdan saçını taramasını ister. Kız saçı taradıkça kocakarının 

saçından altın, gümüş, inci, mercan, mücevher dopdolu. Kocakarı hamama bıraktığı 

mücevherleri arpa koymuştum kurumuş mu diyerek kızı sınar. Kızın dürüst olduğunu 

anlayınca. Ona yol gösterir ve yeşil bir sandık verir. Evine varmadan açmaması için 

tembihler Kız, evine dönerken, köpekler havlar, kızın zenginleşip, döndüğünü 

söylerler, diğerleri inanmazlar. Kız eve gelince, yeşil sandığı açarlar, sandığın içinde 

çeşitli mücevherlerle dolu olduğunu görürler. Kendi kızlarının böyle zengin olması 

için onu da ormana bırakmaya karar verirler ve ağabeyi aynı şekilde onu da ormana 

terk eder. Kız, karşılaştığı çobanların sürülerini gütmez ve hiçbir hayvanı alamaz, 

başarısız olur. Yaşlı kadının isteklerini kocakarının söylediği gibi yerine getirir ve 

altınları çalar. Ubırlı kocakarı, kızın dürüst olmadığını anlayınca, ona bir siyah sandık 

verir ve evine yollar. Kız dönerken, köpekler bu kez de zenginleşmeye giden kız ölüp, 

geliyor diyerek, havlarlar, diğerleri inanmazlar. Eve gelince, siyah sandığı açarlar, 

sandıktan bir kara yılan çıkar ve kızı öldürür. Yeşil sandık altın, gümüş doludur. 

Zenginlikle ödüllendirilme vardır, kara sandık ise yılan doludur, ölüm ile 

cezalandırılma (Gültekin, 2013, s. 768-774). Yeşil sandık iyiliği çağrıştırırken siyah 

renk kötülüğü ve ölümü çağrıştırmaktadır.  

İnci Başlı Kız adlı Uygur masalında Birisi inci başlı diğeri normal başlı olan 

iki kız kardeş vardır. Normal başlı kız gezerken kendisine koyun, inek ve at çobanının 

verdiklerini At çobanı kıza içinde güzel giyimler olan bir sandık verir. İnci başlı kız da 

böyle bir sandık almak için yola çıkar. İnci başlı kız yolda çobanların kendisine teklif 

ettikleri yiyecekler konusunda onları rahatsız eden cevaplar verir. At çobanının verdiği 

sandıktan çıkan yılan ve kertenkeleler inci başlı kızı öldürür. Altın sandık: İçinden 

giysiler ve süsler çıkmış. Kız zengin ve mutlu yaşamış. Ağaç sandığın içinde 



211 

 

kurbağalar, kertenkeleler, yılanlar çıkmış. Kızı öldürmek istemişler ve İnci başlı kız 

öldürmüşler (Yalçınkaya, 2018, s. 543). 

İhtiyar Balıkçı ve Su Perisi adlı Uygur masalında İhtiyar balıkçı her gün balık 

tutmaya gidermiş, her seferinde ağına iki balık gelirmiş. Balıklardan birini karısıyla 

yermiş birini de satar geçimlerini sağlarmış. Ağına bir gün tesadüfen bir balık takılmış 

ve bu balık konuşmaya başlamış. “Ben denizdeki balıkların padişahıyım, demiş altın 

balık. Benim günde bir sefer su yüzeyine çıkıp gezme âdetim var idi, ama üç günden 

beridir her gün senin ağına düştüm. Eğer beni bugün de salarsan seni muradına 

erdireceğim.” Kahraman balığa merhametli davranıp onu denize bıraktığı için. Balık 

padişahı ona bir sandık ve sandığın içinden çıkan perisini bağışlamış. Sihirli bir sandık 

ve içinde bir su perisi çıkar. Balıkçının verdiği sandık ve içinden çıkan su perisi.  Bu 

su perisi yaşlı balıkçıyı gençleştirir. Sonrasında mülküne mülk katar. Padişahın ve 

vezirin oyunlarını bozup balıkçıya padişahın tahtını, malını ve kırk hatununu 

kazandırır. Sonrasında balıkçı adam kıza kibirlendiği için elindeki her şeyi kaybeder 

(Yalçınkaya, 2018, s. 1497-1502). 

 

2.4.10. Kara Taş  

Alakan İle Oğulları adlı Altay masalında Alakan adlı kadın beş oğlunu 

sırasıyla azık getirmesi için Teke bay’a gönderir. İlk dört çocuk yollarında gördükleri 

ihtiyar bir kadının davetini kabul etmeyip, Teke bay’a giderler. Teke bay ilk dört 

çocuğun hepsini kuyuya atar. Alakan’ın en son çocuğu olan Çıçalkay kardeşlerinin 

peşinden Teke bay’a gitmek için yola çıkar. Çıçalkay, yolda ağabeylerinin reddettiği 

ihtiyarın evine girer. Çıçalkay, bu iyiliksever büyücü kadının yemeklerini yer. Verdiği 

kazan gibi kara sihirli taşı kaldırıp attığın zaman iti öldürür. Teke bay’ın yanına gider. 

Çıçalkay, Teke bay’ı öldürüp kardeşlerini kurtarır. Hep beraber evlerine dönerler 

(Dilek, 2007, s. 497-503). 

 

2.4.11.Sihirli Su- Su Kabı  

Teke-Boro Ata Binen Tektemey adlı Kazan Tatar masalında Karatı-kaan’ın 

vergisini ödemek için para arayan kahraman akıl danışmaya karı koca ihtiyarın yanına 

gider. Sihirli su: Tektemey parmağının ucuyla kabın ağzını açmış. Açınca, kaptan su 



212 

 

akmış, akmış, ateş sönmüş. Karatı-kaan’ın evine su dolmuş. Su iyice artmış, evin 

yarısını doldurmuş (Gültekin, 2013, s. 522-524). 

 

2.4.12. Altmış Kukla Bebek  

Karatıkaan: “Ormanda ayı var, kaç yaşında olduğunu doğru söyle, bilirsen 

karın sende kalır.” Karısı altmış kukla bebek yapmış, hepsini eleğe koyup kocasına 

vermiş. Kocası Ösküs-Uul’u ayıya göndermiş. Ayı: “Ben altmış iki yaşındayım, böyle 

bir halkı hiçbir zaman, hiçbir yerde görmedim.” Altmış kukla bebek: Ayıdan yaşını 

öğrenir (Dilek, 2007, s. 559-560). 

 

2.4.13. Uzuv 

Celbegen adlı devin üç başı vardır. Celbegen Erlik’e mektup yazarak türkü 

söylemek için bir baş ister. Erlik kendi yardımcılarını toplar. Yapılan toplantıdan 

Celbegen’e yedi baş verilmesi kararlaştırılır (Dilek, 2007, s. 551-553). 

Bir Kolu Gümüş Bir Kolu Altın Kadın adlı Anadolu masalında adam kadını 

ormana bıraktıktan sonra, kadın dua etmeye başlar. “Yarabbim, Allah rızası için 

kollarım kesildi. Eğer ben senin iyi kulunsa, sen de benim kollarımı iyileştirirsin.” diye 

yalvardı. Allah’ın emriyle bir kolu altın, diğer kolu gümüş oldu (Türkeş-Günay, 2011, 

s.81-82). 

 

2.4.14. Tulpar-Sihirli At  

İhtiyar bir adam öldükten sonra üç oğlunun Ak-Kajat adlı tepede mezarının 

başında sırasıyla beklemelerini vasiyet eder. İlk iki oğlu kendi yerlerine küçük kardeş 

Közödöy’e nöbet tuttururlar. Üçüncü gün babası Közödöy’e tulpar argımak atının 

yerini söyler. Közödöy sahip olduğu güçlü ve sihirli atla Ayazak-kaan’ın kızını 

evlendirmek için düzenlediği üç yarışı kazanır. Közödöy Ayazak-kaan’ın kızıyla 

evlenir. Ayazakkaan’ın damatlarından istediği üç isteği Közödöy yerine getirir. Diğer 

iki damadın yalancı ve hileci olduğu anlaşılır (Dilek, 2007, s. 361-367). 

 



213 

 

2.4.15. Tuz-Un  

Ösküs-Uul adlı Altay masalında  Karatıkaan: “Evet bir yarış daha yapacağız, 

ormanda kaç ağaç var, say. Kırda kaç ağaç var, say.” Der. Karısı: “Sıcak tutacak elbise 

giy.” demiş, tabağa tuzla unu karıştırıp kocasına verir ve “Git ve bunu ormandaki 

ağaçlarla tavşanın kapanına sür, o sana gerekenleri söyler.” demiş. Tavşan gelmiş 

bunları yedikten sonra şöyle demiş: “Ormanda altmış ağaç, kırda seksen ağaç, unutma 

seksen ağaç, çukurda otuz ağaç var, böyle lezzetli bir şey yemedim.” deyince tavşanın 

kapanına sürdüğü tuz ve un sayesinde tavşan ormanda kaç ağaç olduğunu söyler 

(Dilek, 2007, s. 559-560). 

 

2.4.16. İp-Bez  

Öskus-Uul adlı Altay masalında “Dördüncü yarış: Erlik’e verdiğim iki kara 

atı geri getir.” demiş. Eşi Tülgünök: “Git.” demiş. Kızıl ip vermiş, ak bez vermiş, kızıl 

atı eyerlemiş. O gidip Erlik’e ulaşmış. “Niçin geldin?” demiş Erlik. “Karatıkaan 

gönderdi, iki kara at var, alıp gel, dedi.” demiş. Erlik tutup vermiş (Dilek, 2007, s. 559-

560). 

Yeraltı Diyarının Kartalı adlı Anadolu masalında Bir baba ve üç çocuğu 

vardır. Baba bir gün hastalanır ve üç oğlundan birine hastalığının nedenini söyler. 

Baba, hastalığının nedenini öğrenmek için Hazeran-Bülbüllerini Uyuz Padişahı’ndan 

geri getirilmesini ister. Üç kardeş yola çıkar ve yol üçe ayrılır. Her biri ayrı yolu seçer. 

Büyük kardeş “giden gelir”, ortanca “giden ya gelir ya gelmez”, küçük kardeş ise 

“giden gelmez” yazılı yolu seçer. Küçük kardeş ejderha ile karşılaşır ve onu gürzü ile 

öldürür. Daha sonra bir konağa varır ve orada Gülperi adında bir kızla tanışır. Gülperi, 

ona yılanlar padişahı Şahmeran tarafından öldürüleceğini söyler ve oğlanı yanına alır. 

Oğlan yoluna devam eder ve Gülperi’nin kardeşi Gülizar ile karşılaşır. Onu da yanına 

alır. Daha sonra Gülbahar adındaki başka bir kardeşle karşılaşır ve onu da alacağını 

söyler. Oğlan yoluna devam ederken bir adamı gözlemler. Adam iplik sarmaktadır ve 

ona “yakını uzak, uzak yakın” eden yumak ipini oğlana verir. Bu ip sayesinde uzaktaki 

yakında olmaktadır (Boratav, 2017, s. 148-154). 

 



214 

 

2.4.17. Kazan, Tokmak, Altın 

Vur Tokmak adlı Kazak masalında “Yaşlı bir adam kapanına yakalanan kazı 

kesmek ister, kaz ise serbest bırakılması karşılığında adamın her istediğini bir yıl sonra 

vereceğini söyler. Kahraman bir yıl sonra kazı aramaya giderken yolda deve ve koyun 

sürüsüne rastlar. Onların sahibi ise Kazbay’dır. Ayrıca yaşlı adam, çobandan 

Kazbay’ın bir kazanının, bir altın kusan eşeğinin ve bir tokmağının olduğunu öğrenir. 

Yaşlı adam Kazbay’dan kazanı alıp evine dönerken yolda çocuklara rastlar ve çocuklar 

kazanı değiştirirler. Adam ikinci defasında Kazbay’dan eşeğini ister, çocuklar eşeği de 

değiştirirler. Adam Kazbay’dan vur tokmağını ister. Yolda çocuklar vur tokmağı alırlar. 

Tokmak çocukları dövünce çocuklar piş kazanı, kus eşeği ve vur tokmağı yaşlı adama 

verirler. Piş kazanı: Piş kazanım piş deyince kazanda yemek pişer. Kus eşeğim kus 

deyince eşek altın kusar. Vur tokmağım vur deyince tokmak insanları döver (Alptekin, 

2003, s. 143-146). 

 

2.4.18. Kılıç  

Türk mitolojisinde demir kutsal niteliklere sahiptir ve yer unsuru içinde 

değerlendirilmektedir. Türkler demirden yaptıkları silahlarla kendilerini 

korumuşlardır. Kötü ruhlardan da demir sayesinde korundukları bilinmektedir. Ölmüş 

insanların üzerine demir konulması bu ifadeye örnek verilebilir. Aynı zamanda 

demircilerin de koruyucu bir ruha sahip oldukları düşünülmüştür. Demir ile yapılan en 

önemli silahlardan biri de kılıçtır. Kılıcın kutsal ile olan bağlantısı Hunların kurban 

törenlerinde kullandıkları kutsal kılıç ile örneklendirilebilir. Çoruhlu Hunların Ching-

lu bıçağı ya da kılıcı (muhtemelen meç denilen iki tarafı keskin kısa kılıç) zamanla bir 

ruh ya da ilah haline geldiğini söylemektedir. Bu kılıcın zamanla göğün dokuz 

katından birinde bulunan bir ruh haline geldiğini ifade etmektedir (Çoruhlu, 2000, 

s.36). Kılıç, halk anlatmalarında kahramanın gücünü ve cesaretini sembolize 

etmektedir. Aynı zamanda kahramanın içsel gücünün ve kendine olan inancının 

yansıması olarak da değerlendirilmektedir. 

Altın Kılıç adlı Uygur sahasından derlenen masalın bağışçısı kahramanın 

babasıdır. Masalda iki kız bir erkek kardeş vardır. Babaları ölmeden önce hasta iken 

oğlunu çağırır, oğluna üvey annelerinden hayır gelmeyeceğini söyler. Ona altın bir 

kılıç verir. “Kazıktaki altın kılıcı sana miras bırakıyorum. Ben öldükten sonra altın 



215 

 

kılıcı alıp kıble tarafındaki kapıdan sefere çık. Sana bir şey gerekirse iki rekât namaz 

kıl ve kılıca emret, o zaman dileğin gerçekleşir”. Babası öldükten sonra isteklerini 

yerine getiren oğlan bir yola çıkar. Oğlan yürürken acıkır ve kılıcı kullanır, namazını 

kılar ve kılıca yemek için emir verir. Yemekler peyda olur, dilenci ile evlendirdiği iki 

kız kardeşi ile karşılaşan kahramana masalın sonunda enişteleri yardım eder. Onlar 

sayesinde uzun yolları kısa zamanda kat eder. Kazıktaki altın kılıcı iki rekat namaz 

kılarsan sonra da kıbleye dönüp ne emredersen yapar (Yalçınkaya, 2021, s. 1354-

1359). 

Eygeli Batır adlı Kazan Tatar masalında Eygeli Batır babasının mallarını 

bulmak için yola çıkar. Yolda bir süre gittikten sonra, atın dizginlerini bırakır at 

rastgele, Eygeli’yi bir eve götürür. Eygeli, gittiği bu evde bir yaşlı bir kocakarı ile 

karşılaşır ve babasının sürülerini aradığını söyler.  Kocakarı, kendisinin bilmediğini, 

bunu ablasının bilebileceğini söyler.  Eygeli, sonradan karşılaştığı kocakarıya gider ve 

başından geçenleri anlatır. O da bir önceki karşılaştığı yaşlı kadın gibi kendisinin 

bilmediğini, bunu ablasının bilebileceğini söyler. Eygeli Batur, üçüncü kocakarıya 

gider ve kocakarı, babasının sürülerini dev perisinin kaçırdığını, kendilerini de 

küçükken kaçırdığını anlatır. Kocakarı, Eygeli’ ye devi nerede bulacağını, devin iki 

başını kesmesini, ama üçüncü başını kendisinin göndereceği kılıç ile kesmesini söyler. 

Eygeli, kocakarının tarif ettiği ırmağın yanına varır, oradaki tilkiyi serbest bırakır ve 

köprünün altına saklanır. Eygeli, dev ile savaşır, devi yener ve iki başını keser, üçüncü 

başını tilkinin getirdiği kılıç ile keser (Gültekin, 2013, s. 545-556). 

Kırk Oğlanlı Adam adlı Kazan Tatar masalında bir karı kocanın kırk oğlu 

vardır, kırk erkek kardeş, kırk kız kardeş ile evlenmek isterler ve büyük kardeş, kızları 

aramak için evden ayrılır. Yolda, insanları uyutan ejderhanın yanından uyumadan 

geçer ve bir şehirde kırk kız kardeşi bulur, büyük kızı alarak evine döner. Kızları 

bulduğunu anlatan büyük kardeş evde kalır; annesi, babası ve kardeşleri kızları almaya 

giderler, geri dönerken ejderha bunları uyutur. Büyük oğlan olanları öğrenir ve ejderha 

altın saçlı kızı getirmesi karşılığında hepsini bırakacağını söyler, oğlan kabul eder. 

Kahraman, yolda ağaçları koparıp atan Meşe Batır adlı biri ile karşılaşır ve o da 

kahramana yoldaş olur. Çok büyük taşları havaya atıp tutan Taş Batır adlı birine rastlar 

ve o da bunlara katılır. Bir gölün yanında bir kıza rastlar ve kız, kendisini de yanlarına 

almalarını söyler ve bu sayede onları gölün suyunu içerek, bunları karşıya geçirir. 

Padişah altın saçlı kız için kahramana şartlar sunar.  Padişah güreş düzenlerler, Meşe 



216 

 

Batır güreşi kazanır. İkinci yarış koşu yarışıdır, Taş Batır yarışı kazanır. Üçüncü yarış 

üç fıçı içkiyi içmeleri istenir, kız içkiyi içer. Padişah kızını verir ve geri dönerken. Kız, 

hepsini geçirdikten sonra gölün yanında kalır. Taş Batır, oğlana bir kılıç verir ve 

ejderhayı nasıl öldüreceğini anlattıktan sonra kahramanla beraber gitmez. Meşe Batır 

da onlardan ayrılır. Oğlan evine döner ve gidip, ejderhayı da öldürür, hep birlikte mutlu 

yaşarlar. Taş batırın verdiği kılıç sayesinde, kahraman ejderhayı öldürür (Gültekin, 

2013, s. 649-655). 

Altın Kılıç adlı Uygur masalında bir adamın bir oğlu, iki kızı var imiş, bu 

adam günün birinde hastalanır ve ölür. Ölmeden önce altın kılıcı oğluna miras olarak 

bırakır ve şöyle nasihat eder. Altın kılıcı alıp kıble tarafındaki ışıkla sefere atlan, sana 

ne lazım olursa iki rekât namaz kılıp, kılıca emret. Ne dilersen o zaman gerçekleşir. 

İkincisi, ben öldüğümde namazıma iki divane gelecek. Kendisi de altın kılıcı alarak 

kıble tarafına doğru sefere çıkar. Yolda karnı acıktığı zaman iki rekât namaz kılıp altın 

kılıca, şimdi yemek hazır olsun, diye emreder. Dünyadaki yemeklerin bütün 

çeşitlerinden yetmiş iki türlü yemek hazır olur. Çocuk yola devam eder. Çölün 

ortasında bir kulübe görür. Kulübeye girince ekmek satan bir yaşlı adam ile yaşlı 

kadının görür. Çocuksuz olan yaşlı adam ile kadın çocuğu evlat olarak alırlar. Günün 

birinde yaşlı kadın oğlunu alıp şehre götürür. Çocuk şehirde göl dibinde bir kız görür. 

Görür görmez kara sevdaya düşer. Kıyafetleriyle göle atlar, fakat kızı bulamaz. Çocuk 

eve gelince olanları yaşlı kadın ve adama anlatır. Kadın onun padişahın kızı olduğunu 

söyler. Çocuk zorla yaşlı kadını padişahın kızını istemesi için gönderir. Yaşlı kadın 

padişahın huzuruna çıkıp onun kızını ister, padişah yaşlı kadına hakaret edip yaşlı 

kadını saraydan kovar. Çocuk yaşlı kadını ikinci kere saraya gönderir. Padişah yaşlı 

kadının öldürülmesini emreder. Vezir devreye girip elçiye zeval olmayacağını söyler. 

Padişah yaşlı kadına bir daha gelmesin diye bir şart koşar. Eğer onun oğlu, şehrin 

dışındaki çöle on sekiz bin âlemdeki bütün meyvelerin olduğu bir bağ, onun ortasına 

da altından bir ev yaparsa, o zaman ona kızımı vereceğini söyler. Yaşlı kadın gelip 

çocuğa söyler. Çocuk kılıcın yardımıyla isteneni yapar. Yaşlı kadın padişahın yanına 

varıp bağ ile imaretin hazır olduğunu söyler. Padişah kızını yaşlı kadının oğluna verir. 

Günün birinde padişah damadıyla ava çıkar. Padişahın hatunu kızını yoklamak için 

damadının evine gelir. Kızına kocasının ne zenginliği olduğunu sorar, kız da bir tek 

altın kılıcı olduğunu söyler. Padişahın hatunu kılıcı görünce onu alıp saraya götürmek 

ister. Padişahın hatunu yolda yaşlı bir kadına rastlar. Kadın kılıcın sırını biliyormuş. 



217 

 

Beş altın verip padişahın hatunundan kılıcı alır. Yaşlı kadın, şehrin dışına çıkıp altın 

kılıca, şu bağ imaretleri on aylık uzaklıktaki iki deryanın ortasına götür, diye emreder. 

Altın kılıç bağ isteneni yapar. Yiğit bağ ile hatununu bulmak için yola düşer. Çölde 

divaneye verdiği küçük kız kardeşine rastlar. Kızın kocası altı aylık yolu bir saatte 

geçermiş. Kızın kocası, yiğidi yarı yola kadar götürür. Yiğit çölde büyük kız kardeşine 

rastlar. Ablasının kocası yiğidi yarı yola kadar götürüp bırakır. Yiğit bir dağı aşar ve 

bağı ile imaretini görür. Yaklaşınca kedisiyle ile iti onu karşısına çıkarlar. Yiğidi onları 

buraya kimin getirdiğini sorar. İt dile gelip Yedi Başlı Yalmavuz’un getirdiğini söyler. 

İt kılıcı alıp getireceğini söyleyip gider ve kılıcı alıp geri döner. Yiğit kılıcın yardımıyla 

eşini ve sarayını eski yerine getirir (Yalçınkaya, 2018, s. 1354-1359). 

 

2.4.19. Hastalık İyileştirme ve Yetenek Kazandırma 

Yılanlar Padişahı adlı Kazan-Tatar masalında bir fakir adam, bir ağaç dibinde 

otururken, eline demirden bir şey değer ve orada bir bal küpü bulur. Bulduğu balı satar 

ve bu şekilde geçinmeye başlar. Sonra komşusuna da haber verir ve balı birlikte 

satarlar. Bakı buldukları yerde bir mağara vardır kahraman buraya girer ve Şahmaran 

ile burada karşılaşır.  Yılanlar bunu yemek istediğinde, Şahmaran, yemelerine izin 

vermez ve bir süre yılanlarla birlikte yaşar. Evini özleyen delikanlıyı, Şahmaran, 

kendisini gördüğünü kimseye söylememesi karşılığında, serbest bırakır. Şehrin 

padişahı hastalanır büyücüler padişahın iyileşmesi için Şahmaran’ı gören biri olması 

gerektiğini söylerler. Padişah bir hamam yaptırır, herkesi çağırır ve delikanlının 

vücudundaki lekelerden Şahmaran’ı gördüğünü anlarlar delikanlı da mecburen 

durumu itiraf eder. Fakir delikanlı Şahmaran’ın yanına gider. Şahmaran delikanlıya 

kızar ama başına gelenleri anlatınca ona kendisini pişirmesini istediklerinde, üçe 

bölmesini, birinci kaynayan ile son kaynayanın yerlerini değiştirmesini söyler. 

Delikanlı, Şahmaran’ı getirir, üçe ayırıp, pişirir ve birinci ile üçüncü kaynayanın 

yerlerini değiştir. Büyücü üçüncü kaynayan diye birinciyi içer ve ölür. Delikanlı 

üçüncü kaynayanı içer ve kaynamakta olan yılan parçalarının konuştuklarını anlamaya 

başlar. Yılan parçalarından baş kısmını yiyenin, başının iyileşeceğini, iç parçasını 

yiyenin, içinin iyileşeceğini, son olarak kuyruk parçasını yiyenin ayaklarının 

iyileşeceğini söyler. Padişah, hepsinden yer ve iyileşir.  Kahraman fakir delikanlı bütün 

hayvanların dilini anlamaya başlar şifacı olur (Gültekin, 2013, s. 478-485). 



218 

 

Avcı Ali adlı Anadolu masalında kahraman Avcı Ali yanlışlıkla yılanlar 

padişahını yaralar. Yılanlar onu hapseder ve cezalandırmak isterler. Fakat kahraman 

kötü niyetli olmadığı için yılanlar Şahmaran’ı Avcı Ali’nin kötü niyetli olmadığına 

ikna eder ve Şahmaran Avcı Ali’nin ağzına tükürür. Bunun için tek şartı kazandığı 

hayvanlarla konuşma yeteneğini kimseye söylememesidir. Kahraman hayvanlardan 

duyduğu bilgiler sayesinde zenginlik içinde yaşar (Şimşek, 2001, s. 23-26). 

İyilik ve Kötülük adlı Anadolu masalında kahraman olan İyilik adlı kişi 

gözlerini Kötülük adlı kişiye verince kör kalır. Cinlerin konuşmasını dinlerken incir 

yaprağına su sürüp göze sürünce gözlerin açıldığını öğrenir ve Körler Ülkesinde 

körleri tedavi ederek padişahın gözüne girer ve ödüllendirilir (Şimşek, 2001, s. 49-51). 

 

2.4.20. Kağıt  

Kuş Arayan Han Oğlu adlı Kazan Tatar masalında bir padişah, padişahın da 

üç oğlu vardır. Bu padişahın kırk ambar altın ve gümüşü vardır. Bu kırk ambarın ikisi 

kaybolmuş sonraki gün bir ambar daha kaybolmuş. Büyük oğlan gece nöbet tutmaya 

karar vermiş. Gece yarısına kadar uyumayıp gece yarısından sonra uyur nöbet tutar 

ama hırsızı yakalayamaz. Sonraki gün ortanca oğlan nöbet tutmak ister ve o da abisi 

gibi gece yarısından sonra uyuyup kalır ve hırsızı yakalayamaz. Sonraki gün en küçük 

oğlan nöbet tutmak ister ve babasından izin alır. Küçük oğlan uyumaz, gece yarısından 

sonra bir kuş gelir ve ambarı kaldırır sonra da uçar gider. Kuşun kanadından bir tüy 

yere düşer ve küçük oğlan bu tüyü alarak babasının yanına gider. Üç oğlan da bu tüyü 

bulmak lazım diye düşünerek aramak için yola çıkarlar. Üç yol ayrımında bir direğe 

rastlarlar. Bu direkte sağa giden çok zengin orta yola giden orta zengin sola giden geri 

dönmez yazılıdır. Büyük abi sağ yola ortancası ortaya küçük kardeş ise “Allah’ın 

emrinden çıkmak olmaz” diyerek sol yola girer. Yolda kurt ile karşılaşır ve yemeğini 

bölüşür.  Bağışçı kurt, kahramanın aradığı kuşu nerede bulacağını ve nasıl 

yakalayacağını küçük oğlana anlatır. Delikanlı da açıklar. Kurt bu delikanlıya “İleride 

bir köy var, orada yaşayan halkın kuşu bu, der. Bu köyün kenarında bir kavak ağacı 

var, bu kavağın üstünde bir altın yuva, yuvanın üstünde de bu kuş vardır. Bu kavağın 

yanında yedi kişi bekçi duruyor, kavağın yanında ateş yanıyor” diyerek bir kağıt verir. 

“İşte bu kağıdı o ateşe at, ondan sonra o kuşu aramaya git. Ben sana yine rastlarım. 

Ağacın üstünde duran kuşu al, yuvayı alma” diyerek kaybolur. Kahraman kurdun 

dediklerini yapar, kurdun verdiği kâğıdı yakınca nöbetçiler uyur fakat kahraman 



219 

 

ağacın üstündeki kuş ile birlikte yuvayı da alır. Yuvayı alınca nöbetçiler uykusundan 

uyanır ve kahraman yakalanır. Hanın huzuruna çıkarılır. Han “Sen böylesine hırsız bir 

kişiymişsin, bundan sonra bir şehre git, orada bir Han var. Onun yedi yarış atı var, bu 

yarış atlarını çalıp, gel. Sonra ben sana bu kuşumu veririm.” diyerek kahramana yeni 

görev verir. Delikanlı yolun yarısındayken kurt onun yanına gelir. Kurda başından 

geçenleri anlatır. Kurt yuvaya dokunduğu için delikanlıya kızar. Sonrasında “Şimdi 

sen gidersen, hanın şehrine varırsan, orada yedi yarış atının yedi ahırı vardır, yedisini 

yedi kişi bekleyip, duruyor. Ben sana şimdi bir kağıt vereyim. Bu ahırların yanında bir 

ateş yanar durur, bu kağıdı ateşe at ve ahıra girip, atların dizgin bağlarını keserek, atları 

alıp, çık; dizginden çekersen, bekçiler uyanır” diyerek kaybolur. Delikanlı kurdun 

söylediklerini yapar verdiği kağıdı yakınca nöbetçiler uyurlar ama dizginden çektiği 

için bekçiler uyanır ve yakalanır. Hanın huzuruna çıkarırlar han “Buradan ilerde bir 

hanın altın dombırası var. Onu getirirsen, ben sana yedi yarış atını veririm” diyerek 

delikanlıyı gönderir. Delikanlı yolda giderken kurt yine yanına gelir ve delikanlı 

olanları anlatır. Kurt “Neden benim sözümü dinlemedin? Şimdi sen git, ben sana bir 

kağıt vereyim. O şehre gidip, yerleş. Hanın evinin nerede olduğunu insanlardan sorup, 

öğren; dombırası neredeymiş öğren. Dombıranın olduğu yere geceleyin git, bu kağıdı 

o evin kapısına sürt, kapı kendisi açılır, köpekleri varsa, sana ürümez” diyerek 

kaybolur. Delikanlı kurdun söylediklerini yapar kağıdı sarayın kapısına dürter ve kapı 

açılır fakat dombırayı alınca kılına da dokunur sesler çıkmaya başlar nöbetçilere 

yakalanır. Hanın karşısına çıkarılır ve han delikanlıdan istekte bulunur. “Sen böylesine 

hırsız bir kişisin, buradan ileriye git! Bir şehirde bir han var, bu hanın kızını kaçır. Alıp, 

gelebilirsen, dombırayı sana veririm” der. Kahraman tekrar yola çıkar ve yolun 

yarısında kurt delikanlının yanına gelir. Delikanlı kurda başından geçenleri anlatır. 

Kurt kahramana “Sen git şimdi, yarın o hana gidersin. Han, nişan attırmaya karar 

vermiş, her kim bu nişanı vurursa, kızımı ona veririm demiş. Şimdi sen bu kağıdı al! 

Bu kağıdı silahına sürersen, sen vurursun” der ve kaybolur. Delikanlı nişan atmaya 

gider ve kağıdı silaha sürer böylece başarılı olur. Delikanlı kız ile evlenmeye hak 

kazanır. Kızı alır ama diğer ülkenin padişahına götürmek istemez. Kıza aşık olur. 

Delikanlı kızı da alıp ağlaşarak yola çıkarlar. Yolda kurt delikanlının yanına gelir ve 

kızı görmek ister. Kız çok güzel bir kızdır, kurt kıza “üff!” diyince kız çirkin bir kız 

olur. “bu şekilde götürürsen han kızı almaz” der ve delikanlı kızı hana görürünce han 

“Bu kız bana lazım değil, benim cariyelerimin hepsi de bundan daha güzel, der. Bu 

kızı da kendin al, fakat kızı almaya gittiğin için dombıramı veriyorum, böyle çirkin 



220 

 

suratlı kız bana lazım değil” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı dombıra ile yola 

çıkmış ve yolda kurt yanına gelimiş. Dombırayı göreyim diye delikanlıdan ister ve 

eline alıp çalar. Dombıra çok güzeldir. Kurt bir kere dombıraya “üff!” diyerek üfler ve 

dombıra kötü sesli olur. Delikanlı hana bu dombırayı götürür ve kötü sesli olduğu için 

almaz. Delikanlıyı “Ey, bu dombıra çok kötüymüş, onu almıyorum, lazımsa kendine 

al! Yol yürüdüğün için yedi savaş atımı ben sana veriyorum” diyerek gönderir. 

Delikanlı yedi savaş atıyla yola çıkar tekrar kurda rastlar ve kurt savaş atlarına bakarak 

üfürüp, savaş atlarını kötü atlara dönüştürür. Delikanlı diğer hanın ülkesine gider ve 

kötü atları gören han “Ey, kötüymüş bunlar, der. Bana lazım değil, kendine al, der. Yol 

yürüdüğün için kuşumu alıp, git!” diyerek delikanlıyı gönderir. Delikanlı güzel kızı, 

kuşu, atı ve dombırayı alarak evine doğru yola çıkar.  Kurt delikanlının karşısına çıkıp 

bütün eşyaları üfleyerek eski güzel haline getirir. Delikanlı mutlu olur ve evine döner. 

Kız ile düğün yaparlar ve mutlu bir yaşam sürerler (Gültekin, 2013, s. 511-518). 

Azerbaycan sahasına ait Şahzade ve Meleyke Hatun adlı masalda üvey annesi 

Camal’a aşık olup evlenmek ister. Camal bu durumu kabul etmez ve evden 

gider.Camal evden gider ve Sürgüne giden Camal bir tacirin evine vardı ve ondan 

yemek isteyip kendisi nöker tutmasını istedi. Tüccar ise onu evlatlık olarak yanına aldı. 

Camal, bir tacirin evine yerleşti ve orada yaşamaya başladı. Bir gün tacir uzaklara 

sefere gittiğinde, avradı Camal’ı otağları gezdirmeye karar verdi. Ancak en sonuncu 

olan kırkıncı otağı açmadı ve içinin boş olduğunu söyledi. Camal, bu otağın gizemini 

çözmeye çalıştı, ancak annesi oğluna o otağı göstermedi. Camal, bir süre sonra 

hastalandı ve hiçbir doktor derdine çare bulamadı. Annesi, Camal’a sorunca sonuncu 

otağın içinde ne olduğunu düşünmekten hasta olduğunu söyledi. Camal otağı girip 

bakınca boş olduğunu gördü ancak inanmadı. Annesine sorular sordu kadın sorulara 

cevap veremedi ve yukarı bakmasını söyledi. Yukarıda bir resim olduğunu gören 

Camal onu indirdi ve bu gizemli kıza âşık oldu. Annesi, oğluna atasının bu kıza âşık 

olduğunu, ne kadar uğraşsa da onu getiremediğini ifade etmiştir. Camal bu kızı 

getirmek için yola çıkarken tüccar ona yolda harcaması için para ve padişahın 

kendisini öldürmemesi için kâğıt vermiş. Camal bu kağıdı padişaha verdiğinde serbest 

kalmıştır (Hafızoğlu, 2005, s. 37-51). 

 



221 

 

2.4.21. Mektup  

Ot Sagınn’ Ah adlı Yakut masalında kahramanın anası babası ölünce 

komşuları Hara Haan hakimiyetine girer. Hara Haan’ın adamları onun tek boğasını 

kesmek isterler. Boğa ölmeden önce öksüz ve yetim gence bir mektup verir ve “Beni 

götürüp yiyecekler. Senin için kara günler geldiğinde bu mektubu oku” diyerek kayın 

ağacı bir mektup verir. Mektubu alan genç onu koynuna saklar. Boğa kesilir, genç 

üzülüp koynundaki mektubu okur ve genç mektubu okuyunca söze hâkim olur. Ot 

Sagın’Ah Hara Haan ve adamlarının yatağa yapışmasını sağlar. Hara Haan bu 

durumdan kurtulmak için kahramanı şamanı çağırmaya gönderir. Şamanı alıp gelen 

genç yolda şamanın boğanın gerisine yapışmasını sağlar. Bu durumdan kurtulmak için 

şaman bütün zenginliğini vermeyi teklif eder ve bu sayede düştüğü gülünç durumdan 

kurtulur. Daha sonra Hara Haan malının yarısını ve sevdiği kızını Ot Sagınn’ah’a 

vererek bu durumdan kurtulabilir (Duranlı, 2010, s. 261-264). 

 

2.4.22. Mühür 

Altın Elma adlı Kazan Tatar masalında bir padişahın üç oğlu ve nadir olarak 

altın elma veren bahçesi vardır, padişah altın elmalara bekçi koyar. Padişah, elmaları 

sayar ve ikisinin kaybolduğunu anlayınca, bekçiyi hapse attırır. Padişah halkı toplar ve 

altın elmaları çaldırmayana padişahlığının yarısını vereceğini söyler, padişahın üç oğlu 

buna itiraz eder ve kendilerinin bekleyebileceğini söyler. Küçük oğlan nöbet tutar ve 

hırsızı kovalarken bir deliğe girdiğini görür. Abileri küçük çocuğu bu deliğe sokar. 

Küçük çocuk aşağıya indiğinde, yolun üçe ayrıldığını görür kendisi açlık yolu. Oğlan, 

ölüm yoluna gider ve bir evde bakır padişahı olan güzel bir kızla karşılaşır; kızdan, 

elmayı çalanın dev padişahı olduğunu öğrenir. Kız, oğlana devi nasıl öldüreceğini 

anlatır, oğlan da bu tavsiyelere uyarak devi öldürür. Sonra Bakır hazinesinin padişahı 

olan kız, oğlana devi öldürdüğüne dair bakır bir mühür verir ve oğlanı gümüş 

padişahına gönderir. Gümüş hazinesinin padişahı olan kız, oğlana bir mühür verir ve 

oğlanı altın padişahına gönderir. Altın hazinesinin padişahı olan kız da oğlana bir altın 

mühür verir ve kendilerini de yukarı çıkarmasını ister. Oğlan, indiği yerden kızları 

çıkarır, kızlar çıkınca ağabeyleri, oğlanı orada bırakırlar ve babalarına giderek, elma 

hırsızını öldürdüklerini, kızları da kurtardıklarını söylerler. Çukurda kalan oğlan, bu 

kez açlık yoluna gider ve kör bir karı kocanın yanına çoban olarak işe girer, onlara 

devi öldürdüğünü söylemez. İhtiyar adam, oğlana sürüleri, sağa giden ve doğru giden 



222 

 

yola götürmemesini, sola giden yola götürmesini tembihler.  Ama oğlan ihtiyarın 

sözünü dinlemez, doğru yoldan gider, devin koyduğu bekçiyi öldürür. İhtiyar karı 

kocadan, gözlerinin açılması için doğru yoldan gidip, bir evin altında akan diri ve ölü 

sularından, diri suyun getirilmesi gerektiğini öğrenir. Oğlan doğru yoldan gider, 

oradaki bekçileri öldürür ve diri suyu alır. Yolda insana benzeyen ağaçlar görür, birine 

bıçak soktuğunda kan aktığını görür ve diri suyu dökünce, ağaç bir askere dönüşür; 

askerlerin hepsini diriltir. Geri döner ve ihtiyarların gözleri diri suyu sayesinde açılır. 

Devi öldürdüğünü anlatır ve kendisini oradan çıkarmalarını ister; ihtiyar, her istediğini 

yerine getirebilecek olan altı kulaçlık ala aygırı verir. Oğlan, ata biner ve göz açıp, 

yumana kadar kendi memleketine dönüp bir terzinin yanında işe başlar. Padişah, iki 

oğluna düğün yapmaktadır, kızlar, padişahtan kendi kıyafetleri gibi kıyafetler ister; 

ama terziler bir türlü dikemez. Oğlanın çalıştığı terziye gelirler; oğlan, atı gönderir ve 

kızların kıyafetlerini getirtip, padişaha gönderir. Kızlar, kıyafetleri görünce oğlanın 

döndüğünü anlarlar, düğüne oğlanı da getirtirler. Oğlan düğüne gelince, üçü de oğlana 

hizmet etmeye başlarlar, düğünde olanlar bu durumu yadırgayınca her şeyi anlatırlar. 

Oğlan, elindeki mühürleri gösterir, babasının ve kendi adının yazılı olduğu taşı 

gösterir, babası da inanır. Oğlan ağabeylerini affeder, kendisi altın padişahı olan kızı 

alır ve padişah olur, ağabeylerine de bakır ve gümüş padişahı olan kızları verir 

(Gültekin, 2013, s. 557-567). 

 

2.4.23. Ulaşmak İstenen Yere Ulaştırma  

Batur Kız adlı Uygur masalında Evvel zamanda zengin ve yaşlı bir adamın 

altı oğlu, bir kızı var imiş. Günün birinde küçük oğlu ticaret yapmak için sefere çıkar. 

Aradan yıllar geçer geri gelmez. Atası onun derdiyle iki gözünü kaybeder. Kız 

mallarını yiyen ejderhaya kızmaz ve ejderha kıza yardım eder. Kız göz ilacını bulmak 

için yol ararken bir hanın sarayına girer. Hanın huzuruna getirilir. Öfkelenen han niçin 

kızımı kaçırmaya çalıştın, diye sorar. Kız olanları anlatır.  Padişah “batı tarafında 

Kuhikap denen yerde bir cadı yaşıyor. Onun bir kara tulpar atı var, şunu getirirsen 

kızımı veririm, yoksa başını alırım” der. Ejderha kızı üstüne bindirip bir gece gündüzde 

Kuhikap’a ulaşır. Ejderha kıza atı nasıl zapt edeceğini anlatır. Kız söylenenleri yapıp 

atı kaçırır. Ejderha kızla tulparı havalandırarak Enedir Han’ın şehrine gelir. Ejderha 

kıza tulparı sen al ben tulpar kılığına gireyim beni alıp Enedir Han’a ver, han kızını 

sana verir. Melikeyi alıp git, ben arkadan gelirim, der. Kız tulpara dönüşen ejderhayı 



223 

 

Enedir Han’a verir. Han kızını verir, kızla melike Rum şehrine revan olurlar. Han ata 

binmek ister. Tulpar sineğe dönüşüp gözden kaybolur. Ejderha çok geçmeden kızlara 

yetişir. Onlar Rum şehrine ulaşınca ejderha bir yuvarlanır, Enedir Han’ın melikesinden 

de güzel bir kıza dönüşür. Beni şaha verip ilacı al, der. Kız güzel kıza dönüşen 

ejderhayı Rum Şahı’na verip ilacı alarak yola çıkar. Şah ele büyük toy verir. Toy 

bittikten sonra kız bir yuvarlanıp böceğe dönüşüp gözden kaybolur. Ejderha kızlara 

yetişip iki kızı ve tulparı üstüne bindirip kızın yurduna gelir. Kız, babasının gözüne 

ilacı sürer ve babasının gözü açılır. Ejderha bir silkelenir, üstündeki deriyi sıyırıp atar. 

Güzel ve güçlü bir yiğit peyda olur. Bu yiğit kızın ağabeyi, yaşlı adamın küçük 

oğluymuş. Küçük oğlan başından geçenleri anlatır. Ben Endir Han’ın kızına âşık 

oldum ve hana esir düştüm. O beni Kuhikap’a gönderdi. Cadının tulparını alıp 

getireyim, diye. Cadının eline düştüm. O beni ejderhaya döndürdü (Yalçınkaya, 2018, 

s. 1375-1379). 

 

2.4.24. Altın Mum  

Mum, karanlıktan aydınlığa geçişi sembolize etmektedir. Yalnızca bir 

aydınlanma aracı olarak değil, aynı zamanda ışığın, ruhsal aydınlanmanın ve umudun 

sembolü olarak derin bir anlam taşımaktadır. 

Kazan-Tatar masalı olan Altın Mum adlı masalda bir terzinin söz dinlemeyen 

Allahverdi adlı yetim bir çocuk vardır. Abrik adındaki biri annesinden çocuğu alır. 

Abrik çocuğu götürürken acıkınca çuvalı sıvazlar ve Allahverdinin karnını doyurur. 

Canı oyun isteyince atlarla oynatır. Abrik, kuru odunları toplayarak, ateş yakar, ateşin 

içinde çeşitli hayvanlar vardır. Allahverdi, bu hayvanları seyrederek eğlenir. Bir yere 

giderler. Bu yerde Abrik içinden bir şeyler okumaya başlar, yer yarılır ve derin bir 

çukur oluşur. Abrik, Allahverdi’ye bir kılıç vererek, aşağıya inmesini, birinci kapının 

ardındaki beş başlı devi ve ikinci kapının ardındaki yedi başlı devi öldürmesini, 

sobanın içindeki altın mumu alıp, getirmesini, başka bir şeye dokunmamasını söyler. 

Allahverdi Abrik’in verdiği kılıçla devleri öldürür ve  altın mumu alır. Abrik başka bir 

şeye dokunmamasını tembihlese de Allahverdi fesini mücevher ve altınlarla doldurur 

oradan aldığı altın bir yüzüğü de parmağına takar.  Abrik, mumu ister, ama Allahverdi 

kendisini çıkarmasını bekler, sonunda Abrik, Allahverdi’ye tuzak kurar ve onun 

üzerini toprakla kapatır ve kaçar. Allahverdi, toprağın altında sıkışınca, eli 

parmağındaki yüzüğe değer, altın yüzük cini ortaya çıkar ve Allahverdi’nin cine eve 



224 

 

gitmek istediğini söyler cin onu evine götürür. Allahverdi, altın mumu annesine 

vererek yüzüğü temizlemesini ister. Kadın, muma dokununca altın mum cini ortaya 

çıkar, kadın korkusundan bayılır. Allahverdi, altın mum cininden altı altın tabak ve 

kırk yıl yetecek kadar yiyecek ister. Cin bunu yerine getirir. Padişah, kızının eş seçme 

töreni vardır. Allahverdi bu kızı görünce aşık olur. Allahverdi annesine bir tabak altın 

verir ve padişahın kızını istemeye gönderir. Kadın, korkusundan saraya giremez ve 

altınları, pencerenin altına gömerek, geri döner. ikinci kez bir tabak altın verir ve 

padişaha gönderir, kadın aynı şekilde altınları gömer ve geri döner. Üçüncü kez bir 

tabak altınla gönderir. Padişah, kadını görür ve içeri çağırtarak kadını dinler. 

Allahverdi, padişahın daveti üzerine saraya gider ve padişahla konuşur.  Padişah, 

vezirlerine danışır; bir vezir altı odalı altın bir ev yaparsa kızı vermelerini tavsiye eder. 

Allahverdi, yapabileceğini, ama bir duvarını kendilerinin yapması için bırakacağını 

söyler. Allahverdi, geceleyin altın mum cinin çağırır ve cinler, altı odalı altın bir ev 

yaparlar, bir duvarını boş bırakırlar. Padişah, halkın bütün altınlarını toplasa da eksik 

duvarı tamamlayamaz; Allahverdi, duvarı kendisi tamamlar ve kızla evlenir.  

Allahverdi’yi komşu köye, balta yapması için çağırırlar, onun yokluğunda Abrik gelir 

ve altın mumu ele geçirerek, altın evi ve kızı da yanında götürür. Allahverdi, altın 

yüzük cinini çağırır ve onun yardımıyla Abrik’in olduğu yere gider. Abrik’in karısının 

yardımıyla eve girer ve onu öldürerek, altın mumu ele geçirip, evini ve karısını geri 

getirir.Tekrar düğün yaparlar ve padişahın yerine Allahverdi, padişah olur. Mum altın 

çıkarır ve mumun çıkardığı altınlar sayesinde kahraman zengin olur ve padişahın 

kızıyla da altın mumun mucizeleri sayesinde evlenir (Gültekin, 2013, s. 795-805). 

 

2.4.25. Saman  

Kırk Damat adlı Özbek masalında bir padişahın kırk tane oğlu vardır. 

Oğullarını evlendirmek için kırk kızı olan birini aramaya başlar. Bir padişahın kırk 

kızını istemek için, çift hörgüçlü bir deve ile bir kocakarıyı göndermiş. Kocakarı 

emelini söyleyince padişah, altı aylık mesafedeki memleketinden arıklarla su 

getirmesini şart koşmuş. Kocakarı memleketine dönmüş ve padişaha bu şartı anlatmış. 

Padişah, halkını bu arıkları kazmakla görevlendirmiş ve halk arıkları yetiştirmek için 

gece gündüz perişan halde çalmış. Küçük oğlan, bu işte çalışan insanların perişan 

halini görüp şikâyetlerini işitince onlara izin vermiş. Kahraman yaşlı adam sayesinde 

arığı kazar. Küçük oğlan yaşlı adamın tembihlediği şeyleri yapar fakat abileri ve babası 



225 

 

yapmaz. Bu yüzden ejderha padişahtan yiyip içtiklerinin karşılını küçük oğlunu 

vererek ödemesini talep eder. Padişah bunu kabul etmiş ve ejderha da geçmelerine izin 

vermiş. On gün yol alırlar. Sonra küçük oğlanı havada uçarken görürler. Ejderha, 

oğlandan kırk gün içinde falan memleketin padişahının kızını getirmezse öldüreceğini 

söyleyip tehdit eder. Yola çıkan oğlan, bir yerde pek çok karıncanın yolda yürüdüğünü 

görür ve onları ezmemek için geçmelerini beklemiş. Bunun üzerine karıncaların 

padişahı çocuğa bir avuç saman vermiş. Bu saman sayesinde kahraman padişahın 

verdiği darı toplama görevini samanları yakarak tamamlayabilir. Samanları yakınca 

bir sürü karınca gelir ve kahramanın toplayacağı darıları toplar (Fedakâr, 2011, s. 364-

370). 

 

2.4.26. Koçun Boynuzu  

Gök Koç adlı Özbek masalında öksüz çocuk annesinden yadigar kalan gök 

koçun boynuzunu çevirince karnını doyurur (Fedakâr, 2011, s. 370-373). 

 

2.4.27. Ceviz  

Balıkçı Hakim’in Oğlu adlı Uygur masalında Hakim adlı yaşlı bir adam, 

hanımı ve oğlu varmış. Bir gün Hakim, bir altın balık tutmuş. Yaşlı balıkçı, altın balığı 

oğluna verip vezire göndermiş. Oğlu ise babasının sözünü dinlememiş ve altın balığı 

padişaha vermiş. Vezir, altın balığın kendisine verilmemesine çok kızmış ve bu balığı 

getirenin, balığın eşini de getirmesi gerektiğini söylemiş. Padişah da yaşlı balıkçıyı 

huzuruna çağırıp, kırk gün içinde altın balığın eşini getirmesini yoksa ölümle 

cezalandırılacağını söylemiş. Balıkçı, başına gelenlerden dolayı oğluna çok kızmış ve 

ikisi altın balığı bulmak için nehirde avlanmaya başlamış. Kırkıncı gün altın balığın 

eşini yakalamışlar. Balıkçı, altın balığı vezire vermesini tembihleyerek oğlunu 

göndermiş ama oğlan, balığı yine padişaha vermiş. Bunu öğrenen vezir yine çok 

kızmış ve padişahın, uzak memleketteki altın havuzu getirmesini istemesini sağlamış. 

Padişah, balıkçının oğlundan havuzu getirmesini istemiş. Yaşlı adam oğluna yapması 

gerekenleri tembihlemiş ve saraya yollamış. Oğlan, babasının söylediklerini yerine 

getirmiş. Bir ihtiyar, rüyasında oğlana havuzun devlerin elinde olduğunu söyleyerek 

yere atınca havuza dönüşecek bir ceviz vermiş. Saraya dönen oğlan, cevizi atıp altın 



226 

 

havuzu kurunca vezir yine kıskanmış ve bu defa peri padişahının kızını almaya 

gönderilmesini istemiş (Yalçınkaya, 2018, s. 411-417). 

Kral Padişahının Kızı adlı Anadolu masalında bir padişah ve bir kral 

yaşarmış. Padişah, kralın kızını oğluna istemiş, ancak kral kabul etmemiştir. Padişahın 

oğlu, bir gün eve dönerken bir kadının testisini kırar, kadın ses çıkarmaz. Ertesi gün 

tekrar kırınca kadın sinirlenir ve kızını almaya gitmesini söyler. Oğlan, kralın kızını 

almak için yola çıkar. Gereken eşyaları alır ve yola koyulur. Yolculuğu sırasında sarp 

bir dağın eteğine varır ve karşısına bir ejderha çıkar. Oğlan ejderhayı okuyla öldürür 

ve içinden bir kız çıkar. Kız oğlanın yanına gelmek ister, ancak oğlan kabul etmez. 

Kız, oğlana bir ceviz verir ve onu babasına götürmesini ister. Kız aslında periler 

padişahının kızıdır ve cevizle geri döner. Kız, oğlana, “Cevizi açtığın zaman, cevizi 

yemen gerektiğinde söyle, sana sofrayı hazırlayacağım” der. Yolda acıkan oğlan, 

cevizi açtırır, ancak bir derviş gelir ve ondan karşılığında bir sihirli asa ister. Oğlan 

kabul eder. Oğlan yola devam eder ve bir başka dervişle karşılaşır. Bu derviş de 

karşılığında bir sihirli kabak ister ve alır. Bir başka derviş daha gelir ve bu sefer 

karşılığında görünmezlik sağlayan bir külah ister. Oğlan yola devam eder ve asadan 

ceviz ister. Ancak acıktığında cevizi yemez ve yola devam eder. Oğlan, Kral padişahın 

sarayına görünmez bir şekilde girer. Padişah, oğlana kahve ister ve onu içer. Ancak 

cariyeler, oğlanın boynunu vurmak isteyince kız müdahale eder. Oğlan, kızın odasına 

girer ve ikisi birbirine âşık olur. Kız, ertesi gün ölülerin ziyaret günü olduğunu ve 

hamama gitmeleri gerektiğini söyler. Oğlan hoca kıyafeti giyer ve cariyelere muska 

yazar. Kız da uçan halısına biner ve atının yanına gelir. Kızın babası, kızını kaçırıldığı 

için endişe içindedir. Kızı kurtaran oğlan, bir kabak açar ve içinden Arap ve askerler 

çıkar. Kral’ın ordusuyla savaşır ve Kral’ı esir alır. Kral, oğlanın kızını serbest bırakır. 

Oğlan, Kral’ın sarayına geri döner ve askerleri kabağa girmelerini emreder. Akşam, 

oğlanın annesi onlara cevizle sofra kurar ve kızın güzelliğini övüp oğullarının bu 

güzelliğe layık olduğunu söyler. Padişah ve karısı oğullarını öldürmeye karar verir ve 

cellatları gönderir. Oğlan, Arap’a cellatları öldürmelerini söyler. Kral, kızını oğluna 

geri verir ve oğlan padişah olur. Padişahın sarayında 40 gün 40 gece süren bir düğün 

yapılır (Boratav, 2017, s. 81-89). 

 



227 

 

2.4.28. Mehrigiya(h) Otu  

Mehrigiya adlı Özbek masalında altı yüz kervanı olan bir tüccar varmış ve bu 

tüccarın çocuğu yokmuş. Tüccar yola çıkmaya karar verir. Tüccarın karısı bu yola 

çıkmadan karısı hamile olur. Oğlan doğduktan sonra altı yıl kimseye göstermeden 

büyütürler. Bir gün oğlana 40 altın verip pazara göndermişler. Oğlan kırk altınla bir 

köpek alır. İkinci gün verilen kırk altınla bir kedi yavrusu alır. Üçüncü gün oğlana yine 

kırk altın vermişler. Altınları çalan bir yılan buna karşılık kendini evine götürmesini 

istemiş. Yılanın babası yılan şah, dilinin altındaki mehrigiyayı oğlana vermiş ve 

“Efendim taş, ben sana yoldaş” deyince dileğinin yerine geleceğini söyler. Yiğit çölleri 

mehrigiya ile bir melikenin yaşadığı bağa çevirmiş ve orada yaşamaya başlar. Çin 

padişahı, bir kocakarı göndermiş, o melikeye yiğidin sırını sormuş. Yiğit, sırını 

melikeye anlatıp mehrigiyayı ona vermiş. Kocakarı ertesi gün hileyle mehrigiyayı 

almış ve her şeyi Çin’e göndermiş. Yiğit, Çin’e gidip megrigiyayı ve her şeyini geri 

almış, kocakarıyı öldürmüş. Sonunda yiğit eşiyle birlikte anne ve babasının yanına 

dönmüş (Fedakâr, 2011, s.421-425). 

 

2.4.29. Ab-ı Hayat Suyu  

Abı hayat suyu sonsuzluğu sembolize etmektedir. Kahraman bağışçının 

sınamasından başarılı olunca ab-ı hayat suyu ile ödüllendirilir sonsuz bir yaşama 

kavuşur.  

Abı Hayat adlı Uygur masalında yaşlı karı koca yaşar. Yaşlı adamın ismi 

Mümin, yaşlı kadının isimi Melike ‘dir. Onların çocukları yoktur, bir tek eşekleri var 

imiş. Yaşlı adam bir gün ormana gider. Yolda uyuya kalır, eşek onu derin bir yarığın 

içinde götürür. Aniden dehşetli bir boran yükselir. Kara duman Mümin’e göz açtırmaz. 

Ayağının altından bir şeyin acıklı inlemesinin duyunca bakar ki bir yılan inleyerek ona 

bakıyor. Fundalıkların içinden bir ejderha çıkıp Mümin’e doğru atılır. Mümin 

ejderhayı öldürür. Yılan güzel boylu poslu, güçlü bir yiğide dönüşür. Bu yiğit, 

perizatlar padişahının oğludur. Bu ejderha ise bir kara dişi bir devdir ve ona âşık 

olmuştur. Aşkına karşılık bulamayınca şehzadeyi yılan dönüştürmüş. Yiğit, Mümin’e 

neye ihtiyacı olduğunu sorar. Mümin gençliğimi çok özlediğini söyler. Yiğit, Mümin 

uçurup güzel manzaralı suyu berrak bir yere bırakır. Bu Ab-ı Hayat, içeni gençleştirir, 

hastayı iyileştirir. Yiğit ona Ab-ı Hayat’tan bir kapak alıp götürmesini söyler. Mümin 



228 

 

suyu aldıktan sonra yiğit onu evine bir hafta uzaklıkta bir yerde bırakır. O yürürken bir 

geyik kapana kısılmış ve ayağı parçalanmış olduğunu görür. Mümin geyiğin 

yaralarının Ab-ı Hayat suyuyla iyileştirir. Geyik ihtiyaç duyduğunda onu yardıma 

çağırabilmesi için ona kıllarından verir. Mümin yoluna devam eder. Herkesin yas 

tuttuğu bir şehre girer ve bunun nedenini yaşlı bir adama sorar. Şehrin melikesinin 

hastalandığını, bu yüzden insanların yas tuttuklarını öğrenir. Kâhinler, melikeye Ab-ı 

Hayat suyunu içen geyiğin göğsünden akan miskin ilaç olduğunu söylemişler. Mümin 

geyiğin kıllarını yakar ve geyik gelip melikeyi iyileştirir. Padişah Mümin’i padişahlık 

tahtına oturttur. Padişah kızını Mümin’e vermek ister, fakat Mümin reddeder. Mümin 

padişahla vedalaşıp yola çıkar. Ormanın içine bir ağacın kovuğunda bir kaplanın 

boynun kısılıp kaldığını görür. Mümin kaplanı kurtarır. Kaplan ihtiyacın düşerse onu 

çağırması için bıyığından bir tane kıl yolup verir. Mümin yolda bir dağın eteğinde 

tüccarların konakladığını görür. Haydutların bu tüccarların yolunu kestiğini öğrenir. 

Mümin kaplanın tüyünü yakar, kaplan peyda olup haydutları öldürüp yolu açar. Mümin 

yurduna gelir. Yurdun tarumar, karısının da kör olduğunu görür. Mümin Melike’ye Ab-

ı Hayat’ı içirir. Müminle Melike gençlik hallerine dönerler. Mümin, tifoya yakalanan 

halkı Ab-ı Hayat’la iyileştirir. Mümin tifodan ölen padişahın yerine tahta geçer 

(Yalçınkaya, 2018, s. 1251-1258). 

 

2.4.29. Bıyık  

Bıyık erkekliği sembolize etmektedir. Erkek ise gücü çağrıştırmaktadır. 

Masallarda kahramana yardım eden hayvanlar kendi bedenlerinden bir tüy verirler. Bu 

genellikle bıyık olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Uygur masalı olan Abı Hayat’ta Mümin padişahla vedalaşıp yola çıkar. 

Ormanın içine bir ağacın kovuğunda bir kaplanın boynun kısılıp kaldığını görür. 

Mümin kaplanı kurtarır. Kaplan ihtiyacın düşerse onu çağırması için bıyığından bir 

tane yolup verir. Mümin yolda bir dağın eteğinde tüccarların konakladığını görür. 

Haydutların bu tüccarların yolunu kestiğini öğrenir. Mümin kaplanın tüyünü yakar, 

kaplan peyda olup haydutları öldürüp yolu açar (Yalçınkaya, 2018, s. 1251-1258). 

Bir padişahın Semender, İskender ve Ebulkasım adlı üç tane bahadır oğlu 

vardır. Bir gün padişah üç oğlunu yanına çağırarak ve tecrübe kazanmaları için 

yanlarına birer kese altın verip onları gurbete gönderir. Gurbette dolaşırken altınları 



229 

 

biter, aç ve sefil halde bir köye varırlar ve köylülerin hayvanlarına bakmaya başlar. 

Ahırın karşısına da darı ekmişler ama bir şey her gece darıları yemeye başlar. Üç 

kardeş nöbet tutmaya başlarlar. İlk nöbeti tutan ağabey uyur ve Ak Dev gelip darıları 

atına yedirir İkinci gece, ikinci ağabey nöbette uyumuş ve Sarı Dev gelip darıları atına 

yedirir ve oradan gider. Üçüncü gece Ebulkasım başını suya sokar ve uyumaz 

uyumadığı için Kara Dev’ i yakalar. Dev, atının yelesinden bir tutamı Ebulkasım’a 

verir ve uçarak kendi memleketine gider. Ebulkasım olanları ağabeylerine anlatmaz ve 

ertesi gün gizlice Ak Dev’i yakalayıp ve atının yelesinden bir parça alır. Üçüncü gece 

Sarı Dev’i yakalar ve onun atının yelesinden de bir tutam alır. Kardeşlerin yaşadığı 

memleketin padişahının üç kızı varmış ve padişah kırk basamaklı merdiven ata binerek 

kızlarımın elindeki elmaları alan yiğitlere kızlarını vereceğini söyler. Ebulkasım, 

sırayla üç tutam yeleyi yakıp üç kızdan elmasları almış. Düğün günü Ebulkasım, üç 

yeleyi birden yakmış ağabeylerinin de kılığını değiştirmiş ve sihirli atlara binip düğüne 

gitmişler. Düğün sırasında atları kaybolur. Atları bulmak için üç ayrı yöne giderler. 

Ebulkasım, Kaf Dağı’ndaki üç devi öldürür ve oraya padişah olur. Ebulkasım, yola 

çıkıp ağabeylerini bulmuş ve beraber memleketleri Özbekistan’a yola çıkarlar. 

Kardeşlerini başarısını kıskanan abileri, yanına bir tüfek bırakarak onu çölde terk 

ederler. Ebulkasım çölde rastladığı bir köre ve bir kolsuza yardımcı olmuş ve üçü 

yolculuk yapmaya başlarlar. Günlerden bir gün kör adam, memleketteki bir düğüne 

gitmek istemiş. Düğün yerine varınca kolsuz adamın öğütlerine uyup padişahın 

kızından su istemiş ve o sırada onun kolunu tutup çekmiş ve kardeş gibi olmuşlar. 

Onlar bir gün eve bir kedi getirip kıza vermişler ve ona her gün evi süpürürken bir 

kuru üzüm bulacağını, onu kediyle paylaşıp yemesini tembihlerler. Bir gün onlar 

avdayken kedi yüzünden evdeki ateş söner ve kız, bir kocakarının evinden ateş alır. 

Ertesi gün kocakarı eve gelmiş, kızın dizinden kanını emer ve kız hastalanır. 

Ebulkasım, kızı, körü ve kolsuz adamı kocakarının ağzına sokup çıkarınca hepsi 

düzelmiş. Kocakarıyı öldürmüşler ve herkes kendi memleketine gitmiş. Ebulkasım, 

kızı yurduna bırakmış kendisi de yurduna gitmiş ve ağabeylerini öldürmüş. Ebulkasım, 

babasının yerine padişah olur. Kara devin atının yelesinden üç tüy Ak devin atının 

yelesinden üç tüy bir anda üstüne ak elbiseler yüklü olan ak bir at gelir. Ebulkasım 

elbiseleri giymiş, ak ata binmiş ve atı kamçılayarak, padişahın kızlarının köşkünün 

önüne gitmiş. Oraya vardığında padişahın kızını almak için gelenlerin atlarının köşkün 

on veya on beşinci basamağına kadar zorla çıktığını görmüş. Ebulkasım atı kamçılar 

kamçılamaz, at köşkün kırk basamağını bir anda çıkmış ve başını çevirmiş. Ebulkasım, 



230 

 

kızın elindeki elmayı alıp merdivenden aşağıya inmiş Sarı devin yelesinden üç tüy alır. 

(Fedakâr, 2011, s. 405-410). 

 

2.4.30. Boncuk  

Boncuklar, Türk kültüründe önemli bir konumdadır. Türkler, boncukları 

sadece dekorasyon için değil, aynı zamanda güç, koruma, şifa ve bağlantıyı 

simgelerken kullanmışlardır. Nazardan korunmak için delikli boncuklar takarak 

kendilerini korumaya almışlardır. Boncuk, yapısı dolayısıyla yuvarlaktır. Köşeli 

nesneler hareket ettirilirken daha fazla hareket edilir. Fakat yuvarlak nesneler daha 

hızlı ve kolay hareket ettirilir. Bu açıdan bakıldığında boncuk işleri kolaylaştırma 

açısından kullanılabilen bir nesne olarak düşünülebilir. Masallarda da kahramanın işini 

kolaylaştırdığı ve verilen görevi yerine getirmede kullanıldığı görülmektedir.  

TulaaYah Uol adlı Saha bölgesinden derlenen masalda yaşlı kadın kahramana 

yolu daha kolay geçebilsin diye önce tarak sonra da boncuk verir. “Sonra daha ileriye 

git, denize var, o zaman bunu at” deyip ona bir boncuk verir. Yaşlı kadın “O zaman bir 

köprü gelir ve onu geçersin. Daha sonra nereye gideceğine kendin karar verirsin” 

diyerek kahramana hem yol gösterir hem de boncuk sayesinde köprüyü nasıl 

geçeceğini söyler. Genç gider ve birden kasırganın sesini duyar. Genç tarağı geriye 

atar. Tarak büyük bir taşa dönüşür. Yaklaşan kasırga durur. Genç denize varınca 

boncuğu atar ve köprüyü geçer (Duranlı, 2010, s. 239-241). 

 

2.4.31. Maya 

Altı Kız Babası adlı Anadolu masalında uzak memleketlerden birinde altı kızı 

olan bir adam yaşamaktaymış. Bir gün, bu adam kahveye giderek orada tanımadığı 

birisi tarafından “Merhaba, altı kancık babası!” diye karşılanmış. Adam bu saygısızlığa 

karşılık vermemiş ve sessizce kahveden ayrılmış. Ertesi gün aynı kişi yine aynı sözleri 

söylemiş. Üçüncü gün, adam bu durumu küçük kızına anlatmış ve ona bu sefer ne 

yapması gerektiğini sormuş. Küçük kız da cesurca “Merhaba, altı köpek babası!” 

demiş. Adamın cevabı, bir başkasını daha kızgın hale getirmiş ve bir iddiaya 

dönüşmüş. Diğer adam, “Benimkiler köpek olsa da Beyoğlu’nun cebinden altın elma 

çalarlar” demiş. Adam yine sessiz kalmış ve eve dönmüş. Küçük kız da, “Ben de 

alırım, merak etme” demiş. Ertesi gün kahvede iddiayı kabul edenler arasında kavga 



231 

 

çıkmış. Kadıya gidip sorunlarını çözmesi için başvurmuşlar. Kız da erkek kıyafetleri 

giyerek diğer adamın oğluyla birlikte yola çıkmışlar. Ancak, bir köprüye geldiklerinde 

atlar köprüyü geçmek istememiş. Bu durumda kızla erkek, konuşarak geri dönmeye 

karar vermişler. Kız durup abdest alırken, atının gözlerini bağlayarak köprüden 

geçmeyi başarmış. Erkek ise aynı şeyi yapamayarak geri dönmüş. Kız, akşamın 

ilerleyen saatlerinde bir köye varmış ve orada bir ihtiyar kadınla karşılaşmış. 

Misafirperverlikle karşılanmış ve ihtiyar kadına başından geçenleri anlatmış. İhtiyar 

kadın, kıza yardım etmek istemiş ve ona bir miktar maya ve bir fino köpeği vermiş. 

Kız yola devam etmiş ve sonunda denize ulaşmış. Mayanın yarısını denizin yüzeyine 

serpmiş ve deniz ikiye ayrılmış. Kız bu yolla bir saraya ulaşmış. Sarayda dolaşan beyin 

oğlu, kızla tanışmış. Kız, kendisini Ali olarak tanıtmış. Beyin oğlu, annesine Ali’ye 

âşık olduğunu söylemiş. Annesi ise “Ona âşık olduğunu ispat etmek istiyorsan, gül 

yaprağı koy yatağının altına. Sabah kurumuşsa, o zaman âşık olmuşsun” demiş.  Fino 

köpeği bunları duymuş ve kıza haber vermiş. Gece boyunca kız yatağında yatmamış. 

Ertesi sabah, gül yaprağı taze bulunca, annesi kıza başka bir test vermiş. Bu sefer 

kuyumcuların yanına gitmesini istemiş. Kız da inci dişi ile gidip dişini çıkarmış. Yerine 

inci taktıktan sonra, bıçakçıların yanına gitmiş. Annesi bu kez hamama gitmelerini 

söylemiş. Kız ve Beyoğlu oraya gitmişler. Beyoğlu, kızın dişini çıkarmış ve cebine 

saklamış. Sonunda kız ve Beyoğlu evlenmek üzereyken, beyin oğlu annesine her şeyi 

anlatmış. Annesi bir cadıyı çağırarak onlara iki tane kumru vermiş. Cadı, küpüne binip 

hızla kıza ulaşmış. Kumruları gören diğer kızlar satın almak istemişler, ancak cadı 

yalnızca güzel bir gülümseme atan kıza vereceğini söylemiş. Küçük kız gülümseyerek 

cadıyı etkilemiş ve kumruları almış. Kumruları 40 gün boyunca beslemiş ve 41. günde 

ikisini birden beslemiş. Kumrular, kızı alarak Beyoğlu’nun yanına gitmişler. Kız 

uyandığında, Beyoğlu ile nikah kıymışlar ve mutlu bir şekilde yaşamışlar. Beyin oğlu 

ise annesine dönmüş ve kızın hikayesini anlatmış. Bu olayın ardından, kızın 

memleketine telgraf çekilmiş ve herkes mutlu bir şekilde kızlarının dönmesini 

beklemiş. Kızın geri dönüşüyle birlikte, diğer adamın yüzüne tükürülmüş ve kızın 

babasına maaş bağlanmış (Boratav, 2017, s. 159-167). İhtiyar kadın kahraman ile 

karşılaştığında verdiği maya denizi ikiye ayırarak kahramanın saraya ulaşmasını 

sağlamaktadır. 

 



232 

 

2.4.32.Evlat 

Nahırcı ile Oğlu adlı Anadolu masalında kahraman Allah’a bir çocuğu olsun 

diye dua eder. Allah da ona eşek sıpası gönderir. Bu eşek büyüyünce eşek derisinden 

çıkıp yakışıklı bir delikanlıya dönüşmektedir (Şimşek, 2001, s. 94-102). 

Muradına Nail Olamayan Dilber adlı masalda doğum yapan bir hanımın 

odasına üç tane kadın gelerek doğacak çocukları için dualar ederler. Bu kız her 

ağladığında gözünden inci taneleri düşmektedir (Tezel, 2019, s. 34-38). 

 

2.4.33. Dua Etmek 

Gülenber Hanım adlı Anadolu masalında kız kardeşinin isteeği üzerine erkek 

kardeş yola çıkar. Oğlanın karşısına yolda bir dede çıkar, buranın kötü bir yer olduğunu 

söyler. Hızır oğlana dua eder, oğlan yolundan dönmez. Oğlan Gülanber Hanım’ın 

penceresine gider ve “Gülanber Hanım çekmeceni getir.” der ve beline kadar taş 

kesilir. Tekrar söyler boğazına kadar taş kesilir. Tekrar söyleyince Gülanber Hanım 

çekmeceyi getirir. Burada kahramanın karşısına çıkan hızır Gülenber Hanım’ın 

çekmecesini getirmek için dua eder ve çekmece gelmiş olur (Seyidoğlu, 1975, s.221-

231). 

 

2.4.34.Tehlikeden Kurtarmak 

Nardaniye Hanım adlı Anadolu masalında kahraman karnı yılan dolu olduğu 

için dere kenarında abdest alıp dua ederken karnındaki yılanları kusar ve tehlikeden 

kurtulur (Boratav, 2018, s. 114-120). 

 

2.4.35.Külden Eşek 

Kız abilerine ulaşmak için annesine yalvarır. Annesinin verdiği eşek ile 

abilerinin mağarasına ulaşır. Külden eşek “deh” diyince gider “çüş” diyince kül olur. 

Kız 3 kere eşeğe yanlışlıkla çüş der ve annesi her defasında külden eşek verir. Eşek 7 

kardeşin olduğu mağaraya gelince kül olur (Boratav, 2018, s.109-113). 

 

2.4.36. Nar  

Yatalak Mehmet adlı Anadolu masalında Mehmet kuyuya inip suyu 

açacakken karşısına bir ihtiyar adam çıkıp Mehmet’e yol gösterir. Mehmet Arap’ın 

sorduğu “Mehmet, bu dünya güzeli mi güzel, yoksa şu kurbağa mı?” sorusuna “Aman, 



233 

 

bırak dünya güzelini, kurbağanın gözleri vallahi yaktı beni” deyince Arap: “Afferin 

sana Mehmet,” der, koynundan üç tane nar çıkarır: “Al bunları, sakın kimseye 

gösterme, doğru evine götür. Haydi aslanım yolun açık olsun.” der. Mehmet suyu açıp 

günlerden bir gün anasının ve karısının yanına gider. Yemek yerler. Yemekten sonra 

bunları hararet basar. Kadın: “Kızım, şu narlardan bir tanesini getir de yiyelim,” der. 

Kız da raftan narı alır, bıçakla kesince bir de ne baksın, narın içi, her bir tanesi bir 

mücevher, pırıl pırıl parlıyor. Şaşarlar kalırlar, Mehmet ile anası, “bu nedir?” diye. 

Ama padişahın kızı bunların kıymetli mücevher olduğunu bildiği için: “Aman, sakın 

kimselere söylemeyin” der. Tanelerden birini Mehmet'e verir.” Bunu yarın bir 

kuyumcuya götür sat” der. Mehmet’in her narının tanesine paha biçemezler. Nar 

tanelerinin hepsini satarak zenginlik içinde bir yaşam sürerler. Kızın padişah babasına 

bir gün misafirliğe giderler ve orada tuzun öneminden bahsederler. Kız ve babası 

barışırlar (Boratav, 2008, s. 136-144). 

Dul Kadının Oğlu adlı Anadolu masalında  Kuyudaki Arap, bu çocuğa: "Bu 

kurbağa mı yoksa bu dünya güzeli mi daha güzel?" diye sorar. Çocuk da satın aldığı 

nasihate göre; “Gönül kimi severse güzel odur.” Deyince Arap buna iki tane nar verir. 

Sorulan soruya doğru cevap verdiği için çocuk kuyudan kurtulur, kuyuya giren 

çıkmazmış. Çocuk narları annesiyle eşine yollar. Onlar narları kesince içinde 

mücevherle dolu olduğunu görürler (Türkeş-Günay, 2011, s. 162-169). 

 

2.4.37.Güzellik, Gençlik 

Menekşe Yaprağından İncinen Kızım adlı Anadolu masalında kahraman yaşlı 

bir kadındır. Padişah annesinin menekşe yaprağından incinen kızım diye hitap ettiğini 

duyunca şehzadeyle evlendirmek ister. Düğün gecesi bu kadının yaşlı olduğunu 

görürler. Kadın şehzadeye kötülük etmez ve ağaç başında bekler. Peri kızları bu yaşlı 

kadını genç ve güzel bir hanım haline getirirler (Boratav, 2008, s. 145-147). 

 

2.4.38.Tüy-Kıl 

Zümrüdü Anka Kuşu adlı Anadolu masalında kahraman en küçük kardeş 

kuyunun dibinde üç tane genç kız ile karşılaşır. Abileri alsınlar diye üçünü de kuyudan 

yukarıya gönderir. Fakat en küçük kız bu delikanlıya iki sihirli tüy ve bir altın tepsi 

verir. Oğlan, kılın yardımı ile koçları çağırıp yeryüzüne çıkayım derken, yanlışlıkla 

kara koça binip yer altına iner. -Yer altında, önce su başını tutan devi öldürerek ülkeyi 



234 

 

suya kavuşturur, sonra da Zümrüdüanka kuşunun yavrularını yılandan kurtarır 

(Şimşek, 2001, s. 52-59). 

Tepegöz adlı Azerbaycan masalında arslan kahramana; Tepegöz’ün ancak 

kendi mağarasındaki okla gözünden vurularak öldürülebileceğini söyler. Okla 

vurulduktan sonra da mağaranın ortasındaki kuyuya atılması gerektiğini söyler. Dara 

düştüğünde yakması için kendi tüyünden verir. Tüyü yaktığında, gelip onu 

kurtaracağını söyler. İskender Tepegöz’ü öldürmek üzere yola çıkar.  İskender koyun 

postuna bürünüp mağaraya girer. İskender oku alır. Tepegözlü vuramaz ve Karanlık 

Dünya’ya düşer.  Karanlık Dünya’nın girişinde insan görünüşünde bir ejderhayı 

öldürür. İskender ejderhanın mağarasındaki yemeklerden yerken bir ihtiyar ile 

karşılaşır. İhtiyar İskender’e nasıl çıkacaklarını anlatır; mağaranın sahibini öldürüp, 

Zümrüt Kuşu azat ederse, kuş onları Işıklı Dünya’ya çıkaracaktır. Mağaranın sahibi 

olan ejderhayı öldürdüğü için, ihtiyar adamın kılavuzluğunda Zümrüt Kuşu bulup, 

serbest bırakır. Zümrüd Kuşu’nun kanatlarının üstünde Karanlık Dünya’dan Işıklı 

Dünya’ya çıkarlar. İskender Tepegöz’ün yanma gider. Onu sihirli okla gözünden vurur. 

Tepegöz kuyuya düşmez, İskender yorulur ve arslanın tüyünü yakarak onu yardıma 

çağırır.  Arslan İskender’e yardımcı olur, akıl verir (Hafızoğlu, 2005, s. 306-316). 

 

2.4.39.Elma 

Türk kültüründe önemli ve geniş bir yere sahip olan elma şifa kaynağı olarak 

değerlendirilmiştir. Elma; verimliliğin, zürriyetin, ebedîliğin, gençliğin, güzelliğin, 

kuvvetin, sağlığın sembolü olarak Türk kültüründe yer tutmaktadır. Halk 

anlatmalarında çocuksuzluğun giderilmesinde de hızır ve derviş gibi kimselerin 

kahramanlara elma verdiği görülmektedir (Şimşek, 2008, s.193-203). 

Eşek Kafası adlı Anadolu masalında kahraman çocuksuzdur ve çocuğunun 

olmasını ister. Bir gün, çiftçi tarlada çalışırken bir Arap ortaya çıkar ve çiftçinin 

dileklerini kabul edeceğini söyler. Arap ona bir elma verir. Elmanın tamamını 

yememesini söyler. Kahraman Arap’ın verdiği talimatı unutur ve  elmanın tamamını 

yer. Dokuz ay sonra, çiftçi tekrar tarlada çalışırken bir eşek kafası doğar. Eşek kafası 

büyürken, ailesi onu büyütmek için çaba harcar. Ancak, eşek kafası büyüdükçe 

görünümü daha insanileşir. Eşek kafası, Padişah’ın kızıyla evlenmeye karar verir ve 

Padişah bu teklifi kabul eder, ancak bir şartı vardır. Eşek kafası, her gece sultandan 

başka kimse tarafından görülmemesi şartıyla sarayı yapmayı kabul eder. Ancak, 

sultanın tek gözlü bir dadısı vardır ve merakına yenik düşer. Bir gece, eşek kafası ile 



235 

 

karşılaşır ve çığlık atar. Bu olay sonucunda sırrı açığa çıkar ve eşek kafası sarayı terk 

eder. Sultan, damadını kaybettiğini söyler ve bir dağın başına hamam yaptırır. 

Keloğlan bu hamamı duyar ve sultana sıkıntısını anlatır. Keloğlan, sultanın emriyle 

hamamı yapmaya gider. Bir gece, ormanın derinliklerinde garip bir olaya tanık olur. 

Bir grup adamların sırtlarında katırlar bulunan birbirine yapışık varlıklar olduğunu 

görür. Bu varlıkların yer altına indiğini takip eder ve bir odaya gelir. İlk olarak odaya 

eşek kası gelir, suya girer ve bir delikanlıya dönüşür. Ardından bir güvercin gelir ve 

suya girer, bir güzel kıza dönüşür. Eşek kafası, kızla ilgilenmez ve sabah olunca ikisi 

de odadan ayrılır. Keloğlan da yemeklerini yer ve oradan ayrılır. Keloğlan, sultana olan 

hikayeyi anlatır ve sultan hamamı ve altınları ona verir. Sultan, eşek kafasını bulur ve 

ondan Prenses’in durumunu öğrenir. Eşek kafası, büyük ve dikenli bir kafes yaptırarak 

kuşlardan kurtulmasını ve prensesi kurtarmasını söyler. Sultan kafesi yaptırır ve eşek 

kafası kafesi giyinir. Prensesi kurtarmak için kuşlarla savaşır ve kazanır. Kızla oğlan, 

padişahın yanına giderler ve 40 gün 40 gece boyunca düğün yaparlar. Sonunda, oğlan, 

annesini ve babasını saraya getirir ve aileleri mutlu bir şekilde bir araya gelirler 

(Boratav, 2017, s. 143-150). 

 

2.4.40. Anahtar 

Papağan adlı Anadolu masalında Bir padişahın güzel bir kızı vardır, ve 

padişah rüyalarını sabahları ona anlatmasını ister. Kız on beş yaşına geldiğinde, 

anlattığı bir rüya padişahı öfkelendirir ve onu öldürmek için lala ve cellatları gönderir. 

Ancak lala, kıza acır ve onu serbest bırakır. Kız bir ağacın altında uyurken, bir derviş 

onu bulur ve kendi kızı olarak kabul eder. Derviş kızı, 41 anahtar verir ve kırk birinci 

odaya girmemesini söyler. Ayrıca, bir dolap gösterir ve ona “Gülboy Dadı” adında 

birini çağırmak istediğinde dolaba girmesini öğütler. Kızın karnı acıkır  dolaba girer 

ve Gülboy Dadı sofrayı hemen kurar. Kız, odaları dolaşırken yasak odayı açar ve 

pencereden çift süren insanları görür. Bir papağan gelir ve onun öldürüleceğini söyler. 

Kız ağlayarak odasına çıkar. Derviş, kızın neden ağladığını sorar ve kız yasak odaya 

girdiği için papağanın öldürüleceğini anlatır. Derviş, bir sonraki seferde kızı kuşu takip 

etmesini ister ve kuş tüylerini döker. Padişahın oğlu, kuşu takip eder ve kızı bulur. Ona 

âşık olur. Annesi, kızı istemeye gider ve dervişin dediğini yapmasını ister. Düğün için 

hazırlıklar yapılır ve kızın odası kırmızıya döşenir. Ancak padişahın oğlu, annesinin 

altın bileziklerini köpeklere tasma olarak takar, bu da kötü bir davranıştır. Annesi 

tekrar gelir ve kızın odası beyaza boyanır. Daha sonra, oda yeşile boyanır ve kızın 



236 

 

annesi güzel işlemeli bir Kuran ile gelir. Kız derviş babasına ne olduğunu sorar ve 

babası onun papağanı kesmesi ve papağanın ciğerini oğlanın kafasının da kız 

tarafından yenmesi şartlarıyla kabul eder. Şartlar kabul edilir ve 40 gün 40 gece düğün 

yapılır. Papağan kesilir ve kanı iki kurnaya sürülür, altın ve gümüş akar. Bu, Allah 

rızası için dağıtılır. Her Pazartesi, sarayın kapıları açılır ve altın ve gümüş dağıtılır. 

Kızın babası İstanbul’u kaybeder ve kızı tarafından geri alınır. Kız, babasını rüyasında 

tahttan indiğini ve tekrar tahta çıktığını gördüğü için İstanbul’u geri alır. Sonunda, kız 

ve ailesi mutlu bir şekilde yaşamaya başlarlar (Boratav, 2017, s. 116-126). 

  



237 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Masallar ile ilgili yapılan çalışmalarda, anlatmalardaki kişilere ve 

kahramanlara yer verilmektedir. Çünkü kahramanlar anlatıdaki temel unsurlardır. 

Halk anlatmalarının odağında kahramanın yer almasına paralel olarak, halk 

anlatmaları üzerine yapılan çalışmalarda da odak noktası kahraman ve ona yardım 

eden karakterler üzerine yapılmıştır. Gerçek yaşamda kişinin tüm başarıları tek başına 

elde etmediğini çevresel faktörlerinde elde ettiği kazanımlarda etkili olduğunu 

söyleyebiliriz. Masallarda da kahraman elde ettiği başarı ve kazanımları tek başına 

elde etmemektedir. Bağışçı anlatının başında kahramanın karşısına çıkmaktadır fakat 

bu karşılaşma da tesadüfen olmaz. Kahraman önemli bir özelliğe sahiptir ya da yaptığı 

eylemler sonucunda kahramanın karşına bir bağışçı çıkmaktadır. Bağışçı kahramanı 

çeşitli şekillerde sınamaktadır. Kimi zaman cömertliğini kimi zaman dürüstlüğünü 

kimi zaman merhametini test etmektedir. Başarılı olan kahraman bağışçının ona 

verdiği bilgi ya da nesneler sayesinde anlatı boyunca karşısına çıkacak engellere uygun 

şekilde ödüllendirilmektedir. Bağışçıların kahramanın başına gelecek her şeyden 

haberdar olması onun kutsal ile olan yakınlığını göstermektedir. Masallardaki 

bağışçılar insanlar, hayvanlar ve olağanüstü varlıklar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Propp’un değişken unsur olarak tanımladığı bu yardımcı kişilerin Türk kültüründe 

önemli bir yere sahip olduğu sonucuna varılmıştır. Kahramanın eylemlerinin sonucu 

olarak ona yardım eden bağışçı, aynı zamanda anti kahramanı da cezalandıran kişidir. 

Bu çalışmada kahramanın elde ettiği başarıların en büyük sebebi kahramana 

kılavuzluk eden ona ihtiyacı olan şeyi bahşeden bağışçı olduğu tespit edilmiştir. 

Çalışmada Kazak, Altay, Tıva, Yakut, Kazan Tatar, Özbek, Kırgız, Uygur , Gagauz, 

Hakas, Başkurt Anadolu ve Azerbaycan sahasından  masallar incelenmiştir. 94 adet 

sihirli masalda bağışçı tespiti yapılmış ve incelenmiştir. Bu masallarda bağışçı, 

kahramana bağışlanma nedeni, bağışlanma mekânı ve zamanı, bağışlanan nesneler 

incelenmiştir. Bu incelemeler yapılırken bulguların hem Türk mitolojisindeki yerlerini 

hem de Jung’un arketip kavramını dikkate alarak yapılmıştır. Bu bağlamda 

bağışçıların kahramana sunduğu şeylerin başında bilgi ya da akıl göstermenin geldiği 

görülmektedir. Akıl vermenin yanında kahramanın elde ettiği ona bahşedilen 

nesnelerin anlatının akışını değiştirdiği saptanmıştır.  



238 

 

KAYNAKLAR 

Aarne, A. (1910) Verzeıchnıs der märchentypen mıt hülfe von fachgenossen 

ausgearbeıtet, Helsinki: Suomalaısen Tıedeakatemıan Toımıtuksıa 

Abduvahit Erk, Z. (2022). Uygur masallarında Hızır motifi. Uluslararası Uygur 

Araştırmaları Dergisi, 2022 (19), 60-67. 

Aça, M. (2007).  Tıva halk masalları. Konya: Kömen yayınları. 

Ahmet Vefik Paşa. (2000). Lehce-i Osmânî. Recep Toparlı (Yay. haz.). Ankara: Türk 

Dil Kurumu Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2002). Taşeli masalları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2003). Kazak masallarından seçmeler. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Artun, E. (2008). Anonim Türk halk edebiyatı nesri. İstanbul: Kitabevi. 

Bayatlı, N. Y. (2009).  Irak Türkmen masalları (inceleme-metin-sözlük), Ankara: 

Berikan Yayınevi.  

Bayrı, M. H. (1972). İstanbul folkloru. İstanbul: Eser Yayınları. 

Beydilli, C. (2005). Türk mitoloji ansiklopedik sözlük. Ankara: Yurt Kitap-Yayın. 

Boratav, P. N. (1995). 100 soruda Türk halk edebiyatı. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Boratav, P. N. (2012). Türk mitolojisi: Oğuzların-Anadolu, Azerbaycan ve 

Türkmenistan Türklerinin mitolojisi. Çev. Recep Özbay. Ankara: BilgeSu 

Yayıncılık. 

Boratav, P. N. (2017). Az gittik uz gittik. Ankara: İmge Kitabevi. 

Boratav, P. N. (2018). Zaman zaman içinde. Ankara: İmge Kitabevi. 

Bulut, B. (2014). Türk halk kültüründe çoban. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Kafkas Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kars. 

Campbell, J. (2010). Kahramanın sonsuz yolculuğu. Çev. Sabri Gürses. İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi 

Clauson, S. G. (1972). An etymological dictionary of pre-thirteenth-century Turkish. 

Oxford: Oxford University Press. 

Çelik, A. (2019). Biçimsel ve işlevsel nitelikleriyle Türk halk anlatılarında Arap/Zenci 

imajı. Mehmet Ali Yolcu (Ed.). Uluslararası Toplum ve Kültür Araştırmaları 

Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Balıkesir/Edremit) Tam Metin Bildiriler Kitabı 

(s. 337-349) içinde. Çanakkale: TOKÜAD Yayınları. 

Çetin, İ. (2007). Türk kültüründe bab (baba)/ata geleneği. Milli Folklor, 76, 70-75. 



239 

 

Çetindağ Süme, G. (2011). Köroğlu merkezli hikâyelerin sembolik açılımı. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Elazığ.  

Çetindağ Süme, G. (2015). Halk anlatılarında “olağanüstü biçimde hamile kalma” 

motifi üzerine bir değerlendirme. Uluslararası Avrasya Sosyal Bilimler 

Dergisi (Prof. Dr. Ali Berat Alptekin Özel Sayısı). 6 (20), 135-151. 

Çetindağ, G. (2007). Türk kültüründe mağara motifi. Zeki Dilek, Mustafa Akbulut, 

Zeki Cemil Arda, Zeynep Bağlan Özer, Reşide Gürses, Banu Karababa 

Taşkın (Yay. haz.) 38. Icanas Uluslararası Asya Ve Kuzey Afrika Çalışmaları 

Kongresi I (s. 443-455). Ankara: Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek 

Kurumu Yayınları. 

Çıblak, N. (2005). V. Propp’un masal çözümleme metodu. Türk Dili Dil ve Edebiyat 

Dergisi, 638, 127-140. 

Çıblak, N. (2007). Tarsus kültürünün tanıtımında şahmeran efsanelerinin önemi. Ç.Ü. 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 16 (1), 185-196. 

Çoban, V. (2015). Türk halk kültüründe çobanlık. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ. 

Çobanoğlu, Ö. (2015). Halkbilimi kuramları ve araştırma yöntemleri tarihine giriş. 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

Çorbacı, Ç. (2000). Türk masallarında yardımcı ihtiyar motifi. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ. 

Çoruhlu, Y. (2000). Türk mitolojisinin ana hatları. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Çoruhlu, Y. (2014). Kozmolojik, mitolojik, astrolojik, dini ve edebi tasavvurlara göre 

Türk sanatı'nda hayvan sembolizmi (Proto-Türk devrinden, M.S. 14. yüzyıla 

kadar efsanevi ve yırtıcı hayvanların sembolizmi üzerine bir deneme). Konya: 

Kömen Yayınları. 

Dilek, İ. (2007). Altay masalları. Ankara: Alp yayınevi. 

Dorson, R. M. (2011). Günümüz folklor kuramları. Çev. Selcan Gürçayır ve Yeliz 

Özay. Ankara: Geleneksel Yayınları. 

Dundes, A. (1962). The morphology of North American Indian folktales. Indiana 

University, Bloomington. 

Dundes, A. (2007). Structuralism and folklore. Simon J. Bronner (Ed.). Meaning of 

folklore: the analytical essays of Alan Dundes (s. 126-144) içinde. Logan: 

Utah State University Press.  



240 

 

Duranlı, M. (2010). Saha (Yakut) büyü masalları. Konya: Kömen Yayınları.  

Dursun, A. ve Torun, D. (2020). Türk halk anlatılarında anne arketipi. Motif Akademi 

Halkbilimi Dergisi, 13 (30), 537-554. 

Ebulgazi Bahadır Han. (2009). Türk’ün soy ağacı Türk şeceresi. Çev. R. Nur. İstanbul: 

İlgi Kültür Sanat Yayıncılık. 

Ekici, M. (2015a). Türk Dünyası masal araştırma yöntemleri ve masallardaki bazı 

değerler. Türk Dünyası Masal Araştırmaları (Tastarakay’dan Keloğlan’a) (s. 

211-230) içinde. Ankara Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Ekici, M. (2015b). Halk bilgisi (folklor) derleme ve inceleme yöntemleri. Ankara: 

Geleneksel Yayıncılık. 

Elçin, Ş. (2010). Halk edebiyatına giriş, Ankara: Akçağ Yayınları.  

Eliade, M. (1999). Şamanizm ilkel esrime teknikleri. Çev. İsmet Birkan. İstanbul: İmge 

Kitabevi. 

Ercilasun A. B. ve Akkoyunlu Z. (2015) Dîvânu Lugâtit- Türk. Ankara: Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 

Ergin, M. (2015) Orhun abideleri. İstanbul: Boğaziçi Yayınları 

Ergin, M. (2018). Dede Korkut Kitabı. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Fedakâr, P. (2014). Besleyen mi, öldüren mi: Türk mitik tasavvurunda anne arketipinin 

antropomorfik görünümleri. Milli Folklor Dergisi, (103), 5-19 

Fedakâr, P. (2016). Amerikan yerlileri ve Karakalpak Türklerinin efsaneleri. Ankara: 

Grafiker Yayınları. 

Fedakâr, S. (2011). Özbek sözlü geleneğinde masallar. İzmir: Egetan Yayınları.  

Fordham, F. (1983). Jung psikolojisinin ana hatları. İstanbul: Say Yayınları. 

Gökeri, İ. A. (1979). Arketiplere dayanan yeni bir inceleme yönteminin tanıtılarak bazı 

romans ve epik niteliğinde yapıtlara uygulanması. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi DTCF, Ankara.  

Gökyay, O. Ş. (1974). At üzerine. 1. Uluslararası Türk Folklor Semineri Bildirileri (s. 

74-78) içinde. Ankara: Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları. 

Göncü, E. B. (2020). Türk masallarında din adamı tipolojisi. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Denizli. 

Gültekin, M. (2013). Kazan-Tatar masalları (inceleme- metinler). Ankara: Atatürk 

Kültür Merkezi Yayınları. 

Gümüş, İ. (2017). Türk masalları ve Max Lüthi yöntemi. Ankara: Gece Yayınları. 



241 

 

Günay Türkeş, U. (2009). Türk masallarında geleneksel ve efsanevi yaratıklar. Motif 

Akademi Halkbilimi Dergisi, 2 (3-4), 84-115. 

Günay, U. (1975). Elazığ masalları [inceleme]. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

Basımevi. 

Günay, U. (1992). Masal. Türk Dünyası El Kitabı (C. 3, s. 321-331) içinde. Ankara: 

Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Günay, U. (2011). Elazığ masalları ve Propp metodu. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Güney, E. C. (1971). Folklor ve halk edebiyatı. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Hafızoğlu, E. B. (2005). Azerbaycan masalları üzerine bir araştırma (masalların 

Propp metoduyla incelenmesi). (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

Hoppal, M. (2012). Avrasya’da şamanlar. Çev. Bülent Bayram ve Hüseyin Şevket 

Çağatay Çapraz. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve bugün Şamanizm: materyaller ve araştırmalar. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Jung, C. G. (2005). Dört arketip. Çev. Zehra Aksu Yılmazer. İstanbul: Metis Yayınları. 

Jung, C. G. (2015). Feminen: dişilliğin farklı yüzleri. (Çev. T. V. Soylu). İstanbul: 

Pinhan Yayınları. 

Jung, C. G. (2020). Dönüşüm sembolleri. Çev. F. G. Gerhold. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (1998). Türk millî kültürü. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Kalafat, Y. (2010). Doğu Anadolu’da eski Türk inançlarının izleri. Ankara: Berikan 

Yayınevi. 

Karadavut, Z. (2006). Kırgız masalları. Konya: Kömen Yayınları. 

Karagöz, E. (2021). Ural-Altay (Tatar-Başkurt) sihirli masalları üzerine 

karşılaştırmalı motif çalışması. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Karagözlü, V. (2012). Arketipsel sembolizm bağlamında Mihr ü Vefâ mesnevisinin 

incelenmesi. Turkish Studies, 7 (1), 1405-1421. 

Kara-Tekgül, I. (2020). Tunceli masallarına arketipsel sembolik bir yaklaşım. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Kaya, D. (2007) Ansiklopedik Türk halk edebiyatı terimleri sözlüğü. Ankara: Akçağ 

Yayınları.  

Korkmaz, M. (2012). Mitolojik İran efsaneleri. Ankara: Alter Yayıncılık. 



242 

 

Kunos, I. (2001). Türk halk edebiyatı. Tuncer Gülensoy (Yay. haz.). Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Küçükoğlu, A. (2015). Türk halk hikâyelerinde ak sakallı ihtiyar, derviş ve hızır tipi. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Edirne. 

Mant, S. (1998). Halk sanatında “Şahmaran”. (Yayımlanmamış Yüksek Lisan Tezi). 

Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Eskişehir. 

Meletinski, E. M. (2018). Masalın yapısal ve tipolojik incelemesi. (Çev.) Mehmet Rıfat 

ve Sema Rıfat. Masalın Biçimbilimi (s. 175-218) içinde. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Naci, M. (1987). Lügat-i Naci. İstanbul: Çağrı yayınları 

Ocak, A. Y. (1985). İslâm-Türk inançlarında Hızır yahut Hızır-İlyas kültü. Ankara: 

Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Ocak, A.Y. (1992) Kültür tarihi kaynağı olarak menakıbnameler. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi Yayınları. 

Ögel, B. (2014a). Türk mitolojisi-I. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ögel, B. (2014b). Türk mitolojisi-II. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ölçer Özünel, E. (2005). Kel Ata’dan Keloğlan’a “hilebaz” dönüşüm. Millî Folklor, 

67, 47-52.  

Ölçer Özünel, E. (2006). Masal mekanında kadın olmak: masallarda toplumsal 

cinsiyet ve mekan ilişkisi. Ankara: Geleneksel Yayıncılık. 

Potapov, L. (2012). Altay şamanizmi. (Çev.) Atilla Bağcı. Konya: Kömen Yayınları. 

Propp, V. (2001). Masalın biçimbilimi -olağanüstü masalların yapısı-. Çev. Mehmet 

Rifat-Sema Rifat. İstanbul: Om Yayınevi. 

Propp, V. (2009). Morphology of the folktale. Austin: University of Texas Press. 

Propp, V. (2018). Masalın biçimbilimi. Çev. Mehmet Rifat ve Sema Rifat. Masalın 

Biçimbilimi (s. 1-147) içinde. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

Radloff, W. W. (1960). Versuch eines wörterbuches der Türk dialecte. C. 4. Rijswijk. 

Sakaoğlu, S. (1995). Türk masallarında at motifi. Emine Gürsoy-Naskali (Ed.). Türk 

Kültüründe At ve Çağdaş Atçılık (s. 282-288) içinde. İstanbul: Resim 

Matbaacılık. 

Sakaoğlu, S. (1999). Masal araştırmaları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Sakaoğlu, S. (2002) Masallar. Türk Dünyası Edebiyat Tarihi. C.2. Ankara: Atatürk 

Kültür Merkezi Yayınları.   



243 

 

Sakaoğlu, S. (2002). Gümüşhane ve Bayburt masalları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Sarpkaya, S. (2014). Türkiye sahası masal ve efsanelerinde demonolojik varlıklar. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir.  

Seyidoğlu, B. (1975). Erzurum halk masalları üzerinde araştırmalar. Ankara: Baylan 

Matbaası. 

Seyidoğlu, B. (1986). Masal. Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi (C. VI, s. 149-153) 

içinde. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Seyidoğlu, B. (1998). Kültürel bir sembol: yılan. Metin Özaslan ve Özkul Çobanoğlu 

(Ed.). Folkloristik: Prof. Dr. Dursun Yıldırım Armağanı (s. 86-92) içinde. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Seyidoğlu, B. (2016). Erzurum masalları. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Şenocak, E. (2015). Dede Korkut hikâyelerinde Yüce Ana’dan Korkunç Ana’ya, 

Umay Ana’dan Kara Umay’a/Karay May’a. Nuride Muhtarzade (Yay. haz.). 

Çağdaş Folklor: Problemler, Perspektifler (s. 85-103) içinde. Bakü: 

Azerbaycan Milli İlimler Akademiyası, Folklor Enstitüsü Yayınları.  

Şenocak, E. (2021). Gılgamış Destanı’nın arketipsel sembolizm yöntemiyle 

çözümlenmesi. N. Uçan Eke ve N. Tanç (Ed.) Prof. Dr. Pervin Çapan 

Armağanı (s. 271-283) içinde. Muğla: Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi 

Yayınları. 

Şenocak, E. ve O. Doğan (2017). Almıs Kağan’ın destanı’nın arketipsel tahlili. Milli 

Folklor, 116, 112-128.  

Şentürk, Ş. (1997). Camaltında yirmi bin fersah, geleneksel kültürümüzde Şahmaran. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Şimşek, E. (2001). Yukarı Çukurova masallarında motif-tip araştırmaları II. cilt. 

Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Şimşek, E. (2008). Ölümsüzlük ilâcı elma. Journal of Turkish Studies, 3 (5), 193-204. 

Şimşek, E. (2019). Türk halk kültüründe yılan ve “Yılan Kale” (Ceyhan/Adana) 

anlatıları üzerine değerlendirmeler. Akra Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi, 

19 (7), 13-33. 

Şimşek, E. ve Şenocak, E. (2009). İbn Sinâ hikâyelerinin arketipsel tahlili. Milli 

Folklor, 82, 110-121.  

Tezel, N. (2019). İstanbul masalları. İstanbul: Alfa Basım Yayım. 



244 

 

Thompson, S. (1961). The type of the folktale: a classification and bibliography Antti 

Aarne’s Verzeıchnıs der märchentypen. Helsinki: Annales Academiae 

Scientiarum Fennica. 

Türkeş-Günay, U. (2011). Elazığ masalları ve Propp metodu. Ankara: Akçağ yayınları. 

Uğurlu, S. B. (2008). Çağdaş Türk edebiyatında Şahmeran imgesi: arketipsel bir 

yaklaşım. Zeki Dilek, Mustafa Akbulut, Zeki Cemil Arda, Zeynep Bağlan 

Özer, Reşide Gürses ve Banu Karababa Taşkın (Yay. Haz.). 38. ICANAS 

(Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi) 10-15 Eylül 2007- 

Ankara. Bildiriler: Edebiyat Bilimi orunları ve Çözümleri Cilt 4. (s. 1691-

1718.) içinde. Ankara: Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu 

Başkanlığı. 

Uluışık, Y. P. (2017). Halk anlatılarında yüzük. International Jaurnal Of Languages 

Education And Teaching, 5, 709-729.  

Uygur, H. K. ve Mungan, H. S. (2021). Mardin’den derlenen Keloğlan masalına 

arketipsel bir yaklaşım. AVRASYA Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 9 (26), 

34-51. 

Wundt, W. (1905). Völkerpsychologie eine untersuchung der entwicklungsgesetze von 

sprache, Mythus und sitte: zweiter band mythus und religion. Leipzig: Verlag 

von Wilhelm Engelmann. 

Yalçınkaya, F. (2018). Uygur sihir masalları. (Yayımlanmış Doktora Tezi). Ege 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

Yavuz, M. H. (2009). Masallar ve eğitimsel işlevleri. İstanbul: Cumhuriyet Kitapları. 

Yeşildal, Ü. Y. (2018). Bir arketip olarak yılan. AVRASYA Uluslararası Araştırmalar 

Dergisi, 6 (13), 420-431. 

Yıldız-Altın, K. (2018). Türk kültüründe atalar kültü. (Yayımlanmış Doktora Tezi). 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖN SÖZ
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	A. Araştırmanın Konusu
	B. Araştırmanın Amacı ve Önemi
	C. Araştırmanın Yöntemi
	D. Konu ile İlgili Bilimsel Çalışmalar
	BİRİNCİ BÖLÜM
	KAVRAMSAL ÇERÇEVE
	1.1. Masal Türüne Bir Bakış
	1.1.1. Masalın Tanımı
	1.1.2.Türk Dünyasında Masal Kavramı
	1.1.3. Masalın Özellikleri
	1.1.3.1. Masalın şekil özellikleri
	1.1.3.2.Masalın muhtevası


	1.2. Yapısal Kuram
	1.2.1. V. Propp’un Biçimbilimsel Yaklaşımı
	1.2.2. V. Propp’un 31 İşlevi
	1.2.3. V. Propp’un 7 Eylem Alanı ve Bağışçı Kavramı

	1.3. Arketip Olarak Bağışçı
	1.3.1. Arketip Kavramı
	1.3.2. Bağışçı


	İKİNCİ BÖLÜM
	BULGULAR VE TARTIŞMA
	2.1. Bağışçılar
	2.1.1. İnsan Olarak Bağışçı
	2.1.1.1. Baba: vasiyet ve nasihat
	2.1.1.2. İhtiyar adam
	2.1.1.3. İhtiyar kadın
	2.1.1.4. Hırsız
	2.1.1.5. Kam-şaman

	2.1.2. Hayvan Olarak Bağışçılar
	2.1.2.1. Vaşak-porsuk-samur-sincap
	2.1.2.3. Gök inek
	2.1.2.4. Gök koç
	2.1.2.5. Yılan
	2.1.2.6. Köpek-kedi
	2.1.2.7. Aslan
	2.1.2.8. Ejderha
	2.1.2.9. Kurt
	2.1.2.10. Karıncalar padişahı
	2.1.2.11. Kuş
	2.1.2.12. Kartal
	2.1.2.13. Boğa
	2.1.2.14. Ayı
	2.1.2.15. Balık
	2.1.2.15. Kaz

	2.1.3. Olağanüstü Bağışçılar
	2.1.3.1. Dağ iyeleri
	2.1.3.2. Allah
	2.1.3.3. Erlik
	2.1.3.4. Simurg
	2.1.3.5. Şahmaran
	2.1.3.6. Peri
	2.1.3.7. Cin
	2.1.3.8. Kötü ruh


	2.2. Bağışlanma Nedeni
	2.2.1. Baba Vasiyetini-İsteğini Yerine Getirme
	2.2.2. İhanet Eden Kişiye Kin Tutmama
	2.2.3. Affedici Olma-Af Dileme
	2.2.4. Davete İcabet Etme-İkramı Geri Çevirmeme
	2.2.5. Öksüz-Yetim Yardıma Muhtaç Olma
	2.2.6. Saçı (Kansız Kurban) Verme
	2.2.7. Cesur Olma (Kaçmamak vb.)
	2.2.8. İyilik Yapma- Kötülük Yapmama
	2.2.9. Azat Etme-Kurtarma
	2.2.10. Uyumama- Nöbet Tutma
	2.2.11. Dua Etme-Allah’a Sığınma
	2.2.12. Taht-Makamda Gözü Olmama
	2.2.13. Yemeğini Paylaşma/Cömert Olma
	2.2.14. Fedakâr Olma (3 Yoldan Tehlikeli Olana Gitme)
	2.2.15. Merhametli Olma
	2.2.16. Aç Gözlü Olmama
	2.2.17. Hasta Olan Bağışçıyı İyileştirme
	2.2.18. Bağışlanan Karşılığında Bir Şey Verme (Para vb.)
	2.2.19. Bağışçı ile Kahramanın Benzer Olması
	2.2.20. Aklını Kullanma
	2.2.21. Dürüst Olma
	2.2.22. Kararlı Olma
	2.2.23. Sadakatli Olma
	2.2.24. Bağışçının Sınırını Geçmeme
	2.2.25. Çalışkan Olma
	2.2.26. Aldatılma
	2.2.27. Adaletli Olma

	2.3. Bağışlanma Mekânı ve Zamanı
	2.3.1. Mekân
	2.3.1.1. Mezarlık
	2.3.1.2. Orman
	2.3.1.3. Mağara
	2.3.1.4.Ev-çadır
	2.3.1.5.Göl kıyısı-su kenarı-arığın kenarı- dere kenarı
	2.3.1.6. Kır
	2.3.1.7. Dağ
	2.3.1.8. Değirmen
	2.3.1.9. Taş üstü
	2.3.1.10. Aydınlık bir yer
	2.3.1.11. Sokak
	2.3.1.12. Köy
	2.3.1.13. Kuyu
	2.3.1.14. Ağacın tepesi-incir ağacının dibi, ağaç dalı
	2.3.1.15. İnsan ayağının değmediği yer
	2.3.1.16. Yol
	2.3.1.17. Darı tarlası
	2.3.1.18. Üst dünya

	2.3.2. Zaman
	2.3.2.1.Kahraman yola çıktığı zaman
	2.3.2.2.Kahraman avdayken
	2.3.2.3. Kahraman zor durumda kaldığı zaman
	2.3.2.4. Bağışçı baba ölmeden önce
	2.3.2.5. Nöbetteyken bir gece yarısı


	2.4. Bağışlanan Nesne
	2.4.1. Bilgi-Yol Gösterme
	2.4.2. Yüzük
	2.4.3. Tarak
	2.4.4. Sihirli Baston-Sopa
	2.4.5. Altın Oklu Yay
	2.4.6. Yetmiş Kulaç Kıl Halat
	2.4.7. İpek Bez
	2.4.8. İki Çakıl Taşı
	2.4.9. Sandık
	2.4.10. Kara Taş
	2.4.11.Sihirli Su- Su Kabı
	2.4.12. Altmış Kukla Bebek
	2.4.13. Uzuv
	2.4.14. Tulpar-Sihirli At
	2.4.15. Tuz-Un
	2.4.16. İp-Bez
	2.4.17. Kazan, Tokmak, Altın
	2.4.18. Kılıç
	2.4.19. Hastalık İyileştirme ve Yetenek Kazandırma
	2.4.20. Kağıt
	2.4.21. Mektup
	2.4.22. Mühür
	2.4.23. Ulaşmak İstenen Yere Ulaştırma
	2.4.24. Altın Mum
	2.4.25. Saman
	2.4.26. Koçun Boynuzu
	2.4.27. Ceviz
	2.4.28. Mehrigiya(h) Otu
	2.4.29. Bıyık
	2.4.30. Boncuk
	2.4.31. Maya
	2.4.32.Evlat
	2.4.33. Dua Etmek
	2.4.34.Tehlikeden Kurtarmak
	2.4.35.Külden Eşek
	2.4.36. Nar
	2.4.37.Güzellik, Gençlik
	2.4.38.Tüy-Kıl
	2.4.39.Elma
	2.4.40. Anahtar


	SONUÇ
	KAYNAKLAR

