
  

 
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 
KİŞİLERARASI İLETİŞİM BİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 

MEDYA EKOLOJİSİ GELENEĞİNDEN HAREKETLE SOSYAL 
MEDYAYA BAKMAK: FENOMENOLOJİK BİR ARAŞTIRMA 

 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 

ALİ HASAN HAMUT 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

İstanbul, 2023 
 

 



  

 
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 
KİŞİLERARASI İLETİŞİM BİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 

MEDYA EKOLOJİSİ GELENEĞİNDEN HAREKETLE SOSYAL 
MEDYAYA BAKMAK: FENOMENOLOJİK BİR ARAŞTIRMA 

 
 
 

Doktora Tezi 
 
 

 
 

ALİ HASAN HAMUT 
 
 
 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. HEDİYETULLAH AYDENİZ 
 
 
 

 
 
 
 

İstanbul, 2023



 i 

 
GENEL BİLGİLER 

 
 

İsim ve Soyadı : Ali Hasan Hamut 

Anabilim Dalı  : Halkla İlişkiler ve Tanıtım   

Program  : Kişilerarası İletişim 

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Hediyetullah Aydeniz 

Tez Türü ve Tarihi : Doktora – Eylül 2023 

Anahtar Kelimeler : Medya Ekolojisi, Marshall McLuhan, Sosyal Medya, Tetrad, 

Fenomenoloji 

 

ÖZET 
 

MEDYA EKOLOJİSİ GELENEĞİNDEN HAREKETLE SOSYAL 
MEDYAYA BAKMAK: FENOMENOLOJİK BİR ARAŞTIRMA 

 
 

Sosyal medya, insanların gündelik yaşantılarının bir parçası haline geldiği andan 

itibaren bireysel ve toplumsal etkilerini gün geçtikçe arttırmaktadır. Bu fenomenolojik 

çalışmada, medya ekolojisi geleneğinin kuramsal birikiminden ve araştırma 

pratiklerinden yararlanılmıştır. Marshall McLuhan tarafından geliştirilen ve medya 

yasaları olarak da bilinen Tetrad kuramından hareketle sosyal medyanın insanlar 

üzerindeki etkisi keşfedilmeye çalışıldı.  Tetrad kuramı, teknoloji ve iletişim çalışmaları 

açısından öneme sahip olan Marshall McLuhan, Neil Postman, Jacques Ellul ve Harold 

Innis gibi isimlerin ele alındığı medya ekolojisi geleneğinin bir parçasıdır. Teknolojik 

araçlar ve ortamlara yöneltilen dört soruyu odağına alan Tetrad kuramının sorularından 

hareketle sosyal medyanın neyi geliştirdiği, neyi eskittiği, neyi tekrar getirdiği ve aşırıya 

kaçıldığında ne ürettiği sorularının cevapları aranmıştır. Nitel araştırma desenlerinden 

biri olan fenomenolojik yöntemden yararlanarak yürütülen araştırmada, Amaçlı örneklem 

türlerinden ölçüt durum örneklemesi seçilmiştir. 21 kişiyle yapılan görüşmeler sonucunda 



 ii 

sosyal medyanın geliştirdiği özellikler arasında bireyin psikolojik durumuyla alakalı 

olarak olumlu veya olumsuz durumları geliştirdiği gözlenmiştir. Modası geçmiş ama 

yeniden getirdiği şeyler arasında daha çok sözlü kültür unsurları olan podcast ve hikâye 

anlatıcılığı gibi örnekler öne çıkmaktadır. Eskittiği şeyler arasında ise yüz yüze iletişim, 

matbu kültür, geleneksel ünlülük ve anaakım medya gibi başlıklar öne çıkmıştır. Aşırıya 

kaçıldığında ise bireyler için gerçeklikten kopma, dezenformasyon ve odaklanma 

problemi gibi birey için sadece olumsuz durumları ortaya çıkardığını söyleyebiliriz. 

Türkçede mevcut iletişim kuramları ve tarihi literatürlerinde ayrı olarak ele alınan 

yukarıdaki isimlerin çalışmaları ilk defa medya ekolojisi geleneği adı altında ele 

alınmıştır. Mevcut literatüre katkı sunmasını umduğumuz bu tezde medya ekolojisi 

geleneğinin bir kurumsal ve alan tarih yazımı da yapılmıştır. 

 
 

GENERAL KNOWLEDGE 
 

Name and Surname  : Ali Hasan Hamut  

Field    : Public Relations and Publicity 

Programme   : Interpersonal Communication  

Supervisor   : Assoc. Prof. Hediyetullah Aydeniz 

Degree Awarded and Date : PhD – September 2023 

Keywords : Media Ecology, Marshall McLuhan, Social Media, 

Tetrad, Phenomenology 

 

ABSTRACT 
 

LOOKING AT SOCIAL MEDIA FROM THE TRADITION OF 
MEDIA ECOLOGY: A PHENOMENOLOGICAL STUDY 

 
 

Social media increases its individual and social effects since it became a part of 

people’s daily lives. This phenomenological study tries to explore the effect of social 



 iii 

media on people through the Tetrad theory, also known as Tetrad of Media Effects, one 

of the theoretical background and research practices of the media ecology tradition 

developed by Marshall McLuhan. Tetrad of Media Effects is a part of the media ecology 

theory, which has important names in technology and communication studies, such as 

Marshall McLuhan, Neil Postman, Jacques Ellul and Harold Innis. Based on Tetrad 

theory’s four questions on technological tools and environment this study investigates the 

answers to the questions of what social media has developed, has obsoleted, has retrieved 

and has reverses when excessive.  The studies of the names mentioned in the latter are 

discussed under the umbrella of media ecology tradition for the first time in the Turkish 

academic literature though they have been mentioned separately in the existing 

communication theories and historical literature. In the research conducted by using the 

phenomenological method, which is one of the qualitative research designs, criterion 

sampling was preferred  among the purposive sampling types. By interviewing with 21 

people, this study detects that among the features developed by the social media, one is 

the intensification of positive or negative situations related to the psychological state of 

the individual. Among the features that are retrieved; examples such as podcasts and 

storytelling, which are mostly oral culture elements, attract attention. Among the features 

social media obsoleted are examples such as face-to-face communication, printed culture, 

traditional celebrity and mainstream media.  When it is excessive, we can say that social 

media only creates negative situations for the individual, such as disconnection from 

reality, disinformation and concentration problems. In this thesis, which we hope to 

contribute to the existing literature, an institutional and field historiography of the media 

ecology tradition has also been made. 

 



 iv 

ÖNSÖZ 
 

Araştırmalar bir olguya duyulan entelektüel ilgiden doğar. Üniversite üçüncü 

sınıfta sosyoloji öğrencisiyken, rahmetli hocam Hüsamettin Arslan’ın okutmuş olduğu 

Marshall McLuhan ve Jacques Ellul kitapları akademik çalışmalara yönelmemin en 

önemli kaynağı oldu. Yüksek Lisans tezinde Jacques Ellul çalıştıktan sonra okuduğum ve 

ilgilendiğim farklı isimlerin aslında bir gelenek oluşturduğunu ve benzer eğilimlere sahip 

olduğunu fark ettim. Bu farkındalık durumu doktora çalışmamı da bu konuda yapmama 

neden oldu. Öğrencilerinin ilgi duyduğu şeylere karşı onların bu ilgisini akademik bir 

çalışmaya dönüştürmede emeğini hiçbir zaman esirgemeyen danışman hocam 

Hediyetullah Aydeniz’e minnettarım. Tez izleme komitesinde yer alıp çalışmaya 

katkılarını sunan Mehmet Emin Babacan ve Burcu Kaya Erdem hocalarıma, Tez savunma 

sınavında katkılarını sunan Ömer Özer ve Haldun Narmanlıoğlu hocalarıma teşekkür 

ederim. 

Akademik çalışmam sırasında huzurlu olabilmem için en büyük desteği sunan 

Annem Nuran Hamut ve Teyzem Serpil Gökçe’ye, motivasyon kayıplarında her daim 

devrede olan ve yolculuğun gönül ayağını oluşturan Hande ve Remzi’ye, entelektüel 

birikimlerini benden esirgememeye devam eden ve cama değil camdan bakmayı gösteren 

Alaattin ve Ferudun Beye şükranlarımla. Bu Tez, bir epistemik cemaat oluşturmaya(!) 

fırsat bulamadığım, kıymeti bende baki olan ve çok daha faydalı olabileceği bir dönemde 

aramızdan ayrılan Hüsamettin Arslan’a. 

 

İstanbul, 2023                                                                                          Ali Hasan Hamut  

 

 



 v 

İÇİNDEKİLER  

Sayfa No. 

ÖZET ............................................................................................................................................................. i 

ABSTRACT ................................................................................................................................................. ii 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................................................... iv 

TABLO LİSTESİ ...................................................................................................................................... vii 

EKLER LİSTESİ .................................................................................................................................... viii 

1. GİRİŞ .................................................................................................................................................. 1 
1.1. Çalışmanın Konusu ve Amacı ................................................................................................. 2 
1.2. Çalışmanın Önemi .................................................................................................................... 5 
1.3. Araştırmanın Problemi ve Soruları ........................................................................................ 7 
1.4. Araştırmanın Yaklaşımı ve Yöntemi ...................................................................................... 9 
1.5. Araştırmanın Geçerliliği ve Güvenirliği .............................................................................. 14 

2. MEDYA EKOLOJİSİ GELENEĞİ ............................................................................................... 16 
2.1. Medya Ekolojisi Geleneğinin Kurumsallaşması ................................................................. 23 
2.2. Çevre Olarak Medyanın İncelenmesi ................................................................................... 27 
2.3. Medya Ekolojisi Geleneğinin Önemli Kavramları .............................................................. 30 

2.3.1. Ortam ................................................................................................................................. 31 
2.3.2. Teknoloji ............................................................................................................................. 32 
2.3.3. Yanlılık ............................................................................................................................... 33 

2.4. Medya Ekolojisi Geleneğinin Çalışma Alanları .................................................................. 35 
2.4.1. Sözlü ve Yazılı Kültür Çalışmaları .................................................................................. 36 
2.4.2. Teknoloji Çalışmaları ........................................................................................................ 39 
2.4.3. Kültürel Çalışmalar .......................................................................................................... 44 
2.4.4. Yanlılık Çalışmaları .......................................................................................................... 46 
2.4.5. Dil Çalışmaları ................................................................................................................... 49 

2.5. Medya Ekolojisi Geleneğiyle İlişkili Alanlar ....................................................................... 51 
2.5.1. Teknoloji Felsefesi ............................................................................................................. 51 
2.5.2. Postfenomenoloji ............................................................................................................... 53 

2.6. Medya Ekolojisi Geleneğine Eleştirel Yaklaşımlar ............................................................. 55 
2.7. Medya Ekolojisi Geleneği ve Türkiye’deki İzleri ................................................................ 58 

3. BİR ARAŞTIRMA TASARIMI OLARAK TETRAD KURAMI ve ARAŞTIRMALARDA 
KULLANIMI ............................................................................................................................................. 63 

3.1. Tetrad ...................................................................................................................................... 65 
3.2. Tetrad ve Araştırma Alanları ............................................................................................... 70 
3.3. Tetrad’ın Sosyal Medyaya Uygulanması ............................................................................. 73 

4. ARAŞTIRMA ve BULGULARIN ANALİZİ ................................................................................ 75 



 vi 

4.1. Katılımcıların Medya Kullanımları ...................................................................................... 83 
4.2. Geliştirme .............................................................................................................................. 100 
4.3. Eskime ................................................................................................................................... 118 
4.4. Geri Alma .............................................................................................................................. 124 
4.5. Tersine Çevirme ................................................................................................................... 130 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRMELER ................................................................................................. 152 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................................... 166 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 vii 

TABLO LİSTESİ 
 

 

Sayfa No. 

 

Tablo 1: Mcluhan’ın Tetrad Kuramı ……….…………………….………………….....9 

Tablo 2: Katılımcıların Cinsiyet Dağılımı …………………………………………… 79 

Tablo 3: Katılımcıların Eğitim Durumu Dağılımı ………………….…………….….. 80 

Tablo 4: Katılımcıların Yaş Dağılımı ………………………...………………..…….. 81 

Tablo 5: Katılımcıların Yaygın olan Sosyal Medya Platform Kullanım Dağılımı…….82 

Tablo 6: Sosyal Medya Kullanma Yoğunluğu…………………………………………99 

Tablo 7: Ortak Tetrad ……………………………………………………………….. 139 

Tablo 8: Kadın Katılımcıların Tetradı……………………………………………….. 141 

Tablo 9: Erkek Katılımcıların Tetradı………………………………………………...142 

Tablo 10: Twitter’ı Yoğun Kullanan Katılımcıların Tetradı…...……………………...143 

Tablo 11: Instagram’ı Yoğun Kullanan Katılımcıların Tetradı……...………………..144 

Tablo 12: Facebook’u Yoğun Kullanan Katılımcıların Tetradı…...…………………..145 

Tablo 13: Linkedin’i Yoğun Kullanan Katılımcıların Tetradı...………………………146 

Tablo 14: Blog Platformlarını Yoğun Kullanan Katılımcıların Tetradı ………………147 

Tablo 15: Televizyonu Yoğun Kullanmış Olan Katılımcıların Sosyal Medya Tetradı. 148 

Tablo 16: Radyoyu Yoğun Kullanmış Olan Katılımcıların Sosyal Medya Tetradı...… 149 

Tablo 17: Gazeteyi Yoğun Kullanmış Olan Katılımcıların Sosyal Medya Tetradı..… 150 

Tablo 18: Bilgisayar ve İnternetle Erken Tanışmış Katılımcıların Sosyal Medya Tetradı 

………………………………………………………………………………………...151 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 viii 

EKLER LİSTESİ 
 

Sayfa No. 
 

EK 1: Katılımcıların Demografik Özellikleri ve Metin İçi Kısaltma Aktarımları….. 159 

EK 2: 21 Katılımcının Tetrad Şablonları……………………………..…………...... 160 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



1. GİRİŞ 
 
 

Teknoloji dünyası, bir parçası olduğumuz ve gündelik pratiklerimizi 

kolaylaştırmak suretiyle hayatımızın önemli bir kısmını teşkil etmektedir. Bu noktada 

XXI. yüz yılda, geleneksel medyadan farklı yeni bir medya türünü ortaya koyan bir 

teknoloji geliştirildi. Yeni teknolojilerin imkânlarıyla oluşan yeni medya türü, sosyal 

medya olarak isimlendirildi ve bilinir oldu.  Bu yeni medya türünün, gündelik hayat 

pratiklerimizin her aşamasına sirayet eden bir kapsama sahip olduğunu söylemek 

mümkündür. İletişim süreçlerinin düz, çizgisel ve tek taraflı bir süreç olmaktan çıkartıp 

interaktif bir iletişim biçimine olanak sağlayan sosyal medya, çevrimiçi olarak toplanan 

insanların karşılıklı olarak bilgi ve görüşlerini paylaşmak için kullandıkları ortamlardır. 

Bu ortamlar hem insanların hoşlandıkları için kullandıkları hem de yapısal olarak 

alışkanlık yapıcı tasarlandıklarından dolayı insanlar üzerinde etkilere sahiptir. Yirmi 

birinci yüzyılın ilk yıllarından itibaren giderek yaygınlaşan ve bir akademik araştırma 

konusu olan sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisi, bu çalışmanın konusu olarak 

seçilmiştir. 

Medya araştırmaları basılı, işitsel ve görsel medya türü olarak ele alınmaktaydı. 

Dijitalleşmeyle beraber yeni bir medya türü olarak yeni medya/dijital medya çalışmaları 

odağa alınmaya başlandı. Geliştirilen bu yeni ortamların mesaj içeriklerinin ötesinde 

önceki medya işleyişinin dönüşümüne yol açtığı fikri teknolojik temelli iletişim 

yaklaşımlarından olan medya ekolojisi araştırmacıları tarafından ortaya koyulmuştur. 

Medya ekolojisi geleneği araştırmacıları mesajların/içeriklerin etkilerini sadece mesajlar 

üzerine inceleyen yaklaşımdan koparak medyayı, etkileyen, anlamlar yaratan ve anlamlar 

öneren bir ortam olarak görebilme bakış açısını öne çıkarmıştır.1 Dijitalleşmeyle birlikte 

büyük teknoloji şirketlerinin oluşturduğu sosyal medya platformları da hem yeni dillerin 

yaratılması hem de yeni iletişim formlarının oluşmasına katkı sunmaktadır. Medya 

ekolojisi yaklaşımı, bir teknolojik icadın belirli özelliklerinin ötesinde olduğu düşüncesi 

ile bizi bireysel eserlerden ziyade teknolojik çevrelerin belirleyici niteliklerini düşünmeye 

 
1 Dennis, D. Cali. Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, New York: Peter Lang, 2017.  



 2 

teşvik etmektedir. Böylelikle medya ekolojisi geleneği, medya iletişim çalışmalarında 

teknolojinin temel tarafsızlığına2 dair bulunan inancın ötesine geçerek bizlere yeni bir 

çalışma sahası sunmaktadır. 

We Are Social’ın 2023 Türkiye raporuna3 göre Türkiye’de nüfusun %83,4’ü 

internet kullanıcısı, toplam nüfusun %95,4’ü mobil bağlantı sahibi ve %73,1’i aktif olarak 

sosyal medya kullanıcısıdır. Veriler ışığında görüleceği üzere geniş bir tabana yayılan 

sosyal medya kullanımının bireysel ve toplumsal etkiler doğurduğu açıktır. Bu tezde 

sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisi iletişim çalışmalarında teknolojik 

paradigmalar olarak kendine yer bulan ve medya ekolojisi olarak bilinen iletişim temelli 

teknolojik yaklaşımla ele alınacaktır. Bu geleneğin en önemli temsilcilerinden birisi olan 

McLuhan’ın ortaya koyduğu medya etki kuramlarından olan Tetrad kuramı ile sosyal 

medya ortamlarının “neyi geliştirdiği”, “neyi tersine çevirdiği”, “neyin modasını 

geçirdiği”, “neyi yeniden getirdiği” sorularının cevapları üzerine bir araştırma tasarımı 

yapılmış ve bu çerçevede araştırma sonuçlandırılmıştır. Ayrıca Türkçe literatürde ilk defa 

medya ekolojisi geleneğinin bir tarih yazımı yapılmaya ve medya ekolojisi geleneğine ait 

isimlerin tamamı bir arada ele alınmaya çalışılmıştır. 

1.1. Çalışmanın Konusu ve Amacı 

Sosyal medya hem iletişim çalışmaları hem teknoloji çalışmaları açısından 

önemli bir konuma sahiptir. Medya ekolojisi geleneği iletişim çalışmaları ve teknoloji 

çalışmalarını bir arada yöneten bir anlayış geliştirerek iletişim ve teknoloji araçlarını 

ortam, çevre ve yanlılık kavramlarıyla incelemektedir. Teknolojinin tarafsız olduğuna 

dair geleneksel Aristotelesçi görüşü sosyal bilimlerde özel olarak medya çalışmalarında 

iletişim teorisyenleri benimsemiştir.4 Medya ekolojisi geleneği de Aristotelesçi bu görüşü 

eksik bulur ve teknolojiyi baştan sona değer yüklü bir insan süreci olarak görmektedir.5 

Onların bakış açısına göre değer biçme, teknolojik sorunları anlamak için kullanılan 

analitik çerçeveden, tasarım ve üretim süreçlerinde ortaya çıkan araç ve ürünlere kadar 

 
2 Clifford Christians, Media Ethics and Global Justice in the Digital Age, Cambridge: Cambridge University Press, 
2019. 
3 We Are Social. “The Changing World of Digital in 2023”, We Are Social UK. 
https://wearesocial.com/uk/blog/2023/01/the-changing-world-of-digital-in-2023/ Erişim tarihi: 26 Ocak 2023. 
4 Christians, s.45. 
5 Val, Dusek. Philosophy of Technology: An Introduction, Malden Oxford Carlston: Blackwell, 2006. 



 3 

tüm teknolojik faaliyetlere nüfuz eder. Teknoloji, endüstriyel toplumlarda, önceki 

toplumlardan farklı bir şekilde insan varoluşunun birincil biçimidir ve bu nedenle sosyal 

ve kültürel düzene yönelik entelektüel yaklaşımın da bir arenasıdır.6 Aristoteles’in mirası 

olan araçsalcı yaklaşımı benimseyen eleştirel geleneğin aksine medya ekolojisi geleneği 

için teknoloji nötr bir araç değildir.  

Teknolojinin ve iletişim araçlarının insan hayatındaki belirleyici rolü, 20.yy’ın 

başlarından itibaren sosyal bilimlerin araştırma ve tartışma konusu olarak gündemdeki 

yerini korumaktadır. Medya ekolojisi olarak anılan ve Harold Innis (1894-1952), 

Marshall McLuhan (1911-1980), Neil Postman (1931-2003) ve Walter J. Ong (1912-

2003) gibi düşünürlerin temsil ettiği gelenek iletişim araçları üzerine yoğunlaşarak 

teknolojinin insan hayatı üzerindeki etkisi ve modern teknolojinin insan hayatını 

dönüştürme gücünü konu edinmektedir. Bu isimler teknolojinin ve iletişim araçlarının 

gündelik pratiklerin belirli yönlerini açığa çıkartıp genişletirken başka taraflarını ise 

gizlediğini veya kararttığını belirtmektedir. Medya ekolojisi geleneğinin kurucu figürleri 

ve entelektüel takipçileri için herhangi bir teknolojik yeniliğin tanıtılması ve kullanılması 

zorunlu olarak “değiş-tokuş” anlamına gelmektedir.7 Başka bir deyişle, bu yeni 

ortamların ya da araçların eşzamanlı olarak günlük hayatımıza bir şeyler kattığı, bizden 

bir şeyler alıp götürdüğü ve onunla etkileşime girildiğinde değişen derecelerde gerçekliği 

algılama biçimimizi etkilediği kabulünden hareket ederler. Medya ekolojisi geleneği 

içinde yer alan araştırmacıların ve onların ortaya koyduğu çalışmaların öne çıkan konusu 

ve vurgusu, dünya savaşları sonrasındaki dönemde telekomünikasyon teknolojilerinin yol 

açtığı radikal değişimlerdir. İletişim ve ulaşım ile ilgili sorunların hızlı bir şekilde 

üstesinden gelinmesi, iletişime yeni bir ortam sağlamış ve sözlü kültürden bugüne kadar 

olan tüm iletişim safhaları bu yeni ortam ve anlayışıyla birlikte incelenmeye 

başlanmıştır.8 Teknoloji duyusal farkındalığımızı etkileyerek, sosyokültürel ve çevremizi 

(ekoloji) değiştirir ve nihayetinde, benlik kavramlarımızı bedenlerimizi ve bilincimizi 

 
6 Christians, s.47. 
7 Michael Heim, “Heidegger and McLuhan: The Computer as Component”, G. Genosko (drl.), Marshall McLuhan: 
Critical Evaluations in Cultural Theory. NewYork: Routledge. 2005, s.352. 
8 Bazı çalışmalar için bakınız, Lance Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human 
Condition New York: Peter Lang, 2011. ve Dennis, D. Cali. Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, 
New York: Peter Lang, 2017. 



 4 

"genişleterek” aynı zamanda alışılmış yaşam biçimlerinin bazı yönlerini "azaltarak" 

dönüştürmektedir.9 Bu fikir McLuhan’ın Tetrad kuramının temelini oluşturmaktadır. 

Sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisini görebilmek için çevre olarak 

medyanın incelenmesi şeklinde tanımlanan medya ekolojisi geleneğinin uygulama 

alanlarından biri olan Marshall McLuhan’ın insan üretimi araçlara uygulamak için ortaya 

koyduğu Tetrad kuramındaki sorular üzerinden bir araştırma tasarlanmış ve 

uygulanmıştır. Sosyal medyanın gündelik hayatımızdaki kullanımı gün geçtikçe artmakta 

ve insanların başat iletişim aracı haline gelmiştir. Sosyal medya platformlarının insanlar 

tarafından bu kadar yaygın olarak kullanılmasının nedeni, kullanıcıların kimliklerini inşa 

etmeleri için birer araç ve dünyalarını algıladıkları bir mercek olarak kullanılmalarından 

kaynaklanmaktadır. Bu 1964 yılında McLuhan tarafından Understanding Media: The 

Extensions of Man10 isimli kitabında formüle ettiği gibi medyanın kullanıcıların bir 

uzantısı olduğu fikrini göstermektedir. 

 McLuhan, Tetrad kuramı ile hem Gutenberg Galaksisi11 hem de Medyayı 

Anlamak12'taki çalışmalarını şekillendiren temel ilkeleri ifade eden bir sistem formüle 

etti. Önceki fikirlerini dikkate alarak tüm medya biçimlerine bir formül olarak 

uygulanabilecek, test edilebilecek ve eleştirel incelemeye tabi tutulabilecek ifadeleri 

belirlemeye çalıştı. Bu ilkeler ilk olarak “medya yasaları” olarak ortaya kondu ve 

Technology and Culture13 ve Et Cetera14 dergilerinde makale biçiminde yayımlandı. 

McLuhan, bir dizi medya araçlarına ve insan üretimi nesnelere Tetrad sorularını 

uygulayarak örneklendirdi. McLuhan, bu ilkeleri medya yasaları olarak sunarken 

okuyucularını doğrudan onları test etmeye ve mümkünse tahrif etmeye davet etti. Bu ilk 

makalelerin yayımlanmasından sonra vefat ettiği için yayımlanmamış uygulamalar ve 

örnekler oğlu Eric McLuhan tarafından kitap haline getirilerek ölümünden sekiz sene 

 
9 Marshall Mcluhan ve Eric Mcluhan, Laws of Media: The New Science, Toronto: University of Toronto Press, 1988. 
s.8. 
10 Marshall McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man, New York: Signet Books, 1964. 
11 Marshall McLuhan, Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu, çev. Gül Çağalı Güven, İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları, 2017. 
12 Marshall McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man, New York: Signet Books, 1964. 
13 Marshall McLuhan, “Laws of the Media”, Technology and Culture, 16(1), 1975, ss. 74-78. 
14 Marshall McLuhan, “The Laws of the Media”, Et Cetera, 34(2). 1977, ss.173-179. 



 5 

sonra University of Toronto Press tarafından Laws of Media: The New Science15 adıyla 

yayımlandı.  

Tetrad, herhangi bir ortamın çeşitli dinamiklerini sorgulamak için 

kullanılabilecek, birbiriyle ilişkili dört sorudan oluşan bir dörtlü olarak düzenlenmiştir. 

Bu sorular, "Tüm medya hakkında hangi genel ve doğrulanabilir (yani test edilebilir) 

ifadeler oluşturulabilir?"16 sorusuna yanıt olarak, dörtlü soruyu sorar: Ortam neyi 

güçlendirir veya yoğunlaştırır? Ortam neyin modasını geçirir veya neyi yerinden eder? 

Daha önce eskimiş olan neyi geri alır? Ortamın kullanımında aşırıya kaçıldığında ne 

üretir veya ne hale gelir? Kısaltılmış anahtar kelime biçiminde, bu dörtlü, belirli bir 

ortamın sırasıyla neyi geliştirdiğini, eskittiğini, geri aldığını veya tersine çevirdiğini 

dikkate alır. 

Tetrad sorularından hareketle sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisini 

incelemek bu tezin ana araştırmasıdır. Tetrad, medya ekolojisi geleneğinin bir araştırma 

şeklini ortaya koyduğu için medya ekolojisi geleneğinin oluşması, kurumsallaşması ve 

çalışma alanlarının aktarılması da bu tezin bir parçası olmaktadır.  

1.2. Çalışmanın Önemi 

Medya ekolojisi geleneğinin kurucusu olarak sayılabilecek isimleri teknoloji ve 

iletişim araçlarıyla ilgili yazarken XXI. yüzyılın taşıdığı özelliklerden çok farklı bir 

dünyaya şahitlik etti. Bununla birlikte odak noktaları, insanın teknolojiyle ne şekilde bir 

ilişki kurduğu üzerinde temellendi. Akıllı telefon, internet ve benzer teknolojileri 

akıllarına getirmiş olsalar bile uygulamasını görmemişlerdi. Bu nedenle, eserleri XXI. 

yüzyıl teknolojilerinin sunduğu olanaklara doğrudan cevap vermese de sordukları 

sorularla, araştırma yapabilecek bir zemin hazırladıklarını söylemek mümkündür. Medya 

ekolojisi, teknolojilerin ve yeni iletişim biçimlerinin toplum üzerindeki etkisinin 

incelendiği sosyal bilimler alanındaki bir araştırma yaklaşımı ve bu yaklaşımın ortaya 

koyduğu araştırma pratiği itibariyle de gelenek veya ekol olarak kabul edilmektedir. Bu 

çerçevede, medya ekolojisi araştırmalarına konu edinen şeyler arasında insan hayatı için 

 
15 McLuhan ve McLuhan, Laws of Media: The new science.  
16 McLuhan ve McLuhan, s.7. 



 6 

yeni bir ortam olan sosyal medya da yer almaktadır. 

Medya ekolojisi geleneğinin kurucu figürü sayılan McLuhan, iletişim araçları 

ile mesaj arasındaki ilişki ve bunların kültür üzerindeki tarihsel etkisindeki fikirleriyle 

öne çıktı. McLuhan teknolojiyle kendimizi ve dünyayı nasıl gördüğümüz arasında çok 

net bağlantılar kurdu.17 McLuhan’ın medya hakkındaki fikirleri 1970’lerde fazlasıyla 

tartışıldı18 ve ona yönelik ilgi 1980’deki ölümünden sonra azaldı. Ancak 2000’li yıllarla 

birlikte internetin hayatımıza girmesi sonucu McLuhan’ın kavramları yeniden ilgi 

gördü.19 Dijital iletişim teknolojisindeki ilerlemelerin ışığında medya ve iletişim 

araştırmacıları McLuhan’ın fikirlerini yeniden değerlendirmeye başladılar.20  

Bu yeniden ilgi ve dönüşümün etkisiyle 1998 yılında Neil Postman’ın 

öğrencileri Susan B. Barnes, Thom Gencarelli, Paul Levinson, Casey Man Kong Lum ve 

Lance Srate medya ekolojisi derneğini kurarak medya ekolojisi çalışmalarını, medya 

ortamlarını, enformasyon ve iletişim kodlarının insan ilişkilerinde oynadığı rolü, medya 

mantığını, ortam teorisini, medyolojiyi, McLuhan çalışmalarını, sözlü-okuryazarlık 

çalışmalarını, teknoloji tarihini ve teknoloji felsefesini ele alan çok kapsamlı çalışmaların 

bir arada çalışılmasını sağlamışlardır. 

İletişim araştırmalarının bir parçası olan medya ekolojisi yaklaşımı, yeni medya 

çeşitlerini anlamamız ve etkilerini görebilmemiz açısından önemlidir. Türkiye’de 

kendisine sadece isimler üzerinden yer bulabilen medya ekolojisi geleneğinin henüz bir 

literatür yazımı yapılmamış ve uygulama alanlarında kendine yer bulamamıştır. YÖK 

Ulusal Tez Merkezi ve TÜBİTAK-ULAKBİM makale veri tabanı olarak kabul edilen 

dergipark.org.tr verilerine bakıldığında Türkiye’deki iletişim çalışmaları kapsamında 

doğrudan Medya Ekolojisi Geleneğine dair bir çalışma bulunmamaktadır. Fakat bu 

gelenek içerisinde görülen isimleri odağa alan çalışmalar mevcuttur. Bunlardan bazıları 

Fahrettin Altun’un Marshall McLuhan ve Jean Baudrillard’ın Medya Kuramlarının 

 
17 Marshall McLuhan ve Quentin Fiore, The Medium is the Massage: An Inventory of Effects. California: Gingko 
Press, 1967. 
18 Raymond Williams, Television: Technology and Cultural Form, London: Fontana, 1974, s.5. 
19 Paul, Levinson. Realspace: The Fate of Physical Presence in the Digital Age, on and off Planet. London & New 
York: Routledge. 2003.  
20 Cali, s.256. 
 



 7 

Karşılaştırmalı Çözümlemesi21, Seyit Köse’nin Marshall McLuhan’ın Küreselleşme 

Düşüncesinin Tarihsel Kökenleri22, Sabri Eğe’nin Marshall McLuhan’ın Medya 

Belirlenimciliğine Vilem Flusser Perspektifinden Bir Eleştirisi23dir.  Bunların dışında J. 

Ellul, L. Mumford ve N. Postman ile alakalı yüksek lisans tezleri de bulunmaktadır. Bu 

tezlerden sadece Altun’un tezinde Postman’ın bir medya ekolojisi programı kurduğundan 

bahsedilmekte24, diğer tezlerde ise medya ekolojisi geleneğinden söz edilmemektedir.  Bu 

tez çalışması, Türkiye’de medya ekolojisi geleneğinin literatür yazımını gerçekleştirmiş 

ve bu geleneğin en önemli isimlerinden birisi olan McLuhan’ın insan üretimi araçlar için 

geliştirmiş olduğu ve dört sorudan oluşan Tetrad kuramını kullanmıştır. Sosyal medyanın 

insanlar üzerindeki etkisini gözlemleyecek bu araştırma ile medya ve iletişim 

çalışmalarına özgün bir katkı sunabilmeyi hedeflemektedir.   

1.3. Araştırmanın Problemi ve Soruları 

Tezin amacından hareketle bu araştırmada, medya ekolojisi geleneğinin bir 

parçası olan McLuhan’ın Tetrad kuramı kullanılarak birey ve sosyal medya arasındaki 

ilişki incelenip sosyal medyanın insan hayatındaki etkisi araştırılacaktır. Sosyal medyanın 

insanlar üzerindeki etkisini görmek için bireylerin nesnelere ilişkin çeşitli algılamalarını 

ortaya çıkartmak için fenomenolojiye ihtiyaç duyulmaktadır. Sosyal medyanın insanlar 

üzerindeki etkisinin anlaşılabilmesi için sosyal medya öncesi ve sonrası medya deneyimi 

olan insanların ifadelerine yönelmek anlamlı görülmüştür. Bu ifadeleri elde edebilmek 

için detaylarını kuramsal bölümde anlattığımız Tetrad kuramından faydalanılmıştır. 

Tetrad kuramını oluşturan dört soru şunlardır: 

1. Ortam neyi geliştirir veya yoğunlaştırır?  

2. Ortam neyin modasını geçirir ya da neyi yerinden eder?  

3. Ortam daha önce eskimiş olan neyi geri alır?  

 
21 Fahrettin Altun, “Marshall Mcluhan ve Jean Baudrillard’ın Karşılaştırmalı Çözümlemesi”, (Yayınlanmamış 
Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006). 
22 Seyit Köse, “Marshall McLuhan’ın Küreselleşme Düşüncesinin Tarihsel Kökenleri”, (Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019). 
23 Sabri Eğe. “Marshall McLuhan’ın Medya Belirlenimciliğine Vilem Flusser Perspektifinden Bir Eleştiri”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Galatasaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019). 
24 Altun, s.46. 



 8 

4. Ortamın kullanımı aşırıya kaçıldığında ne üretiyor veya ne oluyor?25   

 Tetrad kuramının geliştirme, eskime, geri alma ve tersine çevirme boyutlarıyla 

bir olgu olarak sosyal medyanın insan hayatındaki rolünü ve etkisi medya ekolojisi 

geleneğinin kuramsal birikiminden ve araştırma sorularından hareketle incelemektir. 

Araştırmanın diğer temel problemi ise bir akademik araştırma geleneği olarak medya 

ekolojisi geleneğinin ortaya çıkışını ve genel çerçevesini Türkçe literatürde bir bütünlük 

içinde ele almaktır.  

Veri toplama sürecinde oluşturulan sorular ise araştırma sorularına cevap teşkil 

edecek şekilde veri toplanmasına imkân vermesi açısından oluşturulmuştur.  Görüşme 

soruları belirlenirken hazır bir form olan Tetrad kuramı sorularının yanı sıra iki soru daha 

eklenmiştir. Bu sorulardan ilki insanların medya deneyimlerini öğrenmeyi amaçlayarak 

araştırma verilerini bulguya dönüştürürken kullanılabilecek veriler sağlamıştır. Veri 

toplama sürecinde oluşturulan Tetrad kuramı dışındaki sorular, Tetrad kuramı sorularının 

geçmiş dönem medya deneyimlerini de içeren sorulardan oluşmasından dolayı 

katılımcıların geçmiş medya deneyimlerini hatırlatmayı amaçlamaktadır. Tetrad 

sorularının birbiriyle olan ilişkisinden kaynaklı olarak herhangi bir soru da farklı bir 

sorunun cevabını hatırlatabileceğinden dolayı tüm soruları içeren genel bir soruda 

eklenmiştir. Bu kapsamda 21 kişiyle görüşülmüştür.  

Konunun açıklığı ve netliğine göre katılımcı sayısı belirlenmektedir. Konunun 

anlaşılması zor bir konu olması daha fazla katılımcıyı gerektirmektedir.26 Zira hedef, 

belirlenen konu odaklı deneyimi elde etmeyi amaçlamaktadır. Sosyal medyanın insanlar 

üzerindeki etkisini anlamak için bu yeni ortam deneyimlerini Tetrad kuramına 

uygulamanın, nitel bir araştırma için uygun olduğuna karar verilmiştir. Kuramsal 

çerçeveden hareketle tasarlanan görüşme formunda kişinin kendi deneyimlerini ortaya 

koymasını sağlayacak derinlikte sorular aracılığıyla nitelikli veri elde etmeyi sağlayacak 

bir veri toplama süreci planlanmıştır. Araştırmanın uygulanabilirliğinin gözlenebilmesi 

için araştırma öncesi üç ön görüşme yapılmıştır. Tetrad sorularının insanların alışılageldik 

anket sorularından uzak oluşundan dolayı soruların anlaşılmasını güçlendirmek için 

 
25 McLuhan ve McLuhan, s.7. 
26 Janice M. Morse, “Determining Sample Size”, Qualitative Health Research. 10(1), 2000, ss.3-5. 



 9 

McLuhan’ın Laws of Media: The New Science kitabından açık ve anlaşılır örneklerle 

desteklenmiştir. Bu ön görüşmeler sonrasında katılımcıların cevaplamakta sorun 

yaşamadığı görülmüştür. Araştırmada da kullandığımız Tetrad şablonu aşağıda 

paylaşılmıştır. 

Tablo 1 

Tetrad Şablonu 

 

 

1.4. Araştırmanın Yaklaşımı ve Yöntemi  
 

Medya ekolojisi yaklaşımını benimseyen araştırmaları diğer araştırma 

geleneklerinden ayıran husus, araştırma bileşenlerine dikkat edilmesi gerekliliğidir. 

Medya ekolojisi araştırmacısı, herhangi bir ortamın ortaya çıktığı ve ilgili ortamın da 

etkileyeceği bağlamın, çevrenin farkında olmalı veya bunları aydınlatmaya çalışmalıdır.27 

 
27 Cali, s.230. 



 10 

Araştırmacı, medya ekolojik analizinin bağlamını ve arka planını hem araştırılan ortamın 

özelliklerini hem de içinden çıktığı veya bir çevre oluşturduğu sosyal bağlamın bir 

tanımını da sağlamalıdır.28 Medya ekolojisinin ayırt edici özelliği, bir bağlamı diğeriyle 

yan yana getirmesi veya karşılaştırmasıdır. Sosyal bağlamdaki farklılıkları vurgulamak 

ve karşılaştırmalı bir bakış açısı sunmak için dönemler (teknolojik dönemler, sözlü- 

okuryazarlık gibi) olarak yorumladıkları tarihsel karşılaştırmalar sunar. Bir medya 

ortamını tasvir etmeye çalışan bir bilim insanı, benzer şekilde, bir bağlamı önceki bazı 

bağlamlara (örneğin, bugün internetten haber alma şeklimiz ile medyanın icadından önce 

haberlere ulaşmamızın karşılaştırılması) karşı betimleyebilir. Medya, kendisinden önce 

gelen diğer medyanın rolünü nasıl değiştirir? Onunla/onların yanında nasıl çalışır? Diğer 

medyanın işlevini nasıl değiştirir? Bu ortam sayesinde teknoloji hangi yeni rolü kazanır? 

gibi sorular medya ekolojik bir tez için gerekli temel sorulardır. McLuhan’ın Tetrad 

kuramında sunmuş olduğu yaklaşım bize bu soruların cevaplarını sağlayacak bir 

araştırma çerçevesi sağlamaktadır. 

Araştırmanın kuramsal çerçevesini ve yaklaşımını da ortaya koyan medya 

ekolojisi geleneğinin sunduğu imkânlarla birlikte bir yöntem olarak somutlaşmadığından 

araştırmanın konusu, problemi ve araştırma sorularına uygunluğu dikkate alarak nitel 

araştırma desenleri arasında yer alan fenomenolojik yöntem tercih edilmiştir. 

Katılımcıların gündelik yaşam dünyasından ve kişilerarası iletişim süreçlerinden 

hareketle sosyal medya ortamının etkilerini anlamaya çalışan bu araştırma kişilerin 

deneyimlerine odaklanacağından dolayı çalışmanın nitel araştırma desenleri arasında yer 

alan fenomenolojik yöntemden yararlanarak gerçekleştirilmesinin uygun olduğuna karar 

verilmiştir. 

Araştırmamız için nitel araştırma yöntemlerinden fenomenolojik deseni 

seçmemizin nedeni, ele alınan konunun ve bilgi nesnesinin özünü anlamaya imkân 

sunmasıdır. Fenomenoloji, cevap vermekten çok bir sorgulama yöntemidir, iç görülerin 

bize derin derin düşünme, derinlemesine sorgulama ve yaşanmış anlamın kaynaklarına 

ve anlamlarına takıntılı olma modunda geldiğini fark eder.29 Fenomenolojik çalışmaların 

 
28 Cali, s.231. 
29 Max Van Manen, Phenomenology of Practice: Meaning-Giving Methods in Phenomenological Research and 
Writing. Walnut Creek (drl.), CA: Left Coast Press. 2014, s.26. 



 11 

bir diğer özelliği ise felsefi çalışmalara alan açmasıdır. Nitel araştırmaların temelini 

oluşturan disiplinlerden olan felsefe, algılar ve insanların bu algılara ilişkin deneyimleri 

üzerindeki çalışmalara odaklanmaktadır.30 Nitel araştırmanın bir türü olan fenomenoloji 

de olguların betimlenmesine ve açıklanmasına yönelmektedir. Tüm nitel araştırmalar 

fenomenolojiden yararlansa da fenomenolojik araştırmalar fenomenolojinin araçları 

kullanılarak da yapılabilmektedir.31 Böylelikle fenomeni anlamak için kişilerde oluşan 

düşünce ve duygular incelenmektedir.  

Alan literatürü deneyimlerin insanlarda bırakmış olduğu anlamların gerçekliğini 

keşfetmek için “fenomenolojik görüşme” terimini öne çıkartarak bunu bir veri toplama 

tekniği olarak isimlendirmektedir.32 Fenomenoloji, farkındalık sahibi olduğumuz ancak 

detayları ve derin anlayışı eksik olduğu olgulara yönelen bir anlayışı temsil eder. Kişilerin 

gündelik yaşantısının bir parçası olan olayların fark edilmeyen boyutlarını ortaya 

çıkarmaya yarayan bir yöntem olarak ifade edilebilir. 

Fenomenolojik araştırmalar, uzun görüşmeler yoluyla kişilerin deneyimlerini 

inceleyerek sosyal medya kullanımının insan hayatındaki etkisini, insan deneyimlerini 

yakalamaya çalışarak kişilerin farkında olmadığı anlamları keşfetmeye imkân 

vermektedir. Araştırmanın kuramsal çerçevesini oluşturan Tetrad kuramından hareketle 

sosyal medya ortamının insan hayatına etkisini sosyal medyanın “neyi geliştirdiği”, “neyi 

tersine çevirdiği”, “neyin modasını geçirdiği”, “neyi yeniden getirdiği” şeklindeki dört 

boyutuyla keşfetmeye odaklanılmıştır. Araştırmaya esas teşkil eden veriler ise 

derinlemesine görüşme tekniği ile elde edilmiştir. Görüşmede diyalogu tetiklemek için 

açık sorular kullanılarak içsel öğrenme deneyimleri yakalanmaya çalışılmış ve var olan 

örneklerle yeniden düşünmeleri sağlanarak veriler elde edilmiştir. Araştırma soruları 

Marshall McLuhan’ın televizyon, radyo, buzdolabı, telefon gibi araçları ve dilbilgisi, 

kübizm, klişe veya metafor gibi insan üretimi olan şeyleri ahlaki eğilim olmadan 

değerlendirmek için kullandıkları sorular olan neyi geliştiriyor?, neyin modasını 

geçiriyor?, modası geçmiş neyi geri getiriyor? ve aşırıya kaçıldığında ne üretiyor? 

 
30 Melike Tekindal ve Şerife Uğuz Arsu, “Nitel Araştırma Yöntemi Olarak Fenomenolojik Yaklaşımın Kapsamı ve 
Sürecine Yönelik Bir Derleme” Ufkun Ötesi Bilim Dergisi, 20 (1), 2020, 153-182. 
31 Sharan Merriam, Nitel Araştırma, Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber, İstanbul: Nobel Yayınları, 2015. 
32 Merriam, s.25. 



 12 

sorularının aynısıdır. Bu açıdan hem kişilerin deneyimlerine odaklanması hem de 

deneyimlerin katılımcıların kendilerinde oluşturduğu gerçeklikle ilgilenmesi bakımından 

bu çalışmaya en uygun araştırma deseninin fenomenoloji, analiz yöntemi olarak 

yorumlayıcı fenomenolojik analiz olmasına karar verilmiştir. 

Tetrad kuramı sorularıyla kullanıcı görüşmeleri yapılmış ve araştırma bulguları 

sunulmuştur. Aynı zamanda Türkçe literatürde bir arada ele alınmamış medya ekolojisi 

geleneği isimleri medya ekolojisi geleneği içerisinde ele alınarak bu alanın 

kurumsallaşma serüveninin bir literatür yazımı ortaya konmuştur. Teknolojik 

gelişmelerin insanların iletişim biçimlerini sosyal ve kişisel olarak nasıl değiştirdiğini 

açıklamaya yardımcı olmak için 21 Katılımcı ile görüşmeler yapılmıştır. Tetrad sorularını 

sosyal medyaya uyarlayarak fenomenolojik görüşmeler aracılığıyla sosyal medyanın 

etkilerini incelemeyi amaçlamaktadır. Benzer teknolojileri kullanan farklı insanlar 

arasındaki insan deneyimi hakkındaki verileri karşılaştırmak için bu çerçeve uygun 

görülmüştür. Son yirmi yılda ortaya çıkan ve yeni bir teknoloji olan sosyal medyanın 

kişisel ve sosyal sonuçlarını, McLuhan’ın medyayı analiz etme yöntemi çerçevesinde, 

kullanıcının zemin olarak farkındalığı dahil edilerek yorumlanmaya çalışılmıştır.  

Bilimsel araştırmalarda örneklem seçimi, araştırmanın türü ve amacı açısından 

önemlidir. Araştırmanın amacını da ortaya koyan araştırma sorularının 

cevaplandırılmasının mümkün kılabilecek bir örneklem tercihi yapılır. Bu tercih 

netleşmesinden sonra araştırma soruları çerçevesinde neyi, ne zaman, nerede ve kiminle 

görüşme yapacağını seçmelidir.33 Araştırma kriterleri açısından katılımcıların 

belirlenmesi nitel bir araştırma için ayrıca bir önem kazanır.  

Örneklemenin en temel iki türü olasılıklı ve olasılıksız örneklemedir. Nitel 

araştırmalarda olasılıklı olmayan örneklem kullanılırken nicel araştırmalarda olasılıklı 

örneklem kullanılır. Nitel araştırmalarda veri sağlanması yapılmasına karşın istatistiki 

analiz yöntemlerine ihtiyaç olmadığından dolayı araştırmamız için olasılıksız (olasılıklı 

olmayan) örnekleme yöntemi seçilmiştir. Bu metot için nitel araştırmalarda en yaygın 

 
33 Merriam, s.76. 



 13 

biçim de amaca yönelik olarak tanımlanır.34 Amaçlı örnekleme, araştırmacıların daha 

derinlikli ve iç görü sağlayacakları bir örneklem seçiminin önemini belirtir. Araştırmaya 

uygunluğu bakımından örnekleme olarak amaçlı örneklem türlerinden ölçüt (kriter) 

örnekleme seçilmiştir. Ölçüt (kriter) örnekleme, önceden belirlenmiş ölçütleri karşılayan 

durumların çalışılmasıdır.35 Çalışmamız açısından sorular bağlamında belirlediğimiz 

kriter en genel şekliyle tasvir edilen sosyal medya ve sosyal medya öncesi medya ile 

deneyiminin olmuş olması gerekliliğidir.  Örneklem büyüklüğü yorumlayıcı 

fenomenolojik analizi kullanan araştırmacılar kendi içinde belirli özelliklere sahip küçük 

gruplarla bu çalışmaları yürütebildiklerinden dolayı 21 kişiyle sınırlı tutulmuştur. 

Örneklemi oluşturan katılımcı sayısı verilerde doygunluk oluşuncaya ve yeni hiçbir bilgi 

edilemeyene kadar36 arttırılmıştır. 21 görüşme sonunda verilerde gerekli doygunluk 

sağlanmıştır. 

 Çalışmanın örneklem türünü oluşturulmasında önemli bir nokta da araştırma için 

kullanılacak olan Tetrad kuramı soruları ve insanların sosyal medya deneyimidir. Tetrad 

kuramının üçüncü sorusu olan “modası geçmiş neyi geri getiriyor?” sorusu sosyal medya 

öncesi medya ile deneyiminin olmuş olması gerekmektedir. Sosyal medyanın 

kullanımının hızlandığı dönemler incelendiğinde en baskın sosyal medya platformu 

Facebook görünmektedir. Facebook’un 2004 tarihinde kurulduğu göz önünde 

bulundurularak 1996 doğumlu ve daha küçük katılımcılar örneklem olarak seçilmemiştir. 

Katılımcıların sosyal medya deneyimlerinin de yüksek olması beklendiğinden 

görüşmelere karar vermeden önce katılımcılara sosyal medya deneyimleri ile ilgili olarak 

sorular sorulmuştur. Bu sorular akabinde 1980 öncesi (1 katılımcı dışında) doğumlular 

araştırmaya fayda sağlayamayacaklarını genel olarak sosyal medyaya hâkim 

olmadıklarını belirtmişlerdir. Bunun yanında Tetrad sorularının kapsamı ve felsefi arka 

planının olduğu düşünüldüğünden çoğunlukla katılımcılar üniversite mezunları arasından 

seçilmişlerdir. Derinlemesine görüşmeler sosyal medyayı aktif kullanan fakat sosyal 

medya öncesi medya deneyimi de olan kullanıcılar ile yapılması gerektiğinden bir kişi 

 
34 Michael Quinn Patton, Qualitative Research and Evaluation Methods, 3. Baskı, California: Sage Publications, 
2002, s.8. 
35 Ali Baltacı, “Nitel Araştırmalarda Örnekleme Yöntemleri ve Örnek Hacmi Sorunsalı Üzerine Kavramsal Bir 
İnceleme”, Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi,7(1), 2018, s.254.  
36 Merriam, s.79. 



 14 

hariç 1980 -1995 yılları arasında doğan insanlardan oluşturulmuştur. İstisnai durumu 

içeren katılımcı 1965 doğumlu olup sosyal medya deneyimi yüksektir. Bu kapsamda üç 

ön görüşme gerçekleştirilmiş, yapılan görüşmeler neticesinde tasarlanan görüşme 

formunun uygun olduğu görülmüştür. Bu yüzden ön görüşmelerde değerlendirmeye 

alınmıştır. Tüm görüşmeler rehber görüşme formu ile yarı yapılandırılmış görüşme 

tekniği ile gerçekleştirilerek kayıt altına alınmıştır. Katılımcıların çalışma durumları 

sessiz bir ortam sağlamanın zorluklarından dolayı 3 katılımcıyla yüz yüze 18 katılımcıyla 

online olarak görüşme gerçekleştirilmiştir. Araştırma verileri Tetrad sorularından 

hareketle oluşturulmuş olan geliştirme, eskime, geri alma ve tersine çevirme 

kategorilerine göre oluşturulmuştur.  

1.5. Araştırmanın Geçerliliği ve Güvenirliği 

Nitel araştırmalar açısından en önemli şey elde edilen verileri doğru bir şekilde 

araştırma bulgularına aktarabilmektir. Nitel araştırmada geçerlilik ve güvenirlik, 

araştırmacının araştırdığı olguyu, olduğu biçimiyle ve olabildiğince yansız gözlemlemesi 

gerekmektedir.37 Herhangi birinin ne yaptığına dair çok az bilgi verildiği için nicel 

araştırmalarda araştırma prosedürleri harfiyen yerine getirilmesi gerekliyken nitel 

araştırmalarda sonuçların makul ve mantıklı olduğunun ifade edilebilmesi için 

okuyuculara betimlemeler sunulmaktadır.38 Araştırmanın nitelikli olması, 

araştırmacıların güvenilir metotlara başvurmasını ve geçerli sonuçlara ulaşması üzerinde 

çalışılmasını gerektirir.  Araştırmanın geçerliliğini ve güvenilirliğini sağlayacak en 

önemli şey araştırma üzerinde elde edilmek istenen verilere uygun katılımcıları 

sağlamaktır. Güvenirlilik açısından ise ayrıntılı yöntem ve süreç tanımlamasının yanında 

özellikle de başka araştırmacıların süreç ve sonuçları incelemesi yöntemi (uzman 

incelemesi), ise tez danışmanı ve tez izleme komitesi üyelerinin katkısının alınması ile 

yerine getirilmiştir. Araştırma sorularının kapsamından kaynaklı olarak katılımcıların 

sosyal medyayı aktif kullanan ve sosyal medya öncesi medya deneyiminin de olması 

gereklidir. Bu bakımdan amaçlı örneklem kriterlerine göre katılımcılara ulaşılması, 

katılımcılar tarafından sunulan gerçekliğin çalışmanın literatüründen hareketle şablonlar 

 
37 Marc L. Miller ve Jerome Kirk, Reliability and Validity in Qualitative Research, Beverly Hills: Sage 
Publications, 1986, s.5. 
38 Merriam, s.200. 



 15 

oluşturarak dikkate sunulması ve benzer yaş aralığındaki katılımcıların şablonlarının 

karşılaştırılabilmesi bu çalışmanın geçerliliği açısından dikkat edilen hususlardır. İç 

geçerliliğin sağlanması açısından üye kontrolü ya da bir diğer ifadeyle katılımcı teyidi 

(member checking) yapılmıştır.39 Araştırmanın çıktıları arasında her biri katılımcı için 

oluşturulan Tetrad şablonları katılımcılarla paylaşılıp kendi düşüncelerini yansıtıp 

yansıtmadığı konusunda onlardan geri bildirim alınmıştır.  

Veri toplama tekniği olarak derinlemesine görüşmenin kullanıldığı araştırmalarda her 

seferinde aynı sonuçları doğuramayacağından kaynaklı olarak güvenilirliği sağlamak 

açısından bu çalışmada görüşmeler kayıt altına alınıp sonrasında deşifre yapılarak metin 

haline dönüştürülmüştür. Metin haline getirilen derinlemesine görüşmelerden elde edilen 

verilerin yorumlanması esnasında görüşme sırasında tutulan notlardan da 

faydalanılmıştır. Deşifre edilerek metin haline getirilen görüşmeler ile görüşmeler 

sırasında tutulan notlar gibi birden fazla veri toplama tekniği kullanılarak birbirini teyid 

ve kontrol edecek şekilde kullanılması da araştırma sonuçlarının geçerlik ve 

güvenirliğinde (üçgenleme tekniği)40 kullanılmıştır.  

 

Tezin ana yapılanması ve mimarisine gelince birinci bölümde medya ekolojisi 

geleneğinin kurumsallaşması, önemli kavramları, çalışma alanları ele alınmıştır. Bunun 

yanında medya ekolojisi geleneği ile ilişkili alanlar, medya ekolojisine getirilen temel 

eleştiriler ve Türkiye’de nasıl bir karşılık bulduğu değerlendirilmiştir. İkinci bölümde 

araştırma tasarımımız olan Tetrad kuramı ve araştırma alanları ele alınmış ve daha önce 

yapılmış olan örnekler incelenmiştir. Üçüncü bölümde ise araştırma bulguları ve 

analizlere yer verilmiştir. Sonuç ve değerlendirme başlığında ise tezin araştırma soruları 

dikkate alınarak tezin ana çıktıları sunulmuştur.  

 

 

 
39 Erdal Arslan, “Nitel Araştırmalarda Geçerlilik ve Güvenilirlik”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 51, 2022, s.399. 
40 Hatice Başkale, “Nitel Araştırmalarda Geçerlik, Güvenirlik ve Örneklem Büyüklüğünün Belirlenmesi”, Dokuz 
Eylül Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Elektronik Dergisi, 9(1), 2016, s.25. 



 16 

2. MEDYA EKOLOJİSİ GELENEĞİ 

Tez çalışmamızın kavramsal ve kuramsal çerçevesini oluşturan bir akademik 

topluluğun ve yaklaşımın adı olarak kabul gören medya ekolojisi terimi, 1968’te Neil 

Postman tarafından “Ulusal İngilizce Öğretmenler Konseyi”nin yıllık toplantısında 

yaptığı konuşmasında ilk kez kullanılmıştır.41 Postman, medya ekolojisini, “çevreler” 

(environments) olarak medyanın incelenmesi şeklinde tanımlamıştır.42 İnsan 

iletişimindeki çevreler, ortamı, teknolojileri, sembolleri, araçları ve enformasyon 

sistemlerini kapsar. Medya ekolojisi geleneği, bu ortamların yapısını, içeriğini ve özel 

olarak insanlar üzerindeki doğrudan etkilerini incelemeye çalışır. Yukarıda belirttiğimiz 

bu çevreler medya ekolojisi geleneği açısından birer medya aracı olarak görülmektedir. 

 Postman, yapmış olduğu bu konuşmadan kısa bir süre sonra yazdığı The Soft 

Revolution başlıklı eserinde medya ekolojisini “insanlar arasındaki işlemlerin, onların 

mesajlarının ve mesaj sistemlerinin incelenmesi”43 olarak tanımlarken ortamın ve 

çevrenin incelenmesini kastetmektedir. Postman, medya ekolojisini kendisinin icat 

etmediğini sadece adını verdiğini belirterek aslında medya ekolojisinin köklerinin daha 

eskiye uzandığını ve bir dizi bilim insanının zaten meşgul olduğu araştırma türünü ifade 

etmeye çalışmıştır. Medya ekolojisi geleneğinin kurucu isimleri olarak görülen isimler 

yazdıklarını bu terimden çok daha önce ortaya koymuşlardır. Medya ekolojisi bir sistem 

ya da doktrin olarak değil bir entelektüel ve akademik gelenek ya da ortak bir duyarlılık 

olarak görülebilir. Buradaki önemli nokta medya ekolojisinden iletişim, kültür ve 

teknoloji gibi bir dizi benzer kavramlarla benzer soruları soran ve araştıran isimlerin bir 

araya getirilmesidir. Bu bakımdan Casey Man Kong Lum, medya ekolojisi geleneğini bir 

teori grubu olarak da görmektedir.44 Teori gurubu olarak ifade edildiğinde, medya 

ekolojisinin iletişim, kültür ve teknolojiyi anlamak için benzer teorik temelleri ve bakış 

açılarını paylaştığı söylenebilir.  Medya ekolojisi geleneği bu anlamıyla tutarlı bir teori 

 
41 Neil Postman, “The Reformed English Curriculum”. A.C. Eurich, (Ed.), High School 1980: The Shape of the 
Future in American Secondary Education içinde (160-168), London: Pitman Publication, 1970.   
42 Postman, High School 1980: The Shape of the Future in American Secondary Education s.161. 
43 Neil Postman ve Charles Weingartner,  The Soft Revolution: A Student Handbook for Turning Schools Around, 
New York: Delacorte Press. 1971. s.15. 
44 Casey Man Kong Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology 
Tradition, New York: Hampton Press, 2006, s.7. 



 17 

grubu olarak görülebilir. İletişim çalışmalarına yeni bir paradigma sunduğunu 

söyleyebiliriz.  

Neil Postman, Louis Forsdale danışmanlığında Columbia Üniversitesi öğretmen 

okulunda doktora öğrencisiyken, Forsdale’in davetlisi olarak ders vermek için sık sık 

New York’a gelen McLuhan’la tanışmıştır.45 Medya ekolojisi geleneğinin temellerini 

atan iki isim olarak Postman ve McLuhan’ı medya ve kültür yaklaşımlarının benzer 

olmasının onları yakın tuttuğu ve medya ekolojisi çalışmaları bu ilişkiden sonra 

başlamıştır. McLuhan’ın 1967-1968 yılları arasında Fordham Üniversitesinde çalışmaya 

başlamasıyla birlikte aynı şehirde olan Postman ile sık sık görüşmeleri46 ve medyanın 

kültür üzerindeki etkisinin biçimsel ve çevresel olduğu, insanların düşünme tarzlarının ve 

sosyal organizasyonlarının içselleştirdikleri baskın iletişim tarzları tarafından 

şekillendirildiğine inanmaları, bir akademik araştırma geleneğinin başlamasına imkân 

verdiği söylenebilir.  

İletişim araçları üzerine çalışmasının yanında öğretim şekilleriyle de ilgilenen 

Postman’ın içinde bulunduğu öğretim sürecindeki değişiklikleri gözlemlemesine ve 

iletişim şekilleri üzerine düşünmesine yol açtı. Postman, medya ekolojisi terimini tam da 

bu noktada ortaya koydu. Çocukların İngilizce öğrenme ve düşünme durumlarına eski 

medya türlerinin ve rollerinin tartışıldığı zamanlarda daha işlevsel bir çözüm önerisi 

olarak medya ekolojisi yaklaşımını önerdi: 

Ben alternatife medya ekolojisi diyorum. Amacı, insanlar ve iletişim 
teknolojileri arasındaki etkileşimi incelemektir. Daha özel olarak, medya ekolojisi, 
iletişim medyasının insan algısını, anlayışını, duygularını ve değerini nasıl etkilediği 
konusuna ve medya ile etkileşimimizin hayatta kalma şansımızı nasıl kolaylaştırdığı 
veya engellediğine bakar. Ekoloji kelimesi çevrelerin incelenmesi anlamına gelir; 
bunların yapısı, içeriği ve insanlar üzerindeki etkisi. Sonuçta bir çevre, insanlara 
belirli bir düşünme, hissetme ve davranış biçimlerini dayatan karmaşık bir mesaj 
sistemidir. Görebildiğimizi ve söyleyebileceğimizi ve dolayısıyla yapabileceğimizi 
yapılandırır. Bize roller atar ve onları oynamamız için ısrar eder. Çevre neleri 
yapmaya izinli olduğumuzu neleri yapmaya izinli olmadığımızı belirler. Mahkeme 
salonu, derslik veya iş ortamı durumlarında bazen bu belirlemeler açık ve resmidir. 
Kitap, radyo, film, televizyon vs. gibi durumlarda ise çok sıklıkla örtüktür ve belli bir 
kalıpta değildir. Medya ekolojisi bu belirlemeleri açık hale getirmeye çalışır. 

 
45 Lance Strate, “A Media Ecology Review”, Communication Research Trends, 23(2), 2004, s.18 
46 Lance Strate, Echoes and Reflections: On Media Ecology as a Field of Study, Cresskill, New York: Hampton 
Press, 2006, s.84. 



 18 

Medyanın bizi hangi rolleri oynamaya zorladığını, medyanın gördüklerimizi nasıl 
yapılandırdığını…..  Medya ekolojisi, ortamlar olarak medyanın incelenmesidir.47 

Postman, bu açıklaması ile medya araçlarını McLuhan’ın okuduğu gibi daha geniş 

bir fenomenler dizisi olarak görmektedir. Postman, medyayı bir anahtar terim olarak 

kullanarak McLuhan’ın medya, teknoloji ve dil gibi terimleri neredeyse birbirleri yerine 

kullanmasına bir gönderme yapar. Böylelikle medya terimi diğer iletişim 

araştırmalarından farklı olarak medya ekolojisi geleneğinde ortam, araç ve çevre gibi çok 

daha geniş bir fenomen dizisine atıfta bulunmaktadır.  

 
Medya ekolojisi, Postman’ın tanıtımından sonra akademik dünyada karşılık 

bularak ve bir metafordan öteye giderek tamamen yeni bir medya çalışma alanı olarak 

görülmeye başlanmıştır. Ekoloji tabirinin gerekliliği bir medya uzmanının çalışabileceği 

şeyin, bir biyoloğun çalıştığı ekolojik alanla benzer olduğu düşüncesidir. Postman, 

ekoloji tabirini anlatmak için, biyologların kültür hücreleri ya da küçük yosun bitkiler için 

kullandığı basit bir cam veya plastik silindir şeklinde kapağı olan Petri kabı örneğini 

kullanır: 

Petri kabıyla ilk tanıştığınız andan itibaren, ortamın bir kültürün içinde 
büyüdüğü bir madde olarak tanımlandığını hatırlayacaksınız. Eğer madde kelimesini 
teknoloji kelimesiyle değiştirirseniz, tanım medya ekolojisinin temel bir ilkesi olarak 
kalacaktır. Bir ortam, bir kültürün birlikte büyüdüğü bir teknolojidir, yani bir 
kültürün siyasetine, sosyal organizasyonuna ve alışılmış düşünme şekillerine biçim 
verir….Yalnızca medyayla değil, medya ve insanlar arasındaki etkileşimin bir kültüre 
karakterini kazandırma biçimleriyle de ilgilendiğimizi belirtmek için “ekoloji” 
kelimesinin önüne “medya” kelimesini koyduk.48 

Postman’ın bu analojisinde ortaya koymaya çalıştığı şey medya ekolojisi 

geleneğinin temel ilkelerinden birisi olmuştur. Bu ilke, bir ortama veya çevreye yeni bir 

şey eklendiğinde o şeyin çevreyi etkilediği ve değiştirdiği gerçeğidir. Yeni iletişim 

araçlarının ortaya çıktığı andan itibaren insanların sosyal çevresini dönüştürdüğü ve 

insanların enformasyonu kullanma şekillerini değiştirdiği medya ekolojisinin temel 

iddiasıdır. Fakat medya ekolojistleri doğal çevrelerden ziyade insan icadı olan çevrelerle 

ilgilenirler. Bu yaratılmış ortamı, insanların nasıl algıladığı, nasıl düşündüğü, bu 

 
47 Postman, High School 1980: The Shape of the Future in American Secondary Education s.161. 
48 Neil Postman, “The Humanism of Media Ecology”, Proceedings of the Media Ecology Association, 1, 2000, s.10-
16.  
 



 19 

ortamlarda birbirleriyle nasıl iletişime geçtiği ve çevreyi nasıl şekillendirdiğini anlamaya 

çalışır. İlgilendikleri esas şey o ortamı değiştirmek için ortama eklenen aracı olarak 

“medya” görevi gören şey üzerinedir. Dil, sayılar, görüntüler, hologramlar ve diğer tüm 

semboller, teknikler ve makinelerden oluşan medya ortamlarıdır. Yani medya ekolojisi 

için araştırmanın konusu olarak önem verilen şey, onun iletişim boyutudur. 

Medya ekolojisi çok disiplinli bir bilimsel sistem olarak görülebilir. Medya 

ekolojisi alanı içinde yapılan araştırmalarda, bu alanın dışında değerlendirilen konulardan 

ayıran net sınırların varlığından bahsedilemez. Medya çalışmaları medya ekolojisi 

alanının merkezinde olmasına karşı medya terimi yaygın olanın aksine çok geniş bir 

şekilde tanımlanabilir. Medya ekolojisi açısından, iletişim medyası, enformasyonu bir 

yerden diğerine taşımak için nötr veya değerden bağımsız kaplar veya kanallar değildir. 

Her iletişim teknolojisinin kendine özgü fiziksel, teknik, sembolik ve çevresel özellikleri 

vardır. Bu içsel özellikler veya bağlılıklar, her bir iletişim ortamının bilgiyi kodlamak, 

depolamak, yaymak, geri almak ve kodunu çözmek için nasıl kullanılacağını tanımlar. 

Buna karşılık olarak, teknolojinin insan iletişiminin doğasını ve sonucunu belirlemeye 

yardımcı olur.49 Başka bir düzeyde, medya ekolojisi, aralarındaki yapısal farklılıklar 

nedeniyle-katılım koşullarındaki fiziksel form farkı-farklı medyaların farklı sosyal 

yanlılıklara sahip olduğunu, yani insan etkileşiminin kalıplarını veya dinamiklerini nasıl 

etkileyebileceklerine ilişkin farklılıklar olduğunu iddia eder.  

Medya ekolojisi iletişim merkezli olmasına karşın teknoloji tarihi ve teknoloji 

felsefesi gibi konulara olan ilgisinden kaynaklı olarak iletişim çalışmasıyla sınırlı 

değildir. Örneğin McLuhan’ın zaman zaman teknoloji, gramer ve medya gibi terimleri 

aynı anlamda kullanması, disiplinlerle sınırlı bir farkın bir açıdan da olmadığını 

göstermektedir. Medya ekolojisi çalışmaları doğrudan sadece bir disiplinle sınırlı 

olmadığı için alanın doğasında bulunan ekolojik görüşle tutarlıdır.50 Dennis Cali, Deleuze 

ve Guattari’nin kullandığı köksap kavramı üzerinden Courmier’in medya ekolojisini nasıl 

tanımladığını şöyle açıklamıştır; 

 
49 Casey Man Kong Lum, “Media Ecology: Contexts, Concepts, and Currents”, R. Fortner ve M. Fackler (drl.), The 
Handbook in Media and Mass Communication Theory, New Jersey: Wiley-Blackwell. 2014, s.140. 
50 Lance Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World Revisited, New York: Peter Lang, 
2014, s.45. 



 20 

O halde medya ekolojisinin alanını nasıl haritalandıracağız? Onu nasıl 
disipline edeceğiz? Courmier’in yüksek öğretimde ortaya çıkan alanlara ilişkin 
analizi, bilim adamlarına medya ekolojisine uygun bir metafor sağlar: köksap. 
Rizomatik bir bitki, merkezi ve tanımlanmış bir sınırı yok, daha ziyade, her biri kendi 
başına büyüyebilen ve yayılabilen, yalnızca habitanının sınırlarıyla sınırlanmış bir 
dizi yan bağımsız düğümden oluşur. Deleuze ve Guattari’den yararlanan Courmier, 
medya ekolojistlerinin aşina olduğu başka bir metaforu detaylandırmak için kullanır: 
Köksap, üretilmesi, inşa edilmesi gereken bir harita ile ilgilidir, her zaman 
ayrılabilir, bağlanabilir, geri çevrilebilir, değiştirilebilir. Belki de medya ekolojisinin 
girişimini rizomatik bir topluluk ve çalışma alanı olarak tanımlamak, onun mevcut 
doğasını ve kapsamını en iyi şekilde yakalar.51 

Amerika Birleşik Devletleri (ABD) ve Kanada’nın yer aldığı Kuzey Amerika 

iletişim çalışmaları özellikle 1960’lara kadar ampirik medya çalışmaları üzerine 

yoğunlaşmıştır. Bu iletişim çalışmaları, medya içeriklerinin kullanıcıları üzerindeki 

davranışsal etkilere yoğunlaşmış çalışmalardır. Amerika’da bu yıllara kadar yapılan 

çalışmalar ampirik, işlevselci ve pozitivist çalışmalar olarak adlandırılabilir.52 Bu 

araştırmalardan bazılarına baktığımızda; 

1920’lerde filmlerin çocuklar üzerindeki etkisi üzerine Payne Fund 
çalışmaları, Orson Welles’in 1938 tarihli Mercury Theatre radyo oyununu inceleyen 
sosyo-psikolojik çalışmalar, 1930’lardan 1940’ların sonlarına kadar gündüz radyo 
dizileri, kullanımlar ve doyumlar yaklaşımı çalışmaları, İkinci Dünya Savaşı 
sırasında propaganda analizleri, 1940’lardan itibaren siyasi kampanya çalışmaları, 
1950’lerin sonlarında çocukların yaşamında televizyon çalışmaları ve 1960’larda 
televizyon şiddeti incelemeleri.53 

1960’lardan itibaren medya ve iletişim çalışmalarında egemen paradigma olan 

anaakım çalışmaları yanında eleştirel okul olarak adlandırılan ve Marksist kökenlere 

dayanan iletişim çalışmaları da yerini almaya başlamıştır. Frankfurt Okulu geleneğine 

dayanan bu çalışmalar kitle iletişiminin içeriğinin toplum üzerindeki etkisiyle de 

ilgilendiğinden anaakım çalışmalarla paralellikler de göstermektedir. Medya üzerindeki 

egemen güçlerin medya içeriği hakkındaki belirleyici gücü onlara kitle iletişim 

çalışmalarının politik-ekonomik kısımlarını ön plana çıkarttırmıştır. Bu iki zıt iletişim 

çalışmalarının yanı sıra Kuzey Amerika iletişim çalışmalarında kültür, toplum, teknoloji 

ve iletişim üzerine medya ekolojik çalışmalar dağınık olarak yapılmaya başlanmıştır. 

Burada önemli olan bir diğer nokta ise 1960’lar itibariyle Avrupa kıtasından Amerika 

 
51 Dennis Cali, “On Disciplining Media Ecology”, Explorations in Media Ecology, 10(3-4). 2011, s.345. 
52 Dan Laughey, Medya Çalışmaları: Teoriler ve Yaklaşımlar, çev. Ali Toprak, İstanbul: Kalkedon Yayınları, 2010. 
53 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.13. 



 21 

kıtasındaki kentsel alanlara yoğun olarak başlayan göç ile yeni oluşan bu topluluklar 

üzerine toplumsal iletişim çalışmaların artması da yeni iletişim çalışmalarını 

tetiklemiştir.54 Aynı zamanda kitle iletişim araçlarının artması ve yükselişi de onların 

kitle üzerindeki etkisi üzerine yapılan araştırmaların da sayısını arttırdı. Bu çalışmalar 

günümüze kadar iletişim çalışmalarının temel gövdesini oluşturmuş ve oluşturmaya 

devam etmektedir. 

ABD’deki iletişim çalışmalarında anaakım iletişim çalışmaları, eleştirel okul ve 

kitle iletişim araçlarının içerik etkisi çalışmaları etkili olsa da medya ve teknolojinin 

temel etkisini anlamaya çalışan ekolojik yaklaşımlar çeşitli akademi çalışmalarında 

kendisine yer bulmaya başlamıştır. Bunlardan en önemli olarak görülebilecek ilk eser, 

William Khuns’un 1971 yılında yayımlanan Post-Endüstriyel Peygamberler isimli 

kitabıdır. Medya ekolojisi kavramının bir akademik çevreyi isimlendirecek şekilde henüz 

genel kabul görmediği ve kullanılmadığı bir dönemde yayımlanan bu eser daha sonra 

medya ekolojisi ismiyle anılacak isimlerin ilk defa toplu halde ele alındığı bir eser olması 

itibariyle önemli hale gelmiştir.55 Kitap, teknolojinin kültür ve toplum üzerindeki etkisi 

konusunda ortak fikirler barındıran isimleri bir araya getirmiştir. Bu isimler daha 

sonrasında medya ekolojisi geleneği açısından önemli isimler haline gelmiş olsa da 

Khuns, medya ekolojisi tabirini bu çalışmasında kullanmamıştır. Khuns televizyonun 

esasen bir iletişim aracı mı yoksa çevresel bir olgu mu olduğuyla alakalı soruları gündeme 

getirmiştir.56 Khuns’un işlediği isimler arasında Lewis Mumford, J. Ellul, S. Giedion ve 

N. Wiener gibi isimler teknolojinin çok olumsuz getirileri olduğunu vurgulamıştır. 

Harold Innis ve M. McLuhan gibi isimler medyanın yeni bir kültürü dayattığından 

bahsederken Buckminster Fuller ise teknolojinin insanların geleceğini iyileştiren bir şey 

olarak değerlendirmiştir. 1960’ların sonlarında medya teknolojisi hakkında benzer 

düşüncelere sahip insanların birbirlerinden bağımsız şekilde aynı konuda ve sorunlar 

etrafında çalışmalarını yürütmesi, teknolojik yeniliklerin hızlı bir şekilde birbirini takip 

etmesiyle ortaya çıkan zorluklar ve fırsatlar hakkında bir tür kamusal tartışmanın bir 

sonucudur.57 Hızlı dönüşen telekomünikasyon sistemleri bazı düşünürleri benzer 

 
54 James W. Carey, “Marshall McLuhan: Genealogy and Legacy”, Canadian Journal of Communication, 23(3), 
1998, s.294. 
55 William Khuns, Post Industrial Prophets, United Kingdom: Colophon Books. 1971. 
56 Khuns, s.257. 
57 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.15. 



 22 

çalışmalara doğru yöneltmiştir. Bu çalışmalar Kuzey Amerika iletişim çalışmalarındaki 

baskın paradigmaların dışında yeni bir alan açmıştır. 20.yy’ın başlarındaki teknolojik 

gelişmelerdeki hızın ortaya çıkardığı ekolojik/çevresel sorunların ve sonuçların, 

insanların yaşamlarının ve yaşamlarındaki unsurların birbirine bağlılığı hakkında 

ekolojik bir paradigmayı ya da düşünme biçimini ortaya çıkarmıştır. Böylelikle farklı 

akademik disiplinlerdeki akademisyenler, teknolojinin odakta olduğu araştırmalar ve 

akademik çalışmalar ortaya koymuşlardır.  

Medya ekolojisi çalışmaları yeni ortaya çıkan iletişim araçlarını araştırdığı kadar 

insanlık tarihindeki tüm iletişim şekillerini de araştırır. Bu araştırmaları gerçekleştirirken 

hem sosyal bilimlerde hem de teolojik alanlarda çalışmalarını sürdürür. Böylelikle hem 

bilimsel kaygıları hem de teolojik kaygıları değerlendirir. İletişim disiplininde bulunan 

mevcut araştırmaların çoğu içerik, temsil, ekonomi ve mülkiyetle ilgili oldukları için 

iletişim medyasının rollerini ve etkilerini incelemeye odaklanma eğilimindeyken, medya 

ekolojisi medyayı fiziksel olarak anlamaya yönelik teorik bir perspektiftir.58 Medya 

ekolojisi çalışmacıları genel olarak iletişim bilimci olarak görülse de bu gelenek 

içerisinde görülen isimler farklı disiplin kollarında çalışmalarını sürdürmüş ve 

sürdürmektedirler. Antropoloji, teoloji, sosyoloji, felsefe, tarih, edebiyat ve arkeoloji gibi 

birçok farklı disiplinden faydalandığı için çok disiplinli bir yapı olarak görülmektedir. 

‘Kuzey Amerika Kültür Çalışmaları’, ‘Ortam Çalışmaları’, ‘New York Okulu’ ve 

‘Toronto Okulu’ gibi çeşitli isimlerle nitelendirilmektedir.59 Özellikle 1998’de Medya 

Ekolojisi Derneği (MEA)’nin kurulmasından sonra medya ekolojisi daha geniş çapta 

tercih edilen bir terim olmuştur. 

Medya ekolojisi, tabir olarak yeni olsa da bu alanın içinde yer alan isimler bu 

yaklaşımın köklerini ekolojik kaygılar taşıyan her metinde bulma eğilimindedir. İlk 

uygarlıklarda ve eski kutsal metinlerde medya ekolojisiyle uyumlu fikirler 

bulunmaktadır.60 Postman, medya ekolojisini tanıttığı 1968 tarihli konuşmasında hayatta 

olan ve olmayan birçok isim sıralamıştır: Edward Bellamy, Harold Innis, George Orwell, 

 
58 Dennis Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, New York: Peter Lang. 2021. 
59 Corey Anton, Communication Uncovered: General Semantics and Media Ecology. Fort Worth: Institute of 
General Semantics 2011, s.146. 
60 Örnek kitap için: Platon, Phaidros, Çev: Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları, 2020. 



 23 

Aldous Huxley, Norbert Wiener, Alfred North Whitehead, Buckminster Fuller, Jacques 

Ellul, Marshall McLuhan, Peter Drucker, Herman Kahn, David Riesman, Ray Bradbury, 

Harold Lasswell, Don Fabun, Walter Ong, Edward Hall, Paul Goodman, Lyon White, 

Ruell Denney, Ronald Gross, Ashley Montague ve Edmund Carpenter.61 Postman’ın 

medya ekolojisinin kökenlerini açık uçlu bir soru haline getirmesinin sebebi kendisini 

böyle tanımlamayan isimleri de medya ekolojisi içerisinde görmesidir.  

Medya ekolojisinin bir gelenek haline dönüşmesini sağlayan aynı dönem 

yazarların benzer kaygıları olmuştur. Bu isimler arasında Lewis Mumford ve Elizabeth 

Eisenstein teknoloji tarihinde, felsefede Susanne Katherina Langer, politik ekonomide 

Innis, edebiyat, kültür ve teknolojide McLuhan, Edmund Carpenter antropolojide ve 

ayrıca 1960'larda McLuhan ile yaptığı çalışmalarda, Eric A. Havelock ve Ong sözlü dil 

ve okuryazarlık çalışmalarında, Ellul sosyolojide ve Postman eğitim ve iletişimde öne 

çıkmaktadır. Postman 1968 yılında medya ekolojistleri tanımlarken şunları belirtti: 

Öyle ya da böyle, her biri… medya ekolojisinin karakteristiği olan türden 
sorular soruyor. Örneğin soruları şimdi ve gelecekle ilgilidir. Soruları aynı zamanda 
hayatta kalma şansımızla ve çoğumuzun pek inanmadığımız ve kontrol 
edemeyebileceğimiz medya ortamlarına kendimizi entelektüel ve duygusal olarak 
nasıl hazırlayacağımızla da ilgilidir.62 

Medya ekolojisinin gelenek haline dönüşmesinde 1998 yılında kurulan medya 

ekolojisi derneğinin etkisi yüksektir. Derneğin farklı ülkelerden akademisyenlerle ortak 

faaliyetlerde de bulunması ve medya ekolojisinin kurucu figürleri adına verilmeye 

başlanan akademik ödüller, bu alanda çalışma yürüten isimlerin bir “epistemik 

cemaate”63 dönüşmesinde etkili olmuştur. Böylelikle medya ekolojisi geleneği, medya ve 

iletişim araştırmaları açısından ortam, çevre ve yanlılık gibi temel kavramlar üzerinden 

yeni bir çalışma tarzı sağlamıştır. 

 
2.1. Medya Ekolojisi Geleneğinin Kurumsallaşması 

Medya, teknoloji ve kültür gibi temel konular etrafında benzer sorularla 

araştırma yürüten akademisyenler topluluğunun dernek kurarak bir kurumsal yapı 

 
61 Postman, High School 1980: The Shape of the Future in American Secondary Education s.161. 
62 Postman, High School 1980: The Shape of the Future in American Secondary Education s.163. 
63 Hüsamettin Arslan, Epistemik Cemaat, İstanbul: Paradigma Yayınları, 2007. 



 24 

kazanması, lisansüstü programlar açmaları ve akademik süreli bir dergi çıkarmaları gibi 

hususlar dikkate alındığında medya ekolojisi geleneğinin kurumsallaşması, ayrı bir 

başlıkta ele alınmayı gerektirmektedir. Görünmez kolej64 tanımı, medya ekolojisi 

araştırmacıları arasındaki ilişkiyi (çalışma konusu medyanın, sembollerin ve teknolojinin 

görünmez ortamı olan) herhangi bir coğrafi sembolizmden daha iyi tanımlar.65  

Medya ekolojisi geleneği, Platon’un Phaedrus’unu sözlü ve yazılı kültürün 

karşılaştırıldığı bir metin olmasından dolayı medya ekolojik çalışmaya ilk örnek olarak 

görür. Medya ekolojisi geleneğinin ortaya çıkmasını sağladığı kadar kurumsallaşma 

sürecini başlatan ilk gelişme ise Marshall McLuhan ve Edmund Carpenter’in 1953-1959 

yılları arasında Toronto Üniversitesi’nde Explorations adlı disiplinler arası bir derginin 

dokuz sayısını yayımlaması olmuştur. Bu dergi, medya ekolojisi geleneğinin iletişim 

çalışmalarına getirmiş olduğu yeni bir perspektifin fark edilmesine, akademik ortamın 

oluşmasına ve akademik çalışmaların yapılmasına imkân sağlamıştır. Bu dergide 

McLuhan’ın ortaya koymuş olduğu fikirler, derginin yayınlarının sonlanmasının 

akabinde onun en önemli eserlerinden olan Gutenberg Galaksisi66 (1962) ve 

Understanding Media67’yı (1964) doğurmuştur.  

1968’de Postman tarafından yeni bir medya çalışması olarak medya ekolojisi 

alanı ortaya çıktıktan sonra Postman New York üniversitesinde Profesör olmuştu. Aynı 

yıl Fordham Üniversitesinde görevli bulunan McLuhan’ı Postman New York 

Üniversitesi’nde ekolojik perspektiften medya ve kültür alanında akademik bir çalışma 

kursu oluşturma konusunda kendisine çok teşvik sağladığı için görevlendirdi. Postman, 

1968-1970 yılları arasında İngilizce eğitiminin müfredat programı içerisine iletişim 

merkezli dersler ekledi. Bu çalışmadan sonra medya ekolojisi geleneğinin 

kurumsallaşmasının en önemli adımlarından biri olan, medya ekolojisi doktora 

programını Postman 1971 yılında New York üniversitesinde açtı.68 Postman’ın İngilizce 

bölümünden yüksek lisans öğrencileri olan Terence P. Moran ve Christine L. Nystrom 

 
64Görünmez Kolej: (Invisible College) Genellikle yüz yüze görüşen, fikir alışverişinde bulunan ve birbirini 
cesaretlendiren etkileşim halindeki akademisyenlerden oluşan küçük bir topluluk için kullanılan terimdir. 
https://en.wikipedia.org/wiki/Invisible_College 
65 Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World revisited. s.44. 
66 McLuhan, Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu. 
67 McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man.  
68 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.19. 



 25 

1971 ve 1973 yılında dil ve iletişim merkezli ilk medya ekolojik tezler olarak 

görebileceğimiz doktora tezlerini sundular.69 Her iki öğrenci de daha sonraki yıllarda bu 

programda hocalık yaptı. Bu isimler aynı zamanda 1986 yılında iletişim çalışmaları 

alanında bir lisans programının da açılmasına önayak olmuşlardır.70 Medya ekolojisi 

geleneği açısından önemli olan başka bir yayın ise Postman’ın 1977-1986 yılları arasında 

editörlüğünü yaptığı ETC: a Review of General Semantics dergisidir.71 Bu derginin 

medya ekolojik yaklaşımın akademide kabul görmesini ve medya ekolojisinin 

meşruiyetini tesis etmede önemli bir alan açtığını söyleyebiliriz. Postman’ın 1985 yılında 

yayımlanan Televizyon Öldüren Eğlence72kitabının akademi ve akademi dışı okuyucular 

tarafından çok ilgi görmesiyle elde ettiği başarı, medya ekolojisinin iletişim 

çalışmalarında bilinirliğine katkıda bulunan bir başka araç oldu.73 Aynı yılda yayımlanan 

Joshua Meyrowitz’in No Sense of Place74 kitabı da iletişim çalışmalarında medya 

ekolojisi alanına dikkat çekmesini sağlayan metinler arasındadır. Meyrowitz ise New 

York Üniversitesi’nde eğitimini tamamlayan ilk medya ekolojistlerden birisidir. Kitap, 

Meyrowitz’in doktora tezine dayanır ve McLuhan’ın medya teorileri ve Erving 

Goffman’ın düşüncelerini elektronik medya üzerinden inceler.  

1990’larda New York Üniversitesi Medya ekolojisi programından mezun olan 

birçok öğrenci çeşitli Amerikan üniversitelerinde çalışmaya başlayarak medya ekolojisini 

tanıtmıştır. Alana Avrupalı bilim adamları da katkıda bulunmuştur fakat yapılan çoğu 

çalışma Amerika ve Kanada merkezlidir. Medya ekolojisini desteklemek ve bağımsız bir 

yapı kurma fikri Neil Postman’ın öğrencilerinden Thom Gencarelli, Lance Strate ve 

Casey Lum’un 1992’de bir araya gelerek New York Eyaleti İletişim Derneği’nde 

düzenledikleri konferansın ertesinde oluşmuştur.75 Medya ekolojisinin iletişim 

araştırmaları içerisinde görmezden gelinmesinden kaynaklı olarak medya ekolojisinin 

profesyonel bir birliğe ihtiyacı olduğu görülmüştü. İletişim çalışmaları içerisinde çok 

 
69 Christine Nystrom, “Towards a Science of Media Ecology: The Formulation of Communication Systems”, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Newyork Üniversitesi, 1973. 
70 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.21. 
71 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.24. 
72 Neil Postman, Televizyon Öldüren Eğlence: Gösteri Çağında Kamusal Söylem. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 2016. 
73 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.25. 
74 Joshua Meyrowitz, No Sense of Place: The Impact of Electronic Media on Social Behavior, New York: Oxford 
University Press, 1985. 
75 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition. s.389. 



 26 

önemli bir yeri olan anaakım yayınlardan Journal of Communication’un 198376 ve 

199377’te alanın geleceğini ve disiplinini tanımlayan iki özel sayıda da medya ekolojisi 

geleneği yer almamıştır.  Bu sayılarda özellikle ampirik çalışmalar ve eleştirel iletişim 

okulu çalışmaları ekseninde tartışmalar yapılmıştır.78 Ancak bu, medya ekolojisi 

geleneğine katkıda bulunan isimlerin tamamen göz ardı edildiği anlamına gelmemektedir. 

Özellikle McLuhan’ın medya teorileri, yayınları ve aforizmalarıyla geniş bir ilgi 

uyandırmıştır. Medya ekolojisi geleneği bu süreç içerisinde anaakım alanlarda kendine 

yer bulamasa da bir görünmez kolejler ya da epistemik cemaatler gibi düşünsel 

köklerinden beslenerek bir gelenek olarak varlığını sürdürmüştür. Bu epistemik cemaat 

tarih ve teknoloji çalışmaları, teknolojik kültür sosyolojisi, propaganda, yapısal 

antropoloji, algısal psikoloji, iletişim tarihi, bilgi ve sistem teorileri, medyanın zamansal 

ve mekânsal analizleri, tipografi tarihi ve genel anlambilim gibi birçok çalışma sahasını 

aynı temel yaklaşımlar ile inceleyen çok fazla akademisyeni bir araya getirmiştir.  

1998 yılında Postman’ın doktora öğrencilerinden Thom Gencarelli, Lance 

Strate, Casey Lum, Susan Barnes ve Paul Levinson’un öncülüğünde Medya Ekolojisi 

Derneği’nin (MEA) kurulmasıyla79, medya ekolojisi geleneğinin kurumsallaşma 

açısından bir başka önemli aşamayı göstermektedir. Fordham Üniversitesi’nin Medya 

Ekoloji Derneği’ne verdiği aktif destek, ABD Ulusal İletişim Derneğinin de bir üyesi olan 

MEA üyelerinin akademik toplantılarda bildiriler sunmalarıyla medya ekolojisi 

yaklaşımının bilinmesi ve akademik tartışmaların gündemine girmesini arttırmıştır. 

Medya ekolojisi geleneğinin kurumsallaşması açısından zikredilebilecek önemli bir 

başka gelişme de hâlâ yayımlanmaya devam eden Explorations in Media Ecology (EME) 

isimli üç aylık akademik hakemli derginin 2002 yılında Hampton Press tarafından 

çıkartılmaya başlanmasıdır80 2002’de derginin piyasaya çıkması ayrıca Hampton Press 

ve Peter Lang yayınevlerinin Medya Ekolojisi kitap serileri basmaya başlaması geleneğin 

yayılmasında önemli rol oynamıştır. Böylelikle Hem MEA hem EME medya ekolojisiyle 

ilgilenen dünyadaki akademik çalışmalar yayımlamak için önemli bir alan oluşturmuştur. 

Postman’ın 2003 yılında ölümünden sonra Medya Ekolojisi Doktora programı 

 
76 Journal of Communication, 33(3), 1983. 
77 Journal of Communication, 41(1), 1993. 
78 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.3. 
79 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.390. 
80 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.392. 



 27 

kapatılmıştır. Ancak MEA’nın aktif olarak çalışması medya ekolojisinin 

kurumsallaşmasının ötesinde bir geleneğe dönüştürerek çalışmaların sürdürülmesini 

sağlamıştır. Genel olarak İngilizce yayımlanan medya ekolojisi odaklı veya temalı 

kitaplardan bazıları Çince, Fransızca, İtalyanca, Korece ve İspanyolca vb. gibi birçok 

başka dile çevrilip yayımlanmıştır.81  

2.2. Çevre Olarak Medyanın İncelenmesi 

Medya ekolojisi geleneğinin temel ve kurucu kavramlarından birisi olan çevre, 

özellikle de çevre olarak medyanın incelenmesi çalışmamız ve araştırma bulgularının 

analizi açısından önemlidir. Çevrenin, insanları nasıl etkilediği konusunun, yeni alanlar 

olarak ortaya çıkan ve büyüyen kentler üzerinden ilerlediğini söyleyebiliriz. Örneğin 

Patrick Geddes, doğal ve yapılı çevre ile insan kültürü arasındaki karşılıklı ilişkilerin 

araştırılmasına öncülük etti.82 Medya ekolojisi geleneğinin önemli isimlerinden olarak 

kabul edilen Lewis Mumford, Geddes’in öğrencisidir. Mumford, şehir gibi insanların 

yaratmış olduğu çevrelerin insanların üzerinde ne gibi etkileri olduğunu araştırmıştır.83 

Geleneğin kurucu isimlerinden biri olan McLuhan da toplumların baskın iletişim 

ortamından farklı bir iletişime geçiş süreçlerini incelemiş ve sembolik değişimlere işaret 

etmiştir.84 

Medya ekolojisinin ayırt edici özelliğini ortaya koyan özelliklerden biri 

“ortamlar” ya da “çevreler” olarak medyanın incelenmesidir. McLuhan, bu tanımı 1967 

tarihli bir makalesinde şöyle açıklar: 

Artık tüm medyanın çevreler olduğu benim için tamamen açık. Çevreler olarak 
tüm medya, geçmişte coğrafyacıların ve biyologların çevrelerle ilişkilendirdiği tüm 
etkilere sahiptir. Çevreler, sakinlerini şekillendirir.85 

Duyularımızı kullanarak, yakın çevrelerimizi algılarız. Farklı duyusal aygıtlara 

sahip insanlar, farklı duyu verileri aldıkları için çevrelerini farklı anlarlar. İletişim 

 
81 Laureano Ralon’un web sitesi (www.figureground.org) ve medya ekolojisi derneğinin web sitesi (www.media-
ecology.com) alan hakkında güncel duyuruların ve yazıların takip edildiği site olarak belirtilebilir. 
82 Patrick Geddes, City Development: A Study of Parks, Gardens and Culture Institutes: A Report to the 
Carnegie Dunfermline Trust, Edinburgh: Geddes and Colleagues, 1904. 
83 Lewis Mumford, Tarih Boyunca Kent / Kökenleri Geçirdiği Dönüşümler ve Geleceği Çev: Gürol Koca İstanbul: 
Ayrıntı Yayınları, 2019. 
84 Marshall McLuhan, Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu Çev: Gül Çağalı Güven, İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları, 2017. 
85 McLuhan, ve Fiore, The Medium is the Massage: An Inventory of Effects. s.27. 



 28 

medyası da McLuhan’ın belirttiği gibi duyusal uzantılarımızdır.86 Ortamlar farklı duyusal 

özellikleri bünyesinde barındırır. Her bir iletişim ortamı da farklı duyusal özellikleri ön 

plana çıkartır. Bu iletişim çevresini kullanma deneyimimiz de algımızı yeniden 

yapılandırır. Bu nedenle medyayı çevreler olarak incelemek, medyanın dünyayı anlamak 

için girdiğimiz duyusal ortamlarımız olarak incelenmesidir.87 Bu anlamda medya 

ekolojisi, bir iletişim aracının sembolik yapısının insan algısında, insan bilincinde veya 

insanın düşünme sürecinde oynadığı rolü araştırır. Bunu yaparken sadece geleneksel 

olarak iletişim araçları dendiğinde akla gelen radyo, televizyon gibi aygıtları algılamaz. 

Casey Man Kong Lum’un belirttiği gibi sosyal çevreleri de inceler: 

İletişim araştırmacıları medya hakkında konuşurken, radyo, gazete, 
televizyon, filmler, ses kayıtları, bilgisayar vb. gibi bilgi aygıtlarına atıfta bulunma 
eğilimindedir. Ancak medya ekolojisi kuşkusuz bunları ilgi odağı olarak görürken, 
yine de ortamların sembolik yapısının insanı etkileşimini veya kültür üretimini nasıl 
tanımlayabileceğine de bakar. Bu düzeyde, ortamlar teoride medya olarak kabul 
edilebilir.88  

Bu noktada medya ekolojisi, iletişim ortamlarının birinden diğerine verileri 

aktarırken veya taşırken değerden bağımsız kanallar olmadığını ve medyanın fiziksel 

yapısının ve biçiminin bilginin nasıl iletileceğinde bir rol aldığını savunur. Böylelikle 

medya ekolojisi yaklaşımı diğer iletişim yaklaşımlardan ayrılarak bilginin doğasını 

tanımlayanın o çevrenin ya da ortamın yapısı olduğunu iddia eder. Örneğin Postman 

matbaa kültürü altındaki Amerika’daki söylem ile televizyon kültürü altındaki Amerika 

arasındaki söylem farkına dikkat çekmiştir.89 Bir hikâyeye dayanan romanın filmi 

çekildiğinde roman okuyucusu tarafından yeterince iyi bulunmaması buna örnek olarak 

verilebilir. Hem film hem roman aynı hikâyeye dayansa dahi benzer etkiler oluşturamaz. 

Kimi zaman filmi gerçekleştiren unsurların eksikliklerinden kaynaklandığı ileri sürülse 

de medya ekolojisi açısından bu iki aracın yapısının birbirinden farklı biçim kümesini 

içermesinden iki farklı gerçeklik ortaya koymasından kaynaklanır. 

Bununla beraber medya ekolojisi her bir çevrenin benzersiz fiziksel ve sembolik 

özelliklerinin bir dizi yanlılık taşıdığını belirtir. Hem farklı sembolik biçimler hem farklı 

 
86 Marshall Mcluhan, Understanding Media: The Extensions of Man. New York: Signet Books, 1964, s.34. 
87 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.29. 
88 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.31. 
89 Neil Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence, Gösteri Çağında Kamusal Söylem, s.64. 



 29 

fiziksel özellikler taşıdıkları için entelektüel, duygusal, zamansal, uzamsal, politik, 

sosyal, metafizik açısından farklı medyaların farklı epistemolojik yanlılıkları vardır.90 

Medya ekolojisi ayrıca iletişim medyalarının bu yanlılıklarına göre çeşitli psişik ve 

algısal, sosyal, kültürel, ekonomik ve kültürel sonuçları varsaymaktadır. Bu varsayım, 

teknoloji ve kültür arasındaki ilişkinin karşılıklı olarak nasıl etki edebileceğini ortaya 

koyar. 

Medya ekolojisi çalışmalarında bir denge arayışından bahsetmek mümkündür. 

Örneğin Innis, zaman ve mekân kavramlarından bir dengenin oluşmasının insanlar için 

daha iyi olacağını düşünmektedir.91 McLuhan ve Ong, ortamların algılar üzerindeki 

etkilerini keşfetmeye çalışırken ortaya konan medyaların duyuların dengesini koruması 

gerektiğini düşünüyorlardı. Onlar için duyu dengesinin bozulması, teknolojinin insan 

üzerindeki etkisinin artmasına sebebiyet veriyordu. Medya ekolojistlerinin bir görevi de 

bu duyu dengelerini yeniden kurmaya odaklanmış çalışmalar ortaya koymak olarak 

görebiliriz. 

Ekoloji metaforunun o yıllarda kullanılması tesadüf değildir. 1960’lara kadar 

yaygın olan Shannon ve Weaver (1949) gibi çizgisel bir iletişim süreci ortaya koyan 

iletişim modelleri, iletişimcilerin çalışmalarını belirlemiştir. Medya ekolojisi 

araştırmacıları, hipodermik iğne gibi iletişim çalışmaları için bir metafor ortaya 

koymuştur. Bu metafor medya, birey ve toplum arasındaki ilişkilerin farklı olarak 

algılanmasını kapsar. E. P. Odum gibi isimler biyolojik sistemlere bütüncül bir 

yaklaşımla karakterize edilen yeni ekolojik ilkeler sundular.92 Bu yaklaşımlar daha çok 

bütünden parçaya ilerlemeler önermekteydi. Bu tarz çalışmalar Amerikan toplumunda 

diğer bilimsel alanlarda da karşılığını buldu. Odum’a göre, bilim sadece fenomenleri daha 

küçük bileşenlerin ayrıntılı bir şekilde incelenmesiyle anlamaya çalışmamalı, aynı 

zamanda büyük bileşenleri işlevsel bütünler olarak anlamaya çalışmak anlamında sentetik 

ve bütünsel olmalıdır.93 Carlos Scolari, bu farkı alanların bir aradalığını şöyle tanımlıyor; 

 
90 Casey Man Kong Lum, “Introduction: The Intellectual Roots of Media Ecology”, New Jersey Journal of 
Communication, 8:1, 1-7, 2000. 
91 Harold Innis, The Bias of Communication, Toronto: University of Toronto Press, 1951. 
92 Eugene Odum, Fundamentals of Ecology, Philadelphia: W.B. Saunders Co, 1971. 
93 Odum, Fundamentals of Ecology, s.1289. 



 30 

Medya çalışmaları ve ekolojinin yakınsaması, medya ekolojisini biyokimya, 
psikobiyoloji, dilbilimsel antropoloji ve psikobilim gibi birçok bileşik üst disiplinle 
aynı düzeyde konumlandırır. Bu yakınsama nedensel veya izole bir fenomen değildir. 
Kültürel ekoloji, biosemiotik, biolinguistik, ekolojik antropoloji, politik ekoloji gibi 
kavramlar sosyal bilimler ve beşerî bilimlerden araştırmacıların savaş sonrası 
yıllarda ekolojik ve biyolojik modellere karşı nasıl açık bir tutum sergilediklerini 
göstermektedir.94 

Metaforlar, dilin zenginliğinin ve retorik formlarının ötesinde insan iletişiminin 

ve kültürlerinin temel olarak bilişsel araçlarıdır. Metaforlar, dünyamızı anlamamız için 

bir araç olduğu gibi birçok bilimsel keşfin ve paradigmaların da temsilini sağlamıştır. 

İfade edilmesi çok zor olan kavramları anlaşılır kılmak için kullanılmaktadır. 

Metaforların bilimsel olarak benimsenip kullanılması iletişim araştırmaları için de yeni 

bir şey değildir. Kitle iletişim araştırmalarının ilk dönemlerinde hipodermik iğne ve 

sonraları da suskunluk sarmalı gibi model isimleri de buna örnek gösterilebilir.95 

Çevresel anlayış, medyayı, özneleri çevreleyen ve onların bilişsel ve algısal 

sistemlerini modelleyen bir ortam olarak kabul eder. Bu durumda medya ekolojisi, farklı 

medya ve teknolojileri, özneleri ve sosyo-politik güçleri içeren bir ortam olarak 

düşünülebilir. Bu bütünsel medya ekolojisi anlayışı teknolojinin sosyal inşası gibi var 

olan SCOT (Teknolojinin sosyal yapısı) ve ANT (Aktör ağ teorisi) gibi yaklaşımlara 

kapalıdır.96 

2.3. Medya Ekolojisi Geleneğinin Önemli Kavramları 

Medya ekolojisi ile uğraşan bilim insanlarının eserlerine bakıldığında belirli 

kavramların üzerinden bir medya incelemesi yaptığı görülmektedir. Medya ve 

teknolojinin insan algılarını ve etkileşimlerini nasıl etkilediğine dair temel bir sorudan 

yola çıkılarak yapılan bu araştırmalarda insan-medya ekolojisini anlamak için özellikle 

ortam, teknoloji ve yanlılık kavramlarının anlaşılması önemlidir.  Bu kavramlar 

araştırmamız ve araştırma sorularımızla ilişkidir ve bulguların analizinde de 

kullanılmıştır. 

 
94 Carlos Scolari, “Media Ecology: Exploring the Metaphor to Expand the Theory”, Communication 
Theory, 22, 2012, ss.204–225.  
95 Dan Laughey, Medya Çalışmaları: Teoriler ve Yaklaşımlar, çev. Ali Toprak, İstanbul: Kalkedon Yayınları, 2010. 
96 Carlos Scolari, Media ecology: Exploring the Metaphor to Expand the Theory. s.210. 



 31 

2.3.1. Ortam 

Medya ve iletişim çalışmaları literatüründe, ortam (medium) kavramı genellikle, 

iletişimin bir ulaşım veya iletişim biçimi, mesajların gönderildiği ve alındığı bir boru hattı 

olarak görüldüğü doğrusal bir metafor olan kanal ile eşanlamlı kabul edilir.97 Bu görüş 

medya ekolojisi araştırmacıları tarafından kabul gören bir görüş değildir. Ortamın, medya 

ekolojisi açısından bir iletişim teknolojisi olması zorunluluğu yoktur. Çünkü her türlü 

teknik araçlar çevremizi anlamayı, çevremiz ile ilişki kurmayı ve çevremiz üzerinde 

hareket etmemizi sağlar. Medium ve media tabirleri medya ekolojisi geleneğinde diğer 

kavramlardan çok daha geniş anlamlar ifade etmektedir. Popüler kullanımda ise daha çok 

kitle iletişim araçları ya da daha da spesifik olarak haber medyası olarak da 

kullanılmaktadır.  

McLuhan’ın en önemli metaforu olan “araç iletidir” olarak da bilinen “ortam 

mesajdır”98 sözünden de anlaşıldığı gibi medya çalışmaları için medya ekolojisi 

çalışmalarında ortam önemli bir noktayı işaret etmektedir. Medyayı anlamak için 

ortamları anlamak gereklidir. Shanon-Weaver ve Laswell’in iletişim modellerinde olan 

kanal (channel) kavramı yerine ortam terimini öneren medya ekolojisi geleneği iletişimin 

bir kanal vasıtasıyla iletilmesi fikrine karşı çıkmaktadır. Strate, ortam teriminin medya 

ekolojisi geleneği açısından yerini şu şekilde ifade ediyor: 

Ortam terimi hem teknolojiyi hem de tekniği temsil eder ve teknik, alfabe gibi 
kodlara, sanatsal üslup gibi biçimsel öğelere ve hesap, ampirizm ve montaj hattı gibi 
yöntemlere karşılık gelir. Medya ekolojisi alanında ortam, her ne kadar bu işlev 
sıklıkla vurgulansa da yalnızca iletişime adanmış olanlar değil, her türlü insan 
yeniliğine atıfta bulunabilir.99 

İletişimdeki anlamıyla araç, arada kalan, gönderici ve alıcıyı birbirine bağlayan 

şey olarak ele alınır. Çizgisel/doğrusal (lineer) bir kanal bu tanıma uysa da çevre olarak 

medya anlayışı bundan farklıdır. Medya ekolojisi alanında bir ortamın, zorunlu olarak 

iletişim teknolojisi olması gerekmemektedir. Kullandığımız her türlü teknik ve araç 

çevremizi anlama ve ilişki kurma yollarıdır. Burada teknolojiden ve araçtan öne çıkan şey 

 
97 Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World revisited,  s.49. 
98 Yaygın olan çevirisi “Araç, iletidir” olan “The medium is the message” ifadesi metinde “Ortam, mesajdır” olarak 
çevrilecektir. Medya ekolojisinin yaygın olan terimi medium’un “tool” anlamı ile karşılanan “araç” kelimesi ile 
çevrilmesi tercih edilmemiştir. 
99 Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World revisited, s.46. 



 32 

ortamın kendisidir. Ortam bir kod veya sembol sistemi ile birleştirildiğinde makinenin 

yarattığı toplumsal ve entelektüel ortama dönüşür.100 Bu yüzden bir medyayı anlamak 

ortamı anlamakla başlar. Bu çalışmamızda ise ortam, araştırmamızın ana odağını 

oluşturan sosyal medya mecralarıdır.  

2.3.2. Teknoloji 

Medya ekolojisi geleneği açısından teknoloji sadece fiziksel araçlardan ibaret 

değildir. Dar anlamı ile teknolojik aygıtları ifade ettiği gibi geniş anlamda ekonomik, 

kültürel ve dil sistemleri içinde kullanılmaktadır. Birbirlerinin yerine kullanıldığı 

zamanlarda bile medya ekolojistleri insan bilincini şekillendiren bir ortam olarak aracın 

kendisine yönelir. Böylelikle içeriğin, anlamın ya da kullanımların ötesinde aracın 

biçimsel özellikleriyle ilgilenir. Mumford, Havelock, Ong gibi isimler teknoloji tarihi 

çalışmalarının yanında teknolojinin kültürlerin ve bilincin oluşumunda nasıl etki ettiği ile 

ilgili de yazdılar. 

Medya ekolojistleri teknolojinin ahlaki boyutlarıyla da ilgilenmişlerdir.  

Teknolojinin getirdiği ahlaki sonuçların sorumluluğunun teknolojiyi icat edenlerin mi 

yoksa kullanıcılarının mı olduğu sorusu tartışılmıştır. Bu çerçevede Postman medya 

ekolojistlerine biçtiği rolü ve görevi de tanımlamıştır: 

Mucitlerin ne yarattıklarını bilmeleri o kadar önemli değil. Geri kalanımızın 
bunu yapması önemlidir, çünkü böyle bir anlayış olmadan, haritalar veya pusulalar 
olmadan teknolojik bir denizde sürükleniyoruz ve varış noktamızın anlamı yok. Yani, 
kontrol eden ideolojilerimizin hiçbir farkındalığı olmadan. Yeni teknolojilerin 
ideolojik yanlılıklarının ne olduğunu bilmenin kolay olduğunu söylemiyorum. Eski 
teknolojilerin ideolojik yanlılıklarının neler olduğunu söylemek bile kolay değil. 
Ancak bu konuda spekülasyon yapmak ve böylece muhtemelen bazı pusula 
noktalarını keşfetmenin medya üzerine çalışan kişilerin görevi olduğuna 
inanıyorum.101 

Medya ekolojisi geleneğinin önde gelen isimlerinden Havelock, Ellul, Innis, 

Mumford ve Postman gibi isimler teknolojiyi ahlaki açıdan iki ucu keskin bir kılıç olarak 

gördüler. Bu isimler insanları onun insanlıktan çıkarıcı etkilerinden kurtarmaya çalıştılar. 

Medya ekolojisinin bu büyük isimleri açısından teknoloji ve insan arasındaki ilişkiyi 

 
100 Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence, Gösteri Çağında Kamusal Söylem, s.84 
101 Neil Postman, The Humanism of Media Ecology, Medya ekolojisi derneğinin açılış konuşması, New York, 2000. 



 33 

açıklayan en önemli kavram “Faustçu Pazarlık” (Faustian Bargain) denilebilir. Bu ifade 

ünlü bir Alman hikayesi olan Faust’un şeytanla olan pazarlığını simgelemektedir. Her 

yeni teknolojinin sunduğu avantajlara karşılık her zaman dezavantajlar da olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu dezavantajlar kimi zaman avantajları aşabilir ve birey açısından 

sıkıntılar yaratabilir ya da bu takasa değebilen şeyler olabilir. Medya ekolojistleri 

açısından bu avantajlar ve dezavantajlar araçları kullanan insanlar açısından başlangıçta 

bilinen ya da fark edilen bir şey olmamaktadır. Teknolojinin gelişimiyle artan yeni 

iletişim araçları birçok yenilik sunmaktadır. Bu yeniliklerin getirmiş olduğu ve gündelik 

hayatın bir parçası haline gelen sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisi 

araştırmamızda teknolojik gelişimin bir parçası olarak değerlendirilecektir. 

2.3.3. Yanlılık 

İçerik üreticilerinin bilişsel yanlılıklarının, yanlı medya içerikleri oluşturduğu 

hatta bunun izleyicilerde bulunan belirli fikirlerin güçlendiği ya da yenilerinin oluştuğu 

fikri yaygındır. Örneğin Marksist bir bakış açısından bu bilişsel yanlılıklar ideolojik 

kökenlidir ve genel olarak kültürel hegemonya oluşturulmasına zemin hazırlarlar.102 

Medya ekolojisi açısından bu yanlılıklar, medyanın kendi doğasında vardır.  Bu bilişsel 

yanlılıkları göz ardı etmemekle beraber onların ilgilendikleri esas konu bizzat kullanılan 

teknolojik araçların taşıdığı yanlılıklardır. Medya ekolojistleri bireylerin veya 

toplumların bilişsel yanlılıkları üzerinde ortamın etkisiyle ilgilenmektedirler. Medya 

ekolojisi çalışmaları içerisinde yanlılık çalışmalarının önde gelen ismi olan Innis, medya 

ekolojisinin anahtar kavramlarından olan yanlılık terimini tüm çalışmalarında 

kullanmıştır. Innis, iletişim araçlarının temel yanlılıklarını ağır ve hafif medya olarak 

tanımlamıştır.103 Ağır medyadan kastettiği taşınamayan taş ve kil tabletler gibi araçlardır. 

Hafif medya ise papirüs ve kâğıt gibi taşınabilir olanları kastetmektedir. Innis’in temel 

endişesi zamana ve mekâna bağlı iletişim araçlarının yanlılıklarıdır. Dahası O, bu iletişim 

araçlarının yanlılıklarının bir kültürel yanlılıklarına yol açacağını düşünmektedir: 

Gazete ve radyoya bağlı modern uygarlığın yanlılığı, diğer medyanın egemen 
olduğu uygarlıkları dikkate alan bir perspektif varsayacaktır. Bu yanlılığın 
sonuçlarına karşı sürekli tetikte olmamız gerektiğini söylemekten ve belki de diğer 

 
102 Lance Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, New York: Peter Lang, 
2011, s.124. 
103 Innis, The Bias of Communication. s.33. 



 34 

medyanın çeşitli medeniyetler üzerindeki etkilerinin değerlendirilmesinin kendi 
önyargımızı daha net görmemizi sağlayabileceğini ummaktan başka yapabileceğimiz 
çok az şey var. Her halükârda medeniyetimizin özellikleri konusunda biraz daha 
alçakgönüllü olabiliriz. Bir iletişim aracının uzun bir süre boyunca kullanılmasının, 
bir dereceye kadar iletilecek bilginin karakterini belirleyeceğini varsayabiliriz ve 
bunun yaygın etkisinin sonunda, içinde yaşam ve esnekliği sürdürmenin son derece 
zor hale geleceği bir uygarlık yaratacağını ve yeni bir ortamın avantajlarının yeni bir 
medeniyetin ortaya çıkmasına yol açacak şekilde olacağını öne sürebiliriz.104  

Innis’in çalışmalarından, ağır bir ortamın doğasında bulunan özelliklerinin onu 

zaman-yanlı bir ortam yaptığı ve hafif bir ortamın doğasında bulunan özelliklerinin onu 

mekân-yönlü bir ortam yaptığı sonucu çıkarılabilir. Innis, iletişim araçlarını mekâna ve 

zamana göre kategorileştirmiştir: 

 Innis, iletişim araçlarının bir mekân veya zaman yanlılığı dayattığını kaydetti. 
Mekâna bağlı kültürler, toprak, seyahat, imparatorluk, kontrol ve mühendislik, 
bürokrasi ve fizik bilimi biçimlerinde eşlik eden ilgi alanlarına baskın bir ilgi 
benimsedi. Bunun yerine zamana bağlı kültürler, tarih, süreklilik ve dine yönelikti. 
Bu iki baskın çıkar, kültürel eğilimler olarak tezahür etmesine ve bir dereceye kadar 
birbirini güçlendirmesine rağmen, bunlar büyük ölçüde, örneğin kamusal alandaki 
sözlü söylemden taş tablet ve daha sonra papirüs biçimindeki mesajların seferber 
edilmesine geçiş nedeniyle ortaya çıktı.105 

Innis’in ortaya atmış olduğu ortamın yanlılığı fikri, medya ekolojistleri 

tarafından iletişim çalışmalarında kullanılmaya devam etmiştir ve medya ekolojik 

çalışmalar açısından bir iletişim araştırmasında incelenmesi gereken temel bir kavram 

olmuştur. 

Medya ekolojisi geleneği içinde ortaya çıkan çalışmalarda çeşitli medyalar kendi 

iç özelliklerinde farklılık göstermektedirler. Bu farklılıklar, her bir medyanın kendine ait 

yanlılıklarını içerir. Biçimleri bakımından bu farklılıklar hem sembolik hem fiziksel 

formları kapsamaktadırlar. Biçimlerindeki farklılıklar nedeniyle medya, sağladıkları 

enformasyona erişilebilirlik açısından, enformasyonu yayma hızındaki farklılar 

açısından, enformasyonun miktarı ve hacmi bakımından, enformasyon akışına izin 

verdiği yönlerdeki farklılıklar açısından, farklı karakteristiklere sahiptir. Enformasyonu 

kodladıkları farklı fiziksel ve sembolik biçimler nedeniyle medya, farklı entelektüel ve 

duygusal yanlılıklara, farklı zamansal, uzamsal ve duyusal yanlılıklara, katılım 

koşullarındaki farklılıkları belirlediğinden farklı medyaların farklı sosyal yanlılıklara, 

 
104 Innis, The Bias of Communication, s.34. 
105 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.186. 



 35 

metafizik yanlılıklarına ve içerik yanlılıklarına sahip olduğunu belirtebiliriz. Böylelikle 

fiziksel ve sembolik biçimlerdeki farklılıkları ve bunun sonucunda ortaya çıkan 

entelektüel, duygusal, zamansal, uzamsal, politik, sosyal, metafizik ve içerik 

yanlılıklarındaki farklılıklar nedeniyle, farklı medyaların farklı epistemolojik yanlılıkları 

vardır.106 Bu tanımlamalar Nystrom tarafından medya ekolojistlerinin temel 

endişelerinden gördüğü şeylerin bir sentezini sunmaktadır. Çalışmamızın ana konusu 

olan sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisi medya ekolojisi geleneğinin önemli 

kavramı olan yanlılık açısından da değerlendirilecektir. Sosyal medya platformlarının 

yanlılıklarının insanlar üzerindeki etkisi araştırmamızın bir parçasını temsil etmektedir. 

2.4. Medya Ekolojisi Geleneğinin Çalışma Alanları 

Çalışmamızın boyutlarından birisi medya ekolojisi geleneğinin ortaya çıkışı, 

aktörleri, temel kavramları ve kurumsallaşması olduğundan bu geleneğin çalışma 

alanlarını belirleme ve sınıflandırmaya çalışacağız. Medya Ekolojisi çalışmalarının, 

sosyal ve beşeri bilimlerin birçok disiplinini kapsamasından dolayı Dennis Cali’nin 

medya ekolojisi çalışmalarını sınıflandırmasından yola çıkarak sözlü ve yazılı kültür 

çalışmaları, teknoloji çalışmaları, kültürel çalışmaları, yanlılık çalışmaları ve dil 

çalışmaları altında ele alınmıştır. Geleneği oluşturan isimlerin çalışmalarını yürüttükleri 

şehir merkezleri çalışmaların çeşitliliğini etkilemiştir. New York ve Toronto, çalışmaların 

yürütüldüğü iki merkez olarak öne çıkmaktadır. Örneğin Toronto okulu daha çok kültürel 

çalışmalar olarak anılır.107 Toronto okulunun önemli temsilcilerinden birisi Walter 

Ong’un temsil ettiği sözlü kültür ve yazılı kültür çalışmalarıdır.108  

Medya ekolojisi çalışmalarında bir diğer önemli dönem ayrımı, insanlık tarihinin 

dört ana iletişim çağına göre kavramsallaştırılmasıdır: Sözlü kültür, yazılı kültür, 

tipografi ve elektronik medya.109 Çalışmalarının konusu, disiplin çeşitliliği ve çalışmaları 

literatürde kabul görmüş olan bir sınıflandırma olduğundan dolayı Cali’nin çalışması esas 

alınmıştır. Cali’nin 2017 yılında yayımlanan kitabı olan Mapping Media Ecology: 

 
106 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.2. 
107 Lance Strate, “A Media Ecology Review”, Communication Research Trends, 23(2), 2004, s.2. 
108 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.14. 
109 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.38. 



 36 

Introduction to the Field’da bulundan mevcut literatürde yapılmış bu sınıflandırmadan 

hareketle medya ekolojisi çalışmalarını ortaya koymaya çalışacağız.110   

2.4.1. Sözlü ve Yazılı Kültür Çalışmaları 

Medya ekolojisi çalışmaları açısından öne çıkan çalışma alanlarından bir tanesi 

sözlü ve yazılı kültür çalışmalarıdır. Sözlü ve yazılı kültür çalışmalarının medya ekolojisi 

geleneğinin temelini oluşturduğu söyleyebiliriz. Sözlü kültürden yazıya geçişi, ilk medya 

ekolojistlerinin tamamı radikal zihinsel değişikliklere sebebiyet vermesiyle konu olarak 

ele almışlardır. İletişimle ilgili disiplinlerde bilim adamları, Gutenberg’in 15.yüzyılda 

matbaa icadının ön kabulü dışında medyanın 19.yy’dan önce var olmadığı izlenimini 

verirken medya ekolojisi geleneği bir insan iletişim tarihinden söz etmektedir.111 Matbaa 

tarihinin yanında el yazmaları, diğer yazı türüne girecek iletişim formlarını, şiir ve şarkı 

gibi sözlü kültür iletişim biçimlerini de kapsamaktadır. Sözlü kültür içerisindeki kalıp 

formlar, ritim ve ölçü gibi yazı olmadığı için hafızaya fayda sağlayacak teknik 

kullanımları da incelemektedir. Genel olarak medya ekolojisi geleneği sembol 

sistemlerinden kodlara, görsellerden ikonlara kadar her şeyi bir medya türü olarak 

görmektedir. 

Yazının icadından önce, bilgi yalnızca insan hafızasında saklanabiliyor, 

anımsatıcı aygıtların yardımıyla sözlü medya biçiminde tekrarlanan ifadelerle 

korunabiliyor ve ağızdan ağıza aktarılabiliyordu.112 İlk olarak Sümerler arasında ortaya 

çıkan yazı, bilginin depolanmasını sağladığı için insanlık tarihi açısından çok önemlidir. 

İlerleyen dönemlerde yazı teknolojisinin gelişmesi bu bilginin taşınma ve aktarılma 

sürecini büyük ölçüde değiştirdi. Sözlülük ve Okuryazarlık, okuryazarlık öncesi toplum 

yapılarından okuryazarlık ve matbaanın icadıyla şekillenen yeni düşünce yapı tarzlarına 

geçişi ifade eden bir tanımlamadır.  

Mumford, insan türünü diğer canlılardan ayıran şeyin dil olduğundan yola 

çıkarak dilin kullanma biçimleri değiştikçe uygarlığın da değiştiğini ifade eder.113 Bu 

değişikler teknolojik olarak görülür ve düşüncede de değişikliklere sebebiyet vermiştir. 

 
110 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field. 
111 Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World revisited, s.46. 
112 Strate, Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World revisited, s.49. 
113 Lewis Mumford, Technics and Civilization, New York: Harcourt, Brace and Co, 1934.  



 37 

Temel olarak Ong, Havelock ve Mumford’un çalışmaları alfabetik yazının gelişinin 

düşüncede bir devrim yarattığı iddiasındadır. Sözlü kültür ve basılı kültür arasında 

karşılaştırmalar yapan çok sayıda medya ekolojisti kültürel ve psikolojik değişimin 

doğasına yönelik araştırmalar yapmışlardır.114 

Bu çalışmaların medya ekolojisi çalışmalarında önemli bir yer edinmesini 

sağlayan isim Walter Ong olmuştur. Ong, matbaanın getirmiş olduğu radikal 

değişikliklerin sosyal ve kültürel sonuçlarına odaklanan çalışmalar yapmıştır. Özellikle 

Orality and Literacy (1982)115 adlı eserinde sözlü kültürün bir psikodinamiğini ortaya 

koymuştur. Bir kültürün iletişim tarzındaki değişikliklerin o toplumun dünya anlayışında 

değişikliklere yol açtığı fikri Ong’un çalışmalarındaki en temel konudur.116 Ong, telefon, 

radyo ve televizyon gibi teknolojik araçlarla donatılmış günümüz toplumları için ise 

ikinci sözlü kültür tanımını yapmaktadır.117 

Sözlü toplumlardan okuryazar bir topluma geçişte insan zihnindeki 

değişiklikleri inceleyen ilk medya ekolojistlerinden biri Eric A. Havelock’tur. Havelock, 

Toronto Üniversitesinde profesör, Harvard ve Yale Üniversitelerinde Antik Yunan ve 

Latin edebiyatı bölüm başkanı olarak akademik görevlerinde bulunurken Kanada ve 

Amerika sınırının her iki tarafında da bilinçteki bu değişiklikler üzerine araştırmalarını 

yaptı.118 Innis’in yine Toronto Üniversitesinde yapmış olduğu çalışmalarıyla beraber bu 

çalışmalar daha sonraları Toronto Okulu çalışmaları olarak anıldı. Havelock’un esas 

yöneldiği alan Yunan kültürü üzerineydi. Medya ekolojistleri, teknolojinin bilinç 

üzerindeki etkilerini çeşitli alanlarda araştırdılar. Bazı medya ekolojistleri, etkilerin 

vurgusunun bir insan yetisinden diğerine kayması anlamına geldiğini öne sürümüştür. Bu 

tür etkiler, insan duyusu üzerindeki etkiler olarak etiketlenebilir: organik bir bütün olarak 

var olan insan yetilerinin düzeni. Havelock, Yunan uygarlığının yükselişinde gözün ana 

organ olarak kulağın yerini aldığını ve bu değişimle birlikte başka değişikliklerin de 

geldiğini savundu: 

 
114 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.186. 
115 Walter Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür, Sözün teknolojileşmesi Çev: Sema Postacıoğlu Banon, Metis Yayınları, 
İstanbul, 2020. 
116 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.89. 
117 Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür, Sözün Teknolojileşmesi, s.179. 
118 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.109. 



 38 

Özdeşleşme ve katılımdan bireyselleşme ve ayrılmaya, mimesis'ten analize, 
somuttan soyuta, mitos'tan logos'a değişir. Havelock'a göre, görsel göze yönelik 
artan vurgu ile kişisel “ben”in artan gelişimi, hatta doğumu gelir.119 

Havelock, batı düşüncesinin değişimini yazılı kültüre geçişin ilk nüvelerini 

taşıyan klasik Yunan kültüründeki iletişim biçimlerinin değişiminde aradı. 1963 yılında 

yazmış olduğu Preface to Plato ile sözlü zihinden alfabetik zihne geçişi ele alırken, 1986 

yılında yazmış olduğu The Muse Learns to Write: Reflections on Orality and Literacy 

from Antiquity to the Present kitabı ile iletişim biçimlerinin değişmesiyle şekillenen 

Yunan bilincindeki değişimi ele almaya devam etmiştir. Alfabenin getirdiği değişiklikleri 

Havelock şu şekilde ifade ediyor: 

Alfabe, alışılmadık ifadelerin üretimini teşvik ederek, yazılı biçimde ortalıkta 
bulunabilen, tanınabilen, okunabilen ve yeniden okunabilen ve böylece okuyucular 
arasında etkisini yayan yeni düşünceyi teşvik etti. Dünyanın alfabe öncesi 
kültürlerinin de geniş anlamda bilim öncesi, felsefe öncesi ve edebiyat öncesi 
kültürler olması tesadüf değildir.120 

Edebiyat kökenli olan bir diğer medya ekolojisti Jack Goody’dir. Daha sonraları 

antropoloji çalışmalarına yönelen Goody’nin Oxford’daki tezi, Gana’daki yerel halklar 

üzerine yapılan saha çalışmasıdır.121 Goody ünlü kitabı Domestication of the Savage 

Mind’da122 (1977) ilkel ve yazı öncesi zihin ile uygar ve rasyonel zihin arasındaki 

ikilikleri incelemiştir. Goody’nin medya ekolojisi çalışmaları içerisinde görülmesinin 

esas sebebi de sözlü ve yazılı toplumları ayıran temel özellikleri incelemesidir. 

Elizabeth Eisenstein ise okuryazarlık çalışmalarını bir adım daha ileri götürerek 

el yazması ve basılı kültür arasındaki farklılıkları incelemiştir. Eisenstein’ın en önemli 

görülen eseri The Printing Press as an Agent of Change: Communications and Cultural 

Transformations in Early Modern Europe 123(1979)’da matbaa kültürünün özelliklerini 

ve getirdiği köklü değişiklikleri ele almaktadır. Matbaanın bulunmasından sonra oluşan 

 
119 Evelyn Fox Keller ve Grontkowski C. R. “The Minds’s Eye”, Harding S., Hintikka M. (Ed.), Discovering Reality, 
Dordrecht: Reidel, 1983, s.29. 
120 Erick Havelock, “The Greek Legacy”, D. Crowley ve P. Heyer (drl.), Communication in history: Technology, 
culture, society, New York: Longman, 1999, s.56. 
121 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.114. 
122 Jack Goody, The Domestication of the Savage Mind, New York: Cambridge University Press, 1977. 
123 Elizabeth Eisenstein, The Printing Press as an Agent of Change, Cambridge: Cambridge University Press, 1979. 



 39 

kültürel değişimleri “kabul edilmemiş devrim” olarak nitelendiren Eisenstein, büyük 

ölçüde tarihçilerin gözünden kaçan bir olay olarak değerlendirmektedir.124 

2.4.2. Teknoloji Çalışmaları 

Medya ekolojisi çalışmaları içerisinde yoğun bir şekilde ele alınan başka bir alan 

ise teknoloji çalışmalarıdır. Teknoloji çalışmaları birçok bilim insanı tarafından yapılan 

çalışmalar olmakla birlikte buradaki çalışmaları temelde ayıran şey insan eylemlerinin 

teknolojik güçler tarafından yönlendirildiği ya da oluşturulduğu fikridir. Teknolojik 

determinizm ile ifade edilen bu fikir medya ekolojisi çalışmacılarının en çok eleştirildiği 

noktalardan birisi olarak öne çıkmaktadır. Medya ekolojistlerinin tipik bir endişesi, 

teknolojinin insan bilincini ve kültürünü şekillendirmede oynadığı rolün deterministik 

veya nedensel olduğu fikri olan teknolojik determinizm meselesidir. Sıradan bir örnek 

vermek gerekirse, tipik bir Amerikalı, yalnızca inç ve fitlere maruz kaldığında, ölçüleri 

metre ve kilometre cinsinden kavramsallaştırmada zorluk çekebilir. Bununla birlikte, 

medya ekolojistleri, yoğunluk derecelerinde farklı deterministik bir konuma sahiptir. 

James (2005) bu ayrımı şöyle açıklıyor: 

Eski moda determinizm, katı determinizm diyebileceğimiz şeydi. Kader, 
iradenin esareti, zaruret ve benzeri sözlerden çekinmemiştir. Günümüzde sert 
sözlerden nefret eden, yazgıyı, zorunluluğu ve hatta önceden belirlenmişliği 
reddeden, gerçek adının özgürlük olduğunu söyleyen yumuşak bir determinizme 
sahibiz; çünkü özgürlük yalnızca zorunluluk anlaşılır ve en yüksek olana esaret 
gerçek özgürlükle özdeştir.125 

Medya ekolojisi, teknolojik yeni bir aygıtın oluşturduğu yeni ortamın insan 

bilincinde ve kültüründe ne gibi değişikliklere sebebiyet verdiğini araştırır. Bu 

çalışmalara katkı veren önemli isimler arasında McLuhan, Postman, Borgman, Havelock 

ve Ellul gibi isimleri saymak mümkündür. Bu isimler arasında özel olarak teknoloji 

üzerine yazmayan isimler olsa da teknolojik zaman dilimlerine ve teknoloji felsefesine 

ait yazdıkları çalışmaları burada anılması için önemli görülmektedir. Teknolojinin 

gelişim sürecine medya ekolojik bir eleştiri sunmayı hedefleyen bu isimler kimi zaman 

determinist olmakla kimi zaman da teknofobik olarak adlandırılmışlardır. 

 
124 Eisenstein, The Printing Press as an Agent of Change, s.3. 
125 William James, The Dilemma of Determinism, Whitefish: Kessinger Publishing, 2005. 
 



 40 

McLuhan ve Eisenstein gibi önemli isimler çalışmalarında Gutenberg 

matbaasının değişimlerine yoğunluklarını verdiklerinde Postman, teknolojik 

gelişmelerin, özellikle televizyonun rasyonel düşünceyi nasıl aşındırdığını ve dolayısıyla 

insan bilincini nasıl değiştirdiğini araştırdı.126 Postman’ın temel endişesi televizyonun 

eğlence paradigması aracılığıyla tüm toplumsal kurumların araçlaştırılmasıydı. Postman’ı 

birçok akademisyenden ayıran en temel özelliği ahlaki misyonuydu. Medyanın etkilerini 

ahlaki bir pusulayla inceledi. Postman’ın Amusing Ourselves to Death (1985) isimli kitabı 

medyanın ve özellikle de televizyonun ahlaki çıkarımları hakkındadır. Böylelikle 

tipografik değişimlerin getirdiği sonuçları değerlendiren diğer medya ekolojistleri gibi 

televizyonun etkilerini tanımlamıştır. Kitapta matbaadan elektroniğe geçişi ele alırken 

mantıklı söyleme vurgudan, eğlenceye yönelen bir vurguya geçişi televizyonun 

getirdiğini iddia etmiştir.127 Postman, Aldous Huxley’in Cesur Yeni Dünya ve George 

Orwell’ın 1984 kitabında ortaya attıkları kehanetleri, bizzat yeni bir iletişim aygıtıyla 

beraber içeriden geldiğini kanıtlamaya çalışmıştır.  

Postman, Ellul’ün “la technique” ve Mumford’un “megamachine” kavramlarını 

anımsatan Teknopoli tabirini ortaya koyarak, teknolojinin tanrısallaşmasını anlatmıştır: 

Teknopoli bir kültür durumudur. Aynı zamanda bir ruh halidir. Bu, kültürün 
yetkinliğini teknolojide araması, doyumunu teknolojide bulması ve emirlerini 
teknolojiden alması anlamına gelen teknolojinin tanrılaştırılmasından ibarettir. Bu, 
yeni bir tür toplumsal düzenin geliştirilmesini gerektirir ve zorunlu olarak geleneksel 
inançlarla ilişkilendirilen pek çok şeyin hızla çözülmesine yol açar. Teknopoli'de 
kendini en rahat hissedenler, teknik ilerlemenin insanlığın insanüstü başarısı 
olduğuna ve en derin ikilemlerimizi çözebilecek bir araç olduğuna inananlardır. 
Ayrıca bilginin, sürekli ve kontrolsüz üretimi ve yayılması yoluyla artan özgürlük, 
yaratıcılık ve iç huzuru sunan, katışıksız bir nimet olduğuna inanırlar. Bilginin 
bunların hiçbirini yapmaması tam tersi pek az görüşü değiştiriyor gibi görünüyor, 
çünkü sarsılmaz inançlar Teknopoli yapısının kaçınılmaz bir ürünüdür. Özellikle, 
bilgiye karşı savunmalar çöktüğünde Teknopoli gelişir.128 

Bir fenomen olarak ortaya atmış olduğu Teknopoli kavramı ile teknoloji ile 

çevrilmiş yeni bir toplum yapısına atıfta bulunan Postman, medya uzmanının ele alması 

gereken konuyu Teknopolinin nasıl fark edilmeden sarmaladığı sorusunun cevabı olarak 

 
126 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.131. 
127 Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence, Gösteri Çağında Kamusal Söylem.  
128 Neil Postman, Teknopoli Yeni Dünya Düzeni, Çev: Mustafa Emre Yılmaz, İstanbul: Paradigma Yayınları, 
İstanbul, 2006, s.71-72. 



 41 

ortaya koymaktadır. Postman, medyaya ait olduğunu düşündüğü özellikleri “5 Things” 

olarak 1998’de Denver’de içinde akademisyenler ve din adamlarının da bulunduğu bir 

sunumda ortaya koydu.129 McLuhan’ın Tetrad Kuramını andıran “5 Things” Postman’ın 

medyaya ve teknolojiye atfettiği fikirlerin bir listesi idi. 

“5 Things”ten ilki teknolojik değişimin bir değiş-tokuş olduğu iddiasıdır. Bu 

değişim aynı zamanda Faustçu Pazarlık olarak da adlandırmaktadır. Postman bu 

iddiasıyla teknolojinin sunmuş olduğu getirilerin yanında kişiden alacağı şeyleri de 

gündem etmiştir. İkinci fikir ise teknolojinin insanlara eşit olmayan şekillerde fayda veya 

zarar getirmesidir.  Üçüncü fikir ise her teknolojinin bir önsel yargıya veya tutuma sahip 

olduğu fikridir. Matbaanın insanları "mantıksal organizasyon ve sistematik analize" 

yatkınlaştırdığını gösterdiği gibi, bilgisayarların ve diğer medyanın kullanıcıları belirli 

şekillerde yönlendirdiğini söylüyor.130 Dördüncü fikir teknolojik değişimin eklemeli 

değil ekolojik bir şekilde gerçekleşmesidir. Bu fikri şu şekilde örneklendirir: 

Bir bardak temiz suya bir damla kırmızı boya koyarsak ne olur? Temiz su ve 
ayrı bir kırmızı boya mı? Tabi ki hayır. Her su molekülü için yeni bir renge sahibiz. 
Ekolojik değişim derken bunu kastediyorum.131 

Beşinci olarak Postman, medyanın bir mit haline gelme eğiliminde olduğundan 

bahseder. Değişimin sanki bir doğa olayıymış gibi anlaşılmasına karşı çıkarak 

teknolojinin Tanrının planının bir parçası olmadığı iyi ya da kötü olmasının tamamen 

insanın farkındalık düzeyiyle alakası olduğunu belirtmektedir.132 Bireysel olarak, bir 

bütün olarak veya diğer eleştirel araçlarla birlikte ele alındığında, Postman'ın 

kavramsallaştırmaları ve önermeleri, medyanın ekolojik fenomenlerini aydınlatmak için 

güçlü bir eleştiri getirdiği gibi aynı zamanda yeni medyalar üzerine yapılacak çalışmalara 

da bir perspektif sunduğu açıktır. 

Medya ekolojisi, teknoloji tarihi ve buna karşılık gelen teknolojik değişimlere 

odaklanır. Mumford, Orta Çağ'dan çağdaş “neoteknik çağa” kadar bir teknoloji tarihi 

çizerek teknoloji çağları hakkında yazdı. Teknolojinin şehirlerin örgütlenmesindeki 

 
129 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.138. 
130 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.139. 
131 Neil Postman, Five Things We Need to Know About Technological Change. Konferans. Denver, 1998. s.4. 
https://web.cs.ucdavis.edu/~rogaway/classes/188/materials/postman.pdf 
132 Postman, Five Things We Need to Know About Technological Change, s.5. 



 42 

rolüne odaklanarak, teknolojinin toplumsal ilişkileri şekillendirmedeki tarihsel rolünü ve 

bunun tersini araştırdı. Mumford’un teknolojinin insanlık tarihini değiştirdiği ve 

yönlendirdiği fikri onu medya ekolojik bir yaklaşıma oturtan temel düşüncedir. Bu 

düşüncelerdeki en büyük pay Mumford’un aynı zamanda danışmanı olan kent 

planlamacısı Patrick Geddes’tir. Patrick Geddes, insan ekolojisi kavramıyla ortaya 

koyduğu çalışmalarla hem Chicago Okulu çalışmacılarını hem de öğrencisi Mumford’u 

dolayısıyla medya ekolojisi geleneğini derinden etkilemiştir.133 Bu anlamda en önemli 

kitabı olan Technics and Civilization (1934) teknik terimini insan araçlarının 

kullanılmasının fenomeninin ötesine uzatır ve hatta insan uzantılarının da ötesine geçerek 

insanların kullandığı veya onlar tarafından kullanılan fiziksel olmayan tüm sembolik 

çevreyi içerir.134 Örneğin mekanik saatin çalışma hayatını düzene soktuğunu öne 

sürmektedir: 

Sanayi çağının anahtar makinesi buhar makinesi değil, saattir. Gelişiminin 
her aşamasında saat, makinenin hem göze çarpan gerçeği hem de tipik simgesidir: 
bugün bile başka hiçbir makine bu kadar yaygın değildir. Burada, modern tekniğin 
en başında, kehanet niteliğinde, yalnızca yüzyıllarca süren daha fazla çabadan sonra, 
endüstriyel faaliyetin her bölümünde bu tekniğin nihai olarak tamamlandığını 
kanıtlayacak olan doğru otomatik makine ortaya çıktı.135 

Mumford’un kitabındaki bir diğer önemli nokta tarihsel dönemleri mimaride 

kullanılan malzemelerle tanımlamasıdır. Mumford, her aşamanın belirli kaynakları ve 

malzemeleri kullanma eğiliminde oldukları bunlarında insanlar üzerinde belirli tutumlar 

ve talepler dayattığını söyler.136 Eoteknik aşama (1000-1700) bir su ve odun 

kompleksidir, paleoteknik aşama (1700-1900) bir kömür-demir kompleksidir ve 

neoteknik aşama 1900’den günümüze devam eden bir elektrik ve alaşım kompleksi olarak 

tanımlar.137 Mumford’un önemli eserlerinden olan The City in History (1961) medya 

ekolojisi geleneği açısından da önemli bir kitaptır. Bu kitapta kenti tasvir ederken 

kullanmış olduğu fiziksel ve sosyal çevre tanımları medya ekolojisinin insan 

potansiyelini genişleten ve insan deneyiminin gidişatını belirleyen bir ortam olarak 

 
133 Geddes, City Development: A Study of Parks, Gardens and Culture Institutes: A Report to the Carnegie Dunfermline 
Trust. 
134 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.142. 
135 Mumford, Technics and Civilization, s.12. 
136 Mumford, Technics and Civilization, s.110. 
137 Mumford, Technics and Civilization, s.110. 



 43 

medyaya bakış açısıyla uyumlu bir şehir antropomorfize eder.138 Bir başka önemli eseri 

olan ve Türkçe’ye de çevrilmiş olan Makine efsanesi139 kitabında da alet yapan bir varlık 

olarak insanın doğasına ilişkin geleneksel bilgeliğe meydan okuyan terimlerle tanımlar. 

Mumford teknoloji-insan ilişkisinde gözetilmesi gereken şeyin denge olduğu insanların 

makinelerin egemenliği altında değil onlarla uyum içerisinde olması gerektiğini 

savunmaktadır: 

Makineler, enerjiyi dönüştürmek, iş yapmak, insan vücudunun mekanik veya 
duyusal kapasitelerini genişletmek veya yaşam süreçlerini ölçülebilir bir düzene ve 
düzenliliğe indirgemek için organik olmayan maddeler kompleksinden gelişmiştir. 
Otomasyon, insan vücudunun şu ya da bu bölümünün bir araç olarak kullanılmasıyla 
başlayan bir sürecin son adımıdır. Aletlerin ve makinelerin gelişiminin arkasında, 
insan organizmasını güçlendirecek ve sürdürecek şekilde çevreyi değiştirme girişimi 
yatmaktadır: başka türlü adlandırılamayan organizmanın güçlerini genişletme 
çabası veya vücut dışında bir dizi koşul üretme çabası. Dengesini korumaya ve 
hayatta kalmasını sağlamaya daha elverişlidir.140 

Medya ekolojisi geleneği içerisinde doğrudan teknoloji çalışmalarına 

yoğunlaşan en önemli isimlerden birisi Jacques Ellul’dür. Ellul, teknolojinin insan bilinci 

üzerindeki güçlü etkisini her çalışmasında dile getirdi. Terence Moran, Ellul’den daha 

fazla hiç kimsenin bizi teknolojinin sonuçlarına karşı uyarmadığını belirtir.141 Medya 

ekolojistleri, teknolojinin davranış açısından bilinç üzerindeki etkilerine 

odaklanmışlardır. Ellul, belirli reklam platformlarının diğer davranışsal koşullandırma 

biçimleri arasında nasıl psikolojik koşullanma, kristalleşme, yabancılaşma ve ayrışma 

ürettiğine işaret etti.142 Teknolojinin insan ve toplum üzerindeki etkisini ele alan üçleme 

kitapları The Technological Society (1954), The Technological System (1977) ve The 

Technological Bluff (1990) ile medya ekolojisi çalışmaları açısından en önemli konuları 

gündeme getirmiştir. Kendi başına bir varlık olarak teknolojiyi ele alan Ellul doğa ile 

makine arasındaki dualiteyi ele alır: 

Sistem tüm katılığıyla toplumun içinde, toplumun dışında, yaşayarak ve ona 
aşılanarak var olur. Doğa ile makine arasında olduğu gibi burada da bir dualite 

 
138 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.1. 
139 Bu kitap iki cilt halinde basılmıştır, Türkçeye sadece “Makine Efsanesi” isimle ikinci cildi basılmıştır. Lewis 
Mumford, The Myth of the Machine: I. Technics and Human Development. New York: Harcourt, 1967. ve The 
Myth of The Machine: II. The Pentagon of Power. New York: Harcourt, 1970.  
140 Mumford, Technics and Civilization, ss.10-11. 
141 Terence Moran, “Witness to the Technological Society”, ETC: A Review of General Semantics,  
40(2), 1983, s.230. 
142 Jacques Ellul, Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes.New York: Alfred A. Knopf, 1965. 



 44 

vardır. Makine, doğal ürünler sayesinde çalışır, ancak doğayı makineye 
dönüştürmez. Toplum da "doğal bir üründür". Belli bir düzeyde, kültür ve doğa 
örtüşerek, insan için bir doğa haline gelen bir bütünlük içinde toplumu oluşturur. Ve 
bu kompleksin içine, müdahaleci ve yeri doldurulamaz bir yabancı cisim girer: 
teknolojik sistem. Toplumu bir makineye dönüştürmez. Toplumu gereksinimlerine 
göre biçimlendirir; toplumu bir dayanak olarak kullanır ve toplumun bazı yapılarını 
dönüştürür.143  

Medya ekolojisi geleneği içerisinde teknoloji çalışmaları birçok akademisyenin 

araştırma alanlarından biri olmuştur. Medya ekolojisi denildiğinde öncelikle teknoloji 

çalışmaları akla gelmektedir. 

 
2.4.3. Kültürel Çalışmalar 

Medya ekolojisinin ayırt edici özelliği, çevreye ve bağlama olan ilgisidir.144 

Teknoloji ve onun getirmiş olduğu yanlılıklar içinden çıktıkları çevre açısından önem 

kazanırlar. Medya ekolojisi geleneği alanlarından biri olan kültürel çalışmalara katkı 

yapan isimler arasında James Carey, Edmund Carpenter ve Camille Paglia gibi isimleri 

saymak mümkündür. 1980’ler itibariyle kültürel çalışmalar ön plana çıkmaya başladıkça 

medya çalışmaları kültürel çalışmaların içerisinde görülmeye başlandı.145 Medya 

Ekolojisi Derneğinin tüzüğünde medya ekolojisi tanımı yapılırken medya ve kültür 

arasındaki karmaşık ilişkilerin incelenmesi olarak yer almaktadır.146 

James Carey’in iletişim ve kültüre dair en göze çarpan çalışması “ritüel-

aktarma” görüşüdür. Ritüel aktarma görüşü, iletişimi toplumsal dönüşümü mümkün kılan 

ve gerçekleştiren bir süreç olarak kavrar.147Carey ırk, cinsiyet ve sınıf gibi sosyo-

ekonomik kategorileri dar kategorilere indirgeyen klasik kültürel çalışmalara karşı 

çıkarak kültürel anlam oluşturma pratiğiyle ilgili çalışmalara imza atmıştır.148 Özellikle 

Amerikan kültürüyle ilgilenirken Avrupa kavramsallaştırmalarının benzersiz bir şekilde 

Amerikan olanı yakalayamadığını kültürün her daim yerel olduğunu iddia etmiştir.149 

 
143 Jacques Ellul, The Technological System. Çeviri: J. Neugroschel, New York: Continuum, 1980, s.18. 
144 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.162. 
145 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, s.24. 
146 Erişim tarihi: 31.05.2023. https://www.media-ecology.org/constitution 
147 James Carey, Communication as Culture: Essays on Media and Society, New York: Routledge, 2009. 
148 John Pauly, “Reading Carey between the Lines”, Explorations in Media Ecology, 5(2), 2006, s.159.  
149 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.164. 



 45 

Medya ekolojisi panteonunda yer alan birçok akademisyen gibi hem akademik 

hem de kamusal bir entelektüel olarak yazan Carey’in en çok etki ettiği kitabı 

Communication as Culture: Essays on Media and Society (1988) ile iletişime kültürel bir 

yaklaşım getirmiştir. İletişimin uzaya yayılan bir ulaşım ve telgraf modeline dayalı bir 

aktarım görüşünü, törenin rolünün vurgulandığı dini alemden türetilen ritüel bir iletişim 

görüşüyle karşılaştırdığı yer burasıdır.150 

Edmund Carpenter, Toronto Medya ve Kültür Çalışmaları Okulu ile yapmış 

olduğu çalışmalar ile bilinmektedir. İletişim ve medya çalışmalarına antropolojik bir 

yaklaşım benimsemiştir. Carpenter’in en çok bilinen kitabı Oh, What a Blow that 

Phantom Gave Me!151 (1972) kabile halklarının gelişiminde medya hakkında bir 

araştırma projesini içerir. Carpenter doğrudan medya ekolojisi çalışmalarına katkıda 

bulunacak belirli kavramlar ve teoriler ortaya koymuş olmasa da medya ekolojik 

yönelimini çalışmalarında ortaya koymaktadır.152 Carpenter’i diğer kültürel 

yaklaşımlardan ayıran en temel şey ise onun hümanist antropoloji çalışmalarına inanıyor 

olmasıdır. Böylelikle medya ekolojisi çalışmalarına katılacak olan kişilere bir kültür 

içindeki kendi deneyimini ya da başka kültürler üzerine çalışan bir gözlemciye bir kültüre 

yeni bir teknoloji eklendiğinde oluşan dönüşümleri yakalayabilecek etnografik ve 

antropolojik bir metodoloji sağlamaktadır. Kullandıkları medya ortamının yanlılıklarını 

keşfedebilirlerse gerçekliği ve gizli kalmış yönleri ancak o şekilde ortaya 

çıkarılabileceğini söylemektedir: 

Her ortam, eğer yanlılığı uygun şekilde kullanılırsa, gerçekliğin, hakikatin 
benzersiz bir yönünü ortaya çıkarır ve iletir. Her biri farklı bir bakış açısı, gerçekliğin 
başka türlü gizli kalmış bir boyutunu görmenin bir yolunu sunuyor. Bu, gerçeğin 
doğru olması ve diğer çarpıtmalar meselesi değil. Biri buradan, diğeri oradan, 
üçüncüsü yine başka bir açıdan görmemizi sağlar[...]153 

Medya ekolojisi geleneğinin önde gelen isimlerinden biri olan Camille Paglia 

daha çok popüler sanat ve cinsellik üzerine yazmış olduklarıyla bilinse de medya, kültür 

ve bilinç üzerine de çalışmaları mevcuttur. McLuhan’ın Understanding Media’sı için Batı 

kültürünün destansı bir panoramasını sunduğunu ifade ederken popüler kültür 

 
150 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.164. 
151 Edmund Carpenter, Oh, What a Blow that Phantom Gave Me!, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1972. 
152 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.172. 
153 Carpenter, Oh, What a Blow that Phantom Gave Me!, s.173. 



 46 

incelemelerinde medya üretimlerini bu anlamda değerlendirmiştir. Paglia, medyanın 

ekolojik duyarlılıklarını değişim, kültür, medya ve bilinç gibi medya ekolojik temalarının 

iç içe geçmesinde göstermiştir.154 

2.4.4. Yanlılık Çalışmaları 

Yanlılık çalışmaları, medya ekolojisi çalışmalarında fazlasıyla vurgulanan bir 

çalışma alanıdır. Medyanın gerçekliği algılama, düzenleme ve iletişimde uyguladığı 

rollere atıf yapmak için kullanılmaktadır. Teknolojilerin kültürleri nasıl zaman ve mekân 

yanlılıklarına yönelttiği, haber endüstrilerinin gerçek haber gibi görünen yapay 

tasvirlerini nasıl oluşturduğuna ya da Baudrillard’ın belirttiği gibi doğrudan bir 

simülasyonu nasıl yaşattığı yanlılık çalışmaların temel konusudur. Yanlılık 

çalışmalarında öne çıkan medya ekolojisi çalışmacıları arasında Harold Innis, Daniel 

Boorstin ve Jean Baudrillard gibi isimleri saymak mümkündür. 

Innis’in tüm çalışmalarında ortaya koyduğu temel argüman teknolojilerin bizlere 

temel bir yanlılık dayattığı fikridir. Politik iktisatçı ve ekonomi tarihçisi gibi akademik 

unvanları bulunan Innis daha sonra çalışmalarını iletişim araçlarına özgü yanlılıklara ve 

kontrol tekellerinin yaratılmasına çevirmiştir.155 Innis’in ekolojik çalışmalara olan 

ilgisinin nedeni olarak A. Watson, Innis’in doğup yaşadığı yer ile bağlantı kuruyor: 

Innis'in ekolojik düşüncesinin uyaranlarını anlamaya çalışırken, iki olası 
kaynak göz ardı edilemez. İlk olarak, daha önce ima edildiği gibi, Innis'in Kanada'nın 
ücra bir bölgesinde yetişmesi, dikkatini bu kaynaklar ile bunların diğer uzak 
bölgelere ve bu bölgelerden transferleri arasındaki bağlantı hatlarına ve 
malzemelere yöneltmiş olabilir. Mevsimsel değişikliklere dikkat eden bir tarım 
topluluğunda büyümek, onun keskin örüntü tanımasına da yol açmış olabilir.156 

Innis’in iletişim çalışmalarına yönelmesindeki bir diğer önemli nokta 

doktorasını Chicago Üniversitesinde yapmış olmasıdır. Daha sonraları Chicago Okulu 

olarak anılacak olan iletişim çalışmalarının ilk temellerinin atıldığı yıllarda Innis 

doktorasını Chicago Üniversitesinde yapmıştır. 1894-1931 yılları arasında oradaki felsefe 

 
154 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.177. 
155 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.187. 
156 Alexander J. Watson, Marginal Man: The Dark Vision of Harold Innis, Toronto: University of Toronto Press, 
2006, s.44. 



 47 

bölümünde bulunan George Herbert Mead’in sosyal etkileşimciliğe yaptığı vurgular, 

Innis’in çalışmalarını etkileyen hususlar arasında sayılabilir. 

İletişim çalışmaları açısından Innis’in en önemli iki çalışması İmparatorluk ve 

İletişim Araçları157 (1950) ve The Bias of Communication158 (1951) olarak görülmektedir. 

Empire and Communication kitabında iletişim araçlarının fiziksel özelliklerinin iktidar 

gücünü merkezileştirme ya da âdem-i merkezileştirmeye götürdüğünü iddia etmiştir.159 

The Bias of Communication kitabında ise bireysel medyada yanlılıkların nasıl ortaya 

çıktığını anlatmıştır: 

 Bilginin zaman ve mekân üzerindeki etkisi ve kültürel ortamlarındaki etkisini 
değerlendirmek için özelliklerini incelemek gerekli hale gelir. Özelliklerine göre, 
özellikle ortam ağır ve dayanıklıysa ve taşımaya uygun değilse, bilginin zaman içinde 
yayılmasına uzaydansa daha uygun olabilir veya bilginin zaman içinde yayılmasına, 
özellikle ortam ise bilginin uzaya yayılmasına daha uygun olabilir. Hafiftir ve kolay 
taşınır.160 

Innis, iletişim araçları ile sosyal, kültürel ve tarihsel evrim arasındaki bağlantıyı 

araştırırken belirli bir iletişim ortamının gelişmesini siyasi gelişmelerin ışığında 

değerlendirmiştir. Ayrıca sözlü gelenek ve kil tabletlere dayanan zamana bağlı toplumları 

ve mekân sınırlarının aşıldığı ve düşünce kalıplarının üretildiği kana bağlı toplumları ele 

alır.161 Innis’e göre teknolojinin insanları ve toplumları etkilemesinin en temel yönü 

zamansal veya mekânsal olarak yönlendirmesidir: 

 Zaman ve mekân kavramları, medyanın medeniyet için önemini yansıtır. 
Zamanı vurgulayan medya, parşömen, kil ve taş gibi karakter olarak dayanıklı 
olanlardır. Ağır malzemeler mimari ve heykel gelişimine uygundur. Alanı vurgulayan 
medya, papirüs ve kâğıt gibi karakter olarak daha az dayanıklı ve hafif olma 
eğilimindedir. İkincisi, yönetim ve ticaretteki geniş alanlara uygundur. Mısır'ın Roma 
tarafından fethi, büyük bir idari imparatorluğun temeli haline gelen papirüs 
kaynaklarına erişim sağladı. Zamanı vurgulayan materyaller ademi merkeziyetçiliği 
ve hiyerarşik kurum türlerini desteklerken, mekânı vurgulayan materyaller 
merkezileşmeyi ve hükümet sistemlerini daha az hiyerarşik karakterde destekler.162 

 
157 Harold Innis, İmparatorluk ve İletişim Araçları, Çev: Nurcan Töreli, İstanbul: ÜtopyaYayınevi, 2007. 
158 Harold Innis, The Bias of Communication, Toronto: University of Toronto Press, 1951. 
159 Innis, İmparatorluk ve İletişim Araçları, s.45. 
160 Innis, The Bias of Communication, s.34. 
161 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.190. 
162 Innis, İmparatorluk ve İletişim Araçları, s.45. 



 48 

Daniel Boorstin için teknolojik yanlılıklar özellikle reklamcılıkta ve halkla 

ilişkilerde gerçekliğin imal edilmiş görüntülerini gerçeğe dönüştürme eğilimiydi.163 

Hukukçu kimliğinin yanında genel olarak politik deneyimler üzerine yazılar yazan 

Boorstin’i medya ekolojistleri içerisinde gören en önemli çalışması The Image (1961) idi. 

Bu kitapta sonraları çok popüler olan Pseudo-Events (yapay olaylar) tabirini ilk defa 

kullanmıştır. Boorstin'in "yapay olaylar" ile ilgili “kültürel bilinci çarpıtan teknoloji 

aygıtları aracılığıyla gerçek olayların belirli manipülasyonu- kavramsallaştırması” bu 

konudaki ünlü bir örnektir. Boorstin haberlerin uydurulmasını ve bunun zararlı etkilerini 

şu şekilde ortaya koyuyor: 

Sahte olayların büyüsünü bir kez tattığımızda, onların yegâne önemli olaylar 
olduğuna inanma eğilimine gireriz. İlerlememiz, deneyimlerimizin kaynaklarını 
zehirliyor. Ve zehrin tadı o kadar tatlı ki, gerçeklere olan iştahımızı kaçırıyor. 
Abartılı beklentilerimizi karşılama yeteneğimiz, onların abartılı olduklarını 
unutmamıza neden olur.164 

Boorstin gerçek olana değer verdiğini düşündüğü Amerika’nın büyüklüğünü 

yapay olanı tercih etmeye doğru kaymasından kurtarmayı amaçlarken yapay olayların 

dört özelliğini ortaya koyuyor: 

 (1) Kendiliğinden değil, birisi onu planladığı, ektiği veya kışkırttığı için ortaya çıkar. 
Tipik olarak, bir tren kazası veya deprem değil, bir röportajdır. 

(2) Öncelikle (her zaman münhasıran değil) doğrudan rapor edilmek amacıyla 
ekilir...Başarısı, ne kadar geniş çapta rapor edildiğiyle ölçülür[...]. "Gerçek mi?" 
“Haber değeri var mı?” 

(3) Durumun altında yatan gerçeklikle ilişkisi belirsizdir[...]. Bir tren kazasında 
haberlerin ilgisi ne olduğu ve gerçek sonuçlarıyla ilgiliyken, bir röportajdaki ilgi her 
zaman, bir anlamda, gerçekten olup olmadığı ve saiklerinin ne olabileceğidir. 

(4) Genellikle kendi kendini gerçekleştiren bir kehanet olması amaçlanır. Otelin 
otuzuncu yıl dönümü kutlaması, otelin seçkin bir kurum olduğunu söyleyerek aslında 
onu bir yapar.165 

Çalışmaları medya ekolojisi çalışmaları içerisinde ele alınan ünlü Fransız 

düşünür Baudrillard ise hiper-gerçeklik kavramı ile teknolojinin getirilerini tartışmıştır. 

Teknolojinin var olanı değiştirmekten çok yok ettiğini söyleyen Baudrillard’ın, 

 
163 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.193. 
164 Daniel J. Boorstin, The Image: A Guide to Pseudo-Events in America. New York: Atheneum, 1961, s.44. 
165 Boorstin, The Image: A Guide to Pseudo-Events in America, s.11-12. 



 49 

McLuhan’ın medya üzerindeki söylemlerinden etkilendiği yazılarında açıkça 

görülmektedir. Douglas Kellner Baudrillard: A New McLuhan? isimli makalesinde bu 

etkiyi şöyle yorumlamaktadır: 

1967'de Baudrillard, Marshall McLuhan'ın "Medyayı Anlamak" adlı kitabına 
bir eleştiri yazdı ve burada McLuhan'ın "ortam, mesajdır" sözünün "teknik bir 
toplumda yabancılaşmanın formülü" olduğunu iddia etti ve McLuhan'ı bu 
yabancılaşmayı doğallaştırdığı için eleştirdi. Bu sırada, teknolojik indirgemeci ve 
determinist olarak McLuhan'ın neo-Marksist eleştirisini paylaştı. Ancak 1970'ler ve 
1980'lerde McLuhan'ın formülü sonunda kendi düşüncesinin yol gösterici ilkesi 
haline geldi.166 

Baudrillard’ın yazılarında özellikle temsilin gerçeğin yerini alması, McLuhan’ın 

Tetrad kuramından ‘tersine çevirme’ye iyi bir örnek olduğu söylenebilir. Postmodern 

dönem Baudrillard için medyanın her yerde bulunduğu gerçekliğin yerini simülakrların 

aldığı bir dönemdir. 

2.4.5. Dil Çalışmaları 

Medya ekolojik çalışmalar dendiği zaman medya aygıtları gibi teknik araçlar 

anlaşılsa da dil sistemleri ve simgesel biçimlerde medya ekolojisi çalışmaları arasında 

kendine yer bulmaktadır. Dil ve simgesel biçimle ilgili diğer alanlar ve disiplinler, medya 

ekolojisi entelektüel geleneğinin bir parçası olarak kabul edilir. Bu çalışmalar arasında 

öne çıkan isimler arasında Alfred Korzbski, Susanne Langer ve Benjamin Lee Whorf 

sayılabilir. Bu isimlerin başlıca endişeleri dil ve kültürün iç içe geçmesi ve bilinç ve biliş 

üzerindeki etkileridir.167 Postman, medya ekolojisinin aslında geniş kapsamlı bir genel 

anlambilimi olduğunu savunmaktadır: 

Medya Ekolojisi, geniş kapsamlı bir genel anlambilimdir. İnsanların düşünme 
ve hissetmelerini yalnızca dil içinde ve aracılığıyla değil, duyularımızı genişleten, 
büyüten ve dönüştüren tüm bu araçlar aracılığıyla yaptıkları varsayımıyla başlar. 
Dahası, Medya Ekolojisi, bu süreçleri anlamada önemli olanın medyanın içeriğinden 
çok medyayla olan işlemlerimizi yapılandırma biçimleri olduğunu varsayar. Medya 
ekolojistleri telefonda konuşurken, televizyon seyrederken ya da kitap okurken nasıl 
bir ortama girdiğimizi bilmek isterler. Şu tür soruların yanıtlarını bilmek istiyoruz: 
Bir ortam hangi soyutlama düzeyinde işler? Gerçekliğin hangi yönlerini izole ediyor 
veya güçlendiriyor? Gerçekliğin hangi yönlerini dışlıyor?168 

 
166 Douglas Kellner, “Baudrillard: A New McLuhan? Illuminations”, The Critical Theory Project, 1996, ss. 1–11. 
167 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field. s.211. 
168 Neil Postman, “General Semantics in the Third Millennium. General Semantics Bulletin, 41–43, 1974, ss. 74–78.  



 50 

Bir mühendis ve matematikçi olan Korzybski, her organizmanın bütünsel ele 

alınması gerektiğini organizma öğelerinin toplamdan her zaman daha fazla olduğunu 

söyleyerek medya ekolojik yaklaşımı benimsediğini ortaya koymuştur.169 Korzybski, 

medya ekolojisine çevrenin dış dünyası ile zihnin iç dünyası arasındaki aracı faktörleri 

tanımlamaya yardımcı olabilecek birkaç kavram bırakmıştır.170 Bunlardan en önemlisi 

‘zaman bağlama’ kavramıdır. Korzybski, bu kavramı bir bireyin veya neslin öncekinin 

kaldığı yerden başlama kapasitesi olarak tanımlamıştır. Shakespeare’in tabiriyle, 

Korzybski’nin zamana bağlı felsefesini ‘geçmiş önsözdür’ sözüyle ifade etmek 

mümkündür.171 Korzybski, zihinsel soyutlama biçimlerimizin bilincine varmanın 

özgürleştirici etkilerini şöyle tanımlamıştır:  

Eğer 'soyutlama bilincimizi' artırmak için yöntemler tasarlayabilirsek, bu bizi 
sonunda doğasında var olan arkaik, bilim öncesi ve/veya Aristotelesçi 
sınırlamalardan kurtaracaktır; eski dil yapıları.172 

Neil Postman 2000 yılında medya ekolojisi derneğinin açılış konuşmasında 

çalışmaları medya ekolojisinin temel sorularına şekil verdiği için medya ekolojisinin 

İbrahim, Musa, Davut ve Esther’ini sayarken McLuhan, Havelock, Ellul’ün yanına 

Susanne Langer’i de eklemiştir. Langer’in akademik hayatındaki en önemli etki hiç 

şüphesiz tez danışmanı olarak görev yapan matematikçi, mantıkçı ve filozof Alfred North 

Whitehead’dir. Semboller hakkında yazan Langer, sembolleri söylemsel semboller ve 

sunumsal semboller olarak ikiye ayırır. Bu semboller, insanın duyu organları açısından 

ve duyusal verileri gerçeklikten soyutlama sürecine göre tanımlanmaktadır. 

Benjamin Lee Whorf ise kimya mühendisi olarak lisans eğitimini tamamlasa da dil, 

kültür ve bilinç üzerine çalışmalar yapmıştır. 44 yaşında kansere yenik düşen Whorf, 

ölmeden kısa süre önce yazdığı üç makalesiyle öldükten sonra dilbilim ve medya 

ekolojisi çalışmaları önem kazanmıştır. MIT Technology Review’de yayınlamış olduğu 

bu üç makale Science and Linguistics, Linguistics as an Exact Science ve Language and 

Logic dir. Dilin kültür ve zihin ile olan ilişkisini ele aldığı bu makalelerde kültürel bir 

 
169 Alfred Korzybski, “Science and Sanity: An Introduction to Non-Aristotelian Systems and General  
Semantics”, New York: Institute of General Semantics, 5. baskı 1993, s.64. 
170 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, s.26. 
171 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.215. 
172 Alfred Korzybski, “The Role of Language in the Perceptual Processes”, R. Blake ve V. Ramsey (drl.), Perception: 
An Approach to Personality, Ronald Press Company, 1951, ss.190-193. 



 51 

determinizm endişesi taşıması onu medya ekolojisi çalışmaları açısından ön plana 

çıkartmıştır. 

2.5. Medya Ekolojisi Geleneğiyle İlişkili Alanlar  
 

Bu bölümde medya ekolojisi geleneği ile ilişkisi kurulan benzer özelliklere ve 

ilgi alanlarına sahip diğer alanlar ayrı bir başlık altında “ilişkili alanlar” kategorisinde ele 

alınmaya çalışılmıştır. Medya ekolojisinin medya ve iletişim çalışmalarını benzer ele alış 

şekliyle post-fenomenoloji, felsefi yaklaşımından ve özellikle ilk teknoloji 

felsefecilerinin teknolojiyi ele alış şekillerinden dolayı teknoloji felsefesi alanları ilişkili 

alanlar olarak görülmektedir. Bu bölüme ihtiyaç duyulmasının bir diğer sebebi medya 

ekolojisi geleneği içerisinde görülen McLuhan, Ellul, Mumford ve Postman gibi isimlerin 

diğer alanlarla da ilişkilendiriliyor oluşudur. Teknoloji temelli anlayışlarda özellikle 

insan failli ile ifade edilen belirlenimci yaklaşımlar altında medya ekolojisi geleneğinin 

ikinci dünya savaşı sonrasında yazmış olan isimleri bu gruplarla da ele alınır. Medya 

ekolojik çalışmalarda ele alınan konuların benzer özelliği bulunan bu çalışmalar benzer 

teknolojik çalışmaları içerdiğini söyleyebiliriz. İlgili alanlara bakıldığında medya 

ekolojisi çalışma alanlarını da kapsadığını görebiliriz. 

2.5.1. Teknoloji Felsefesi 

İnsan ve teknoloji arasındaki ilişkiyi inceleyen, aralarındaki sınırların nerede 

başlayıp nerede bittiğini araştıran çalışmalar genel olarak teknoloji felsefesi çalışmaları 

olarak adlandırılmaktadır. Teknoloji felsefesi, teknolojinin doğasını ve teknolojilerin 

insan bilgisi, faaliyetleri, toplumlar ve çevre üzerindeki etkilerini ve dönüşümünü 

incelemektedir.173 Teknoloji felsefesi geleneği klasik dönem ve çağdaş dönem olarak iki 

döneme ayrılır. Bu konuyu ele alan çalışmacılar teknolojinin insan ile olan ilişkisinde 

özerk bir ilişki olup olmadığını sorgulamaktadırlar. 

Andrew Feenberg, teknolojiye karşı tutum şekillerini bir dikey eksen şeklinde 

gösteren bir matris oluşturmuştur.174 Yatay eksenleri ilk olarak insan failini yok sayan 

‘özerk teknoloji’, ikinci olarak insan tarafından daha belirleyici olan ‘insan tarafından 

 
173 David Kaplan (ed.), Readings in the Philosophy of Technology, Rowman & Littlefield, 2004, s.7.  
174 Andrew Feenberg, “Replies to Critics”, Democratizing Technology: Andrew Feenberg's Critical Theory of 
Technology, Tyler Veak (ed.), New York: Suny Press, 2006, ss.176-210.  



 52 

daha kontrol edilebilen’ olarak ayırmıştır. Teknoloji felsefesi çalışmalarında dikkat 

edilmesi gereken husus yaklaşımların odağının insan aracı üzerine mi yoksa teknolojinin 

kendisinde var olan özellikler üzerine mi olduğudur.175 Teknoloji felsefesinde tarafsızlık, 

determinizm, özerklik ve sosyal inşa olarak toplumla ilgili teknolojinin doğasına ilişkin 

temel bakış açıları mevcuttur. 

Klasik teknoloji felsefecileri olarak göreceğimiz en önemli isimlerden Ellul, 

Heidegger ve Herbert Marcuse gibi isimler yaklaşımın en önemli temsilcileri olarak 

görülmektedirler. Don Ihde, bu isimlerin konumlanmalarını şu şekilde görmektedir: 

Bazen Heidegger, onunla birlikte Ellul, Marcuse ve hatta Mumford, teknoloji 
karşıtı ve distopyan olarak nitelendirilmiştir. Bu öncü atalar grubunun tüm 
teknolojileri tek, genelleştirilmiş veya aşkınlaştırılmış bir teknoloji altında toplama 
ve bu teknolojiyi insanlık, yüksek kültür veya dünya için bir tehlike veya tehdit olarak 
görme eğiliminde oldukları kesinlikle doğrudur.176 

1976’da kurulan The Society for Philosophy and Technology ile teknoloji ve 

felsefe, bilim felsefesi ve siyaset felsefesi dışında uluslararası akademisyenler tarafından 

kabul görmüştür. Antik Yunan’dan modern dönem felsefecilere kadar techne ve 

teknolojiye dair yazılıp çizilenler artık, teknoloji felsefesi adı altında ele alınmaya 

başlanmıştır. 1995 yılında topluluğun akademik dergisi Techne: Research in Philosophy 

and Technology177 kurularak akademik çalışmalara katkı oluşturmaya başladı. STS 

(Bilim ve Teknoloji Çalışmaları) çalışmalarının artması da teknoloji felsefesi 

çalışmalarına katkı sunmuştur. Teknoloji uzmanlarına, mühendislere, politika 

uygulayıcılara ve teknoloji kullanıcılarına sosyal hayatın temel teknolojik boyutlarını 

daha iyi anlama ve daha akıllıca şekillendirme konusunda yardımcı olabilecek pratik bir 

analiz aracı olarak teknoloji felsefesi çalışmaları önem kazanmıştır.178 

Teknoloji felsefesi çalışmaları ikinci dünya savaşı sonrası tekil teknoloji üzerine 

yazılan yazılardan sonra ampirik bir dönüşüm ile birlikte nesne yönelimli olmuştur ve 

böylelikle odak noktasını teknolojik eserler üzerlerine yoğunlaştırmıştır.179 Heiddeger’in 

 
175 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.53. 
176 Don Ihde, “Bodies in Technology”, Human Studies 27 (3): 2004. 341-348. 
177 Erişim tarihi: 23.03.2023. https://en.wikipedia.org/wiki/Techné:_Research_in_Philosophy_and_Technology 
178 Shannon Vallor, Technology and the Virtues: A Philosophical Guide to a Future Worth Wanting, New York: 
Oxford University Press, 2016. s.6. 
179 Mark Coeckelbergh, “Using Philosophy of Language in Philosophy of Technology”, Shannon Vallor (ed.), The 
Oxford Handbook of Philosophy of Technology, 2022, s.3. 



 53 

başı çektiği klasik teknoloji felsefesinin temellerini oluşturan ve daha çok distopik 

teknoloji eleştirilerini barındıran teknoloji felsefesi çalışmalarının yerini daha incelikli ve 

hassas değerlendirmelere bırakmıştır. Çağdaş teknoloji felsefesi arasında görülen bu 

yaklaşımlara örnek olabilecek çalışmalar ise postfenomenoloji, aktör-ağ teorisi, eleştirel 

teknoloji felsefesi ve medya ekolojisi olarak görülebilir.180 

 
2.5.2. Postfenomenoloji 

Postfenomenoloji, insan öznelliklerinin yanı sıra anlamlı dünyaların ortaya 

çıktığı, insanlar ve teknolojiler arasındaki ilişkilerin pratik çalışmasıdır. Bu pratik ve 

maddi yönelimin bir sonucu olarak, postfenomenoloji, her zaman insan-teknoloji 

ilişkilerinin incelenmesini başlangıç noktası olarak alır.181 Çağdaş teknoloji 

felsefesindeki tüm baskın bakış açıları arasında postfenomenoloji Heidegger’in alet-araç 

analizi üzerinde kurulmuştur. Alanın kurucusu Don Ihde, fenomenoloji ve teknoloji 

arasındaki ilişkiyi şöyle tanımlamıştır: 

İlişkinin özgünlüğü postfenomenoloji için çok önemlidir. Teknoloji odaklı 
postfenomenoloji, özellikle teknolojinin pratik kullanımda nasıl ortaya çıktığını 
anlamak için fenomenolojik yöntemleri kullanır. Bu çabanın bir sonucu, Ihde'nin 
farklı türdeki "insan-teknoloji-dünya” ilişkilerini ve bu oranların nasıl değiştiğini 
şeffaf olmayan bir şekilde sistematize eden ve analiz eden ünlü "teknik 
fenomenoloji"sidir.182 

Postfenomenoloji, teknolojiye yönelik klasik teknoloji felsefesinin aşkın ve 

şeyleştirici yaklaşımlardan uzaklaşarak bunun yerine ampirik yaklaşıma yönelmiştir. 

Ihde, postfenomenolojiyi inşa etmek için fenomenoloji kavramını geliştirerek ve ona 

pragmatizmi ekleyerek araştırmayı teknolojiye dayandırmaya yardımcı olan ve 

teknolojiyi tek bir şeymiş gibi ele alan kapsamlı iddialarda bulunmaktan kaçınır. 

Teknoloji felsefesinin bir dalı olarak da görülen postfenomenoloji, başta Ihde 

olmak üzere birçok akademisyen tarafından geliştirilen bir yaklaşımdır. Fenomenoloji, 

hermeneutik ve pragmatizme dayanan postfenomenoloji, algı, somutlaştırma, uygulama, 

 
180 Yoni Van Den Eede, The Beauty of Detours, New York: State University of New York Press, 2019, s20. 
181Robert Rosenberger ve Peter Paul Verbeek, Postphenomenological Investigations: Essays on Human-
Technology Relations, Lexington Books, 2015, ss.12-13. 
182 Eede, The Beauty of Detours, s.21. 



 54 

deneyim ve yorum gibi kavramlar etrafında çalışılan bir alandır. Bu kavramlar 

teknolojilerin ve kullanımlarının felsefi analizinde kullanılır. Postfenomenoloji, 

teknolojilerin algı ve yorumlamayı nasıl değiştirdiğini ampirik yönelimli metodolojilerle 

inceler. Postfenomenoloji öncelikle teknolojilere odaklanırken medya da teknoloji olarak 

ele alınmıştır.183 Çağdaş medyanın insanlar ve çevre üzerindeki etkilerine dair medya 

hakkındaki yaklaşımlara postfenomenoloji katkı sunmaktadır. 

 
Ihde, postfenomenolojiyi, fenomenoloji, pragmatizm ve STS (bilim ve teknoloji 

çalışmaları) gibi ampirik teknoloji çalışmalarının bir birleşimi olarak ortaya koyar.184 

Özne ve nesne karşıtlığının aksine postfenomenoloji, bunlar arasında ilişki olduğunu öne 

sürer. Bu bağlamda, gözleyenin gözlenen hakkında tarafsız bir bakış açısına sahip olması 

gerektiğini ortaya koymamaktadır.185 Özne ile nesne arasındaki bölünmenin yerine 

aralarındaki kasıtlı bir ilişkiyi ortaya koymaktadır. Ortaya koymuş olduğu dolayım 

fikriyle bilim ve teknolojinin birey üzerindeki şekillendirici etkisini inceler. 

Postfenomenolojik yaklaşım, ampirik odaklılığı felsefi analizle birleştiren bir bakış açısı 

sunmaktadır. Bu yaklaşım klasik fenomenolojinin romantik yönlerinden uzaklaştığını 

vurgulamak için post ön ekini almıştır.  

 

Bu pratik ve somut yaklaşımın bir yansıması olarak, postfenomenoloji her zaman 

insan-teknoloji ilişkilerini incelmenin temel bir başlangıç noktası olduğunu kabul eder. 

Postfenomenoloji, bir teknolojiyi veya teknolojik gelişmeyi anlamak için her zaman 

insanın bu teknolojiyle olan ilişkisinin karakterini ve insanların dünya ile ilişkilerini nasıl 

düzenlediğini analiz eder. İnsanlar teknolojilerle etkileşime geçebilir, onları kendi 

deneyimine katabilir, onları yorumlayabilir. Tüm bu ilişkiler, insanların çevrelerini nasıl 

deneyimlediğini ve günlük yaşamda nasıl etkileşimde bulunduğunu şekillendirir. Başka 

bir deyişle, teknolojiler insan varlığına karşı değil, aksine onun merkezindedir.186 

 
183 Peter Paul Verbeek, What Things Do: Philosophical Reflections on Technology, Agency, and Design, University 
Park: Penn State University Press, 2005. 
184 Don Ihde, Technology and the Lifeworld: From Garden to Earth, Indiana University Press, 1990. 
185 Yoni Van Den Eede, Gert Goeminne, ve March Van Den Bossche, “The Art of Living with Technology: Turning 
Over Philosophy of Technology’s Empirical Turn”, Foundations of Science, 2015. 
186 Robert Rosenberger ve Peter-Paul Verbeek, “A Field Guide to Postphenomenology.”Postphenomenological 
Investigations: Essays on Human-Technology Relations içinde. Robert Rosenberger ve Peter-Paul Verbeek, (ed) 9-
41. Lanham: Lexington Books. 2015, s.13. 
 



 55 

Ihde, ben-teknoloji-dünya formülünü daha spesifik olarak tanımlamak için dört 

tür teknolojik ilişkiyi belirtir: bedenleşen ilişkiler, hermeneutik ilişkiler, ötekilik ilişkileri, 

arka plan ilişkileri.187 Bedenleşen ilişkiler, teknoloji aracılığıyla dünyayı algıladığımız 

veya onunla etkileşime girdiğimiz aracı ilişkiyi tanımlar. Hermeneutik ilişki ise dünyaya 

dair yeni bir anlayış edinmek için teknolojinin okunduğu yerdir. Ötekilik ilişki, 

teknolojinin yarı öteki haline geldiği başkalık olarak adlandırılır. Arka plan ilişkileri ise 

bireyi etkileyen ama çoğu zaman farkında olunmayan ilişkilerdir. Postfenomenoloji, 

medya ve teknoloji gibi araçların insan deneyimini şekillendirmedeki rolünü vurgularken 

teknolojiyi sadece bir araç olarak değil, insan deneyimlerini dönüştüren bir şey olarak ele 

alır. Postfenomenoloji, yönelimsel insan deneyiminde, teknolojinin aracılık ettiği boyutu 

ele alır.188 

 
Geleneksel olarak medya, mesaj ve araç olmak üzere ikili bir inceleme alanı 

olarak incelense de medya ekolojisi ve postfenomenoloji içerik ve bağlamı birleşik olarak 

ele almayı amaçlamaktadır. Her iki çalışma sahası öznenin teknolojik ilişkiler aracılığıyla 

oluşturduğunu düşünerek, teknolojinin bireyin oluşumu üzerindeki etkisini 

incelemektedir. Her iki kavramsal yaklaşım da dolayım ile ilgili olsa da analitik araç 

setleri farklı ve tamamlayıcı vurgulara sahiptir. Postfenomenoloji özellikle insan-medya 

ilişkilerinin doğasını incelemeye uygundur. Medya ekolojisi ise bizi bu insan-medya 

ilişkilerini karmaşık ilişkiler bağlamında kavramayı teşvik etmektedir. 

 

2.6. Medya Ekolojisi Geleneğine Eleştirel Yaklaşımlar 

Medya ekolojisi araştırmacılarının ve alanın önde gelen isimlerine yönelik 

getirilen en önemli eleştiri teknolojiye determinist bir anlam yükledikleri iddiasıdır.189 

Medya ekolojistleri medya tarihini ve teknolojik gelişme ve evrim süreçleriyle 

ilgilenirken değişimlerin önceden belirlenmiş bir yol izlediğini düşünmemektedirler.190 

Teknolojik determinizm ile ilişkili temel bazı nosyonlar vardır. Teknolojik gelişmelerin 

 
187 Tuba Nur Umut, "STS Alanına Metodoloji Sunan Felsefi Bir Yaklaşım: Postfenomenoloji", Aydan Turanlı, Arsev 
Umur Aydınlıoğlu ve Melike Şahinol (ed.), Türkiye’de STS: Bilim ve Teknoloji Çalışmalarına Giriş, 2020, ss.189-
201. 
188 Tuba Nur Umut, Teknoloji-Değer İlişkisi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2018, s.166. 
189 John Fekete, “McLuhancy: Counterrevolation in Cultural Theory”, Telos, (15), 1973, ss.75-123. 
190 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, s.35. 



 56 

önceden belirlenmiş yolları izlediği fikri, bunların başındadır. Bununla birlikte karmaşık 

yeni teknolojiler geliştirilebilmesi için belirli temel teknolojilere ihtiyaç olduğu da açıktır. 

Medya ekolojistleri önceden belirlenmiş bir yol izlendiği fikrinden öte evrimsel bir 

dönüşümü izlemektedirler.191 

Teknolojik determinizm ile ilgili noktalardan bir diğeri belirli bir teknolojinin 

nasıl kullanılacağını belirlemesidir. Hem teknoloji felsefecilerin birçoğu hem de medya 

ekolojistleri bu iddiayı savunmaktadır. Teknolojik aygıtların kendilerine ait birer 

yanlılıkları olduğunu ve bu yanlılıklar yüzünden insanlar için belirli kullanma 

eğilimleriyle sonuçlandığını söylemektedirler. Fakat teknolojik determinizm tanımında 

da olduğu gibi bu yanlılıklar dışında bir şey olmadığını söylememektedirler. Burada 

önemsenen durum kontrolü teknolojinin yanlılıklarına bırakma ihtimalidir.192 

Teknolojinin bu yanlılıkları ile sahip olduğu gücü ona özerk bir alan sunduğunda 

teknolojiye bu anlamı yükleyen teknoloji çalışmacıları insan failliğini yok sayma 

eleştirisiyle karşılaşmaktadırlar. Bu eleştirilere karşı Strate, insan özgürlüğünün sınırlı 

oluşunun yaşadığımız toplumların benzersiz bir özelliği olarak itiraz etmektedir: 

Genellikle göz ardı edilen şey insan failliğinin sınırları olduğudur. Hareket 
özgürlüğümüzün biyolojik sınırları ve çevresel kısıtlamaları vardır. İnsanoğlunun iş 
birliğine olanak sağlayan iletişim araçları ve yöntemleri olmadan hayatta 
kalamayacağı uzun zamandır anlaşılmıştır…İnsan failliği argümanı daha sonra 
bireyden kolektife kayabilir ve toplumların teknoloji üzerinde bireylerden daha fazla 
kontrole sahip olduğu ve belirli yenilikleri reddetmek için kolektif kararlar 
alabileceği doğrudur. Ancak belirtildiği gibi, toplumlar arasındaki rekabet baskısı 
genellikle yeni teknolojilerden kaçınma kararlarına karşı işleyecektir. Nihayetinde 
medya ekolojistleri, teknolojimiz üzerindeki kontrolü sık sık devrederek onun 
otomatik ve özerk bir fenomen olmasına izin verdiğimizi kabul ediyor; aslında 
kontrolü tamamen bırakmış olabiliriz, belki de bazı devrimci veya yıkıcı değişiklikler 
dışında kontrolü yeniden kazanmanın neredeyse imkânsız olduğu ölçüde. O halde bu 
anlamda teknolojik determinizm terimi, etkisiz bırakan bir ilke olarak değil tarihsel 
bir gelişme ya da çağdaş toplumların eşsiz bir özelliği olarak mantıklı bir şekilde izah 
edilebilir.193 

Teknolojik determinizmin toplumların bir özelliği olduğunu söyleyen Strate’in 

aksine Televizyon, Teknoloji ve Kültürel Biçim adlı kitabında Raymond Williams 

 
191 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, 
192 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, s.36. 
193 Strate, Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition, s.37. 



 57 

McLuhan’ı determinizm özelinde eleştirmiştir ve Mcluhan’a getirilen bu eleştiriler daha 

sonrasında medya ekolojisine getirilen determinist olma eleştirisinin temelini 

oluşturmuştur. Williams, teknolojileri, gelişimlerine dahil olan kurumların ekonomi 

politiği tarafından sosyal olarak şekillendirilmiş olduğunu görmemiz gerektiğini 

savunmuştur. Williams, teknolojilerin kendilerinin bu tür seçimleri ideolojik olarak 

şekillendirebileceği fikrini önemsememiş ve bunun, mevcut güçlü çıkarlar tarafından 

uygulanan kontrolü zımnen onaylayan şekillerde sosyal seçim unsurunu gizlediğine 

inanmıştır.194  

McLuhan’ın en yaygın aforizması olan “Ortam, mesajdır” sözüne getirilen 

eleştiriler içeriğin varlığının tamamen inkâr edilmesi ile insan failliğini yok saydığıdır. 

Strate’e göre McLuhan, içeriği, ortama göre ikinci bir rol yerine koymaya çalışmıştır.195 

McLuhan gönderdiğimiz mesajların sonuçları ne olursa olsun, insan ilişkilerinde başrolü 

oynayan kullandığımız medya olduğunu vurgulamıştır. Mcluhan’ın medya etkilerine 

yaptığı vurgu, bazı eleştirmenlerin onun yaklaşımını teknolojik determinizm olarak 

etiketlemesine yol açmıştır. McLuhan ise en çok satan kitabı The Medium is the Massage 

kitabında “olanlar üzerine tefekkür etme isteği olduğu sürece kesinlikle kaçınılmaz diye 

bir şey yoktur” karşı görüşünü dile getirmiştir.196 

Innis, McLuhan, Havelock ve Ong gibi medya ekolojisi geleneğinin kurucu 

isimleri, sözlü ve yazılı kültür arasındaki farkı abartan bir Büyük Bölünme teorisini öne 

sürmekle eleştirilmişlerdir.197 Bu bilim insanlarının mirasına dayanan teorilerin, sözlü 

kültürler ile okuryazar kültürler arasında bir uçurum tasavvur edecek ölçüde zıtlaştıran 

teoriler olduğunu belirtmişlerdir.198 Yani sözlü anlatım, yalnızca edebiyat öncesi 

gelenekleri etkilemiş ve yazılı biçime ulaştıktan sonra gelenekler üzerinde hiçbir etkisi 

olmamıştır. 1997 yılında Neil Postman’ın Öğrencisi olan Paul Levinson The Soft Edge: 

A Natural History and Future of the Information Revulation kitabında teknolojik 

determinizmi katı ve yumuşak olmak üzere ikiye ayırmıştır. Levinson, medyanın olayları 

 
194Williams, Television: Technology and Cultural Form, s.135. 
195 Lance Strate, “Studying Media as Media: McLuhan and the Media Ecology Approach”, MediaTropes, 1(1), 2008, 
s.134. 
196 McLuhan ve Fiore, The Medium is the Massage: An Inventory of Effects, s.25. 
197 Paul S. Evans, “Creating a New “Great Divide”: The Exoticization of Ancient Culture in Some Recent Applications of 
Orality Studies to the Bible”, Journal of Biblical Literature, 136(4), 2017, 749–764. 
198 Lum, Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media Ecology Tradition, s.13. 



 58 

mümkün kılmasına rağmen, şekil ve etkinin “eldeki bilgi teknolojisi dışındaki faktörlerin 

sonucu olduğu” fikri olan yumuşak determinizm, teknolojinin kaçınılmaz toplumsal 

değişimin veya daha geniş anlamda tarihin ana belirleyicisi olarak da katı determinizm 

tanımını yapmıştır.199İletişim teknolojilerindeki tüm bu görüşler, kültürde ve insan 

iletişiminde önemli bir rol oynadığını düşünseler de medya ve teknolojik değişiklikler 

karşısında insan failliğinin sosyal değişimde nasıl bir rol oynadığı konusunda farklılıklar 

içermektedir.  

2.7. Medya Ekolojisi Geleneği ve Türkiye’deki İzleri 

Medya ekolojisi çalışmaları, 1960'larda başlayarak 2000'lerde hız kazanan, 

önemli bir medya ve iletişim araştırmaları yaklaşımıdır. Amerika'da, anaakım iletişim 

yaklaşımlarının ve eleştirel teorinin iletişime dair çalışmalarının eleştiriye maruz kaldığı 

1960’larda medya ekolojisi yeni bir arayışla ortaya çıkmıştır. Ancak Türkiye'de, iletişim 

çalışmalarının 1960'larda başlaması nedeniyle medya ekolojisi geleneğine ait isimlerin 

yaklaşımları ve çalışmalarının karşılığı henüz tam olarak oluşmamıştır. Türkiye'de medya 

ve iletişim çalışmaları tarihi henüz tam olarak yazılmadığı için, medya ekolojisi 

geleneğinin Türkiye'ye yansımalarının tespiti de bir zorluk oluşturmaktadır.200 Ancak 

yukarıda ele alınmaya çalışılan çerçevede medya ekolojisi geleneğinin içinde yer alan 

isimler ve çalışmaların izleri takip edilerek Türkiye'deki medya ve iletişim çalışmaları 

içindeki yerleri veya izleri ortaya konulabilir. Bu kapsamda bu geleneğin Türkiye’deki 

ele alınış şekline ilişkin bir gösterge Korkmaz Alemdar ve Raşit Kaya'nın Kitle 

İletişiminde Temel Yaklaşımlar kitabında McLuhan’a ilişkin değerlendirmedir. Bu 

değerlendirme medya ekolojisi geleneğinin Türkiye'deki iletişim akademisyenleri 

tarafından nasıl ele alındığını göstermesi açısından önemlidir: 

Ve bu sayededir ki McLuhan, çağa damgasını vuran bir peygamber 
mertebesine varmış olarak kabul edilmektedir. McLuhan’ın gördüğü ilgiyi kuşkusuz 
ne son iki on yılda toplumsal bilimlerde sık sık sözü edilen bunalım ve tıkanma 
ortamında toplumsal gerçekliği açıklayan yeni ve en son bir kuram sunmuş olmasına, 
ne de toplumsal bilimler dünyasının iletişim olgusunun gücü ve karmaşıklığı 
konusunda mitostan gerçeği ayırt etmekte yetersizliğine bağlamalıyız. Nitekim 
McLuhan, on yıl içinde çekiciliğinden çok şey yitirirken, daha yaşamında Peygamber 

 
199 Paul Levinson, The Soft Edge: A Natural History and Future of the Information Revolution. London & New 
York: Routledge, 1997, s.3. 
200 Hediyetullah Aydeniz, “Hafızayı Oluşturma: Kitle İletişim Kuramlarını Türkiye’den Yazmak”, İnsan ve Toplum, 
10(2), 2020, s.168. 



 59 

sıfatının başına sahte sözcüğünün eklenmesine de tanık olmuştur. McLuhan 1980 
sonunda öldüğünde arkasından ‘bilim dünyasında ilginç bir şarlatan’ diye yazanlar 
kuşkusuz iletişim olgusuna ve kitle iletişim araçlarına yüklenen sınırsız güce karşı 
tepkilerini dile getirmemekteydiler. Tam aksine, bir olgunluk döneminin başlangıcı 
olarak, çağdaş iletişim olgusunun karmaşık yapısı ve yaşamın bir parçası olma 
gerçekliği içinde yeniden değerlendirilerek, ilk heyecanlardan arınmış olarak yeniden 
inceleme konusu yapılmasına duyulan gereksinimi ifade etmekteydiler.201 

Türkiye'de medya ekolojisi geleneğinin hem kavram olarak hem de teorik 

yaklaşım olarak yerleşik bir kullanım haline geldiğini söylemek güçtür. Türkiye’deki 

medya ve iletişim çalışmalarının ilk kuşak akademisyenlerinin eserlerine 

dergiparkk.org.tr ve tez.yok.gov.tr veri tabanlarından ulaşılarak bakıldığında medya 

ekolojisi kavramı geçmemektedir.  Ancak özellikle 2000'ler sonrasında, Türkiye'deki 

iletişim akademisyenleri tarafından, doğrudan ya da dolaylı olarak medya ekolojisi 

geleneği içinde yer alan isimlerle ilgili tezler yazılmıştır. Ayrıca Türkiye'deki belli başlı 

iletişim kuramları ve iletişim tarihi kitaplarında da McLuhan ve Innis gibi isimlere atıf 

yapılarak yer verilmektedir. 

Türkiye’deki medya ve iletişim çalışmalarının ilk dönem doktora tezleri olarak 

kabul edilen çalışmalara bakıldığında, sadece Aysel Aziz'in tezinde medya ekolojisi 

geleneğine ait isimlere atıfta bulunduğu görülmüştür.202 Türkiye'deki medya ve iletişim 

çalışmalarının kurucularından Ünsal Oskay, 1978 yılında yazdığı doçentlik tezinde 

McLuhan'ın temel kavramlarına yer vermiştir. Ayrıca Hans Magnus Enzensberger'in Bir 

Kitle İletişimi Araçları Teorisini Oluşturucu Ögeleri adlı makalesini de çevirmiştir. Bu 

makalede Enzensberger McLuhan'ın erken ve geç dönem yazılarını karşılaştırmış ve 

McLuhan'ı ideolojik varsayımlar nedeniyle eleştiren bir değerlendirme yapmıştır.203 

Frankfurt Okulu üzerine yapmış olduğu çalışmalarla öne çıkan Oskay'ın tezine düştüğü 

dipnot, McLuhan'a yaklaşımını yansıtması açısından önemlidir: 

Bu dönemdeki görüşleri, teknolojik belirlemeciliğe dayanan bir kötümserliğe 
örnek gösterilebilecek niteliktedir. Biraz da Frankfurt Okulu’nun görüşlerine 
benzemektedir. Ne var ki McLuhan’ın Frankfurt Okulu’nun görüşleri gibi zengin bir 
düşünsel birikimi ve geleneği olmadığı için, Amerikan sosyal bilimlerindeki diğer 

 
201 Korkmaz Alemdar ve Raşit Kaya, Kitle İletişiminde Temel Yaklaşımlar, İstanbul: Savaş Yayınları, 1983, ss.9-
10. 
202 Aysel Aziz, Televizyonun Yetişkin Eğitimdeki Yeri ve Önemi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi, 1975. 
203 Hans Magnus Enzensberger, “Bir Kitle İletişimi Araçları Teorisinin Oluşturucu Ögeleri”, çev. Ünsal Oskay, 
Birikim Dergisi, 1979-1980, ss. 17-37.  



 60 

“kitle toplumu açıklamaları” yandaşlarının savlarını andıran bu ilk dönemdeki 
görüşlerini terk etmesi kolay olmuştur. Bunda 1960’larda, Kanada’da akademik 
yaşamdaki yeni ‘görevlerinin’ de etkisi olduğunu söyleyenler vardır.204 

Türkçe yazılmış metinlerde medya ekolojisi geleneğinin içerisindeki isimlerin 

önemli çalışmalar yaptığını ifade eden ilk metin Nabi Avcı'nın Enformatik Cehalet adlı 

kitabıdır.205 Ayrıca İletişim Düşüncesinin Gelişimi Eğitim-Öğretim Boyutlarıyla Bir 

Model Denemesi206 başlıklı doktora tezinde de Bateson'a atıf veren Avcı, McLuhan'a 

eleştirel yaklaşsa da iletişim tartışmalarını farklı boyutlara taşıdığını belirtmektedir: 

Mcluhan’ın mizah duygusundan yoksun olduğunu hiç kimse söyleyemez. 

Ancak kendi teorilerini müthiş ciddiye aldığını unutmamak gerekir. Nitekim 

1960’ların en seçkin eleştirmenleri de kendisini aynı derecede ciddiye almışlardır. 

Bu eleştirmenlerin her biri, Mcluhan’ın bir başka evresini söz konusu etmekle 

birlikte, hepsinin birleştiği nokta, bu düşüncelerin tartışılmaya değer olduğudur. 

Mcluhan hiçbir şey yapmadıysa bile, Batı toplumunu İletişim Teknolojilerinin 

yaşadığımız hayat üzerine etkileri konusunda düşünmeye itmiştir. Hiç şüphesiz, 

iletişim ve teknoloji konularında Mcluhan’dan önce de kafa yoran araştırmacılar, 

teorisyenler, bilim adamları vardı. Ancak, konunun böylesine dallanıp budaklanması 

Mcluhan’dan sonradır.207 

Oskay da 2005 yılında McLuhan ve Quentin Fiore'nin The Medium is the 

Massage208 kitabını Türkçeye kazandırarak bu geleneğin bilinirliğine önemli bir katkı 

yapmıştır. Türkçe iletişim literatürüne medya ekolojisi geleneğine ait metinler 1990'lı 

yıllardan itibaren çevrilmeye başlanmıştır. Bu dönemde medya ve iletişim çalışmaları 

alanında ilgi gören, okunan ve okutulan kitaplar arasında Walter Ong'un Sözlü ve Yazılı 

Kültür, Neil Postman'ın Televizyon Öldüren Eğlence ve Jacques Ellul'ün Sözün Düşüşü 

kitapları yer almaktadır. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanında yapılan taramada, 

"medya ekolojisi" teriminin geçtiği ve aynı zamanda teze ismini veren ilk çalışma, Necla 

Odyakmaz'ın 2005 tarihli doktora tezidir. Odyakmaz, tezinde küreselleşmenin etkisiyle 

değişen medya organizasyonlarının bozulmasını ekolojik bozulma olarak görmüş ve 

 
204 Ünsal Oskay, Kitle İletişiminin Kültürel İşlevleri, İstanbul: İnkılap Yayınları, 2014, s.292. 
205 Nabi Avcı, Enformatik Cehalet, İstanbul: Rehber Yayınları, 1990. 
206 Nabi Avcı, İletişim Düşüncesinin Gelişimi: Eğitim Öğretim Boyutlarıyla Bir Model Denemesi, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1988. 
207 Avcı, Enformatik Cehalet s.177. 
208 Marshall McLuhan, Yaradanımız Medya: Medyanın Etkilerine Karşı Bir Keşif Yolculuğu, Çev: Ünsal Oskay, 
İstanbul: Nora Kitap, 2019. 



 61 

medya ekolojisi kavramını kullanmıştır. Odyakmaz’ın tezi bir medya ekolojisi ya da 

medya ekolojisi geleneğini anlatan bir tez olarak kabul edilmemekle birlikte tezin bir 

yerinde medya ekolojisini tanımlamış ve medya ekolojisi derneğini referans göstererek 

“medya ekolojisi, teknolojik gelişimi de içine alan sert ve yumuşak teknolojik 

determinizm (belirlenimcilik)dir. Medya ekolojisi McLuhan çalışmalarıyla birlikte, sözlü̈ 

ve yazılı kültür ve Amerikan kültür çalışmalarını da içerir”  209 demiştir. 

YÖK Ulusal Tez Merkezi'nin verilerine göre, Türkiye'deki yüksek lisans ve 

doktora tezlerinde Medya ekolojisi geleneği ile ilgili tezler, 'Medya ekolojisi', 'McLuhan', 

'Postman', 'Walter Ong', 'J. Ellul', 'L. Mumford', 'E. Havelock', 'H. Innis', 'J. Carey' ve 'E. 

Eisenstein' kelimeleri ile taranarak bakılmıştır. 3 tane Mcluhan ile ilgili, 6 tane Ellul ile 

ilgili, 1 tane Mumford ile ilgili ve 1 tane de Postman ile ilgili toplamda 11 tane tez tespit 

edilmiştir. İlk yapılan tez 2006 tarihlidir. Medya ekolojisi geleneğiyle ilgili bu tezlerin 8 

tanesinin 2018-2023 yıllarında yapılmış olması bu isimlere gösterilen ilgilinin artmış 

olduğunun bir kanıtıdır. 

Tezlerden hareketle söylenebilecek ilk husus, 2018 yılından itibaren medya 

ekolojisi geleneğine ait isimlere olan ilginin açıkça arttığıdır. Büyük bir çoğunluğu son 

beş yıl içinde yapılan bu tezler, medya ekolojisi kavramı ve medya ekolojisi geleneği 

üzerinde durulmadan sadece isimler üzerinde yoğunlaşmıştır. Ancak, tezlerin 

incelenmesi, üzerinde çalışılan isimlerin sadece kendi metinleri üzerinden ele alındığını, 

bir geleneğin parçası olarak değerlendirilmediğini göstermektedir. 

Medya ekolojisi geleneğine ait isimlerin Türkçe tercüme edilmiş eserlerinin 

listeleri, Milli Kütüphane, Beyazıt Devlet Kütüphanesi, İslam Araştırmaları Merkezi 

(İSAM) ve Bilim ve Sanat Vakfı (BİSAV) kütüphanelerinin katalogları taranarak 

kronolojik sıraya göre bakıldığında Mcluhan’ın Gutenberg Galaksisi, Yaradanımız 

medya ve Global Köy isimli 3 eseri, Ellul’ün Sözün Düşüşü, Teknoloji Toplumu, İsa ve 

Marx ve Anarşi ve Hristiyanlık isimli 4 eseri Ong’un Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün 

Teknolojileşmesi isimli 1 eseri, Postman’ın Çocukluğun Yok Oluşu, Televizyon Öldüren 

 
209 Necla Odyakmaz, Medya Ekolojisi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
2005. 
 



 62 

Eğlence ve Teknopoli isimli 3 eseri, Havelock’un Filozof Şaire Karşı isimli 1 eseri ve 

Mumford’un İnsanın Durumu, Makine Efsanesi (tek cilt), Tarih Boyunca Kent ve Teknik 

ve Uygarlık isimli 4 eserinin çevrilmiş olduğu görülmektedir. 

Tez düzeyindeki akademik çalışmalar dikkate alındığında son yıllarda medya 

ekolojisi alanında yapılan çalışmalar artmasına karşın aynı şekilde bu artışın kitap 

çevirilerine yansıdığı söylenemez. Medya ekolojisi geleneğinin önde gelen isimlerinin 

önemli kitaplarından bazıları hâlâ Türkçeye çevrilmemiştir. Bunun yanı sıra ikinci kuşak 

olarak adlandırabileceğimiz güncel medya ekolojisi çalışmalarına ait hiçbir metnin 

Türkçeye çevrilmediği tespit edilmiştir. Bu durum, Türkiye'de medya ekolojisi 

geleneğinin yeterince bilinmemesinin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Medya ekolojisi geleneğiyle ilgili makaleler, DergiPark'ta “medya ekolojisi”, 

“Teknolojik Belirleyicilik”, “Teknolojik Determinizm”, “McLuhan”, “Postman”, “Ong”, 

“Ellul”, “Mumford”, “Havelock”, “Innis”, “Carey” ve “Eisenstein” gibi anahtar 

kelimelerle taranarak bakıldığında da 22 tane makale tespit edilmiştir. Makalelerden 

ilkinin tarihi 2006 tarihlidir. Makalelerin 17 tanesi 2018-2023 yıllarına ait olup, dikkat 

çekici bir artış göstermektedir. 

Makalelerin listesi de medya ekolojisi çalışmalarına son yıllarda artan bir ilginin 

olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Teknolojinin insan hayatındaki yerinin giderek 

artması, makale konularına da yansımaktadır. Özellikle, teknolojinin insan iradesini 

ortadan kaldırdığı görüşünü savunan "teknolojik determinizm" konusuna ilişkin 

makalelerin sayısındaki artış, bu eğilimi yansıtmaktadır. Bu durum, medya ekolojisi 

çalışmalarının günümüz dünyasında giderek önem kazandığını göstermektedir. 

Türkiye'deki iletişim çalışmaları tarihinde medya ekolojisi geleneğinin yeri sınırlı 

kalmıştır. Türkiye’nin ilk iletişim bilimcileri arasında yar alan 1990 öncesindeki 

isimlerin, medya ekolojisi geleneği içerisinde de baskın bir isim olarak öne çıkan 

McLuhan'ın iletişime yaklaşımını ve çalışmalarını ciddiye almadığı söylenebilir. Bu 

durum, o dönemde anaakım iletişim çalışmaları ve Frankfurt Okulu'nun çalışmalarının 

etkisiyle açıklanabilir. Ancak 2018-2023 yıllarında, medya ekolojisi geleneğine ait 

isimlerin çalışmaları Türkiye'de artmaktadır. Bu artış, medya ve iletişim çalışmalarının 

çeşitlendiğini de göstermektedir.  



 63 

3. BİR ARAŞTIRMA TASARIMI OLARAK TETRAD KURAMI ve 
ARAŞTIRMALARDA KULLANIMI 

 
Medya ekolojisi geleneğinin oluşması ve günümüzde bu çalışmaların 

yapılmasındaki ikonik figürlerden birinin McLuhan (1911-1980) olduğunu 

söyleyebiliriz. 1968 yılında kavramın ortaya çıkmasından sonra McLuhan’ın çalışmaları 

medya ekolojisi çalışmalarının ana merkezinde yer almıştır. McLuhan’ın geliştirmiş 

olduğu kavramlar ya da yaklaşımlar medya ekolojisi çalışmalarının yönünü ve 

devamlılığını da sağlamıştır. Gerek popüler bir figür oluşu gerek tüm dünyada karşılığını 

bulan aforizmaları ile tam anlamıyla bir iletişim uzmanına dönüşmüştür. Medya ekolojisi 

geleneği açısından yaygın olan tüm kavramlarda onun izlerini bulmak mümkündür. 

Özellikle Understanding Media (1964) kitabı ile tüm Amerika kıtasında yüksek satış 

rakamları ile popüler bir hale gelmiştir. Dennis Cali, McLuhan’ın yapmış olduğu işleri şu 

şekilde sıralamıştır:  

Yirmi iki kitap yazar, ortak yazar veya editör olarak onun adını taşıyor. Ayrıca 
yüzlerce yazı ve söylev kendisine ithaf edilmiştir. Diğer başarılarının yanı sıra, 
sayısız konuşma yaptı, Toronto Üniversitesi'nde İletişim ve Kültür Seminerleri ve 
Kültür ve Teknoloji Merkezi'ni başlattı (şimdi Kültür ve Teknolojide McLuhan 
Programı, şefkatle "The Coach House Institute" olarak anılıyor, McLuhan'ın dersler 
verdiği ve Merkezi yönettiği Toronto'daki Queens Park East'teki mütevazı, sivri çatılı 
ek bina), düzinelerce üniversite fahri derecesi aldı, New York'taki Fordham 
Üniversitesi'nde Albert Schweitzer Beşeri Bilimler Kürsüsü'ne seçildi. Sık sık 
televizyonda, radyoda ve dergilerde röportaj yapıldı, hatta filmlerde göründü. 
Örneğin, 1961'de Playboy Magazine ile röportaj yaptı; Gerald Ford ve Jimmie 
Carter arasındaki başkanlık tartışmalarının ardından 1976'da NBC'nin Today Show 
programında ve 1977'de Woodie Allen filmi “Annie Hall”da küçük bir rolü vardı. 
Uluslararası konferanslar, kolokyumlar ve sempozyumlar (örn. çalışmalarının 
keşifleri ve uzantıları. 25 Eylül 2014 gibi yakın bir tarihte, Teksas, Waco'daki Baylor 
Üniversitesi'ndeki bir sempozyum “McLuhan'dan 50 Yıl Sonra”yı ele aldı ve Ekim 
2015'te “Marshall McLuhan Girişimi” (Manitoba Üniversitesi'ndeki St. Paul's 
Koleji) birlikte ev sahipliği yaptı. Uluslararası Teknoloji ve Hristiyanlık Çalışmaları 
Enstitüsü tarafından “McLuhan'ın İnanç ve Eserleri Konferansı” başlıklı bir 
konferans düzenlendi. Birçokları için Medya Ekolojisinin babası olarak kabul 
edilir.210 

McLuhan’ın hayatındaki ilk önemli dönüşüm 26 yaşında Katolikliği seçerek 

gerçekleşmiştir. Bir akademisyen olarak inanç, çalışma sahasından uzak bir konu gibi 

 
210 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, ss.65-66. 



 64 

görünse de birçok bilim insanı bu konunun onun merkezinde olduğunu belirtmektedir.211 

McLuhan’ın oğlu Eric McLuhan, babasının inanç değiştirmesinde St. Thomas Aquinas 

ve Gilbert Keith Chesterton’un etkili olduğunu belirtmektedir.212 McLuhan’ın düşünce 

ağının oluştuğu ve medya ekolojisi geleneğinin çalışma sahasının ilk nüvelerinin oluştuğu 

yer Toronto Üniversitesi’dir. Toronto Okulu olarak da iletişim disiplininde kendine yer 

bulan okulun çalışmalarında öne çıkan isimler ise Harold Innis, Eric A. Havelock, 

Northrop Frye ve McLuhan’dan oluşmaktadır. Bu isimler arasında Innis’in çalışmaları 

hem McLuhan için hem de medya ekolojisi geleneği açısından büyük bir katalizör görevi 

görmüştür. McLuhan, 1972’de Innis’in yeniden basılan The Bias of Communication 

(1951) kitabının ön sözüne kendi kitabı olan Gutenberg Galaksisini Innis’in sosyal 

bilimler konusundaki gözlemlerine bir dipnot olarak gördüğünü söylemiştir.213 

McLuhan’ın yazmış olduğu kitaplar arasında özellikle üç tanesi dikkati 

çekmektedir. McLuhan’ın bilinirliğine katkı yapan ilk akademik kitabı 1951 yılında 

yayınlanan The Mechanical Bride: Folklore of Industrial Man isimli kitabıdır. McLuhan 

bu kitabında reklamların, çizgi romanların ve gazetelerin toplum üzerindeki etkilerini 

incelemiştir. The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic Man214 (Gutenberg 

Galaksisi: Tipokrafik İnsanın Oluşumu) kitabı McLuhan’ın medyanın kültür üzerindeki 

etkisini devam ettirdiği bir diğer önemli çalışmasıdır. Özellikle matbaanın bulunması ile 

değişen ve dönüşen toplum yapısını incelemiştir. Standartlaştırılmış baskı tarzının insan 

bilincine etkisini sorgulayan McLuhan, kitabın tipografik formatıyla da insanların alışkın 

olduğu baskı şekline dikkat çekmek istemiştir. Understanding Media: Extensions of Man 

(1964) kitabı ise McLuhan’ın bilinirliğine ve etkisine en önemli etkisi olan diğer bir 

kitabıdır. McLuhan’ın bilinen aforizmalarının çoğu bu kitapta yer almaktadır. 

McLuhan’ın ve medya ekolojisi denildiği zaman akla gelen ilk şey olan belli bir ortamın 

özelliklerinin mesajın içeriğine hükmettiği iddiası da buradadır. McLuhan’ı kamusal bir 

entelektüele dönüştüren bu kitap yeni medyaların insan duyularını etkilediğini ortaya 

koymaktadır. 

 
211 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.67. 
212 Cali, Mapping Media Ecology: Introduction to the Field, s.67. 
213 Harold A. Innis, The Bias of Communication.  
214McLuhan, Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu. 



 65 

McLuhan’a göre ortam ve araç çevremizdeki dünyayla etkileşime geçtiğimiz 

duyusal aygıtlarımızın uzantılarıdır.215 Bu varsayımdan yola çıkarak iletişim araçlarının 

dünyayı anlamak için gelişmemize yarayan bir dizi içsel duyusal özelliği olduğunu 

söyleyebiliriz. Böylelikle bir medya çalışması ya da medyanın incelenmesi aynı zamanda 

uzantılarımızın incelenmesidir. McLuhan’ın 1979’da büyük bir felç geçirmeden önce 

birkaç yerde bazı kısımlarını kısa makale olarak yayınladığı Laws of Media isminde bir 

kitap üzerine çalıştığı bilinmektedir.216 McLuhan’ın ortaya koyduğu dörtlü yapı anlamına 

gelen Tetrad kuramı, medya ekolojisi adıyla bir geleneğinin oluşmasına ve 

kurumsallaşmasına, ikinci ve üçüncü kuşak araştırmacıların çalışmalarına hem kuramsal 

hem de yöntemsel etkisi olmuştur. 

3.1. Tetrad 

McLuhan 1960 ve 1970’lerde ilk araştırmaları ve yayınları ortaya çıktığından 

beri ‘medya’ terimini tüm insan üretimi olan araçlar için kullansa da televizyon, radyo, 

gazete, dergi ve film gibi geleneksel medya araçlarını incelemek onun önceliği olmuştur. 

McLuhan’ın 1980’deki ölümünden sonra benzeri görülmemiş bir hızla gerçekleşen 

teknolojik dönüşüm ortaya çıktıktan sonra McLuhan’ın fikirlerini yeniden ele almak ve 

değerlendirmek önemli bir hale gelmiştir. Bunun nedenleri arasında, özellikle 

1990’lardan itibaren internet ve web kavramlarının McLuhan’ın ‘küresel köy’ kavramını 

hatırlatması ve McLuhan’ın her yeni aracın duyular ve toplum üzerine yaptığı etkiler 

hakkındaki farklı öngörüleridir. 

Medya ekolojik çalışmalar medyanın insanlar üzerindeki etkisine odaklanırken 

çeşitli araştırmacıların ortaya koymuş olduğu kuramlar ve kavramlardan yola çıkmıştır. 

Tetrad, çeşitli teknolojilerin yükselişinden bu yana bazı medya ekolojisi araştırmalarında 

yenilikçi ve kullanışlı kuramsal ve yöntemsel bir çerçeve haline gelmektedir. Dünyayı 

yeni medya araçları ve sembolleri aracılığıyla deneyimledikçe meydana gelen 

değişiklikleri anlamak için Tetrad kuramı araştırmacılar için bir mercek görevi görür. 

Böylece medya ekolojisi medyanın zaman içinde insanları nasıl değiştirdiğinin bireysel 

 
215 McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man, s.45. 
216 Paul Levinson, Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium, London & New York: Routledge, 
1999. 



 66 

ve toplumsal sonuçlarını araştırır. Tetrad kuramı bu anlamda medya ekolojik çalışmalar 

açısından bir çalışma alanı sunmaktadır. 

McLuhan, sürekli değişen medyaları kavramak ve özelliklerini anlamak için bir 

çerçeve sunarak Tetrad kuramını ortaya koymuş fakat beklenmeyen ölümünden dolayı 

Tetrad kuramı oğlu Eric McLuhan tarafından düzenlenerek 1988 tarihinde 

yayımlanmıştır. McLuhan, Tetrad kuramını içeren çalışması Laws of Media: The New 

Science’da insan eserlerinin altında yatan bazı gizli gramerleri ve etimolojileri görünür 

kılmaya yönelik Tetrad sorularını ortaya koymuştur.217 Bu kitap McLuhan’ın ölümünden 

sekiz yıl sonra 1988 yılında yayımlanmıştır. Tetrad uygulamalarının eksik ve kayıp 

olanları da 2011 yılında yayımlanmıştır.218 McLuhan dört sorudan oluşan Tetrad 

kuramında iddia ettiği üzere her türlü insan eliyle yapılmış olanın duyusal bir oranı, süreci 

veya yönü “geliştirdiğini”, “modasını geçirdiğini”, “modası geçmiş bir süreci veya 

nesneleri “geri getirdiğini” ve “aşırıya kaçıldığında dönüştüğünü”219 söylemiştir.. Paul 

Levinson bunu şöyle örneklendirmektedir: 

Herhangi bir ortamı çevreleyen koşulları düşündüğümüzde, bu dört yasanın 
veya etkinin işleyişi daha net hale gelir. Örneğin radyo, insan sesini çok uzak 
mesafelerden anında yükselterek geniş kitlelere ulaştırır. Örneğin, önemli bir haber 
olayıyla ilgili ilk kelimemizi bir gazetenin "fazladan" eklenmesi yerine radyoda 
aldığımızda olduğu gibi, bir kitle iletişim aracı olarak matbaayı geçersiz kılar. Baskı 
nedeniyle büyük ölçüde eskimiş olan kasaba tellalını geri alır. Ve akustik radyo, 
sınırları zorlandığında ve aşırıya kaçıldığında görsel-işitsel televizyona 
dönüşüyor.220 

McLuhan, medya ve kültür hakkındaki daha önce söylemiş olduğu fikirlere 

gelmiş olan eleştirilere karşı Tetrad kuramını ortaya koymuştur. Sergio Roclaw 

Basbaum’dan hareketle tüm çalışmalarında medya ve kültür tarihini açıklama yolunu 

geliştirmeye çalışan McLuhan, Tetrad kuramıyla Karl Popper’ın yanlışlanabilirlik 

kriterinden yola çıkmıştır. Böylelikle klasik doğrusal nedenselliği reddederek ve 

fikirlerini çağdaş bilimle uyuşturarak daha önce yazdıkları üzerine gelmiş olan eleştirilere 

 
217 Janine Marchessault. Marshall McLuhan: Cosmic Media, London: Sage, 2005, s.222. 
218Thomas Cooper, “McLuhan, Social Media and Ethics”, New Explorations: Studies in Culture and 
Communication, 1(2), 2020, s.49. 
219 McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man, s.43. 
220 Levinson, Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium. s.160. 



 67 

bir karşılık vermiştir.221 Tetrad kuramında Giambattista Vico’dan Karl Popper’a kadar 

birçok yazardan ilham alırken, bu isimlerden en önemlilerden birisi de George 

Steiner’dır. Steiner’ın çeviri eylemini tanımlarken Hegel’in üçlü modeli olan tez, sentez 

ve antiteze karşı çıkarak dört katlı bir hermeneutik hareket önerir. Tetrad buluşsal bir 

cihaz olarak tasarlanırken herhangi bir insan yapımı ürünün veya ortamın genişlettiği, 

geçersiz kıldığı, tersine çevirdiği ve geri aldığı açısından değerlendirilerek, medya 

etkilerinin tahmin edilmesini sağlayan bir zemin oluşturur.222 Herhangi bir eser, medya 

türü veya sosyal süreç, sorulduğunda, fenomenin çevre üzerindeki etkilerini aydınlatmayı 

vadeden dört cevap vermektedir. McLuhan’ın Tetrad ile yapmak istediği tüm medyalara 

uygulanabilecek bir medya teorisi yaratmak olduğu söylenebilir.  

McLuhan,1980’deki ölümünden önce Tetrad ile alakalı sadece Mcluhan’s  Laws 

of Media ve The Laws of Media isimli medya yasalarını anlattığı iki küçük makalesini 

yayımlayabilmiştir.223 Bundan dolayı Laws of Media: The New Science 1988 yılında 

yayımlanana kadar geniş kesimler tarafından duyulmamıştı. Fakat Tetrad kuramındaki 4 

sorunun iki tanesi “geri alma” ve “tersine çevirme” sorularının izleri Gutenberg Galaksisi 

ve Understanding Media kitaplarında değinilen konulardı. “Geliştirme” ve “eskime” ise 

McLuhan’ın tüm çalışmaları boyunca ortaya çıkan sözlü kültürden okuryazarlığa oradan 

elektroniğe geçişte yorumlarında görülebilecek bir yaklaşımdı. Dört medya yasasından 

ya da sorusundan oluşan Tetrad kuramını Octavio Islas şu şekilde yorumlamaktadır: 

  Birinci yasa, her teknolojinin insanlarda fiziksel veya zihinsel bir yetiyi 
genişlettiğini belirtir. Geliştirme kavramının uzatma, değiştirme, iyileştirme, 
geliştirme, hızlandırma ve yoğunlaştırma olasılığını ima ettiğini unutmamalıyız. 
İkinci yasa, eskimeye veya yatırıma karşılık gelir ve bu, bir ortamın fiziksel veya 
zihinsel bir yetiyi uzattığı zaman, genişletilmiş çevrenin belirli bölümlerinin 
geçerliliğini yitirdiğini ima eden genişlemenin doğrudan bir sonucudur. McLuhan'a 
göre teknolojiler yayılıyor ama aynı zamanda uzuvları da kesiyor. Bazı duyular veya 
yetenekler artarken, diğerleri kaçınılmaz olarak azalacaktır. Üçüncü yasanın temel 
kavramı iyileşmedir. Toplumsal yapı her yeni teknolojinin etkilerini hisseder ama 
yavaş yavaş dengesini yeniden kazanır. Bazen iyileşme, adaptasyonların veya telafi 
edici süreçlerin bir sonucudur. Dördüncü yasa tersine çevirme ile tanımlanır. Bir 
teknoloji sınırına ulaştığında- McLuhan terimleriyle: aşırı ısınma ortamı- bazı 

 
221 Sergio Roclaw Basbaum, “Scientificizing McLuhan: Predicates of Man-machine Coupling, The Triplex 
Isomorphism Hypothesis, and Its Aesthetic Consequences”. ARS, 17(35), 2019, 9-91.  
222 Judith Stamps, Unthinking Modernity: Innis, McLuhan, and the Frankfurt School, McGill-Queen's Press-
MQUP, 2001, s.149. 
223 Marshall McLuhan, “McLuhan’s Laws of the Media”, Technology and Culture, 74-8, 1975. ve “The Laws of the 
Media”, Et Cetera, 34, 2:173-9, 1977.  



 68 

olaylar ve durumlar genellikle eğilimi tersine çevirir veya "soğutur". Bir ortam, 
yalnızca sınırına kadar zorlandığında geri döner.224 

Tetradı oluşturan ilk sorunun temelinde yeni çıkan insan yapımı şeylerin mevcut 

durumu geliştirdiğidir. İkinci soru ise mevcutta bulunan bir şeyi yeni gelen şeyin 

eskitmesidir. Üçüncü soru ise etkisini kaybetmiş ya da modası geçmiş olan şeyi bu yeni 

çıkan şeyin yeniden getirmesidir. Dördüncü soru ise sınırlarına ulaştığında ve aşırıya 

kaçıldığında yeni çıkan şeyin nasıl bir hal aldığıdır. Tetrad, McLuhan’ın mevcutta olan 

medya ve iletişim çalışmalarına olan yaklaşımını bir disipline alma işlemi olarak 

görülebilir. Kitabının ismini Laws of Media koymuş olmasına karşın bir doğal hukuk 

sistemi gibi bir medya yasası bize sunmasa dahi medya hakkında yeni iç görüler 

oluşturması açısından yaratıcı bir pedagoji sunduğunu söylemek mümkündür. McLuhan, 

medya yasalarını kavramsallaştırdığında bilimsel yöntem olarak tümevarımı kullanır.225 

Tetrad sorularına göre her ortam insan toplumunun bir özelliğini büyütür veya geliştirir. 

Tetrad, Dan Schick tarafından teknoloji üzerinde eleştirel bir şekilde düşünülebilmesi 

için herkesin erişebileceği bilimsel açıklamalar yapma girişimi olarak 

değerlendirilmektedir.226 Hem teori hem de yöntem işlevi gören bu medya yasalarına göre 

insan yapımı her esere dört soruyla yaklaşılabilir. Tetrad, medyanın temel niteliklerini 

ortaya çıkarmaya yardımcı olur ve sosyokültürel etkilerini aydınlatır.227 Hızla değişen 

kitle iletişim araçlarının etkilerini ve görünmeyen taraflarını anlamak için 

uygulanabilecek olan Tetrad, medya formlarına bu dörtlü yapıyı önerir. Bir ortamın tek 

başına var olmadığını ortaya koymak için McLuhan’ın ortaya çıkarmış olduğu Tetrad 

yasalarına göre her ortam insan toplumunun bir özelliğini büyütür veya geliştirir.228 

McLuhan Tetrad’ı 48 yıl önce geliştirmeye başlamış olmasına rağmen Tetrad güncelliğini 

korumaktadır ve bu nedenle mevcut ve gelecekteki teknolojik gelişmeler için 

uygulanabilir. Dört soruyu bir araya getirmek aynı anda ortamın kendisinin ve bağlamının 

özelliklerine bakabilmeyi sağlamaktadır. Böylelikle teknolojinin toplumumuzdaki 

 
224 Octavia Islas, “Understanding Media: The Extensions of Man (1964), The Foundations of Marshall McLuhan’s 
tetrad”, Explorations in media ecology, 15(1), 2016, 81–91. 
225 McLuhan ve McLuhan, Laws of Media: The New Science, s.75. 
226 Dan Schick, Techno-Experiential Design Assesment and Media Experince Database: A Method for Emerging 
Technonology Assessment, Yüksek Lisans Tezi, Simon Fraser University, 2002.  
227 Nicholas C. Grodsky, Julia Hildebrand ve Ernest A. Hakanen, “Screens as Human and Non-human Artefacts: 
Expanding the McLuhan’s Tetrad”, Explorations in Media Ecology. 17, 2018, s.23-39. 
228 Levinson, Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium, s.189. 



 69 

etkisinin ve rolünün daha iyi anlaşılmasını sağlamaya hizmet eden bir araç görevi 

görmektedir. 

McLuhan birbirine bağımlı ve ilişki olduklarından figürü (şekil) ve zemini 

(bağlamı) aynı anda birlikte incelemenin gerekli olduğuna inanıyordu.229 Ona göre medya 

tarihsel bağlamı, mevcut ortamı ve ayrıca ortamın kendi özellikleri nitelikleri açısından 

incelenmelidir. Böylelikle Tetrad kültürümüzde ve teknolojimizde gizli veya 

gözlemlenmemiş niteliklerin farkındalığına odaklanma aracı olarak kullanılır.230 Özünde 

bu soruların teknolojinin insan etkileşimini nasıl geliştirebileceğini veya 

kısıtlayabileceğini anlamak için tasarlandığını söyleyebiliriz. Radyo örneği üzerinden 

gidecek olursak konuşmaları uzayın sınırlarını aşacak şekilde güçlendirir. Her ortam aynı 

zamanda mevcut bir ortamı geçersiz kılar.231 Radyoyu kullanmaya başlayan insanlar 

basılı gazeteler yerine daha güncel haberler için radyoya yönelir. Böylelikle radyonun 

gazetelerin modasını geçirdiği söylenebilir. Fakat yeni ortam eski ortamı tamamen 

ortadan kaldırmamaktadır. McLuhan’ın yeni bir ortamın eski bir ortamın yerine 

geçtiğinde veya modasını geçirdiğinde kastedilen şey, yeni ortamın baskın bir ortam 

haline dönüşmesidir. Ayrıca Tetrad kuramının üçüncü sorusunda belirtildiği üzere her 

yeni ortam eski ortamın en az bir özelliğini alır.232 Gazetelerle beraber ihtiyaç olmaktan 

çıkan kasaba tellalı (town crier) radyoyla beraber geri döner. Son olarak her yeni ortam 

aşırıya kaçıldığında başka bir ortama dönüşür. Böylelikle birden çok ortamın yeniden 

oluşması anlamına gelmektedir. Tetradlar teknolojik formun özellikleri arasındaki 

ilişkileri inceler. Bu dörtlü yapı doğrusal veya statik değil, dairesel ve dinamiktir. 

McLuhan bunların sıralı bir süreç değil daha çok eş zamanlı dört süreç olduğunu 

gözlemlemiştir ve dört yönün tümünün en başından beri her insan eliyle yapılmış olan 

eserlerin doğasında olduğunu söyler.233  

Tetrad, bize herhangi bir aracı ve onun etkisini değerlendirme yeteneği verdiği 

için medya etki kuramları içerisinde görülmektedir. Medyanın önceden var olan sosyal 

 
229 Isabella Adam, “What Would McLuhan Say about the Smartphone? Applying McLuhan’s Tetrad to the 
Smartphone”. Glocality, 2(1): 3, 2016, ss.1–7.  
230 McLuhan & McLuhan,, Laws of Media: The New Science, s.128. 
231 Levinson, Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium, s.160. 
232 Levinson, Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium, s.160. 
233 McLuhan ve McLuhan, Laws of Media: The New Science, s.75. 



 70 

güçleri ve eğilimleri nasıl değiştirebileceğini anlamak için analitik bir araç sağlamaktadır. 

McLuhan, Tetrad’ı kavramsallaştırdığında beri insanların iletişim biçimlerini değiştiren 

büyük değişiklikler meydana gelmeye devam etmektedir. McLuhan’ın bu çalışması 

internet de dahil olmak üzere medyanın etkileri konusunda farkındalığı teşvik eden bir 

çerçeve sunmaktadır. Bu çerçevenin uygulanabileceği ortamlar arasında araştırmamızın 

konusu olan sosyal medya da yer almaktadır.  

3.2. Tetrad ve Araştırma Alanları 

McLuhan ölümünden önce yayımlamış olduğu iki makalesiyle Tetrad kuramının 

ilk metinlerini sunmuştur. Doubleday isimli yayıncı tarafından yayımlanması planlanan 

kitap McLuhan’ın 1979’da geçirmiş olduğu felç dolayısıyla önce ertelenmiş sonrasında 

Mcluhan’ın 31 Aralık 1980’deki ölümünden sonra yayınevi kitabı yayımlamaktan 

vazgeçmiştir. Paul Levinson, yayınevinin bu tutumunun McLuhan’ın ölümü kadar 

popülaritesini kaybetmesinden de kaynaklandığını belirtmektedir. El yazmasından oluşan 

bu notların kitaplaştırılması oğlu Eric McLuhan’ın katkılarıyla olmuş ve Laws of Media: 

The New Science Toronto Üniversitesi yayınları tarafından yayımlanmıştır. Levinson, 

kitap hakkında prestijli bir yayın olan Journal of Communication’da 1990 yılında bir 

değerlendirme kaleme almıştır.234 McLuhan’ın kendi hazırlamış olduğu Tetrad’lar 

dışında oluşturulan ilk Tetrad’ı 17 Haziran 2000 yılında Eric McLuhan, Medya ekolojisi 

derneğinin toplantısında medya ekolojisi derneğine Tetrad kuramını uygulayarak 

yapmıştır.235  

Dijital medyanın ortaya çıkmasıyla beraber Tetrad yeni medya araçlarına 

uygulanabilecek bir tasarım modeli olarak görülmüştür. Özellikle İnternetin günlük 

hayatımıza girmesiyle beraber McLuhan’ın medya hakkındaki fikirleri yeniden gündeme 

gelmiştir. Yapılan araştırmalara Yale üniversitesinin kütüphane kataloğu  

https://library.yale.edu , tez erişim siteleri  http://www.openthesis.org/ ve 

https://oatd.org/’dan bakıldığında doğrudan Tetrad kuramını araştırmanın 

modeli/tasarımı/yöntemi olarak kullanan tezlere 2000’li yıllardan itibaren artan dijital 

 
234 Paul Levinson, “McLuhan’s Space”, Journal of Communication, 40:2, 1990, 169-173. 
235 Eric McLuhan, “MEA Tetrad”, Media Res, 2-1, s.23, 2000. 



 71 

medya araçlarından sonra rastlanmıştır. Burada 1998 yılında kurulan Medya ekolojisi 

derneğinin faaliyetlerinin etkisinin fazla olduğu düşünülmektedir. 

John Charles Thomas Operationalizing McLuhan’s Tetrad to focus on 

innovation effects236 isimli 2007 yılında ABD’de Iowa State Üniversitesi’nde 

tamamladığı yüksek lisans tezinde Tetrad’ın yeni çıkan iletişim araçlarına 

uygulanabilirliğini göstermeye çalışmıştır. Beş farklı sektörden temsilcilerle yapılan 

görüşmelerde McLuhan’ın Tetrad kuramının yeniliklerin gelecekteki etkilerini 

zenginleştirip zenginleştirmeyeceğini çözümlemeye çalışmıştır. Tetrad’ın kullanımı ile 

ilk hazırlanan doktora tezi ise 2010 yılında ABD’de Phoenix Üniversitesi’nde Leopoldo 

Chopo Gomez Zucbisch’in A Phenomenological Exploration of the Learning Values 

derived from Instructional Short Videos Among Adult Learners237 başlıklı çalışmasıdır. 

Zucbicsh, doktora tezinde fenomenolojik bir çalışma gerçekleştirerek yetişkin 

öğrencilerin deneyimleri yoluyla eğitici kısa videolardan elde edilen öğrenme değerlerini 

keşfetmek için McLuhan tarafından geliştirilen Tetrad kuramını kullanmıştır. 

Katılımcılara fenomenolojik görüşmeler sırasında eğitici kısa videolar seyrettirilerek 

Tetrad soruları eğitici kısa videolar üzerinden sorulmuştur. Ralph Wyllford Irwin 

Exploring the Relationship between Mass Media and Religious Education238 isimli 2010 

yılında ABD’de Walden Üniversitesi’nde tamamladığı doktora tezinde kitle iletişim 

araçlarının 10-12 yaşlarındaki öğrencileri din eğitimine etkili bir şekilde dahil etmek için 

nasıl kullanıldığını incelemiştir. 47 gönüllü dini eğitmenle yapılan anket görüşmelerini 

ve müfredatın içerik analizini Tetrad kuramı üzerinden çözümlemiştir. Stephen Matthew 

Palmer What is a Cellphone? A Tetradic Odyssey: A Study in Media Ecology239 isimli 

2011 yılında Yeni Zelanda’da Massey Üniversitesi’nde tamamladığı yüksek lisans 

tezinde bir cep telefonunu Tetrad’ın ayırt edici dört boyutlu yaklaşımıyla incelemiştir. 

Cep telefonuna uyguladığı Tetrad sorularını çeşitli yaşlardan insanlarla görüşmeler 

yaparak gerçekleştirmiş ve cep telefonunun bazı önemli sosyal, psikolojik ve felsefi 

 
236 John Charles Thomas, Operationalizing McLuhan’s tetrad to focus on innovation effects, Yüksek Lisans Tezi, 
Iowa State Üniversitesi, 2007. 
237 Leopoldo Chopo Gomez-Zuebisch, A Phenomenological Exploration of the Learning Values Derived From 
Instructional Short Videos Among Adult Learners, Doktora tezi, Phoenix Üniversitesi, 2010. 
238 Ralph Wyllford, Exploring the Relationship between Mass Media and Religious Education, Doktora Tezi, 
Walden Üniversitesi, 2010. 
239 Stephen Matthew Palmer, What is a Cellphone? A Tetradic Odyssey: A Study in Media Ecology. Yüksek Lisans 
Tezi, Massey Üniversitesi, 2011.  



 72 

boyutlarını gün ışığına çıkartmaya çalışmıştır. Cep telefonunun insan ilişkilerini ve 

insanlık anlayışımızı yeniden yapılandırması ile ilgili derin düşünmeye teşvik etmek için 

Tetrad kuramını kullanmıştır. Sandy Mckenzie’nin McLuhan’s relevance in today’s 

society: A look at social media on mobile devices240 isimli 2013 yılında ABD’de Syracuse 

Üniversitesi’nde tamamladığı yüksek lisans tezinde mobil cihazlardaki Twitter ve Flickr 

uygulamalarını McLuhan’ın fikirleriyle bağlantılı olarak incelemek için, ipod touch ve 

ipad üzerinden erişilen sosyal medya platformlarının yapısını ve tasarımını inceleyerek 

sosyal medyanın işleyişini nasıl etkilediğini sorgulamıştır. Victor Alexander Renolds 

Touching knowledge: Digital media practice and medium theory informing learning on 

mobile touch screen devices241 isimli 2017 yılında Avusturalya’da Victoria 

Üniversitesi’nde tamamaladığı yüksek lisans tezi ise dokunmatik ara yüzüne sahip araçlar 

ile öğrenmenin nasıl gerçekleştiğine dair bir çalışmayı kapsamaktadır. Amanda Jo 

Ratcliff’in The Influence of the Medium: An Examination of Faculty and Student 

Experiences with Online Public Speaking Courses242 isimli 2017 yılında ABD’de Regent 

Üniversitesi’nde tamamladığı doktora tezinde öğrencilerin ve öğretim üyelerinin 

çevrimiçi topluluk önünde konuşma kurslarıyla ilgili deneyimlerini incelemiştir. Bu nitel 

çalışma, bir çevrimiçi konuşma kursunun ortamının etkisini araştırırken Mcluhan’ın 

Tetrad kuramından faydalanarak ilgili olduğu düşünülen kuramsal boyutları genişleterek 

medya ekolojisi teorisine katkıda bulunmaktadır. Yetişkinlerin öğrenme deneyimleri ve 

uygulamaları üzerindeki etkilerini incelemek için Tetrad kuramından faydalanmıştır. 

Laurel Borrowman An Argument for Analogue: How Can an Indie Magazine Structure 

Its Digital Framework to Increase Print Viability?243 isimli 2019 yılında Kanada’da Roya 

Roads Ünivesitesi’nde tamamladığı yüksek lisans tezinde sekiz tane derginin yayın 

yönetmeniyle yarı yapılandırılmış görüşmeler yaparak dergilerin hibrit sistemine 

geçmesine Tetrad kuramının sorularıyla cevaplar aramıştır. Roma M. Abhyankar The 

medium is a misnomer: The missing discussion in online discussion forums244 isimli 2019 

 
240 Sandy Mckenzie, Mcluhan’s Releavence in Today’s Society: A Look at Social Media on Mobile Devices,Yüksek 
Lisans Tezi, Syracuse Üniversitesi, 2013. 
241 Victor Alexander Renolds, Touching knowledge: Digital Media Practice and Medium Theory Informing 
Learning on Mobile Touch Screen Devices, Yüksek Lisans Tezi, Victoria Üniversitesi, 2017.  
242 Amanda Jo Ratcliff, The Influence of the Medium: An Examination of Faculty and Student Experiences with 
Online Public Speaking Courses, Doktora Tezi, Regent Üniversitesi, 2017. 
243 Laurel Barrowman, An Argument for Analogue: How Can an Indie Magazine Structure Its Digital Framework 
to Increase Print Viability? Yüksek Lisans Tezi, Royal Roads Üniversitesi, 2019. 
244 Roma M. Abhyankar, The Medium is a Misnomer: The Missing Discussion in online Discussion Forums, 
Yüksek Lisans Tezi, Georgetown Üniversitesi, 2019. 



 73 

tarihli ABD’de George Town Üniversitesi’nde tamamladığı yüksek lisans tezinde 

öğrencilerin çevrimiçi tartışma forumları ve akranlarıyla sanal etkileşim algılarını 

araştırmıştır. Çalışma için İletişim, Kültür ve Teknoloji, İngiliz Edebiyatı ve Öğrenme ve 

Tasarım bölümlerinde lisansüstü eğitim gören 13 lisansüstü öğrenci ile birebir görüşmeler 

yapılmıştır. Yanıtları, Marshall McLuhan tarafından sunulan dört medya yasası'nın 

merceğinden kodlanmıştır ve analiz edilmiştir. Bir teknoloji olarak tartışma formunu 

anlamak için dört yasayı (Geliştir, Eskitme, Geri Al ve Tersine Çevir) temsil eden 

Tetrad’a dayalı olarak keşfedilmiştir.  

Duncan Echelson, Gerry Fialka ve Robert K. Logan’ın Nisan 2022’de 

yayımlanan ortak makalesinde Tetrad’ın işlevselliğini beşinci bir soru sorarak 

genişletmeyi ve zenginleştirmeyi amaçlayarak “İncelenen ortam, araç veya eser 

geliştirilmeseydi veya olmasaydı ne olurdu?” sorusunu önermişlerdir.245 Makalede, sıfır 

sayısı, alfabe ve abaküsü kendi oluşturmuş oldukları beşinci soru bağlamında 

değerlendirmişlerdir. 

3.3. Tetrad’ın Sosyal Medyaya Uygulanması 
 

Dünya tarihinin son seksen yılına baktığımızda iletişim ortamlarının hızla 

değiştiğini ve dönüştüğünü görebiliriz. 1940’larda enformasyon işleyişinin 

dijitalleşmesinin ortaya çıkışı, 1970’lerde ilk kişisel bilgisayarların ortaya çıkışı, 1991’de 

world wide web’in ortaya çıkışı ve son olarak 2000’lerde akıllı telefonlar ile hızlı bir 

değişim yaşanmıştır. Bu değişimin insanlar ve toplumsal yapılar üzerindeki etkisi 

değişimin hızına paralel düzeyde büyük olmuştur. Bu yeni iletişim ortamları 

yaşamlarımızı yeniden yapılandırmaya etkide bulunmuştur. Yeni iletişim araçlarından 

olan sosyal medya da eğitim, sosyal ve ticari alanlarda etkili olmaktadır. İnternet ve world 

wide web’in en önemli sonuçlarından bir tanesi sosyal medya olmuştur.  

The Oxford English Dictionary sosyal medyayı kullanıcıların içerik oluşturup 

paylaşmalarına veya sosyal ağlara katılmalarına olanak tanıyan web siteleri ve 

uygulamalar olarak tanımlamaktadır.246 Sözlük anlamının yanında medya ve iletişim 

 
245 Duncan Echelson, Gerry Fialka ve Robert K. Logan, “Expanding and Enriching the McLuhan Tetrad”, New 
Explorations, Studies in Culture and Communication, 2:2, 2022. 
246 Oxford Dictionary erişim tarihi: 02.03.2023. https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/social-
media?q=social+media 



 74 

çalışmaları alanından hareketle de sosyal medya kavramı, internet kullanıcılarının 

birbirleriyle çevrimiçi iletişim kurmalarına olanak sağlayan içerik paylaşımları ve kişisel 

yorumlar gibi etkinliklere dayalı platformlar olarak tanımlanabilir.247  Ocak 2023 

itibariyle dünya nüfusunun %64,4’üne denk gelen 5,16 milyar internet kullanıcısı 

bulunmaktadır. Bu toplamın 4,76 milyarı bir başka ifadeyle dünya nüfusunun %59,4 ü 

sosyal medya kullanıcılarından oluşmaktadır.248 

McLuhan’ın Understanding Media (1964) kitabındaki iletişim araçlarının 

kullanıcıların bir uzantısı fikrinden hareketle sosyal medyanın insanların birer uzantısı 

haline geldiğini söyleyebiliriz. Gündelik hayatın bir parçası haline gelen sosyal medya 

insan hayatında büyük bir rol oynamaya başlamıştır. Robert K. Logan bu durumu şöyle 

ifade etmektedir: 

Aile, gazeteler, radyo ve tv gibi bilgi medyası; sosyal kulüpler, yüz yüze 
konuşmalar, okullar ve iş, ilişkiler, arkadaşlıklar, siyaset ve kültürel yaşam. 
Çevrimiçi sosyal medya, tıpkı akıllı telefonların yeni tasarımlar, özellikler ve 
araçlarla sürekli güncellenmesi gibi sürekli gelişen dijital platformlardır. Sosyal 
medya, kullanıcılarının dünyayı ve kendilerini algılama biçimlerinde büyük bir rol 
oynar, çünkü sosyal medyanın hem çevrimiçi hem de gerçek dünyada kimliklerinin, 
fikirlerinin ve benlik algılarının inşası üzerindeki etkilerinin genellikle farkında 
değildirler.249 

Logan’ın da ifade ettiği şekilde insanların benlik algılarının inşası üzerinde 

sosyal medyanın büyük bir rol oynaması iletişim kurmanın ve etkileşimde bulunmanın 

ötesinde kullanıcıların/insanların bir uzantısı fikrine götürmektedir. İletişim için en çok 

kullanılan ortam haline gelen sosyal medyada iletilen şey kadar mevcut yapıyı da 

anlamak önemlidir. Medya ekolojisinin uygulanabilir formlarından bir tanesi olan Tetrad 

kuramındaki sorularla sosyal medyanın etkilerini gözlemlemek mümkündür. 

McLuhan’ın medyayı ve teknolojiyi anlama yaklaşımının ana temalarından biri, 

kullanıcıların çoğunlukla medyanın bilinçaltı etkilerinin farkında olmamasıdır. Bu 

konuda kullanıcının farkında olmamasının temel nedeni medya ekolojisi geleneğinin 

düşünürlerinin de belirttiği gibi tarafsızlığının olmamasıdır.  

 
247 A. Kazım Kirtiş ve Filiz. Karahan, “To Be or Not to Be in Social Media Arena as the Most CostEfficient Marketing 
Strategy after the Global Recession”, Procedia Social and Behavioral Sciences, (24) 2011, ss.260-268.  
248 https://www.statista.com/statistics/617136/digital-population-worldwide/ erişim tarihi: 28.03.2023 
249 Robert K. Logan ve Mira Rawady, Understanding Social Media: Extensions of Their Users, Peter Lang, 2021, 
s.53. 



 75 

Tetrad kuramının sorularında geçmiş bir medya özelliklerinin yeniden 

getirilebileceği ya da yeni çıkacak bir medyanın mevcut medyanın bazı özelliklerinin 

modasını geçirebileceği görülür. Bu varsayımdan hareketle sosyal medyanın yalnızca 

mevcut değil, aynı zamanda geçmiş ve gelecekteki ortamların da bir sonucu ve sebebi 

olabileceği için bu ortamın sonuçlarını McLuhan’ın Tetrad kuramındaki sorularıyla 

anlamaya çalışmak mümkündür. Günlük teknolojilerimizin Tetrad’ını oluşturmak ve 

günlük hayatımızı düzenlemek için kullandığımız araçları incelemek çevremize dair 

farkındalığı arttırabilir ve böylelikle araçlarımızı nasıl şekillendirdiğimizi ve onların bizi 

nasıl şekillendirdiği konusunda daha iyi anlaşılmasını sağlayabilir.250  

4. ARAŞTIRMA ve BULGULARIN ANALİZİ 
 

Bu araştırmada XXI.yy’nin en önemli teknolojik gelişmelerinden olan ve 

insanların sosyal hayatlarının önemli bir parçası olan sosyal medyanın insanlar üzerindeki 

etkisine odaklanılmıştır. Çalışmamızın ana sorunsalı, sosyal medya kullanımının insan 

hayatındaki etkisini ve kişiler için sosyal medyanın taşıdığı ve farkında olmadıkları 

anlamları keşfetmektir. Bu çalışmada, araştırmanın kuramsal çerçevesini oluşturan 

Tetrad kuramından hareketle sosyal medya ortamının insan hayatına etkisini, sosyal 

medyanın “neyi geliştirdiği”, “neyi tersine çevirdiği”, “neyin modasını geçirdiği”, ve 

“neyi yeniden getirdiği” şeklindeki dört boyutuyla keşfetmeye odaklanılmıştır. 

McLuhan’ın televizyon, radyo, buzdolabı, telefon gibi araçlar ve dilbilgisi, kübizm, klişe 

ve metafor gibi insan üretimi olan şeyleri ahlaki eğilim olmadan değerlendirmek için 

kullandıkları sorular, bu araştırmanın da soruları olarak kabul edilmiş ve kullanılmıştır.  

Bu bölümde derinlemesine mülakatlardan elde edilen verilerin değerlendirilmesi beş ana 

başlık altında incelenmiştir. Araştırma Tetrad kuramındaki dört soru altında araştırma 

desenemiz olan fenomenolojik yöntem çerçevesinden yapılacaktır. Fenomenolojik 

araştırmalarda fenomenin kendisi kişilerin deneyimlerinden yola çıkarak 

araştırılmaktadır. Bu kapsamda katılımcıların medya kullanımı ile başlayan araştırma 

bulgularının her birisi Tetrad soruları olan “Ortam neyi güçlendirir veya yoğunlaştırır?” 

“Neyi modası geçmiş veya neyi yerinden ediyor? “Daha önce eskimiş olan neyi geri 

alıyor?” “Aşırıya kaçıldığında ne üretiyor veya ne hale geliyor?” sorularının kısaltılmış 

 
250 Adam, s.2. 



 76 

ifadesini belirten Geliştirme, Eskime, Geri Getirme ve Tersine Çevirme başlıkları altında 

kategorileştirilerek değerlendirilmiştir. 

 
Tetrad sorularında katılımcının anlamasına yardımcı olması açısından 

McLuhan’ın Tetrad örneklerinden uygun olanlarından bazıları da örnek olarak 

eklenmiştir. Hazırlanmış olan altı soru aşağıdaki gibidir; 

1. Sosyal medya ve sosyal medya öncesi medya ile ilgili deneyimleriniz hakkında 

neler söylemek istersiniz?  

 

2. Sosyal Medyanın kullanımı neyi geliştirir ve yoğunlaştırır? (Tetrad1) Örneğin 

otomobil kişiselliği güçlendiriyor ve insanlar arabalarında yalnız olmak için dışarı 

çıkıyorlar ya da telefon kişisel sesin etkisini hızını genişletiyor. İnternet, hem 

düşünceyi besleyen bilgileri elde etmede hem de başkalarına yardım etmek için 

düşünceleri ifade etmede düşünceyi geliştirir. Bu bağlamdan baktığımız zaman sizce 

kendi deneyimlerinizden ve çevrenizdeki insanlardan yola çıkarak sosyal medyanın 

kullanımı var olan mevcut neyi geliştiriyor ve yoğunlaştırıyor? 

 

3. Sosyal Medyanın kullanımı neyi geçersiz kılıyor? (Tetrad2) Sorunun anlaşılması 

açısından örnek vereceğim, Buzdolabı taze ürünün zamanını uzattığı için kurutulmuş 

gıdayı ve fermante ürünlerin modasını geçiriyor, otomobil atlı arabaların ve 

faytonların modasını geçiriyor, Netflix gişe rekorlarının modasını geçiriyor, cep 

telefonları sabit hatları ve ankesörlü telefonların modasını geçiriyor. Sizce sosyal 

medyanın kullanımı neyi geçersiz kılıyor ya da modasını geçiriyor diyebiliriz? 

 

4. Sosyal Medyanın kullanımı, daha önce modası geçmiş neyi geri alır? (Tetrad3) 

Örneğin fermuarın bulunuşuyla beraber modası geçmiş klasik kabarık elbiseleri 

yeniden getiriyor ya da buzdolabının varlığı aşçılara boş zamanı yeniden getiriyor, 

bilgisayarlar sözlü kültürde mükemmel olan hafızayı geri getiriyor, cep telefonları 

coğrafi uzaklığa rağmen yerel arkadaşlığı ve aile topluluğunu yeniden getirir, internet 

bireylerin düşüncelerini paylaşmak ve diyalog kurmak için Atina'daki Forum'u geri 



 77 

getiriyor. Bu açıdan baktığınız zaman sosyal medyanın kullanımına bakıldığı zaman 

daha öncesinde olan ama modası geçmiş neyi getiriyor olabilir? 

 

5. Sosyal Medyanın kullanımı, aşırıya kaçıldığında ne üretiyor veya ne oluyor?  

(Tetrad4) Örneğin araba kentleşme için önemli bir şey, araba sayesinde bir yerden bir 

yere gitmenin hızlanması sebebiyle banliyöyü-şehir merkezinden uzak yerleşim 

yerlerini-yeniden getiriyor. Arabanın varlığı sayesinde banliyö gibi yerleşim yerleri 

moda haline gelebiliyor. Akıllı telefonlar daha çok iletişim sağlamak için üretilmişken 

asosyalliği getiriyor. Sizce sosyal medyanın kullanımı aşırıya kaçıldığında ne üretiyor 

veya neler oluyor? 

 

6. Bu dört soru birbiriyle ilişkili olduğundan dolayı, tekrar eklemek istediğiniz şeyler 

var mı? 

Fenomenolojik araştırma deseninde gerçekleştirilen derinlemesine mülakatlar 

üçü yüz yüze yirmi bir kişi ile 15 Ocak 2023 – 15 Mart 2023 tarihleri arasında 

gerçekleştirilerek tamamlanmıştır. Yüz yüze ya da çevrim içi yapılan görüşmeler, cep 

telefonu ile ses kaydına alınmıştır. Görüşmelerin bitiminde toplam 1165 dakikalık bir ses 

kaydı elde edilmiştir. 21 kişi ile derinlemesine mülakattan elde edilen ses kayıtları deşifre 

edilerek yazılı ortama aktarılmış, toplamda 135 sayfalık metne ulaşılmıştır. Ses kayıtları 

deşifre esnasında bir kez, çözümlenerek metin hale getirildikten sonraki süreçte araştırma 

verilerinin değerlendirmesi için dört kez daha okunarak toplamda beş kez okunmuştur. 

Bu okumalar, Tetrad’ın sorularından hareketle oluşturulan 4 kategoriye uygun olarak 

veriler işlenmiş ve Geliştirme, Eskime, Geri Alma ve Tersine Çevirme kategorilerinde 

bulguya dönüştürülmüştür.  

 

21 katılımcının tamamının değerlendirmeleri katılımcıların medya kullanımı, 

geliştirme, eskime, geri alma ve tersine çevirme başlıklarına uygun şekilde sunulmuştur. 

Her bir katılımcı için Tetrad şablonu çıktısı oluşturulmuş ve çalışmanın çıktılarının 

değerlendirilmesi için ekte paylaşılmıştır. Genel eğilimler göz önünde bulundurularak 

tüm görüşmeleri kapsayan genel bir sosyal medya Tetrad şablonu, cinsiyetlere göre 

Tetrad şablonu, Twitter’ı yoğun kullanan katılımcıların Tetrad şablonu ve Instagram’ı 



 78 

yoğun kullanan katılımcıların Tetrad şablonu, Facebook’u kullanan katılımcıların Tetrad 

şablonu, Instagram’ı yoğun kullanan katılımcıların Tetrad şablonu ve Linkedin’i kullanan 

katılımcıların Tetrad şablonu oluşturulmuştur. 21 katılımcının 20 tanesi Youtube’u yoğun 

kullandığı için youtube Tetrad’ına gerek duyulmamıştır. Kişilerin sosyal medya öncesi 

medya deneyimlerinden yola çıkarak televizyonu, radyoyu ve gazeteyi yoğun 

kullananların Tetrad şablonu ve bilgisayar ve internetle erken tanışanların Tetrad 

şablonları oluşturulmuştur. 

 

 Katılımcıların kendi deneyimlerini ifade ettikleri ses kayıtları metin haline 

dönüştürülerek bir veri kaynağı oluşturulmuştur. Araştırma sorularından hareketle 

işlenmesi ve katılımcıların niyetlerini veya ifade etmek istediklerinin anlam 

bütünlüğünün bozulmamasına dikkat edilmiştir. İfadelerin anlam bütünlüğünün 

korunması için kimi katılımcıların konuşma akışındaki farklı noktalarda tekrar benzer 

konuya dönülmüş ve onun üzerinden bir söz getirilmişse bunlar da birleştirilmiştir. 

Soruların birbirleriyle bağlantı olmasından kaynaklı olarak kimi katılımcılar bazı 

soruların cevaplarını farklı sorularda ifade etmiştir. Katılımcıların vermiş olduğu bu 

cevaplar uygun olan kısımlarda değerlendirilmiştir. Katılımcılarımızın 13’ü erkek 8’i 

kadındır. Cinsiyet seçilirken belirli bir sayı gözetilmemiştir. Fakat sosyal medya kullanım 

deneyimlerinin etkilerine bakıldığında kadın ve erkekler arasında farklı etkiler 

oluşturduğu tespit edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 79 

Tablo 2 

Katılımcıların Cinsiyet Dağılımı 

 



 80 

 Eğitim durumuna bakıldığında 1 kişi Ortaokul, 1 kişi Lise, 10 kişi Lisans, 5 kişi 

Yüksek Lisans ve 4 kişi Doktora mezunudur.  

Tablo 3 

Katılımcıların Eğitim Durumu Dağılımı 

 



 81 

Katılımcıların yaş dağılımı 58 yaşındaki 1 katılımcı dışında 28-42 yaş 

aralığındadır. Sorularımız açısından sosyal medya öncesi deneyim ve güncel sosyal 

medya kullanım gerekliliği önemlidir. Sosyal medyanın kullanımının hızlandığı 

dönemler incelendiğinde en baskın sosyal medya platformu Facebook görünmektedir. 

Facebook’un 2004 tarihinde kurulduğu göz önünde bulundurularak 1996 ve daha sonraki 

yıllarda doğanlar örneklem olarak seçilmemiştir.  

Tablo 4 

Katılımcıların Yaş Dağılımı 

 



 82 

Yine farklı iç görülere olanak tanıması açısından 21 katılımcı 18 farklı meslekten 

seçilmiştir. Yaygın olan sosyal medya platformlarından Facebook, Twitter, Instagram, 

Linkedin, Youtube ve Blog platformları kullanımları tablolarda gösterilmiştir. 21 

katılımcıdan 20 tanesi Youtube, 15 tanesi Instagram, 13 tanesi Twitter, 9 tanesi Linkedin, 

6 tanesi Blog platformlarını ve 4 tanesi Facebook’u aktif olarak kullanmaktadır. 

 

Tablo 5 

Katılımcıların Yaygın Olan Sosyal Medya Platform Kullanım Dağılımı 
 

 



 83 

4.1. Katılımcıların Medya Kullanımları 
 

Araştırma kapsamında katılımcıların tamamına sosyal medya ve sosyal medya 

öncesi medya deneyimleri ile ilgili soru sorularak medya ile ilişkileri saptanmak istenmiş 

ve bu sorunun devamında araştırmamızın tasarımı dikkate alınarak sorulacak olan Tetrad 

kuramı sorularına daha güçlü cevaplar verebilme zemini sağlanmaya çalışılmıştır. 

Çalışmamızın yöntem kısmında ele aldığımız çerçeve dikkate alınarak kişinin algılarının 

medya deneyimlerinden, gözlemlerinden ve etkileşimlerinden bağımsız 

olamayacağından hareketle bu bölümde katılımcıların kendi kişisel medya tarihlerine yer 

verilmiştir. Katılımcılar bir kişi hariç 1980-1995 yılları arasında doğduğundan dolayı 

benzer medya kullanımları olduğu en belirgin özellik olmaktadır. 

Katılımcılarımızın benzer yaş aralıklarında olmasından kaynaklı olarak 

hatırladıkları ilk medya kullanımları çoğunlukla Televizyon olmaktadır. K1, 

çocukluğunun her akşam televizyonunu açık olduğu bir evde geçtiğini belirtirken, 

doğrudan izlemese bile evin içerisinde televizyona maruz kaldığından bahsediyor: 

“Televizyon dışında düşünüyorum mesela çok şeyim yoktu. 
Televizyonun her akşam açık olduğu bir aile. Bilhassa çocukluğun şeyi seçim 
dönemlerinde mesela seçim zamanı bana çok eğlenceli gelirdi o grafikleri 
takip etmek ama onun dışında her akşam mutlaka haberler, ne kadar dahil 
olmasak da izlemesek de çocuk halimizle yine de kulağımıza çalınıyordu. En 
azından bir 10, 15 dakika bakıyorduk. Çizgi filmler zaten izliyorduk.” (K1, 
35, Senarist) 

K2 ise K1’in aksine televizyonla etkili bir iletişimi olduğundan bahsederken 

televizyondan sinema kültürünü oluşturduğunu belirtiyor: 

“Çok küçük yaştan beri iyi bir televizyon izleyicisi olduğumu 
söyleyebilirim. Liseye kadar sabahtan akşama kadar özellikle çocuklukta 
sabah saatiyle başlayan çocuk programlarıyla beraber akşam Star Tv’nin 
gece film gösterimleri filan oralara kadar iyi bir televizyon izleyicisi 
olduğumu söyleyebilirim. Sonraki süreçte de sinemanın Türkiye’ye sürekli 
gösterimlerin olduğu sinemayla devam eden bir bağlantım var diyebilirim.” 
(K2, 38, Ev Hanımı) 

K3 televizyonla olan ilişkisini bir sosyalleşme aracı olarak görmektedir. Hem 

aile bireyleri ile hem okul arkadaşlarıyla paylaşımlarını arttıran aynı zamanda ilgi 

alanlarına uygun içeriklerden kendisini geliştirdiğini belirtmektedir: 



 84 

“İlk hatırladığım şey siyah beyaz televizyon. Annemin böyle 
gençliğinden kalan bir siyah beyaz televizyonu hatırlıyorum, sonrasında 
evlerde böyle küçük televizyonlarından işte böyle hafta sonları böyle sabah 
çizgi filmlerle başlayıp sonra işte kültür sanat programları sonra böyle bazı. 
…benim anılarım biraz daha televizyonda o saat arası hangi programlar 
varsa aile bireyleriyle onların izlendiği. Sabah kuşakları işte annem 
tarafından falan çok izlenirdi. Hatta ben şeyi hatırlıyorum ben ortaokul 
dönemdeyken anneler izlemese bile okuldaki arkadaşlarla izlediğimiz pembe 
diziler oluyordu. Onları çok düzenli izliyorduk, akşam bazı anne baba 
kardeşle izlenen diziler vardı. Düzenli aralıklarla bu şovları. Sonrasında ben 
biraz daha büyüdükçe şeyleri izlemeye başlamıştım. Kültür sanat gibi 
programları bunun yanında sadece müzik yapan Dream Tv gibi klip izleme, 
ben de o gelişmişti. Sürekli böyle klipleri izleyip şarkı sözlerini ezberlemeye 
çalışırdım.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K5, televizyonun çok az kullanıldığı bir evde yetiştiğinden bahsederken 

televizyonla olan bağının oluşamadığını bu yüzden ilerleyen yaşlarda da televizyona ilgi 

duymadığından bahsetmektedir. (K5, 42, İlahiyatçı) K6, televizyonla olan ilişkisinde 

babasının akşamları seyretmiş olduğu siyasi tartışma programlarını seyretmeyi sevdiğini 

hâlâ bu tartışmaları seviyor oluşunun bu alışkanlıktan geldiğini düşündüğünü belirtiyor: 

“Büyük bir oranda işte evde kendim şeyden izliyorsam bu çizgi film vs. 
oluyordu. Artık yavaş yavaş büyüdükçe akşamları dizi işte aileyle beraber vs. 
başladık. Akşam yemeklerinde de haberlere maruz kalıyorduk ama kendim 
açıp herhangi bir haberi izlediğimi hatırlamıyorum ama yani çocukluktan 
bahsediyorum ama ne oluyordu akşamları işte bu tartışma programları 
olurdu hâlâ var gerçi her gün aynı isimlerin çıktığı benzer konuşmaların 
sürekli sürekli tartıştıkları. O dönemde farklı isimler vardı ama genelde aynı 
isimler çıkıyordu o dönem içerisinde. Babam onları izlerdi akşamları salonda 
geçiriyorsam o tartışma programlarına da maruz kalıyordum tabi. Onları da 
oturup izliyordum hatta ilgimi de çekiyordu. Yani tartışmayı severim belki o 
dönemden kalmış olabilir, hırçın tartışma programlarından kalmış 
alışkanlıkta olabilir bilemiyorum.” (K6, 28, Avukat). 

K7, televizyonla ilişkisini aile bireylerinin kullanmadığı zamanlarda 

kullandığını ve daha çok arkadaşlarıyla yan yana geldiklerinde paylaşabilecekleri ve 

sosyalleşmeye yaradığından bahsederken “izlediğimiz şeyi anlatmak için ya da orda 

gördüğümüz şeyi anlatmak için etkili” olduğundan bahsetmektedir. (K7, 39, Avukat) K8, 

televizyonda izlediği şeyler üzerine çıkarım yapmayı sevdiğini fakat çocukluğunun 

Almanya’da geçtiğini ve Türkiye’ye geldiğinde izlenen şeylerin aynı olmadığı için bu 

konularda arkadaşlarıyla çok paylaşım yapamadığından bahsediyor: 



 85 

“Onun dışında televizyonla ilişkimi de hep böyle ya şu an izlemeyen 
biriyim, televizyon yayını ama eskileri hatırladığımda çok net böyle ah şu 
vardı şu dizi vardı, onlar üzerine çıkarım yapma şeyini çok seviyorum hani 
bugün böyle bir şeyi göremeyiz ama o gün görebiliyorduk ayrımını. Çizgi film 
döneminde Almanya’da yaşıyordum orda izlenen çizgi filmler burda izlenen 
çizgi filmler farklıymış onu çok net görüyorum, ben işte Rugrats çok severdim, 
Winnie the pooh çok severdim ama burda onlar birazcık daha sonra bilinir 
oldu mesela, onun için böyle kendi akranlarımla çok paylaşım yapamadım 
diziler bunlar, çizgi diziler. Onun dışında televizyonla ilişkimi hep şöyle 
hatırlıyorum. Benim için çok yoğun böyle işte Almanya’dan Türkiye’ye 
geldim çok kişiselde bir yere belki değinmem gerekir ama o işte göç, göçün 
verdiği alışma süreci ve ayrılıklar böyle beni hep televizyona ittiğini 
hatırlıyorum. Filmler üzerine tanıtım böyle programları olurdu. Onları çok 
izlediğimi hatırlıyorum. Genel olarak televizyon seven bir çocuktum.” (K8, 
31, Proje Yöneticisi) 

Katılımcıların çoğu televizyonlu ama internetsiz bir eve doğdukları için 

televizyon tüm aile bireylerinin ortak olarak izledikleri bir araç olmaktadır. Evin 

büyüklerinin izledikleri programlar dışında ancak onların evde olmadıkları ya da işlerinin 

olduğu saatlerde televizyon ile ilişki kurdukları söylenebilir. K10, etraflarındaki 

insanların televizyonu yoğun kullandıklarından fakat kendisinin ve ailesinin televizyon 

kullanımının zayıf olduğundan bahsediyor: 

“Ben 91 doğumluyum aslında sosyal medya öncesinde televizyonun 
içine doğdum. Radyonun çok yoğun kullanılmadığı ama her evde televizyonun 
olduğu bir dünyaya geldim. Aynı zamanda haftalık dergilerin ve gazetelerinde 
evin içine girdiği bir evimiz vardı. Televizyon çok yoğun kullanımda değildi 
okula gidene var. Aslında evimizde bir televizyon vardı herkeste çok fazla 
izliyordu etrafta biliyorum programları izliyorlardı. Ama bizim evde çok 
kullanılır değildi televizyon, çok nadir zamanlarda açılırdı.” (K10, 32, 
Öğretmen) 

K12, televizyonla olan ilişkisini özellikle 28 Şubat post modern darbe 

dönemlerinde yoğunlaştığını ve eski usul kılçık antenli televizyonları olduğundan dolayı 

havanın kötü olduğu zamanlarda televizyon izleyemediklerinden bahsetmektedir. (K12, 

33, Çevirmen) K13, 1965 doğumlu olduğu için televizyona sahip olmanın bir prestij 

sahibi olma anlamı taşıdığını söylüyor: 

“65 doğumlu olduğum için ilkokul 1’deyken televizyonla tanıştım, hafta 
da birkaç gün yayın yapan bir mecraydı. Ondan önce radyo yıllarımız vardı. 
Televizyonla birlikte bizim ilk tanışmamızla birlikte sokağımızdaki ikinci 



 86 

televizyon sahibiydik. Bu bir sosyal prestij sağlıyordu, evin üstünde yüksekçe 
bir anten olması. Televizyonda başka bir sosyalleşme gerçekleştirmişti. Yavaş 
yavaş televizyonun her aileye gelmesiyle birlikte 78’lere doğru gittiğimizde 
terör olayları çok yoğunlaştı, sinemalar kapanmaya başladı.” (K13, 58, 
Emekli) 

K14, K7 gibi televizyonun bir sosyalleşme aracı olduğunu belirtiyor. Anne ve 

babasının çalışmasından dolayı okul sonraları eve geldiğinde rahatça televizyonla bir bağ 

kurabildiğini akşamları da aileyle beraber vakit geçirilen bir araç olduğundan 

bahsederken (K14, 40, Müzisyen) K21, üç kardeş olmalarından dolayı televizyondaki 

sürenin paylaşıldığını ve daha çok anime izlediğinden bahsediyor: 

“Çocukluk dönemiyle itibaren başlarsak, hatırladığım yegâne şey 
siyah beyaz telefon ve tüplü televizyon. Ailece izlediğimiz. 8-9 yaşlarından 
sonra renkli televizyona geçmiştik. Çizgi filmleri ve daha az sayıda olmakla 
beraber haberleri izliyorduk. Lisede akıllı telefonların çıkması ama sosyal 
medyaların yaygınlaşmadan önce televizyon ve radyo hayatımızdaydı. 
Babamla işe gittiğimizde radyoyu sürekli dinliyordum. Sabahları özellikle 
anime izlediğimizi hatırlıyorum. Evde birkaç kardeş olmasından ve 
aramızdaki yaş farkından dolayı bir paylaşım oluyordu, sabahları çizgi film, 
okuldan geldikten sonra gençlik dizi kuşağı, akşamları baba geldiğinde de 
haberler ve film varsa film izleniyordu.” (K21, 32, Mimar) 

Sosyal medya öncesi medya deneyimi olarak katılımcılar arasında en çok 

kullanılan araç televizyondur. Bunun en büyük nedeni katılımcıların çoğunluğunun artık, 

radyonun yerini yavaş yavaş televizyonun aldığı yıllarda doğmuş olmalarından 

kaynaklanmaktadır. Televizyonu yoğun kullanan katılımcılar açısından televizyonun 

belirli etkileri ortaya çıkmaktadır.  Televizyonun geliştirdiği şeyler arasında sosyalleşme, 

maruz kalmak, sinema kültürünü oluşturması ve politik kimlik oluşturması 

görülmektedir. Televizyonunu modasını geçirdiği şeyler arasında ise radyo ön plana 

çıkmaktadır. Katılımcılarımızın 1 tanesi hariç tamamı televizyonlu eve doğmuş 

olmalarından dolayı radyo deneyimleri çok kısıtlı olmuştur. Fakat televizyonun yoğun 

olduğu bu yıllarda çocukluk geçirmiş olmalarına karşın K3, K5, K8, K10, K11, K12, K13 

ve K16 radyoyla alakalı güçlü deneyimler yaşamışlardır. K3, radyonun fonksiyonunu 

hem bir oyun aracına dönüştürdüğünü hem de takip ettiği sevdiği müzikleri dinlemek için 

radyoyu kullandığını, ilerleyen yıllarda da radyo ile ilişkisinin devam ettiğinden 

bahsediyor: 



 87 

“Radyoda iki türlü bağ kuruyordum, bir tanesi daha çok radyo 
programı oynamak, mesela kardeşimle şeyi hatırlıyorum, kasetlerin üzerine 
ses kayıtları yapıp radyo programı yapıyormuş gibi oyun falan oynuyorduk 
yine şarkılar çıktığı zaman şarkı sözlerini ezberlemeye çalışıyordum. Orda 
işte hangi saatlerde çıkacaksa o saatte, hangi popüler şarkı varsa onu 
yakalayıp dinlemeye çalıştığım zamanlar oldu. Bana böyle küçükken hediye 
olarak radyo alın dediğim zamanı hatırlıyorum. Radyo vardı hayatımda. 
Radyo hep devam etti aslında.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K5, televizyonun yaygınlaşmaya başladığı dönemde çocukluğunu geçirmesine 

karşın evde televizyon olmadığından dolayı radyoyla güçlü bir bağ kurduğunu söylüyor. 

Evde bir şekilde radyonun hep açık olduğunu ve haberleri oradan dinlediklerini anlatıyor: 

“Çocukluğumda bizim evde televizyon yoktu ama babam sürekli 
radyoda haber dinlerdi ben hemen hemen ilk okul yıllarından beri şeyi 
hatırlarım bazen komiktir örnek veriyorum işte birleşmiş milletler genel 
sekreteri Pérez de Cuéllar ben bu adamı biliyorum mesela niye biliyorum 
bilmiyorum ama biliyorum işte o anlamda sürekli evin içinde sürekli arkada 
radyoda haber hatta şöyle babam işte bizi konuşturmazdı falan filan kimseyi 
konuşturmazdı haber dinliyorum vs. öyle bir şeyim var televizyon hiç olmadı 
bizim evde o anlamda televizyonla ilişkim yok ama bir şekilde radyodan ne 
oluyor ne bitiyor Türkiye’den haberdardım.” (K5, 42, İlahiyatçı) 

K8, ders çalışırken radyo dinlediğini ve radyonun sıcak bir ilişki 

oluşturduğundan dolayı günümüzde de podcastlerle radyo formatında bir medya 

kullanımında bulunduğundan “orda bir şeyler dönüyor ve yanında biri varmış hissini 

yaşamak gibi” şeklinde bahsederken K10’da K8 gibi radyonun televizyondan daha etkin 

olduğunu ve hâlâ radyo tipi yayınları güncel sosyal medya araçlarından takip ettiğini 

söylüyor: 

“Annemin bu Türk sanat müziği işte Trt Ankara Radyosu gibi alanlara 
çok ilgisi vardı. Muhakkak radyoyu açar evde akşama kadar bir ses olurdu. 
Hatta ilk radyo tiyatrosunu ilk Trt Ankara radyosunda dinlediğimizi ve çok 
sevdiğimizi hatırlıyorum. Hâlâ da açar açar izlerim ama artık youtube 
üstünden izliyoruz. Radyo televizyona göre daha etkindi bende.” (K10, 32, 
Öğretmen) 

K11, K8 ve K10 gibi ailesinin radyoya olan ilgisinden dolayı radyoyla daha 

haşır neşir olduğunu ve radyo dünyasının ona televizyona göre daha sıcak bir ilişki 

kurdurduğunu söylüyor: 



 88 

  “Şöyle söyleyebilirim, sosyal medya öncesi hayatımda daha çok radyo 
vardı. Çünkü annem sürekli radyoyu açıp, babamın da o yüzden ben hâlâ 
radyo kanallarını dinlemeyi çok severim. İşe gidip gelirken servis 
kullanıyorum, radyo açıyor servisçi abi. Bu beni çocukluğuma götüren bir 
şey, aslında çok samimi çok daha doğal. Orda biri varmış gibi sizi muhatap 
aldığını hissettirerek muamelede bulunuyor, duygusal ya da düşünsel, sizi 
aslında iletişime sokuyor. Günlük hava durumundan bahsederken bile yani 
ona dahil oluyorsunuz, ona cevap bile veriyorsunuz. Açıkça radyo dünyası 
bana her zaman daha samimi gelmiştir.” (K11, 33, Doktora Öğrencisi) 

K12, radyo dinlemeyi aslında bir nevi sosyal medya deneyimini erken kullanma 

olarak görerek, arkadaşlarıyla radyo üzerinden birbirlerine mesaj gönderdiğini ve müzik 

dinlemeye olan ilgisinden dolayı radyoyla ilişkisinin fazla olduğundan bahsediyor: 

“Lisede “serdar yayında” diye bir program vardı radyoda. Çocukken 
sms üzerinden arkadaşlarla ordan göndermeler yapardık. Onun dışında 
radyo ile mecburen bir ilişkim vardı. Müzik dinlemeyi çok seven biriydim. 
Walkman, discman çok sonra elimize geldi. O yüzden müzik üzerinden ilişki 
kurabileceğim yer radyoydu. Bir de şey tabi körfezde Best Fm vardı. Bir 
akrabam dj olarak çalışıyordu. Ondan dolayı da dinliyordum.” (K12, 33, 
Çevirmen) 

K13’ün televizyonun olmadığı bir zaman diliminde doğduğu için radyo 

deneyimi diğer katılımcılara oranla daha yüksektir. Fakat anne ve babasının televizyonun 

ilk yıllarında hâlâ radyoyu televizyondan daha fazla öncelediğinden ve televizyona 

alışamadıklarından bahsetmektedir. (K13, 58, Emekli) K16, radyo, televizyon ve gazete 

arasında en yoğun medya iletişim aracı olarak radyoyu kullandığını belirtiyor: 

“Sosyal medya öncesi medya ile ilgili genel olarak değerlendirmem 
radyo, televizyon ve gazete olarak baktığımızda daha ziyade benim 
alışkanlıklarım radyo dinlemek üzerine kuruluydu. Televizyonla çok yakından 
bir ilişkim yoktu diyebilirim. Gazeteyle herkes kadardı. Bu üçü arasında 
radyo üzerine, geçmişte sıkı takipçisi olduğumu söyleyebilirim. Küçük yaşta 
takip ettiğim diziler vs. vardı ama her evde televizyon olduğu kadar takip 
etmek zorunda olduğum kadardı. Gazeteyle ilişkimde de gidip gazete aldığım 
pek söylenemez.” (K16, 33, Araştırma Görevlisi) 

Radyoyu yoğun kullanan katılımcıların cevaplarından öne çıkan özellikler onun 

sözlü kültür unsuru olarak görülmesidir. Radyoyla olan ilişkilerini sıcak bir ilişki türü 

olarak görmektedirler. Ellul’ün söz ve imaj ya da işitsel ile görsel arasındaki dengenin 

imaj/görsel lehine bozulması olarak gördüğü dönemde televizyonlu eve doğan 



 89 

katılımcıların radyo olan ilişkileri dikkat çekicidir. Radyo kullanımı yoğun olan K3, K5, 

K8, K10, K11, K12, K13 ve K16’nın sosyal medyanın “geri aldığı” niteliklerden birisi 

olarak gördüğümüz Podcast kullanımı yüksektir. Katılımcılar arasında baskın medya 

türleri olan radyo ve televizyon dışında internet gelene kadar kullanılan bir diğer medya 

aracı ise gazetedir. K6, K8 ve K9 gazete ile diğer katılımcıların aksine yoğun bir ilişki 

kurduklarından bahsetmektedir. K6, spor haberlerinin takibiyle başlayan gazete 

deneyiminin Türkiye’nin yoğun politik dönemlerinden olan 2009-2013 yılları arasında 

siyaset haberleriyle de yoğunlaştığından bahsetmektedir: 

“Liseye geldiğimde artık gazeteyi daha ziyade keşfediyorum yani tabi 
şöyle ben küçükken babamla hep işe giderdim. Babam hep Karaköy – 
Üsküdar vapurunda elindeki gazeteyle yolculuk yapardı. Ondan dolayı hani 
bir gazetenin spor sayfasını okuma alışkanlığım vardı. İşte yazları babamla 
beraber işe giderken o gazetenin spor sayfalarını muhakkak okurdum. Artık 
liseye geldiğimde gazetelerin spor sayfalarından ziyade kendim gazete alam 
hatta spor sayfası olmayan gazeteler alma işte Türkiye’deki günceli ve 
Türkiye’deki politik gelişmeleri hatta Türkiye’nin işte belki cumhuriyetin ilk 
yıllarından beri değişen ve kırılan bir işte benim lise çağlarıma denk gelen 
2009-13 yılları arasındaki kırılmaları hep gazeteden takip ettim. Aslında 
gazete büyük oranda o dönemki fikirsel gelişimime etkiledi diyebilirim.” (K6, 
28, Avukat) 

K9, internet gazeteciliği yaygınlaşana kadar gazete almaya devam ettiğini ve 

“fikir oluşum sürecini farklı gazeteler okuyarak geliştirdiğinden” bahsetmektedir. (K9, 

Doktor) K8 ise anne ve babasının ayrılması ve tutum olarak da farklı insanlar oldukları 

için iki ayrı evde iki ayrı düşünceyi savunan gazeteyi okuyarak geçirdiğini ve temas 

edilen bir araç olduğu için de gazeteyle bağının güçlü olduğundan bahsediyor: 

“Gazete kupürleri kesen bir çocuktum ben, böyle ilgimi çeken haberi, 
onları dosyalayan onları biriktiren, ilgimi çeken görselleri birleştiren 
kolajlar yapan, o gazeteyle eğlenen bir çocuktum ve bunu hatırlayınca şey 
diyorum ne kadar keyifliydi. Dokunuyor olmak, okuduğum bir şeyi ekrandan 
okumaktansa dokunarak okumayı seviyorum. Daha hâlâ o temasa ihtiyacım 
oluyor, muhtemelen doksanlarda çocuk olmakla ilgili bir şey olabilir. Gazete 
kısmında bunu söyleyebilirim, farklı gazeteler okunan iki evde yaşadım, anne 
ve babanın ayrılmalarından ötürü ve böyle aslında sol ve sağ şeyini böyle 
ayrımını da çok net görebildiğim bir şeydi. Belki ilk temasım orda bile 
olmuştur. Bi taraf başka bir gazete alırken diğer tarafın başka bir gazete 
alıyor olması o şeyi sorgulatmıştı.” (K8, 31, Proje Yöneticisi) 



 90 

Sosyal medya yaygınlaşmadan önce sadece internetin belirli amaçlar için 

kullanıldığı ara dönemde K1, K3 ve K16 sadece internet döneminde bilgisayarı bir medya 

aracı olarak kullandıklarından bahsetmişlerdir. Her üç katılımcı da ödev yapmak için bu 

dönem interneti kullandıklarından söz etmiştir. İnternetle olan ilk bağında oyunlar dışında 

ödev yapmak için kullandığı bir dönem olduğundan bahsediyor: 

“Sosyal medyaya gelmeden önce bir internet dönemi var tabi internetin 
çıkışı o da ayrı bir kırılma gibi. İnternetle kullanımım o yıllarda çevremde 
bilinçli öğretecek gösterecek aktaracak biri olmadığından işte ilk çıkanlar 
internet kafeler. İnternet kafelerde ekseriyet oyundu. Oyun temelliydi…. Ama 
internet kafe kültürüm çok oluşmadı sonra evde bilgisayar ve internet olmaya 
başladığında da klasik işte şey araştırma şeylerine arama motoruna bir 
arkadaşımın yönlendirmesiyle, bir arama motoruna dahil oldum. Yani böyle 
bir şey yapabiliyormuşuz. Öncesinde bilmiyorsun çünkü yönlendiren de yok 
ama şöyle arama motoru Google değildi Alta Vista diye bir arama motoru 
vardı onu kullanmıştık. İşte dönem ödevi falan yaparken kafamıza takılan bazı 
şeyleri de sormaya başladık ilk başlangıç bu yani. Sonra da bu genişleyerek 
devam etti tabi.” (K1, 35, Senarist) 

“O benden çok babamın iş aracı falan gibi bir yerdi. Ya da yazı yazdığı 
ama bir iki sene sonra daha içli dışlı olduğum şeyi hatırlıyorum bilgisayarla 
benim en sık bağlantım eve bilgisayar gelmeden önce çok fazla kütüphane 
araştırması falan yapıyordum. O bilgisayar geldikten sonra tamamen bu işte 
ödev araştırması dönem ödevi araştırması falan çok bilgi araştırdığım bir 
şeydeydi. Oyun oynamaktan çok o tarz araştırmalar yaptığım araçtı benim 
için ta ki kardeşim büyüyene kadar. Kardeşim büyüdükçe bilgisayarın daha 
oyun aracı olduğunu gördükçe benim de bilgisayarda olan ilişkim aslında 
değişti biraz.” (K3, 33, Tasarımcı) 

“İnterneti ödev yapmak için kullanıyordum ilk başlarda, 
bilgisayarların bizim evlerimize yeni girdiği zaman. İnterneti herhangi bir 
ödev araştırmak için kullanıyordum.” (K16, 33, Araştırma Görevlisi) 

Sosyal medya öncesi medya deneyimleri katılımcılarımız arasında yüksek 

olmak ile yoğunlukları açısından farklar vardır. K1, K2, K3, K5, K6, K7, K8, K10, K12, 

K13, K14 ve K21 açısından en yoğun kullanılan medya aracı televizyon iken K3, K5, K8, 

K10, K11, K12, K13 ve K16 radyoyla alakalı güçlü deneyimler yaşamışlardır. K4, K9, 

K15, K17, K18, K19 ve K20 açısından bu durum daha dengeli bir durumda olmaktadır. 

K6, K8 VE K9 açısından ise diğerlerinden farklı olarak gazete deneyimi de söz 

konusudur. K1, K3, K5, K7 VE K16 diğer katılımcıların aksine bilgisayar ve internetle 

daha erken tanışmışlar ve okuldaki ihtiyaçları için kullanmışlardır. Benzer medya 



 91 

kullanım eğilimleri olan katılımcıların sosyal medyanın etkileri üzerine de benzer 

cevaplar vermiş olduğu görülmektedir. Sosyal medyanın neyi geliştirdiği, eskittiği, 

yeniden getirdiği ve tersine çevirdiği konusunda benzer cevaplar vermişlerdir. Buradan 

hareketle “Televizyonu yoğun kullanmış katılımcıların sosyal medya Tetradları”, 

“Gazeteyi yoğun kullanmış katılımcıların sosyal medya Tetradları”, “Radyoyu yoğun 

kullanmış katılımcıların sosyal medya Tetradları” ve “Bilgisayar ve İnternetle erken 

tanışan katılımcıların sosyal medya Tetradları” oluşturulmuştur. Bu Tetrad şablonları 

bölüm sonunda değerlendirilmiştir. 

21 katılımcının tamamı sosyal medya platformlarını kullanmaktadır. 

Katılımcıları sosyal medya denildiğinde başat sosyal medya uygulamaları olan Facebook, 

Twitter ve Instagram algılamaktadır. Katılımcılardan bazıları bu başat sosyal medya 

uygulamaları çıkmadan önce de tartışma forumları, messenger, bloglar ve tanışma 

sitelerini kullanmışlardır. Katılımcılar arasında baskın kullanılan iki sosyal medya aracı 

ise Instagram ve Twitter’dır. Katılımcıların sosyal medya ile olan ilişkileri şu şekildedir; 

K1, sosyal medyaya yaşıtlarına göre daha geç dahil olduğunu ve çıkartmış 

oldukları dergi ile alakalı paylaşımları görmek ve takip etmek için Twitter kullandığından 

bahsetmektedir: 

“Sosyal medyanın ki günümüzde algıladığımız sosyal medyanın ortaya 
çıkışına da demin dediğim gibi geç dahil oldum bu bilinçli bir tercihti çünkü 
ilgimi çekmiyordu yani. Hiç Facebook hesabım olmadı Twitter’la girdim o da 
bahsettiğim gibi derginin geri dönüşlerini görmek için sonrasında Twitter’ın 
aslında bir haberleşme bir haber trafiğinin de olduğunu fark edip, fark edip 
değil o kendiliğinden gösterdi zaten. Şey dönemi de çok belirleyiciydi Arap 
baharı Twitter’ın etkisi dediğimiz mevzu. O döneme gelirken de ayak seslerini 
şimdiden baktığımda görüyorum yani işte bizim eve gazete girmiyordu 
mesela. Ama internetin geniş bir kitleye ulaştığı dönemde internet üzerinden 
gazete takibi yapıyordum ama Twitter’la beraber artık çok fazla internet 
üzerinden gazeteye bakmadığımı da fark ettim çünkü gazetede olan 
Twitter’da önüme düşüyordu.” (K1, 35, Senarist) 

K2de K1 gibi sosyal medya platformlarına daha geç dahil olduğunu ve görsel 

unsurlarla daha çok ilgilendiği için Instagram’ı daha yoğun kullandığından 

bahsetmektedir: 



 92 

“İnternetin çıktığı dönem ve sonrasında çok entegre olduğumu 
söyleyemem çok geç bir entegre sürecinden bahsedebilirim o da çok yavaş 
olur. Daha çok bilgisayarla ve oyunlarla bilgisayar üzerinden denemelerle 
geçen bir süreç aslında çok sonradan teknolojiye alışma gibi bir süreçten 
bahsedebilirim. Daha çok Facebook açıldığı dönemde Facebook adresi hesap 
aldığımı hatırlıyorum. Şu an Instagram hesabı olan biri olarak yaklaşık 
sanırım. İlk açıldığından beri Instagram’daki birçok görsel iletişim ve ağ’da 
kalma, bir tür hatta kalma, insanlarla aynı hatta kalma duygusunu tatmin 
eden bir kanaldı. Dolayısıyla görsel imajlarla kendini ifade etmeyi seven biri 
olarak, daha çok görsel paylaşımlar yaptığım bir mecraydı Facebook öyle 
diyebilirim.” (K2, 38, Ev Hanımı) 

K3, K1 ve K2nin aksine ilk sosyal medya platformlarından itibaren sosyal 

medyayı yoğun kullandığını, daha çok bir şeyleri öğrenme motivasyonuyla dahil 

olduğunu fakat daha yaygın olan platformlara ise yaşıtlarından daha geç dahil olduğundan 

bahsetmektedir: 

“İnternetin gelmesiyle, sonra şeyi hatırlıyorum msn, yani ilk aslında 
arkadaşlarımla bir platform üzerinden, internet üzerinden konuşmaya 
başladığım uygulama Msn’di benim için. Ondan önce de şey vardı, onu 
yapıyordum bilgisayarda, bu böyle yine kendi ilgi alanlarım üstünden, 
Anatolian Rock müzik sitesinin paylaşıldığı müzik sitesi vardı. Forumlarında 
olduğu insanların birbirleriyle orada konuşabildiği…. Sonra değişik Tumblr 
gibi insanların artık yazılarını içeriklerini daha çok paylaştığı siteler 
üzerinden ben bilgisayarla bir bağ kurdum…. Msn, Facebook ya da 
Whatsapp etrafımdaki topluluktan çok geç girdiğim yerler oldu. Sonrasında 
ama çok fazla kullanmaya başladım yani o geç girişim aradaki farkı kapattı 
muhtemelen. Hepsinin farklı bir deneyimi olduğu için farklı bir bağ kurdum 
ama sosyal medya kullanma deneyimimi şöyle bir genel olarak baktığım 
zaman ben her zaman aslında daha çok görsele yatkın olan platformlara var 
olmayı çok daha tercih ettim. O yüzden de mesela şu an da en çok kullandığım 
sosyal mecra Instagram sanıyorum. Whatsapp’tan sonra…. Çok aktif bir 
sosyal medya kullanıcısıyım.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K4, sosyal medya platformlarını daha çok bir bellek gibi kullandığını ve arşiv 

olarak değerlendirdiğini belirtmektedir: 

“Facebook kullanıyordum. Daha sonra Twitter kullandım bir süre 
daha sonra Instagram kullandım. Şeyleri takip etmek için çok Instagram 
kullandım bu tasarım falan filan ürünler var ya Pinterest kullandım. Tabi 
bunlar içinde en çok Facebook kullandım tabi orayı özel arşiv gibi 
yazdıklarım kaybolmasın falan filan oraya atıyordum her şeyi. Benim sosyal 
medyaya giriş nedeni Whatsapptı. Birileriyle kolay iletişim kurmak için, bir 



 93 

şeyler göndermek için o zamanlar sorundu herkes birbirlerine fotoğraf 
göndermeye başlamıştı ben gönderemiyordum zaten iş yaptığım için iş 
zorunluluğu olarak. Maili kullanmıyordum ondan sonra iş için Whatsapp için 
telefon aldım. Şimdi Facebook’un etkisi gitti şimdi sosyal medyayı yine arşiv 
olarak kullanıyorum yazdığım bazı şeyler ya da fotoğraf vs. kaybolmasın diye 
oraya atıyorum onun dışında şey için kullanıyorum tasarımlar yine aynı 
şekilde Instagram’ı onun için kullanıyorum yeni şeyler görmek için. En sosyal 
olduğum yer Whatsapp ikincisi Instagram ev dekorasyon kıyafet falan oradan 
bakıyorum. Facebook’u yine kullanıyorum ama sadece arşiv için 
kullanıyorum.” (K4, 36, Esnaf) 

Diğer katılımcılara göre daha az sosyal medya kullanıcısı olan K5, daha çok 

Twitter’ı kullandığını belirtmektedir: 

“Twitter hesabım 2012 filan bi kere bile bir şey paylaşmadım öyle 
duran bir hesabım var yani böyle bir ara ara takip. Facebook’da çok az. Ben 
böyle eşimle mesajlaştım o uygulamaları kullanma imkânım olmadı 
(gülüşmeler) bunların hepsini aa böyle bir şey varmış diye açtım ama hiçbir 
zaman aktif kullanıcısı olamadım. (K5, 42, İlahiyatçı)  

K6 özellikle Twitter’ın hayatında ciddi bir etkisi olduğundan ve sosyal 

hayatındaki insanlarında oradan oluştuğundan bahsetmiştir: 

“2011’de Twitter girdi hayatımıza. Lise 2’deydim orda artık şeye 
başladım iyice sosyal medya benim için hem bir arkadaşlarımla bir sosyal 
ilişkiyi kurma sohbet muhabbet belki işte komik tweetler üzerinden komik 
espriler üzerinden arkadaşlarla ortak bir mizah anlayışı geliştirmeyle 
beraber aynı zamanda ben daha politik bir lise zamanları geçirdiğim için işte 
okuduğumuz gazetelerdeki köşe yazarlarını takip etmek benim için Twitter’da 
o dönem çok önemliydi…. Twitter dışında da sosyal medyayla aram iyi 
maalesef. İyi derken vaktimi yiyor. Onları da ilk çıktığından itibaren mümkün 
mertebe kullanıyorum. Çok sık fotoğraf çeken bir insan değilim. O yüzden çok 
sık fotoğraf paylaşımı yapmıyorum Instagram’da ama ney arkadaşlarımı 
takip etmemi sosyal çevremi takip etmemi sağlıyor.” (K6, 28, Avukat)  

K7, özellikle gezi parkı olaylarıyla beraber sosyal medyada daha aktif bir 

döneme girdiğinden bahsetmiştir: 

“Benim ilk sosyal medya platformu diye kabul ettiğim büyük şey 
Facebook mesela onun öncesinde msn ve haberleşme siteleri oralarda bir 
türlü dahil olmadım. Vardı hesaplarım ama çok ihtiyaçta yoktu, şimdi 
hissettiğim dışlanmışlık hissiyatını hissetmiyordum. Atıyorum Facebook 
benim o dönemki kız arkadaşım kaydetmişti ve ondan sonra biraz gelişti. 
Ondan sonra Instagram kardeşim vesilesiyle oldu. Esas ilgim gezi döneminde 



 94 

Twitter benim için bir şey oldu. İçine girdiğim, tabi ki şu an o dönemki 
amacıyla kullanmıyorum sadece girişime sebep oldu diyebilirim. Oradaki o 
haberleşme ve ne oluyor alışkanlığı daha sonraki dönemde hem enteresan 
fikirleri görmek için hem ne oluyora bakmak için, daha çok kullandığım bir 
şey oldu. Yani aslında çok çok eskiye dayanmaz gezi dönemiyle başlıyor 
diyebilirim.” (K7, 39, Avukat) 

K8, sosyal medyayla ilk deneyiminde çok heyecanlandığını ve Almanya’daki 

arkadaşlarını bulabilmeyi düşündüğünden bahsetmektedir: 

“2007’de falandı sanırım ilk üyelik. Böyle şeyi hatırlıyorum babamın 
kuzeninin eviydi sanırım. Böyle üyelik, Facebook üyeliğimi yaptığımı, böyle 
şey bu tam olarak nasıl bir yer, ya çok keşfedilecek bir dünya herkesi mi 
bulabiliyoruz, nasıl şimdi kimleri aratsam. Almanya’daki sınıf arkadaşları mı 
da bulabilir miyim, çok heyecanlı. Msn’de çok acayipti. Sınıf arkadaşlarıyla 
okulda ayrılıp evde msn’e bağlanacağım anı düşünmek beni 
heyecanlandırıyordu ama konuşacağım insanlar yine sınıf arkadaşlarımdı. O 
an orayı yaşamak değil de eve gelip onlarla yazışma heyecanı daha cazip 
geliyordu. Telefonda bildirim görmekte çok acayip bir duyguydu.” (K8, 31, 
Proje Yöneticisi) 

K9, sosyal medya hesaplarını genelde çevresinin bakısı ile açtığını ifade 

etmektedir: 

“Facebook konusunda da neden burada insanları dikizliyor diye 
fikirlere sahip olduğum için sonrasında kapattım zaten. Ondan sonra yine 
devam etti bu yanlılık hani kullanmayacağım. Twitter hani neden Twitter 
kullanayım zaten ben haberleri farklı mecralardan işte farklı gazetelerden 
okuyabiliyorum internetten takip edebiliyorum ya da gündemi bir şekilde 
takip edebiliyorum neden bunu açmalıyım. Neden Instagram’ım olmadı diye. 
Twitter’ı takip ediyorum ama bir şey paylaşmıyorum ya da buradan bir 
aktivizme girişmiyorum. Buna da inanmıyorum aslına bakarsan, şeyde de 
Instagram’da da ya açtım biraz yine baskıydı, toplumsal bir baskı sonucunda 
açtığım bir şeydi. Hatta işte ben de alay ettim öğrenciler soruyordu. Hocam 
merak ediyoruz ne paylaşacaksınız acaba falan diyorlardı. Ben de orda social 
dilemma belgeselini paylaştım. Onun kapağını paylaştım ve dedim ki merak 
edenlere gelsin dedim. Bir daha da bir şey paylaşmadım Instagram’da hiçbir 
şey.” (K9, 40, Doktor). 

K10, blogların hayatımıza girmeye başladığı dönemlerde blog yazmaya 

başladığını ve hâlâ anonim bir şekilde yazmaya devam ettiğinden bahsetmektedir: 

“Blog da açmıştım hatta 17 yıldır kullanmaya devam ediyorum. Onun 
dışında lise çağında Facebook adresi açmıştım. Biraz da kendimi orda 



 95 

tanımlamaya başlamıştık. Paylaşımlarımızın ne olduğuna ya da 
paylaşımlarımıza ortak arkadaşlarımızın ne yazdığına daha fazla dikkat eder 
hale gelmiştik. Twitter çok az kullandım açıkçası gezi döneminde. Ordan çok 
bilgi akışı olduğu için, o olaylar bitince de kapattım. Instagram’da 
üniversiteye geçince 20’li yaşların ortasına geçene kadar kullandım, uzun 
yıllardır hiçbiri yok.” (K10, 32, Öğretmen) 

K11, hayal ettiği bir yerden uzaklaşmaya başladığı için sosyal medya 

kanallarından uzaklaşmaya başladığını söylemektedir: 

“Daha çok üniversiteyle beraber sosyal medya kaynaklarını 
kullanmaya başladım çünkü bir şeylere dahil oluyorsun, elinin altında sürekli 
internet var, bilgisayar zaten sende, istediğin programları yükleyebiliyorsun, 
kaldırabiliyorsun. Facebook’la çok uzun dönem bir ilişkim olmadı, açıkçası 
vardı hesabım. Şu an kullanıyorum Twitter ve Instagram filan ama bana bir 
yerde saçma geliyor. Fotoğraf çekiyorsun paylaşıyorsun, cümle görüyorsun 
paylaşıyorsun yani eee sonra diyorum.  Ya da orda insanlarla tartışmaya 
giriyorsun, özellikle son dönemde çok fazla. Twitter’ı ilk kullanmaya 
başladığımda 2010 ya da 2011’di. Çok iyi bir dönemine denk geldiğini 
düşünüyorum. Daha çok böyle entelektüel konuşmaların ya da paylaşımların 
olduğu bir platformdu. 2015 ya da olay örnek vermek gerekirse belki gezi 
olayları sonrası özellikle Twitter’da herkesin birbirini yemeye çalıştığı tırnak 
içerisinde bir platforma dönüştü. Onun öncesinde evet ben de paylaşıyordum 
gördüğüm şeyleri. Kanlı görüntülerin, şiddet görüntülerinin paylaşıldığı bir 
ortama dönüştü. İnsanların hakkını hukukunu aramaya çalıştığı bir platforma 
dönüştü. O yüzden ben uzaklaştım. Aslında ben Twitter’ı daha çok sevmiştim 
söylemek gerekirse.” (K11, 33, Doktora Öğrencisi) 

K12, ufak çaplı bir sosyal medya fenomeni olacak kadar sosyal medyanın ilk 

çıktığı zamanlardan beri içinde bulunduğunu söylemektedir: 

“Ben sosyal medyanın her aşamasını kullandım. Mırc’dan msn’e 
kadar. Forum siteleri merakım vardı. Kişisel bilgisayarımı geç aldım, internet 
kafeye gittiğimizde daha çok oyun üzerineydi. Kişisel bilgisayarımı aldıktan 
sonra sosyal medyaya dahil oldum daha çok. Twitter’la 2009’da açmıştım. 
Facebook’u 2008’de açmıştım. Ben şu an sosyal medyada küçük çaplı bir 
fenomenim (gülüşmeler). Şu anki yakın çevremin çok çok önemli kısmını 
Twitter’dan tanıyorum. Bu da benim benim olduğum bir durumdur.” (K12, 
33, Çevirmen). 

K13, sosyal medya kullanımının gittikçe azaldığını ve yaş skalasına göre sosyal 

medyalardan toplu bir geçiş olduğundan bahsetmektedir: 



 96 

“2015’lere kadar sosyal medya kullanımım yoğundu. Sonra yavaş 
yavaş çekildim. İlk başta şeydi galiba biraz Türk toplumunun kendini 
gösterme hali, aforizmalar paylaşma, güncel sosyal olay üzerine kütük bir laf 
oturtma gibi vs. Bizim kuşak bizim dönem Facebook’a yönelince bizim 
çocuklar Facebook’tan kaçmaya başladı. Anne babanın bizi gözetlediği bir 
yer diye ve Facebook profili orta yaşa çıktı. Onlar Instagram’a geçtiler. 
Instagram’a anne babalar gelince de ordan da kaçtılar.” (K13, 58, Emekli) 

K14, sosyal medya kullanımının kendi dönemine göre hep geç olduğunu fakat 

artık kaçamayacak bir şekilde kullandığından bahsetmektedir: 

“Ben Msn’e bile 2004’te falan girdim. Ben de internet hiç yoktu, 
telefonu bile çok geç aldım. Bizimkiler almıyordu biraz ondan ama. Lise 
sonda vardı telefonum benim. Msn ve mail ile başladım, Rock siteleri vardı. 
Yaptığın şarkıları oraya ekleyebiliyordun. Etkileşime girebiliyordun. 
Üniversiteyi kazandıktan sonra arkadaşlarla ayrılınca msn vesaire 
kullanmaya başladım. Ben hep çok sonra yakaladım, inatçı dede şeyi vardır 
ya. Hep böyle yok abi analog daha iyi, yüz yüze takılalım, keşke biraz daha 
geç katılsaydım.” (K14, 40, Müzisyen) 

K15, aktif bir sosyal medya kullanıcısı iken anonim hesapla belirli özel şeyler 

için takip ettiğini belirtmektedir: 

“Facebook’tu ilk ama az kullanıyordum. Ordan birileriyle konuşmak 
çok heyecanlı gelmiyordu. Ya da bir şeyler paylaşmak isteği. Üniversitenin 
başında Twitter kullanmaya başladığım 18-21 yaş arası en yoğun dönemimdi 
ama yine bir ortalaması varsa bunu etrafımdakilere kıyasla söylüyorum daha 
azdı kullanımım. Anonim olarak bir Twitter kullanıcısıyım güncelde, daha 
politik ve güncel şeyleri takip ediyorum. Whatsapp’ı çok sosyal medya olarak 
düşünmüyorum ama kullanıyorum tabi. Birçok meseleyi iş takibi, sosyal 
hayatım için Whatsapp’ı kullanıyorum.” (K15, 30, Psikolog) 

K16, ilk çıktığı zamandan bugüne kadar benzer ölçüde sosyal medyayı 

kullandığından bahsetmektedir: 

“Geçmişten bugüne bakacak olursan Youtube’a ilk videolar 
yüklenmeye başladığı zamandan beri kullanıyorum. Sosyal medya hem diğer 
kaynaklardan bilgi almak bakımından bir araç. Hem de başkasının duygu 
düşünceleri için bir araç, ama ben sadece haber almak için kullanıyorum. 
Facebook’u ilk çıktığı zamanlarda kullandım. Twitter ve Instagram’ı 
kullanmaya devam ediyorum. Genel olarak herkesin kullandığı birkaç 
tanesinin kullanıcısıyım. Bu genel olarak kullanılmayan sosyal medya 
araçları da kullanmıyorum.” (K16, 33, Araştırma Görevlisi) 



 97 

K17, Oyuncu olmasından dolayı yapımcılar ve şirketler tarafından sosyal medya 

kullanma zorunluluğundan bahsetmektedir: 

“Benim için Messenger başlangıcıydı sosyal medya için. Çok hızlı 
hayatımıza girdi. Facebook çok uzun süre açmadım. Sonra açtım. Bir süre 
kullandım ama uzun süredir kullanmıyorum. Bir dizi de oynuyordum, orda 
bana Instagram aç dediler. Sosyal medya işi yapıyoruz, o yüzden olması 
gerekiyor, insanlar takip ediyor dediler. 6-7 bin takipçin olmuştu 2013 vs. bu 
rakamlar şu an önem teşkil etmiyor ama onun vesilesiyle kullanmaya 
başladım. Şu anda açıkçası çok mesai harcadığım bir şey değil. Daha çok 
işimle alakalı nasıl kullanabilirim, onunla ilgileniyorum. Birçok 
arkadaşlarımız güzel işlerde çıkartabiliyor. Ben hem mesafeliyim hem de 
düşünüyorum. Biraz reklam üzerine gitti hikâye, maddi kazanç elde edilebilir 
duruma geldikten sonra çok fazla arttı, ben de ona yetişebilen bir kullanıcı 
olamadım.” (K17, 36, Oyuncu). 

K18, sosyal medyada bir şey paylaşma eğiliminin pek olmadığından ve sosyal 

medya kullanmaktan çok hoşlanmadığını belirtmiştir: 

“Sonra yavaş yavaş sosyal medyanın ilk örnekleri olan şeyler benim 
hayatıma girdi. Birkaç arkadaş bulma dışında çok bir kullanımım yoktu. 
Aslında sosyal medya bütün o platformları kastediyoruz sanırım. Kısa bir 
dönem herkes kullanıyordu, Facebook çılgınlıkları vardı. O dönemde de 
herkeste olduğu için bende de oldu ama ben de esas mevzu o arkadaşlıklar 
sitesi. Hayatımda çok yer kaplamayan bir şeydi. Facebook’ta uzun dönem bir 
şeyim olsa da çok nadir paylaşım yapardım. Arkadaşlar doluşuyordu falan 
ama ben mizaç olarak bir şeyin videosunu fotosunu çekip sosyal medyadan 
paylaşma ihtiyacını duyumsayan birisi değilim. Sanırım temelde bir 
mekanizma farklı çalışıyor. Hatta bir şekilde dahil olduğumda da çok canım 
sıkılıyor.” (K18, 39, Öğretmen) 

K19, sosyal medya ile ilişkisinin kendi iş yoğunluğuna göre belirlendiğinden 

bahsetmektedir: 

“Sosyal medya olarak Msn’i hatırlıyorum, hocam.com u hatırlıyorum 
Odtü’de kurulan, o vardı üniversite öğrencileri için. Sonrası çok hızlı oldu 
biriyle başlayıp Facebook, ben de dahil oldum. Bir tepki geliştirmedim, nasıl 
bir yermiş demedim. Dediğim gibi zaten çekiyor içine. Zaten yeniydi, 
teknolojiyle beraber, herkes için geçerli olan bir cazibesi vardı. İşin buraya 
geleceğini bilmiyorduk, bir moda olarak görüyorduk. Sonra ilişkim bir aşağı 
bir yukarı, hayatımda hep vardı. Biraz benim yoğunluğuma bağlı olarak. 
Tamamen böyle bağımlı hale de gelmedim. Bir süre üniversite bittikten 
sonraki iş hayatımın ilk dönemi uzak durdum biraz, çünkü hayatımda yeni bir 
merhale açılıyor, para kazanıyorsun, adapte olmaya çalışıyorsun. Üniversite 



 98 

bittikten sonra bizim için sosyal medyada egemen hale geldi. Hep oldu 
hayatımda. Şu anda nasıl? Şu an Twitter’ım yok, Facebook ve Instagram’ı 
kullanıyorum. Facebook benim için bir dijital albüme dönüştü benim için. 
Gerçi artık koymuyorum onun yerini Instagram aldı. Gazeteleri artık hep 
dijital platformlarında takip ediyorum, düzenli okurum.” (K19, 37, 
Öğretmen). 

K20, sosyal medyayı önce ailesinden uzak olduğu için onlarla iletişim için 

sonrasında da iş amaçlı şeyler için kullandığını belirtmektedir: 

“Facebook geldi sonra, yeni jenerasyon oraya yöneldi. Daha sonra 
2010-2011’de Whatsapp diye bir program geleceğini söylemişti bana 
İngiltere’den bir arkadaş. 1 dolar karşılığında. Whatsapp’a öyle başladık. 
Ben bu arada Türkiye’de öğrenci olduğum için ailemden uzak, Whatsapp 
benim için çok önemli hale geldi. Şu an Facebook’a nadir giriyorum, 
Instagram’ı hem iş amaçlı hem kişisel olarak, Youtube’u çok kullanıyorum. 
30 tane makine yaptım ordan izleyerek. Pinterest kullanıyorum. Ve satranç 
oynadığım programlar var.” (K20, 38, Sanayici) 

K21, sosyal medyayı kullanma amacının oradaki yapıların değişmesiyle birlikte 

kendi kullanım amacının da değiştiğinden bahsetmektedir: 

“İlk Facebook açtım sanırım. Twitter’dan evvel. O da Üsküdar’da belli 
başlı mekânlar vardı. Onlardan birinde arkadaşlarımla vakit geçirmek için 
bulunurken insanlarda gördüğümden açtım. An veya video paylaşma şekliyle 
kullandım. 2012-2014 arası Facebook popülerliğini yitirmeye başladı. 
Twitter’ı çok az kullanıyorum. 2015’te akıllı telefona geçtim, mimarlık 
eğitimim için gerekli olduğu için, bilgisayardan ara ara bir şeyler 
paylaşıyordum. Facebook o dönemde aktif kullanımım azaldı, Twitter’da da 
linç kültürü ya da siyasi manipülasyonlar yaptığı bir ortam yoktu. Heralde 
2015’ten sonra ülkedeki sosyal yapı değiştikçe akıllı telefonlar yaygınlaştıkça 
ben de o zaman daha sık kullanmaya başladım. Şu an Twitter’ı kullanıyorum, 
Instagram daha az. Biraz da sosyal medyayla ilişkimi azaltmak için. 2016-
2021 arası daha çok siyasi paylaşımlara döndü. Siyasi atmosfer yorduğundan 
beri sadecce ekonomik verilere bakmak için kullanıyorum Twittter’ı. 
Instagram’ı gezdiğim yerleri paylaşmak için kullanmak için açmıştım, 
ekileşim olmadığı için artık ayda bir filan paylaşıyorum.” (K21, 32, Mimar) 

Araştırma kapsamında katılımcıların medya deneyimini görmeye çalıştığımız bu 

kısımda katılımcıların tamamının sosyal medya kullanıcısı olduğu ortaya çıkmıştır. 

Katılımcıların sosyal medya kullanma yoğunluğunun üç farklı şekilde olduğunu 

bulgulardan görmekteyiz. Birinci grup, yeni çıkan medya araçlarına olumsuz reaksiyon 

geliştirmeden kullanmaya başlayanlar ve kullanmaya devam edenler, ikinci grup, yeni 



 99 

çıkan medya araçlarına karşı temkinli davranıp yaşıtlarına oranla daha geç katılım 

sergileyenler, üçüncü grup ise sosyal medya alanlarında bulunmaktan hoşlanmasalar da 

(iş mecburiyeti, çevre baskısı, çeşitli zorunluluklar vs.) kullanmakta olanlardır.  

                                          Tablo 6 
                            Sosyal Medya Kullanma Yoğunluğu 

 
Araştırmanın niteliği bakımından sosyal medya öncesi deneyimini ilgilendiren 

kısımlardan kaynaklı olarak, katılımcıların medya kullanımına dair sorulan soru Tetrad 

sorularına verilecek cevabı geliştirdiğini ve katılımcının yaygın olmayan bu sorular 

karşısında daha rahat cevaplar verebildiği gözlemlenmiştir.  

Medya ekolojisi geleneğinin iletişim ortamlarının kendi yanlılıkları olduğu fikri 

katılımcılara sorulan medya deneyimleri ve sosyal medyanın neyi geliştirdiği, neyi 

eskittiği, neyi yeniden getirdiği ve aşırıya kaçıldığında ne ürettiği sorularına vermiş 

oldukları cevaplardan doğru olduğu görülmektedir. Hem sosyal medya öncesi medya 

deneyimlerinin hem de sosyal medya deneyimleri benzer olan katılımcıların araştırma 

sorularına vermiş olduğu cevaplar da benzerlik içermektedir. Bu bakımdan belirli sosyal 



 100 

medyaları yoğun kullanan katılımcıların cevapları üzerinden Tetradlar verilmiştir. Bu 

Tetrad şablonları bölüm sonunda değerlendirilmiştir. 

 
4.2. Geliştirme 

 
Tetrad kuramındaki dört sorudan ilki olan “Araç ya da ortam neyi geliştiriyor, 

yoğunlaştırıyor ya da mümkün kılıyor?” sorusudur. 21 Katılımcının bu soruya vermiş 

olduğu cevaplar oldukça çeşitlilik göstermektedir. Bazı katılımcılar bu soruya verilen 

cevapların bazılarını “Aşırıya kaçıldığında ne üretiyor? Ne oluyor?” sorusunda 

vermişlerdir. Burada ortaya çıkan, kimileri için geliştirici olan şey kimileri için aşırıya 

kaçıldığında ortaya çıkmaktadır. Örneğin kimileri için dezenformasyonu sosyal medya 

geliştirirken kimileri için bu ancak aşırıya kaçıldığında ortaya çıkmaktadır. Sosyal 

medyanın kullanım yoğunluğuna göre pozitif olan katkıların bu yoğunluğun aşırıya 

kaçıldığında negatif unsurlara dönüştüğü ortaya çıkmaktadır. 

 

Geliştirme başlığı altında özellikle ön plana çıkan şeyler Özgüven, Hız, Farklı 

Bakış Açıları Görme, Bireysellik, Narsistlik, Üretme, Rol Model Bulma, Kıyaslama, Tek 

Tip Beden Algısı, Görünür Olma, Dezenformasyon, Özet (Hap Bilgi), Kendini İfade 

Etme’dir. Bu ön plana çıkan şeyler dışında katılımcılar Anonim Kimlik, Mikro Ünlülük, 

Şeffaflık, Kapitalizm, Gerçeklikten Kopma, Toksik Pozitiflik, Empati Yoksunluğu, Keşif, 

Tüketim Kültürü, Yalnızlık’ı da geliştirdiğinden bahsetmişlerdir. 

 

K1 ve K12 sosyal medya kullanımının bazı özgüveni ve cesareti düşük insanlar 

açısından kendilerini ifade edebilme gücünü arttırdığını paylaşmaktadırlar. K1, kişilerin 

yüz yüze iletişimde cesaret edemeyeceği ifadeleri sosyal medya hesaplarından 

paylaşabildiğini ifade etmektedir: 

“Burada şey gibi geliyor bana, bir nevi insanlarda bir özgüveni 
arttırıcı şey gibi geliyor bana, yani normal şartlarda karşılıklı oturup 
kuramayacağımız cümleler ve o kişilerin kuramayacağı cümleler buna 
cesaret edemeyeceği ya da özgüven her şey olabilir, sosyal etken olabilir, 
psikolojik etken olabilir ama sanki bunlar sosyal medya şeyinde alanında 
klavyenin başında ya da telefonun başında o kişide daha özgüvenli bir şeye 
dönüşüyor gibi o da daha rahat şey, daha cesur olabiliyorlardı gibi geliyor 
bana. Eğer kendi kimliklerini kullanarak açmadıkları bir hesapsa orda çok 
daha çok üst düzey bir özgüven ve cesaret şey oluyor hatta işte hani troll 



 101 

dediğimiz şeye dönüşecek kadar zaman içinde bir şey var onu ayrı tutuyorum, 
kendi kimlikleriyle olduklarında çünkü benim çevremde de var tanıdıklarım, 
yani karşılıklı oturup konuştuğumuzda gayet nezaket sahibi, çok tatlı insan 
dediğim şey, şeydeki dilinin bunu olumsuzlamak anlamında söylemeyeyim, 
şöyle düzelteyim, karşılıklı oturduğumda aldığım üslup  sosyal medya yani o 
yazdıklarında aynı üslubu görmüyordum.” (K1, 35, Senarist) 

K12, sosyal medyada tanıştığı insanlar ile yüz yüze iletişim kurduğu zaman 

sosyal medyadaki personalarına göre daha sessiz kaldığını bu yüzden sosyal medyanın 

özgüveni ve cesareti geliştirdiğinden bahsetmektedir: 

“Twitter’dan tanıştığımız çok özgüvenli gözüken, çok iyi retorikler 
tahliller yapabilen arkadaşlarla çay içmeye gittiğimizde çok sessiz kalıyorlar. 
Böyle bu buymuş falan oluyorum hatta. Demek ki kişiyi daha derli toplu bir 
kamusal persona oluşumuna olumlu bir katkısı var. O adam o aslında benimle 
çay içerken de aynı kafa ama gündelik yaşam pratiğinde onu sunamıyor, orda 
bir acemilik yaşıyor…Daha az utandığı ve daha az hesap verebildiği noktada 
insan bir nevi idman yapıyor, daha net duygu düşüncelerini, nereye kadar 
ortaya koymalı. Normal davranışlarında neyi nasıl yapacağını, insanlarla 
ilişki kurarken yani bu insanların nereye kadar tahammülü var, hangi 
konulara açıklar ya da nasıl sunmalıyım. Özgüvenini sosyal anksiyetesini 
atmasını yarayan bir şey var. Benim için küçük bir yerde büyüdüğüm için 
karşı cinsle ilişkim sınırlıydı. Sosyal medya sayesinde daha rahat daha insani 
ilişki kurabilmem de çok yardımcı oldu.” (K12, 33, Çevirmen) 

K12, K16, K18 ve K21 sosyal medya kullanımının daha önce tek kanaldan 

alınan enformasyon akışının ya da daha kırsal yerlerde yaşayan insanların farklı fikirleri 

görmelerini ve bunun da bakış açılarını görmelerini geliştirdiğinden bahsetmektedirler. 

K12, eskiden belirli bir çevrenin etrafında olduğunu şimdi ise kendisine yakın fikirleri 

görebildiğini ve sosyal medyanın çeşitliliği arttırdığından bahsetmektedir: 

“Daha önce arkadaşlarla da konuştuğumuz bir şey bu. Normal 
zamanda tanışamayacağın ama seninle benzer duygu ve düşüncelere sahip 
insanlarla çevreni daha rahat görmeni sağlayan şeyi var. Sosyal medyanın 
benim hayatımda hani şey denir ya sanal veya şey vardır, bizim ilk kuşağın 
gerilimiydi o şimdi yavaş yavaş aşılıyor. Ya iyi de canım ben şimdi nasıl 
tanıştığımı söyleyeceğim vs. orayı hiçbir zaman sanal olarak görmedim. 
Gerçek insanlarla muhatap olduğumu bildiğim için. Benim hiç 
karşılaşamayacağım insanlarla çevremi örmeye başladım.  Aile akraba 
çevrenden genelde yakın dostlarını oluşturuyordun önceden şimdi senin daha 
rahat kendine uygun düşünce, duyguna uygun çevreni oluşturabiliyorsun bu 
yüzden çeşitliliği geliştiren bir tarafı var.” (K12, 33, Çevirmen) 



 102 

K16, bilgiye ulaşmanın hızı arttığı için farklı bakış açılarını görmenin de dolaylı 

olarak arttığını söylemektedir: 

“Belki herkes bu cevabı verecektir ama elbette ilk olarak bilgiye 
ulaşmayı hızlandırıyor, ulaşılan bilginin özellikle kanıtlanabilir olması, 
bilginin etkileyeceğini arttırıyor. Düşüncenin çok yönlü gelişmesine de 
olanak sağlıyor. Çünkü sosyal medya farklı bakış açılarıyla yüzleşmeyi 
sağlıyor.” (K16, 33, Araştırma Görevlisi) 

K18, kendisinin felsefe öğretmeni olmasından kaynaklı olarak farklı bakış 

açılarını ve dünyayı görebilmeyi ‘ufuk yırtılması’ olarak adlandırmıştır. Eskiden bunun 

fiziki olarak keşif yoluyla yapılabildiğini söyleyerek şu an bunun sosyal medya yoluyla 

gerçekleştiğinden bahsetmektedir: 

“İnsanların çabuk ufuk yırtılmalarına, çabuk ufuk yırtılmasına. Yani 
bir yere gidip gördüğünüzde farklı insanlarla temas kurduğunuzda ister 
istemez ufkunuz açılır, hatta ciddi bir zaman ve mekân değişikliği olursa 
ufkunuz yırtılır bambaşka açılımlar olur. Sosyal medya çeşit çeşit, bir ülke 
içinde, bir toplum içinde değil sadece, önüne getiriyor. Bir önceki dünyada 
aklının ucuna bile gelmeyecek birine doğrudan like atabiliyor. Bunlar 
gerçekten bambaşka ontolojik bir zemin yarattığını düşünüyorum. Bizim 
neslimiz bunu keşif yoluyla yaptı ama şimdikiler bütün o imkânlar hazır 
ellerinin altında. İnsanın kendini konumlayışı açısından, alakasız yaşamların 
yaşantıların gerçekçi ya da kisvelere bürünmüş, uydurulmuş gerçeklikler 
halinde birbirleriyle temas kurması, bu bana çok çarpıcı gelen bir şey.” (K18, 
39, Öğretmen) 

 
K21, sosyal medya kullanımının tek tip düşünce tarzından uzaklaştırdığını ve 

farklı bakış açılarına ulaşmaya imkân sağladığını ifade etmektedir: 

“Bunların doğruluğundan ziyade bilginin fazlalaşması ve bir noktada 
tüketilmesi insanların farklı bakış açılarını anlamayı ya da farklı bakış 
açılarına maruz kalmayı arttırıyor. Bu da başta kendi ait olduğunuz ya da 
size ters düşse bile. Bakış açısı artıyor. Başka hayat biçimlerinin ve 
tarzlarının olduğunu bir şekilde insanlara farklı türlüsü de olabiliyor 
diyebiliyorsun. Bu insanlara gerginlikle beraber melezlenmeye, hibritleşmeye 
zamanla alışkanlığa getiriyor.” (K21, 32, Mimar) 

K4, K5, K9, K13, K16 ve K19 sosyal medyanın etkisi olarak uzun yazıların ya 

da metinlerin yerini özetlerin, aforizmaların ya da hap bilgi şeklindeki yazı türlerine 

dönüştüğünü ve yeni bir bilgi sürecinin başladığından bahsetmişlerdir.  K9 “Görsel kısa 



 103 

videolar, aforizmaları ön plana çıkartıyor. Yazmayı geçersiz kılıyor aynı zamanda, biz 

yazıyoruz ama nasıl yazıyoruz.” derken K4, Instagram ve Twitter’ın görsel ya da sözel 

unsurları parçalayarak insanlara sunulmasını ve insanların bu sayede bu konular hakkında 

bilgi sahibi olduğundan bahsetmiştir: 

“Instagram’da küçük küçük sahneleri aldılar belki moda olamayacaktı 
ha şöyle diyebiliriz her şeyi küçük parçalara böldüğü için onların içinde 
moda olabilecek şeyleri ya da yaygınlaşabilecek şeyleri ortaya çıkarıyor bu 
sosyal medyanın farklı farklı türleri var ya onlar küçültüyor şey gibi 
yapıyorlar fotoğrafı küçültünce falan. Olay şöyle oluyor bence Fotoğraf 
çekiyorsun küçük ya da bir şeyin küçüğü güzel duruyor ya hayvanların neyse 
küçük parçada güzel duruyor bunların parça parça halinde görünce 
insanların hoşuna gidiyor ve belki moda olmayacak şeyler bile yayılmayacak 
şeyler bile moda oluyor küçük parça haline gelince. Twitter’ın olayı ne 
mesela sözleri parçalıyor Instagramın olayı ne ya da her şeyi küçülttüğü için 
herkes bunlara odaklanmadığında göremiyorlar ama artık odaklanmasan 
bile bunu görebiliyorsun aaaa böyle bir şey varmış diyor kaç kere izledim ben 
onu bilmiyorum mesela yüzlerce binlerce parçaya bölünmüş eski şeyler ne 
varsa tamam mı 1960’lar 70’ler onları da parçalara bölüyorlar o da moda 
oluyor ya bunlar her şeyi parçaya bölüp moda haline getirebiliyorlar olayı 
bu yani büyüsü bu. Küçük parçalar halinde olması yani.” (K4, 36, Esnaf) 

K5, özellikle bu dönüşümün Z kuşağı tarafından benimsendiğini ve bu 

değişikliği olumlu gördüğünden bahsediyor: 

“Z kuşağı artık eskisi kadar derinlikli bilgiye vakıf değil gibi şeylerde 
konuşuluyor. Ama bu sefer mesela şöyle bir şey ortaya çıkıyor. Anlatmak 
istediğini böyle çok derin uzun kitaplardan beslenmiş iki üç saatlik şekilde 
değil de daha kısa efektif bir şekilde daha vurucu başlıkları kullanarak 
anlatmak gibi bu da bir katkılarından birisi olarak görünüyor mesela. Olumlu 
denebilir belki bu değişiklik.” (K5, 42, İlahiyatçı) 

K13, yeni bir dil oluşmaya başladığını ve insanların artık kitaplar ve uzun 

yazıları okumak istemediğini anlatıyor: 

“Neden mesela bi Tolstoy’u okusun? Şimdi okumuyor o yüzden 
Tolstoy’un önüne düşen aforizmaları ona hap bilgi gibi geliyor. Dil felsefesi 
diye bir dalda var. Ordan bakarsanız sosyal medyada ikonlu diller 
kullanılıyor. Tam olmayan cümleler, tam olmayan harfler. Şimdi şöyle bir şey 
var. Diliniz kadar düşünürsünüz, düşündüğünüz kadar diliniz vardır. Diliniz 
kısırlaştığı anda düşünceleriniz kısıtlanıyor. Dolayısıyla eriyen erozyona 
uğrayan bir yerel diller var. Zaten bu küreselleşme nedeniyle İngilizce 



 104 

karşısında şey oluyor. Bir de sosyal medyadaki bu ikonlaştırılmış dillerin, 
daha az düşünen bir insan modeli çıkabilir diyorum.” (K13, 58, Emekli) 

K16, insanların artık uzun içerikler tüketmediği için üreticilerin de artık buna 

uygun içerikler oluşturduğundan bahsediyor: 

“Artık uzun videolar izleyememek, uzun filmler izleyememek, bu tik tok 
kültürü diyorlar ya kısa kısa videolar kısa kısa içerikler izlemek. Hatta 
yayıncılarında insanların bu olumsuz yönelimlerinden yola çıkarak kısa kısa 
içerikleri arttırmaları, ya da Youtube için ayrı içerik, Tiktok için ayrı içerik 
oluşturarak buna meydan sağlamaları gibi bir durumla karşı karşıyayız.” 
(K16, 33, Araştırma Görevlisi) 

K19, aslında insanların toplamda çok şey okumuş olduğunu ama bunların kısa 

kısa içeriklerden oluştuğunu ifade etmektedir: 

“Çok okuyor aslında çocuklar, ama o okuduğu şeyler o kadar sınırlı, 
cümle bile değil söz öbeğinden ibaret kalıyor. Parça, parça, bütün okuma 
bütünü görme gibi bir yetenek yok. Dolayısıyla iletişim içinde bağlamı bilmek 
gerekiyor. Yazılı kültürün modası geçiyor diyebiliriz.” (K19, 37, Öğretmen) 

K3, K4, K8, K9, K10 ve K11 insanların sosyal medyada takip ettikleri insanları 

kendileriyle sürekli kıyasladıklarını ve bu durumun insanlar üzerinde olumsuz etki 

yaptığından bahsetmektedirler. Özellikle Instagram’da insanların günlük yaşantılarını 

paylaştığı hesaplar üzerinden bu durumun gerçekleştiğini belirtmektedirler.  K3, sosyal 

medyayla birlikte insanların birbirlerine özenme ve kıyaslama halinin arttığını 

söylemiştir: 

“İnsanların normalde olan kıyaslama halini çok yoğunlaştırdığını 
düşünüyorum çok geliştirdiğini düşünüyorum. Çok büyük bir kıyasa hali var 
insanların artık. Kıyaslayabilecekleri çok fazla şey var. Çünkü eskiden 
gerçekten insanların daha o gerçek halleriyle ilişki kurdukları için kimse 
kimsenin hayatında gezdiği yeri giydiği şeyi yediği içtiği şeyi bilmediği 
dönemlerde bu kadar çok özenme halinin de olduğu düşünmüyorum. Şu anda 
bu çok yüksek seviyede gerçekten insanlar kendi hayatlarında referans 
alırken bunu kullanıyorlar.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K4, sosyal medya hesaplarında görmüş olduğu paylaşımlardaki şeyleri 

kendisinin de yapmak istediğini ifade etmiştir: 

“Yaptığı işte bunu düşünecek hayata yetişemiyor birisi iyi bir tatilde 
birisi iş yerindeki videoyu paylaşmış ne güzel doğum günü kutluyorlar onda 



 105 

öyle bir şey yok yani açık ara fark var her yerde her bulunduğu yerde. 
Herkesin içinde söylemese bile böyle bir rahatsızlık ve eksiklik kesin var yani 
çünkü böyle bir ortama gelince insanlar öyle yerlere gitmek istiyorlar.” (K4, 
36, Esnaf) 

K8, insanların sosyal medyadaki gördükleriyle bir kıyas içerisine girdiğini ve 

bunun da insanlarda bir mutsuzluğa yol açtığını söylemiştir: 

“Kıyasa yol açtığı için insanda böyle derinde bir yerde mutsuzluğa yol 
açıyor. Ne kadar insanlar ben kimseyle kendimi kıyaslamıyorum dese de 
kimsenin hayatıyla kendi hayatımı kıyaslamıyorum dese de inanılmaz bence 
bir kıyasa götürüyor. Ben bunu neden yapmıyorum, benim fotoğraflarım 
neden bu kadar beğenilmiyor bu kadar birikimliyim. Her anlamda kıyas. Ve 
o bir yerden sonra seni kendin olmaktan da uzaklaştıran ve aslında özümdeki 
neydi. Oraya dair sürekli soru sormana yol açan bir şeye de dönüşüyor.” (K8, 
31, Proje Yöneticisi) 

K9, insanlarda sosyal medya hesaplarında gördüklerini yapamamanın hınç ve 

öfke oluşturduğunu ifade etmiştir: 

“Tüketebildiğin kadar varsın. Hem bir taraftan tüketemediği ölçü de 
gösteremediği ölçü de onu görmek istiyor. Bu da içinde öfke ve hınç 
oluşturuyor. İnsanlar tatile gidemedikçe, daha çok tatil fotoğrafı gördükçe 
depresif oluyorlar.” (K9, 40, Doktor) 

K10, insanların sosyal medya kullanımıyla beraber içine girdikleri kıyas sonucu 

büyük bir hayal kırıklığına girdiğinden bahsetmektedir: 

“Karşılaştırma, rekabet ve sonun da hayal kırıklığı oluşuyor bence. 
Hayata karşı daha sosyal medyanın etkisiyle hayal kırıklıkları daha 
hayatımıza girmediği dönem de ideal bir form var ona ulaşmaya çalışıyoruz, 
ulaşamıyoruz, ret yiyoruz, burda çok ciddi bir hayal kırıklığı yaşıyoruz.” 
(K10, 32, Öğretmen) 

K11, sosyal medyada bu kıyaslamanın olmasının insanların birbirleri arasında 

yarış ve rekabete sebebiyet verdiğini ifade etmiştir: 

“Çünkü insanlar orada sürekli birbirleriyle yarış halinde. Nasıl? Insta-
girl dediğimiz bir personanın oluştuğunu gördük, hani bu kızlarda daha 
baskın. İşte kılık kıyafetten tutalım, saçtan tutalım işte makyajdan tutalım, 
gittiği mekanlardaki paylaşımlarından tutalım, insanlar sürekli bir yarış 
halinde.” (K11, 33, Doktora Öğrencisi) 



 106 

K3, K5, K7 ve K9 ise sosyal medya uygulamaların yaygınlaşmasıyla birlikte 

insanların hangi meslekten olursa olsun gerek kamusal alanlarında gerekse özel 

alanlarındaki yaptıklarını paylaşma isteğinin geliştiğini böylelikle insanların görünür 

olma arzusunu arttırdığını belirtmişlerdir. K3, insanlarda görünür olmamanın bir kaygı 

oluşturduğundan söz etmektedir: 

“Görünür olmamak insana zor geliyor. Dolayısıyla çok yüksek 
paylaşım yapma hali yine az önce söylediğim pozitif bir şeyin negatif bir 
şeyini söyleyeceğim. Bir üretici için sanatını üretmesi konusunda ne kadar 
motive ediyorsa tam tersi işte ben bugün bir şey paylaşmadım beğeni 
alamayacağım kaygısı da o mecrada görünür olmak zorunda kılıyor insanları 
diye düşünüyorum. Yani şu anda bir felaket olduğu zaman bile çoğu 
paylaşımın tamamen kişisel fikrim çoğu paylaşım yardım etmekten ziyade 
görünür olmakla ilgili olduğunu düşünüyorum yani amaç orda ben de 
buradayım demek ve bunu sosyal medya yarattı.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K5, insanları psikolojik olarak görünür olmanın olumlu bir etkisinin olduğundan 

söz etse de kendisinin bu durumdan hoşlanmadığını ifade etmiştir: 

“Orda kendime şunu soruyorum ben seni herhangi bir şeyle ilgili çok 
sübjektif şeylerini ya adam sabah kalktığını paylaşıyor bilmem neyini 
paylaşıyor akşamını paylaşıyor ben bunu bilmek zorunda olmaya bilirim ya 
da ben yapmıyorum mesela oradaki o arka plandaki şey teorik bir şeyle ilgili 
sübjektif bir şeyini de paylaşabilir o da yine sıkıntı değil bununla ilgili şöyle 
düşünüyorum falan ama hani genel bilgi ben böyle bir şey öğrenmek için 
mesela kullanıyorum gördüğüm bir kitabın ekran görüntüsünü alıyorum aaa 
şu şunu yazmış falan filan benim için böyle bir işlevi var ama hani böyle daha 
kişisel dozda kullanıp insanların kendi  kişisel hayatıyla ilgili birtakım 
detayları oraya sunmaları bana öyle oranın şeyine çok uygun gelmiyor yani. 
Psikolojik tatmin sağlıyor insanlar muhtemelen böyle muhtemelen hoşa giden 
bir şey onu geliştiriyor tabi, görünür oluyorsun, biliniyorsun falan filan.” 
(K5, 42, İlahiyatçı) 

K7, paylaşma ve görünür olma arzusunun bir arada olma isteğini pekiştirdiği 

için insanların daha fazla sosyal medyada paylaşım yaptığını ifade etmiştir: 

“Çünkü daha öncesinde şehre göç etti daha sık duyduğumuz bir şeyken 
artık o şehirde ne yaptığını nasıl yaptığını niye yaptığını bunların hepsinin 
farkındayız. Bunu geri getiriyor biraz daha yani aslında toplu olarak 
bireyselliği bir yandan güçlendirirken zaten ilk sorularda da konuştuğumuz 
gibi bunu paylaşmadığın zaman yaşıyor gibi hissetmiyorsun artık. O 
paylaşma dediğimiz kısmı da tekrar bir arada olma, bir ötekine gösterme ya 



 107 

da yapıyor olduğunu anlatma ya da yaptığı şeyi anlamaya ihtiyacımızı 
yeniden getirdi gibime geliyor.” (K7, 39, Avukat) 

K9, yeni dünyanın “göründüğün kadar varsın” anlayışıyla ilerlediğini ve 

insanların da buna uyum sağladığını söylüyor: 

“Görselliği çok fazla geliştiriyor, bu imaj dünyasını çok fazla 
geliştiriyor ve yoğunlaştırıyor. Dikizleme kültürünü çok fazla geliştiriyor. 
Gösteri toplumundayız, her şeyi görmek istiyoruz. Artık insanlar her şey açık 
olsun, şeffaflık toplumu adı altında sürekli dayatılan bir şey var uzun 
zamandır. Ve görmek istiyor insanlar, adaletsizlikleri de görelim, nasıl 
yaşadıklarını da görelim. Buradan da bir adalet devşirebiliriz gibi. Mana 
dediğimiz şey kayboldu, gösterebildiğin kadar varsın.” (K9, 40, Doktor)  

K3, K9, K10 ve K13 sosyal medya araçlarının insanlar üzerinde tek tip bir beden 

algısını geliştirdiğinden bahsetmişlerdir. Sosyal medya araçları özellikle kadınlar 

üzerindeki güzellik anlayışı dayatması ile olumsuz sonuçlar doğurabilmektedir. K3, 

sosyal medya araçlarında bulunan filtreleri artık insanların gerçek hayatlarında da sahip 

olmak istediklerini belirtmiştir: 

“Bununla aynı şekilde kadınların güzellik algılarıyla alakalı da çok 
tehlikeli olduğunu düşünüyorum çünkü bu sosyal medyalardaki filtreler 
konusu konuşuldu. Ben filtresiz fotoğraf paylaşmaktan kaygı duyan etrafımda 
bir sürü insan olduğunu biliyorum hani filtreli kendilerine alışıp filtrelerini 
estetik doktorlarına götürüp o filtrelere benzemek isteyenler olduğunu çok 
yakınımdan biliyorum. Çok yakın bir arkadaşım filtreli bir fotoğrafını bana 
gönderip işte botoks yaptıracağını onun referansı olarak da filtreli fotoğrafını 
doktoruna göstereceğini filan söyledi. Bu çok fazla var.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K9, tek tip bir beden algısını geliştirmesinin çok küçük yaştaki insanların bile 

estetik yaptırma isteklerini arttırdığını ifade etmiştir: 

“Daha fazla kötü hissediyorlar, çocuklar örneğinde bu çok küçük 
yaşlara kadar indi bu estetik algılar, beden algıları, kozmetik, yapılan 
operasyonlar, bütün bunlara bakıyorsunuz, artık on yaşındaki çocuk bile o 
güzellik algılarıyla estetik algılarla yetişmeye başlıyor ve on üç on beş 
yaşlarında işte farklı operasyonlara girmeye başlıyorlar.” (K9, 40, Doktor) 

K10, Öğretmen olduğu için hem kız hem erkek öğrencilerinde bu algının 

fazlasıyla etkili olduğundan bahsetmektedir: 



 108 

“Bu beden algısını ben öğretmen olduğum için ergenlik döneminde 
öğrencileriyle çalışıyorum onlar da çok sık görüyorum. Sosyal medya ve tik 
tok çok kullanıyorlar. Onların etkisiyle işte incecik olmak, kadınlar için 
kusursuz bir cilt, kusursuz bir ten, ışıl ışıl görünüyor olmak, erkekler için de 
çok kaslı güçlü fiziken kuvvetli görünüyor olmak böyle bir algı yarattı.” (K10, 
32, Öğretmen) 

K13, Özellikle kadınlar üzerinde bu baskının olduğunu hatta küçük yaşlara kadar 

bu estetik dayatmasının hissedildiğinden bahsediyor: 

“Bu özellikle Facebook ve sosyal medyada kadınlarda, orta yaş 
kadınlarda, başka değerler tutamadıkları için yaşlanma ve çirkin görünmeme 
ya da yorgun görünmeme üzerine. Görüntü odakları, nasıl görünüyorum 
duygusu çok psikolojik sorunlar. Hatta genç yaşlara düşmüş durumda. Estetik 
taleplerinin artmasında bu görünürlüğünün de şeyi var. Aşırı kaçmasının bu 
şekilde, bedenin ön plana çıkartılması. Beden algısı.” (K13, 58, Emekli) 

K1, K11, K13 ve K17 sosyal medyanın özellikle bilginin edinilmesi üzerinde 

hızı arttırdığından bahsetmişlerdir. Kimisi bunun olumlu sonuçları olduğunu kimisi ise 

bu kadar hızlı erişimin olumsuz sonuçlar doğurduğunu ifade etmişlerdir. K1, sosyal 

medyanın bir haberin doğruluğunu fark edebilmemizi sağlayan bir hız olanağını 

sunduğunu belirtmiştir: 

“Sosyal medya bunu yıktı geçti gibi geliyor bana yani istediğin neyse o 
küçücük alanda gör, beğenmediysen ya da almak istemiyorsan geç almak 
istediğini hemen detayına gir içeriğine gir altta ne yazılmış ona bak, biri altta 
şey yazmış “yalan bu haber” diye yazmış atıyorum, sen bunu oradan aldığın 
veriyle araştır hakikaten yalan söylüyorlar çıktı diyelim ona ulaşım, her 
halükârda hıza dayalı bir yapısı var sosyal medyanın o açıdan şey yapıyor 
gibi geliyor bana.” (K1, 35, Senarist) 

K11, haberlere erişmek için örneğin gazetedeki gibi bir sonraki günün 

beklenmediğinin ya da radyodaki gibi haber saatlerinin beklenmediğinin dünyadaki her 

olayla ilgili anında haber alınabiliyor olmasından bahsetmektedir: 

“İletişimin ve insanların çok uzak bir yerlerde olan şeyler hakkında 
anında haber olabiliyor olman güzel bir şey. Özellikle dünyanın hiç 
bilmediğimiz noktalarından insanların acılarına tanık oluyoruz. İşte bunlar 
doğal felaketler olabilir işte ülke savaşları olabilir, iç savaş olabilir ondan 
sonra ya da çok güzel haberlerde olabilir, dünya kupası olabilir, Eurovision 
olabilir bunlardan çok daha hızlı bir şekilde hani bir sonraki günü 
beklemiyorsun, gazetenin çıkmasını beklemiyorsun mesela ya da radyodan 



 109 

geçen anonsla haberdar olmuyorsun. Anında haberdar olabiliyorsun. Çünkü 
haber kanalları anında bir tweet çıkabiliyor veya Instagram’dan bir görsel 
paylaşabiliyor. Ya da posta kanalları üzerinden bültenler yayımlanabiliyor. 
Bu noktada insanların haber ağının ya da iletişim ağının geliştirdiğini 
düşünüyorum ve insanların başka yerdeki insanları merak edip oralara 
yoğunlaşmasını sağladığını düşünüyorum. Hani işlevsel yönü bu noktada.” 
(K11, 33, Doktora Öğrencisi) 

K13, K11 gibi haberlere erişmedeki hızı geliştirdiğini ve böylelikle anında haber 

almayı sağladığını ifade etmiştir: 

“Hızı ve haber almayı geliştiriyor. Gazetenin özellikle Twitter, bir 
gazetenin ertesi gün basacağı haberi Twitter’dan başlığını atabiliyor. Olayı 
izleyebiliyorsunuz. Böylelikle anında haber alma. Uzaktaki arkadaşlarınızı 
bizi yaş kuşağındaki bir şekilde zaman dilimi girmiş insanları buluyorsunuz 
ve temas halindesiniz.” (K13, 58, Emekli) 

K17, sosyal medyanın hızı arttırmasından kaynaklı olarak yapılmak istenen 

şeylerin yapılamamasını ifade etmiştir: 

“Elle tutulur şeylerin modasını geçiriyor gibi, hani dedik ya gazete elle 
tutulur bir şey, kokusu var, kitap aynı şey, bir sohbetin mesela. Bir gazete 
okumayı ya da kitabı ele aldığımızda, onunla bir vakit geçirdin, okudun 
düşündün, çevirdin, katladın, bir zaman dilimine, fokuz oluyorsun. Bu bir 
alışkanlığın içinde yapıyorsun ya, bu dijitalde şeye gitti, hedefe yönelik 
değilse, çok hızlı geçiyor. Yani o zamanı harcamıyoruz ya birazcık o anlamda 
bir şeyi var bence değiştirdi. Mesela bir şey okumak istiyorsan onu 
acıkıyorsun ve bakıyorsun ona, ama gün içerisinde o kadar çok ekrana 
bakıyorsun ya çok fazla var ya hızlı hızlı geçmeye döndü, oturup üzerine 
düşünüp, fikir yürütme şeyi kalmadı, hızlı bir akış var. O yüzden o geleneği 
öldürüyor.” (K17, 36, Oyuncu) 

K3, K14, K17 ve K20 sosyal medyanın sunmuş olduğu içerik zenginliğinden 

ötürü insanların kendi uğraş alanlarıyla alakalı üretimlerini genişlettiğinden 

bahsetmişlerdir. K3, bir üreticinin ürettiklerini göstererek motivasyonun arttığını bunun 

da üretime pozitif bir katkı sağladığından bahsetmiştir: 

“Yani benim gözlemlediğim pozitif tarafından söyleyeceğim şey var. 
Kendi bulunduğum ve mesleğimin de bulunduğu bir yerden olduğu için bunu 
söyleyebilirim. Sosyal medya eğer bir üreticiyseniz ressamsanız ve 
etrafındaki bu ağdan tasarımcıysanız insanların bence üretme 
motivasyonlarını geliştiriyor. Çünkü eskiden bir şey ürettiğiniz zaman 
paylaşma ve bu kadar çok kişiye imkânının bu kadar olmadığı zamanlarda ya 



 110 

da resim sergisi açmak için daha yoğun bir çaba gerektiren zamanlardı. O 
sonundaki motivasyon kaynağı zor bir kanala bağlandığı için daha uç bir 
haldeydi. Yani bunu düzgün ifade edebildim mi bilmiyorum. Artık herkes 
kendi yayıncısı olduğu için herkesin kendi galerisi kendi sosyal medya 
hesabında dolayısıyla aslında daha küçük küçük daha bireysel istedikleri 
zaman sınır ötesine çok daha rahat ulaşabilen birçok sanatçıyı üretti. Herkese 
kendini ifade etme imkânı sunduğu için ve bu bence ben şeyi çok görüyorum 
herkes kendi hedef kitlesini kendi üretebildiği için insanların üretme 
motivasyonlarını geliştirdiğini düşünüyorum. Yine çok basit bir eskiz çizip 
bunu Instagram’da ben paylaştığımda ertesi gün daha güçlü bir motivasyon 
hissediyorum içimde ama sosyal medya olmadan önce belki bunları rahat 
ifade edebileceğim ve gösterebileceğim bir mecra olmadığı için böyle bir 
alanda bulamayabilirdim diye düşünüyorum yani geliştirdiği şeyler arasında 
böyle bir motivasyon olduğunu düşünüyorum.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K14, Müzisyen olarak teknik bilgilere sosyal medya araçlarından hızlıca 

ulaşılabildiğini bunun da üretime yansıdığından bahsetmiştir: 

“İçeriklere kolay ulaşabilme, ilgi alanlarına kolay ulaşabilme. Ben 
müzisyenim. Teknik olarak çok kolaylaştırdı her şeyi.  Çünkü teknik bilgiye 
çok kolay ulaşıyorsun. Youtube’u açtığın anda bir sürü gitaristten, aa bu 
şarkıyı nasıl yapmış hemen ulaşabiliyorsun. Bizim zamanımızda çalacağımız 
şarkıyı kasetten çalacağımız şarkıyı kasetten kulağımızı dayayıp dinlerdik, 
çıkartmaya çalışırdık. Başa sarardık, bir daha dinlerdik öyle yapmaya 
çalışırdık. Teknik olarak kolaylaştırdı her şeyi. Lezzetli ve kaliteli ürünler 
yapmaya çalışıyorsun kendince yapıyorsun da kaliteye önem veriyorsun.” 
(K14, 40, Müzisyen) 

K17, sosyal medyanın insanların içindeki potansiyeli ortaya çıkartarak üretme 

motivasyonunu arttırdığını ifade etmiştir: 

“İnsanlarda bir potansiyel var. İlgi duyduğu ya da işte yeteneğini açığa 
çıkartması içinde bir şey.  Araştıran, yapmak istediğini iyi yapmak isteyen 
insanlar açısından pozitif bir tarafı var. İnsanlar üretimi arttırabiliyorlar bu 
sayede. Teknoloji eskiden mesela bir film veya bir şey yapıldığında çok zor 
şartlar var. Maliyet yüksek, herkes yapamıyor. İnsanların potansiyelini 
ortaya çıkarttığını görüyoruz. Toplum olarak şeyiz ya komşunun bir sıkıntısı 
olur bilirsin, daha böyle sosyal bir tarafı vardı ya.” (K17, 36, Oyuncu) 

K20, sanayici olarak yapmış olduğu bazı makineleri sosyal medya 

uygulamalarındaki paylaşımları izleyerek yaptığını belirtiyor: 

“Üç tane makine hattı kurdum mesela. Bunların yüzde seksenini 
Youtube’dan kurdum ya da oradan ilham aldım. Başta söylüyordum helal 



 111 

olsun insanlar yapıyorlar ve paylaşıyorlar, yaptığı yeni bir şeyi dünyaya 
yaymak istiyor. Sonra fark ettim ki oradan paylaşıyor para kazanmak için. 
Zaten izleyenlerin yüzde beşi yapıyor.” (K20, 38, Sanayici) 

K2, K7, K9 ve K15 sosyal medyanın personalar üzerinden bazı narsist 

özelliklerini etkilediğini ve geliştirdiğini belirtmişlerdir. K2, insanların sosyal medyadaki 

aşırı özgüvenli personalarının karşılık bulmasından dolayı bazı narsist özellikleri 

tetiklediğini ifade etmiştir: 

“Fakat daha çok insanın olumsuz taraflarını yoğunlaştırdığını 
söyleyebiliriz. Yani kaygılarını ya da kendi içinde bulundukları ruh 
durumunda daha fazla gömülü kalmalarını her ne ise o, onu sağlayan, daha 
narsistlik özellikler sergilemesini sağlayan bir şeye dönüşebilir. Neden? Çok 
özgüvenli paylaşımlar yapıyor ve onu gördükçe şişiyor gibi köpürüyor gibi.” 
(K2, 38, Ev Hanımı) 

K7, gerçek hayat ile sanal dünya arasındaki ayrımdan kaynaklı olarak insanların 

narsist özelliklerinin arttığını belirtmektedir: 

“İnsanı aslında öyle görünmek zorunda olmaya itiyor da olabilir, 
dolayısıyla narsist, güçlü daha çok gösterip ama aslında sıfır noktasıyla yüz 
nokta arasındaki denge biraz daha göstermeye doğru kaymış gibi görüyorum. 
Hatta böyle düşünüyorum. Öyle görünen çoğu insanın aslında yalnız 
kaldığında ya da o nostalji gibi geliyor artık ama kendi küçük manuel 
çevresinde böyle davranmıyor olabileceğini düşünüyorum bu çünkü bir 
zorunluluk gibi bir şey oldu. Böyle olursa hayatta kalırsın. Böyle olursa genel 
iletişimin içerisinde kalabilirsin yoksa farklı bir kimlik olarak yalnızları 
yaşayacaksın gibi bir şeye yol açtı.” (K7, 39, Avukat) 

K9, hem çocuk yetiştirme tarzlarının değişmesi hem de sosyal medyanın 

etkisiyle narsisizm konusunun gündeme geldiğini söylüyor: 

“Bir taraftan bir döngü var gibi, insanlık tarihini de böyle bir 
döngüsellikten okumak mümkün ya. Örneğin sosyal medyanın içine doğdu bu 
z kuşağı, alfa şimdilerde ve çocukların çok problemli olduğu söyleniyor. 
Narsist bir kuşak yetiştiği söyleniyor bu hem çocuk yetiştirme tarzlarımızla 
ilgili hem de sosyal medyanın da etkisi yani. Sonuçta çocuk yetiştirirken de 
biz oradan faydalanıyoruz. Buraları çok takip ediyoruz. Dolayısıyla yeni 
nesillerde o son derece etkili olduğunu düşünüyorum bu narsisizm 
konusunda.” (K9, 40, Doktor) 



 112 

Psikolog olan K15, ilgi çekmek için insanların birbirlerinden farklı personalar 

yaratabildiğini ve bunun da tatmin düzeyini sağladığını böylelikle narsistliğin geliştiğini 

ifade etmiştir: 

“Sosyal medya net bir persona yaratmaya imkân tanıyor. Sana dair 
sınırlı topladığın bir şekilde belki zihninde de yamayıp durduğun düşünceleri, 
kendin için başka bir alan bulanarak, dönüştürdüğün bir şey var. Belli bir 
karakter sayısıyla sınırlı, seni fark etsin istediğin insanlara bir şeyler yazarak 
onların ilgisini çekebiliyorsun. Ne şekilde ilgi çekebildiğinde fark etmiyor 
artık. Oradaki ilgi aslında görünüyor olmanın, tek yolu, arzu ettiği şeyi elde 
edebiliyor. Tepkileri de çok ciddiye almıyor. Duygu durum meseleleriyle 
alakalı aklıma şey geliyor hepimizin çok kullandığı narsisizm meselesi ve bir 
şekilde tatmin ediyor. Özellikle o senin kurduğun persona talep görüyorsa sen 
bu şekilde kendi çevreni kurabiliyorsan, gündelik hayattaki karşılaşmalardan 
medet ummadan diyim. Bir şekilde demek ki işe yarıyor demek ki.” (K15, 30, 
Psikolog) 

K7, K8 ve K13 sosyal medyanın geleneksel haber oluşturma tarzından farklı 

olarak haberin olduğu gibi verilmesinden kaynaklı en çok dezenformasyonu geliştirdiği 

belirtmektedirler. K13, Post-Truth çağında olunduğu için yalan haberin çok rahat bir 

şekilde yayılabildiğini belirtmektedir. Ayrıca “gerçek olmayan bir bilgi gerçek bilgiymiş 

gibi ortaya çıkabiliyor” diyerek sosyal medyanın dezenformasyon ürettiğinden 

bahsetmiştir. (K13, 58, Emekli). K7 “yalana ihtiyacımız var mı var o zaman bunu 

kullanabiliriz, daha güçlü bir şekilde yalana ihtiyacımız olduğunu fark etmemiz 

gerektiğini suni bir şekilde sağlıyor” diyerek sosyal medyanın dezenformasyonu bir 

ihtiyaç haline getirdiğini belirtmiştir. K8, insanların doğru bilgiye ulaşmakta zorlandığını 

aynı zamanda insanların da olgularla değil algılarla ilerlediklerini ve neye inanmak 

isterlerse ona inanma eğiliminde olduğunu belirtmektedir: 

“Bir de burada da şey var evet herkesin gazeteci olduğu bir senaryo da 
sanki herkesi de takip edebildiğin herkesin de konuşabildiği hatta çok da bilgi 
sahibi olmadan konuşabildiği bir alan yaratıldı bir şekilde ve şey ama bu  
seferde şüphe çok fazla var, doğru habere ulaşmak çok zorlaştı ve şey yani 
ben buradan işte şöyle şöyle oldu yazdığımda bunun yazılmasını durumunda 
buna inanılabiliyor artık şey de değil araştırmakla ilgili bir taraf böyle deli 
bir şüphecilikle bakarken bir tarafta gördüğü her şeye inanan ve inanılmaz 
böyle asparagas haberlerinde dönüp durduğu böyle şey bir alan kalmadı pür 
ve bu böyledir diyebileceğimiz, ben zaten her şeye şüpheyle yaklaşan biri 
olarak, nerde neyi okumam gerektiğine şaşırıyorum.” (K8, 31, Proje 
Yöneticisi) 



 113 

K3, K6 ve K10 sosyal medyanın insanların hayatta aradıkları rol modelleri, 

rehberleri bulmasına yardımcı olduğundan ve bu süreci geliştirdiklerinden 

bahsetmektedir. K6, Her insanın muhakkak bir idolü ya da kendisine yakıştırdığı bir 

profil olabileceğini sosyal medyanın insanlara bu profili ortaya çıkarmasına imkân 

verdiğini belirtmektedir. (K6, 28, Avukat) K10, sosyal medyanın yetenekleri ve becerileri 

açığa çıkarmanın kolaylaştırdığını belirtirken ilgi duyduğu ve rehber olarak gördüğü 

insanlara ulaşmakta ve onların yaptıkları faaliyetlere dahil olmakta sosyal medyanın 

hayatını kolaylaştırdığını belirtmektedir. (K10, 32, Öğretmen). K3 ise sosyal medya 

öncesi insanların rol model bulmada zorluk yaşarlarken sosyal medyayla birlikte bunun 

kolaylaştığından bahsetmektedir: 

“Bazı rehberlere ihtiyacımız var hepimizin böyle olduğunu 
düşünüyorum birazcık. Yol gösterici daha idol alabileceğimiz rol model 
alabileceğimiz birilerine ihtiyacımız var çünkü bizim sosyal medya öncesinde 
yaptığımız meslek seçimleri aslında çok rehbersiz seçimlermiş. Çoğu insanın 
kendi rehberini bulmaya ortamı olmadı sadece belli bir puan sıralamamıza 
göre belli başlı işte bölümler seçildi filan ama ben şu an sosyal medyada 
insanların kendi rehberlerini ve kendi ilgi alanlarını bulmak konusunda 
geliştirici bir rol oynadığını düşünüyorum ve insanlar kendi ideal olarak 
kendi idollerini rol model aldıklarında kendileriyle ilgili meyilli oldukları 
tarafları da güçlendiriyorlar geliştiriyorlar.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K2, K8 ve K11 sosyal medyanın geliştirdiği unsurlardan en önemlisinin 

insanlardaki bireyselleşmeyi arttırması olarak görmektedir. K2, “bireylerin duygu ve 

düşüncelerini filtrelemeden ortaya koyabildikleri bir mecra” olarak kendini ifade etme ve 

iletişim problemi yaşayan özellikle gençlik üzerinde bireyselleşmeyi arttırdığı 

belirtmektedir. (K2, 38, Ev Hanımı) K11, sosyal medyanın birey odaklı bir iletişim 

oluşturduğu için bireyselliği ön plana çıkarttığını belirtirken (K11, 33, Doktora 

Öğrencisi) K8, bireyselleşmenin aynı zaman da insanı yalnızlaştırdığından dolayı 

olumsuz bir duruma sebebiyet verdiğini ifade etmektedir: 

“Böyle hem bireyselleşme hem sosyal de görünme çabası var böyle bir 
ikilemde yaratıyor gibi geliyor bana. Hem işte hepimiz bir aradayken o 
telefonlarımıza gömülüp orda ne oluyor yakalamaya çabalarken inanılmaz 
işte yalnızlaştığımız bir durum var. Olumsuz bir yerden söylüyorum bu 
bireysellik ve yalnızlık hissini. Bana hep sosyal medya böyle bir şey 
getiriyormuş gibi ama bir yandan da hepimiz aslında yalnız olmak, 



 114 

hiçbirimizde aslında yalnız olmak istemediğimiz için orda var olmaya 
çabalıyoruz.” (K8, 31, Proje Yöneticisi) 

K4, K6 ve K13 sosyal medya araçlarının olumlu yanlarından birisi olarak 

kendini ifade edebilmeyi geliştirdiğinden bahsetmektedirler. K13, özellikle Türk 

insanında “politik alanda sokağa çıkıp kendini ifade etme korkusu içerisinde ya da nerede 

dayanışma içerisinde politika yapacağını bilmediğinden” dolayı sosyal medyanın 

söyleyemediklerini söyleyebildiği bir alana dönüştüğünden bahsediyor. (K13, 58, 

Emekli) K4 ise sosyal medyadan sonra köydeki insanların bile kendisini iyi ifade 

edebilmeye başladığından “insanların kendilerini ifade edebilmesinin” geliştiğini ifade 

etmektedir. (K4, 36, Esnaf) K6 sosyal medya aracılığıyla bir insanın kendini ifade 

edebilmesinin geliştiğini böylelikle bir insanın daha yakından tanınabileceğini ifade 

etmektedir: 

“Sosyal hayatta şunu çok görüyorsunuz siz bir ortamda işte bir 
üniversitede gerçi üniversitede derste olabilir ama ilk konuda fikirlerini çok 
rahat bir şekilde ifade etmeyebiliyor sosyal medya dışında.  Çünkü siz yeni 
tanıdığınız bir insan necidir, nedir, onla ortak bir dil kurabilecek misin 
bilmiyorsun, her konuda fikrini dile getirmiyorsun haliyle senin ilk tanıştığın 
merhaba, merhaba, çokta her konuda bir fikrini bilmiyorsun, tanımıyorsun o 
insanı ama sosyal medyaya geldiğinde eğer bir sanal profil oluşturmuyorsa 
kendisine, bipolar gibi iki karakteri yoksa, gerçek reel hayatı ve sosyal 
medyası arasında, o arkadaşın işte geçmiş paylaşımlarından ya da işte güncel 
paylaşımlarında o kişi hakkında bir fikir edinebiliyorsun ve eğer ortak 
görüşleri ortak fikirlere sahipseniz orda bir ortak muhabbet etme imkânı 
sağlıyorsunuz ve burada artık bir sosyal ilişki kuruluyor yani bir sanal sosyal 
ilişki kuruyorsunuz.” (K6, 28, Avukat) 

K20 ve K21 sosyal medyanın tüketim kültürünü geliştirdiğini belirtmektedirler. 

K21, hızlı bir bilgi akışı olduğu için “günlük tüketim objelerinde veya bilgilerinde çok 

hızlı bir şeyleri popüler edip, çok hızlı unutulan şeylere” dönüştürdüğünü belirtmektedir. 

(K21, 32, Mimar) K20 ise “tüketim kültürünü geliştiriyor böyle olunca birikim kültürünü 

azalttığını” söylerken nesiller arası ağın açıldığını ve yeni jenerasyon ile eski jenerasyon 

arasındaki bağın da değiştiğini belirtmektedir. (K20, 38, Sanayici) K16 ve K19 sosyal 

medyanın yalnızlığı geliştirdiğini söylemektedir. K16, özellikle online eğitime 

geçilmesiyle “bilgisayarın başında olmak, diğer insanlardan uzak olmak” her ne kadar 

ismi sosyal medya olsa da insanlar birbirini canlı bir şekilde görmediği için yalnızlığı 



 115 

arttırdığını belirtmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K19 ise gerçek insanlarla 

gerçek iletişimden bizi alıkoyduğu için yalnızlaştırdığını belirtmektedir: 

“Mesela insan etkileşimi geliştiriyor dedim ama yüz yüze iletişimi de 
tam tersi etkiliyor, yapay bir ortama, gerçek olmayan bir ortama kayıyoruz 
ve onunla da tatmin oluyoruz aslında. O bizim yeni gerçeğimiz haline 
gelebiliyor. Hayatı oradan takip etmeyi, neler olup bittiğini, oradan 
gözlemlemeyi tercih edebiliyoruz. Bu da bizim gerçek insanlarla gerçek 
iletişimden alıkoyuyor. Daha da yalnızlaştırıyor, kendine yetebilir hale 
getiriyorsun. Çünkü Sosyal varlığız toplum içerisinde yaşıyoruz ama toplum 
telefonunu içine girdiğinde bir gün hiç dışarı çıkmadan birçok kişiyle iletişim 
halinde olabiliyoruz, belirli bir seviyeye kadar, onunla tatmin olan insanlar. 
Fakat daha yalnız ve içine kapanık oluyorlar.” (K19, 37, Öğretmen) 

K6 ve K11 sosyal medyanın geleneksel ünlülük yerine herkesin ünlü olmasını 

geliştirerek Mikro Ünlülük kavramını ortaya çıkarttıklarından bahsetmektedir. K6, 

insanların artık “kendi bedenlerini çok daha fazla kullanarak bir influencer olma 

çabasına” büründüğünü ve karşılık bulduğundan bahsederken (K6, 28, Avukat) K11 ise 

artık bir sürü ünlü olduğunu ve ünlülüğün tanımının değiştiğinden bahsetmektedir: 

“Önceden ünlüler sadece televizyonda görüyorduk çok başka bir şeydi. 
Şimdi o kadar küçük küçük ünlü var ki.  Bunlar daha ulaşılabilir ünlüler 
bunlar aslında bence yalancı tavuk göğsü gibi ünlüler. Daha şişirme daha 
aslında o tam bir önceki Twitter’daki anonim hesaplardan bahsettiğim 
bipolar diye, aslında bu yeni ünlüler korkunç bir bipolar ünlülük. Diğerleri 
gerçekten ortaya bir sanat koyuyorlar ve o sanatlarıyla ünlü oluyorlar bunlar 
yaşamadıkları bir hayatı yaşıyormuş gibi lanse ediyorlar ve burada ünlüymüş 
gibi bir algı yaratıyorlar ve o algılar üzerinden yalancı hayat kuruyorlar. 
Aslında hiç de öyle değil ama sosyal medyasına baktığın zaman Kıvanç 
Tatlıtuğ’dan daha ünlüymüş gibi takılıyor.” (K11, 33, Doktora Öğrencisi) 

Katılımcıların sadece bir tanesinin geliştirdiğini düşündüğü şeyler ise anonim 

kimlik, kapitalizm, keşif, şeffaflık, gerçeklikten kopma, toksik pozitiflik, empati 

yoksunluğu, kutuplaşma ve düşünmedir. K1, sosyal medyada paylaşılan bir içeriğin ne 

olursa olsun “reelde yani cismen biri olmuyor evet bir kimlik var orda bir fotoğraf var 

ama hiçbir önemi yok” diyerek insanların gerçek hayatta kullanmadıkları üslup ile bir 

anonim kimlik yarattığını belirtmektedir. (K1, 35, Senarist) K8, sosyal medyanın mevcut 

sistemi güçlendirdiğini belirtirken “sadece satın alım gerçekleştirmek için kurgulanmış” 

mekanlara dönüştürdüğünden böylelikle kapitalizmi geliştirdiğinden bahsetmektedir. 



 116 

(K8, 31, Proje Yöneticisi) K3, sosyal medyanın varlığının eskiye nazaran keşfetmeyi daha 

geliştirdiğini belirtmektedir: 

“Daha sınır ötesi diyorum ben buna çünkü daha kendi gördüğüm şey 
kadardı. Televizyonda bize gösterilen kadardı sosyal medya öncesi ama şu 
anda çok daha ötesinde hatta sosyal medyada şöyle bir imkân var ve en çok 
faydalandığım şeylerden bir tanesi benim. Benim ilgi alanlarımı beğendiğim 
influencerların benzerinde influencerları da bana öneriyor dolayısıyla 
aslında ben kendime bir hat belirlediğimde keşfetmem daha kolaylaştı. Keşif 
yeteneğimi güçlendirdiğini düşünüyorum.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K18 “nevrotik tuzaklarla dolu bir arazide sürekli bulunuyor olma hali”nin 

empati yoksunluğunu geliştirdiğini belirtirken, K5, eski medya türlerinde insanların kendi 

siyasi mahalleri dışında düşüncelere kolay erişemediğini, kendi çevresinde bir düşünce 

dünyası oluşturduğundan bahsederken “şimdi sanki tek bir ortamda hem dibine kadar 

A’yı hem dibine kadar Z’yi görebiliyor bu daha derinleştirmiş gibi o kutuplaşmaları, 

yarılmaları besliyor” diyerek sosyal medyanın kutuplaştırıcı etkisine dikkat çekmektedir. 

(K5, 42, İlahiyatçı) K2 ise insanın kendi düşünce ve duyguları tekrar tekrar üzerinden 

geçip sağlamasını yapabildiği zihinsel bir sürece götürebildiğini böylelikle “ayna gibi 

hani gördükleri süreç çünkü daha kayıtlı olarak kalıyor ve bir tür kendi üzerlerine de 

düşen düşünmeyi sağlıyor” diyerek düşünmenin kendisini geliştirdiğinden 

bahsetmektedir. K10 ise “sosyal medya kanallarında gerçek hayatta insanların 

kendilerine alan açamadığı başka bir persona yaratıp sanal alemde bu persona üzerinden 

kendisini tatmin etmeye çalıştığından” bahsederek insanların gerçeklikten koptuğunu 

belirtmiştir. (K10, 32, Öğretmen) K17 insanların sosyal medya araçlarında genelde iyi 

hallerini paylaştığını, “onları hep içerde tutup göstermeyip, çünkü onları gösterirsem 

çekiciliği kalmaz” anlayışından kaynaklı olarak güçlü hallerini gösterdiğini, bununda 

toksik bir pozitiflik getirdiğinden bahsetmektedir. (K17, 36, Oyuncu) K15 ise sosyal 

medyanın şeffaflık konusunda bir baskı aracına dönüştüğünü dile getirmektedir: 

“Hep böyle sosyal medyayı konuşurken bu şeffaflık meselesi geliyor. 
Şeffaf olma, açık olma. Olumlu anlamıyla, ya da olumsuz anlamıyla. Daha 
olumlu tarafını konuşacak olursak farklı yaşama, düşünce pratikleriyle ilgili 
bilgi akışı sağlıyor dünyayı genişletebilme potansiyeline hep sahip. Bireysel 
dünyalarımızdan bahsediyorum tabi ki. Diyalektik kısmı burada devreye 
giriyor. Kolayca böyle açıklık baskısına, çok somut bir şeyden yoğunlaşan bir 
baskı olmasa da zamanla daha çok içerden hareketle gelişen bir şeffaflık 



 117 

dayatmasına dönüşebiliyor. Burada da aslında şeffaflık baskısı dediğim şey 
müstehcenliğin daha siyasi biçimi. Orda teşhirin özendirilmesi ya da daha 
kıymetli hale gelmesi.” (K15, 30, Psikolog) 

Görüşülen tüm katılımcılar açısından sosyal medyanın kendi varlığının bir 

şeyleri geliştirdiğini belirtmişlerdir. Sosyal medyanın geliştirmiş olduğu şeylere 

bakıldığında ise büyük çoğunluğu bireyin duygu, düşünce ve tutumlarıyla alakalı kişisel 

durumlarıdır. Sosyal medyanın geliştirdiği başlık altında öne çıkan kavramlar Tek Tip 

Beden Algısı, Farklı Bakış Açılarını Görme, Özet (Hap Bilgi), Kıyaslama, Görünür Olma, 

Narsistlik, Üretme ve Hız’dır. Tek Tip Beden Algısı, cevabını veren katılımcılar sosyal 

medya platformlarının belirli bir kadın ve erkek beden algısını yaygınlaştırdığından 

bahsetmektedir. Farklı bakış açılarını Görme cevabını veren katılımcılar, sosyal medya 

öncesi çevrelerinde belirli düşüncelerde insanların olduğunu, evlerinde belirli televizyon 

kanallarının izlendiğini ya da belirli gazetelerin okunduğunu bundan dolayı sosyal 

medyanın kullanımının artması ile farklı düşüncelere rahat bir şekilde ulaşılabildiğini ve 

kişileri geliştirdiğini belirtmiştir. 

 
 Özet (Hap Bilgi), cevabını veren katılımcılar insanların artık kitap ya da uzun 

yazıları okumadığını kısa ve özet formundaki yazıları talep ettiğini belirtmişlerdir. 

Kıyaslama cevabını veren katılımcılar, sosyal medya platformlarındaki belirli 

mesleklerden öne çıkan insanların ya da influencerların insanların kendisine yakın 

olduğunu düşündüğü kişilerle kendilerini sürekli karşılaştırdığını belirtmişlerdir. 

Görünür Olma cevabını veren katılımcılar, sosyal medya platformlarının insanları sürekli 

paylaşıma ittiğini ve insanlarda görünür olma ihtiyacını arttırdığını belirtmişlerdir. 

Narsistlik cevabını veren katılımcılar sosyal medya platformlarının insanlara aşırı 

özgüven ve cesaret verdiğini bunun olumsuz sonuçlarından bir tanesinin de narsistlik 

olduğunu belirtmişlerdir. Üretme cevabını veren katılımcılar sosyal medya 

platformlarının insanların kendi alanlarındaki gelişimleri yakından takip edebildiğini ve 

kendi alanlarıyla ilgili üretim motivasyonunu geliştirdiğinden bahsetmiştir. Hız cevabını 

veren katılımcılar ise insanların özellikle haberler konusunda sosyal medya 

platformlarından dünyanın her yerindeki gelişmeleri anında alabildiği için hızı 

geliştirdiğinden bahsetmişlerdir.  

 



 118 

4.3. Eskime 
 

Tetrad’ın ikinci sorusu olan “neyin modasını geçiriyor?” sorusunu içeren bu 

bölümde katılımcıların cevapları farklılık göstermektedir. Yüz yüze iletişim, Geleneksel 

ünlülük, Anaakım medya, Matbu kültür, Şimdiki zaman, Kapsamlı içerik, Emek, Mektup 

bu bölümün öne çıkan cevaplarından olmuştur. Kurgu, Hayal, Sahicilik, Gazetecilik, 

Süreç, Nasihat, Birikim kültürü, Mesafe, Televizyon, Gazete, Özlem, Ürün kataloğu, 

Sabretme ise bu soru da birer katılımcının vermiş olduğu cevaplarıdır. 

K1, K7, K13, K18 ve K19 sosyal medya araçlarının insanların yüz yüze iletişim 

kurma gereksinimlerini azalttığını belirtmişlerdir. K1, karşında doğrudan bir muhatap 

olmamasını, ikili ilişkiler ya da gruba konuştuğunda karşında birileri olduğunu ama 

“sosyal medyanın bu etkenleri ortadan kaldırdığından” bahsetmektedir. (K1, 35, Senarist) 

K7, insanların yan yana gelerek bir iletişim kurmak zorunda kalmadığını ve “ulaşım, 

eşyaların transfer edildiği lojistik anlamda, insan taşımacılığının modasını geçiriyor” 

söylemektedir. Örnek olarak yaptığımız bu görüşme için yan yana gelmemize gerek 

kalmadığından bahsetmiştir. (K7, 39, Avukat) K13, arkadaşlarla bir araya gelmenin daha 

zor olduğuna, “insanların birbirlerine telefonla hâl hatır sormalarına böylelikle sözlü 

iletişimi bu şekilde azalttığına” değinmektedir. (K13, 58, Emekli) K18, artık eskisi gibi 

anne babalarımızın buluştuğu gibi bizim buluşmadığımızı belirtmiştir. İnsanların “direkt 

tanışmak için gitmiyorsun, tanışıyorsun öyle gidiyorsun” dediğini ve bunun da eski usul 

yüz yüze tanışma şeklini ortadan kaldırdığını belirtmektedir. (K18, 39, Öğretmen) K19, 

sosyal medyanın gerçek hayat yerine yapay bir ortam oluşturduğuna bunun da bizi yüz 

yüze iletişimden mahrum bıraktığını belirtmektedir: 

“Mesela insan etkileşimi geliştiriyor dedim ama yüz yüze iletişimi de 
tam tersi etkiliyor, yapay bir ortama, gerçek olmayan bir ortama kayıyoruz 
ve onunla da tatmin oluyoruz aslında. O bizim yeni gerçeğimiz haline 
gelebiliyor. Hayatı oradan takip etmeyi, neler olup bittiğini, oradan 
gözlemlemeyi tercih edebiliyoruz, bu da bizim gerçek insanlarla gerçek 
iletişimden alıkoyuyor. Daha da yalnızlaştırıyor, kendine yetebilir hale 
getiriyorsun. Çünkü Sosyal varlığız toplum içerisinde yaşıyoruz ama toplum 
telefonunu içine girdiğinde bir gün hiç dışarı çıkmadan birçok kişiyle iletişim 
halinde olabiliyoruz, belirli bir seviyeye kadar, onunla tatmin olan insanlar. 
Fakat daha yalnız ve içine kapanık oluyorlar.” (K19, 37, Öğretmen) 



 119 

K6, K8, K11 ve K14 sosyal medyaya kadar olan süreçte bildiğimiz ünlülük 

kavramının değiştiğinden ve yerlerini influencer veya mikro ünlülük gibi yeni bir ünlülük 

doğduğundan bahsetmektedirler. K14, bildiğimiz ünlülük tanımına influencerlığın 

uymadığını ve eski bildiğimiz ünlüler gibi insanların artık çıkmasının imkânsız olduğunu 

“ünlülüğün içinde birazda gizem olması gerektiğini” ve sosyal medyanın içinde 

bulunduğumuz dünyasında bunun mümkün olmadığından bahsetmektedir. (K14, 40, 

Müzisyen) K6, önceden ünlüleri sadece televizyondan gördüklerini, şimdi ise “bir sürü 

küçük küçük ünlü var, eskiden ünlü olan isimlerin ortaya bir sanat koyduklarını” 

influencerlık için bunun söz konusu olmadığından bahsetmektedir. (K6, 28, Avukat) K11, 

K6 gibi influncerların ünlüler gibi “bir sesiyle etkileyebildiği bir kitle yok, yaptığı şeyle 

etkilemeye çalıştığı bir kitle var” diyerek görünür olmanın tek gayeleri olduğunu ve 

popülerliğini diri tutabilmek için “sansasyonel şeyler yapması gerekiyor ya da 

söylemlerde bulunması gerekiyor” diyerek geleneksel ünlülük ile influncerlık arasında 

başka bir denklem işlediğinden bahsetmektedir. (K11, 33, Doktora Öğrencisi) K8 de 

influncerların ürettikleri şeyler üzerinden değil hayatlarını paylaşmaları üzerinden para 

kazandıklarından bahsetmektedir: 

“Eskiden ünlü olan insanların işte yani tartışmalı da olsa ürettiği bir 
sanat ya da bir ürettiği varsa işte müzik yaptıkları için ünlü olmak ama şimdi 
şey daha fazla takipçin varsa ünlü olabilirsin ve tamam influncerlar da çok 
efor sarf ediyorlar ama baktığında hayatlarını paylaşmak üzerinden para 
kazanıyorlar. Yani bi genel olarak üretimleri sosyal medyaya üretim 
yapıyorlar işte. Müzik ya da işte sinema buraya dair bir üretimleri olduğu 
için değil de burdan doğan bir tersine bir ünlü olma hali. Önceden ünlüysen 
burda. Da tutunabilirken şimdi ünlü değilsen de tutunabilirsin.” (K8, 31, 
Proje Yöneticisi) 

K12, K19 ve K21 artık insanların baskın iletişim aracının sosyal medya 

olduğunu ve anaakım medya dediğimiz medya türünün modasının geçtiğini 

belirtmektedirler. K19, geleneksel iletişim kurma biçimlerinin tamamını sosyal medyanın 

ıskartaya çıkardığını ve kullanımını azalttığından bahsetmiştir. (K19, 37, Öğretmen) K21, 

sosyal medyanın “tek düze haber alma gerçeğini değiştirdiği için” geleneksel medyayı 

takip etmediğinden bahsetmektedir. (K21, 32, Mimar) K12 ise anaakım medyadan haber 

alma süreçlerini artık sosyal medyadan aldığını belirtmektedir: 



 120 

“İkincisi ajans üzerinden bilgi almayı geçersiz kılmakla kalmadı 
tamamen karşıtına konumlandırdı. Özellikle Türkiye açısından. İşte bu politik 
bir durum olabilir, deprem de bunu yaşadık. Önceden bir şey olduğunda 
televizyonlara kitlenirdik. Ya da eskiler açın ajansı dinleyelim derdi. Onun 
yerine hemen herkes anaakım medyanın içerisinde bulunan insanlarda dahil 
herkes sosyal medyadan öğreniyor. Hatta İsrail Gazze’ye olan bir 
operasyonu doğrudan Twitter’dan yapmıştı.” (K12, 33, Çevirmen) 

K1, K9 ve K16 sosyal medyayla birlikte matbu kültürün artık eskisi kadar değer 

görmediğinden ve insanların ilgisini çekmediğinden bahsetmektedirler. K9, artık 

insanların gazete, dergi ve kitap okumadığını, sosyal medyadaki aşırı enformasyon 

akışının buna sebebiyet verdiğini belirtmektedir. (K9, 40, Doktor) K16, artık belirli 

etkinlik haberlerinin eskiden olduğu gibi afiş ya da basılı diğer materyaller yerine sadece 

sosyal medya kanallarından duyurulduğunu bunun da matbu kültürü ıskartaya çıkardığını 

belirtmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K1 ise sosyal medyanın basılı olan tüm 

medyanın modasını yavaş yavaş geçirdiğini yakın zamanda tamamen yok 

edebileceğinden bahsetmektedir: 

“Sosyal medya dediğin internet dediğin ulaşım noktasında. İlk büyük 
lokma gazete sonrasında ilerleyen süreçte dergi, kitap yavaş yavaş bunlara 
şey yapacak. Kitapta biraz nostaljik bir taraf var o belki en zor yutacağı 
lokma o lokma ama dergi ve gazeteyi çok daha çabuk şey yapacak gibi geliyor 
bana yutacak gibi geliyor bana yani burada çok kolay ulaşılabiliyor olması 
sosyal medyanın gittiği iş yerinde bilgisayar var cebinde telefon var yolda 
canın sıkıldığında şey yapacağın bir şey var.” 

K2 ve K6 sosyal medyanın hızından kaynaklı olarak anı yani şimdi içinde 

bulunduğumuz zamanı ıskartaya çıkardığından bahsetmişlerdir. K6, gündemin hızlı 

akmasından kaynaklı olarak şimdiki zamanın ıskalandığını, bir şey üzerine 

tartışabileceğin bir zaman dilimi oluşmadan milyonlarca yeni şey ile muhatap olmak 

zorunda kalındığından bahsetmektedir. (K6, 28, Avukat) K2 ise sosyal medyada ya 

geçmiş zamana dair içeriklerin ya da gelecek zamanla ilgili hedefler ve etkinlik 

planlarının yer aldığını böylelikle şu anın oluşamadığından bahsetmektedir: 

“Şimdiki zaman geçersiz kılınıyor neden? Sosyal medya da 
baktığınızda ya ne var orda zaman kip olarak şimdiki zaman yok. Ya geçmişte 
çekilmiş kayıtlı bir şeyi izliyorsunuz ya. Da neler yapabilirsin, bu hafta sonu 
İstanbul’da falan gibi gidebileceğin yerlere dair sana bir gelecek tasavvuru, 
gelecekle ilgili bir zaman kip yüklüyor…….O yüzden gelecek geçmiş bizi 



 121 

farklı bir tür şey izlediyseniz eğer geleceğe dönüş serisinde bir bölümünde iki 
de galiba, bir şimdiki zamanda kırılma gerçekleşiyor ve farklı bir zamana 
gidiyorlar şimdiki zamana gidiyorlar bir tür şey gibi şimdi ifade 
edemeyeceğim çok zaman almasın diye yani farklı bir kırılma oluşturuyor 
şimdiki zamanda ve şimdiki zamanı ıskalanmasına sebebiyet veriyor diye 
düşünüyor.” (K2, 38, Ev Hanımı) 

K3 ve K12 insanların kapsamlı içerikleri tüketmek istemediğini ve artık uzun 

yazılar okumanın zor geldiğinden bahsetmektedirler. K12, eskiden gazetelerdeki köşe 

yazarlarının takip edildiğini fakat artık eskisi kadar rağbet görmediğini, sosyal medyanın 

daha fazla kalıcı olduğundan bahsetmiştir. (K12, 33, Çevirmen) K3 ise eskiden içeriklerin 

ve açıklamaların uzun ve detaylı yapıldığından fakat günümüzde daha çok aforizma ya 

da hap bilgi düzeyine geçtiğinden bahsetmektedir: 

“Dolayısıyla bloglar artık tek karede ya da bir fotoğraf ya da reellara 
altında çok kısa bir açıklamaya döndü ve bir şeyin içeriğiyle ilgili hikayeci 
bir şekilde bilgi sahibi olamıyoruz belki olmak istemiyoruz bu hız sebebiyle 
de olmak istemiyoruz. Ama eskiden herkesin çok daha özenerek kişisel 
hazırladığı içerikler vardı şu an o içerikler yok. Yani mesela bize ilkokulda 
ortaokulda öğretilen şey hatırlıyorum. Çok kompozisyon hazırlatırlardı. 
Anlatacağınız bir şeyde girişin gelişmeniz ve sonuç bölümü olmalı gibi. 
Mesela ben o formata çok alışık bir insandım ama şu anda içerik benim 
okuduğum ve takip ettiğim medyada aslında masallar mesela masallar çok 
dinlerdik çocukken girişi gelişmesi sonucu olan şeylerdi bunlar ama şu anda 
daha çok aforizmalar hap bilgi.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K3 ve K10 sosyal medyanın en büyük etkilerinden bir tanesinin de insanların 

kitap okuma alışkanlıklarını azalttığını belirtmişlerdir. K10, sosyal medyaların okuyarak 

öğrenmenin modasını geçirdiğini belirtirken “insanlar okumayı bir zaman kaybı olarak 

görüyorlar” diyerek insanların sesli kitap uygulamalarına yöneldiklerinden bahsetmiştir. 

(K10, 32, Öğretmen) K3 ise görsellik alanının gelişmesinden dolayı kitap okumanın 

modasının geçtiğinden bahsetmiştir: 

“Kitap okumanın modasını geçiriyor çünkü içerikten ziyade görsellik 
alanına geldiği için iş ve özet haline geldiği için kendimde yaptığım ve itiraf 
edeceğim şeylerden bir tanesi çok merak ettiğim okumayı merakla aldığım bir 
kitabın fotoğrafını Instagram’da story olarak paylaştıktan sonra ona olan 
hevesimin bittiği anları hatırlıyorum yani onu orda paylaşıyor olmak farklı 
bir yerden onu zaten okuyormuş haline bir şekilde gelmeye başladı. Sebebini 
bilmiyorum ama kitap artık sözel değil de görsel bir şey haline geldiğini 
görüyorum daha madde madde.” (K3, 33, Tasarımcı) 



 122 

K3, K7 ve K10 sosyal medyanın emeği eskisi kadar kıymetli görmediği için 

modasını geçirdiğinden bahsetmektedirler. K7, etkileşimin artık eskisi kadar zahmete 

girilmeden gerçekleştirilebildiğini ve insanların bazen yapması gereken fedakarlıklardan 

kurtulduğundan bahsetmiştir. (K7, 39, Avukat) K10, emeğe verilen değerin de 

değiştiğinden bahsederken sosyal medyanın çıkmasıyla her şeyin daha hızlı 

halledilebildiğini ve eskiden bir ürün ortaya çıkartabilmek için daha fazla emek gerektiren 

şeylerde artık buna gerek duyulmadığından bahsetmektedir. K3 ise eskiden bir şey 

izlemek için ya da bir konu hakkında bilgi edinmek için daha fazla emek verildiğinden 

bahsetmektedir. (K3, 33, Tasarımcı) 

K4 ve K12 sosyal medya araçlarından dolayı mektup ‘un modasının geçtiğinden 

bahsetmektedirler. K4, daha kolay iletişim yolları sosyal medyada bulunduğu için 

insanların mektup yazmaktan vazgeçtiğini belirtirken (K4, 36, Esnaf) K12 ise karşılıklı 

iletişim halinde olabildiğimiz sosyal medya araçlarının varlığıyla beraber ilk başta 

romantik bir deneyim olarak varlığını sürdürse de günümüzde mektubun tamamen 

modasının geçtiğini belirtmiştir. (K12, 33, Çevirmen). 

K9, sosyal medyanın hızlı akışından kaynaklı olarak düşünmenin modasını 

geçirdiğinden bahsetmiştir. (K9, 40, Doktor) K8, firmaların ürün kataloglarını artık eskisi 

kadar kullanmadığını sosyal medyayı birer ürün kataloğu içeriğine dönüştürdüğünden 

bahsetmiştir. (K8, 31, Proje Yöneticisi) K9, sosyal medyadaki hızdan kaynaklı olarak 

insanların sürekli akış görmek istemesi, sessiz kalmak ve durmak istememesinden dolayı 

sabretmeyi ıskartaya çıkarttığını belirtmiştir. (K9, 40, Doktor) K7 ise özlemenin modasını 

geçirdiğini şu şekilde ifade etmiştir: 

“Ulaşımla ilgili konuşurken bizim insan olarak özlemek hissimizi ya da 
işte güzel manzara ya da bu hislerin mesela artık dönüştüğünü, ben başka bir 
kıtada yaşayan arkadaşımı artık o kadar özlemiyorum çünkü buna iki türlü de 
cevap verebilirim. Özlemiyorum çünkü iletişimim var görüyorum onu 
biliyorum yakın zamanda koklayacağım ya da onun odasında oturuyor 
olacağım filan gibi bu hızla giderse teknoloji, bir açıdan da şunu kaybediyor, 
özlemek bir ihtiyaç olmaktan çıkıyor insan için belki de. Ya da güzel 
manzarayı görmek, oraya gitmek onun için emek harcamak, bir şey yapmak 
çünkü artık işte teknolojiyi kullanarak, yani insanın işte dönüşüm diye 
bahsettiğim şey de bu.” (K7, 39, Avukat) 



 123 

K13, sosyal medyanın varlığının hem gazetenin hem televizyonun yoğunluğunu 

azalttığını belirtmektedir. İnsanların bir cep telefonuyla, sosyal medyada haber ulaştıran 

bir gazeteciye dönüştüğünden bahsetmiştir. (K13, 58, Emekli) K15, insana ya da belli bir 

gruba dair her şeyin hızlıca ele geçirildiğini böylelikle sürekli ulaşılabilir olmanın 

mesafenin modasını geçirdiğini belirtmiştir. (K15, 30, Psikolog) K17, sosyal medyada 

her şeyin hızlı bir şekilde geçilmesinin geleneksel medya araçlarıyla geçirilen süreci 

ortadan kaldırdığından bahsetmektedir: 

“Elle tutulur şeylerin modasını geçiriyor gibi, hani dedik ya gazete elle 
tutulur bir şey, kokusu var, kitap aynı şey, bir sohbetin mesela. Bir gazete 
okumayı, ya da kitabı ele aldığımızda, onunla bir vakit geçirdin, okudun 
düşündün, çevirdin, katladın, bir zaman dilimine, fokuz oluyorsun. Bu bir 
alışkanlığın içinde yapıyorsun ya, bu dijitalde şeye gitti, hedefe yönelik 
değilse, çok hızlı geçiyor. Yani o zamanı harcamıyoruz ya birazcık o anlamda 
bir şeyi var bence değiştirdi. Mesela bir şey okumak istiyorsan onu 
acıkıyorsun ve bakıyorsun ona, ama gün içerisinde o kadar çok ekrana 
bakıyorsun ya çok fazla var ya hızlı hızlı geçmeye döndü, oturup üzerine 
düşünüp, fikir yürütme şeyi kalmadı, hızlı bir akış var. O yüzden o geleneği 
öldürüyor.” (K17, 36, Oyuncu) 

K2, geleneksel medyada haberlerin üretilmesinde bir kurgunun oluşturulması 

gerektiğinden şu an sosyal medyada ise “kurgu ve manipülasyon üzerine konuşursak biz, 

onun daha sağlıklı olduğunu düşünüyoruz” diyerek kurguyu eskittiğinden 

bahsetmektedir. (K2, 38, Ev Hanımı) K20, sosyal medyanın tüketim kültürünü 

geliştirirken birikim kültürünü de eskittiğinden bahsetmektedir. (K20, 38, Sanayici) K2, 

sosyal medyanın hayal ettiği her şeyi yaşayabileceğini insanları inandırdığından dolayı 

hayal etmenin modasını geçirdiğini ifade etmektedir. (K2, 38, Ev Hanımı) K5, insanların 

sosyal medya paylaşımlarını yaparken “bunu yazarsam şöyle olur bunu yazarsam böyle 

olur gibi hesaplara giriyorsa bana göre sahicilik yitimi var” diyerek sahiciliği ıskartaya 

çıkardığından bahsetmektedir. (K5, 42, İlahiyatçı) K6, geleneksel gazeteciliğin sosyal 

medyanın etkisinin artmasıyla beraber değiştiğinden ve eskidiğinden bahsetmektedir: 

“Bir şeyler artık bizim için değersizleşmiş oluyor. Artık o gazeteciler 
bizim için çok değersizleşmiş bir hal alıyordu Twitter’da. Artık o anaakım 
gazeteciler dışında, nasıl influncerlar çıkıyorsa, artık sosyal medya 
gazetecileri ürüyor ve çıkıyor. Buralarda tamamen yeni bir artık Youtube’da 
yayın yapıyorlar, artık Twitter’da haber paylaşıyorlar, podcast yayını 
yapıyor. Burada yeni bir kendisine yeni bir gazetecilik kuruyor…….Ama şu 



 124 

an çok daha konforlu biri kaliteli iş koymuyorsa hemen yok olup gidiyor, 
kaliteli bir iş ortaya koymak zorundasın. Eskiden öyle değildi, şunu çok rahat 
görüyoruz ama eskiden anaakım bir medya da uzun dönem yazabilmiş, sosyal 
medyayı yoğun kullanmakta bizi bu fikir çöplüğüne maruz bırakıyor.” (K6, 
28, Avukat) 

Katılımcılar bu başlıkta Yüz Yüze İletişim, Geleneksel Ünlülük, Anaakım Medya 

ve Matbu Kültür’ün modasının geçtiğini belirtmişlerdir. Yüz yüze iletişim cevabını veren 

katılımcılar insanların sosyal medya platformlarında bir persona yarattıklarından ve 

sosyal medyada çokça vakit geçirmelerinden dolayı yüz yüze iletişimi azalttığını 

belirtmektedirler. Anaakım medya cevabını veren katılımcılar sosyal medya 

platformlarında anında haber almaları ve anaakım medyada öne çıkan olayların ya da 

programların sosyal medya platformlarından da izlenebilmesinden kaynaklı olarak 

geleneksel medya kullanımını azalttığını belirtmişlerdir. Matbu Kültür cevabını veren 

katılımcılar ise başat sosyal medya platformlarını birçok firma ve kurum tarafından 

bilgilendirme platformu olarak kullanıldığından basılı materyallerin kullanımı 

azalttığından bahsetmişlerdir. 

4.4. Geri Alma 

Tetrad’ın üçüncü sorusu olan “modası geçmiş neyi geri getiriyor?” sorusu geri 

alma kısmında değerlendirirken katılımcıların belirttiği cevaplarda öne çıkanlar Radyo 

(Podcast), Nostalji, Hikâye Anlatıcılığı, Linç Kültürü’dür. Katılımcıların tekil olarak 

verdiği cevaplar arasında ise Gettolaşma, Topluluk, Gövde Gösterisi, Geri Dönüşüm, 

Doğaya Dönüş ve Toksik Pozitiflik olmuştur. Tetrad soruları arasında en az cevap verilen 

soru geri alma sorusu olmuştur. Katılımcıların dokuzu podcastle beraber radyonun geri 

geldiğini belirtmiştir. Podcast hem sosyal medya kanallarından yayımlanan hem de 

diyaloğa dayalı bir yayın türü olmasından dolayı Tetrad sonuçlarımız arasında 

değerlendirilmiştir.  

K3, K6, K8, K9, K10, K13, K16, K17 ve K19 sosyal medyayla birlikte radyo 

(podcast)’nun yeniden geldiğini belirtmektedirler. K9, modası geçmiş olan radyo 

kültürünü ya da dinleme kültürünü podcastler aracılığıyla sosyal medyanın geri 

getirdiğini belirtmiştir. (K9, 40, Doktor) K3 insanların dinlemeye karşı yeniden bir 



 125 

ilgilerinin başladığını bunun da en güzel örneklerinden birinin Clubhouse uygulaması 

olduğunu belirtmektedir: 

“Yani bizim o sosyal medyanın olmadığı dönemde radyoyu arayıp işte 
şiir istemek şarkı istemek birinin birisine şarkı gönderiyor olmasının modası 
çok geçmişti ama sonrasında tekrar bir platformda insanların ilk yalnız 
kaldığı aralıkta böyle bir şeyi özleme olduğu insanların bir konuyla ilgili bir 
temayla ilgili akşam radyo programlarına bağlanır gibi birbirleriyle 
konuşuyor olmasını izlemek benim için çok ilginçti. …..Benim uzun zaman 
sonra ilk gördüğüm şey bunun Clubhouse versiyonuydu.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K13, az kitap okuduğumuz bir toplum olduğumuz için sesli kitapların ve 

podcastlerin bu konuya iyi bir çözüm olduğunu belirtmektedir. (K13, 58, Emekli) K16, 

teknik açıdan radyo ile podcast yayınlarının benzeştiğini ve çeşitli sosyal medya 

kanallarında radyo gibi kullanılabildiğini belirtmiştir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K6, 

podcastlerin radyolardan daha özgür bir yayın sunduğunu hatta görüntülü Youtube 

yayınlarını da sadece dinlediğinden bahsetmiştir: 

“Ama şimdi podcast dediğimiz bir şey çıktı. Podcast, radyo yayıncılığı 
mesela işte her konuda olabilir mizahta da olabilir politik bir konuda da 
olabilir psikolojiyle alakalı da bir sürü podcast var, mesut süre diye biri var 
mesela, Rabarba diye belki on yıldır yaptığı, şimdi bu kişi ne yapıyor, radyo 
programlarını aynı zamanda podcast yapıyor, eski radyocular artık podcast 
programları yapıyorlar ve bence çok daha cazip oluyor çünkü daha özgürler, 
radyoculuğun modası geçmişken bence en azından bunu getirdi diyebiliriz. 
Ben şahsen daha eski radyocuları demiyeyim ama podcast dinliyorum. Bir 
radyo dinlermiş gibi arabada giderken açıp dinliyorum. Twitter space’i 
sevmiyorum ama mesela çok sağlıklı olmuyor. Bana çok hitap etmedi. 
Podcastlerde bir konu üzerine oluyor. Ya da mizah odaklı podcastler 
dinliyorum. Hatta bazen çalışırken bile dinlemeye başladım. Hatta abartayım 
bu arada uykuya dalarken bile podcast dinlemeye başladım. Youtube’da da 
birilerinin bir şey anlattığı şeyleri izlemiyorum, arka plana alarak hikâye 
dinleme gibi.” 

K8, radyo dinlemeyi sevenlerin podcast dinlediğini fark ettiğini belirtirken aynı 

zamanda podcastlerin daha tematik olduğu için radyo fonksiyonunu daha iyi bir şekilde 

yeniden getirdiğini belirtmiştir. (K8, 31, Proje Yöneticisi) K10, radyo tiyatrosu dinlemiş 

bir kültürden geldiğini burada önemli bir bağ kurduğunu kendisinin de öğrencileriyle 

tarih podcastleri yaptığından bahsetmiştir. (K10, 32, Öğretmen) K17, “eskiden sadece 

radyo kanallarında belli başlı isimler ve onların davet ettiği isimler varken şimdi herkesin 



 126 

içinden geçeni, düşündüğünü, araştırdığını ve orda bir yayın haline getirdiğini” bunun da 

çok keyifli bir şeye dönüştüğünden bahsederek podcastlerin dinleme kültürünü yeniden 

getirdiğini belirtmektedir. (K17, 36, Oyuncu) K19 ise imaja doyulduğu ve insanların 

yorulduğu için podcastlerin moda haline geldiğinden bahsetmektedir: 

“Sosyal medya deyince görüntü geliyor ama ben mesela takip ediyorum 
her gün podcast dinliyorum. Sosyal medyayı daha anlamlı kullanma bilinci, 
çünkü bir noktada robotlaşmış bir şekilde, önüne görüntüler geliyor ve sen 
baktığın için birileri para kazanıyor, sıkılmakta değil, kendine dışardan 
bakınca, bazen saate bakıyorsun zaman geçmiş, bu hissi çocuklar çok 
yaşayamıyor ama yetişkinler, bunu ben biraz daha anlamlı geçireyim deyip 
mesela yazarlarla yapılan söyleşiler, tiyatrocularla yapılan röportajlar vs. 
dinlemiyorduk artık dinliyoruz. İmaja doyduk. Görsele maruz kalmaktan 
yorulduk artık.” (K19, 37, Öğretmen) 

K2, K4, K11, K14, K15 ve K21 sosyal medyanın nostalji olan birçok şeyi 

yeniden geri getirdiğinden bahsetmektedirler. K14, sosyal medyanın 60’lar 50’ler 

müziğini ya da böyle Anadolu Rock’ın ilk halini yeniden moda ettiğini belirtmektedir. 

(K14, 40, Müzisyen) K15 ise belirli görüntüler üzerinden eski şarkılar ve eski kitaplar 

gibi bazı şeylerin piyasasının hızlıca yükseldiğini belirtmektedir. (K15, 30, Psikolog) K2, 

sosyal medyanın gücünün tarihin tüm dönmelerini tekrar yaşatabilme imkânı sunduğunu 

belirtmektedir: 

“Şu an insanlar sosyal medyanın gücüyle yani bütün tarihi dönemleri 
modasal anlamda yaşayabilir ve deneyimleyebilir çarkın içindeler 60’lar, 
80’ler, 40’lar 30’lar bu konseptlerle restoranlarda kafelerde, müzik kafelerde 
işte neyse artık, sanki sana bütün dönemleri sanki bir zaman makinesine 
binmişçesine, ki makineye binmene de gerek yok o yüzden aşkın bir şeyden 
bahsediyoruz. Sana o zamanı yaşatabileceğine dair her şeyiyle duygusu, fikri 
sana bunu sunuyor ama sana insanlarda buna inanıyor bu şekilde bir 
kurgunun içine girebiliyorlar şimdiki zamanın içerisinde yani o konseptte 
atıyorum işte savaş döneminin olduğu öyle bir kafe yok tabi ama gidip 
deneyimleyip o duygunun içerisine girmeye çabalıyor. Nostalji diye bir şey 
var insanların bağlantı kurmak istediği bir şey kendi çocukluk dönemleriyle 
bağlantı kurdukları bir dönem sana bunu sunuyor ama gerçekten sana bunu 
yaşatıyor mu kişiye böyle bir hak veriyor mu böyle bir alan bırakıyor mu sen 
bunu mış gibi yaşıyorsun hani farkında mısın? Hayır aslında tam olarak 
insanlarda bunu istemiyorlar zaten sana tarihin tüm dönemlerini tekrardan 
yaşatabilme imkânı sunuyor yaşatabilme imkânı sunuyor diyebiliriz.” (K2, 
38, Ev Hanımı) 



 127 

K11, otantik denilen 70’ler ve 80’lerin kılık kıyafetini ve kullandığı malzemeleri 

ve eskiye dair belirli şeylerin özlemini sosyal medyanın yeniden popüler hale 

getirdiğinden bahsetmektedir. (K11, 33, Doktora Öğrencisi) K21, Retro sosyal medyanın 

geçmişteki bazı şeyleri yeniden getirirken nostaljiyi de arttırdığını ifade etmektedir. (K21, 

32, Mimar) K4, sosyal medyanın eskiye dair ne varsa nostalji olarak yeniden getirme 

gücünden bahsetmiştir: 

“Yani bu toplumda modanın yani eski şeyin bu şekilde eski olan ne 
varsa bence birçoğunu yeniden getiriyor aklıma özellikle bir şey gelmiyor 
ama çünkü tek tek modayı hani bir taraftan İstanbul’da bir moda var asıl 
dominant yerlerde vardı şimdi artık her yerde olduğu için bu eskiden moda 
olan birçok şeyi geri getirmiştir giyimi geri getirmiştir ondan sonra eski usul 
şakalar eski usul hikâye anlatıcı şeyleri. Bunları bir ağ sayesinde geri 
getiriyor ortada bir ağ var bilgiler orda toplanıyor ya o orda geçmişte 
potansiyel olarak ne getirilebilirse zaman üzerinden geçmiş ilgi çekici ne 
varsa onu bulup çıkartıyor ne olursa.  Her şeyi geri getirebilir onun içinde 
bilgiler hazır zaten yani şu var bu var görüntü var sosyal medyanın içinde 
bütün görüntüler var bütün tarzlar var işte bütün müzik tarzları var hepsi var 
içinden uygun olan şeyi moda haline getiriyor bunu ağ sayesinde yapıyor bir 
taraftan modanın değişmesini beklemiyorsun yani.” (K4, 36, Esnaf) 

K1, K12, K16 ve K18 sözlü kültürde var olan “hikâye anlatıcılığı” 

fonksiyonunun sosyal medya vasıtasıyla yeniden geldiğinden bahsetmektedirler. K18, 

eskiden “ozanların, aşıkların, dengbejlerin, naratörlerin ve şifai kültür araçlarının bir 

şekilde teknoloji üzerinden” yeniden ortaya çıktığından bahsetmektedir. K18, bunun 

sebebini “sözlü kültürde yazılı kültürdeki gibi ince ince rasyonelleşmiş zihnin işleyiş 

yasaları” olmamasından kaynaklandığını, günümüzde de yüzeyselleşmeyle birlikte 

benzer bir durum oluştuğunu belirterek bundan dolayı günümüz döneminin Post-Truth 

dönem olarak adlandırıldığından bahsetmiştir. (K18, 39, Öğretmen) K1, sosyal medyayla 

birlikte eski hikayeleştirme kültürünün geri geldiğinden bahsetmektedir: 

“Atıyorum mesela televizyon meselesinden hareketle eski kadim 
kültürde televizyon öncesi dönemde hikâye etme tahkiye, birbirini dinleme 
birini dinleme daha doğrusu çok kritik bir gelenek, işte Hz. Ali cenklerini 
okumalarından tutunda hatta şöyle daha net olması açısından söyliyim, 
televizyon öncesinde sinema kültürü var, sinema kültürünün sinema salonuna 
hapsolmuş bir yapısı var, alıp eve getiremiyorsun, akşam evde 
izleyemiyorsun, ne yaptı televizyon bunu kırdı bunu eve soktu……. ama sosyal 
medyayla birlikte aslında bu sorunun yani o hikayeleştirme, birinin hikayesini 



 128 

takip etme. Bir dönüşüm oldu yani onu tam manasıyla olumlu bir dönüşüm 
olarak söylemem mümkün değil. Kaliteli bir aktarım tarafı da olabilir, bu 
akşam ne yedim ne içtim ne yaptım takibi de olabilir, hani o kodlardaki hikâye 
dinleme arzusunu şey yapan bilhassa işte gene belki dar alana sıkıştırıyorum 
cevaplarımla ama Twitter’da zincir dediğimiz olay var ya mesela flood o çok 
şey yani iniyorsun iniyorsun bekliyorsun geliyor.” (K1, 35, Senarist) 

K16, Twitter’daki floodların sözlü kültürdeki hikâye anlatıcılığına benzer 

özellikler taşıdığını belirtmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K12, Youtube’da 

seyretmiş olduğu bir programın sözlü kültürdeki bir hikâye anlatıcılığına, bir köy odasına 

dönüştüğünü belirtmiştir: 

“Ben şurdan örnek vereyim. Takip ettiğim meşhur programlardan biri. 
Sevan Nişanyan’la Pazar sohbetleri. Bu ne biliyor musun? Bu doğrudan köy 
odası. Akıllı bir abi geliyor tamam mı? Hatta ton ton vari bir dede aynı 
zamanda. Geliyor chat kısmını açıyor, köyün Premium odasına, biz 
garibanlarda arkada, dinliyoruz yani adamı. Hikâye anlatıcısı. İnsanlar 
toplanıyorlar, Hz. Ali cengleri yerine Ermeni meselesini konuşuyorlar. 
Doğrudan etkileşim, görüntü ve seste işin içinde. Bu kültürü geri getirdiğini 
düşünüyorum. Özellikle pandemide bu araçlara insanların rahat alışması.” 

K5 ve K16 sosyal medyanın geçmişteki linç kültürünü yeniden getirdiğini 

belirtmektedirler. K16, eskiden insanların “taş atılarak yapılan toplumsal dışlamayı artık 

tweet atarak yapabilir duruma gelmiş” olduğunu belirtmiştir. (K16, 33, Araştırma 

Görevlisi) K5, insanların paylaştığı şeyler üzerinden hesap sormalar olduğundan 

bahsetmektedir: 

“Ben de şöyle bir cevap veririm ben orda olsam işte söylediğim bir 
şeyler benim kendileriyle ilişkide olduğum birtakım insanlar için sıkıntılı 
olabilir falan filan orda bu sefer bir kontrol mekanizması, hem benim kendi 
kendime yaptığım bir kontrol mekanizması hem de etrafımdan ya onu deme 
bunu deme falan filan gibisinden bir şeyler olabilir. Mesela hani yine 
yakınlarda gelen bir örnek birileriyle ilgili bir düşünceyle ilgili bir eleştiri 
yapıyor sonra başka birisi akademisyen camiasından bahsediyorum onu 
beğenmiş onun yaptığı eleştiriyi beğenmiş. Bir grupta bu beğeni üzerinden 
şey yapılıyor adam hakkında ahkam kesiliyor nasıl olur da bunu beğenebilir. 
Yani işte adama ulaşıp bunun hesabını sormalar falan filan tamam mı, abi 
sen bunu nasıl yapabilirsin o işte şöyle birisi vesaire.” (K5, 42, İlahiyatçı) 

K10, sosyal medyadaki paylaşımların etkisiyle özellikle kurumsal hayatta 

çalışan insanların şehirlerden kırsallara doğru bir göçü tetiklediğini ve doğaya bir dönüşü 



 129 

getirdiğini ifade etmiştir. (K10, 32, Öğretmen) K3, modası geçmiş özellikle 

kullanılmayan araçlardan yeniden bir şeyler üretmeyi sosyal medyanın geliştirdiğini ve 

geri dönüşümü yeniden getirdiğinden bahsetmektedir: 

“Ama bir dönem modası çok geçmiş bir şey vardı hani bu kendin yap 
ürünlerle ilgili benim çocukluğumda çok olan mesela işte üniversiteli evlerine 
gidip evleri yeniliyordu falan benim çocukluğumda aslında öyle şeyler çok 
modaydı bir şeyi işleri dışında kullanmak biri hale getirmek dönüştürmek 
bizim işte el işi derslerinde yaptığımız filan gibi bence onun modası geçmişti. 
Ben böyle uzun dönem sosyal medya olmadığı zaman bir şeyi dönüştürmek 
falan böyle havalı cool şeyler değildi. İşte artık mesela insanlar sosyal 
medyada ben şey şöyle çok hesap görüyorum kendi mutfaklarını kendilerinin 
aldığı bir hobi boyasıyla dolapların rengini değiştiriyorlar işte paylaşıyorlar 
filan. Bu tarz hesaplar çok paylaşılmaya başladığı için küçük özümler 
sunuyor büyük maliyetlere girmeden bir şeyi dönüştürmek güzel öneriler 
güzel çözümler olduğu için sosyal medyayla birlikte böyle bir şeyin modası 
geri geldi. Belki geri dönüşüm bunların kanatlarından birisi olarak 
hayatlarımıza girdi diye düşünüyorum çünkü ben yine çocuklar falan  küçük 
küçük hatırladığım şeyler vardı ama  orda bir kopukluk var o modası yeni şey 
almak yeni bir şey tüketmek daha çok havalıydı böyle bir şeyleri dönüştürmek 
yerine diye düşünüyorum ama son dönemlerde çok fazla karşılaştığım 
şeylerden bir tanesi dönüşümle ilgili  teşviki var diye düşünüyorum sosyal 
medyanın ama benim kendi alanımda gördüğüm oraları takip ettiğim için 
karşıma çıkan şeylerden bir tanesi olabilir. (K3, 33, Tasarımcı) 

K15, sosyal medyanın toksik pozitifliği yeniden ürettiğinden bahsetmektedir. 

“Daha kabullenici olmak, olumlayabilmek meseleleri Anadolu irfanı gibi fakat bunun bir 

taklidi olarak” yeniden getirdiğinden bahsetmektedir. (K15, 30, Psikolog) K7, sosyal 

medyayla beraber bireyselliğin ilk başlarda arttığını fakat daha sonra topluluk olma fikrini 

yeniden getirdiğini belirtmektedir. Sosyal medyanın paylaşma duygusunu 

yoğunlaştırmasından kaynaklı olarak “tekrar bir arada olmayı, ötekine göstermeyi ya da 

yapıyor olduğunu anlatmayı ya da yaptığı şeyi anlamaya” ihtiyaç oluşturduğundan 

topluluk duygusunu yeniden getirdiğini ifade etmektedir. (K7, 39, Avukat) K20, eskiden 

insanların mallarıyla yaptıkları güç gösterisini gösteriş yoluyla “ben farklıyım mesajını 

vermek için” yeniden getirdiğini belirtmektedir. (K20, 38, Sanayici) K5, sosyal medyanın 

geçmiş anlamdaki gettolaşmanın bir farklı türü olarak gettolaşmanın yeni bir türünü 

getirdiğinden bahsetmektedir: 



 130 

“Bir zamanlar böyle gettolaşma dediğimiz şey yani ülke bazında 
düşününce başka ülkelerden insanların bir arada toplanması şehir bazında 
düşününce başka şehirden insanların bir arada toplanması bir yer de 
toplanması bu böyle artık içinde bulunduğumuz kentleşme çağıyla beraber 
aşılmış ve hani şehirleştik kentleştik artık buranın insanısın falan gibi 
düşünüyordum ama sosyal medyada bu sefer farklı türde gettolaşmalar 
oluşuyor galiba benim görebildiğim kadarıyla. Yani her şeye erişebiliyorsun 
ulaşabiliyorsun belki her şeyi görüyorsun da ama her şeyi görmene rağmen 
belli olaylara verdiğin tepki sadece senin oradaki çeten tarafından 
belirleniyor hani böyle şey gibi hani normalde belki oluşturulması beklenen 
etki şu olabilir o kadar böyle yani her bilgiye erişebiliyorsa daha böyle 
sağlıklı analizlerin gelişmesi beklenirken ama bu sefer böyle olmuyor şöyle 
mekanizmalar gelişiyor. Duyduğun bilgiyi teyit ettirme şeyleri. Öyle olmuş 
mu olmamış mı hani bunu yapmadan tamamen senin küçük çevrenin, algısal 
çevrenin seni itelediği şekilde düşünmeye, tepki vermeye, reaksiyon 
göstermeye filan başlıyorsun.” (K5, 42, İlahiyatçı) 

Katılımcıların cevapları arasında bu soru da Radyo (Podcast), Nostalji ve Hikâye 

Anlatıcılığı öne çıkmıştır. Radyo (Podcast) cevabını veren katılımcılar sosyal medya 

platformlarında yayımlanan podcast tarzı içeriklerle beraber radyonun yeni bir şekil ile 

yeniden kullanıma girdiğini belirtmektedirler. Nostalji cevabı veren katılımcılar sosyal 

medyada insanların geçmişte var olan kültürel nesneleri ya da geçmiş döneminin getirdiği 

bazı özellikleri yeniden ön plana çıkartarak nostaljiyi yeniden getirdiğini ifade etmiştir. 

Hikâye Anlatıcılığı cevabını veren katılımcılar sosyal medya platformları aracılığıyla 

geçmiş dönem sözlü kültür özelliklerini yeniden getirdiğini ve hikâye anlatıcısı ve hikâye 

anlatıcılığını arttırdığını söylemişlerdir. 

 
4.5. Tersine Çevirme 

Tetrad’ın son sorusu ‘aşırıya kaçıldığında neler oluyor? orijinal versiyonu olan 

“reverse into” tabirinin tam karşılığı olan tersine çevirme tabiriyle isimlendirilmiştir. 

Katılımcıların bu soru da öne çıkan cevapları arasında gerçekten kopma, dezenformasyon, 

odaklanma problemi, yetersizlik, iletişimsizlik, özgüven, tatminsizlik ve bedenin 

metalaşması öne çıkmaktadır. Katılımcıların tekil verdiği cevaplar arasında ise tek tip 

düşünme, yalnızlık, arşivleme, duyarsızlaşma, empati, narsistlik ve tembelleşme vardır. 

K3, K4, K6, K7, K8, K9, K13, K16 ve K21 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında 

sanal ve gerçek ortam arasında kalan insanların gerçeklikten kopma yaşadıklarını 



 131 

belirtmişlerdir. K3, insanların sadece “olmak istedikleri unsuru ve görmek istedikleri 

insanı” paylaştığını ve bunun gerçeklikten kopuk bir durum yarattığını belirtmektedir. 

(K3, 33, Tasarımcı) K9, sosyal medyanın bir “simülasyon dünyası ürettiğini ve insanlara 

orada yaşıyormuş gibi bir hisle düşündürdüğünü” böylelikle oranın reel dünya olduğunu 

düşündürmeye başladığını belirtmiştir. (K9, 40, Doktor) K7, sosyal medyanın olmak 

istediği kişi ile olduğu kişi arasında fark yarattığını belirtmektedir: 

  “Yani insanı kim olduğuyla ya da ne yapmak isteğiyle, kim olmak 
istediği şey arasındaki o kendine sorduğu o sorulara fazla müdahale ediyor 
ve kontrolden çıkıyor yani aradaki uçurumu büyütüyor gibime geliyor. Olmak 
istediğin özendiğin çok fazla artık değişimimizin altında ve beğeni ve 
yönlendirmeler her şeyin çok fazla etkisi var. Onunla olduğum kişi ben kimim 
aslında, ben neyi istiyorum arasındaki farkla biraz daha boğuyor artık. 
Negatif olarak bu var. Yani kendimle dönüp ne istediğimi artık soramadığım 
aslında olması gereken bu. Ya çok daha kendini kolay kandırabildiğin bir 
alan yaratıyor sosyal medya. Dolayısıyla da aslında kişilikler giderek renkli 
olmaktan tek tip olmaya doğru gidiyor diye düşünüyorum. Nerde yaşamak 
istediğim yer olarak oluşuyor Twitter. Nerde olmak istediğimle kim olduğum 
arasında. Bi git gel aracı.” (K7, 39, Avukat)  

K13, son yıllarda insanların psikologlara gitme taleplerinin artmasının insanların 

oradaki personaları ile mevcut personaları arasındaki çarpışmadan kaynaklandığını 

belirtmektir. (K13, 58, Emekli) K6, sosyal medyada oluşturduğu profili gerçek hayata 

yansıtamadığında gerçek hayatta yalnızlaştığını ifade etmiştir. (K6, 28, Avukat) K4, sanal 

dünyadaki şeylere olan inancından dolayı gerçekle arasının bozulduğunu ifade 

etmektedir: 

“Kişinin gerçekle olan ilişkisi bozuluyor. Yani oradaki dünyaya 
oradaki şeylere inanıyor söylemlere görüntülere öyle biraz önce söylediğimiz 
kesik kesik görüntülere, kesik kesik söylenmişler, şey bile kesik bir laf neydi o 
kısa kısa şeyleri görüyor ve bunlara inanıyor, aforizmalar, gerçek dünyada 
öyle bir şey yok böyle gerçek dünya ona yetmiyor artık çünkü sosyal medyada 
onları görüyor aforizmalar falan onlar var böyle olunca da işin yaptığı her 
ne ise ondan mutlu olması çok zor. O dünyada sosyal medya dünyasına 
inanıyor orda yaşıyor gerçek dünyada öyle bir şey yok, o kadar keyifli bir 
ortamda yok.” (K4, 36, Esnaf) 

K16, kişinin gerçek hayat ile sanal hayatı birbirinden ayırt edemez hale 

geldiğinden dolayı “sanalla gerçeğin yer değiştirmesi”nin kişi de belirli sorunlar 

yarattığını ifade etmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K8, bir süre sonra “yaratılan 



 132 

personayla gerçek persona arasında kişinin ayırt edemez bir noktaya gelmiş olmasının” 

hastalıklı bir hal geliştirdiğini belirtmiştir. (K8, 31, Proje Yöneticisi) K21, aşırıya 

kaçıldığında kişinin çevresiyle bağını kopardığını ifade etmektedir: 

  “Sosyal medyanın aşırıya kaçılması günlük algının çok hızlı 
değişmesine ve körelleşmesine sebebiyet veriyor. Nihayetinde sosyal 
medyada ilgilendirmeyen, daha evvel gittiğiniz doğrudan dahil olmadığınız 
sisteme de dahil olabiliyorsunuz. Günlük hayatınızı sadece yapılı çevreyle 
iletişim kurabiliyorsunuz, bu noktada sosyal medyanın aşırıya kaçması 
günlük hayatınızdaki size etki eden çevrenin oluşturduğu algıyı baskılıyor ve 
sizi bir noktadan sonra o doğrudan temasla etkileşime girdiğiniz ya da 
dönüştürdüğünüz fiziksel çevreyi irtibatsız veya yapay şeylerle farklı bir şeye 
evrilmeye dinamiklerinde olmayan bir şeye zorluyorsunuz. Bu da muhtemelen 
hem çevrenizle bağınızı kopartan hem de sizi sosyal medyada daha çok 
yalnızlaştıran ya da muhafazakarlaşmaya ya da fikirsel olarak 
kısırlaştırmaya iten gerilime zorluyor.” (K21, 32, Mimar) 

K1, K6, K9, K17 ve K20 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında dezenformasyona 

yol açtığını belirtmektedirler. K9, insanların sosyal medyayı reel dünya gibi düşünmeye 

başladıklarını ve ortaya atılan iddiaları doğruymuş gibi değerlendirdiklerini ve bunun da 

dezenformasyonu ürettiğini belirtmektedir. (K9, 40, Doktor) K17, sosyal medyada 

insanların gördükleri şeylere inanma eğiliminde oldukları için dezenformasyon ürettiğini 

ifade etmektedir. (K17, 36, Oyuncu) K6, insanların doğru bilgiye kolay ulaşamadığını ve 

ulaşsa da ayrımını yapamadığını şöyle ifade etmektedir: 

“Bence dezenformasyona maruz kalma şeyimiz oluyor artık. Twitter’da 
da Elon Musk açıkladı, Trump’ın seçimlerinde de gördük. Hani artık şöyle 
bir tehlikeyle karşı karşıyayız. Bizim önümüze istedikleri şeyleri getiriyorlar, 
istemedikleri şeyleri bizim önümüzden alıyorlar. İstedikleri şeyleri çok rahat 
bir şekilde popüler hale getiriyorlar. Aslında doğru olan şeyinde yayılmasını 
çok rahat bir şekilde engelleye biliyorlar. Bunu ekşi sözlükte de çok rahat bir 
şekilde yapıyorlar. İnsanlar gördükleri şeylere inanmak istiyorlar. Herkes 
doğru şeye doğru kaynaklarla ulaşmayı bilmeyebilir. Bilmiyor da. Her insan 
için çok mümkünde değil, evet biz bunun ayrımını yapabiliyoruz ama biz belki 
sosyal medyaya haşır neşir olmayan insanlar çok da iyi tespit edemiyorlar. 
Bu da aşırı suiistimal ediliyor. Facebook’ta gördüğü her videoyu ya da işte 
ekşide gördüğü her başlığı gerçek sanabiliyor ve bunun üstünden korkunç bir 
dezenformasyon dönebiliyor bu insanın aslında dezenformasyona maruz 
kalarak bir nebze aptallaştırıyor. Böyle de korkunç bir dezavantajı var 
dezenformasyon gibi.” (K6, 28, Avukat) 



 133 

K20 ise, yapısı gereği sosyal medyada doğru haberin yayılma hızının yalan 

haberin yayılma hızından fazla olduğu için dezenformasyonu ürettiğini ifade etmektedir. 

(K20, 38, Sanayici) K1 ise yalan haberin yayılmasının kişinin arzu ettiği şeylere hizmet 

etmesi noktasında insanların yalan haberi ve dezenformasyonu arttırdığından söz 

etmektedir: 

  “Zaten o yanlış haberin etkisi, yalan haberin etkisi eğer onu yayma 
gereği duyuyorsa zaten onun işine geliyor. Hadi şey espri var ya “yalan da 
olsa söyle” seni seviyorum de, tam bu şey yani. O haberin yayılması onun 
işine geliyor, arzuluyor aslında ve aslında yalan olduğunu kabul etse de 
zihnen yalan olduğuna inanmak istemiyor şey gibi işte bir yalan haber var bir 
iftira var bu böyleymiş ama kesin bunun üstünü örtülüyorlar mesela veya 
bunda olmamış ama bunlar kesin yapıyorlardır bizim kulağımıza 
gelmiyordur. O yüzden de ahlakı bir sorun olarak da görmüyor bunu silmeyi 
veya geri almayı yayılımını engellemeyi. Temel de ahlaki bir problem yok.” 
(K1, 35, Senarist) 

K6, K10, K12 ve K16’nın aşırıya kaçıldığında insanlar üzerinde odaklanma 

problemi yarattığını ifade etmektedir. K16, sosyal medyadaki hızın insanlarda odaklanma 

sorunu yaşamalarına sebebiyet verdiğini ifade etmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) 

K12, işyerinde iken gündemin çok hızlı değişmesinin işle alakalı dikkati dağıttığından 

bahsederken (K12, 33, Çevirmen) K6, sosyal medyanın “inanılmaz bir popülasyon 

yarattığını ondan ona zıpladığını haliyle tek bir şeye uzun süre odaklanamama” 

problemini ortaya çıkardığını belirtmektedir. (K6, 28, Avukat) K10, medya içeriklerinin 

devreye girmesinden sonra odaklanma sorununun ortaya çıkmış olduğunu şöyle 

belirtmektedir: 

“Bence en büyük problemlerinden bir tanesi günümüzdeki odaklanma 
sorunu, konsantrasyon. Kesinlikle azaltıyor konsantrasyonu. Biz eğitimde çok 
fazla teknoloji kullanıyoruz, ipad ile eğitim yapıyoruz ve bir süre sonra da 
ben odağımı eski odağımı yitirdiğimi fark ediyorum. Yazılı ya da basılı 
materyaller üzerinde ya da masa başında daha fazla bir meseleye 
odaklanabilirken bu bir arkadaşımın durumu da olabilir ya da herhangi bir 
ders konu çalışma alanı da olabilir. Her anlamda çok hızlı hareket etmek 
zorunda olduğumuzu hissettiğimiz için odağımızın kaybolmasına ya da 
kaymasına neden oluyor. Konsantrasyonda çok büyük güçlükler yaşıyoruz. 
Sınıfta bir video izlerken çocukların videoyu izleme süreleri 1,5 2 dakika, 
daha sonra başka şeylerle ilgilenmeye başlıyorlar, dikkatleri dağılıyor. Bu 
medya içerikleri devreye girdikten sonra bende de aynı şeyler oldu.” (K10, 
32, Öğretmen) 



 134 

K4, K8, K11, K14 ve K16 sosyal medyadaki insanların gördüklerini kendisiyle 

kıyaslama sonrasında aşırıya kaçıldığında kendilerinde yetersizlik hissi geliştiğinden 

bahsetmektedirler. K14, kendisinin yaşıtlarının Instagram’daki yaşadığı hayatları görüp 

kendi kendine yetersiz hissettiği bir sürü an olduğunu ifade etmiştir. (K14, 40, Müzisyen) 

K16, sosyal medyadaki hızın artmasının insanlarda odaklanma problemini doğurduğunu 

ifade etmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K11, sosyal medyanın insanları bilinçli 

ya da bilinçsiz bir şekilde olumsuza ittiğini ve kişileri yetersizlik duygusuna ittiğini 

belirtmektedir. (K11, 33, Doktora Öğrencisi) K4, insanları özellikle kullandıkları 

filtrelerden dolayı yetersizlik hissiyatına kapıldığını ifade derken (K4, 36, Esnaf) K8 ise 

kıyaslamanın insanlar üzerinde aşırıya kaçıldığında yetersizlik hissi oluşturduğunu şu 

şekilde ifade etmektedir: 

“Kesinlikle buna vereceğim cevaplar psikolojik. İlk soruya verdiğim 
cevaptan o kıyastan doğan işte bir depresyon, işte belki yetersiz hissetme hali, 
işe yaramazlık hissi, bir yetişememek, ulaşamamak hep bir şeyleri kaçırma 
hissi. Aslında oradan uzaklaşmanın getirisiyle daha özüne döndüğün daha 
kendinin istediğin bir noktaya geliyorsun ama oraya ne kadar maruz kalırsan 
şey oluyor maruz kaldığın şeyler isteklerine dönüşüyor gibi bir yeden sonra. 
Şey gibi arkadaşlarımla konuşurken çok duyuyorum. Yeni çocuk sahibi olmuş 
bir arkadaşım var ve şey diyor. Anneleri takip ediyorum diyor ve anneler her 
şeye yetişiyor diyor. Evinin temizliğini de yapıyor. Çocuğuna bakımını 
kusursuz veriyor görünüyor işte yemeğini de yapıyor. Arkadaşlarıyla 
sosyalleşiyor da. Şuraya da gidiyor, alışverişini de yapıyor, her şeyini 
yapıyor. Ve arka planda biri olmadığına inanmakta zorlanıyorum ve bazıları 
herhangi bir yardımcısı olmadığını da söylüyormuş filan ve arkadaşım kafayı 
yiyordu, nasıl yapabiliyorlar diye. İster istemez bir kıyasa düşüyor. Bende de 
şey oluyor bu insanların evi nasıl sürekli bu kadar temiz ve düzenli. Yani her 
anlamda böyle yetersizlik. Ya da o kitabı okuyor bu kitabı okuyor, ya da o 
filmi izliyor bu filmi izliyor. Böyle bir sürü hal ama en çok yetersizlik.” (K8, 
31, Proje Yöneticisi) 

K4 ve K9 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında iletişimsizliği doğurduğunu 

ifade etmektedir. K9, sosyal medyanın iletişimi geliştiriyor gibi görünse de aslında 

beraberinde bir iletişimsizliği getirdiği söylerken (K9, 40, Doktor) K4 ise her şeyin bir 

anda kaybolup gitmesi ve yetişememe halinin iletişimsizliği arttırdığından şu şekilde 

bahsetmektedir: 

“İletişim olmuyor. Gruplarda bir şey yazmış oluyorsun her şey bir anda 
kaybolup gidiyor bu konuşulan şeyler hepsi yok oluyor iletişim bitmiş oluyor 



 135 

aslında. İletişim bittiğinde en temel şey bir sorunun çözülememesi yani 
herkesin kendine ait bir sorunu varsa iletişim olmayınca adam o işte bir 
gelişme kaydedemez. Hiçbir olayla hak ettiği kadar ilgilenmediği için daha 
doğrusu böyle psikolojik vakalar ortaya çıkıyor hiç kimse tam olarak 
dinlenmiş olmuyor ya da hiç kimse tam olarak konuşmuşta olmuyor tama mı 
hakkı ulan birisi dinleyince rahatlıyorsun birisi de iyi dinlerse o da , böyle bir 
şey olmayınca böyle psikolojik vakalar ortaya çıkıyor hani herkes bir 
konuşsam diye duruyor mesela bakıyorsun mesela bir fırsat olsa bir sürü 
insan konuşmak istiyor o yüzden psikiyatristlere daha çok gidiyorlar ben 
sosyal medyanın bu iletişim artması filan psikiyatrist olayı çok fazla artmış 
bence.” (K4, 36, Esnaf) 

K18 ve K4 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında ya da tersine döndüğünde 

olumsuz bir özgüveni getirdiğinden bahsetmektedirler. K4, sosyal medyanın normal 

olduğunda özgüveni arttırdığını fakat aşırıya kaçıldığında özgüveni bozduğunu ve 

gerçeklikle bağını kopardığından bahsetmektedir. (K4, 36, Esnaf) K18 ise insanların 

sosyal medya kanallarında emek vermeden bir iş ile alakalı boş bir özgüvene sahip 

olduklarını şu şekilde ifade etmektedir: 

“İnsanlar bu kanallar bu araçlar yoluyla bir yerlerde var olduğu 
yanılsamasına kapanarak içi boş özgüvenler, emek verilmemiş özgüvenlere 
çabucak sahip oluyorlar. Fenomenlik patolojisi, bunlar hocalar 
konuşuyorlar, İlber hocada bahsetmişti, ne iş yaparsın, şu kadar takipçim var 
denilen bir zaman dilimindeyiz. Herkes uzman, herkes manken, herkes 
fenomen. Çok kıymet gerektiğini düşündüğü bir varoluş ve sunuş içinde 
olduğunu zannetme. Öz bilinç yoksunluğuna yol açıyor. Bir saçmalığı 
paylaşıyor birisi ve o anında binlerce kez tıklanıyor hem oradaki bayağılık, 
paçozlaşma bu yeniden yeniden üretiliyor insanlar arasında. Hem de bu pirim 
yapan rağbet gören bir şeye dönüşüyor. Benim en çok yaşadığım sorunlardan 
biri bu, bi video çıkıyor ve ben bilmediğimde yadırganıyorum.” (K18, 39, 
Öğretmen) 

K19 ve K4 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında tatminsizlik oluşturduğunu 

belirtmektedirler. K4, sosyal medyadan kaynaklı olarak insanların bir şeyi beğenme 

duygusunun azaldığını bunun da tatminsizlik yarattığından bahsederken (K4, 36, Esnaf) 

K19 ise sosyal medyadan kaynaklı çok hızlı bir tatmin olma haline geldiğimizi şu şekilde 

ifade etmektedir: 

“Bir şeylerden çok hızlı tatmin olma haline geliyoruz. Sosyal medya 
sürekli olarak yeni bir şeyleri yeni kalmayı ve yeni olmayı dayattığı için bir 
kere her şeyden çok kendini tüketmeyi dayatıyor bir nesne olarak, sürekli 



 136 

olarak bir yeni arayışına giriyor insan ama hayatın kendisi bu kadar hızlı 
değil. Dolayısıyla bir noktadan sonra hiçbir şeyden tatmin olamıyor ve hiçbir 
kendine ait bir estetik anlayış olmuyor.” (K19, 37 Öğretmen) 

K18 ve K15 sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında bedenin metalaşmasını 

doğurduğundan bahsetmiştir. K18 insanın biyolojisinden anatomisine kadar her şeyi 

üzerine konuşulduğunu ifade ederken (K18, 39, Öğretmen) K15, bedenin bir optimize 

edilerek bir sergi nesnesine dönüşmesini şu şekilde ifade etmektedir: 

“Bedenin metalaşması meselesi en çok görünür olduğu kısmı burası. 
Çünkü sonuçta bedenlerimiz üzerinden edimde bulunuyoruz. Beden 
üzerindeki bütün düzenlemelerde aslında diğerlerine nazaran ne bileyim işte 
sosyal medyanın bizim duygu durum üzerimizdeki etkisi, sosyal ilişkimiz daha 
bilgiyle kurduğumuz ilişki vs. sosyal medyanın etkisini her seferinde 
konuşmak, ya da yazıp çizmeye çalıştığımızda daha muallak bir alandayız. 
Daha derin kavramlarla düşünmek gerekiyor. Ama burada beden 
dediğimizde hep apaçık duran bir şeyden söz ediyoruz. O yüzden sanıyorum 
yani en görünebilir olduğu yer burası, bu da işte bedenin optimize edilerek 
bir sergi nesnesine dönüşmesiyle de çok ilişkili ve o estetik meselesinin bu 
kadar gündeme gelmesi.  Kendinde gördüğün kusurları bir şekilde hızlıca yok 
etmek, dönüştürmek neyse sergilenebilir bir hale getirmeye çalışıyor. Benden 
üzerine daha çok düşünmek zorunda kalıyorsun.” (K15, 30, Psikolog) 

K16, sosyal medyada insanların bazı şeylere çok önem veriyormuş gibi 

paylaşımlar yaparken bu paylaşımları göre göre duyarsızlaşmaya yol açtığını ifade 

etmektedir. (K16, 33, Araştırma Görevlisi) K3 ise eskiden bir şeye ulaşmak için fazlasıyla 

emek harcadığının ama artık sosyal medyadan kaynaklı olarak hazır bilgiler sayesinde 

tembelleşmenin geliştiğini ifade etmektedir. (K3, 33, Tasarımcı) Yine K3 sosyal 

medyanın yapısından kaynaklı olarak insanlardaki narsist özelliklerin aşırıya kaçıldığında 

ortaya çıktığını şu şekilde ifade etmektedir: 

“Sosyal medyanın aşırı kullanımı kendi narsistliğini yaratıyor ve işte 
sanatın ya da üretimin de içinde narsist bir tarafının da olduğunu 
düşünüyorum…..Bu kadar çok görünür olma isteği ve görünür olma hali bir 
noktadan sonra insanlarda böyle bir mekanizmaya sebebiyet oluyor sürekli 
paylaşmak ve ifade etmek ve görünmek kendi havuzlarında da sürekli bir 
beğeni kitlesi yakalıyor olmak dolayısıyla aslında ben kendi fotoğraflarımı 
paylaşıyorum ya da atıyorum paylaşıyorum yapıyorum benim arkadaş kitlem 
sürekli beni onaylayan beğeni butonlarıyla ay ne kadar güzel çıkmışsın ne 
kadar iyisin işte çok tatlısın vs. filan gibi aslında onaylayan ve beğeni sunan 
mekanizmayla sürekli geri bildirimler alıyorum bence aslında insanların 



 137 

narsistlik özelliklerini bunun fazlası çok arttırıyor. …….Çünkü bir insanın, 
her insan belli aşamalarda kendini ifade etmek için var oluyor duygu dışa 
vurulmak için var ama sanatçılarda zaten hep konuşulan da bir konudur biraz 
daha fazla olduğuyla alakalı pozitif olan kısım şu sanatçıysa bu kişi bunu 
sanatçı diye ayırmamakta lazım üreticiyse oradaki duygusuyla bir şey ürettiği 
için bunu pozitife çevirebiliyor ama en kötüsü bunu çeviremeyenlerde yani o 
motivasyon insana bir şey ürettiriyorsa görünür olma hali bu bunun sonucu 
güzel. Bir üretim varsa sonunda ama sonunda bir üretim olmayan narsistlik 
toplum içinde kişinin kendi bireysel kendi ve kendi etrafındaki küçük halkası 
içinde iyi olmaya bilir diye düşünüyorum.” (K3, 33, Tasarımcı) 

K14, sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında tek tip düşünmeyi ortaya 

çıkardığından bahsetmektedir. İnsanların arkadaşlarıyla buluştuğunda artık insanların 

sadece sosyal medyada gördükleri şey üzerinde konuştuklarını ve kişinin bakış açılarını 

daraltırken tek tip bir düşünme sağladığını belirtmektedir. (K14, 40, Müzisyen) K6, 

sosyal medyada gördüğü takdiri gerçek hayatta insanların göremediğinde yalnızlaştığını 

ve böylelikle insanların sosyal medyaya daha da yoğunlaştığından bahsetmektedir. (K6, 

28, Avukat) K5 ise eskiden insanların ihtiyacı olan kaynaklara rahatça erişemediğinden 

fakat şimdi sınırsız bir kaynak havuzunda insanların sürekli bir arşivleme 

oluşturduğundan bahsetmektedir. (K5, 42, İlahiyatçı) K2 ise sosyal medyanın aşırıya 

kaçıldığında empatiyi geliştirdiğini şu şekilde ifade etmektedir: 

“Bence bir iletişim için daha fazla empati, daha fazla empati değil daha 
fazla sağlıklı bir tecrübe ağı oluşturmak istiyor. Çünkü şey gibi ben şimdi şu 
an buradayım ve burada bir tecrübe yaşıyorum ve sonra hikayeden bir şey 
paylaşan birinin bir tecrübesi var ve ben o tecrübeyi kendimle 
bütünleştirerek, süzgeçten geçirerek yeni bir zihinsel , psikolojik,  bedensel 
belki duygusal bir şey ortaya çıkıyor ister istemez bir şey üretiliyor ve bir 
insanın var olması için kendisine ve bir ötekisine ihtiyacı var ötekiyi burada 
olumlu anlamda kullanıyorum çünkü empati de böyle bir şeydir ben onun 
yerine de kendimi koyarak kendimi o an deneyimlemediğim belki de o ana 
kadar deneyimleyemediğim bir şeyi onun gözüyle tekrar yaşayarak tekrar üst 
bir katmana çıkmış oluyorum yani aslında her şeyi tecrübe etmeme gerek yok, 
çünkü dünya hayatı sınırlı bir yer ve herkes her ülkede aynı anda olamaz ama 
birinin yaşadıklarını dinleyerek bir tecrübe bir deneyim kazanarak daha üst 
segmente çıkabilir bu kader olgusuyla da karşılaşılan bir durum oluyor 
herkes aynı şeyi yaşamak zorunda değil ama herkes aynı duyguda olabilir ve 
o duygu duygudaşlık devam edebilir.” (K2, 38, Ev Hanımı) 

Katılımcıların bu başlıkta öne çıkardığı cevaplar Gerçeklikten Kopma, 

Dezenformasyon, Odaklanma Problemi, Yetersizlik olmuştur.  Gerçeklikten Kopma 



 138 

cevabını veren katılımcılar sosyal medyanın aşırıya kaçıldığında sanal dünya ile gerçek 

dünya arasında bir kopukluk oluştuğunu bunun da insanları gerçeklikten kopardığından 

bahsetmişlerdir. Dezenformasyon cevabını veren katılımcılar sosyal medyanın aşırıya 

kaçıldığında yanlış bilgiyi arttırdığını ifade etmişlerdir. Odaklanma Problemi cevabını 

veren katılımcılar ise sosyal medyanın aşırı kullanımının insanların dikkatlerinin 

zayıfladığını bunun da odaklanma sorunu yarattığını ifade etmiştir. 

Araştırmanın tasarımını oluşturan ve medya ekolojisinin bir uygulama alanı olan 

Tetrad soruları sosyal medya üzerinden 21 katılımcının tamamına sorulmuş ve her 

katılımcı dört soruya da cevaplar sağlamıştır. Bu açıdan Tetrad’ın oluşma tarihinden 

sonra ortaya çıkan yeni iletişim ortamı sosyal medyada, Tetrad’ın geçerliliği görülmüştür. 

Katılımcılarımızın Tetrad kuramındaki 4 soruya verdikleri 67 farklı cevap bulunmuştur. 

Katılımcılarımızın tamamının cevaplarını içeren ortak Tetrad şablonu oluşturulmuştur. 

Verilen cevaplar şablonlarda renklendirilerek belirtilmiştir. 21 katılımcının vermiş 

olduğu cevaplar yoğunluklarına göre kırmızı, pembe ve siyah renklerle gösterilmiştir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 139 

Tablo 7 
 

 

 



 140 

Bu cevaplardan 7 tanesi farklı soruların cevabı olarak da görülmektedir. 

Gerçeklikten Kopma, Yalnızlık, Dezenformasyon, Narsistlik ve Özgüven cevabını veren 

katılımcıların bazıları sosyal medyanın bu özellikleri geliştirdiğini düşünürken bazıları 

ise aşırıya kaçıldığında bunları ürettiğinden bahsetmiştir. Düşünme cevabını veren bir 

katılımcı sosyal medyanın bunu geliştirdiğini düşünürken bir diğer katılımcı düşünmenin 

modasını geçirdiğini ifade etmiştir. Toksik pozitiflik cevabını veren bir katılımcı sosyal 

medya platformlarının toksik pozitifliği geliştirdiğini düşünürken bir diğer katılımcı 

toksik pozitifliği yeniden getirdiğini belirtmiştir. 

 

Cinsiyetlere göre Tetrad şablonu, katılımcıların yoğun olarak kullanma 

durumlarına göre Twitter ve Instagram şablonları, Facebook, Linkedin ve Blog 

Platformları kullananların şablonları hazırlanmıştır. Youtube kullanmayan sadece 1 

kullanıcı olmasından kaynaklı olarak ayrı olarak Youtube şablonu oluşturulmamıştır. 

Bunların dışında sosyal medya öncesi medya deneyimleri benzer olan katılımcılarla ilgili, 

televizyonu yoğun kullanmış olanların, radyoyu kullanmış olanların, gazete kullanmış 

olanların ve bilgisayar ve internetle erken yaşta tanışan katılımcıların Tetrad şablonları 

da oluşturulmuştur.   

 
Kadın katılımcıların öne çıkan cevaplarına baktığımızda Kıyaslama, Bireysellik, 

Tek Tip Beden Algısı, Narsistlik, Görünür Olma, Hız ve Özet (Hap Bilgi) geliştirdiği 

şeyler ola öne çıkarken, aşıra kaçıldığında Gerçeklikten Kopma ve Yetersizlik getirdiğini 

belirtmişlerdir. Nostalji ve Radyo (Podcast) yeniden getirirken Geleneksek Ünlülük ve 

Matbu kültürün modasını geçirdiğini ifade etmişlerdir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 141 

Tablo 8 

 



 142 

Erkek katılımcıların öne çıkan cevaplarına baktığımızda Üretme, Özet (Hap 

Bilgi), Görünür Olma, Farklı Bakış Açılarını Görme, Özgüven, Rol Model Bulma, 

Anonim Kimlik, Tüketim Kültürü ve Hız geliştirdiği şeyler olarak öne çıkarken, aşırıya 

kaçıldığında Dezenformasyon, Gerçeklikten Kopma, Odaklanma Problemi ve Yetersizlik 

getirdiğini belirtmişlerdir. Radyo (Podcast), Hikâye Anlatıcılığı ve Nostaljiyi yeniden 

getirirken Yüz Yüze İletişim, Anaakım Medya, Emek ve Mektup’un modasını geçirdiğini 

ifade etmişlerdir.  

Tablo 9 

 



 143 

Twitter’ı yoğun kullanan katılımcılara baktığımız zaman ise Özgüven ve Farklı 

Bakış Açılarını Görme geliştiren özellikler açısından baskın çıkmaktadır. Twitter’ı yoğun 

kullanan katılımcılar arasında Dezenformasyon aşırıya kaçıldığında üretilen bir şey 

olurken, Radyo (Podcast) geri getirilen bir olay olarak katılımcılar tarafından 

belirtilmiştir. Yüz Yüze İletişim ve Anaakım Medya Twitter’ı yoğun kullanan katılımcılar 

açısından modası geçmiş olarak görülmektedir. 

                                               Tablo 10 

 



 144 

Instagram’ı yoğun kullanan katılımcılara baktığımız zaman Bireyselleşme ve 

Kıyaslama öne çıkmaktadır. Instagram’ı yoğun kullanan katılımcılar aşırıya kaçıldığında 

Gerçeklikten Kopma ve Yetersizlik ortaya koyduğunu belirtmektedirler. Radyo (Podcast) 

Instagram açısından geri getirilen bir olay olarak katılımcılar tarafından belirtilmiştir. 

Instagram’ı yoğun kullanan katılımcılar Geleneksel Ünlülük’ün modası geçmiş olarak 

öne çıkan cevaplar arasında ortaya çıkarmıştır. Twitter ve Instagram’ın yazılı ve görsel 

yapısının farklılığı verilmiş olunan cevaplar açısından bu farklılıkları doğurmuştur.  

                                           Tablo 11 

 



 145 

Facebook’u yoğun kullanan katılımcılar ise üretme ve tek tip beden algısı 

geliştirmede, gerçeklikten kopmayı tersine çevirmede, radyo (podcast) geri getirmede, 

kapsamlı içerik ise eskime başlığında öne çıkarmıştır. 

                                         Tablo 12 

 

 



 146 

Linkedin’i yoğun kullanan katılımcılarda Kıyaslama, Kendini ifade etme, Tek 

tip beden algısı, Üretme, Rol model Bulma, Dezenformasyon, Hız, Mikro Ünlülük, 

Tüketim Kültürü, Bireysellik ve Özet (Hap Bilgi) geliştiren özellikler olarak ön plana 

çıkmaktadır. Gerçeklikten Kopma ve Dezenformasyon aşırıya kaçıldığında ortaya 

çıkarken, Radyo (podcast) ve Nostalji geri alınan özellikler olarak görülmektedir. Yüz 

yüze iletişim, Anaakım medya ve Geleneksel ünlülük ise modası geçirilen şeyler olarak 

öne çıkmaktadır.  
                                          Tablo 13 
 

 



 147 

Blog platformlarını yoğun kullanan katılımcılarda ise Tek tip beden algısı, Rol 

model bulma, Kıyaslama, Dezenformasyon, Üretme ve Kendini ifade etme öne çıkan 

geliştiren özellikler olarak ortaya çıkarken Radyo (podcast) geri alınan bir özellik olarak 

öne çıkmaktadır. Gerçeklikten kopma, Dezenformasyon ve Odaklanma problemi aşırıya 

kaçıldığında öne çıkan özellikler olarak görülürken, Emek, Geleneksel ünlülük ve Kitap 

Okuma öne çıkan eskitilen özellikler olarak görülmektedir. 

Tablo 14 

 



 148 

Sosyal medya öncesi televizyon deneyimi yoğun olan katılımcıların sosyal 

medya Tetrad’larına baktığımız zaman Rol model bulma, Tek tip beden algısı, 

Dezenformasyon, Görünür olma, Kıyaslama geliştirilen özellikler olarak öne çıkarken, 

Radyo (Podcast) geri alınan özellikler olarak öne çıkmaktadır. Yüz yüze iletişim, 

Geleneksel ünlülük ve Emek eskitilen özellikler olarak öne çıkarken, aşırıya kaçıldığında 

Gerçeklikten Kopma ön plana çıkmaktadır. 

Tablo 15 

 



 149 

Sosyal medya öncesi radyo deneyimi yoğun olan katılımcıların sosyal medya 

Tetrad’larına baktığımız zaman Rol model bulma, Özet (Hap Bilgi), Tek tip beden algısı, 

Kıyaslama geliştirilen özellikler olarak öne çıkarken, Radyo (Podcast) geri alınan 

özellikler olarak öne çıkmaktadır. Geleneksel ünlülük, Emek, Kitap Okuma ve Kapsamlı 

İçerik eskitilen özellikler olarak öne çıkarken, aşırıya kaçıldığında Gerçeklikten Kopma 

ön plana çıkmaktadır. 
Tablo 16 

 

 



 150 

Sosyal medya öncesi gazete deneyimi yoğun olan katılımcıların sosyal medya 

Tetrad’larına baktığımız zaman Kıyaslama geliştirilen özellik olarak öne çıkarken, Radyo 

(Podcast) geri alınan özellik olarak öne çıkmaktadır. Geleneksel ünlülük eskitilen 

özellikler olarak öne çıkarken, aşırıya kaçıldığında Gerçeklikten Kopma ve 

Dezenformasyon ön plana çıkmaktadır. 

Tablo 17 
 

 



 151 

Sosyal medya öncesi Bilgisayar ve İnternet ile erken tanışmış katılımcıların 

sosyal medya Tetrad’larına baktığımız zaman Görünür Olma ve Özet (Hap Bilgi) 

geliştirilen özellikler olarak öne çıkarken, Linç kültürü, Hikâye anlatıcılığı ve Radyo 

(Podcast) geri alınan özellikler olarak öne çıkmaktadır. Emek, Matbu kültür ve Yüz yüze 

iletişim eskitilen özellikler olarak öne çıkarken, aşırıya kaçıldığında Gerçeklikten Kopma 

ve Yetersizlik ön plana çıkmaktadır. 

Tablo 18 
 

 



 152 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRMELER 
 

Medya ekolojisi, etkileri ve biçimleriyle ilgili olarak medyaya odaklanmaktadır. 

1968 yılında kavramın ortaya çıkmasından itibaren medya ekolojisi, 55 yıllık süreçte 

öncü isimlerin yanında dünyanın farklı kesimlerinden akademisyenlerin çok disiplinli 

akademik ve entelektüel faaliyetlerini içermektedir. Postman’ın benzetmesiyle, medya 

ekolojisi fikri, bir bardak temiz suya salınan bir damla kırmızı boyaydı. Bu damla bir 

bardak temiz suda kendi kendine yüzmez, onu renklendirir. Böylelikle medya ekolojisi 

bir ortamı, içinde bir kültürün büyüdüğü teknoloji olarak tanımlar ve o kültürün sosyal 

organizasyonlarıyla alışılmış düşünme biçimlerine odaklanır. 

Medya ekolojisi çevre olarak medya inceleyen anlayışının yanında sözlü ve 

yazılı kültür çalışmaları, teknoloji çalışmaları, kültürel çalışmalar, yanlılık çalışmaları ve 

dil çalışmaları gibi zengin araştırma geleneğiyle medya ve iletişim çalışmalarına katkı 

sağlamaktadır. Medya ekolojisinin kurucu figürleri olan Neil Postman, Marshall 

McLuhan, Walter Ong, Eric A. Havelock ve Jacques Ellul gibi isimler hayatta 

olmamasına karşın geliştirmiş oldukları yaklaşımlarla günümüz dijital medya dünyasını 

da anlamaya yönelik araçlar ortaya koymuşlardır. 

Tezin gerçekleştirilmeye çalışılan iki temel amacından ilkinde medya ekolojisi 

geleneğinin ortaya çıkışı, kurumsallaşması, temel kavramları ve çalışma alanları Türkçe 

literatürde ilk defa kaleme alınmıştır. İkinci amacında ise medya ekolojisi geleneğinin bir 

araştırma tasarımı olan Tetrad üzerinden sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisi 

incelenmiştir. 

1968 yılında medya ekolojisi kavramının ortaya çıkması, 1971 yılında New 

York üniversitesinde medya ekolojisi doktora programının açılması, 1977-1986 yılları 

arasında general semantic dergisinin yayımlanması, 1998 yılında medya ekolojisi 

derneğinin kurulması, 2002 yılında Explorations in Media Ecology isimli akademik 

derginin yayın hayatına başlaması ve 2006 yılında Casey Man Kong Lum’un medya 

ekolojisi geleneği  kitabını yayımlaması, medya ekolojisinin bir gelenek haline gelmesini 

sağlayan önemli olaylardır. Bu süreç içerisinde Türkiye’deki medya ve iletişim 

çalışmalarında hâkim olan iki paradigma olan Frankfurt Okulu ve Anaakım iletişim 



 153 

araştırmalarının yanında medya ekolojisi geleneği isimleri zaman zaman yer bulsalar da 

bir gelenek adı altında Türkçe literatürde yer bulmamıştır. Kurumsallaşmasını 

tamamladığı süreye kadar benzer bir süreç ABD’deki iletişim çalışmalarında da 

görülmektedir.  1990’larda başlayan ve 2000’li yıllar itibariyle de yaygınlaşan dijital 

medyanın hayatımıza girmesiyle medya ekolojisi geleneği adı altında alınan isimlere 

yeniden bir dönüş söz konusu olmuştur. Türkiye’deki iletişim ve medya araştırmaları 

açısından da McLuhan, Mumford, Postman ve Ellul gibi isimler hakkındaki çalışmalar 

2018-2023 yıllarında gözle görülür bir şekilde artış göstermiştir.  

XXI. yüz yılda, geleneksel medya türlerinden farklı olarak geliştirilen sosyal 

medya ve onun insanlar üzerindeki etkisi tezimizin diğer ana amacını oluşturmuştur. 

Medya ekolojisi geleneğinin bir araştırma tasarımı olarak kabul edilen Tetrad kuramını 

kullanarak ölçüt durum örneklemesiyle belirlenen 21 kişiyle derinlemesine görüşmeler 

gerçekleştirilmiştir. Araştırma sosyal medyadan hareketle insan deneyimine odaklandığı 

için nitel araştırma yöntemleri arasında yer alan fenomenolojik desen kullanılmıştır. 

Sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisini görebilmek ve anlamak ve sosyal medya 

öncesi ve sonrası medya deneyimleri olan kişilerin ifadelerini keşfetmek için Tetrad 

kuramının “Ortam neyi geliştirir veya yoğunlaştırır?”, “Ortam neyin modasını geçirir ya 

da neyi yerinden eder?”, “Ortam daha önce eskimiş olan neyi geri alır?” ve “Ortamın 

kullanımı aşırıya kaçıldığında ne üretiyor veya ne oluyor?” soruları kullanılmıştır. Bu 

sorulardan hareketle de verilerin analizi “katılımcıların medya kullanımları, geliştirme, 

eskime, geri alma ve tersine çevirme” başlıkları altında beş kategoride tasnif edilmiştir. 

Aralık 2022-Mart 2023 tarihleri arasında 21 katılımcı ile yapılan derinlemesine 

görüşmeler yapılmıştır. Yüz yüze ya da çevrim içi yapılan görüşmelerde 1165 dakikalık 

bir ses kaydı elde edilmiştir. Ses kayıtları yazılı ortama aktarılmış ve toplamda 135 

sayfalık metne ulaşılmıştır. Katılımcıların vermiş olduğu cevaplardan Tetrad sorularının 

her birisine karşılık gelen dörtlü kategori olan “geliştirme, eskime, geri alma ve tersine 

çevirme” başlıkları altında toplamda 67 farklı cevap elde edilmiştir. Verilen cevaplar 

uygun olan ifadenin altında değerlendirilmiştir. Cevaplardan hareketle cinsiyete, yoğun 

kullanan sosyal medyalara ve sosyal medya öncesi kullanılan medyalara göre 

McLuhan’ın geliştirmiş olduğu Tetrad’a uygun şablonlar oluşturulmuştur. 



 154 

Sosyal medyanın insanlar üzerindeki etkisini görebilmek için medya ekolojik bir 

çalışma yürütmek, o medyanın kendi dinamiklerinin insanlar üzerinde belirli duyusal 

yanlılıklar oluşturacağını görme iddiası taşımaktadır. Televizyon ve radyo gibi yapıların 

içerisindeki farklı kanallar ve yayınlar mevcut olmasına rağmen aynı ortamı 

paylaşmaktadırlar. Sosyal medya açısından aynı şeyi söylemek mümkün 

görünmemektedir. Araştırma da aynı sosyal medya platformu yoğun kullanan insanların 

benzer cevaplar verdiği, farklı sosyal medya platformu kullanan insanların farklı cevaplar 

verdiği tespit edilmiştir. Ortamların yapısı, kişiler üzerinde belirli etkiler doğurmaktadır. 

Katılımcıların vermiş olduğu cevaplardan görsel ağırlıklı platformları kullanan 

katılımcıların kişinin görünüşüyle ilgili, yazı ağırlıklı platformları kullanan katılımcıların 

ise fikir ve kimlikle ilgili unsurları etkileyen hususlardan etkilendiği araştırmamızın 

sonuçlarındandır. Postman, bir teknoloji yalnızca makineyken belirli bir sosyal ortamda 

kendine yer bulduğu ve sembolik bir kod kullandığı için araç haline geldiğini belirtir. Bu 

nedenle ortam, bir makinenin yarattığı sosyal ve entelektüel ortamdır. Sosyal 

uygulamaları desteklemek için özel olarak tasarlanmış yeni nesil yazılım araçlarıyla 

sosyal medya ortaya çıkmıştır. Sosyal medyanın popülaritesi, insanların kimliklerini inşa 

etmeleri için bir araç ve dünyalarını algıladıkları bir mercek olarak kullanımlarından 

kaynaklanmaktadır.  

Marshall McLuhan (1964) Medyayı Anlamak: İnsanın Uzantıları adlı kitabında, 

insanlığın tüm araçlarının, teknolojisinin veya medyasının kullanıcılarının uzantıları 

olduğunu öne sürmüştür. Teknolojilerimiz, araçlarımız ve medyamız insani işlevlerimizi 

geliştirir ve bu nedenle varlığımızın uzantıları olarak kabul edilebilirler. McLuhan, 

mekanik teknolojilerin uzayda bedenlerimizi genişlettiğini ve elektrik teknolojisinin 

merkezi sinir sistemimizi ve hem uzayı hem de zamanı ortadan kaldırarak küresel bir 

kucaklaşmayı genişlettiğini gözlemlemiştir. McLuhan'ın Medyayı Anlamak: İnsanın 

Uzantıları adlı kitabında formüle ettiği insanın uzantıları olarak medyadan, dijital 

medyalarının uzantıları olarak insanlara doğru bir dönüş olduğunu söyleyebiliriz. 

Medya ekolojisi, sosyal medyanın nasıl kullanılma eğiliminde olduğunu ve nasıl 

insanlar üzerinde etki yarattığını incelemek için bir çerçeve sağlamaktadır. Medya 

ekolojisi açısından bir kültüre yeni bir teknolojinin dahil edilmesi kültürü değiştirecektir 



 155 

çünkü sosyal sistemin iletişim ekolojisi değişecektir. Medya ekolojisi yaklaşımı bütün 

iletişim sürecine bakar. Katılımcıların sosyal medya öncesi medya deneyimlerindeki kitle 

iletişim araçları tek yönlü bir mesaj akışını desteklerken sosyal medya çok yönlüdür. 

Yönlü bir yanlılığa (directional bias) ek olarak sosyal medyanın duyusal bir yanlılığı 

(sensory bias) da vardır. McLuhan’a göre küresel ağlar insanın sinir sistemini genişletir. 

Sosyal medya aracılığıyla sosyal bağlantılar kurmak katılımcıların vermiş olduğu 

cevaplarda görüldüğü gibi bireyleri çok çeşitli fikirlere ve dünya görüşlerine maruz 

bırakır. Böylece insanlar tek bir coğrafi konumda bulunduklarında olabileceklerinden çok 

daha fazla fikre maruz kalırlar. Sosyal medyanın duyusal yanlılığı, insan iletişimini 

Innis’in de tanımlamış olduğu şekliyle zaman ve mekân boyutunda genişletir. Bu duyusal 

uzantı, insanları birbirine bağlamak için teknolojiyi kullanan yeni bir tür sosyal yanlılığı 

teşvik eder. Postman, onlara katıldığımız koşullar nedeniyle, farklı teknolojilerin farklı 

sosyal yanlılıkları olduğunu belirtir. Meyrowitz, insanlar arasındaki geleneksel 

farklılıklarının çoğunun gerçek yaşam durumlarındaki sahne ve sahne arkasındaki 

davranışları arasındaki ilgili ayrımlardan kaynaklandığını belirtmektedir. Sosyal medya 

bu bağlamda herkesi aynı yere getirerek içerikleri aracılığıyla değil toplumsal yaşamın 

belirli koşullara dayalı coğrafyasını değiştirerek etkilemektedir. 

 

Sosyal medyanın yapısal özelliklerinden kaynaklı olarak geliştirmesi beklenilen 

en önemli özellik medya ekolojisi açısından dünyayı küresel bir köye dönüştürmesidir.  

Geliştirme kategorisinde “sosyal medya neyi geliştiriyor” sorusuna katılımcıların vermiş 

olduğu cevaplardan sosyal medyanın keşif, rol model bulma, üretme, farklı bakış açılarını 

görme kişilerin kişisel gelişimlerini ve yeteneklerini geliştirdiğini göstermektedir. 

Dünyanın her yerinden ilgili konulardaki uzmanları bularak yaşadıkları yerin fiziksel ve 

sosyal koşullarına bakılmaksızın fayda sağlayabildiklerini söyleyebiliriz. Sosyal medya 

hem düşünceyi besleyen bilgileri elde etme de hem de başkalarına yardım etmek için 

düşünceyi geliştirmektedir. Eskime kategorisinde sosyal medyanın neyin modasını 

geçirdiği ve neyi yerinden ettiğine ilişkin olarak düşünceyi besleyen yazılı kültür ürünleri 

olan matbu kültür, mektup, gazete, ürün kataloğu ve yayınları ise eskittiği sonuçları 

ortaya çıkmıştır. Araştırmanın geri alma kategorisinde iki yönlü bir iletişim türü olarak 

sosyal medya bireylerin düşüncelerini paylaşmak ve diyalog kurmak için Atina 

Formlarını andırır şekilde hikâye anlatıcısı, hikaye anlatıcılığı, topluluk ve gettolaşmayı 



 156 

da geri getirmektedir. Katılımcıların büyük çoğunluğu sosyal medyanın geri getirdiği 

unsurlar arasında podcasti (radyo) söylemiştir. Ong, mevcudiyet (presence) bağlamında 

üzerinde durduğu şeylerden olan “ses”in derin bir mevcudiyet ve şimdi duygusu 

yarattığını söylemiştir.  Ulaşılan bulgular bize sosyal medyanın akustik alan deneyimi 

olan podcasti (radyo) bir dereceye kadar geri getirdiğini söylemektedir. Katılımcıların 

podcastlerle olan fikirleri göz önünde bulundurulduğunda podcastlerin sıcak bir ilişki ve 

bağlam duygusu oluşturduğu söylenebilir. Clubhouse ve Twitter Space gibi 

uygulamalarındaki insan konuşmaları ise özgür sohbeti ve canlı diyaloğu 

deneyimleyebileceğimiz yerler olarak görülmektedir. Walter Ong’un radyo ve 

televizyonla beraber ikincil bir sözlü kültür toplumu tanımının sosyal medya yoluyla 

geliştirdiğini söylemek mümkündür. Tetrad sorularından biri olan sosyal medyanın 

modası geçmiş neyi getirdiği sorusunda öne çıkan iki cevap hikâye anlatıcılığı ve radyo 

(podcast) olmuştur. Sözlü kültürün psikodinamikleri konuşmaya dayalı, kalıplaşmış, 

daha az analitik ve daha eklemeli olma vurgusu baskındır. Ulaşılan bulgular, hikâye 

kültürü ve radyoyu (podcast) yeniden getirmesi sosyal medyanın sözlü kültür 

özelliklerine de sahip olduğuna işaret etmektedir. 

 

Ong elektonik medyanın tüm dünyayı birbirine bağladığında grup içi duyguları 

en aza indireceğini iddia etmiştir. Katılımcıların sosyal medya üzerine vermiş olduğu 

yanıtlardan oluşturulan bulgulardan yola çıkarak Ong’un bu iddiasının sosyal medya da 

geçerliği olmadığını görmekteyiz. Sosyal medya grup içi duyguları üst düzeye çıkartırken 

aşırı kutuplaşmayı da teşvik etmektedir. Bu bağlamda katılımcıların Tetrad cevaplarında 

sosyal medya, kıyaslama, narsistlik, toksik pozitiflik, empati yoksunluğu ve kutuplaşmayı 

geliştirirken, aşırıya kaçıldığında da gerçeklikten kopma, duyarsızlaşma, tatminsizlik ve 

iletişimsizliği getirmektedir. 

 

Sosyal medyanın herkese açık olması ve fiziksel mekanlarda farklı bağlamlarda 

karşılaşılan her kişiyi aynı yerde toplamış olması bir bağlam çöküşünü ortaya 

çıkartmaktadır. Nathan Jurgensun’un belirttiği gibi çoklu izleyici kitlesinin çöküşünü bir 

adım öteye taşıyarak farklı ağların birbirine karışması yoluyla rol kimliklerinin üst üste 

binmesine götürmüştür. Aile, arkadaşlar ve meslektaşlarla aynı bağlamda ve anda ilişki 



 157 

kurmamızı gerektirmektedir. Bu bağlamda sosyal medyanın bireyselleşme ve özgüveni 

geliştirdiği ulaşılan bulgulardan olduğu söylenebilir. 

 

Araştırmanın Tetrad analizinin tersine çevirme kategorisinde sosyal medya 

kullanımının aşırıya kaçılması geliştirdiği bazı özelliklerin tersine çevrilmesine sebep 

olur. Sosyal medyanın dünyanın herhangi bir yerindeki kişilerin halka açık foruma 

katılmasına izin vererek, belirli kültürleri ve gelenekleri aşan bir düşünce birliği 

sağlaması beklenilirken ulaşılan bulguların ortaya koyduğu şekliyle sosyal medya iyi ve 

makul düşünceleri çoğaltmak yerine dezenformasyonu, gerçeklikten kopmayı, 

yetersizliği, iletişimsizliği, tatminsizliği, duyarsızlaşmayı ve narsistliği doğurur. 

 

Postman Televizyon Öldüren Eğlence kitabında teknolojinin kanıksadığımız 

şeyleri nasıl dönüştürüp değiştirdiği ve dolayısıyla yeni anlamlar getirdiğini 

belirtmektedir. Örneğin çok fazla düşünmeden daha önce zaman ve emek harcamış (ya 

da harcamamış), doğru (ya da yanlış) ve üzerine düşünülmüş bilgilere sosyal medya 

vasıtasıyla ulaşabilmekteyiz. Bu da katılımcıların geliştirme kategorisinde belirttiği gibi 

genellikle tüketicilerin karar verme süreçlerini etkilediği sosyal medya Influencer’larını 

ya da mikro ünlülüğü geliştirmektedir. 

Sosyal medya uygulamalar arasında sürekli geçiş yapma, tüm medya kanallarını 

gözden geçirme ve böylece farklı bilgi biçimlerini özümseme ihtiyacı nedeniyle çoklu 

görevi teşvik etmektedir. Bu durum kullanıcılara, okumayı, düşünmeyi, ayrıntılı 

anlatıların aksine kısa vurgulamalara ve bağlantısız bilgi yığınlarına maruz 

bırakabilmektedir. 21 katılımcıyla yapmış olduğumuz fenomenolojik görüşmeler 

sonucunda geliştirme kategorisinde özet (hap bilgi) ve hızı geliştirdiği görülmüştür. 

Ulaşılan bulgular, sosyal medyanın kullanıcıların dünyayı ve kendilerini algılama 

biçimlerinde büyük bir rol oynadığı sonucuna ulaşılmıştır. Sosyal medyanın hem 

çevrimiçi hem de gerçek dünyada kimliklerinin, fikirlerinin ve kendilik algılarının inşası 

üzerindeki etkileri belirgin olarak ortaya çıkmaktadır. Yapılan görüşmeler sonucunda 

geliştirme kategorisinde tek tip beden algısı, özgüven, farklı bakış açılarını görme, 

kıyaslama, görünür olma, narsistlik, rol model olma, bireysellik, kendini ifade etme, 

yalnızlık, anonim kimlik, empati yoksunluğunu geliştirirken tersine çevirme kategorisinde 



 158 

ise aşırıya kaçıldığında gerçeklikten kopma, odaklanma problemi, yetersizlik, tek tip 

düşünme, iletişimsizlik, özgüven, tatminsizlik, bedenin metalaşması, duyarsızlaşma ve 

tembelleşmeyi ortaya çıkardığı görülmüştür. Medya ekolojisi geleneği düşünürleri 

insanların kullandıkları medyalardan kopmadıkları için etkilerinin farkında olmadığını 

belirtmektedirler. Yapılan görüşmeler katılımcılara eski medya deneyimlerini ile sosyal 

medya deneyimleri üzerine bir karşılaştırma imkânı verdiğinden dolayı katılımcıların 

birçoğu sosyal medya kullanımları üzerine yeniden düşüneceklerini ifade etmişlerdir. 

Medya ekolojisinin “kullanıcıların farkında olmadığı” fikri araştırmanın kişiler üzerine 

yeniden düşünmeyi teşvik ettiğinden yola çıkarak bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Bugün ikna edici teknolojilerle çevriliyiz. Sosyal medyanın hayatımıza 

dokunduğu her yerde, giderek daha fazla bir ikna unsuru var. İnsanlar tarafından yaratılan 

ve düşündüğümüzü ve ne yaptığımızı giderek daha fazla etkilemek için kodla uygulanan 

dijital medyaların tasarımları mevcuttur. Sosyal medya öncesi teknolojilerimiz bizim 

uzantılarımızken, yeteneklerimizi geliştirdi. Onların yaratıcıları olarak emirlerimizi 

yerine getirmeleri anlamında komuta edilmişti. Araçlar insanları etkilerken başkaları 

tarafından kontrol etmek için kullanılmadılar ya da kullanan failler görünür durumdaydı. 

Günümüz dijital medyasında ise bilgi sistemlerini kontrol edenler, görünmez bir sistem 

içerisindedir. Medya ekolojisi gibi yaklaşımlar gelişen teknolojiler karşısında insan 

faillimizi gözetmemiz ve insan üretimi olan araçların insanlar üzerinde ne tür etkiler 

doğurabileceği üzerine araştırmacılara olanak sunmaktadırlar. Sosyal medya ortamlarının 

artık her birinin ayrı birer ortamının, kullanıcı deneyiminin ve kullanıcı tasarımının 

olduğunu göz önünde bulundurarak Tetrad ile ilgili yapılacak çalışmalarda daha spesifik 

ortamlar üzerinde çalışmanın o ortamları anlamak için daha özgül sonuçlar doğuracağı 

değerlendirilmektedir.  

 

 

 

 

 



 159 

EK1: Katılımcıların Demografik Özellikleri ve Metin İçi Kısaltma Aktarımları 

 

 
 



 160 

    EK2: 21 Katılımcının Tetrad Şablonları 

 

 
 
 
 



 161 

 
 
 
 



 162 

 
 
 
 



 163 

 
 
 
 
 



 164 

 
 
 
 
 



 165 

 
 
 
 



 166 

KAYNAKÇA 
 
Kitaplar 
 

Alemdar, Korkmaz ve Kaya, Raşit. Kitle İletişiminde Temel Yaklaşımlar, İstanbul: 
Savaş Yayınları, 1983. 

Anton, Corey. Communication Uncovered: General Semantics and Media Ecology. 
Fort Worth: Institute of General Semantics, 2011. 

Arslan, Hüsamettin. Epistemik Cemaat, İstanbul: Paradigma yayınları, 2007. 

Avcı, Nabi. Enformatik Cehalet, İstanbul: Rehber Yayınları, 1990. 

Boorstin, Daniel J. The Image: A Guide to Pseudo-Events in America. New York: 
Atheneum. 1961. 

Cali, Dennis D. Mapping Media Ecology: Introduction to the Field. New York: Peter 
Lang, 2017. 

Carey, James. Communication as Culture: Essays on Media and Society New York: 
Routledge. 2009. 

Carpenter, Edmund. Oh, What a Blow That Phantom Gave Me! New York: Holt, 
Rinehart and Winston. 1972. 

Castells, Manuel. İnternet Galaksisi İnternet, İş Dünyası ve Toplum Üzerine 
Düşünceler. E. Öztürk (çev.). Ankara: Phoenix Yayınevi, 2020. 

Clifford G. Christians, Media Ethics and Global Justice in the Digital Age. UK: 
Cambridge University Press, 2019. 

Coeckelbergh, Mark. “Using Philosophy of Language in Philosophy of Technology”, 
Shannon Vallor (ed.), The Oxford Handbook of Philosophy of 
Technology içinde. Oxford: Oxford University Press, 2022. 

Doğanay, Ahmet. Murat Ataizi, Ali Şimşek, Ali., Jale Balaban Salı ve Yavuz Akbulut. 
“Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri”. Anadolu Üniversitesi 2012. 

Dusek, Val. Philosophy of Technology: An Introduction, New Jersey: Wiley-
Blackwell. 2006. 

Eede, Yoni Van Den. The Beauty of Detours. New York: State University of New York 
Press, 2019. 

Eisenstein, Elizabeth. The Printing Press as an Agent of Change. Cambridge: 
Cambridge University Press. 1979. 



 167 

Ellul, Jacques. Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes. New York: Alfred A. 
Knopf. 1965. 

Ellul, Jacques. The Technological System. (Çeviri: J. Neugroschel,). New York: 
Continuum. 1980. 

Feenberg, Andrew. “Replies to Critics”, Tyler Veak (ed.). Democratizing Technology: 
Andrew Feenberg's Critical Theory of Technology içinde. New York: SUNY 
Press, 2006. 

Geddes, Patrick. City Development: A Study of Parks, Gardens and Culture 
Institutes: A Report to the Carnegie Dunfermline Trust. Edinburgh, 
Scotland: Geddes and Colleagues. 1904. 

Goody, Jack. The Domestication of the Savage Mind. New York: Cambridge 
University Press, 1977. 

Havelock, Eric A. “The Greek Legacy”, D. Crowley ve P. Heyer (ed.), Communication 
in History: Technology, Culture, Society içinde. New York: Longman, 1999. 

Heidegger, Martin. “The Question Concerning Technology”, The Question Concerning 
Technology and Other Essays, William Lovitt (çev.) New York: Harper & 
Row, 1977. 

Heim Michael. “Heidegger and McLuhan: The Computer as Component”, G. Genosko 
(Ed.), Marshall McLuhan: Critical Evaluations in Cultural Theory içinde. 
New York: Routledge, 2005. 

Hood, Webster F. “The Aristotelian versus the Heideggerian Approach to the Problem of 
Technology”, Carl Mitcham ve Robert Mackey (ed.).  Philosophy and 
Technology: Readings in the Philosophical Problems of Technology içinde. 
New York: Free Press, 1983. 

Ihde, Don. Technology and the Lifeworld: From Garden to Earth, Indiana: Indiana 
University Press, 1990. 

Innis, Harold. The Bias of Communication. Toronto: University of Toronto Press, 1951. 

Innis, Harold. İmparatorluk ve İletişim Araçları Nurcan Töreli (çev.) İstanbul: Ütopya 
Yayınevi, 2007. 

James, William. The Dilemma of Determinism. Whitefish: Kessinger Publishing, 2005. 

Kaplan, David. Readings in the Philosophy of Technology, Lanham: Rowman & 
Littlefield, 2004. 

Keller, Evelyn Fox ve Grontkowski C. R. “The minds’s eye”, Harding S. ve Hintikka M. 
(Ed.). Discovering Reality içinde. Dordrecht: Reidel, 1983. 



 168 

Khuns, Williams. Post Industrial Prophets. Ilniois: Colophon Books, 1971. 

Korzybski, Alfred. Science and sanity: An Introduction to Non-Aristotelian Systems 
and General Semantics. New York: Institute of General Semantics, 1993. 

Korzybski, Alfred. “The Role of Language in the Perceptual Processes”. R. R. Blake ve 
G. V. Ramsey (drl.), Perception: An Approach to Personality. Nakagawa: 
Ronald Press Company, 1951.  

Laughey, Dan. Medya Çalışmaları: Teoriler ve Yaklaşımlar. Ali Toprak (çev.) 
İstanbul: Kalkedon Yayınları, 2010. 

Levinson, Paul. The Soft Edge: A Natural History and Future of the Information 
Revolution. London & New York: Routledge, 1997. 

Levinson, Paul. Digital McLuhan: A Guide to the Information Millennium. London 
& New York: Routledge, 1999. 

Levinson, Paul. Realspace: The Fate of Physical Presence in the Digital Age, on and 
off Planet. London & New York: Routledge, 2003. 

Logan, Robert K. ve Rawady, Mira. Understanding Social Media: Extensions of Their 
Users. New York: Peter Lang, 2021. 

Lum, Casey. M. K. Perspectives on Culture, Technology and Communication: The 
Media Ecology Tradition. New York: Hampton Press, 2006. 

Lum, Casey. M. K. “Media Ecology: Contexts, Concepts, and Currents”, R. Fortner ve 
M. Fackler (ed.), The Handbook in Media and Mass Communication Theory 
içinde. New Jersey: Wiley-Blackwell, 2014. 

Marchessault, Janine. Marshall McLuhan: Cosmic Media London: Sage, 2005. 

McLuhan, Marshall. Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu, Gül Çağalı 
Güven (çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2017. 

McLuhan, Marshall. & Fiore, Q. The Medium is the Massage: An Inventory of Effects. 
Corte Madera, CA: Gingko Press, 1967. 

McLuhan, Marshall. & McLuhan, E, Laws of Media: The New Science. Toronto: 
University of Toronto Press, 1988. 

Marshall McLuhan, Yaradanımız Medya: Medyanın Etkilerine Karşı Bir Keşif 
Yolculuğu, Ünsal Oskay (çev.). İstanbul: Nora Kitap, 2019. 

McLuhan, Marshall. Understanding Media: The Extensions of Man. New York: Signet 
Books, 1964. 



 169 

Merriam, Sharan. “Nitel Araştırma, Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber”.  Ankara: 
Nobel Yayınları, 2015. 

Meyrowitz, Joshua. No Sense of Place: The Impact of Electronic Media on Social 
Behavior. New York: Oxford University Press. 1985. 

Marc L. Miller ve Jerome Kirk, Reliability and Validity in Qualitative Research, 
Beverly Hills: Sage Publications, 1986. 

Mumford, Lewis. Technics and Civilization. New York: Harcourt, Brace and Co,1934. 

Mumford, Lewis. Tarih Boyunca Kent / Kökenleri Geçirdiği Dönüşümler ve Geleceği 
Gürol Koca (çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2019. 

Moustakas, Clark. E. Phenomenological Research Methods. Thousand Oaks, CA: 
Sage. 1994. 

Odum, Eugene. Fundamentals of Ecology, Philadelphia: W.B. Saunders Co, 1971. 

Ong, Walter. Sözlü ve Yazılı Kültür, Sözün Teknolojileşmesi. Sema Postacıoğlu (çev.) 
İstanbul: Metis yayınları, 2020. 

Oskay, Ünsal. Kitle İletişiminin Kültürel İşlevleri, İstanbul: İnkılap Yayınları, 2014. 

Patton. Michael. Q. Qualitative Research and Evaluation Methods. CA: Sage 
Publications, 2002. 

Platon. Phaidros, Furkan Akderin (çev.) İstanbul: Say Yayınları, 2020. 

Postman, Neil ve Weingartner, Charles.  The Soft Revolution; a Student Handbook for 
Turning Schools Around. New York: Delacorte Press, 1971. 

Postman, Neil. “The Reformed English Curriculum”, A.C. Eurich (ed.), High School 
1980: The Shape of the Future in American Secondary Education içinde. 
London: Pitman Publication, 1970.  

Postman, Neil. The end of Education, New York: Alfred A. Knopf, 1995. 

Postman, Neil. Teknopoli Yeni Dünya Düzeni Mustafa Emre Yılmaz (çev.) İstanbul: 
Paradigma Yayınları, 2006. 

Postman, Neil. Televizyon: Öldüren Eğlence, Gösteri Çağında Kamusal Söylem. 
İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2016. 

Rosenberger, Robert ve Verbeek, Peter Paul. Postphenomenological Investigations: 
Essays on Human-Technology Relations Lanham: Lexington Books, 2015. 

Stamps, Judith. Unthinking Modernity: Innis, McLuhan, and the Frankfurt School. 
Montreal: McGill-Queen's Press, 2001. 



 170 

Strate, Lance. Echoes and Reflections: On Media Ecology as a Field of Study 
Cresskill, New Jersey: Hampton Press, 2006. 

Strate, Lance. Media Ecology: An Approach to Understanding the Human Condition 
New York: Peter Lang, 2011. 

Strate, Lance. Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New World 
revisited. New York: Peter Lang, 2014. 

Vallor, Shannon. Technology and the Virtues: A Philosophical Guide to a Future 
Worth Wanting, New York: Oxford University Press, 2016. 

Van Manen, M. Phenomenology of Practice: Meaning-Giving Methods in 
Phenomenological Research and Writing. CA: Left Coast Press, 2014. 

Verbeek, Peter Paul, What Things Do: Philosophical Reflections on Technology, 
Agency, and Design, University Park: Penn State University Press, 2005. 

Watson, Alexander J. Marginal man: The Dark Vision of Harold Innis. Toronto: 
University of Toronto Press, 2006. 

Williams, Raymond. Television: Technology and Cultural Form. London: Fontana, 
1974. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



 171 

Süreli Yayınlar 
 

Adam, Isabella. “What Would McLuhan Say About the Smartphone? Applying 
McLuhan’s Tetrad to the Smartphone”. Glocality. 2(1): 3, 2016, ss.1–7. 

Arslan, Erdal. “Nitel Araştırmalarda Geçerlilik ve Güvenilirlik”, Pamukkale 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 51, 2022, ss.395-407. 

Aydeniz, Hediyetullah. “Hafızayı Oluşturma: Kitle İletişim Kuramlarını Türkiye’den 
Yazmak”. İnsan ve Toplum, 10 (2), 2020, ss.159-170.  

Baltacı, Ali. “Nitel Araştırmalarda Örnekleme Yöntemleri ve Örnek Hacmi Sorunsalı 
Üzerine Kavramsal Bir İnceleme”. Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi,7(1), 2018, s.254. 

Basbaum, Sergio Roclaw. “Scientificizing McLuhan: Predicates of Man-machine 
Coupling, The Triplex Isomorphism Hypothesis, and Its Aesthetic 
Consequences”. ARS (São Paulo), 17(35), 2019, ss.9-91.  

Başkale, Hatice. “Nitel Araştırmalarda, Geçerlik, Güvenirlik ve Örneklem Büyüklüğünün 
Belirlenmesi”, Dokuz Eylül Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Elektronik 
Dergisi, 9(1), ss.23-28. 

Cali, Dennis. “On Disciplining Media Ecology”. Explorations in Media Ecology. 10(3-
4). 2011, s.345. 

Carey, W. James. “Marshall McLuhan: Genealogy and legacy”. Canadian Journal of 
Communication. 23(3), 1998. 

Cooper, Thomas. “McLuhan, Social Media and Ethics”. New Explorations: Studies in 
Culture and Communication. 1(2), 2020. 

Echelson, Duncan, Garry Fialka ve Robert K. Logan. “Expanding and Enriching the 
McLuhan Tetrad”. New Explorations, Studies in Culture and 
Communication. 2 (2), 2022. 

Eede, Yoni Van Den. “Blindness and Ambivalence: The Meeting of Media Ecology and 
Philosophyof Technology.” Explorations in Media Ecology. 15, no.2, 2016, ss. 
103–112. 

Eede, Yoni Van Den, Gert Goeminne, Marc Bossche. “The Art of Living with 
Technology: Turning Over Philosophy of Technology’s Empirical Turn”. 
Foundations of Science. 22 (2) 2015, ss.235-246. 

Enzensberger, Hans Magnus. “Bir Kitle İletişimi Araçları Teorisinin Oluşturucu 
Ögeleri”. Ünsal Oskay (çev.). Birikim Dergisi. 1979-1980, ss.17-37. 



 172 

Evans, Paul. S. “Creating a New “Great Divide”: The Exoticization of Ancient Culture 
in Some Recent Applications of Orality Studies to the Bible”. Journal of 
Biblical Literature. 136(4), ss.749–764. 

Fekete, John. “McLuhancy: Counterrevolation in Cultural Theory”. Telos, (15). 1973, 
ss.75-123. 

Ihde, Don. “Bodies in Technology”. Human Studies 27 (3), 2004, ss. 341-348. 

Islas, Octavia. “Understanding Media: The Extensions of Man (1964), The Foundations 
of Marshall McLuhan’s Tetrad”. Explorations in Media Ecology. 15(1), 2016, 
ss. 81–91. 

Grodsky, Nicholas, Julia Hildebrand, Ernest Hakanen. “Screens as Human and Non-
Human Artefacts: Expanding the McLuhans’ Tetrad”. Explorations in Media 
Ecology. 17, 2018, ss.23-39. 

Kellner, Douglas. “Baudrillard: A New McLuhan? Illuminations”, The critical theory 
project, 1996, ss. 1–11. 

Kirtiş, A. Kazım ve Karahan, Filiz. “To Be or Not to Be in Social Media Arena as the 
Most CostEfficient Marketing Strategy after the Global Recession”. Procedia 
Social and Behavioral Sciences. (24), 2011, ss.260-268. 

Levinson, Paul. “McLuhan’s Space”. Journal of Communication. 40, 2, 1990, ss.169-
173. 

Lum, Casey. M. K. “Introduction: The Intellectual Roots of Media Ecology”. New Jersey 
Journal of Communication.  8:1, 2000, ss.1-7. 

McLuhan, Eric. “MEA Tetrad”. Media Res. 2-1, 2000, s.23. 

McLuhan, Marshall. “Laws of the Media”. Technology and Culture. 16(1), 1975, ss. 
74-78. 

McLuhan, Marshall. “The Laws of the Media”. Et Cetera. 34(2), 1977, ss.173-179. 

Moran, Terence. “Witness to the Technological Society”. ETC: A Review of General 
Semantics, 40(2), 1983, s.230. 

Morse Janice M, “Determining Sample Size”. Qualitative Health Research. 10(1), 
2000, ss.3-5. 

Pauly, John. “Reading Carey Between the Lines”. Explorations in Media Ecology. 5(2), 
2006, s.159. 

Postman, Neil. “The Humanism of Media Ecology”. Proceedings of the Media Ecology 
Association. 1, 2000, ss.10-16.  



 173 

Scolari, Carlos. “Media Ecology: Exploring The Metaphor to Expand The 
Theory”. Communication Theory. 22, 2012, ss.204–225. 

Strate, Lance. “A Media Ecology Review”. Communication Research Trends. 23(2), 
2004, s.2. 

Tekindal, Melike ve Arsu, U. Şerife. “Nitel Araştırma Yöntemi Olarak Fenomenolojik 
Yaklaşımın Kapsamı ve Sürecine Yönelik Bir Derleme”. Ufkun Ötesi Bilim 
Dergisi, 20 (1), 2020, ss.153-182. 

Umut, Tuba Nur, "STS Alanına Metodoloji Sunan Felsefi Bir Yaklaşım: 
Postfenomenoloji", Aydan Turanlı, Arsev Umur Aydınlıoğlu ve Melike Şahinol 
(ed.), Türkiye’de STS: Bilim ve Teknoloji Çalışmalarına Giriş, 2020, ss.189-
201. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 174 

Diğer Yayınlar 
 

Abhyankar, M. Roma. “The Medium is a Misnomer: The Missing Discussion in online 
Discussion Forums”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Georgetown 
Üniversitesi, 2019. 

Altun, Fahrettin. “Marshall Mcluhan ve Jean Baudrillard’ın Karşılaştırmalı 
Çözümlemesi”, Yayınlanmamış Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 2006. 

Avcı, Nabi. “İletişim Düşüncesinin Gelişimi: Eğitim Öğretim Boyutlarıyla Bir Model 
Denemesi”, Yayınlanmamış Doktora Tezi. Anadolu Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 1988. 

Aziz, Aysel. “Televizyonun Yetişkin Eğitimdeki Yeri ve Önemi”, Doktora Tezi. Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi, 1975. 

Barrowman, Laurel. “An Argument for Analogue: How Can an Indie Magazine Structure 
Its Digital Framework to Increase Print Viability?”, Yüksek Lisans Tezi. Royal 
Roads Üniversitesi, 2019. 

Sabri Eğe. “Marshall McLuhan’ın Medya Belirlenimciliğine Vilem Flusser 
Perspektifinden Bir Eleştiri”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 
Galatasaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

Gomez-Zuebisch, Leopoldo Chopo “A Phenomenological Exploration of the Learning 
Values Derived From Instructional Short Videos Among Adult Learners”, 
Doktora Tezi. Phoenix Üniversitesi, 2010. 

Seyit Köse, “Marshall McLuhan’ın Küreselleşme Düşüncesinin Tarihsel Kökenleri”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2019. 

Mckenzie, Sandy. “Mcluhan’s Releavence in Today’s Society: A Look at Social Media 
on Mobile Devices”, Yüksek Lisans Tezi. Syracuse Üniversitesi, 2013. 

Nystrom, Christine. “Towards a Science of Media Ecology: The Formulation of 
Communication Systems”, Doktora Tezi. New York Üniversitesi, 1973. 

Odyakmaz, Necla. “Medya Ekolojisi”, Yayınlanmamış Doktora Tezi. İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005. 

Palmer, Stephen Matthew. “What is a Cellphone? A Tetradic Odyssey: A Study in Media 
Ecology”, Yüksek Lisans Tezi. Massey Üniversitesi, 2011. 

Postman, Neil. “The Humanism of Media Ecology”, Medya Ekolojisi Derneğinin Açılış 
Konuşması. New York, 2000. 



 175 

Postman, Neil. Five Things We Need to Know About Technological Change. 
Konferans. Denver, 1998, s.4 
https://web.cs.ucdavis.edu/~rogaway/classes/188/materials/postman.pdf 

Ratcliff, Amanda Jo. “The Influence of the Medium: An Examination of Faculty and 
Student Experiences with Online Public Speaking Courses”, Doktora Tezi. 
2017. 

Renolds, Victor Alexander. “Touching Knowledge: Digital Media Practice and Medium 
Theory Informing Learning on Mobile Touch Screen Devices”, Yüksek 
Lisans Tezi. Victoria Üniversitesi, 2017. 

Schick, Dan. “Techno-Experiential Design Assesment and Media Experince Database: 
A Method for Emerging Technonology Assessment”, Yüksek Lisans Tezi. 
Simon Fraser University, 2002. 

Thomas, John Charles. “Operationalizing McLuhan’s Tetrad to Focus on Innovation 
Effects”, Yüksek Lisans Tezi. Iowa State Üniversitesi, 2007. 

Umut, Tuba Nur. “Teknoloji-Değer İlişkisi”, Yayınlanmamış Doktora Tezi. Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018. 

We Are Social. (2023, Ocak 26). The Changing World of Digital in 2023. We Are 
Social UK. https://wearesocial.com/uk/blog/2023/01/the-changing-world-of-
digital-in-2023/  

Wyllford, Ralph. “Exploring the Relationship Between Mass Media and Religious 
Education”, Doktora Tezi. Walden Üniversitesi, 2010. 

 


