
 

 

KARADENİZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ * SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 
 

TARİH ANABİLİM DALI 
 

 

TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

KORE’DE MİSYONERLİK (1875-1910) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Elif ULUSOY 

 

 

 

 

 

 

EKİM - 2023 

 

TRABZON 



 

 

KARADENİZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ * SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 
 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

KORE’DE MİSYONERLİK (1875-1910) 

 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Elif ULUSOY 

 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Ahmet KARAÇAVUŞ 

 

 

EKİM - 2023 

 

TRABZON 



 

 

 

 

ONAY 

  

Elif ULUSOY tarafından hazırlanan “Kore’de Misyonerlik (1875-1910)” adlı bu Çalışma 

24.11.2023 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oybirliği/oyçokluğu ile başarılı bulunarak 

jürimiz tarafından Tarih Anabilim Dalı Tezli Yüksek Lisans Programı’nda yüksek lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

Jüri Üyesi Karar 
İmza 

Unvanı - Adı ve Soyadı Görevi Kabul Ret 

Prof. Dr. Sezai BALCI Başkan   
 

Doç. Dr. Ahmet KARAÇAVUŞ Üye   
 

Doç. Dr. Ahmet KÖKSAL Üye   
 

 
 

 Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduklarını onaylarım. 

 

 
 

 

 
 

Prof. Dr. Tülay İLHAN NAS 

Enstitü Müdürü 

 



 

 

 

 

BİLDİRİM 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 

sunulduğunu, ayrıca KTÜ-Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kılavuzu’na uygun olarak 

hazırlanan bu Çalışmada bana ait olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf 

yapıldığını aksinin ortaya çıkması durumunda her tür yasal sonucu kabul ettiğimi beyan ediyorum. 

 

 

 

 

Elif ULUSOY 

04.10.2023 

  



IV 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Hristiyanlığı, Yahudiliğin bir mezhebi olmaktan çıkararak evrensel bir dine dönüştüren 

Pavlus’tan itibaren Gentile misyonuyla büyük kitlelere ulaşmak isteyen Hristiyan misyonerler, çeşitli 

dönemlerde Asya kıtasına doğru ilerlemiş; Ancak 15. yüzyılda sömürgecilik başlayana kadar burada 

ciddi faaliyetlerde bulunamamıştır. 

 

17. yüzyılda Batılıların ilk kez Kore yarımadası hakkında bilgi edinmesi ve Afyon Savaşları 

sonrası Çin’deki Batı etkisi, Joseon’a hem Batı teknolojisini hem de Batı dinini taşımıştır. Çin gibi 

kendi kendine yeterliğini uzun yıllar korumuş bir ülkeye kolaylıkla sızamadıkları için aynı kültürü 

paylaşan Kore ve Japon halklarını aracı yapmak isteyen Batılı devletlerin bu coğrafyada gösterdiği 

misyon faaliyetleri, Asya kıtasında bir inanç sorununu meydana getirmiştir. Ancak din kalıplarının 

yerleşik olmaması ve sayılan üç ülkenin de teolojiden çok modernleşmeyi esas almaları sebebiyle 

Batı öğretisine yönelik çeşitli tepkiler ortaya çıkmıştır. Nitekim Çin’in düşüşünü Japon yükselişi 

takip ederken Çin’e bağlı Koreliler, Batı ilmiyle yükselen Japonya’ya karşı duydukları ilgiyi 

gizleyememiştir. Dolayısıyla misyonerler, buldukları açıktan ülkeye sızarken bölgede çeşitli ticari 

haklar elde etmiş ve bölgeyi yavaş yavaş egemenliği altına almıştır.  

 

Çin, Japonya ve Rusya gibi büyük devletlerle çevrili küçük bir ülke olan Kore’nin Batı’dan 

gelen yabancılara ve yeni bir dine karşı tutumunun işlendiği bu tez çalışmasında beni yönlendiren ve 

tezimin ana çerçevesini oluşturmamda büyük yardımı dokunan danışman hocam Doç. Dr. Ahmet 

KARAÇAVUŞ’a ve onun aracılığıyla tanıştığım, misyon-misyonerlik faaliyetlerini anlamam 

konusunda benden yardımını esirgemeyen Doç. Dr. Bayram SEVİNÇ’e teşekkür ederim. 

 

 

Ekim, 2023                                                                                        Elif ULUSOY 

 

  



V 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................................ IV 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................................... V 

ÖZET .............................................................................................................................................. VII 

ABSTRACT ................................................................................................................................. VIII 

TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................................... IX 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................................ X 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................................. 1-3 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. DİN VE KÜLTÜR EKSENİNDE JOSEON ÖNCESİ KORE TARİHİ ............................. 4-19 

1.1. Kore Milletinin Kökenleri ....................................................................................................... 4 

1.2. Kore Tarihinin Başlangıcı: Antik Joseon (M.Ö. 2333 - 1100) ................................................ 5 

1.2.1. Tangun Sonrası Antik Joseon (M.Ö. 1100 - 108) ......................................................... 7 

1.3. Üç Krallık Dönemi ve Birleşik Silla Krallığı (M.Ö. 57 - M.S. 935) ....................................... 8 

1.3.1. Üç Krallık Dönemi Kültürel Etkileşimler ..................................................................... 9 

1.3.2. Silla Kemik Sistemi .................................................................................................... 11 

1.3.3. Birleşik Silla’nın Yıkılışı ............................................................................................ 12 

1.4. Balhea Krallığı (M.S. 698 – 926) .......................................................................................... 12 

1.5. Koryo Krallığı (MS. 918 – 1392) .......................................................................................... 13 

1.5.1. Moğol Hakimiyeti Dönemi (1270–1356) ................................................................... 14 

1.6. Joseon Krallığı (1392 – 1910) ............................................................................................... 16 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. JOSEON DÖNEMİ VE ÜLKEYİ BATI’YA AÇAN FAKTÖRLER ............................... 20-48 

2.1. Asya Genelinde Dışa Kapalı Siyasetin Sonu ve Joseon’u Dışa Açan Faktörler ................... 20 

2.2. Daewongun ile Kraliçe Min Arasındaki Savaşın İç ve Dış Siyasete Tesiri 

Üzerinden Joseon’da Giderek Artan Dış Güç Nüfuzu .......................................................... 32 

2.3. Donghak Ayaklanması ve I. Çin-Japon Savaşı ..................................................................... 41 

 



VI 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

3. KORE YARIMADASINDA DİN KAVRAMI VE HRİSTİYAN MİSYONERLİĞİ .... 49-125 

3.1. Din Kavramı .......................................................................................................................... 49 

3.1.1. Hristiyanlık Öncesi İnanışlar ...................................................................................... 50 

3.2. Joseon Kast Sistemi .............................................................................................................. 57 

3.2.1. Din ve Kast Sistemi İlişkisi ......................................................................................... 59 

3.2.2. Yangban Temelli Ekonominin Batı Temasıyla Değişimi ........................................... 62 

3.2.3. Koreli Erkeklerin Toplumsal Statüleri ........................................................................ 67 

3.2.3.1. Yangban Sınıfı ............................................................................................... 67 

3.2.4. Koreli Kadınların Toplumsal Statüleri ........................................................................ 69 

3.3. Misyon ve Misyonerlik ......................................................................................................... 74 

3.3.1. Hristiyan Misyonerliği ................................................................................................ 74 

3.3.1.1. Pavlus ............................................................................................................. 76 

3.3.1.2. Misyonerler .................................................................................................... 78 

3.3.1.3. Misyonerlerin Yaşam Koşulları ..................................................................... 80 

3.3.2. Nevius Metodu ve Hristiyanlığa Kabul Sınavları ....................................................... 82 

3.3.3. Konfüçyüsçü Bilginlerin Hristiyanlık Analizi ............................................................ 85 

3.3.4. Tek Tanrı’ya Dönüş ve Tangunizm ............................................................................ 89 

3.4. Kore Yarımadasında Hristiyan Misyonerliği ........................................................................ 91 

3.4.1. İlk Temas ve Vaftizler ................................................................................................ 91 

3.4.2. Hristiyan Mezhepleri ................................................................................................ 106 

3.4.3. Sağlıkla İlgili Çalışmalar .......................................................................................... 113 

3.4.4. Eğitimle İlgili Çalışmalar .......................................................................................... 118 

 

SONUÇ ve ÖNERİLER ............................................................................................................... 126 

KAYNAKÇA ................................................................................................................................ 128 

ÖZGEÇMİŞ .................................................................................................................................. 143 

  



VII 

 

 

 

ÖZET 

 

Joseon Devleti, Çin’i dünyanın merkezi kabul ederek yarımadadaki varlığını korumaya çalışan 

zayıf bir krallıktır. Giderek artan kültürel hegemonyada Çin’e uzun yıllar sarsılmaz bir inançla bağlı 

kalmıştır. Ancak 15. yüzyıl sonrası Asya’daki sömürgecilik faaliyetlerinin ana hedefinin Hindistan 

ve Çin olması Kore’deki dengeleri değiştirmiştir. Bu süreçte Joseon, dışa kapalı bir krallık olarak 

kalmayı amaçlamaktadır. Fakat Japonya’nın güçlenişi ilk darbeleri Kore’ye vurmuştur. Çin’in Afyon 

Savaşları ile zayıflaması Kore’ye gelebilecek desteğin önünü kesmiştir. Üstelik ticareti ele geçirmek 

isteyen Batılı devletlerin Çin’e karşı kullanmak için buldukları Asya’nın zayıf noktası Kore’dir. 

Çin’e sızmanın öncüsü olarak Kore’yi dışa açmayı planlayan Batılı devletler, Fransızlar öncülüğünde 

Katolik inancını Kore’ye yerleştirebilmek için kanlı mücadeleler vermiştir. Kanghwa Anlaşmasından 

I. Çin-Japon Savaşına uzanan süreçte ülkede Çin etkisi adım adım ortadan kaldırılmıştır. Kore’de 

toplum düzeni değişmeye başlarken Batı etkisinin modernleşme ile kabul görmesi, Hristiyanlık 

inancının Koreliler arasında yayılımını arttırmıştır. Hükümet monarşik gücünü korumak için Papalık 

Kurumuna bağlılık gibi ögelere karşı çıkmıştır. Ancak Protestanların ülkeye gelişi Hristiyanlık için 

çok önemli adımların atılmasına aracı olmuştur. Misyoner faaliyetleri planlı ve gizli bir şekilde seyir 

alırken tezin ilk başlığında Kore’nin tarihsel arka planı ve Çin-Japonya ile bağları verilmiştir. İkinci 

bölümde bu bağlara Batılı devletlerin etkisi ve ülkedeki değişim işlenmiştir. Donghak Hareketi ile 

Kore’de Hristiyan inancına yönelik bir analiz sunulmuştur. Üçüncü bölümde misyon ve misyonerlik,  

din ve bunun Kore toplumunda karşılığı gibi durumlara değinilmiştir. Böylece Hristiyanlığın 

Kore’ye nereden giriş yaptığı, hangi metotların kullandığı ve sonucunda yeni bir dinin nasıl 

yayıldığının genel hatları çizilmiştir. 

 

 

Anahtar Kelimeler: Çin, Japonya, I. Çin-Japon Savaşı, Katolik, Protestan, Modernleşme, 

Nevius Metodu 

  



VIII 

 

 

 

ABSTRACT 

 

The Joseon State was a weak kingdom trying to maintain its presence on the peninsula, seeing 

China as the centre of the world. İn ever-increasing cultural hegemony, for many years, she remained 

an unshakable believer to China. However, after the 15th century, the fact that India and China 

became the main targets of colonial activities in Asia changed the balance in Korea. Within this 

period, Joseon aimed to remain as a kingdom closed to outside. Yet first blows strake to Korea, with 

Japan's rise to power. The weakening of China due to the opium wars has prevented the support that 

could come to Korea. Moreover, Korea was the weak point of Asia, which the Western States, who 

wanted to seize commerce, found to use against China. Western states, planning to open Korea as a 

pioneer to infiltration into China, fought bloody battles, led by the French, to establish the Catholic 

faith in Korea. During the period, from the Kanghwa Agreement to the First Sino-Japanese War, 

Chinese influence in the country was eliminated step by step. While the social order began to change 

in Korea, the acceptance of Western influence through modernization increased the spread of 

Christianity among Koreans. In order to secure her monarchical power, the government opposed 

such elements as loyalty to the Papacy. However, the arrival of Protestants to the country was 

mediated in the taking very important steps for Christianity. While missionary activities proceeded 

to an extent planned and classified, the historical background of Korea and her ties with China-Japan 

were given in the first section of this thesis. In the second part, the influence of Western states on 

these ties and the changes in the country were discussed. An analysis of the Donghak Movement and 

the Christian faith in Korea was presented. In the third part, mission and missionary work, religion 

and its equivalents for the Korean society were discussed. Thus, an outline of where Christianity 

entered Korea, what methods were used, and how a new religion spread as a result were sketch out. 

 

 

Keywords: China, Japan, Sino-Japanese War, Catholic, Protestant, Modernization, Nevius 

Method 

  



IX 

 

 

 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo Nr. Tablo Adı  Sayfa Nr. 

 

1 Neo-Konfüçyüsçü Düşünce Sistemine Göre Gruplaşmalar (16. Yüzyıl Sonrası) ....... 68 

2 Yerel Üyelik ve Finansal Bağış (1900-1910) .............................................................. 85 

3 1884-1910 Yılları Arasında Kore’de Bulunan Protestan Misyonerlerin Toplam 

Sayısı ......................................................................................................................... 112 

 

 

  



X 

 

 

 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a.g.m.  : Adı geçen makale 

bkz.  : Bakınız 

c.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Ed.  : Editör 

Haz.  : Hazırlayan 

M.Ö.  : Milattan önce 

M.S.  : Milattan sonra 

s.  : Sayfa 

sy.  : Sayı 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TTK : Türk Tarih Kurumu 

Vb. : Ve benzeri 

 

 

 



 

 

 

 

GİRİŞ 

 

Tarihin en eski uygarlıklarından biri olarak kadim komşuları Çin ve Japon medeniyetleri 

arasında günümüze dek varlığını korumayı başarmış bir ülke olan Kore, milli benliğini koruma 

konusundaki azmiyle takdire şayan bir topluma sahiptir. Kore Yarımadasını anavatan belleyerek 

burada güçlü komşularla çevrili küçük bir krallık olarak yaşam mücadelesi süren Koreliler, tarih 

boyunca Çin-Japon çekişmesi arasında ezilmiş ve genelde Çin egemenliği altında tampon bölge 

vazifesi görmüştür. 

 

Sadae-Kyorin bağlamlı sistem içerisinde Japonya’yaya Çin kültürü Kore üzerinden taşınmıştır. 

Ancak Korelilerin Mançu hakimiyetiyle Çin’i sorgulamaya başlayacağı ve I. Çin-Japon savaşıyla 

Çin’den umudu keseceği bu çetrefilli süreçte Japonya’nın Oda Nobunaga önderliğinde birleşmesini 

takiben yükselmeye başlaması değişime yol açmıştır. Özellikle Japonların Meiji Aydınlanmasını 

yaşayarak Asya’nın en güçlü devleti haline gelmesi, 17. yüzyıldan beri varlığını hissettirerek 19. 

yüzyılda zirve yapan gelişmelerin tetikleyicisi olmuştur.  

 

Çin’in Afyon Savaşlarında aldığı darbe, Batı ile peşi sıra yaptığı ticaret anlaşmalarıyla kritik 

bir hale gelirken Batı’nın denkleme Japonya’nın ardından Kore’yi de dahil etmesi bölgedeki 

çatışmaları alevlendirmiştir. Bu süreçte kendi içindeki dengeleri bile güçlükle sağlayabilen Kore 

Hükümetinin de kendini ilhak etmeye fırsat kollayan Çin ve Japon komşularına ve ticaret anlaşması 

teklifi etme amacıyla gelip Kore’yi işgal edeceğinden emin olunan Batı’ya karşı harekete geçtiği 

görülmüştür.  

 

17. yüzyıldan itibaren Kore Hükümeti, Çin’e gönderdikleri elçilik heyetleri vasıtasıyla 

Hristiyan misyonerlerle temasa geçerek modern teknoloji hakkında bilgi edinmeye çalışmaktadır. 

Yarımadayı Hristiyanlaştırma amacı güden misyonerlerle aradaki iletişim, Asya kıtası üzerinde etkin 

olan Şamanizm, Budizm ve Konfüçyüsçülük’ün yanı sıra Katolik mezhebinin öncülüğündeki 

Hristiyanlık inancının da bölgede etkin hale gelmesini sağlamıştır. Özellikle Japonların 

deneyimlediği kalkınmayı kendi ülkelerine uyarlamak için çaba gösteren Kore Hükümeti, Çin’in 

tavsiyeleri aracılığıyla işe koyulmuştur. Ancak Katoliklerin Papa Kurumuna bağlılık ilkesi ve ataya 

saygı gibi Asya’nın vazgeçilmez ritüellerine karşı gösterdikleri tutum, modernleşme ile teolojik 

yaklaşım arasında ciddi problemlere neden olmuştur. 

 

Bu tez çalışmasının ilk bölümünde kısa bir Kore Tarihi üzerinden Şamanizm, Budizm, Taoizm 

ve Konfüçyüsçülük gibi dinlerin yarımadadaki varlığı ve bölgeye girdikleri andan itibaren 



2 

karşılaştıkları tutum işlenmiştir. Çalışmanın bu kısmında Kore’nin temel kültürünün oluşum 

safhaları ön plana çıkmaktadır. Kore’nin kurucu atası Tangun’a dair bilgiler verdiğinden ve ilk yerli 

kaynak kabul edildiğinden burada; Tae-Hung Ha’nın İngilizceye çevirerek Yonsei Üniversitesinin 

bastığı Samguk Yusa’dan faydalanılmıştır. 

 

Joseon Krallığı’nın son dönemi, misyoner faaliyetleri ve Hristiyanlığın bu topraklarda kalıcılığı 

açısından kritik yıllara şahitlik etmektedir. Tezin ana hatlarının anlaşılması için siyasi unsurlar 

önemli olduğundan ikinci kısımda; Joseon’da iç siyasetin etkisi üzerinden dış siyaset verilmiştir. 

Neticesinde Joseon Krallığı, önce dışa kapalı siyasetinden arındırılmış, daha sonra da ticaret 

anlaşmalarıyla yeni unsurlara açık hale gelmiştir. Bununla birlikte Katolikler, hükümetin monarşisini 

zedeleyecek girişimleri yüzünden kanlı baskılara uğrarken Protestanların gelişi teolojidense 

modernleşmeye ulaşmayı hedefleyen Korelileri kendine çektirmiştir. Protestanların Korelilerin 

modernleşme arzusunu sağlık ve eğitim hizmetleri ile cevaplandırırken dini geri planda işlemesi 

Kore’de elde ettikleri zaferin başlıca sebebi olmuştur.  

 

Üçüncü bölümde Korelilerin tarihsel olarak dini anlayış ve yaşayış biçimleri verilirken, halkın 

toplumsal durumu ve Hristiyanlığın bundan nasıl faydalandığı anlatılmıştır. Böylece Korelilerin 

kafasında oluşan Hristiyanlık fikri daha net bir şekilde ortaya çıkarken misyonerlerin nereden 

Korelilerin zihnine sızdığı aşikar olmuştur. Üstelik ilk temaslar, kronolojik bir biçimde verilirken, 

ikinci bölümde anlatılan siyasi olayların Kore’deki karşılıkları netleştirilmiştir. 

 

Çalışmada öne çıkan başlıca ana kaynaklar; Underwood ailesi olarak bilinen Presbiteryen 

Misyonerler, Horace Grant Underwood ve eşi Lillias Stirling Horton Underwood’un kitaplarıdır. 

Ayrıca Protestan misyonerlerini başarıya ulaştıran Nevius Metodunun mucidi olan John Livingston 

Nevius’un kitapları ile Trumbull White’ın Çin-Japon-Kore arasındaki etkileşimi esas alan kitabı The 

War in the East: Japan, China, and Corea’dan da yararlanılmıştır.  

 

Tez içerisinde modern zamanda Hristiyan misyonerliğini ele alan çalışmalarıyla öne çıkan 

tarihçilerden; Sung-Deok Oak, Donald Leslie Baker ve Motokazu Matsutani’nin de çalışmaları önem 

arz etmektedir. 

 

Türkçe kaynaklara gelindiğinde; Müge Kübra Oğuz’un doktora tezi olan Choson Krallığı’ndan 

Dehan İmparatorluğuna: Kore’nin Dış Politikaları (1876-1910), Eun-Kyung Jeong’un doktora tezi 

ve bu tezden yola çıkarak basılan Kore Milliyetçiliği kitabı ve Charles Holcombe’un Doğu Asya 

Tarihi: Çin Japonya Kore Medeniyetin Köklerinden 21. Yüzyıla Kadar adlı eseri başlıca 

kullandığımız kaynaklar arasındadır. 

 



3 

Bunlar dışında da belli başka ana kaynaklar incelenmiş ancak bu kitaplar içerisinde konumuzu 

kapsayan çok az sayıda bilgi olduğu için çalışmanın ana hatlarına etki etmemiştir. Bu nedenle genel 

olarak Underwood ailesinin kitaplarına ek olarak kullanıldıkları söylenebilir. 

 



 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. DİN VE KÜLTÜR EKSENİNDE JOSEON ÖNCESİ KORE TARİHİ 

 

1.1. Kore Milletinin Kökenleri 

 

1945’te Kuzey ve Güney olmak üzere ikiye bölünmüş bir devletin halkı olan Koreliler, 5000 

yıllık tarihleriyle dünyanın en eski uygarlıklarından biridir. Doğu Sibirya ve Doğu Asya kaynaklı 

Atasal genlere sahip oldukları tespit edilen ve Mongoloid sarı ırka mensup olan bu kavim; M.Ö. 

3000’lerde Tunguz kabilelerinin Kore yarımadasında görünmesiyle tarih sahnesine çıkmıştır. Silla 

Krallığıyla (668-935) birlikte bu kavim “Korece” adı verilen milli bir dili benimsemiş ve Ural-Altay 

Dil Ailesinin bir parçası olan Kore dilini1 günümüze kadar yaşatmayı başarmıştır.2 

 

Günümüzde Kore’nin kurucusu ve ortak atası efsanevi bir Tanrı-Kral olan Tangun kabul 

edilmektedir. Ancak bu durumun tarihsel açıdan doğruluğu tartışmalıdır. Tangun, Korelilerin atası 

değil, ilk kralıdır ve Tangun’un yerine geçen kişi Shang Hanedanından Gija’dır. Antik Joseon’u 

takiben Koreli yöneticiler Konfüçyüsçülük’ün doğrultusunda, kandansa iyi bir yöneticiye itaat 

edilmesi gerektiğini benimsemiştir. Bunu gerçekleştirirken de Koreli olma bilincine sadık kalmaya 

dikkat etmiştir. Bu sebeple Korelileşen yada Korelilerin “medenileştirdiği” ırklar zamanla etnik 

Korelilerle kaynaşmış ve “Koreli olmak” kan bağlarının ötesine geçmiştir. Fakat bu durum ne Koryo 

ne de Joseon’da tartışılan bir olgudur.3  

 

Kore’de bugünkü anlamda ulusun inşası 20. yüzyılda gerçekleşmiş ve halkı simgeleyen 

“minjok” kelimesi bu yüzyılda Kore’ye yerleşmiştir. Bu dönemden önce kullanılan “kukka”, 

“baeksung” ve “kukmin” gibi terimler Kore halkını tanımlama konusunda yetersiz kalmış ve 

dönemin koşulları sebebiyle halktan çok “devletin bağımsızlığını” simgelemenin bir yolu olmuştur. 

Bu nedenle özellikle Japon istilasından sonra hem Paleolitik dönemden beri süregelen homojenik 

grubu içine alan hem de Tangun’un soyundan gelenleri kapsayan bir kelime arayışına gidilmiştir.4 

 
1 Silla dönemine kadar Kore kabileleri arasında bir dil birliği yoktur. Kabileler arasındaki diller benzer olabileceği gibi 

tamamen benzersiz olduklarına da rastlanılmaktadır. 

2 Eun-Kyung Jeong, Türkiye ve Kore’de Milliyetçilik Anlayışlarının Gelişme Süreçlerinin Mukayesesi (1910–1945), 

Yayımlanmış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010, s. 4-5.  

3 Kyung-Koo Han, Multiculturalism in Korea?, Institute of Ars Vivendi at Ritsumeikan University, 2008, s. 20-21. 

4 Hyeong-Woo Lee, North Korean Nationalism: Reading the Paleolithic Text,  Institute for Security- Development 

Policy, 2021, s. 2,4; Kue-Jin Song, The Introduction of the Concept of 'Nation' into the Korean Society and the 

Adaptation of Its Usage, International Journal of Korean History, c. 13, 2009, s. 126-141. 



5 

“Minjok” kelimesini arayışta yatan en büyük neden, Korelileri Koreli yapan unsurun ne olduğu 

sorusudur. İlk Korelilerin Japonya, Mançurya veya Çin ile bağlantısı olmadığı tespitinde bulunan 

Kim Jeong Hak; Kore Yarımadasının, kuzey ve güneyden gelen iki halk tarafından işgal edildiğini 

ve kuzeyden gelenlerin kökeninin “Güney Sibirya Neolitik kültürel unsurları taşıyan Paleo-

Asyalılar” olduğunu; Güneyden gelen insanların ise kökeninin bilinmediğini aktarmıştır. 5  

 

Arkeolojik çalışmalar, M.Ö. 500.000’den sonra Kore yarımadasında, Paleolitik dönemde 

yaşayan insanların varlığını kanıtlamaktadır. Bu insanlar ile birlikte Kore halkının kökeni sayılan 

Neolitik dönem göçmenlerinin ne zaman etkileşime girdiği bilinmemektedir. Ancak iki halkın 

kaynaşmasının Kore milletine çok az bir etki bıraktığı tespit edilmiştir.6 

 

Çin tarafından Tunguz olarak sınıflandırılan İlk Koreliler, kendi kabilelerini; Hanlar, Puyolar, 

Koguryolular, Koryolular, Chinler (Curçenler) ve Mançular olarak adlandırmaktadır.7 Taş devrinde 

Kuzey Sibirya’daki avcı ve balıkçı kültürleriyle birebir ilişkili olan ve Neolitik ile Tunç çağı boyunca 

Ural-Altay dinlerine ait bir kültürün taşıyıcılığını yapan bu halklar, birbirinden farklı değildir. 

Koreliler, M.Ö. 5000-4000’ler arasında yerleşik hayata geçmeye başlamış ve bu dönemde en az Çin 

kadar Türk ve Moğol kültüründen de etkilenmiştir. Korece’ye en yakın dilin Türkçe olması yada eski 

Kore bronz sanatının İskitlerdeki hayvan üslubuyla birebir ilişkili olması bu duruma örnektir.8  

 

Etnik varoluş ve tarihi süreçteki değişimle gelen kaynaşma, günümüzdeki Kore halkını 

oluşturmuştur. Böylece “minjok” kelimesi altında Tangun’un halkı olan Gojoseon insanları ve 

Tangun’un soyundan gelen Koreliler hem etnik hem de ırksal yönden birleşmiştir. 

 

1.2. Kore Tarihinin Başlangıcı: Antik Joseon (M.Ö. 2333 - 1100) 

 

Kore tarihi hakkında en eski bilgileri veren ilk yerli kaynak “Üç Krallığın Hatırası” yani 

Samguk Yusa’dır. Fakat bu kaynak 1280’lerde Moğol istilasının etkisini kırmak ve ulusal bilinci 

uyandırmak için Budist bir rahip olan Iryun tarafından yazılmıştır. Yazıldığı devre bakıldığında; 

Budizm, Taoizm ve Konfüçyüsçülük’ün uzun zamandır ülkeye yerleşmiş olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla bu durumun etkisi yazılan kaynaklara işlemiş ve Eski Kore halkının saf biçimi yerine dış 

unsurlarla harmanlanmış kültürü öne çıkmıştır. Ancak ileride görüleceği üzere her toplumda olduğu 

gibi Koreliler de dış unsuru kendi içlerine alırken saf halini tercih etmemiştir. Alınan ne olursa 

olursun bir şekilde millileştirmenin yolu aranmıştır. Bu duruma rağmen değişmeyen ögeler ve 

 
5 Kürşad Yıldırım, İlk Çin Kaynaklarına Göre Kore Tarihine ve Kültürüne Genel Bir Bakış, Türk Dünyası 

Araştırmaları, c. 120, sy. 237, 2018, s. 121. 

6 Kore Gerçeği, Korean Overseas Information Service, 1991, s.10-11; Eun-Kyung Jeong, Kore Milliyetçiliği, Likya 

Yayınları, İstanbul, 2016, s.21.  

7 Kenneth B. Lee, Korea and East Asia: The Story of a Phoenix, Praeger Publishers, 1997, s. 7. 

8 Lee, a.g.e. s. 7; Yıldırım, Bakış, s. 120. 



6 

kavramlar, bizim halkın zihinsel kodlarını keşfetmede kullandığımız kaynaklar haline gelmiştir. 

Dolayısıyla inceleyeceğimiz Samguk Yusa’da aranan halkın değişmeyen zihinsel kodları olacaktır. 

 

Samguk Yusa’ya göre Korelilerin atası kabul edilen Tangun’un efsanesi şöyledir; “Gök Tanrısı 

Hwanin’in (Chesok yada Sakrodeveendra) oğlu olarak dünyaya gelen Hwanung, cennetten inerek 

insan dünyasında yaşamak istiyordu.  Babası da oğlunun bu arzusunu yerine getirebilmek için üç 

büyük dağı inceledi. Daha sonra insanlara mutluluk götürebilmesi için oğlunun gideceği yer olarak 

Taebaek (Baekdu) dağını seçti. Oğluna üç kutsal hazine vererek onu insanlarına hükmetmesi için 

gönderdi. Emrindeki 3000 kişilik halkıyla bir sandal ağacının altında dünyaya inen Hwanung, 

insanlara tarım ve tıp hakkında bilgiler vermek ve onlara ahlak ve din kurallarını öğretmek üzere 

bakanları olan Rüzgar, Yağmur ve Bulutları görevlendirdi.9 

 

O sırada aynı mağarada yaşayan bir ayı ve kaplan Hwanung’u izliyor ve insan şeklinde 

reenkarne olmak için Tanrı’ya yalvarıyorlardı. Tanrı, yakarışlarını duydu ve isteklerini yerine 

getirmek üzere iki hayvanı bir teste tabi tuttu. Eğer ayı ve kaplan 100 gün boyunca günışığı görmeden 

mağarada kalıp bir demet pelin otu ve yirmi adet sarımsaktan oluşan kutsal yiyecekleri yerse bu 100 

günün sonunda insan olarak doğabileceklerdi.  Kaplan bu testi geçemedi ancak ayı bir kadına 

dönüşmeyi başardı.  

 

İnsan olduktan sonra Ayı-kadın kendisine bir eş bulamadığı için yalnızdı ve bu nedenle sandal 

ağacının altında bir çocukla kutsanmak için dualar etmeye başladı. Onun dualarını duyan Hwanung 

kadınla evlenmeye karar verdi. Bu birlikteliğin sonunda doğan kişi ise Sandal Ağacı Kralı olan 

Tangun Wanggom’du.”10   

 

Tangun, Efsanevi Çin imparatoru Yao’nun saltanatının 50. yılına denk düşen M.Ö. 2333 

yılında Pyongyang civarına geldi ve burada Asadal kentini inşa ederek “Sakin Sabahlar Ülkesi” veya 

“Sabah Dinginliği Ülkesi” anlamına gelen Joseon’u kurdu.11 Günümüzde Eski yada Antik Joseon 

olarak adlandırılan “Gojoseon”u 1500 yıl kadar yönetti ve 1908 yaşında iken Dağ Tanrısı oldu.12 

 

Samguk Yusa’nın aktardığı bu hikayeye göre Tangun Wanggom, göksel bir varlık olan 

Hwanung ve insan olarak reenkarne olmuş bir Ayı-kadının oğludur.  Ruhlar dünyası ile yaşanan 

 
9 Gök Tanrısının oğlu olan Hwaung, Taebaek dağına inmiş ve burada Tanrı’nın Şehrini kurmuştur. Daha sonra ise 

marangozluk, dokumacılık, balıkçılık gibi 360 çeşit işi halkına öğretmiş ve onlara bir kanunname ile düzen vermiştir. 

Detaylı bilgi için bkz: Kore Gerçeği, 1991, s. 16. 

10 Samguk Yusa, Haz. Tae-Hung Ha, Yonsei University Press, Korea, 1972, s. 32-33.  

11 İngilizce kaynaklarda karşımıza “The Land of the Morning Calm” şeklinde çıkan terim Korece 조(Jo)+선(Seon) 

kelimelerinin birleşmesinden oluşmuştur. İlk kelime olan Jo “sabah” anlamına gelirken Seon “aydınlık” demektir. Detaylı 

bilgi için bkz: Kore Gerçeği, Çev. Hüseyin İçen, Kore Enformasyon Ajansı, Ankara, 2002.  

12 Yıldırım, Bakış, s. 117.  



7 

dünya arasındaki bağ ve ayıdan türeme bize toplumun köküne yerleşmiş olan Şamanizm inancını 

vermektedir.  

 

İnsanın temel alındığı ve insanlar üzerinden ilerleyen hikaye de halkın atası olup onları eğitmek 

üzere gönderilen kişi karşımıza iki şekilde çıkmıştır. Bunlardan ilkini ortaya koyan “Tangun” adıdır. 

Tangun, kelime anlamı olarak yüce rahip demektir. Bu kralın aynı zamanda bir şaman olduğunu ve 

dini lider olarak insanlara yön verişini simgeler. Böylelikle kurucu atanın her şeyden önce ilahi 

yönünün kabul edildiği açıktır ve buna ek olarak aldığı ikinci isim olan “Wanggom” kral anlamına 

gelen Wang kelimesinden türetilmiştir. Bu da teokratik yapıda olan toplumu politik bir lider etrafında 

birleştirmiştir.13 Politik liderin birleşerek taraf aldığı oluşum ise Çin olmuştur. 

 

Çin’e karşı kendi kutsal devletini kuran Koreliler, Çin karşısında kendilerini meşrulaştırarak 

milli benlik geliştirmeye başlamıştır. Böylece Tangun Efsanesini, Jumong ve Hyeokkose gibi göksel 

temelli, reenkarnasyon ve bir Tanrıça ile etkileşimi içeren mitsel kuruluş hikayeleri takip etmiştir.14 

 

1.2.1. Tangun Sonrası Antik Joseon (M.Ö. 1100 - 108) 

 

Tangun’dan sonra Antik Joseon’un başına Gija geçmiştir. Gija, son Shang kralının amcası olan 

Çinli bir soyludur.  

 

M.Ö. 1046’da Kral Wu, Shang Hanedanını devirerek Zhou Hanedanını egemen kılınca Gija, 

Kral Wu’dan kaçmış ve yanındaki doktor, öğretmen, mühendis, halıcı, falcı ve büyücüden oluşan 

5000 kolonist Çinli ile birlikte Kore yarımadasına göç etmiştir. Yanına aldıkları ipek böceği, pirinç 

ve arpayla bölgeye ulaşarak bu bölgedeki Korelilerle kaynaşmaları Gija ve yanındakilerin 

Korelileşmesinin öncüsü olmuştur.15  

 

Efsanelere göre Tangun, M.Ö. 1100’de ülkeyi Gija’ya devretmiş ve M.Ö. 1122’de cennete geri 

dönmüştür. Ancak bu bilgiler kesin olmamakla birlikte Gija’nın Kore yarımadasına ulaştığı 

hakkındaki ilk bilgiler, Han Hanedanlığı (M.Ö. 206-M.S. 220) tarafından aktarılmıştır. Bu dönem 

öncesi Çin’i terk eden Gija’nın bulunduğu konum belli değildir. Dolayısıyla Tangun’un gidişinin 

ardından Gija’nın bölgeyi fethederek koloni kurup kurmadığı da bilinmemektedir. Buna rağmen geç 

dönemde yazılan kaynaklara göre; Kral Wu, Gija’nın başında olduğu krallığı tanımış ve Gija, Çin’in 

üstünlüğünü kabul ederek krala haraç ödemeye başlamıştır. Sadae ilişkilerinin başlangıcı kabul 

edilen tarih budur. Nitekim Hanshu’nun aktardığına göre; Gija, Li (Ritüel) ve Yue (Müzik)’den 

 
13 Jin-Wung Kim, A History of Korea: From "Land of the Morning Calm" to States in Conflict, Indiana University 

Press, 2012, s. 11.  

14 Sangtai Shim, The Korean Understanding of God, Catholic Theology and Thought, c. 77, 2016, s. 138. 

15 Walter C. Clemens, Getting To Yes In Korea, Paradigm Publishers, Boulder, Londra, 2010, s. 26. 



8 

oluşan Çin kültürünü Kore’ye getirmiş, Kore’yi ipekçilik ve tarımla medenileştiren kişi olarak 

anılmış ve medenileştirme kavramı ilk kez 1450’de Goryeosa’da resmen geçmiştir.16  

 

Hakimiyetin Gija’nın eline geçmesiyle Gija Dönemi başlarken Antik Kore M.Ö. 194’e kadar 

Gija’nın soyundan gelenlerce yönetilmiştir. Bu tarihten sonra ise Gija Hanedanından Kral Jun, tahtını 

Yan Krallığından olan Çinli General Wiman’a kaptırmıştır. Ülke’de Wiman Hakimiyeti M.Ö. 108’e 

kadar sürmüş ancak İmparator Han Wu Di’nin Kore yarımadasının işgalini tamamlamasıyla Antik 

Joseon sona ermiştir. 

 

İmparator Wu Di, yarımadayı işgal ettikten sonra burada Dört Han Komutanlığı kurmuş ve 

Kore, Lelang (M.Ö. 108-313), Lintun (M.Ö. 107-82), Xuantu (M.Ö. 107- 302) ve Zhenfan (M.Ö. 

107-82) olmak üzere Çin kolonilerince yönetilmiştir. Bu kolonilerin egemenliği altında yaşayan Üç 

Koreli Han halkı (Samhan) vardır. Bu halk, gelecekte Kore’nin devamını teşkil edecek Üç Krallığın 

öncüleridir.17 

 

1.3. Üç Krallık Dönemi18 ve Birleşik Silla Krallığı (M.Ö. 57 - M.S. 935) 

 

Antik Joseon yıkıldıktan sonra Koreliler, farklı kabileler altında Kore yarımadasına dağılmış 

ve Çin egemenliği altındaki Mahan, Jinhan ve Byeonhan adındaki Üç Han Komutanlığı içinde 

varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Japonların, Jinhan ve Byeonhan’ı işgal etmesiyle yarımadada 

Çin-Japon çekişmesi baş göstermiş ve yarımadada birlik sağlanamazken Koreli kabileler 

bağımsızlıkları için kalkınmaya başlamıştır. Böylece Yemaek, Okjeo, Buyeo halklarını zapt eden 

Koguryo, Mahan bölgesine tamamen hakim olmuş ve Baekje de aynı bölgede ortaya çıkmıştır. Jinhan 

bölgesinde ise Silla, altı şeflik etrafında birleşmiştir. Bu krallıkların kuruluşu, Kore tarihinde Üç 

Krallık dönemini başlatmıştır.19 

 

Birbiriyle savaş halinde olan Üç Krallık’tan Baekje, daha barışsever bir tutumla güneye 

kayarak deniz ticaretine başlamış ve Çin’in yanı sıra Japonya ile de kültürel etkileşime girerek iki 

ülkenin gücünden faydalanmıştır. 

 
16 Kyong-Ran Chong, Revitalization of Ancient Institutions: The 1394 Governance Code for the Joseon Dynasty of 

Korea by Jeong Do-jeon, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Victoria Üniversitesi (Wellington)- School of Languages 

and Cultures, 2018, s. 28-29. 

 17 Charles Holcombe, Doğu Asya Tarihi: Çin Japonya Kore Medeniyetin Köklerinden 21. Yüzyıla Kadar, Çev. 

Muhammed Murtaza Özeren, Dergah Yayınları, İstanbul, 2021, s. 108. 

18 Koreli Han Krallıkları ve Çinli Han Komutanlıkları kaynaklarda “Üç Krallık Dönemi” içine alınmıştır. Fakat Mahan, 

Jinhan ve Byeonhan ile Koguryo, Baekje ve Silla aynı oluşumları simgelemez. Çinli olan Han ile Koreli olan Han’ın 

telaffuzları aynı olmasına rağmen yazılış karakterleri farklıdır.  

19 Bu Üç Krallık arasında başlangıçta Kaya (Gaya) Krallığı da vardır. Fakat bu krallık Baekje ve Silla arasındaki bölgede 

sıkışmış ve bu iki ülkenin ittifakı neticesiyle ortadan kalkmıştır.  Detaylı bilgi için bkz: Ho-jung Song, Chang-hyun Chung, 

A History of Korea, Çev. Daniel Kane, The Academy of Korean Studies, 2019, Republic of Korea, s. 38-39; Yıldırım, 

Bakış, s. 124.  



9 

Bu süreçte Koguryo ve Baekje’nin saldırıları, en zayıf ve gelişmemiş krallık olarak Silla’yı 

Tang Hanedanıyla ilişki kurmaya itmiştir. Böylece Kore Yarımadasında Çin, Japon ve Kore 

hakimiyet mücadelesini sürdürmüş ve bu durum, Silla güçlenip dağınık klanları tek bir krallık altında 

birleştirene kadar sürmüştür.20 

 

1.3.1. Üç Krallık Dönemi Kültürel Etkileşimler 

 

Antik Joseon döneminde Çin karakterlerini benimsemiş Koreliler, Üç Han Krallığı denilen 

dönemde (M.Ö. 57- M.S. 668) kültürel anlamda Çin ile yakınlaşmaya başlamıştır.21 Kore’nin öz 

kültürü olarak kabul ettiği Taoizm ve onun alt kolu kabul edilen Budizm bu dönemde ülkeye giriş 

yapmıştır.22 Daha sonra Koreliler uygarlıklarının gelişmesi amacıyla Çin ve Hindistan’a seyahat 

ederek kendi rahip zümresini oluşturmuştur. 

 

Üç Krallık arasından öncelikle; Tangun’un oğlu olduğuna inanılan Jumong tarafından kurulan 

Koguryo, M.S. 37’de ilk defa Kore'nin Ulusal Konfüçyüs Akademisini kurmuş ve ertesi yıl Çin 

kanunlarını kabul etmiştir. Daha sonra ülkeye Konfüçyüsçülük ve Budizm yayılmıştır. 23  

 

Baekje, Koguryo’yu takip ederken soylu ailelerin verdiği destekle Şamanizm’den başka bir 

dine geçilmesi iki ülkede de tepki çekmemiştir. Böylece ülkede Budist Kanunların uygulanışı ve 

kralın Buda kabul edilişi kolaylaşmıştır.24 Nitekim Konfüçyüsçülük gibi bu dini de Çin üzerinden 

alan Koreliler, Budizm’in manevi yönünü benimsemiş ve Konfüçyüsçülük ile hanedana sadık devlet 

görevlilerini yetiştirmiştir.25 Bu nedenle siyasi ve keskin arenada Konfüçyüsçülük katı bir baba gibi 

benimsenirken; Budizm, merhametiyle herkese kucak açan ve ahlaki normları aşılayan anne rolünü 

üstlenmiştir. Budizm’in halka hitap etmesinin ve genellikle kadınlar ile çocukların dini sayılmasının 

ardındaki neden de bu yönü olmuştur.26 

 

 
20 Huriye Şen, Moğol Hâkimiyetinde Koryo (Kore), ATDD, Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, c. 7, sy. 3, 2020, s.1522. 

21 Koloni döneminde Korelilerin tamamen Çinlileşmemiş olmasının nedeni Dört Han Krallığının temel ilkesinin 

heteronomi üzerine kurulmasıdır. Gelişmiş bir ülkenin kolonisi olan Kore diğer ülkelere örnek teşkil etmelidir. Detaylı 

bilgi için bkz: Chang-Ki Paek, Descriptions of the History of Gojoseon Shown in Foreign Textbooks, The Review of 

Korean Studies, c. 10, sy. 4, 2007, s. 224. 

22 Young-Woo Han, A Review of Korean History, KOCW (Kore OpenCourseWare), (http://contents.kocw.or.kr/ 

document/lec/2012/YeounSei/LeeSunHo3/1.pdf, (24.07.2022, 17:48),  sy. 1-2, s. 4,9. 

23 Young Ick Lew, Brief History of Korea: A Birds Eye View, The Korea Society, 2000, s. 7-9.  

24 Song, Chung, a.g.e. s. 58-59.  

25 Murat Kaçer, Liyakat Temelli Bürokrasi: Kore Kamu Sınavları (GWAGEO) (958-1894), Mehmet Akif Ersoy 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. 10 sy. 26, 2018, s. 756. 

26 Ayça Magargle, Kore’de Milliyetçilik, Din ve Ekonomik Büyüme, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Bursa Teknik 

Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, s. 22; Horace Grant Underwood, The Call of Korea: Political, Social, 

Religious, Fleming H. Revell Company, 1908, s. 84. 

http://contents.kocw.or.kr/%20document/lec/2012/YeounSei/LeeSunHo3/1.pdf
http://contents.kocw.or.kr/%20document/lec/2012/YeounSei/LeeSunHo3/1.pdf


10 

Taoizm, tabiatla iç içe yaşamı desteklerken Kore’de inanç kavramı çok yönlü olmaya 

başlamıştır. Ölümsüzlük doktrini Kore’ye iyice nüfuz ederken hem kadercilik anlayışı hem de 

liyakate dayalı sistemin temelleri atılmıştır. 27 

 

Silla Krallığına gelindiğinde, günümüz Kore’sinin ana çekirdeğini bu krallık oluşturmaktadır. 

Bu nedenle bu dönemde meydana gelen değişimler, Kore kültürünün temelidir.  

 

Coğrafi konumu nedeniyle Silla, diğer uluslarla daha az etkileşime girmiştir. Ancak Silla’da 

da Çin kültürü ve Budizm yaygınlaşmıştır. Soylu ailelerle birlikte Kraliyet ailesi her yerde Budist 

tapınaklar açmıştır. Bu dönemde yapılan Seokguram Grottosu ve Bulguksa Tapınağı şuan Kore 

kültürünü yansıtan en önemli yerler arasındadır ve bu iki yer, UNESCO’nun Dünya Miras Listesine 

dahildir. 

 

Silla’yı simgeleyen bir başka oluşum ise Çiçek Çocuklar anlamına gelen Hwarang’tır.28 Bu 

birlik genelde askeri yönüyle öne çıkmıştır. Ancak dini ve eğitimi de içine alan bir yönü vardır. 

Silla’nın sonuna doğru, Kral Jinheung döneminde kurulan bu birlik Kore tarihinde önemli bir yere 

sahiptir. 

 

Ortaya çıktığı dönemde devletin resmi dini Şamanizm olmasına rağmen Hwarang birliğinin 

çekirdeğini başta Budizm olmak üzere Konfüçyüsçülük, Taoizm ve Taoizm ile karışmış yerli 

Şamanizm oluşturmuştur. Hwarang üzerinde en etkili isim olan Won Gwang, bir Hwarang’ın uyması 

gereken beş ilkeyi şöyle vermiştir; 

 

1. Efendine sadakatle hizmet et. 

2. Ailene saygıyla hürmet et. 

3. Yoldaşlarına iyi niyetle yaklaş.   

4. Savaşman gerektiğinde geri çekilme. 

5. Birinin canını alacağın zaman seçici ol.29 

 

Bu beş ilke temelde Konfüçyüsçülük ve Budizm’in bu ideali tamamlayıcılığı üzerine 

kurulmuştur. İlk iki madde de Konfüçyüsçülük’ün izleri çok açık bir şekilde kendini belli etmektedir. 

Ancak Konfüçyüsçülük tek başına bırakılmamış; Budizm ile Şamanizm’in kapsamına giren yaşayan 

tüm varlıklara merhamet gösterilmesi gerektiği ve Taoizm’deki ölüme karşı iyimser olma tutumu 

Hwaranglara işlenmiştir. Nitekim Hwarang okulunda temel amaç, Geleceğin Buda’sını yetiştirmek 

 
27 Song, Chung, a.g.e. s. 58-59. 

28 Çiçek Çoçuklar kalıbı yaygın olmakla birlikte Hwaranglar; Gençliğin Çiçeği, Çiçek Adam ve Çiçek Şövalyeleri şeklinde 

de anılmaktadır. 

29 Richard D. McBride, Silla Buddhism and the Hwarang, Korean Studies, University of Hawaii Press, c. 34, 2010, s.67. 



11 

ve bunu yaparken siyasi arenada kralın elini güçlendirmektir. Bu sebeple eğitimi veren Budist 

rahipler iken bu rahiplerin öğretileri Konfüçyüsçülük üzerine yoğunlaştırmıştır.30 

 

Böylece Hwaranglar bazen ritüeller yaparak dans eden, feminen tarzda giyinen, halkın 

maneviyatını korumak üzere ayinler düzenleyen, bazen de Silla’nın savaşçı özelliklerini öne çıkaran 

bir grup olarak karşımıza çıkmıştır. Hwarang, tüm dinleri içine alıp Kore’ye özgü haline getirmesiyle 

ve bütün bu dinlerin birbirini önlemeden, birbiriyle çatışmadan, uyum içinde var olabileceklerini 

göstermesi açısından önemlidir. Çünkü Hwaranglar bir süre sonra tarih sahnesinden çekilmiştir 

ancak bu çok dinli yapı günümüze dek süregelmeyi başarmıştır.31 

 

1.3.2. Silla Kemik Sistemi 

 

Silla, Üç Krallık Döneminde Baekje’yi takiben Çin’den unvan almaya başlamış ve 503’te yerel 

bir unvan olan “Maripkan”ı (Büyük Şef’i) bırakarak “wang” (kral) unvanını benimsemiştir.  Çin’den 

farklı bir uygarlık olduğunu kanıtlayan savaşçı kimliğini bu dönemde kaybetmemiş olsa da 

Budizm’in ülkeye girişi, Silla’nın düşünce biçimini Çin kültürüne yaklaştırmıştır.32 Böylece önce 

kıyafetler üzerinde başlayan değişim yavaş yavaş diğer alanlara da nüfuz etmiş ve Kore, giderek 

Çin’e bağımlı hale gelmiştir. 33 Bu hassas dengeyi bozan Silla’da meşruluğu sağlayan Kemik 

sisteminin çöküşü olmuştur.  

 

Kemik sistemi orijinal adıyla “Kolp’um” veya “Golpum” şeklinde zikredilmektedir. Kelime 

anlamı olarak “Kol” kemik demekken “Tup’um” sıralamayı, kişinin rütbesini belirtir. Silla’da 

“Songgol” Kutsal kemik ve “Chingol” Gerçek kemik olmak üzere 2 ana kemik çeşidi vardır. Ülkenin 

yönetici kadrosunu da bu ana kemikler oluşturmaktadır. 

 

Birinin Kutsal kemik sayılabilmesi için hem annesinin hem de babasının Kutsal kemik olması 

gerekmektedir ki sadece Kutsal kemik olan Pak ve Kim aileleri, kral olma hakkına sahiptir. Yine bu 

sınıfın içine kralla birlikte; Kralın erkek kardeşi ve onun oğlu, kralın kız kardeşi ve kralın annesi 

dahildir. Anne ya da babasından herhangi biri Gerçek kemik olan kişi, Kutsal kemik rütbesine 

yükselemez. Gerçek kemikler ülkede bakan, vali ve kral danışmanlığı gibi pozisyonları doldurabilir 

ve bu kişiler Kim Kraliyet ailesi mensuplarıdır. Kim ailesi, soylular arasında soylu olmalarıyla 

bilinir. Onlardan sonra gelen Yuktup’um (Rütbe Altı), Odup’um (Rütbe Beş) ve Sadup’um (Rütbe 

Dört) Gerçek kemiğin altındaki askeri aristokratlardır. Bu rütbelerden sonra sıradan halk gelir. 

 
30 Detaylı bilgi için bkz: Courtney Lazore, The Hwarang Warriors - Silla's Flower Boys, Dartmouth Quarterly of East 

Asian Studies, 2014.  

31 Kore Kültüründeki “uyum” ve bunun “din” kavramı ile ilişkisine ileride tekrar değinilecektir. 

32 Holcombe, a.g.e. s. 110.  

33 Pál Koudela ve Jinil Yoo, The Role of Korea in Cultural Transmission Between China and Japan During The Three 

Kingdoms Period, Prague Papers on the History of International Relations, sy. 2, 2014, s.8. 



12 

Silla’da kadın-erkek ayrımı yoktur, soy anneden de babadan da yürür ve tüm ülkeye şekil veren tek 

etken bu kana dayalı kemik sistemidir. Herkesin pozisyonu bellidir ve bu giyim-kuşamlarına da 

yansımıştır. Fakat 632’de Silla kralı ardında erkek varis bırakmadan ölmüştür. Ondan sonra Kutsal 

kemiğin iki kadın varisi tahta çıkmıştır. Kraliçe Seondeok ve Kraliçe Jindeok’tan sonra Kutsal kemik 

kalmadığı için tahta Kutsal kemikten birinin çıkmasına dair yasa kaldırılmıştır. Sisteminin çöküşüyle 

Koreliler doğrudan Tangun’un nesli olmaktan çıkmıştır.34 Bununla birlikte ülkede düzen başlı başına 

değişmiş ve Kore “ilahlık” yetisini kaybetmiştir. Böylece meşruluğunu sağlamak için Çin’den daha 

fazla unvan almaya başlamıştır. Bu noktada Kore, Japonya ve Çin’den geriye düşmüş ve kendi 

imparatorluğunu ilan edememiştir.35 

 

1.3.3. Birleşik Silla’nın Yıkılışı 

 

632’de Silla’da kemik sisteminin çökmesini takiben iki kadın kral tahta çıkmış ve kutsal kemik 

soyu onlarla son bulunca 654’te taht, kraliyet kanına sahip olan gerçek kemiğe, Kral Muyeol’a 

geçmiştir. 

 

Kral Muyeol’dan sonra tahta geçen oğlu Kral Munmu adada istikrarı sağlamayı başarmış ve 

Birleşik Silla Dönemini başlatmıştır. Bu dönemde Çinlilerin adadan uzaklaştırılmasıyla ilk bölgesel 

birliğin tesisi önemli bir dönüm noktası olmuştur.36 Fakat 681’de hükümranlığı son bulduktan sonra 

yarımadanın yeniden kaosa sürüklenmesi bir asır sürmemiştir. Kraliyet ailesi durumu 

toparlayamamış ve 889’da çıkan ilk ciddi isyan sonrası ülkenin parçalanışı başlamıştır.  892 yılına 

gelindiğinde Lee ailesinden Gyeonhwon, Hubaekje’yi kurmuştur. Bunu takiben Wang Kon 

liderliğinde Koryo kurulmuştur. Yarımadada istikrar 936’da üç krallık birleşene kadar 

sağlanamamıştır.37 

 

1.4. Balhea Krallığı (M.S. 698 – 926) 

 

668’de Koguryo Tang hanedanı tarafından yıkıldıktan sonra yönetici sınıfın bazıları Çin’e 

yerleşmiş, bazıları da Yingzou’ya göç etmeyi tercih etmiştir. 

 

698 yılında; Koguryo sığınmacılarından olan ve Kral Go adıyla bilinen Dae Joyeong, Doğu 

Mançurya’da Balhea’yı kurmuştur. Balhea, birden çok etnik unsuru içinde yaşatan bir ülke olup hem 

 
34 Richard Pearson ve Jong-wook Lee ve Wonyoung Koh ve Anne Underhill, Social Ranking in The Kingdom of Old Silla, 

Korea: Analysis of Burials, Journal of Anthropological Archaeology, c. 8, sy. 1, 1989, s.7; Kallie Szczepanski, What 

Was Korea's Bone-rank System?, ThoughtCo, 2020, thoughtco.com/what-was-koreas-bone-rank-system-195711, 

(21.07.2022, 15:37); Yıldırım, Bakış, s. 120. 

35 Holcombe, a.g.e. s.142-143.  

36 Kore Gerçeği, 1991, s. 19. 

37 Han, a.g.m. s. 7. 



13 

Koguryo kültürünü devam ettirmiş hem de Tang geleneklerini kendi kültürüne entegre etmiştir.38 

Aynı zamanda Mohe kültüründen de etkilenmiştir. 

 

Balhea Krallığı, Kore yarımadasının dışına doğru büyümüştür. Türkler, Moğollar ve Çinlilerle 

komşu olmuş, 926’da Hitaylar tarafınlar yıkılmıştır. 

 

1.5. Koryo Krallığı (MS. 918 – 1392) 

 

Birleşik Silla’da istikrarsızlık sürerken Silla’nın üçüncü ve son kadın kralı Jinseong tahta 

geçmiştir.  Bu sırada denizcilikle uğraşan ve Çin’le ticaret yaparak zenginleşmiş bir aileden gelen 

Koguryolu Wang Kon bu siyasi istikrarsızlıktan yararlanmıştır.  

 

Daha sonra Kral Taejo olarak bilinecek39 Wang Kon’un çıkardığı isyan sonucunda, 918 yılında 

günümüz Kore’sine adını veren Koryo Krallığı kurulmuştur. Koguryo’nun kuzeydoğu’da Çin’e karşı 

kaybettiği toprakları geri alma niyetinde olduğunu açıklayan kral, ülkenin meşruluğunu sağlamak 

için Gök buyruğu teorisine atıfta bulunmuş ve kendini Liang hanedanının kurucusu olan İmparator 

Wu (502-549) ile özdeştirmiştir. Böylece ülkeyi kuruşunu M.Ö. 11. yüzyılda gerçekleşen saygın bir 

Çin fethine benzeterek hüküm sürmeye başlamıştır.40   

 

Etnik yönden çeşitli bir ülke olan Koryo’da birliği sağlamak istediği için yirmi dokuz kadınla 

evlenerek kurduğu akrabalık ilişkisiyle yerel beyleri kendine bağlamıştır. 

 

Koyu bir Budist olmasıyla bilinen Wang Kon başkenti Kaeseong başta olmak üzere ülkesinde 

Budist tapınaklar açmış ve Budizm ilkelerini devlet felsefesi haline getirmeye çalışmıştır. Bunun en 

önemli nedeni, yeni kurulan krallığın devamını sağlayabilmektir. Wang Kon’un amacı, insanların 

kalplerini kazanarak ülkeyi bir bütün haline getirmektir. Budizm, kralın bu durumu gerçekleştirmesi 

için bir araçtır.41 Buda, ülkeyi savaş ve hastalık gibi her türlü tehlikeden koruyacak manevi bir güç 

olup kraliyetin egemenliğini güçlendirmek için kullanılmıştır. Bu gaye, devletin resmi dininin 

Budizm olmasını sağlamıştır.  Böylece Buda’ya yapılan ibadetler ve dualar artarken Koryo’nun 

kültürel mirası olan Tripitaka Koreana ahşap baskıları ortaya çıkmıştır. 

 
38 Han, a.g.m. s. 5. 

39 Kore’de Krallar öldükten sonra yaşamındaki başarılara göre tapınak adı almaktadır. Bu durum Koryo ve Joseon’da 

sıklıkla karşımıza çıkacaktır. Önemli kişi, hayatında ailesinin soyadı ve ona konulan ismi taşır. Ancak öldüğünde Ritüeller 

Kitabına göre büyük işler yapan kişiler “-Jo” ekini, erdemli işler yapanlar “-Jong” ekini alır. Bu durumun istisnaları 

Koryo’da Moğol’a tabilikle birlikte bu tabiiyeti bildirmek için kullanılan “-Wang” ekini alan krallar; Joseon’da ise 

yaptıkları faaliyetler sonucu tapınak adı verilmeye layık görülmeyen Yeonsan-gun ve Kwanghae-gun’dur. 

40 Holcombe, a.g.e. s.175.  

41 Devletin resmi dini haline gelen Budizm, Hindistan’daki yada Çin’deki gibi olmamıştır. Hatta kralın hem bürokrasi hem 

de din üzerinde tek egemen olması Silla’daki anlayışla da uyuşmamaktadır. Detaylı bilgi için bkz: Jong-Myung Kim, King 

Taejo’s Buddhist View and Statecraft in Tenth-Century Korea, The Review of Korean Studies, Academy of Korean 

Studies, c. 13, sy. 4, 2010, s. 200-201, 206. 



14 

Dönemin yükselişe geçen dini Budizm olmasına rağmen politik anlamda devlet, tamamen 

Konfüçyüsçü kalmıştır. Bunun yanı sıra ülkede yılda 20 kez gibi bir sıklıkla yağmur ritüelleri 

yapılmış ve Şamanizm, astroloji ve geomancy42 uygulamaları sürdürülmüştür. Nitekim ülkenin 

ulusal bayramları üç dinin karışımını temsil etmektedir. Şamanik içeriğin öne çıktığı bu bayramlarda 

Konfüçyüs formülü ve Budist terminolojisi baskındır.43  Wang Kon bu durumu Tang tarzının Kore’de 

uzun süreli etkisi olarak açıklamış ve henüz dış unsurlardan etkilenmemiş halklara kendileriyle aynı 

hataya düşmemelerini öğütlemiştir. Kralın bu öğüdü, Konfüçyüsçülük savunucusu olmasına rağmen 

Çin sisteminin Kore’nin yerel geleneklerinin hepsine uyum sağlamadığını belirten Choe Seungno 

tarafından da tekrarlanmıştır. Choe’ye göre; “Her şeyde Çin gibi olmaya gerek yoktur.”44  

 

Kore tarihinin neredeyse başlangıcından beri takip edilen Korelileştirerek alma ideali sonraki 

devirlerde de sürdürülmüştür. Gerek ülkeye giren sanat gerekse de din tamamen alınmamış Kore’ye 

özgü hale getirilmiştir. Bu nedenle Koryo’da Budizm hat safhada yaşanmasına rağmen 

gelenekselliğini kaybetmemiş, zamanla yerli inanışlar tarafından asimile edilmiştir.45  

 

1.5.1. Moğol Hakimiyeti Dönemi (1270–1356) 

 

Kore’ye askeri darbenin egemen olduğu bu yıllarda Moğollar, Cengiz Han önderliğinde bir 

yükselişe geçmiş ve bu dönemde başlayan Moğol-Kin mücadelesi, Koryo Krallığının Moğollarla 

birlik olmasının önünü açmıştır. 

 

Balhae Krallığını yıkan Kitanlarla barışmaya hiçbir zaman niyeti olmayan Koryo Krallığı, 

Moğol-Kin mücadelesi sonucu Kitanların Koryo’ya girmesiyle de Kitanlara olan bakışını 

değiştirememiştir. Bu tutum, ortak düşmanlarına karşı Koryolularla Moğolları birleştirmiştir. 

Böylece Koryolular Moğol üstünlüğünü kabul etmiş ve Moğollara vergi vermeye başlamıştır.46 

 

1224’te vergi tahsisi için Kore’ye giden heyetin geri dönüş yolunda öldürülmesi Moğolların 

Kore’yi tamamen ele geçirmesi için bir fırsat olmuştur. 1231’de başlayan savaşta başkent Kaesong’a 

kadar ilerleyen Moğollara karşı koyamayan Kral Gojong, Darugaçi denilen 72 Moğol yöneticinin 

bölgeye hakim olmasına izin vermek zorunda kalmıştır. Fakat bir sene içinde bu yöneticileri katleden 

Kral, 1259’da Moğol hakimiyetini kabul edene dek Moğollara karşı mücadelesinden 

 
42 Geomancy, kum, toprak, taş benzeri şeyleri yere atarak oluşan şekilleri yorumlamak ve bunu temel alarak kehanette 

bulunmaktır. Tam Türkçesi yoktur. Benzerleri remil atmak ve toprak falı bakmaktır. 

43 Kyung-Sun Hong, Korean Shamanism From Tradition To Change in the U.S. Diasporic Context, Drew University 

Library University Archives Theses and Dissertations, 2015, s. 70.  

44 Holcombe, a.g.e. s. 145, 176.  

45 Kim, King, s. 194.  

46 Şen, a.g.m. s. 1523-1524.  



15 

vazgeçmemiştir. Ancak özellikle onun ölümünden sonra Kubilay Han’ın desteği ile tahta çıkan oğlu 

Wonjong ile Moğollaşma süreci başlamıştır.47  

 

Bu devirde Moğollara karşı olan Koryolu yöneticiler, Wonjong’u tahttan indirip kardeşini 

getirmek isteseler de Kubilay Han’ın desteğine sahip Wonjong tahtından edilememiştir. 1273’te 

isyancılar yok edilirken Wonjong’un veliahdı Wang Ko bir Moğol presesi ile evlendirilmiştir. Bu 

durum 1368 yılına kadar sürdürülecek olan Moğol damadı olma uygulamasını48 başlatmıştır. Nitekim 

daha sonra tahta çıkan Wang Ko, “Koryo adını, atalarının tapınaklarının ve devletin koruyucu 

tanrılarının korunması ile hanedanın sürekliliğini garanti” altına almak için Yuan’a bağlılığın bu 

şekilde bildirilmesini kabul etmiş ve kral unvanının önüne sadakat anlamında “Chung” eklenmeye 

başlanmıştır.49 Koryo’nun Yuan’ın “üvey evladı” şeklinde bir devlet olarak görünüşü  Kral Gongmin 

dönemine (1351-1374) kadar sürmüştür.50 

 

Kral Gongmin, hiçbir ülkenin daha önce başaramamış olduğu kadar ülkeyi ele geçiren 

Moğollara karşı Ming yanlısı politikaları desteklemiş ve böylece Koryo Krallığını yeniden bağımsız 

hale getirmiştir.51 Ancak -evlilik bağının dışında- Moğolların “Altı Talebi” doğrultusunda Koryo’nun 

Yuan’a yüksek rütbeli kişileri rehine olarak gönderiyor olması ve Koryo’nun Darugaçiler tarafından 

sürekli gözetime tabi tutulması Kore kültüründe Moğol etkisini daha hissedilebilir kılmıştır. 

 

Yarı Moğol olan Koreli Kralların Hanbalık’ta Moğol asilzadeleriyle yetiştirilmesi ve dil engeli 

olmadığı için Koryo’ya döndüklerinde buradaki yerel yöneticilerle kaynaşması, bunun dışında 

Koryo’da tahta çıktıklarında evlenecekleri kişiden saray ağalarına kadar çevrelerindeki insanların 

Moğol oluşu Kore’nin öz kültürünün baskılanmasına yol açmıştır. Chungnyeol-wang’dan 

Gongmin’e kadar olan tüm krallar Batur, Temür ve Bukha gibi Moğolca isimler almıştır. 1274 

sonrası Koryo Kraliyetinde ve yönetici sınıfında Moğol tarzı saç ve kıyafet tipi yaygınlaşmış; 

1278’de tüm memurların Yuan tarzı giyilmesi zorunlu hale gelmiştir. Devlet, mali ve yerel 

yönetimlerde, ayrıca askeri ve eğitim sistemi gibi konularda yapılan değişimlerde Kore halkına 

uyarlama yaptıysa da Moğolca’dan Korece’ye bir çok kelimenin girdiği gözlemlenmiştir. Hatta 

 
47 Müge Kübra Oğuz, Choson Krallığı'ndan Dehan İmparatorluğu'na: Kore'nin Dış Politikaları (1876-1910), 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, s. 25.  

48 Moğollar, hakimiyet sahasını genişletmenin bir aracı olarak siyasi evlilikleri bir strateji haline getirmiştir. Böylece Cengiz 

Han’ın soyu ile kendi soylarını birleştirerek meşruluk kazanmak isteyen çeşitli uluslardan yüksek rütbeli soylular, Cengiz 

Han soyundan gelme kadınlarla evlenerek Moğol damadı yani “küregen” unvanını almıştır. Bu unvanı taşıyan kişilere 

Timurlu İmparatorluğunun kurucusu olan Timur örnek verilebilir. Chungnyeol-wang olarak anılan Wang Ko’dan sonra 

Kral Gongmin’e kadar olan yaklaşık sekiz nesil, bu uygulama sonucu yarı Koreli yarı Moğol olmuştur. Nitekim Kore 

bağımsızlığını geri kazanana kadar krallar, Yuan Prensesleriyle evlendirilmiştir ve böylelikle mevcut hakimiyet 

pekiştirilmiştir. 

49 Şen, a.g.m. s. 1530-1531. 

50 Holcombe, a.g.e. s. 178. 

51 Şen, a.g.m. s. 1531; Holcombe, a.g.e. s. 179. 



16 

Konfüçyüsçülük’e aykırı olmasına rağmen levirat uygulamaları da Kraliyet ailesi tarafından 

benimsenmiştir. 52 

 

Kore’de Moğol etkisi bağımsızlık kazanıldıktan sonra dahi devam etmiş ve 1392’de Koryo’nun 

yıkılıp Yuan karşıtı Joseon’un kurulmasıyla azaltılmışsa da günümüzde hala kullanılan bazı 

kelimelerin kökeninin Moğolca olması Moğol kültürünün Kore kültürüne sirayet ettiğini 

göstermektedir.53 

 

Kore’de Moğol etkisi kimi zaman yıkıcı ve asimile edici görülmesine rağmen bu dönemin 

Kore’de milli ve kültürel bilinci geliştirici bir yanı olduğu da kabul edilmektedir.54 

 

1.6. Joseon Krallığı (1392 – 1910) 

 

Koryo Krallığı Kral Gongmin döneminde bağımsızlığını ilan ettikten sonra Koreli aristokratlar, 

Çin’de Yuan Hakimiyetini sonlandırmak için çıkan Kızıl Türban isyanına destek veren Ming 

yanlıları ve Yuan yanlıları olarak ikiye bölünmüş; bu süreçte Kore’nin Japon akınlarına uğraması 

ülkede siyasetin askeri kadro tarafından belirlenmesine neden olmuştur. Yuan yanlısı Cheo Yeong 

ve Ming Yanlısı Yi Seong-Gye arasındaki tartışmalar sürerken 1374’te Kral Gongmin bir suikast 

sonucu öldürülmüştür. Bu da Koryo’nun sonunu getirmiştir.  

 

Kral öldükten sonra tek oğlu olan Kral U tahta geçmiştir. Fakat Kral U’nun annesi köle 

kökenlidir ve babası Gongmin isim bile vermeyerek onu yok saymıştır. Yeni kralın kimsenin onayını 

alamaması otorite boşluğu yaratmıştır. Gongmin’le birlikte asil kraliyet kanının sonlandığına 

inanılırken, rakibi Cheo Yeong’u öldüren Seong-Gye, Kral U’ya karşı isyan etmiş ve bu isyan 

sonucunda U’nun 9 yaşındaki oğlu Chang, kukla kral olarak tahta çıkmıştır. Bu süreçte  Seong-

Gye’nin egemenliğine teşkil eden tek unsur, Kral Huijong’un kardeşinin soyundan gelen 

Gongyang’ın tahta çıkması olmuştur. Fakat Konfüçyüsçü Jeong Do-Jeon ile ittifak kuran Seong-Gye, 

Gongyang’ı tahtan indirmeyi başarmıştır.  

 

Seong-Gye’nin başarısına en büyük desteği veren kişi ilk eşinden olma, beşinci oğlu Yi Bang-

Won’dur. Bang-Won’un babasını askeri anlamda desteklemesi ve Çin İmparatoru Hung Wu’nun 

Seong-Gye’yi desteklemek üzere 9.600 atlı göndermesini sağlaması üzerine, imparatorun onayını 

 
52 Şen, a.g.m. s. 1534-1535; Peter I. Yun, Popularization of Mongol Language and Culture in the Late Koryŏ Period, 

International Journal of Korean History, c. 10, 2006, s. 27-28, 31, 33. 

53 Yun, a.g.m. s.31-32, 35. 

54 Asya'nın Büyük İmparatorlukları, Ed. Jim Masselos, Çev. Ed. Erkan Göksu, Kronik Kitap, İstanbul, 2021, s. 42. 



17 

kazanan Seong-Gye egemenliğini ilan edebilmiş ve yine imparatorun tavsiyesi üzerine Gojoseon 

döneminin izlerini taşıdıklarına atıfta bulunarak Büyük Joseon’u kurabilmiştir.55 

 

Joseon’un kurulmasıyla birlikte devletin temel amacı, ülkeyi Budizm ve Yuan etkilerinden 

arındırmaktır. Ancak Kral Taejo olarak anılacak olan Seong-Gye, devleti kurduktan sonra Budizm’i 

komple yasaklayıp yok etme yoluna gitmemiştir. Sapkınlık olarak kabul görülmesine rağmen 

yokluğunda manevi anlamda etkisi olan ritüelleri yapmak mümkün olmadığı için Budizm konumunu 

korumuştur. Hatta Kral, Budizm inançlarını terk eden bir Konfüçyüsçüyü azarlayarak Jeong Do-

Jeon’un öğretmeni ve Koryo’da önde gelen bir Konfüçyüs Bilgini olan Yi Saek’in de Budizm’e 

inandığını öne sürmüştür.56  

 

Joseon’un kuruluşundaki ve Budizm’in baskı altına alınmasındaki ana neden tamamen 

ekonomiktir. Asiller ve rahiplerin ülke topraklarını ele geçirmesi ve halk sefalet içindeyken 

yöneticilerin buna sessiz kalışı, Do-Jeon ve takipçilerini harekete geçiren temel etkendir. Nitekim 

Joseon kurulunca Budizm’e yönelik baskı da sadece mali anlamda olmuştur. Bu dönemde Koryo 

döneminde tapınaklara ve rahiplere harcanan bütçe iptal edilmiştir. Buraya harcanan paranın ise yeni 

devlet için mali taban oluşturması ve devletin askeri anlamda kendini kalkındırması için harcanması 

hedeflenmiştir. Böylece ülke kurulur kurulmaz Koryo asillerinin gücü kırılmış, tüm toprakların 

devlet malı olması sağlanmış, vergi toplama yetkisi sadece devlete has kılınmış ve Kızıl Türban ile 

Japon istilaları sonucu toprağını terk etmek zorunda kalan köylülerin yeniden yaşadıkları bölgeye 

dönmesi sağlanmıştır.57 

 

Çin İmparatorundan gelen desteği takiben Joseon için Gija ile Wiman dönemlerinde olduğu 

gibi Çin model olarak seçilmiştir. Bununla birlikte Sojunghwa (Küçük Çin)58 ideolojisi 

benimsenmiştir. Bu ideoloji kapsamında hedef, iki devlet arasında sosyo-politik bağı korumaktır.  

Buna rağmen ülke, Konfüçyüsçülük’ü olduğu gibi kabul etmek yerine devleti Neo-Konfüçyüsçülük 

ekseninde şekillendirilmeyi seçmiştir. Amaç, Taoizm’deki evren ve Budizm’deki metafizik 

unsurların Konfüçyüsçülük’e dahil edilip baş unsur otoritenin sağlanarak ulusun ve toplumun 

birleştirilmesi olmuştur.59 Böylece Üç öğreti şeklinde adlandırılan Konfüçyüsçülük, Budizm, Taoizm 

tek çatı altında toplanarak; Budizm “gök”, Taoizm “yeryüzü”, Konfüçyüsçülük “insan” kabul 

 
55 Bruce Cummings, Korea’s Place in the Sun: A Modern History, W.W. Norton Company, New York, Londra, 2005, 

s. 44. 

56 Nam-Chul Pu, Joseon Kings’ Personal Belief in Buddhism and its Political Significance, The Review of Korean Studies, 

c. 14. sy. 1, 2011, s. 39 

57 Cummings, a.g.e. s.46; Everyday Life in Joseon-Era Korea: Economy and Society, Çev. Ed. Michael D. Shin, Y. 

Çev. Edward Park, Global Oriantal, Leiden&Boston, 2014, s. 37. 

58 Bu ideoloji önceki dönemlerde de benimsenmiştir. Örneğin; Koryo Kralı Munjong döneminde Kore’deki asiller ve Song 

Hanedanlığına giden elçiler kendilerini Küçük Çin olarak takdim etmiştir. Detaylı bilgi için bkz: Chong, Revitalization, s. 

33. 

59 Magargle, a.g.m. s. 21. 



18 

edilmiştir.60 Üçü arasından tek bir öğreti çıkarılması politikası, 18. yüzyıla gelindiğinde halkın 

“Konfüçyüsçü fikirleri, Çin’in kaçınılmaz etkisi değil; Her yerde geçerli hakikatler olarak” 

benimsemesine yol açmıştır.61 Konfüçyüsçülük’ün etkisi aileyi, toplumu ve sosyo-politik ilişkileri 

değiştirmiştir. 

 

Joseon’un gelişim yolu olarak eğitimi seçmesi ve liyakat usulünü temel alması, bilim ile kültür 

faaliyetlerini öne çıkarmıştır. Yi Bang-Won’un otoriteye tamamen hakim olması ve yeni kurulmuş 

ülkeyi ilk andan itibaren güçlendirmesi Joseon’un devamlılığını sağlamıştır.  1400’de ülkeyi 

babasından devralarak Taejong olarak taç giyen bu isim, ülkeyi 18 yıl yönettikten sonra üçüncü oğlu 

olan Yi Do’nun parlak geleceğini fark ederek oğlu 22 yaşına bastığında taht hakkından feragat etmiş 

ve ülkeyi ileride Muhteşem Sejong olarak anılacak oğlu Do’ya bırakmıştır.62 

 

Muhteşem Sejong babasını haksız çıkartmayarak Joseon tarihinin en başarılı üç kralından biri 

(diğerleri Yeongjo ve onun torunu Jeongjo’dur) olmayı başarmış; Hatta bu krallar arasında dahi en 

üst konuma çıkmıştır. Onun döneminde (1418-1450) tarımdan tıbba, ekonomiden meteorolojiye, 

tarih ve bilim konularında yapılan her türlü araştırma bizzat Sejong tarafından desteklemiş ve kendisi 

“halka öğretilecek düzgün sesler” anlamındaki Hunmin Jeongeum denilen Milli Kore alfabesini icat 

etmiştir.63 

 

Sejong döneminin askeri bir başarısı ise Japon korsanlarının ana karargahı olan Tsushima 

adasının fethidir. 1419’da yapılan bu seferle Japonlar Kore’nin belirlediği ticari düzene boyun eğmek 

zorunda kalmış ve bu durum Kore-Japon çekişmesini giderek şiddetlendirmiştir.64 Ancak Oda 

Nobunaga önderliğinde başlayan feodal yapıyı sonlandırma çalışmaları sonucunda Japonya’nın 

kendi içinde birleşmesi, Kore’nin Japonlara sağladığı üstünlüğün sonunu getirmiştir.  

 

Nobunaga’nın ölümünden sonra onun ideallerini Toyotomi Hideyoshi devam ettirmiş ve en 

büyük arzusu olan Çin’i fethetmek üzere bağımsızlığını ilan etmiştir. 1500’lerde Kore’nin Çin yerine 

Japonya’ya tabi olması resmi şekilde Kore Kralına teklif edilmiştir. Bunun reddi Japonların Kore’ye 

saldırmasına neden olmuştur. 1592-1598 yılları arasında meydana gelen bu olay, İmjin Savaşı olarak 

adlandırılmıştır. 

 
60 Detaylı bilgi için bkz: Ertuğrul Ceylan, Çinli Müslüman Bilgin Wang Daiyu'nün Çin İslam Tarihindeki Yeri ve Önemi, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

61 Holcombe, a.g.e. s. 181.  

62 Cummings, a.g.e. s.64. 

63 Bu alfabe, 15. yüzyıla gelindiğinde halk arasında öyle yaygınlaşmıştır ki Kral Yeonsangun halkın isyanları bu yolla 

organize etmemesi için yasak getirmek zorunda kalmıştır. Nitekim Japonların 1938’de dili yasaklaması da aynı 

nedendendir. Detaylı bilgi için bkz: Oğuz, Choson, s. 28-29; Kubilay Atik, Kore Aydınlanması Joseon Dönemi, Doğu Batı, 

sy. 61, 2012, s. 221-222. 

64 Seok-Hee Yoon, Relations Between Japan and Korea, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Canterbury Üniversitesi- 

Edebiyat Fakültesi, 2015, s. 4. 



19 

İmjin Savaşında Japonlar, Seul’e (Hanyang) kadar gelmiş ve kral saraydan kaçmak zorunda 

kalmıştır. Ne Çin’in ne de Kore’nin beklediği bir durum olmasına rağmen Japonların bu başarısına, 

Kore halkı boyun eğmemiştir. Gebukson (Kaplumbağa gemileri) adı verilen dünyanın ilk zırhlı savaş 

gemileriyle Amiral Yi-Sun önderliğinde denizde bir direniş başlatılmış ve bu direniş, karada gönüllü 

köylüler ve Budacı rahip birlikleri ile sürdürülmüştür.65  

 

Kral Seonjo’nun Çin’den yardım talebine cevaben Kore’ye sevk edilen 100.000 kişilik ordu, 

Japonları durdurmada Korelilere büyük destek çıkmıştır. Böylece Japonlar geri püskürtülmüştür. 

Fakat Hideyoshi’nin bizzat tespit ettiği üzere Japonların başarısızlığı, kara ve deniz kuvvetlerinin 

koordinasyonun yetersiz olmasıyla gerçekleşmiştir.66  

 

Hem Kore hem de Çin üzerinde yıkıcı etkiler bırakan bu olay sonrası normalleşme süreci 

Hideyoshi’nin ölümünden sonra Tokugawa Ieyasu döneminde başlamıştır. Kore-Japon ilişkilerini 

düzeltmeye çalışan Ieyasu, 1300 Koreli mahkumun 1605’te Kore’ye dönmesine izin verince Kral 

Seonjo’da bir adım atmış ve 1607’de Kore kralını temsilen bir delegasyonun gönderilmesi Japonlara 

Kore’nin kendilerine tabi olduğunu düşündürmüştür. Bu şekilde düzelen ilişkiler, 20. yüzyıla kadar 

bozulmamıştır.67  

 

Kore’de kültürel kalkınma, 1644 yılında Çin’de hakimiyetin el değiştirmesi sonucu 

tetiklenmiştir. Bu yıl, Çin’e hakim olan Ming hanedanı düşerken Mançulara mensup Qing hanedanı 

yönetimi ele geçirmiş ve Çin, Mançular tarafından yönetilmeye başlanmıştır. Mançuların, medeni 

bir uygarlık olarak tanımlanmaması ve Japonların Korelilerden daha fazla Konfüçyüsçü olamaması 

sebebiyle, Konfüçyüsçü kültürün taşıyıcısı Kore haline gelmiştir. Böylece Silla döneminden beri ilk 

kez Kore, kendi milli vizyonunu oluşturmaya başlamıştır. Sejong ve Yi Sun-Sin gibi kültürel 

anlamda geleceğe ışık tutacak tarihi şahsiyetler özellikle 1500 sonrası artmış ve Kore’nin milli bir 

benlik kazanması, bu milletin Silla Döneminde kaybettiği imparatorluk iddiasını yeniden elde edecek 

konuma yükselmesinde önemli bir etken olmuştur. Nitekim 1897’de Kore, Çin’e karşı bağımsızlığını 

elde ederek bir imparatorluk haline gelmiştir. 

 
65 Kore Gerçeği, Kore Enformasyon, s. 14. 

66 Atik, a.g.m. s. 224; Hasan Kösebalaban, Japon Grand Stratejisi: Yirminci Yüzyıl Japon Dış Politikasında Süreklilik ve 

Değişim, Divan, c. 3, sy. 5, 1998, s. 67.  

67 Emine Sicim Kaplan, Japonya'nın Güney Asya İle İlk Temasları (1582 – 1639), TAD, Tarih Araştırmaları Dergisi, c. 39, 

sy. 67, 2020, s. 246; Marc Ferro, Sömürgecilik Tarihi, 2002, s. 96. 



 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. JOSEON DÖNEMİ VE ÜLKEYİ BATI’YA AÇAN FAKTÖRLER 

 

2.1. Asya Genelinde Dışa Kapalı Siyasetin Sonu ve Joseon’u Dışa Açan Faktörler 

 

Asya’nın kültür taşıyıcısı olan Çin, uzun yıllardır Kore ve Japonya’yı hem doğrudan hem de 

dolaylı yoldan etkilemekteydi. Kore, Silla döneminde Tanrısallık iddiasını kaybettiği düşüncesiyle 

Çin’e ihtiyaç duyuyor ve Konfüçyüsçülük eksenli görüşün getirisi olarak Çin’i dünyanın merkezi 

olarak kabul ediyordu. Bu görüşe göre tek bir gök vardı ve onun yerdeki oğlu dünyaya hükmedecekti. 

Göğün oğlu anlamına gelen Tianzi unvanıyla yerin hakimi, dünyanın merkezinde bulunan Çin 

İmparatoruydu.  

 

Kore halkı, Mencius’un “küçük ulus, büyük ulusa hizmet eder” olarak adlandırdığı ve Sadae 

olarak da bilinen büyüğe hizmet-saygı bakışını benimsemişti. Küçük Çin olarak kabul edilen Kore 

için Çin, onu koruyup kollayan büyük ağabeyiydi ve Kore’de meşru bir hükümran olabilmenin yolu, 

Çin’den geçiyordu. Çin’in üstünlüğünün kabul görmesi ve Kore’nin Çin’e olan muhtaçlığı köklü bir 

geçmişe sahip olan Zongfan68 ilişkilerini beraberinde getirdi.  

 

Bu süreçte Japonya ve Kore, Kyorin adı verilen komşuluk ilişkisi içinde birbirine denk olan iki 

kardeşti ve Japonya’ya Çin kültürü Kore üzerinden akmaktaydı.69 Joseon’un Altı Bakanlığı 

(Personel, Vergilendirme, Ayin, Askeri, Adalet, Kamu) Yukjo’ya göre; Ulus/Devlet Kodu 

manasında Gyeongguk Daejeon olarak adlandırılan bu Sadae-Kyorin bağlamlı sistem, 500 yılı aşkın 

bir süre Joseon’un siyasetine yön verdi.70 

 

 

 
68 Çin ile yürütülen haraç ilişkilerine verilen isimdir. Gija, Kral Wu’ya haraç ödediği için ilişkilerin başlangıcı bu tarihe 

indirgenebilir. Zongfan ilişkilerinin kurulabilmesi için üç temel şart vardır. Bunlar; Vasal devletlerin krallarının üst otorite 

olarak Çin hükümdarını tanıması ve bağlılığını bildirmesi, Çin İmparatorunun bu krallara unvanlar bahşetmesi ve unvan 

sahibi kralların yönettiği devletlerin Çin takvimini kullanmasıdır. Qing Hanedanıyla Zongfan ilişkisi kuran devletler Kore, 

Ryukyu, Vietnam, Siam, Sulu, Laos ve Myanmar’dır. Detaylı bilgi için bkz: Weizhan Meng, Explaining the Formation 

of Zongfan Relations: Structure of Power, Domestic Influences and Ancient Sino-Korea Relations, Semantic Scholar, 

2015, https://www.semanticscholar.org/paper/Explaining-the-Formation-of-Zongfan-Relations%3A-of-Meng/6cabfea980 

ce7aef355095b7fb1636429e7b927f, (20.01.2023, 15:59). 

69 Oğuz, Choson, s. 64. 

70 Hyun-Mo Park, How and when the Gyeongguk daejeon System Dismantled?: A Study on Political Meaning of the 

Daehan Empire’s Birth, The Review of Korean Studies, c. 12, sy. 3, 2009, s. 197. 

https://www.semanticscholar.org/paper/Explaining-the-Formation-of-Zongfan-Relations%3A-of-Meng/6cabfea980%20ce7aef355095b7fb1636429e7b927f
https://www.semanticscholar.org/paper/Explaining-the-Formation-of-Zongfan-Relations%3A-of-Meng/6cabfea980%20ce7aef355095b7fb1636429e7b927f


21 

Sadae-Kyorin sistemini bitiren Japonya’nın Oda Nobunaga önderliğinde birleşmesi ve milli bir 

bilinçlenme yaşaması oldu. Japonya, Çin gibi yalnızcılık politikası* gütmek ve Batılılarla ticaret 

anlaşmalarından sakınmak istiyordu. Ancak bu yolda rakibi olan Çin’den farklı bir yol çizmeye karar 

vermişti. Batı’nın teknolojisiyle birlikte Hristiyan misyonerlerin ülkesine sızdığını görüyordu ve 

Hideyoshi döneminden beri Japon yerli inançlarına savaş açan Hristiyanları baskılamaya çalışıyordu. 

Bu amaçla 1624’te İspanyollar, 1639’da Portekizliler ülkeden kovulmuştu. Ülkede yaşam iznine 

sahip tek yabancı millet olan Hollandalılardı fakat onlarında 1637’de Japon Hristiyanların 

Şimobara’da başlattığı isyan sonrası, 1641’de, ülkedeki varlığının sınırlandırılmasına karar 

verilmişti.71  

 

Japonya’nın kararı, Hollanda Doğu Hindistan Şirketi’nin (VOC) bölgeye misyoner 

gönderilmesine yönelik faaliyetlerini durdurulmasıyla sonuçlandı. Böylece Japonya rahatlıkla 

Hristiyan yasağını uyguladı ve Batı ile ilişkilerini, 1634 yılında Portekizlilerle ticaret yapabilmek 

için karaya demir köprü ile bağlı olarak inşa ettiği Tsukishima adasında sürdürdü. Japonya daha 

sonra “çıkış adası” anlamında Dejima olarak anılacak bu bölge ile kendini sınırlarken bir yandan da 

Busan bölgesinde anti-Hristiyan propagandası yapıyor ve Kore Hükümetinin Japon politikasını takip 

etmesi için Batılıların birer barbar olduğunu Kore’ye empoze ediyordu. Roux’a göre; Japon etkisi 

Korelilerin Hristiyanlara karşı olan olumsuz tavrının temellerini oluşturmuştu.72 

 

1854’teki Kanagawa Anlaşmasına kadar Batıların Uzak Doğu’ya çıkışı Dejima üzerinden 

gerçekleşti. Çin’de Kanton (Guangzhou) ne ise Japonya’da Dejima oydu ve Hollandalıların adaya 

girişine kadar durum değişmedi. Hollandalıların girişi, Japonya’nın tutumuna da etki etmişti. 

Nitekim kısıtlamalara rağmen binlerce Japon Hristiyan anavatanlarında bulunmaktaydı. Üstelik 18. 

yüzyılın sonuna doğru ülkenin her köşesinde Batılı öğrenciler görülmeye başlanmış ve Japonya, 

Asya’nın en gelişmiş uygarlığı kabul edilmişti.73 

 

 

 
*Genellikle izolasyonizm ve infirat politikası ile eş anlamlı bir biçimde karşımıza çıkan Yalnızcılık politikası bir ülkenin 

dış dünya ile iletişimini keserek kendi içinde bir dünya yaratması ve bu dünyaya dışarıda bıraktıklarını almaması anlamına 

gelmemektedir. Nitekim TDK Yalnızcılık terimini “Uluslararası konulara ve anlaşmazlıklara katılmama siyaseti; 

infiratçılık yada bir ülkenin dış ekonomik ilişkilerini keserek kendi sınırları içinde tek başına bir ekonomi siyaseti izlemesi” 

olarak tanımlamıştır. Hermit yada Münzevi bir krallık olarak karşımıza çıkan Joseon Krallığı da dış dünya ile iletişimini 

sınırlandırdığı için bu politika ile eşleştirilmektedir. Ancak çalışmamız boyunca yalnızcılık ifadesini kullansak dahi 

Joseon’un kendini tamamen yalnızlaştırmadığı, zaman zaman ülkesini onlara kapıyor olsa dahi daima Çin ve Japonya gibi 

ülkelerle bağlantıda kaldığı fakat Batı’yı içeri hiçbir zaman kabul etme arzusunda olmadığı ve aslında bu politikanın sadece 

Batı’ya yönelik olduğu dikkatlerden kaçmamalıdır. 

71 Holcombe, a.g.e. s. 219.  

72 Pierre-Emmanuel Roux, The Prohibited Sect of Yaso: Catholicism in Diplomatic and Cultural Encounters between Edo 

Japan and Chosôn Korea (17th to 19th Century), Korea and Beyond (1400-1800), Ed. Marion Eggert, 2014, s. 123. 

73 Giulia Valentini, China and Japan's Responses to the West in the 19th Century, E-International Relations, 2013, 

https://www.e-ir.info/2013/11/04/chinese-and-japanese-responses-to-the-west-during-the-19th-century/ (19. 12. 22, 

17:54),  s. 12; Roux, a.g.m. s. 123. 

https://www.e-ir.info/2013/11/04/chinese-and-japanese-responses-to-the-west-during-the-19th-century/


22 

1860’lı yıllar bütün Doğu Asya için bir restorasyon dönemi olarak zuhur etmişti ve Japonya, 

1854’te ABD ile anlaşma imzalayarak konsolosluklara izin vermişti. Edo döneminin bitişi, 

yalnızcılık politikasının sonu oldu. Ancak bu dayatmadan çok Japonya’nın kendi isteğiydi. Eşit 

olmayan anlaşmalar onun yargı gücünü kısıtlıyor olsa da Meiji ile Batı dışında başarılı bir şekilde 

sanayileşmeyi başaran ilk ülke olmak için azmetti. 1872-1873’te milli dilin İngilizce olmasının 

tartışılabileceği kadar Batılı ve “medeni” haldeydi. 1885’te Yukichi Fukuzawa, “Datsu-A Ron” adı 

verilen “Asya’yı Geride Bırakma Görüşü Hakkında Bir Fikir” denemesiyle Japonya’nın Asya ile 

kültürel bağlarının kesmesini dahi gündeme getirdi.74 

 

Kendini Asya’nın en uygar ve üstün ırkı olarak gören Japonlar, Çinli ve Rus rakiplerini ortadan 

kaldırıp Asya’nın hakimi olma yolunda ilerliyordu. Çin’e karşı bağımsızlığını ilan etmesinin 

ardından Çin’i hedef alarak emperyalist bir güdüyle kendi imparatorluğunu kurmaya karar verdi. 

Nitekim Mançuların yönetimi ele geçirmesinin ardından karşılarında “medeni” sayılacak kadar güçlü 

bir Çin yoktu. 1800’ler özellikle Çin’in güçten düştüğü yıllar oldu. Dengeler değişmeye başlıyordu 

ve Japonya, bu dengeleri Batı’dan aldığı eğitimle kendi lehine değiştirme fırsatı yakalamıştı. 

 

Kore, Japonya’nın Asya kapısı ve savaşın merkez üssüydü. Japonya’nın Mançurya ve Çin’e 

uzanan yol da stratejik ve ekonomik anlamda önemli olan Kore yarımadasına ihtiyacı vardı. Mineral 

zengini bir ülke olan Kore, Çin’e bağlı olan en önemli vasal devletti ve bu devlet, Japonya’ya Çin’den 

ve diğer uluslardan daha yakındı. Tsushima Adası ve Busan arasında otuz mil vardı ve Japonya, 

haraçgüzarı Baekje’nin yerine Çin’e bağlı Silla’nın yükselişinin ardından adım adım kaybettiği 

yerleri geri alma arzusundaydı. Nitekim resmi ilişkilerin aksine Kore halkı, ticaret vasıtasıyla 

Japonlarla yakınlaşmıştı.75 Trumbull White bu konuda; O günlerin modern ticari ekonomisini 

Kore’de kuranların Japon tüccarları olduğuna dikkat çekiyor ve 1892-1893 yılı için Kore dış 

ticaretinin net hacmini iki ülke ile karşılaştırmalı vererek (Çin ile $4,240,498; Japonya ile 

$8,306,571) Japonya’nın Kore’de Çin’den iki kat daha fazla çıkarı olduğunu belirtiyordu.76 

Dolayısıyla bu durum doğrudan Japon ekonomisini etkilerken ilhak için Japonya’ya dayanak 

sağlıyordu. 

 

Japonya, komşu ülkelerinin Batı’yla birlikte medenileşerek güçlenmesini veya Batı’nın komşu 

ülkelere özel bir muamele yapmasını bekleme taraftarı değildi. Kore ve çevre ülkeleri kendi 

toprakları arasına katma ve bununla birlikte önce Asya’nın sonra dünyanın süper gücü olarak ülkeleri 

 
74 Holcombe, a.g.e. s. 258; Oğuz, Choson, s. 67; David Scott, China and the International System 1840–1949: Power, 

Presence, and Perceptions in a Century of Humiliation, State University of New York Press, 2008, Amerika, s. 69. 

75 İki taraf arasında yüzyıllar süren bir iletişim olması sonucu Japonya’da Ajikgi ve Wangin gibi Baekje kökenli aileler 

türemişti. Günümüz genetik araştırmaları Japon erkeklerin %54’ünün, Japon kadınların %66’sının Çin-Kore geni taşıdığını 

ortaya çıkardı. Yoon, Relations, s. 3, 42. 

76 Trumbull White, The War in the East: Japan, China, and Corea, The Moffett Korea Collection: Princeton Theological 

Seminary Library, 1895, s. 29. 



23 

kalkındırmayı arzuluyordu.77 Bu yolda Çin ile arasında kalan Kore Yarımadası, Japon bağımsızlığına 

ve planlarına doğrudan tehditti. 1880’lerin ikinci yarısında Japon İmparatorluk Ordusu Genelkurmay 

Başkanlığında danışmanlık yapan Jacob Meckel, “Çin’in kafasına vurulmaya hazır çekiç” olan 

Kore’yi “Japonya’nın kalbine doğrultulmuş hançer” olarak tasvir ediyordu.78 Japonya’nın hedefi bu 

bölgeyle sınırlı olmasa da şüphesiz Kore ilerlemenin başlangıç noktasıydı.  

 

Sato Nobuhiro (1769-1850), İmparator Jingu’nun (M.S. 169-269) yarımadanın fethine dair 

fikirlerini haklı temellere oturtarak “Büyük Doğu Asya” projesini Çin, Moğolistan ve Mançurya 

olarak ilan edince Kore’nin fethindeki önem bir kez daha vurgulandı.79 İleride Japonya bu plana 

uygun olarak I. Çin-Japon Savaşıyla Çinlileri, 1904-1905’te Rus-Japon Savaşıyla Rusları bölgeden 

gönderdiğinde bağımsızlık çizgisini Doğu Rusya’nın bölgeleri üzerinden genişleterek Moğolistan ve 

Kuzey Çin’e kadar uzatacaktı.80 

 

Bölgeyi ilhak etmeye kararlı olan Japonya, Kore’yi potansiyel bir pazar yapmak istedi. 

1881’den 1901’e kadar görev yapan Ekonomi Bakanı Matsukata Masayoshi, yapılan anlaşmalarda 

liman, madencilik, telgraf hattı ve demiryoluna ilişkin gerçek hakları elde etmenin Japon çıkarlarını 

güvenceye alacağını söylüyor ve bunun ihtiyaç olduğunu belirtiyordu.81 Nitekim Çin ve Rusya da 

aynı emelleri Kore yarımadası üzerinden sağlıyordu. 

 

Kore, 1600’lerde Batı’nın teknolojik üstünlüğünü kabul etmişti. Çin’e gönderilen elçiler, 

kilisenin içine kadar Batılıları takip ediyor ve görüştükleri misyonerlerin verdikleri çeşitli hediyeleri 

kabul ederek Kore Yarımadasına taşıyorlardı. Silhak Bilginlerinin babası olarak bilinen Yi Su-

Kwang, 1590, 1597 ve 1611’de Pekin’e (Beijing) giden elçilik heyetinin içinde olup 348 yazılı 

materyali seçmişti.  1631’de gönderilen Jeong Du-Won ise Katolik mezhebi hakkında bilgi alması 

karşılığı alarmlı saat, teleskop, dünya haritaları ve tüfek gibi çeşitli silahlarla ödüllendirilmişti.82 

Korelilerin  astroloji-kozmolojiyle birlikte din hakkında fikir edinmesiyle Batı’nın “Cennetlik Yol”u 

(Heavenly Way) Kore’de yer edinmeye başladı.83 Nitekim Jeong’un Çin’den getirdiği antolojinin 

 
77 Scott, a.g.e. s. 69. 

78 Jan Kočvar, The Struggle for Korea, 1876–1882, West Bohemian Historical Review, sy. 2, 2011, s. 55. 

79 Yoon, Relations, s. 95. 

80 Ayşen Aysun Kızıl, 21. Yüzyılda Asya Pasifik'te güç dengesi: Çin-Japonya ilişkileri, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Kırıkkale Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2022, s. 100. 

81 Andrew Q. Greve ve Jack S. Levy, Power Transitions, Status Dissatisfaction, and War: The Sino-Japanese War of 1894–

1895, Security Studies, c. 27, sy. 1, 2018, s.159, 168. 

82 Jai-Keun Choi, Chae-geon Choe, The Origin of the Roman Catholic Church in Korea: An Examination of Popular and 

Governmental Responses to Catholic Missions in the Late Choson Dynasty, CA: The Hermit Kingdom Press, 2006, s. 

19-21. 

83 Donald L. Baker, Confucians Confront Catholicism in Eighteenth-Century Korea, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Washington Üniveritesi- Tarih Bölümü, 1983, s. 45. 



24 

içinde geçen “felsefe” kavramı Neo-Konfüçyüsçü terminolojideki “olayların ilkelerini anlama ve 

gerçeğin peşinde koşma” olarak ülkede etkisini gösterecekti.84 

 

1797’de Katolik olduğu için sorgulanan Jeong Yak-Yong gençliğinde Katolik kitapları 

okuduğunu söyledikten sonra bu durumun o günlerde herkesin saygısını kazanan kozmoloji, batılı 

takvim, tarım, sulama tesisleri, ölçme teknikleri ve deneysel yöntemleri içeren bir çeşit entelektüel 

trendi olduğuna değiniyordu.  Misyoner Malcolm Fenwick’in de söylediği gibi Kore misyonunun 

sınırları Batı kültürünün propagandasıyla çizilmekteydi. 85 

 

Joseon, 1627’de gemi kazası sonucu yolu Kore’ye düşen bir Hollandalı’yı, Jan Jansz 

Weltevree’yi toplar hakkında bilgi sahibi olduğu için askeriyesinde çalıştırmaya başlamıştı. Dışa 

kapalı bir krallık olarak kabul görülüyordu ama dış dünyadan kopmuş değildi. Çin ve Japonya’nın 

yalnızcılık politikasını geride bıraktığı gibi o da aynı süreci geçirmek üzere kendi iç dinamiklerini 

dışa uygun hale getirmeye çalışıyordu. Dolayısıyla I. Çin-Japon Savaşından sonra içinde bulunduğu 

durumu yeniden değerlendirecek, Japonya’nın Meiji ile gerçekleştirdiklerine özenecek ve aynı 

süreçten geçebilmek için mücadeleye girecekti. 

 

Ancak o dönemler Joseon, iç işlerde hakimiyet mücadelesi sonucu yıpranan bir krallıktı. Kral 

ve asiller arasındaki egemenlik kavgaları ülkenin istikrarlı bir yapıya sahip olmasını engelliyordu. 

Kral Yeongjo, Büyük Uyum anlamındaki Tangpyeong politikasıyla istikrarı sağlamayı başarmıştı -

kimine göre bu uyumsuzluğa giden adım oldu ve politik bölünmelerle birlikte Katolik katliamlarına 

yol açtı86- ve Gyunyeokbeop adı verilen dengeli vergi politikasıyla ciddi bir ilerleme kaydetmişti. 

Fakat Yeonjo’nun oğlu olan Veliaht Prens Sado’nun akli dengesinin yerinde olmaması ve onun 

zorunlu intiharına giden süreç kralın saltanatında problemlere neden oldu. Ülke tekrardan siyasal 

gruplara bölündü ve 1863’e kadar ailelerin iktidar savaşlarıyla sürecek kriz dönemi Sedo Politikası 

anlamına gelen Sedo Chongchi olarak adlandırıldı. 

 

1800 yılında parçalanmış ülkenin başına 10 yaşındaki Sunjo geçirilmişti ve krala naip atanması 

ülke yönetimini Kraliyet ailelerinin egemenlik sahasına çeviriyordu. Naip atanan Kraliçenin ailesi 

iktidarı ele geçirdi ve Andong Kim ailesi, Kral Heonjong’la iktidarı Pungyang Cho ailesi elde edene 

 
84 Eunsu Cho, Creating a Korean Philosophical Tradition: Pak Chong-hong and the Discomfiting Indispensability of 

European Thought, The Review of Korean Studies, c. 5, sy. 2, 2002, s. 165. 

85 Park, King Jeonjo, s. 218; Sang-Jin Ahn, The Religious Synthesis of Choe Je-U as a Nineteenth Century Theological 

Paradigm for Korean Minjung Theology, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Toronto Üniverites- Teoloji Fakültesi, 1997, 

s. 3. 

86 Hyun-Mo Park, King Jeongjo’s Political Role in the Conflicts Between Confucianism and Catholicism in Eighteenth-

Century Korea, The Review of Korean Studies c. 7, sy. 4, 2004, s. 207. 



25 

kadar devleti yönetmeyi başardı. Fakat Cho’lar da Kim egemenliğini tamamen kıramadı. Andong 

Kim’ler Heonjong’un ardından tahta çıkan Kral Cheoljong devrinde de etkinliğini korudu.87 

 

Sedo Döneminde ilk kez bir Koreli Hristiyanlığı resmen kabul etmiş ve hayatını Katolik 

mezhebine göre yaşamaya karar vermişti. Ülkesine döndüğünde dini beraberinde götürmesi ve 

akrabaları başta olmak üzere Kore Halkını Hristiyanlaştırmaya çalışması çalkantılı döneme 

damgasını vurdu. Kore Yönetimi, devletin hassas olduğu bu dönem aralığında yeni bir dini kabul 

etmeye hazır değildi. Üstelik bunu yapmaları demek Kore’nin bütün inanç sisteminin ve bununla 

birlikte gelen sosyopolitik yapının değişimi anlamına geliyordu. Bu süreç, iç siyasetteki 

dalgalanmaları çözemeyen Kore’nin tamamen yıkımına neden olurdu. Bu yüzden Kore Hükümeti, 

dışa kapalı tutumunu sürdürmeye karar verdi. Nitekim bu yıllarda Alexius Hwang Sa-Yeong’un 

başındaki bir grup Koreli Katolik, Kore’yi Hristiyan ülkesi haline getirmek ve Yi Hanedanını 

devirmek için Papa’dan bir ordu talep edecek kadar ileri gidecekti.88 

 

1863’e gelindiğinde Cheoljong’un ölümü üzerine Cho ailesi, iktidarı Kim ailesinden almak için 

harekete geçti ve 12 yaşındaki Yi Myeong-Bok’un tahta çıkmasını destekledi. Daha sonra Gojong 

olarak anılacak Yi, bu devirde çocuk olduğu için devleti yönetemezdi. Bu sebeple babası Yi Ha-

Eung yani Heungseon Daewongun, kral naibi olarak atanmıştı. 10 sene boyunca devleti yönetecek 

olan Daewongun, kendini merkezi otoriteyi güçlendirmeye adamış biriydi.  

 

Kraliçelerin ailelerinin etkisini kırmak için önce Andong Kim ailesinin üstüne gitmiş ve daha 

sonra işi ehline vermeye çalışarak devleti rüşvet ve iltimastan korumak için çabalamıştı. Fakat 

Andong Kimlere karşı düşmanca bir tavır sergilemiyor aksine onları yararlı buluyordu. Asillerin 

üzerine giderek vergi politikasına el atması, 1864 ile 1866 arasında tahıl kredisi sisteminin yeniden 

sermayelendirmesi, ordunun reforme edilmesi gibi çalışmaları Andong Kim ailesinin daha önce 

yapmaya gayret ettiği faaliyetlerdendi ve bu yüzden bu ailenin desteğine de sahipti.89   

 

Daewongun’a yönelik tepkilerden en kritiği ekonomik anlamda olanlardı. Jeonji Yi ailesinin 

onurunu yükseltmek ve kraliyete çeki düzen vermek için yaptığı çalışmalar soruna yol açmıştı. 

Özellikle 1865’te Kore’nin milli direniş mesajı verebilmesi için Kral Taejo’nun ikametgahı olan ve 

Imjin Savaşında Japonların yıktığı Gyeongbok Sarayını restore etmesi ciddi ekonomik problemlere 

yol açtı. 1864’te vergi geliri 4,500,000 yang iken aynı yıl harcanan para miktarı yaklaşık 17.393.287 

yang’ı buluyordu ve bunun sadece 15.000.000’u Gyeonbok Sarayı’na gitmişti.90  

 
87 Oğuz, Choson, s. 61. 

88 Gary D. Walter, The Korean Special Mission to The United States of America in 1883, Journal of Korean Studies 

(1969-1971), Duke University Press, c. 1, sy. 1, 1969, s. 93. 

89 Palais, a.g.e. s. 44. 

90 Michael J. Seth, Korea: From Hermit Kingdom to Colony, Education About Asia, c. 13, sy. 2, 2008, s. 29; Oğuz, 

Choson, s. 62-63; Holly Stephens, Agriculture And Development In An Age Of Empire: Institutions, Associations, 



26 

Daewongun, devletin tek başına bu maliyeti üstlenmesinin imkânsız olduğunun farkındaydı ve 

bu nedenle devleti bir bütün haline getirerek herkesin duruma el atmasını sağladı. Gönüllü çalışanlara 

sınıf veya statü fark etmeksizin rütbeler dağıtıldı. Yangbanlar devlete vergi ödemediği için aile 

başkanları toplatılarak mal varlıklarını devlete hibe etmeleri konusunda tehdit edildi. Bu arada 

kendisi de örnek olarak 100.000 yang’ı kraliyet hazinesinden hibe etmişti. Ancak aile başkanlarının 

çoğu bunu yapmak yerine intihar etmeyi seçti.91  

 

1866’da yeniden kraliyet adına tahıl ambarına 300,000 yang, askeriyeye 80,000 yang olmak 

üzere bağış yapıldı ve 1874’te Çin parasının kullanılmasını yasaklayıp ekonomik reformlar yapıldı. 

Ancak devletin toplu reform çalışmalarına sermaye yetersiz kaldı ve devlet sonunda bütçe açığını dış 

borçlanmayla kapatmaya çalıştı. 1888-1893 arası Çin başta olmak üzere Yokohama Specie Bankası, 

Daiichi Bankası, H.C.E. Meyer ve Co., Tong Shuntai adlı bir tüccar ve HSBC gibi yerlerden çeşitli 

sebeplerle borç alındı.92  

 

Ekonomik krize rağmen Daewongun’un sonunu hazırlayan asıl etken, 1864’te mecliste birliği 

sağlayabilmek adına Özel akademilerin, yani Seowon’ların sayısını 600’lerden 47’e düşürmesi oldu. 

Daewongun, “İnsanlara zarar verecekse Konfüçyüs’ün dirilişini bile kabul etmeyeceğim” sözlerini 

sarf ederek “Özel akademiler nasıl hırsızların yuvası olabilir?” diye soruyordu. Noron başta olmak 

üzere, Soron, Namin gibi Kore’yi sadece kendinden üstün bir devletin vasalı olarak gören tüm politik 

yapılanmalara karşıydı.93 Bu tutumu, birbirine karşı savaşırken ülkeyi yok eden Yangban sınıfını ona 

karşı birleştirdi ve Daewongun’un düşmanları giderek arttı. 1866 sonrası naipliği illegal hale geldi 

ve zamanla onun elinde tuttuğu güç, daha sonra İmparatoriçe Myeongseong olarak bilinecek olan 

Kraliçe Min’e, Gojong’un eşine geçmeye başladı.  

 

Daewongun, Sedo Politikasının izlerini silmeye başlasa da Min ailesinin gücü eline geçirmesi 

ülkeyi yeniden istikrarsızlığa sürüklüyordu. Ayrıca aynı yıl Kanghwa adası Fransızlar tarafından ele 

geçirilmişti. Kanghwa, düşman eline geçmesi halinde Han nehri üzerinden Seul’e doğru yol 

alınabilineceği için önemli bir stratejik konumdu.94 Bu ada 1871’de Amerikanların saldırılarına 

maruz kaldı. Hakimiyet sahasından taviz vermek istemeyen Kore, adaya yaklaşan kim olursa olsun 

 
And Market Networks In Korea, 1876-1945, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Pennsylvania Üniversitesi- Tarih Bölümü, 

2017, s. 53-54. 

91 James B. Palais, Politics and Policy in Traditional Korea, Harvard University Press, Cambridge, Londra, 1991, s. 39. 

92 Stephens, Agriculture, s. 60; Holly Stephens, Three Reforming Regimes? Modernity and the Fiscal State in Modern 

Korean History, Seoul Journal of Korean Studies, c.32, sy. 1, 2019, s. 20, 23. 

93 Jae-Eun Kang, The Land of Scholars: Two Thousand Years of Korean Confucianism, Çev. Suzanne Lee, Hangilsa 

Publishing, 2003, s. 429. 

94 Joo-Hyun Kim, An Idealist's Journey: George Clayton Foulk and U.S.-Korea Relations, 1883-1887, 

Yayımlanmamış Bitirme Tezi, Claremont McKenna College- Student Scholarship, 2015, s.3-4 



27 

ateş açıyor ve egemenliğini korumayı deniyordu. Daewongun’un politikası “ticaretin, ticaret 

anlaşmalarının, Katoliklerin, Batılıların ve Japonların Kore’den uzak olması” üzerine kuruluydu.95 

 

1868’den sonra Meiji hükümeti emperyal uluslarının temellerini sağlamlaştırma hedefi 

kapsamında Kore ile diplomasiye girişmişti. Kore’nin ticareti Tsushima Adasıyla 

sınırlandırmasından rahatsız olan Japonlar, yarımadaya uzun zamandır hakim olan yalnızlık 

siyasetine son vermeyi arzuluyordu. Ülkeye karşı iki politikaları vardı. “İlhak et” yada “Boyun 

eğdir”.96  

 

1869’da Busan’daki memur An Tong-Jun, Tsushima’dan gelen elçiye Kore’nin yeni Japon 

hükümdarının “imparator” unvanını tanımayacağını duyurarak tek bir imparator (Çin) olduğunu 

vurguladı.97 Böylece Kore, Japonya’nın diplomasi girişimini reddetmişti. Bu durum Japonya’nın 

“Seikanron” adı verilen ve Kore’yi askeri güçle bastırmayı hedefleyen görüşünü şiddetlendirdi. 

Özellikle 1872 sonrası Japonya bu fikre olumlu yaklaşmaya başladı.  

 

Daewongun ve Kraliçe arasındaki güç savaşı Japonlara aranan fırsatı veriyordu. Japonlar, 

Daewongun’un zayıflığından yararlandı ve Kore’nin izolasyonuna son vermek için bir fırsat doğdu. 

Kral Gojong’un 4 Kasım 1873’te Daewongun’un naiplik pozisyonuna son vermesi ve yönetimi eline 

almasından yalnızca iki ay sonra, Japonya Kore’ye karşı Gambot Diplomasisi uygulamaya başladı.  

1874’te Japonya’nın Tayvan’ı işgalinin ardından Kore ile ticaret anlaşması için açık arayan Japon 

denizciler, Koreli denizcilerle çatışmaya yol açtı ve tarihe “Unyo Vakası” yada “Kanghwa Adası 

Hadisesi” olarak geçen olay, Kanghwa Anlaşmasının öncüsü oldu. Kralı anlaşmaya ikna eden Batı 

ve Japonya ile ilişkiye açık olmayı savunan Bak Gyusu adlı politikacıydı. 

 

1876’da iki haftalık bir görüşme başlarken General Sin Hon ve Yun Cha-Song isimli bir bilgin 

anlaşma şartlarını tartışmak üzere gönderildi. Görüşmelerde Japon tarafını temsil eden diplomat 

Hanabusa Yoshimoto’ydu. Bu diplomat, 1868’deki E. F. B. Jenkins adındaki bir Amerikalının, 

Kanghwa adasına giderek bu bölgeye gömülen Kore krallarının mezarlarını hedef almasını gündeme 

getirdi. Japonya, Kore’nin Kanghwa anlaşmasını imzalaması karşılığında Jenkins’in mezarlarda 

bulanacağı kutsal hazineleri Kore ile Amerika arasında imzalanacak ticaret anlaşması için koz olarak 

kullanmayı planlaması yada Daewongun’un babası olan Prens Namyeon’un kalıntılarını hedef 

alması gibi bir olayın bir daha gerçekleşmeyeceğinin garantisini veriyordu.98 

 

 

 
95 Cummings, a.g.e. s. 102. 

96 Kočvar, a.g.m. s. 55. 

97 Cummings, a.g.e. s.102. 

98 Kočvar, a.g.m. s. 58. 



28 

Japon dayatması ve gücü açıktı. Kral Gojong, Japonların Kore’nin iç işlerine karışmasına ve 

ülkeyi pazara çevirmesine karşı koyabilecek kadar yeterli olmadığının farkındaydı. Fakat Kore’nin 

Daewongun’un yalnızcılık politikasından vazgeçtiğini kanıtlamak için daha esnek bir tavır 

sergilememesi halinde Japonların, Kore’ye saldıracağından çekiniliyordu. 99   

 

Çin, bu süreçte Japonya ile savaşa hazır değildi.  Zhili Eyaleti Genel Valisi ve Kuzey Limanları 

Komiseri Li Hongzhang, Rus ve Japon kıskacında Kore’ye yardım etmenin bedelini Çin’in kendi 

doğu şehirlerini tehlikeye atarak ödemek istemedi. Bu nedenle Kore’ye doğrudan yardım yapmak 

yerine “Rusları dışarıda tutmak için diğer uluslara kapıyı açmalısınız” tavsiyesinde bulundu ve 

Kore’nin deniz gümrük sistemini geliştirmesinin ulusal harcamalara katkı sağlayacağı fikrini 

hükümete aşıladı. Böylece Kore, tek bir ülkenin egemenliğine girmeyecek ve anlaşma yaptığı 

devletler tarafından bu durumun gerçekleşmemesi sağlanacaktı.100 Aynı politikayı Çin kendi 

toprakları üzerinde de uyguluyordu. 

 

1650’de Rusya’nın Doğu Sibirya’nın fethini tamamlaması ile Çin sınırları tehlikeye düşmüştü. 

Okyanuslara giden yolda Rusya, Mançurya’ya yönelmişti ve buradan geçtikten sonra Kore 

Yarımadasını ele geçirme planları yapıyordu. 1689’da Amur’da iki taraf karşı karşıya gelmiş ve Çin, 

Cizvit misyonerleri tercümanlığınca Latince yazılan Nerchink Anlaşmasını yapmak zorunda 

kalmıştı. Bu anlaşma hem iki tarafın sınırlarını Stanovoy Sıradağları ve Ergun Nehri olarak 

belirleyerek sınır sorununu çözüyor hem de ticari bir önem arz ediyordu. Çin’in Rus ilerlemesini 

durdurmak için ilk kez Batılı anlamda yaptığı bu anlaşma, eşitsiz imzalayacağı anlaşmaların da 

ilkiydi.101  

 

İngiltere’nin Hindistan’a gelişini takiben Çin, hem Rus yayılmacılığı hem de Batı sömürüsü 

arasında sıkışıp kalmıştı. Kendi kendine yeter bir ülke olduğu için bir süre Batı’ya karşı koyabildi. 

Ancak 1700’lerden sonra dışa bağımlılık sorunu baş gösterdi. Japonya, Çin’e karşı bağımsızlığını 

ilan edip 1715’te Nagasaki’de Çin tüccarlarına Japon usulü ticareti dayatmaya başlamıştı. Bu Çin 

için kabul edilemezdi. Çin’in para basmak için Japon bakırına ihtiyacı vardı.102 

 

1833’ten sonra İngiltere, Çin ile doğrudan ve daha geniş kapsamlı ticaret yapabilmek için Doğu 

Hindistan Şirketi’ni aracı olarak kullanmaya son vermişti. Afyon Savaşlarından sonra Çin’in dışa 

açılmaktan başka şansı kalmamıştı. 1858’de yapılan Aigun Antlaşmasıyla birlikte Rus yayılmacılığı 

 
99 Rausch, Ambiguity, s. 131. 

100 Andrea-Yun Kwon, Providence and Politics: Horace N. Allen and the Early US-Korea Encounter, 1884-1894, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Berkeley Üniversitesi- Tarih Bölümü, 2012, s.27; Fred Arthur McKenzie, Korea's Fight 

for Freedom, Fleming H. Revell Company, New York, Chicago, Londra, Edinburgh, 1920, s. 22; Stephens, a.g.m. s. 71. 

101 Merve Suna Özel Özcan, XIX. Yüzyılda Rus-Çin İlişkilerine İngiliz Etkisi ve Gulca (Kuldja) Anlaşması, TRAD 

Türkiye Rusya Araştırmaları Dergisi, sy. 4, 2020, s. 154. 

102 Kızıl, a.g.m. s. 83.  



29 

yeniden başlamış ve Ruslar, Amur Nehrinin kuzeyindeki 600.000 kilometrekarelik Çin toprağını ele 

geçirince 1860’da Rusya ve Kore sınır komşusu olmuştu. Rus saldırısından çekinen Joseon 

Hükümeti, Rusya’ya karşı Çin’de destek bulamayınca Daewongun, Fransızlara yaklaşmaya başladı 

ve Hristiyan misyonerlere hoşgörülü bir tavır takındı.103 Ancak 1866’da Rus-Kore ilişkisinin savaşa 

dönüşmeyeceği anlaşılınca Katoliklere yönelik katliamlar başladı ve Rusya, dost ülke statüsüne 

yerleştirildi. Nitekim Rusya, Kore’de Hristiyan propagandası yapmıyor ve ekonomik imtiyazdan 

fazlasını elde edebilecek güçte olmasına rağmen Tümen nehrinden öteye geçmeyerek Korelileri, 

onların topraklarına -diğer Batılıların aksine- doğrudan göz dikmediğine inandırıyordu.104 

 

Rusya’nın giderek artan nüfuzu, Çin’in 1861-1894 arasında zayıflığını yok etmek üzere 

kendini güçlendirme politikasına girmesine ve sanayileşmeyi başlatarak kara ve denizde güçlü bir 

ordu kurmak istemesine neden olacaktı.105 Ancak Çin’in savaşa hazır hale gelene kadar şimdilik geri 

adım atmaktan başka çaresi yoktu ve dışarıya karşı oyalama politikası uyguluyordu. Bu nedenle 

İngiliz, Amerikan ve Fransızlara ticari haklar vermişti. Bu devletlerin birbiri ile çatışmasını 

umuyordu. Kore’ye birçok devletle anlaşmasını önermesinin altında yatan neden buydu.106  

 

1879’da Kore’ye “Japon yayılmacılığını durduracak hiçbir aracı yoktur. Hükümetiniz ticaret 

antlaşması yaparak yeni bir devir açmaya zorlanmadı mı? Bu durumdan ötürü, en iyi yolumuz bir 

zehri diğeriyle etkisiz hale getirmek, bir güce diğeriyle karşı koymak değil mi? Japonya’yı kontrol 

altında tutmak amacıyla kullanacağınız anlaşmaları yapmak üzere Batılı Devletlerle ilişki kurmak 

için her fırsatı değerlendirmelisiniz” mesajını gönderdi ve doğru zaman gelene kadar Kore’yi yalnız 

bıraktı.107 1880’de Huang Tsun-Hsien, yazdığı “Kore Stratejisi” adlı eserinde Kore’yi diğer ülkelerin 

ağından kurtarmak için Kore’nin kendini güçlendirmesinin zamanının geldiğini savunmakta ve 

zaman kazanmak için diğer devletlerle anlaşmalar yapılması gerektiğini açıklamaktaydı.108 

 

Çin’in Kore’ye destek olmadaki yetersizliği üzerine Kral Gojong, Choi Ik-Hyun, Kim Byung-

Guk ve Hong Sun-Mok gibi politikacıların karşıtlığına rağmen Japonlarla anlaşmıştı.109 Choi Ik-

Hyun, Batılı kıyafetleri kuşanıp onların gemi ve toplarıyla Kore’ye ayak basan Japonların Batı’dan 

 
103 Jan Kočvar, The Opening of Korea until 1876, Prague Papers on the History of International 

Relations,https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf, (14.12.22, 

14:57), s. 197. 

104 Jimmyn Parc, Has the Ghost that Ruined the Country Been Resurrected? The Puzzle of South Korea’s Domestic and 

Foreign Policies, UNISCI Journal, sy. 52, 2020, s. 14. 

105 Kızıl, a.g.m. s. 89. 

106 Fahir Armaoğlu, 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi (1789-1914), TTK Basımevi, Ankara, 1997, s. 743-746, 764. 

107 Sarah C. Paine, The Sino-Japanese War of 1984-1985: Perceptions, Power and Primacy, Cambridge University 

Press, Cambridge, 2003, s. 52. 

108 Cummings, a.g.e. s. 106. 

109 Yoon, Relations, s. 98. 

https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf,%20(14.12.22


30 

bir farkı olmadığını vurguluyordu.110 Aslında Kral Gojong da farklı düşünmüyordu. Fakat Japon 

dayatmasına karşı öne sürebileceği bir kozu yoktu. Bu yüzden Çin’den bağımsızlığını ilan edecek 

şekilde “Büyük” Kore Kralı olarak İngilizce ve Çince nüshalara sahip Kanghwa Anlaşmasını 26 

Şubat 1876’da imzalamıştı. Ona göre anlaşma bir seçenek değil zorunluluktu.  

 

Anlaşmanın ilk maddesiyle Kore’nin “Japonya ile aynı egemenlik haklarına sahip bağımsız bir 

devlet” olduğu kesinleştirilmişti. Japonya, Fransa’nın Vietnam’la 1874’te imzaladığı Saigon 

Anlaşmasını Kore’ye uyarlayarak ülkedeki Çin etkisini kırıyor ve Kore, Çin ile Hükümdar-Vasal 

bağını kırarak Çin’in himayesinden çıkmış oluyordu.111 Hükümdar-Vasal ilişkisinin bitmesi, 

Kore’nin Ulus/Devlet Kodu Gyeongguk Daejeon sistemini de sona erdirmişti. Artık Kore Çin ile 

ancak geleneksel açıdan bir olabilirdi. Bu şekilde Kore’nin yalnız kalışı, ülkenin kendini 

güçlendirmek istemesine neden oldu ve 1881’de Tianjin’e askeri teknolojiyi öğrenmek üzere 38 kişi 

gönderildi. Bunu 1884’te Japonya’ya, Fukuzawa Yukichi’nin gözetimine gönderilen öğrenciler takip 

etti.112 

 

Kanghwa’ya dek Koreliler, Japonya’nın gümüş, baharat ve bir takım ilaç gibi sattığı ürünleri 

Busan’daki Dongnae kentinde temin ediyor ve bunun karşılığında Kore pamuklu kumaşını, pirincini 

ve ginseng gibi ticari ürünleri pazarlıyordu. 19. yüzyılın sonuna doğru Japonya zayıf bir ekonomik 

altyapıya sahip olduğu için sorun yaşamaya başladı. Ekonomik buhran ülke içinde huzursuzluğa 

neden olurken bu problem denizaşırı keşifler ve yabancı marketlerle çözmek istedi. Kore öncelikli 

hedefti.113 

 

Kanghwa Anlaşmasıyla Kore, Japonya’ya Kore’nin bölgesel kıyı ticaret yolunun merkezi olan 

Busan’ın yanı sıra Japonya’nın belirleyeceği iki yere daha ticaret iznini verdi. Japonlar, Rusya’ya 

karşı önemli bir konum olan Wonsan Körfezini ele geçirdi ve ticaret hacmini genişletti. Bu limanın 

ardından Chemulpo114 limanını açmaya karar verdi. Böylece Japon ticari ürünleri Kore’nin 

 
110 Cummings, a.g.e. s. 102. 

111 Jan Kočvar, The Opening of Korea until 1876, Prague Papers on the History of International 

Relations,https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf(14.12.22, 

14:57), s. 209; Veronika Krištofová, Japan and Korea at the Turn of the 19th and 20th Century, Prague Papers on the 

History of International Relations, sy. 2, 2015, s. 48; Sang-Pil Jin, Telegraph Lines and Postal System: How 

Communication Systems Served as a Conduit for Korea-Major Power Relations from the Late Nineteenth to the Early 

Twentieth Century, Acta Koreana, c. 20, sy. 1, 2017, s. 115. 

112 Patricia A. Helfenbein, A Reexamination of Kim Ok-kyun: A Study of a Korean Intellectual and the Possibilities 

for a Regional History of Modernity, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Colorado Boulder Üniversitesi-Tarih 

Fakültesi, 2016, s. 26. 

113 Yoon, Relations, s. 99. 

114 Bölge daha sonraki dönemde Incheon olarak anılacağı için Incheon Limanı olarak da bilinir. 

https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf(14.12.22


31 

başkentine kadar yayıldı.115 Yirmi yıl içinde tren sistemi inşa edildi ve raylarla başkent ticaret 

yollarına bağlandı.116 

 

Kanghwa sonrası Japon tüccarlar, Koreli tüccarları baskı altına almaya başlamıştı.117 

Anlaşmadan sonra Kore pazarı, kısa sürede ucuz pamuklu ürünlerle Japon tekeli haline geldi. Batının 

ticari ürünleri de Japonya üzerinden Kore’ye sızmaya başlarken Kore’nin Japonya’ya oldukça düşük 

fiyata pirinç satmaktan başka çaresi yoktu.118 1897’de Mokpo, 1899’da Kunsan ve Masan 

limanlarının açılması, Japonya ile direk ticarete hız kazandırdı.119 Böylece Kunsan pirinç ihracatının 

merkezi haline geldi ve 1896 sonrası ülkede pirinç ihracatı yükselirken 1890-1895 arası kabaca 

1.200.000 yen olan değeri, 1896-1900’da ortalama 3.000.000 yen değere ulaştı. 1905 ve 1909 arası 

yıllık gelir ortalama 4.400.000 yen’di.120 

 

Eşit görünmesine rağmen Kore’ye yarar sağlamayan Kanghwa sonrası Kore’nin Çin ile arası 

bozulmuştu. 1882’de Çin, hükümranlık haklarını savunmak için harekete geçmek zorunda kaldı ve 

Kore’de Japon baskısı artış gösterdi. Bu baskının etkisiyle Kore giderek Çin’den koptu ve 1894’te 

her dört senede bir Çin’e elçilik gönderilmesine dair uygulama sonladı. Bu uygulamanın bitişi 

“Zongfan” adı verilen ve neredeyse Gija Joseon’dan beri takip edilen Çin’e bağlılık politikalarının 

sonuydu. Bağlılığın kopuşu, 1895’teki Kraliçe Min hadisesine giden süreci oluşturdu ve bu hadiseyi 

takiben Kral Gojong “imparator” unvanını kabul etmeye hazır hale geldi. Nitekim 1897’de Ruslarla 

ülkesine döndükten sonra Deahan İmparatorluğunu ilan etti. 

 

Deahan İmparatorluğunun kurulmasının ardından ulusal kodlar değişerek “Daehan 

İmparatorluğu Kanunları” anlamında Daehanguk Gukje adı verilen sistem uygulanmaya başlandı ve 

Kore hükümeti “Sadae” usulüne son vererek Çin’den tamamen bağımsız bir ülke oldu. Bu usuldeki 

amaç, Kore’deki parçalanmış siyaseti İmparator’un otoritesini arttırarak birleştirmek ve devleti dışa 

karşı bir tutmaktı. Fakat politika ters teperken dış güçlerin işine yaradı ve ülke sömürgeye açık hale 

geldi.121 

 
115 Charles K. Armstrong ve Gilbert Rozman ve Samuel S. Kim ve Stephen Kotkin, Korea at the Center: Dynamics of 

Regionalism in Northeast Asia, Google Books, 2005, https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ& 

lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false, (07.01.2023, 18:01). 

116 Angus Hamilton, Korea, William Heinemann, Londra, 1904, s. 16. 

117 Anna Cooper, Korea's Explosiv s Explosive Declar e Declaration of Independence: Complex ation of Independence: 

Complex Influences Leading Up to the March First Movement of 1919, Honors Projects, History, sy. 56, 2022, s. 7; 

118 Chung-Hee Park, Our Nation’s Path: Ideologyof Social Reconstruction, Hollym Corporation, Korea, 1970, s. 103. 

119 Charles K. Armstrong ve Gilbert Rozman ve Samuel S. Kim ve Stephen Kotkin, Korea at the Center: Dynamics of 

Regionalism in Northeast Asia, Google Books, https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg= 

PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false, (07.01.2023, 18:01). 

120 Stephens, a.g.m. s. 115. 

121 Park, How, s. 209. 

https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&%20lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&%20lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg=%20PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg=%20PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false


32 

2.2. Daewongun ile Kraliçe Min Arasındaki Savaşın İç ve Dış Siyasete Tesiri Üzerinden 

Joseon’da Giderek Artan Dış Güç Nüfuzu 

 

Kral Sunjo’nun oğlu olan Veliaht Prens Hyomyeong, Punyang Jo klanından bir kadınla 

evlenmişti. Dul Kraliçe Hyoyu yada Kraliçe Sinjeong şeklinde anılan Leydi Jo, Veliaht Prens yirmi 

yaşında öldüğünde tek bir erkek evlada sahipti. Leydi Jo’nun oğlu Sunjo’nun vefatının ardından tahta 

geçti ve Heonjong devri başladı. Bununla birlikte Kraliçe ve onun ailesinin politik etkinliği artmıştı. 

Kral Cheoljong’la Andong Kim etkisi artmasına rağmen Jo ailesi konumunu koruyordu.  

 

Cheoljong’un ölümü politik dengeleri bir kez daha değiştirdi. Kim ailesine karşı, Prens Yi Ha-

Eung’a yanaşan Dul Kraliçe, Jo klanı adına bir ittifak kurdu ve Cheoljong’un eşi olan Kim ailesinden 

Kraliçe Cheorin’e karşı bir zafer elde ederek Ha-Eung’un oğlunu evlat edindi. Böylece kendisi Ana 

Kraliçe ve Naip unvanlarıyla sarayda nüfuzunu korudu. 

 

Jeonji Yi ailesinden olan Ha-Eung, Kral Cheoljong ile aynı nesilden olduğu ve Konfüçyüsçülük 

yeni kralın eskisinden genç bir nesil olmasını uygun gördüğü için kendisi kral olamazdı. 122  Ayrıca 

kral konumu resmi biçimde tarafsız olmalıydı. Prens Ha-Eung çoktan bir taraf seçmişti. Dul Kraliçe 

ile Kim ailesine karşı birleşmesi, Kralın babası ve vekili olarak elini güçlendirdi. Çocuk yaştaki oğlu 

Gojong ve onun üvey annesi kabul edilen Dul Kraliçe ile birlikte üçlü bir yönetim kuruldu. Bu 

yönetimde “Prens-Naip” anlamına gelen Daewongun unvanını aldı. Böylece ülke yönetimini elde 

etmeyi başarmıştı. 

 

Başa geldiğinde önce Andong Kim ailesinin daha sonrada ülkeyi bölen diğer ailelerin nüfuzunu 

kırmış ve merkezi otoriteyi güçlendirecek faaliyet yapmıştı. Oğlu Gojong’un evlilik yaşı geldiğinde 

Daewongun ülkenin tekrardan belirli bir ailenin etkisi altına düşmesini istemiyordu. Politik 

bölünmelerin kaynağı Kraliçelerin Kim, Hong ve Jo gibi ailelere mensup olmasından 

kaynaklanıyordu.123 Nitekim naipliğinin ilk yıllarında Dul Kraliçe de yönetimdeki etkisini 

hissettirmiş ve perde arkasından saray toplantılarına katılmıştı. Daewongun, gücü krala sabitleme 

arzusunda olduğundan yönetime dahil olmaması için birinci dereceden akrabaya sahip olmayan bir 

gelin seçmeye karar verdi. 

 

Kraliçe Min, Yeoheung Min ailesinden Min Chi-Rok adlı bir şahsın kızıydı. Küçük yaşta yetim 

kalması sebebiyle Daewongun’un kriterlerine uyuyordu. Ayrıca Daewongun’un annesi de Yeoheung 

 
122 Kočvar, a.g.m. s. 54. 

123 Kral Sunjo gücünü; 1800-1805 arası, Andong Kim, Pannam Park ve Gyeongju Kim, 1806-1818 arası Andong Kim, 

Pannam Park ile paylaşmak zorunda kalmıştı. 1819’dan sonra 1849’a kadar Sunjo ve Heonjong dönemlerinde Andong Kim 

ve Punyang Jo iktidara ortak oldu. 1853’den sonra Kral Cheoljong ile Andong Kim diğer ailelerin etkisini kırarak kralla 

birlikte ülkeyi yönetti. Kral Gojong tahta çıktıktan sonra ise 1873’e dek Daewongun naip sıfatıyla tek başına ülkeyi 

yönetmeye başladı. Daha sonra Yeoheung Min iktidarı ele geçirdi. Detaylı bilgi için bkz: Eom, a.g.m. s. 37. 



33 

Min ailesinin bir mensubuydu. Bu yüzden Min Ailesinin Leydisi Min Ja-Yeong’un Gojong ile 

evlenmesi kararlaştırıldı. Ancak Kraliçe Min 1866’da kralla evlendikten sonra sarayda geçirdiği ilk 

beş yıl içerisinde kendini geliştirdi ve mensubu olduğu Min ailesiyle bağlarını güçlendirdi.  

 

Kraliçe’nin konumunu sarsabilecek en önemli etken veliaht sahibi olmamasıydı. Yaptığı 

düşükten sonra Daewongun onu krala veliaht verememekle suçlamış ve iki tarafın arasını 

bozulmuştu. Daewongun, veliaht prens pozisyonunu Yi adındaki bir saray kadınından doğan 

torununa vermek istiyordu. Bu süreçte doğuracağı çocuğu korumak adına Kraliçe, Kral’ın 

cariyelerinden çocuk sahibi olmasını önlüyor ve hamile kalan cariyeleri öldürüyordu. 1874’te 

Kraliçe’nin oğlu oldu ve otoritesi, kardeşi Min Yeung-Ho Başbakanlığa, ondan olma yeğeni Min 

Yong-Ik, Amerika Birleşik Devletleri’ne Büyükelçi olarak gönderilirken güçlendi. Böylece 

Daewongun’un seçtiği kişi yerine Kraliçe’nin oğlu veliaht prens ilan edildi. Bu çocuğun üç 

günlükken ölmesi Kraliçe’nin Daewongun ile ipleri koparışında temel nokta oldu. Kraliçe, çocuğun 

ölümü için Daewongun’u mesul tutuyordu.124  

 

1873’te Gojong 22 yaşına gelmişti ve Kraliçe’nin tarafında olan Choe Ik-Hyeon, kralın kendi 

başına ülkeyi yönetmesi gerektiğini dile getirerek Daewongun’a karşı bir tutum sergiliyordu. Aslında 

Choe ve Daewongun’un dış dünyaya karşı tutumları benzerdi ve ikisi de yalnızcılık siyasetini 

sürdürmek istiyordu. Ancak iç düzenden rahatsız olan Choe’nun Daewongun’u devirmek için 

harekete geçmesi onun Jeju’ya sürülmesine neden oldu. Bu işin ardında Daewongun vardı. Hatta 

Daewongun onun sürgüne gitmesine engel olarak Choe’yu öldürmek istedi. 125 Ancak başarısız oldu 

ve tepki çeken bu girişimin ardından yetkilerini devredip memurluktan ayrılmak zorunda kaldı. Onun 

politikadan uzaklaşmasıyla ülke, Japon yanlısı bir tutumla reformlar yapmaya başladı ve Kore 

ordusunu modernize etme amacıyla Japon memurlar getirildi.  

 

1875’te Daewongun Kraliçe’den kurtulabilmek için Min ailesindeki önemli kişileri hedef 

almaya başlamış ve onları bomba kullanarak öldürmek istemişti. Kraliçe’nin oğlunu zehirlediği ve 

Gojong’u tahttan indirmeyi amaçladığı söyleniyordu. Kraliçe’nin bundan sonra kralı yönetimi ele 

almaya ikna etmekten başka şansı yoktu.126 Onun Daewongun’u devirmek için harekete geçmesiyle 

ülke, gelenekselliği savunan ve katı bir Konfüçyüsçü olan Daewongun ile yenilikçi reformistler 

diyebileceğimiz Kraliçe Min taraftarları olarak ikiye ayrıldı. Daewongun’un kardeşi Yi Choe-Ung 

da dahil birçok kişi Min ailesine tarafında yer almaya başlıyordu. 

 

 

 
124 McKenzie, a.g.e. s. 25; Se-Eung Oh, Dr. Philip Jaisohn's Reform Movement 1896-1898: A Critical Appraisal of 

the Independence Club, University Press of America, Lanham, New York, Londra, 1995, s. 2. 

125 Kang, The Land, s. 430. 

126 Kočvar, a.g.m. s. 55. 



34 

“Koreliler için Kore” politikasını takip eden Daewongun’un ülkeyi bir arada tutma gayreti 

onun naipliğini kaybetmesiyle sonlandı.  Andong Kim’lerin gücünü kırıp politik ayrılıklara son 

vermek isteyen Daewongun’un politikası, Andong Kim’lerin yerine Yeohung Min’lerin siyaset 

arenasını ele geçirmesiyle sonuçlandı. Choe Ik-Hyeon, isteksiz olmasına rağmen Kanghwa’nın 

imzalanmasını önleyemedi. Kraliçe, Deawongun’un izlerini silmek için Japonların orduyu reforme 

etmesine izin verdi ve Japonlar, Kore’yi hem ekonomik hem de politik yönden ele geçirmeye başladı. 

Bu durum ters teperken Kore’nin yabancı baskısı altında ezilmesi Daewongun’un yeniden egemen 

olmasını gündeme getirecekti.127 

 

Kore’nin bağımsızlığının ilanı olan anlaşma sonrası Çin, hala vasalı olarak kabul ettiği Kore 

ile sınırlarında Japon tüccarını görmekten rahatsızdı. 1875’te Ryukyu Adalarına asker çıkarıp 

1879’da adayı ilhak eden Japonların şimdi Kore’yi hedeflediğini görüyordu. “Kore’nin olası kaybı, 

dudakların kaybının (Kore) dişleri (Çin) soğutacağı (tehlikeye atacağı) şeklinde tanımlanmıştı.” Çin, 

bu ihtimalin gerçekleşmesi dahilinde prestijinin sarsılacağını ve kendi sınır güvenliğinin tehlikeye 

düşeceğinden emindi.128 Çin ile Kore’yi ayıran sadece bir nehirdi. İki tarafın birbirini 

desteklememesi durumunda Kore’nin Japon ve Rus kıskacı arasında kalarak Çin’e giden yol 

olacağını biliyordu. Bu yüzden Kore üzerindeki haklarını korumak için 1882’de Joseon’u Amerika 

ile anlaşma yapmaya teşvik etti ve Tianjin’deki görüşmelerden sonra iki tarafa (Çin-Kore) yarar 

sağlayacak bir anlaşmanın imzalanmasının öncüsü oldu.  

 

Amerika tarafının temsilci olan Robert Wilson Shufeldt, devleti tarafından öncelikle Amerika 

gemilerinin Kore kıyılarına yanaşabilmesi temelli bir anlaşma yapması için görevlendirilmişti. 

Ancak anlaşma, bununla kalmayarak ticari hakların sağlandığı, gümrük vergisinin düzenlendiği ve 

diplomatik ilişkiler için konsoloslukların kurulmasıyla sonuçlanan bir metin oldu.129 Üstelik 22 

Mayıs’ta imzalanan anlaşma, Amerika’ya Kore’nin Çin’e bağlı vasal statüsünü bildirmekteydi. 

Nitekim Shufeldt anlaşması, Kore’nin vasal ama özerk bir devlet olması gerektiğini savunan Kim 

Yun-Sik tarafından “tabi (subject) devlet” ile “vasal devlet” arasındaki ayrım gözetilmek kaydıyla 

bağımsızlığı koruyan fakat Çin’in korumacılığını kabul edecek şekilde imzalanmıştı ki Ruslara karşı 

destek bulmak amacıyla yapılan bu anlaşma, Kore’nin Batılı bir devletle imzaladığı ilk anlaşma 

olarak tarihe geçti. Protestan  Misyonerlerin ülkeye girişi de bu olayın getirisi oldu. 130 

 
127 Kang, The Land, s. 431; Oh, a.g.e. s. 2-3. 

128 Kirk W. Larsen, Treaties and Troops: Bringing Multilateral Imperialism to Korea, Tradition, Treaties, and Trade, The 

Netherlands: Harvard University Asia Center, 2008, s. 72; Sang-Pil Jin, Korean Neutralisation Attempts (1882-

1907): Retracing The Struggle for Survival and Imperial Intrigues, Yayımlanmamış Doktora Tezi, SOAS Üniversitesi, 

2016, s. 39. 

129 Charles Oscar Paullin, The Opening of Korea by Commodore Shufeldt, Political Science Quarterly, c. 25, sy. 3, 1910, 

s. 487. 

130 Mori Mayuko, The Outbreak of the Sino-Japanese War and the Issue of Suzerain-Vassal as Viewed from the Standpoint 

of Chosŏn, International Journal of Korean History, c. 17, sy. 1, 2012, s. 30; Lew, a.g.e, s. 19; Sung-Bae Kim, Korea’s 

Confucian Strategies toward China During the Qing Dynasty and Their Implications, EAI Asia Security Initiative 

Working Paper, sy. 31, 2013, s. 20. 



35 

Shufeldt Antlaşmasından bir ay sonra İngiltere ve Almanya başta olmak üzere Rusya, Fransa 

ve İtalya ile de eşit olmayan anlaşmalar imzalanmıştı. 1892’de bu ülkeler arasına Avusturya-

Macaristan’da katılacaktı. Amerika hariç diğer devletler, Çin ile ilişkilerini sekteye uğratmamak için 

bağımsızlık vurgusu yapmıyordu.131  

 

1882’de imzalanan bu tür anlaşmalar yalnızcılık siyaseti güden Daewongun ve taraftarlarının 

tepkisine yol açtı. 1881’de harekete geçen Daewongun en büyük ama gayrimeşru olan oğlu Yi Jae-

Seon’u küçük fakat meşru doğan Kral Gojong’un yerine getirmek istemişti. Bu plan başarısız oldu 

ve Jae-Seon idam edildi.132 Ancak yabancı karşıtlığı yeniden güçleniyordu. 1882’de gerçekleşen 

kuraklığın nedeni ata ruhlarının anlaşmaya kızmasıyla bağlaştırıldı ve halk arasında ayaklanma 

sesleri duyulurken ilk tepki, geleneksel/eski orduya mensup askerlerden geldi. 133 

 

Ülke, uzun yıllardır ekonomik anlamda bunalımdaydı. 1862’de ilk kez vergi meselesi 

yüzünden Tansong’da isyan çıkmış ve bu isyanı şehrin bitişiğinde bulunan ve bereketli bir toprak 

olarak bilinen Jinju (Chinju) takip etmişti. Yıl içinde ekonomi temelli 70 ayrı halk isyanı baş 

göstermesi üzerine hükümet bu isyanlarla başa çıkmak zorunda kalmıştı.134 Halk, yerel yöneticilere 

direniş gösterse de hepsini aynı kefeye koymuyor ve sadece yozlaşmış gördüğü soyluların evlerini 

yakıp yıkıyordu. İstekleri, verdikleri verginin doğru yerlere ulaşmasıydı.135 

 

1882’ye gelindiğinde kuraklık yeni bir isyana zemin hazırlarken Kraliçe, sağlıklı bir veliaht 

doğurabilmek için askerlerin yevmiyesi olan pirinci tapınaklara bağışlamış ve askerlerin ödemesinin 

gecikmesi tepkiye yol açmıştı.136  

 

Kraliçe’nin kum ve çakıl dolu kalitesiz pirinci askerlere sunması olayları büyüttü ve sokaklara 

dökülen kalabalık bakanların evlerine saldırıp bu evleri yerle bir etti. Fakat Min ailesine tek başlarına 

karşı koyamayacaklarını anlamaları uzun sürmedi. İsyancı askerler, Daewongun ile anlaşmaya vardı. 

Böylece Daewongun, siyasi gücünü geri kazanma ve ülkeyi dışa açma taraftarı olarak Batılılara karşı 

ılımlı yaklaşan Kraliçe’yi devirme fırsatı elde etmişti. Silah deposunu açarak isyancıların elini 

güçlendirmesi sonucu, isyancılar saraya yürüdü. Saraya ulaştıklarında bu gruba saray 

muhafızlarından da katılanlar oldu ve isyancılar hep bir ağızdan kraliçeyi talep ettiler. İsyancıların 

 
131 Armaoğlu, a.g.e. s. 764. 

132 Paine, a.g.e. s. 53. 

133 Robert Neff, Western travelers to Seoul in 1882: Part 1, The Korea Times, 2022, https://www.koreatimes.co. 

kr/www/opinion/2022/12/715_335034.html (21.12.22, 15:28). 

134 Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 63; Sun-Joo Kim, Taxes, the Local Elite, and the Rural Populace in the Chinju Uprising 

of 1862, The Journal of Asian Studies, c. 66, sy. 4, 2007, s. 993-994. 

135 Hang-seob Bae, Popular Movements and Violence in East Asia in the Nineteenth Century: Comparing the Ideological 

Foundations of their Legitimation, Sungkyun Journal of East Asian Studies, c. 17, sy. 2, 2017, s. 236. 

136 Oğuz, Chosen, s.  119. 



36 

Kral Gojong yerine Kraliçe üzerine gitmesi Daewongun’un olaylardaki rolünü belirginleştirdi. 

İddialara göre isyancıların komutası Daewongun’un diğer oğlu Yi Jae-Myeon’un elindeydi. 137  

 

İsyancıların kapıya dayanmasıyla Kraliçe ortadan kayboldu. Bir hizmetçi onun yerine kendini 

feda ederken Kraliçe’nin kendini zehirlediği yada Daewongun’un emriyle zehirlendiği düşünüldü. 

Cesedinin kayıp olması şüpheye yer bırakıyordu ama bir süre sonra herkes Kraliçe’nin öldüğüne ikna 

olup yatışmış ve cenaze hazırlıkları başlamıştı. Çünkü Kraliçe’nin yeğeni Min Yong-Ik (Kyom-Ho) 

ve onlarla taraf olan Daewongun’un kardeşi Yi Choe-Ung ele geçirilmişti.138 

 

Japon elçilik binasının yakılıp hükümet görevlilerinin öldürüldüğü ayaklanmada Özel 

Kuvvetler adı verilen ve Kral Gojong’un 1881’de kurarak başına Japon Horimoto Reijo’yu getirdiği 

modern ordu saldırıya uğradı. Reijo öldü ve o sırada ülkede bulunan toplam 42 kadar Japon görevli 

ülkelerine kaçmaya çalışırken taşa tutuldu. Kraliçenin yeğeni aracılığıyla İngiliz gemisi Flaying 

Fish’e bindirilen bu Japonlar, ülkelerine kaçmayı başardı. Tarihe Imo İsyanı olarak geçen bu vaka 

sonrası Kral, Daewongun’u saraya çağırıp tüm yetkilerini ona devretmek zorunda kaldı. Daewongun, 

şahsi askerleriyle isyanı bastırdıktan sonra Min ailesine mensup görevlileri azletti ve onların 

önderliğinde yapılan tüm reform çalışmalarını sonlandırıldı. Bu durum yaklaşık bir ay sürdü.139 

 

Olaylar yaşanırken Kral, Tianjin’deki elçi Kim Yun-Sik’e Çin’de destek aramasını söyleyen 

bir mektup yollamıştı. Bu durum Çin’i ülkeye çekerken Flaying Fish ile kaçan Japonların 

hükümetlerini bilgilendirmesi ve Japonya’nın olayın intikamı için harekete geçmesi iki ülkeyi Kore 

topraklarında karşı karşıya getirdi.140 

 

Çin, Kore’yi ilhak etmek istiyor ancak Hükümdar-Vasal ilişkisini dahi koruyamıyordu. 

Japonya’ya karşı koyabilecekleri güne kadar ilhak politikasından vazgeçmeye karar verdi ve Li 

Hongzhang, Daewongun’u esir aldı. Daewongun’un esir alınma nedeni Li’nin anılarına şöyle 

yansıyordu; “Eğer bu adam eti kemiğiyle Japonya yada Japonlara dair her şeyden nefret ediyor 

olmasaydı kafasını Yamen duvarlarına bir süs yapmak feci şekilde cazip gelebilirdi.” Nitekim 

Daewongun ileride kullanılmak üzere Çinlilerin eline düştü ve Kore, Çin’in istediği şekilde dışa açık 

tutumunu sürdürdü.141 

 

 
137 Joseph Henry Longford, The Story of Korea, C. Scribner's Sons&T Fisher Unwin, New York, Londra, 1911, s. 309; 

McKenzie, a.g.e. s. 25-26. 

138 Kočvar, a.g.m. s. 66-67. 

139 Longford, a.g.e. s. 308-309; Oğuz, Chosen, s.  120-121; Jin, Korean, s. 41. 

140 Kue-jin Song, Transformation of the Dualistic International Order into the Modern Treaty System in the Sino-Korean 

Relationship, International Journal of Korean History, c. 15 sy. 2, 2010, s. 100-101. 

141 Kočvar, a.g.m. s. 71; Helfenbein, a.g.m. s. 30. 



37 

Kral Gojong, Çin desteğiyle yönetimi tekrar ele geçirdikten sonra 30 Ağustos 1882’de 

Chemulpo Anlaşmasına razı oldu ve bu anlaşmayla birlikte tazminat ödemeyi, imtiyazları 

genişletmeyi, özür dilemeyi kabullendi. Daewongun 1885’e dek ülkesine dönemezken Çin, 

Hükümdar-Vasal şeklinde olmasa bile Kore üzerindeki otoritesini korudu ve Li Hongzhang’ın 

önerisiyle 1882’de Kral Gojong’un dış işleri danışmanı olarak Paul von Möllendorff (Mok In-Deok) 

adlı bir Alman gümrük uzmanı atandı. Kral Gojong’un tanıştığı ilk Batılı olan Möllendorff, Çin 

çıkarlarını korumak yerine 1883’te güçler dengesini sağlamak üzere Kore ordusunun 

modernizasyonunun Rus askeri uzmanları tarafından yapılmasını sağladı. Bu sırada hala önemini 

koruyan Min ailesi de Çin ile yakınlaşmış ve Çin yanlısı bir politika gütmeye başlamıştı.142  

 

Daewongun’un gidişinin ardından 1883’te gümrük vergilerini aşağı çekerek İngiliz tüccarlara 

toprak satın alma ve Kore limanlarında fabrika kurma gibi haklar verildi. Bu Batı’nın iktisadi öneme 

sahip bölgeleri ele geçirmesi anlamına geliyordu. Nitekim İngilizlerle aynı haklardan yararlanan 

Alman ve Amerikan savaş gemileri de Kore kıyılarına yanaşabilmeye başladı.143  

 

Çin’in istediği şekilde Kore dışa açık hale gelmiş ve ülkedeki Japon etkisi kırılmıştı. Hatta 

1883’te Li Hongzhang Pekin’deki Amerikan Bakanına “Çin’in çıkarlarını düşünmem gerektiğinde 

Kore’nin kralı benim” diyebilecek kadar ileri gidebiliyordu.144 Bu durum Japonya’yı Kore ile 

yakınlaşmak üzere telgraf hatları inşa etmeye itti ve 1883’te Busan ile Nagasaki arasında telgraf hattı 

yapılması kararlaştırılarak 25 yıllık tekel Japonya’ya verildi. Aynı yıl Japonlar, 1870’ten beri 

Uzakdoğu’ya hat döşeme planı yapan Danimarka merkezli Great Northern Telegraph Company 

(GNTC) ile Kore Boğazı'nın altına bir denizaltı telgraf kablosu döşemek için bir anlaşma imzaladı.145 

 

Daewongun’un esir alınmasından önce Kraliçe Min ve Gojong modernleşme örneği olarak 

Japonya’yı örnek almayı planlamıştı. Bu nedenle Kim Ok-Kyun, gizli bir görevle Japonya’ya 

gönderilmişti. Ancak Imo’dan beri Kraliçe, Çin yanlısı bir politika güdüyordu. Min ailesi ve 

destekçilerinin içinde bulunduğu parti, Muhafazakar anlamında Sadae şeklinde adlandırılmıştı. Min 

ailesinin sloganı “Doğu Ahlakı, Batı Teknolojisi” anlamında Tongdo Sogi haline gelmişti. Bu 

durumda Kore Hükümeti yeniden bölünüyordu. Çünkü ilerici ve liberal bir reformist grup 

Japonya’daki gibi bir kalkınmayı amaçlıyordu. Kim Ok-Kyun liderliğinde olan bu grup, İstiklal 

Partisi Tongnipdang altında birleşti.146 Hong Yeong-Sik, Seo Jae-Pil, Park Yung-Hyo147 ve Seo 

 
142 Oğuz, Chosen, s.  124; Longford, a.g.e. s. 313; Kočvar, a.g.m. s. 72; Armaoğlu, a.g.e. s. 765; Jin, Telegraph, s. 117. 

143 Jin, Korean, s. 40. 

144 Paine, a.g.e. s. 56. 

145 Jin, Telegraph, s. 115-116. 

146 Bu parti ayrıca Aydınlanma Partisi anlamında “Kaehwadong” yada İlerici Parti anlamında “Chinbodang” olarak da 

bilinir. 

147 Kral Cheoljong’un kızıyla evlendiği için Prens Eşi Geumneung unvanını almıştır. Kaynaklarda Prens Park Yung-hyo 

yada Prens Bak Young-hyo şeklinde de geçer. 



38 

Gwang-Bum gibi isimler parti içinde sivrilmişti. 148  Çin egemenliğine karşı atağa geçmek için fırsat 

kollanıyordu ve 1884 yılında Kore’de bulunan 3000 Çin askerinden yarısının Çin-Fransa savaşına 

gönderilmek için Kore’den çekilmesi partiyi harekete geçirdi. Seul’deki Japon bakan Takezoe 

Shinichiro’nun onayını alan parti üyeleri, yeni bir hükümet kurma amacıyla 4 Aralık’ta Gapsin adı 

verilen darbe gerçekleştirdi.  

 

Darbe esnasında Min klanından birçok kişi yaralandı ve öldürüldü. Kraliçe’nin yeğeni Min 

Yong-Ik, yedi kılıç darbesi almış ve ziyafet salonundan kanlar içinde sürüklenerek saraya 

getirilmişti. Burada saray doktorları ve Amerikan Presbiteryen misyoneri Horace Newton Allen 

tarafından tedavi edilerek kurtarıldı. Min Yong-Ik’in Amerika’dan döndükten sonra yapılacak Batılı 

reformlara sırtını dönmesi onu hedef haline getirmişti. Hatta olaydan iki ay öncesinde Amerikalı 

Diplomat George Clayton Foulk, “Duyduğunuza şaşırabilirsiniz ama eğer birilerinin başı gidecekse 

bu baş, Min Yong-Ik’in başı olacak. Çünkü o, ülkenin uygarlaşmasının önündeki engel” tespitinde 

bulunmuştu.149 

 

Darbeciler, Kral Gojong ile aynı görüşü temsil ediyordu ve yapmak istedikleri aslında Kralın 

reformlarından farklı bir çizgide değildi. Park Yung-Hyo, Daewongun’un kötü yönetiminden beri, 

içinde gelecekte reform yapmaya dair bir düşünce olduğunu belirtiyor ve politik durumun feci 

olduğuna değiniyordu. Darbecilere göre devlet ofisleri satılmıştı ve vergi toplayıcıları aldıkları 

vergiyi Kraliçe Min’e göndermekten başka bir şey yapmıyordu. Min ailesi kimden nefret ediyorsa o 

kişiler öldürülüyordu.150 

 

Durumdan rahatsız olan darbeciler, Çin taraftarı olan Min’leri baskıladıklarını ve ülkenin 

reforma açık hale geldiğini duyurmak için 4 Aralık günü saraya doğru harekete geçti. Kral Gojong 

kaçırılarak Japon elçiliğine getirildi ve birçok Min aile üyesi öldürüldü. Park Yung-Hyo’ya göre Kral 

Gojong durumu öğrendikten sonra Japonlardan yardım talep eden bir mektubu Takezoe’ye 

göndermişti.151 

 

5 Aralık günü hükümet tamamen ele geçirildi ve başına Kim Ok-Kyun geçti. Japonya’nın Meiji 

Restorasyonundan ilham alarak bunu Kore’ye uyarlamak isteyen Kim, 14 maddelik reform planını 

açıkladı ve Daewongun’u Çin’den geri talep ederken “haraç ilişkileriyle (Çin ile) bağlantılı tüm boş 

ritüeller ve formaliteler kaldırılmalıdır” açıklamasında bulundu. Aynı zamanda sınıfsal farklılıkları 

 
148 Yŏng-Ho Choe, The Kapsin Coup of 1884: A Reassessment, Korean Studies, University of Hawai'i Press c. 6, 1982, 

s. 105; Kwon, a.g.m. s. 29; Krištofová, a.g.m. s. 50. 

149 Kim, Idealist's, s. 31; McKenzie, a.g.e. s. 34. 

150 Helfenbein, a.g.m. s. 39-40. 

151 Helfenbein, a.g.m. s. 49; Kwon, a.g.m. s. 42. 



39 

sonlandırarak tüm insanların eşit olduğu ilan edildi.152 Nitekim onların amacı, Joseon’u anayasal 

monarşi haline getirerek sosyal sınıfları ortadan kaldırmak ve ulusal hazineyi attırmak üzere ticari ve 

sanayi kalkınmayı teşvik etmekti.153 

 

Darbenin 3. Gününde Çin harekete geçerek Hong Yeong-Sik’i öldürdü ve durumu kontrol 

altına aldı.  Bu sırada Wu Zhaoyu ve Yuan Shikai tarafından komuta edilen 1500 kişilik Çin birliğine 

karşı Darbecilerin elinde 120 kadar Japon, 500 Kore askeri vardı. Kraliçe Min’in Çin’den destek 

talebi üzerine Çin, darbecileri kolaylıkla def etti ve onların Japonya’ya kaçmasına neden oldu. 

Böylece darbe üç gün gibi kısa bir sürede bastırıldı. 

 

Darbecilerin Kore’deki izlerinin silinmesinin ardından Batı tarzında reform yapmak isteyen 

grup da azınlığa düşmüştü. Ancak Reform yanlıları, Japonya’ya kaçtıklarında bunun bir son 

olacağını düşünmüyordu. Orada kahraman ilan edilecekleri ve yanlarına alacakları askerlerle 

Kore’ye geri döneceklerini düşünmüşlerdi. Fakat işler planladıkları gibi gitmedi ve Japonlar, onları 

yarı yolda bıraktı.154 

 

Çin, Fransa ile savaşını fırsat bildiği için Japonya’yı suçluyordu. Japon Hükümeti ise bu 

olaydan Kore’yi mesul tuttu ve 9 Ocak 1895’te imzaladığı Hanseong Anlaşmasıyla birlikte Kore 

Hükümetini köşeye sıkıştırdı. Kim Ok-Kyun,155 Park Yung-Hyo ve Seo Gwang-Bum gibi 

Japonya’ya kaçan isyancıları teslim etme gereği görmezken Kore’de ölen askerleri için tazminat 

talebinde bulundu. Bunu takiben Çin ile 15 Nisan 1895’te imzaladığı İto-Li Sözleşmesi şeklinde 

anılan Tianjin Anlaşması akabinde Kore’de Japon-Çin dengesini kurarak yarımadayı Kore 

Hükümetinin egemenliğinde olmaktan çıkardı. Bu anlaşma dahilinde iki taraf da Kore’de eşit 

 
152 Kwon, a.g.m. s. 43; Choe, Kapsin, s. 106. 

153 Seung-Ryul Yi, The Formation of Bourgeois Nationalism during Japanese Colonial Rule and Korean Capitalists, The 

Review of Korean Studies, c. 8, sy. 2, 2005, s. 48. 

154 Japonya’ya kaçan Gapsin darbecilerinden Seo Jae-Pil “Biz size güvendik ve şimdi siz bize ihanet ediyor ve bizi 

kaderimize terk ediyorsunuz. Sizden göreceğimi gördüm. İnsanların bağlarının arkasında durduğu ve birbirlerine karşı adil 

oldukları yeni bir dünyaya gidiyorum. Amerika’ya gideceğim” sözleriyle durumu açıklamaktadır. Japonya’nın kendilerini 

yüz üstü bırakması sonucu Park Yung-Hyo ve Seo Gwang-Bum ile birlikte Kim Ok-Kyun’dan ayrılıp San Francisco’ya 

gitmeye karar vermiştir. Üçü Amerika’ya ulaştıklarında İngilizce bilmemektedir. Bu nedenle başlangıçta ülkeye yerleşme 

de sıkıntı yaşamışlar ve işsiz kalmışlardır. Park Yung-Hyo Japonya’ya geri dönmeye karar verirken Seo Gwang-Bum 

Kore’ye gelen öncü misyonerlerden olan John T. Underwood’un yanına New York’a gitmiş ve Rutgers Üniversitesine 

girmiştir. Seo Jae-Pil ise dili öğrenmek için kiliselere gitmiş, günde üç dolara çalışarak yaşam sürmüştür. Metodist 

mezhebini kabul etmesinin ardından 1888’de Phillip Jaisohn adını alarak Amerika Birleşik Devletleri vatandaşlığına geçen 

ilk Koreli olmuştur. Johns Hopkins Üniversitesinde tıp okuyan ve eğitimci olarak görev yapan Jaisohn, Kore’de Eulmi 

vakasından sonra yapılacak reformlara danışman olmak için ülkesine geri çağırılmıştır. İlk kez 1896’da Kore’ye döndüğünü 

söyleyen Jaisohn önceleri hükümete yardımcı olmak istediğini ancak tavsiyelerine kulak asılmayınca Kore’nin ilk gazetesi 

olarak Dongnip Sinmun adı verilen ve The Independent (Bağımsız) gazetesinde yazı yazmaya başladığını anlatmıştır. Daha 

sonra Bağımsızlar kulübü kurulmuş ve ekonomi-politika gibi konuların konuşulduğu bir ortam yaratılmıştır. Böylece 

Kore’de ilk demokratik hamleler gerçekleşmiştir. McKenzie, a.g.e. s.39-40, 62-69; Oh, a.g.e. s. 11. 

155 1894’te Shanghai’de Hong Chong-U adlı bir şahıs tarafından suikaste uğradı ve vurularak öldürüldü. Geleneksel bir 

ceza olarak vücudu parçalandı. Başı başkente, bedeni ise Kore’nin sekiz eyaletine ulaştırılmak üzere sekize bölünerek 

gönderildi. Bu durum Japon tarafının tepkisine neden olurken olay, Japonları atağa geçmeye teşvik etti. Böylece Kim Ok-

Kyun’un ölümü I. Çin-Japon savaşına yol açacak hadiselerden biri haline geldi. 



40 

şartlarda bulunacak ve Kore’de iki ülkenin de askerleri çekilecekti. Ancak Ocak ayında Yuan Shikai, 

“Çin İmparatoru Majestelerinin İkametgahı” diye nitelediği Kore’ye döndü ve 1894’e dek Çin Valisi 

gibi hareket ederek ülkeyi baskıladı.156  

 

George Clayton Foulk’a göre Yuan Shikai’nin baskı dönemi şöyleydi; “Bana öyle geliyor ki 

şimdi Çin, Kore’yi kendi imparatorluğuna dahil etmeye benzer bir şeyi hedefliyor. Eğer böyle bir 

hamle varsa, çok geç kalınmıştır ve başarısız olmak zorundadır. Koreliler, fiilen sahip oldukları 

bağımsızlığı korumak konusunda genellikle olduklarından daha fazla birleşmiştir ve onlar, Batılı 

Güçlerle yaptıkları anlaşmalarla büyük ölçüde güçlendirilmiştir.”157 

 

Gapsin sonrası ülkede Çin egemenliği artınca 1885’te Kral Gojong, Japonya’yı dengelemek 

üzere Çin’e doğru telgraf hattı inşa etmeyi önerdi. Li Hongzhang ve Wu Dacheng’in faaliyetleri 

neticesinde Çin, Kore’ye daha fazla egemen olabilmek telgraf hatları inşa etmeye karar verdi.  

Nitekim aynı yıl, Li Hongzhang, Zongli Yamen’e gönderdiği gizli mektupta Japonları Çin’in 

gelecekteki felaketi olarak tasvir ediyor ve on yıl içinde Japonların hatırı sayılır derecede bir güç elde 

edecekleri konusuna dikkat çekiyordu. Nitekim onun gayretleriyle 17 Temmuz 1885’te Uiju Telgraf 

Anlaşması yapıldı ve 25 yıllık haklar Çin’e verilirken Çin, bu hattın finansörü oldu. Projenin 

güzergahı Chemulpo-Seoul-Uiju şeklinde belirlendi.158 

 

Yuan Shikai ve Japon Hükümetinin Kore üzerindeki politikası, Korelileri üçüncü bir tarafa 

yanaşmak zorunda bırakıyordu. Möllendorff, ülkeyi korumanın tek yolunun Ruslara yanaşmak 

olduğuna dair hükümeti ikna ettiğinde, mecliste Rus yanlısı bir grup ortaya çıktı. 1884’te Ruslarla 

yapılan iki taraflı anlaşmanın ardından 1885’te Çin gücünü kırmak yada yok etmek için Rusya ve 

Joseon arasında gizli bir anlaşma imzalandığı söylentileri baş gösterdi.  

 

Ussuri bölgesinin altında Rusya, Kore ile sınır komşusuydu ve Rusya’nın pasif politikası artık 

ülkeyi tehdit etmeye başlamıştı. Bir Rus gazetesi, Kore limanlarında Çin, Japon, İngiliz ve Alman 

gemileri oluşunu, Rus işgaline zemin olarak değerlendiriyordu. Ruslar, Osmanlı-Rus savaşının 

bitimiyle Trans-Sibirya Demiryolunun yapımına devam etmek için fırsat yakalamıştı ve 1870’te 

başladıkları projeye 1878’den sonra Asya’yı baskılayarak devam edebilmişti. Rusların Demiryolu 

projesi, Japonların hem Kore’deki hem de Pasifikteki çıkarlarını tehdit ediyordu. Batılı güçler, Çin 

ve Japon Hükümetleri arasında dengeyi sağlaması için Rus etkisini destekleyince Kore üzerindeki 

nüfuz mücadelesi artış gösterdi.159   

 

 
156 Oğuz, Chosen, s. 153-154; Choe, Kapsin, s. 117-118. 

157 Kim, Idealist's, s. 46. 

158 Jin, Telegraph, s. 117; Scott, a.g.e. s. 69. 

159 Krištofová, a.g.m. s. 52; Armaoğlu, a.g.e. s. 761; Greve, Levy, a.g.m. s. 159; Jin, Telegraph, s. 121. 



41 

Joseon’un Ruslarla gizli bir anlaşma yaptığı söylentileri 15 Eylül 1885’te İngilizlerin, Kore’nin 

güney kıyılarında bulunan ve stratejik öneme sahip Hamilton Limanını (Geomundo) Rusların 

hareketlerini yakından takip edebilmek üzere kendi deyimiyle “geçici olarak” ele geçirerek bu 

mücadeleye katılmasıyla sonuçlandı.160 

 

Min ailesinin Rus yanlısı tavrı üzerine baskı altında kalan Çin, İngilizlerin bu tutumunun 

ardından durumu kendi lehine çevirmek için Daewongun’u serbest bırakmak zorunda kaldı. Ülkeye 

dönen Daewongun, hem kendini esir alan Çinlilere karşı Japonların tarafına geçti hem de Japonlara 

karşı gizlice Donghak adı verilen hareketi başlattı. Bu hareketin sonucunda Çinlileri provoke eden 

Japonya’nın planladığı gibi I. Çin-Japon Savaşı patlak verdi.161 

 

2.3. Donghak Ayaklanması ve I. Çin-Japon Savaşı 

 

Doğu bilimi anlamına gelen Donghak 1860 yılında, Choe Che-u,162 tarafından kurulmuştur.  

Choe, Gyeongju’dan Konfüçyüsçü bir bilgin Choe Ok ile yeniden evlenme yasağını çiğnemiş 

bir dulun oğlu olarak dünyaya gelmiştir. Babası ilk iki evliliğinden çocuk sahibi olamayınca kendi 

ailesi içinden bir çocuğu evlatlık edinmek için üçüncü bir eş alma gereksinimi duymuş ve evlatlık 

aldığı çocuğun annesiyle evlenmiştir. Bu evlilikten Choe Che-u doğmuştur. Ancak kadının dul oluşu, 

yapılan evliliğin meşru olmasının önünde bir engeldir. Bu nedenle Choe’nun annesi cariye olarak 

görülmüş ve kendisi gayrimeşru çocuk statüsünde hayata başlamıştır. Ancak onun eğitimsiz olduğu 

söylenemez. Çünkü o, hiçbir şekilde veraset hakkı olmamasına rağmen 6 yaşında annesini 

kaybettiğinde babasının gözetimine girmiş ve 16 yaşında babasını kaybedene dek Konfüçyüsçü 

bakışla yetiştirilmiştir. 163   

 

Choe’nun aldığı eğitim onu toplumun dışına itilmekten alıkoymamıştır. Verasette öne 

geçirmemiştir. Onun devlet memuru olma şansı doğuştan elinden alınmıştır. Sosyal statüsünün 

değişmezliği, hayatının yönünü değiştiren en önemli etkendir. Choe’yu yeni arayışlar içine atan bu 

durum olmuştur. Onun sosyal sınıflara ve eşitsizliğe savaş açan, kast ile dayatılan sınıflandırılmalara 

karşı çıkarak kadın ve çocuk haklarını arttırmayı amaçlayan bakışı yaşadığı hayatın getirisidir. Bu 

sebeple ülkeyi gezmeye başlamış ve köylülerin durumu başta olmak üzere mevcut düzendeki 

sosyopolitik bozuklukları keşfetmiştir. 164   

 
160 Walter B. Jung, Nation Building: The Geopolitical History of Korea, University Press of America, Lanham, New 

York, Oxford, 1998, s. 161-162. 

161 A New Look at the Annexation of Korea, Society for the Dissemination of Historical Fact, 2010, s. 6; McKenzie, 

a.g.e. s. 44-45. 

162 Choe Je-u olarak da bilinir. Takma adı Su bulutu anlamında Su-un’dur. 

163 Ahn, a.g.m. s. 72-73. 

164 Seung-Ho Moon, Donghak (Eastern Learning), Self-Cultivation, and Social Transformation: Towards Diverse 

Curriculum Discourses on Equity and Justice, Educational Theory and Philosophy, c. 49, sy. 12, 2017, s. 5. 



42 

Bokuk Anmin denilen “ülkeyi korumak ve milli refahı sağlamak” ideali ve “İnnecheon” adı 

verilen “İnsan Tanrıdır” görüşü, Cheonin İlchi olarak adlandırılan “gök ve insan aynı” teorisi 

üzerinden şekillenirken “Hanullim (Tanrı) tüm insanların içinde olduğu için bütün insanlar eşittir” 

bakışı Cheo’nun zihninde ülkeyi gezdiği süreçte temellenmiştir. Böylece o, Donghak fikrini ortaya 

koyarak her türlü sınıflandırmaya ve hiyerarşiye karşı çıkabilmiş ve başta kendisi örnek teşkil 

ederken kölelerini azat edebilmiştir. Bu yol da bir köle kızı oğluyla evlendirmiş ve diğerini evlatlık 

almıştır. 165 

 

Choe’nun Donghak’ı Kore’nin bozuk düzenine karşı bir çözüm önerisi ve Batı’nın 

emperyalizmine karşı koyuş mücadelesi şeklinde zuhur etmektedir. 20 yıl boyunca Kore 

topraklarında dolaşan Choe, yolculuğunda Hristiyanlık hakkında duyumlar almış ve edindiği bilgiler 

üzerine bu dinin, “bencil ve tehlikeli yabancı bir doktrin” olduğuna inanarak Kore’nin temel düşünce 

ve ahlak sistemlerine aykırı olduğuna karar vermiş, ülkeyi Batılılaştırmak gibi emperyal bir amaç 

güttüğü tespitinde bulunmuştur.  Ona göre; Doğu’da gittikçe artan Batı Emperyalizmi sadece askeri 

üstünlükle alakalı olmamakla birlikte aynı zamanda Batı’nın zihinsel-ruhsal üstünlüğü Doğu’daki 

politeist kültürün getirisi olan parçalanmış sistemin üstüne çıkmış olabilir. Buna rağmen Batılılar 

getirdikleri dini, çeviri sistemi üzerinden sundukları için öğretileri topluma geçmeyecek ve has 

kültürlerine ters olan yapıyı anlamlandıramayan Koreliler, Tanrı ile bağ kuramayacaktır. Böylece 

Seohak olarak adlandırılan Batı ilmi, Kore topraklarında yer edinemeyecektir.166 

 

Toplumun Hristiyanlığa bakışını iyi analiz eden Choe, “İnsanlar nasıl başka ülkeleri işgal eden, 

insanları öldüren ve bu insanların hükümetini askeri güçle tehdit eden bir Tanrı’ya inanabilir?” 

sorusunu sorarak Batı’ya karşı Doğu kültürünü ve milli bakışı öne çıkarmayı amaçlamıştır. Bu 

nedenle atalara saygı gibi kültürel biçimleri Donghak’ta ötekileştirmemiştir. Bunun bir uzantısı, 

Chun-ju diye adlandırılan kavram olmuştur ki bu kavram “ailene yaptığın gibi Hanullim’e hürmet ve 

hizmet et” anlamına gelmektedir.167  

 

Choe’nun Donghak düşünceleri, Konfüçyüsçülük, Budizm, Şamanizm, Taoizm ve Roma 

Katolikliğinin bir sentezidir. Ancak Choe, Batı’ya karşı bilinçli bir yaklaşım içinde olmuştur. O, 

başlangıçta Doğu temelli bir çözüm bulmak istemiş ve Hwarang felsefesinden büyük oranda 

etkilenmiştir. Fakat Yao ve Shun gibi efsanevi Çin imparatorlarının erdem kuralları, Bilgeyle gencin 

konuşmaları, Konfüçyüs ve Mencius’un öğretileri gibi Doğu kaynakları çağın şartlarına ayak 

 
165 Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 64; Ahn, a.g.m. s. 104; Kirsten Bell, Pilgrims and Progress: The Production of Religious 

Experience in a Korean Religion, Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, c. 12, sy. 1, 2008, 

s.85; Suhn-Kyoung Hong, Tonghak in the Context of Korean Modernization, Review of Religious Research, c. 10, sy. 1, 

1968, s. 48. 

166 Oğuz, Chosen, s. 178; Ahn, a.g.m. s. 73,75; Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 66. 

167 Moon, a.g.m. s. 7; Hong, Tonghak, s. 47. 



43 

uyduramamaktadır ve ona göre artık Konfüçyüsçülük ve Budizm’in sonu gelmiştir.168 Bu nedenle 

felsefesini genişletmiş ve yeni-modern bir din arayışına girişmiştir. 

 

Choe’nun yeni ve modern din arayışı, Korelilerin öz Tanrısı olan Hanullim’den gelen vahiyle 

sona ermiş ve o, Donghak’ın “Cennetlik Yol/Heavenly Way”169 olduğunu savunarak bunu şöyle 

ifade etmiştir; “Doğu’da (Dong) doğdum ve Doğu’nun öğretilerini (Hak) aldım. Bu yol (Do), cennet 

(Cheon) yoludur. Ancak Donghak’ı kastetmekte çünkü o, öğrenmenin özündedir.” Choe, Batı Bilimi 

olan Seohak’ın tersi şeklinde Dong, Do, Cheon ve Hak’ı bir araya getirerek Donghak’ı kurduğunda 

Hristiyanlıktaki cennet öğretisini Doğu’ya uyarlamayı amaçlamıştır. Nitekim yeni ve modern dinin, 

Hristiyanlıkla olan benzerliğini kabul etmiş ancak prensiplerin farklı olduğunu vurgulamıştır.170 

 

Doğu’nun kültürünü Batı’nın tek Tanrısında birleştirdikten sonra yeni dinini şekillendiren 

Choe, Hristiyanların aşkın Tanrısı yerine gelişen ve gelişmekte olan bir Tanrı anlayışını 

savunmuştur. Fakat Hükümet temelinde onun monoteist tavrı, Hristiyanlıkla aynı tehlikeyi 

taşıdığından Donghak, Katolik mezhebinin bir uzantısı olarak algılanmıştır. Dinin tamamen 

milliyetçilik üzerine kurulu olması, onu kurtarmaya yetmemiştir. 1864 yılında dinin kurucusu olarak 

Choe, Katoliklerle birlikte öldürülmüştür.171 Ancak Choe’nun ölümü, kısa sürede taraftar edinmeye 

başlayan dinin sonunu getirmemiş ve din, yeni lider seçilen Hae-Wol lakaplı Choi Shi-Hyung 

tarafından 30 yıl boyunca gizliden gizliye ülkeye yayılmıştır.  

 

Vaat ettiği sosyal sistemle başta köylüler olmak üzere düşmüş aristokratların da ilgisini çeken 

Donghak, 1894’te doğru ayaklanma çıkarmak için gerekli kalabalığa ulaşmıştır. Bu durumun en 

önemli nedeni; 1876’da Japonlarla yapılan ticaret anlaşması gereği Jeolla Eyaletindeki Gobu 

kasabası gibi pirinç üretiminde birinci sırada yer alan bereketli toprağın dahi sömürü nedeniyle 

çiftçileri düşürmüş olduğu durumdur.172 

 

Gobulu bir düşmüş Hyangban’ın oğlu olan Jun Bong-Joon, 1893’te babası İlçe Hakimi Jo 

Byung-Gap tarafından işkenceyle öldürülünce ilk kez harekete geçen isim olmuştur. Doğal bir 

şekilde lider haline gelen Jun, 1894’te yanındaki kalabalıkla birlikte öcünü alma planları yapmıştır. 

Daewongun’un gücünü geri kazanması arzulayarak Min ailesine karşı birlik teklif ettiğine dair 

 
168 Hong, Tonghak, s. 46; Jung, Nation, s. 127. 

169 Hristiyanlık Kore’ye girdikten sonra farklı kavramlarla adlandırılmıştır. Genellikle kaynaklarda Seohak kavramı geçer. 

Ancak Kutsal Öğreti anlamında Seonggyo şeklinde de anılmıştır. Cizvitler ise Hristiyanlığı Cennet Öğretisi anlamında 

Cheonhak olarak adlandırmış ve Hristiyanlık bazen Cheonjuhak şeklinde geçmiştir. Cheon kelime anlamı olarak cennet 

demektir. 

170 Magargle, a.g.m. s. 26; Byeong-Dae Bae, Comparative and Historical Analysis of Early Donghak: Cross-Religious 

Dialogue between Confucianism and Catholicism in 19th-Century Korea, Religions, sy. 11, 2020, s. 2. 608; Hong, 

Tonghak, s. 47. 

171 Moon, a.g.m. s. 7; Bell, a.g.m. s. 86. 

172 Ahn, a.g.m. s. 105-106. 



44 

iddialar vardır. Bu iddiaları sorgusunda reddetmesine rağmen Daewongun’u komutan olarak görmesi 

ve Daewongun’un ona karşı ilgisi iki tarafı bir araya getirmektedir.173 

 

15 Şubat 1894’te Jun Bong-Joon yanında bulunan yaklaşık 3000 kişiyle Gobu’nun idaresine 

10 gün boyunca el koymuş ve yerel tahıl ambarında bulunan pirinci halka dağıtmıştır. Kore 

Hükümeti’nin askeri birliklerinin gelmesi ile isyan alevlendiğinde Barış yanlısı Choi Shi-Hyung ve 

Savaş yanlısı Jun Bong-Joon’un bir araya gelmesiyle kısa sürede sayı 13.000’e kadar yükselmiş ve 

yıl sonuna kadar isyancıların sayısı 3 milyon civarına ulaşmıştır. Bu süreçte isyan, Jeolla’dan 

Gyeonsang ve Chungcheong bölgeleri başta olmak üzere tüm ülkeye sıçramıştır. Bu Kore tarihinin 

en büyük köylü ayaklanmasıdır.174  

 

20 Mart 1894’te yayınladıkları manifestoda Jun Bong-Joon, Donghak Ayaklanmasının çıkış 

noktasını ve amacını şöyle vurgulamıştır; “Hükümdar ve tebaası arasında olması gereken ilişki, baba 

ile oğul arasındaki bağ ve soylu ile taban arasında olması gereken ayrım, bunların hepsi tamamen 

yok edildi ve geriye kurtarılacak bir şey kalmadı. Kuan-tzu bir keresinde dedi ki: Eğer dört sosyal 

bağ (sayu) sıkıca korunamazsa devlet ayakta kalamaz. Bu bakımdan şuan ki durum Kuan-tzu’nun 

döneminden daha beter… Merkez Hükümet, yerel valiler ve sulh hakimleriyle birlikte devletin ani 

gelişen durumuna aldırış etmiyor. Bunun yerine, kendilerini şişmanlatmanın ve ailelerini 

zenginleştirmenin peşindeler… Büyük miktardaki hükümet vergileri, kraliyet hazinesi yerine özel 

kasaları doldurmakta. Devlet bir sürü dış borç yaptı ancak kimse nasıl geri ödeneceğini 

düşünmüyor… Ülkedeki herkes sefil durumdan acı çekiyor. Her şey açgözlü sulh hakimleri ve 

bakanlar yüzünden… İnsanlar, devletin köküdür. Eğer kök koparılırsa, buna bağlı olarak devlet 

kuruyup ölecektir… Şimdi sekiz eyalet tek bir düşünce de birleşerek doğruluk bayrağını kaldırıyor. 

Biz devleti desteklemek ve insanların hayatını güvence altına almak istiyoruz.”175 

 

Kore Hükümeti “yeryüzündeki cennet”i hedeflediklerini savunan bu isyanı kendi kendine 

bastıramayınca 3 Haziran 1894’te Çinli elçileri dış güçlerden destek istemek üzere göndermiş; Fakat 

destek gelmeden isyancılarla uzlaşma sağlanmıştır. Ancak Japonya’yı “Hükümdar-Vasal ilişkilerine 

uygun biçimde Kore’ye asker göndereceği” hususunda bilgilendiren Çin, yaklaşık 2400 kişilik Çinli 

birliğini 6 Haziran’da Kore topraklarına göndermiştir. Bu birlik, 8 Haziran’da Chemulpo’nun 

yakınındaki Asan’a ayak basmıştır. Onları 2 gün içinde Kore’nin bağımsız ülke kalmasını arzulayan 

Japon birliklerinin Chemulpo Limanına ulaşması takip etmiştir.176    

 

 
173 Young Ick Lew, The Conservative Character of the 1894 Tonghak Peasant Uprising: A Reappraisal with Emphasis on 

Chŏn Pong-jun's Background and Motivation, The Journal of Korean Studies (1979-), c. 7, 1990, s. 161-163). 

174 Kenneth M. Wells, Korea: Outline of a Civilisation, Brill, Leiden&Boston, 2015, s. 126; Oğuz, Chosen, s.183. 

175 Lew, The, s. 168-169. 

176 Horace N. Allen, An Acquaintance with Yuan Shi Kai, The North American Review, c. 196, sy. 680, 1912, s. 115; 

Jin, Korean, s. 126. 



45 

8000 kişilik Japon birliği Kore’ye bölgedeki bulunan yaklaşık 15.000 Japon vatandaşını 

korumak için girdiği iddiasında bulunmuş ve Kore’nin Chemulpo ve Seul gibi stratejik öneme sahip 

iki bölgesini işgal etmiştir. Bu durumda Tianjin Anlaşmasını bozulmuştur.177 

 

Tianjin Anlaşmasını bozulmasıyla olaylar, Donghak İsyanından farklı bir soruna dönüşmüştür. 

Kore’nin bağımsızlık mevzusu yeniden tartışmaya yol açarken Çin ve Japonya, içlerinden biri 

diğerine üstünlük sağlayana dek Kore topraklarındaki askerlerini geri çekmemiştir. Olayın 

kışkırtıcısı, kendini Çin’le savaşmaya hazır hisseden Japonya olmuştur. 

 

Japonya Bakanı Otori Keisuke, 20 Temmuz’da başkentin içinde 10.000 kişi bulunacak şekilde 

şehri ablukaya almış ve Kore Hükümetini ele geçirmiştir. 23 Temmuz’da Gyeongbok Sarayı’na 

girerek Kraliçe ile çocuklarını rehin alması Kral Gojong’u köşeye sıkıştırmıştır. Nitekim Gabo 

reformlarının yürürlüğe girişi de bu olaydan sonradır. Çin’den bağımsızlık Kore’ye dayatılırken; 

Geniş çaplı imtiyazlarla birlikte demiryolu haklarını ve altın tekelini elde etmek için görüşmeler 

başlamıştır. Kimi ani çıkan savaşın sebebini, Çin’i Rus sömürüsüne sokacak Sibirya demiryolu hattı 

olarak görmüştür. Japonya, bunu önlemek için Kore’ye girmiş ve demiryolu haklarını elde etmeye 

çalışırken, 25 Temmuz 1894’te Çin gemilerini batırmıştır. Böylece resmi olarak I. Çin-Japon Savaşı 

olarak anılacak olay başlamıştır. 178  

 

Çin askeri müdahaleye girişirken 30 Temmuz’da Japonya, Kral Gojong’u bütün odalarından 

dışarı atmış ve Daewongun’u desteklemeye karar vererek Japon yanlısı bir hükümet kurmuştur. Bu 

hükümete 1884’teki Gapsin darbesini gerçekleştiren Park Yung-hyo gibi kişiler de 

yerleştirilmiştir.179 Ayrıca Japonların hükümeti ele geçirmesiyle birlikte tüm Çin-Kore anlaşmaları 

feshedilerek Japonların Kore topraklarından Çinlileri kovabilmesi için yasal dayanak 

oluşturulmuştur.180 

 

Çin ile savaşa girişen Japonya’nın ana gayesi, Kore’de hükümet kurmak değildir. Kore’yi ilhak 

etmektir. Ancak Batılı güçlerden çekinen Japonya ilhaka giden bir adım olarak Kore’nin sanayileşme 

tekelini eline almayı yeterli görmüştür. İlerleyen süreçte elde ettiği hakları artırmak istese de bu 

durum yine Batı’dan tepki çekmiştir. Savaşa hazır olmayan ve Japonya’ya karşı koyamayan Çin’in 

aksine Japonya, Batı’ya karşı yapıcı tavır takınmanın bir seçim değil zorunluluk olduğunun 

 
177 Yoon, Relations, s. 100. 

178 Stewart Lone ve Gavan McCormack, Korea Since 1850, Longman Cheshire, New York, 1993, s. 26; Oğuz, Chosen, s. 

190; McKenzie, a.g.e. s. 45-46; Kızıl, a.g.m. s.90; Leighanne Yuh, In Defense of the State: The Kabo Reforms, Education, 

and Legitimacy, International Journal of Korean History, c. 18, sy. 2, 2013, s. 85. 

179 McKenzie, a.g.e. s. 50. 

180 Yoon, Relations, s. 100. 



46 

farkındadır. Nitekim Kore topraklarında geçecek savaşta üstünlüğü sağlamak isteyen Çin ve Japonya, 

Batılı devletlerle etkileşime girerken kendi haklılığını öteki taraflara dayatmak istemiştir.181 

 

İki tarafın savaşa girmesi Batı’yı da harekete geçirmiş; Japon ve Çinliler gibi Batılılar da 

çıkarlarını korumayı gaye edinmiştir. Bu tutum, Batılılarca çeşitli tepkilere yol açmıştır; Çin’de 

çıkarları olan İngiltere ve Rusya aralarında bir ittifak yaparak 9 Temmuz’da taraflar arası 

arabuluculuk yapmaya çalışmıştır. Bu çaba başarısız olurken Japon tarafının Rusya’ya Kore’nin 

ilhakının gerçekleşmeyeceği konusunda teminat vermesiyle Rusya pasif politikasını sürdürme kararı 

almıştır. 16 Temmuz’da İngiltere ile yapılan ticaret anlaşmasıyla Japonya, İngiltere’yi de kendi 

safına çekmiştir. Amerika ise durumu gözlemleme taraftarı olmuş ve Trumbull White’ın tabiriyle 

“Medeniyet ve Hümanizmin Uzakdoğu’daki Propagandacısı” olan Japonya’ya moral desteği 

vermekle yetinerek savaşta tarafsızlığını korumuştur.182  

 

Batı’nın sessizliği karşısında, askeri gücü Japonya’nın onda biri kadar olan Çin için sarsıcı bir 

süreç başlamıştır.183 Yalu üstünden Mançurya’ya yürüyen Japonya, en önemli stratejik bölgelerden 

olan Liaodong Yarımadasını ve Port Arthur’u ele geçirse de Çin buna karşı koyamamış ve yenilmez 

ülke imajına en büyük darbeleri yemiştir.  

 

Bu süreçte Japonya, Kore’nin bağımsızlığını Japon ilerlemesi sonuçlanana kadar dayatma 

kararı almıştır. Buna paralel olarak Kore ile imzaladığı yeni ticaret anlaşmasının süresini Çin ile 

savaşı bitene kadar olarak belirlemiştir. Bu anlaşmaya göre; Kore’nin bağımsızlığının ilan edilmiş 

ve Çin birliklerinin buna uygun olarak Kore topraklarından dışarı çıkarılması kararlaştırılmıştır. 

Üstelik Kore, Japonya’ya ikmal desteğinde bulunarak mümkün olan her şekilde Japonya’ya yardımcı 

olmak zorundadır.184  

 

Japonların Kore’deki sömürüsünden en ağır darbeyi Jeolla halkı yemiştir. Güneybatı 

kıyısındaki tüm limanların açılması ve daha fazla pirinç ihraç edilmesi üzere yapılan baskılar birçok 

zulmü beraberinde getirmiştir.185 Aralık 1894’te Jun Bong-Joon’un hükümete birbiriyle savaşmak 

yerine Japonlara karşı birlik olunması teklifi sonuçsuz kalırken aynı ay, yakalanmasının ardından 

1895’e kadar isyana karışan her isim Japonlar tarafından avlanmış ve Donghak liderleri 

öldürülmüştür. Böylece Japonlara karşı Kore’nin son savunması da düşmüştür.186 Daha sonra savaş 

 
181 McKenzie, a.g.e. s. 49-50. 

182 Armaoğlu, a.g.e. s. 765; Oğuz, Chosen, s. 188; White, a.g.e. s.13. 

183 Armaoğlu, a.g.e. s. 763. 

184 McKenzie, a.g.e. s. 46-47. 

185 Cummings, a.g.e. s. 122. 

186 Bae, Popular, s. 238. 



47 

sırasında çok büyük zarara uğrayan halk, Japonlara karşı Gongju’da başlattıkları hareket gibi 

başkaldırılar gerçekleştirdiyse de bunlar sonuç vermemiştir.187 

 

Çin’in Japonya ile girdiği bu savaş; 17 Nisan 1895’te imzalanarak, Kore’nin bağımsızlığını 

tanıması ve Formasa (Tayvan), Pescaderos (Balıkçılar) adaları ile Liaotung Yarımadasından 

vazgeçmesi gibi maddeleri içeren Shimonoseki Anlaşmasıyla biterken Japonların “en iltimaslı 

devlet” statüsünden yararlanacak hale gelmesiyle dünya dengeleri yeniden belirlenmiştir. Buna göre; 

Çin uğradığı bozgunla yüzyıllardır çizdiği sarsılmaz imajını yitirmiş ve kendine bağlı Kore gibi 

devletlerin güvenini kaybetmiş, Japonya ise kazandığı başarıyla dünyanın dikkatini çeken bir 

imparatorluk haline dönüşürken Batı’ya denk olabileceğini geldiğini kanıtlamıştır.188 Üstelik 

Shimonoseki’de, Çin’in üç yıllık rezervine denk gelen “750 milyon frank” ödemesinin 

kararlaştırmasıyla savaş sonrası bu ücreti, askeri, ekonomik ve eğitim harcamalarına tahsis eden 

Japon hükümetinin gücünü pekiştirmesi, Beyaz-Sarı Irk kavgalarını başlatacak bir Batı 

farkındalığına da yol açmıştır.189 

 

Kaynaklara Sarı Tehlike anlamında “Yellow Peril” şeklinde geçen bu Japon korkusundan en 

çok etkilenen -özellikle Mançurya’daki bölgesel hak iddiaları sebebiyle ki 1897 sayımında tespit 

edilene göre; Amur ve deniz kıyısı boyunca yaklaşık 43.000 Çinli ve 26.000 Koreli olmasına karşılık 

Rusların 213.000’i bulması gibi nüfusa dayalı bir durumdan- Rusya olmuştur.190 

 

1894 itibariyle, ileriki süreçte Japon ilhakına zemin oluşturmak amacıyla yapılmaya başlanan 

Gabo Reformlarına tepki, Çinlilerle iletişime geçmek yada Donghak’ı Japonlara karşı ayaklanma 

çıkartmaları için kışkırtmak gibi hamlelerle Daewongun’dan gelirken Inoue Kaoru adlı yönetici önce 

Daewongun’u uzaklaştırmış, sonra Rus yanlısı Kraliçe Min’in etkisini kırmıştır.191 Böylece Kim 

Hong Jip kabinesi kurulurken Rusya, I. Çin-Japon Savaşına dek sürdürdüğü pasif politikasını yavaş 

yavaş bırakmış ve Kore-Rusya yakınlaşması gerçekleşmiştir. Nitekim Ewing’in işaret ettiği üzere; 

1886’da Fransızlara karşı başarı elde eden ve 1871’de Amerikalılarla eşit durumda kalabilen 

Koreliler, artık Çin’den umudu kesmiş ve yeni umutlara girmiştir. Bu durumda da savaş, sadece 

misyonerlerin başarısında kilit rol oynamamış ve yarımadada köklü değişimin gerekliliğine 

inananları haklı çıkarmıştır.192 

 

 
187 Yoon, Relations, s. 101. 

188 Armaoğlu, a.g.e. s. 766; Kızıl, a.g.m. s. 92. 

189 Kızıl, a.g.m. s. 93. 

190 Scott, a.g.e. s. 142. 

191 Oğuz, a.g.m. s. 190-195. 

192 Clark, Nevius, s. 256. 



48 

Üstelik Rus yakınlaşmasının bir anda gerçekleşmemesi Kraliçe Min’i ölüme götürmüşse de 

1896’da Japonların, Rusya’nın Mançurya’nın yanı sıra Kore’de de etkin hale geleceğini 

düşünmesiyle yarımadanın 38. Paralelden bölünmesini teklif etmelerine yol açmıştır. Ayrıca Çin gibi 

Batı tarafından parçalanmamak için başlattıkları Asya birliğini sağlama hedefleri, 1898’de “Ortak 

Kültür Derneği” anlamında kurdukları Toa-Dobunkai gibi girişimlerle kurumsallaştırılmıştır. 

Böylece Japonlar, Kral Gojong’u baskılayarak Choe Ik-Yeon’un “Batı geleneklerinin imitasyonu” 

olarak gördüğü “İmparator” unvanını kabul ettirmiş ve ardından krala aldıracakları kararlar 

doğrultusunda “halkın fikri” temasını “Kral değil İmparator varlığı” konseptine dayanarak 

reddederken 1910 yılında kamu görüşünü hiçe sayıp Kore yarımadasını tamamen ilhak ettiğini 

açıklamıştır.193 

 
193 Park, How, s. 204-205, 207, 217. 



 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

3. KORE YARIMADASINDA DİN KAVRAMI VE HRİSTİYAN MİSYONERLİĞİ 

 

3.1. Din Kavramı 

      

TDK’ye göre inanılıp çok bağlanılan düşünce, inanç veya ülkü, kült anlamına gelen “Din” 

kelimesi Türkçeye Arapçadan geçmiş İbrani kökenli bir sözcüktür. Borçlanma, boyun eğme, itaat, 

ceza ve adet edinme gibi çeşitli anlamlara karşılık olan “d-y-n" kökünden türetilen bu sözcüğün Batı 

dillerinde karşılığı, etimolojisi Antik Roma’ya uzanan religion kavramıdır. Bu kavram genel olarak 

Tanrıya saygı ve korkuyu ifade etmektedir. Bir Romalı inancın, imparatora, tanrılara ve halka 

sorumluluk aşılaması ve sosyal düzeni sağlaması anlamında kelimeyi kullanmıştır.194  

 

Evrensel bir kavram olan din, özüne bakıldığında sosyal düzenin kontrol aracı olarak etki ettiği 

toplumları birleştiren ilahi yönlü bir kurumdur. Bu nedenle 17. yüzyıla kadar gelenek ve göreneklerin 

takibi şeklinde zuhur etmiştir. Toplum, dinin etrafında şekillendiği gibi dine şekil de vermiştir. 

Toplumun niyeti ve isteği ibadetin şeklini belirleyen unsur olmuştur. Bu nedenle günümüzdeki belli 

kalıpların aksine din, insanların kutsalı anlamlandırma şekli ve kutsalın insan hayatına tezahürü 

olmuştur. Dolayısıyla gelenek ve göreneklerin takibi ne inancı ne de teşkilatlı bir dini grubu zorunlu 

kılmıştır. İbadet sayılabilecek ayinler, kültürel ögeler haline gelmiş ve her toplum kendini var eden 

yaşam tarzına uygun olarak bu ayini icra etmiştir. Dinin kültürle iç içe geçmesi onu simgeleyen 

kavramın farklı toplumlara çevrilmesini zorlaştırmıştır. Örneğin “Religion” kavramının kökeninin 

“dikkatle yapmak, özenle almak, yeniden toplamak” anlamlarına gelebilecek “relegere” olması kadar 

“bağlanmak, birleştirmek” anlamına gelen “religare” olması da mümkündür.195 

 

Ancak 17. yüzyıla gelindiğinde kavram değişime uğramaya başlamış ve din olgusu hayatın 

manevi yönüne sığdırılmak istenmiştir. Böylece günümüzdeki din algısı oluşmuştur. 

 

  

 
194 Sare Levin Atalay, Bir “Batı İcadı” Olarak Din: Religion Kavramının Modern Batı’da İnşası, İnsan ve Toplum, c. 6, 

sy. 2, 2016, s.29; Emrah Bozkurt, Din Kavramı, Havâss Dergi, sy. 1, 2017, s. 34-36.  

195 Jean-Paul Willaime, Dinin Tanımlanması Meselesi, Çev. Halife Keskin, Abdullah Alperen, Ç. Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, c. 3, sy. 1, 2003, s. 322. 



50 

3.1.1. Hristiyanlık Öncesi İnanışlar 

 

Kore Yarımadası birden fazla dini içinde barındıran ve bu dinleri birbirine kaynaştırarak dinler 

arası savaşın çıkmasını önlemeye çalışan bir topluluğa sahiptir. Kore halkı, tanrılar ve ruhlar gibi 

çeşitli varlıklara inanmış ve bunlar içinde ise “en büyük” olanı diğerlerinden farklı bir konuma 

yerleştirmiştir. Bu durum Kore’deki din anlayışını zamanla güç kavramı ile bağdaştırmıştır. Bir 

Koreli için Tanrı, ona yararı dokunan ve onu diğerlerinden üstün kılan varlık olmalıdır.  

 

Korelilerin düşünce biçimi, tek Tanrıyı esas alan Hristiyanlıkla dahi değişmemiştir. Korelilerin 

dine bakışı; İçişleri bakanlığına kadar yükselmiş bir bakanın Amerika’daki Kilise temsilcisine sarf 

ettiği şu sözlerden anlaşılabilir; “Hristiyanlığın yayılması ülkemin umududur. Halkınızın cennet, 

cehennem, ahiret ve İsa Mesih hakkında ne söylediğini bilmiyorum, ben bunlara çalışmadım. Ancak 

Dünyanın bütün büyük ülkelerinin Hristiyan olduğunu not aldım ve inanıyorum ki ülkemin insanları 

Hristiyan olursa, benim ülkem de öne çıkacaktır.”196   

 

Görüldüğü üzere Koreliler için dinin içeriği değil etkisi esas alınmaktadır. Onlar için din, 

modernleşmek ve ülkeyi kalkındırmak için bir araçtır. Bu nedenle misyonerler birer eğitimci olarak 

karşılanmış ve toplumun dini komple değiştirilmese bile kralın Hristiyan olmasını planlanmıştır. Bu 

görüşü savunan bakan durumu “Sadece Tanrı’dan korkup, Tanrı’ya hesap vermek zorunda 

olduğunun bilincinde olan bir kral, bize iyi bir hükümet verebilir” şeklinde açıklamıştır.197 

 

Fakat Kore tarihinde, başlangıçtaki durumun “en büyük” olanı seçmek mi yoksa “tek bir üstün” 

varlığa olan inancının zamanla çeşitlendiği mi sorusu tartışma konusu olmuştur. Bu özellikle 

Hristiyanlığın ülkeye girişiyle probleme dönen bir sorundur. Hristiyanlığa kadar Tanrıları yatıştırmak 

için çeşitli dönemlerde ritüeller sergileyen Kore halkı, ihtiyacı olduğunda bu ihtiyacını giderecek 

olan tanrıyı seçmekte yada aramakta bir sorun görmemiş ve sorununa göre o sorunu çözecek olan 

tanrıyı aramayı gaye edinmiştir. 

 

Kore’nin en ilkel dini olan Şamanizm, Kore halkının başka Tanrılara yönelmesinde halka 

zorluk çıkaracak veya Şamanist Tanrısını seçmeye zorlayacak herhangi bir tutum içinde 

olmadığından Kore halkının başka Tanrılara yönelişini durduran herhangi bir kısıtlayıcı yoktur. Bu 

çerçevede ülkeye yeni Tanrıların kazandırılması ve tek tanrıcılığın yerini çok tanrıcılığa bırakması 

zor olmamıştır. 

 

Korelilerin Şamanizm kapsamında, canlı/cansız ayırt etmeksizin her varlığın ayrı bir ruhu 

olduğuna inanması ve bu nedenle bütün varlıklara saygı duyulması gerektiğini benimsemesi sonucu 

 
196 Underwood, Call, s. 39-40. 

197 Underwood, Call, s. 40. 



51 

giderek başka tanrılara yönelik tapım artmıştır. Gilbert Loveland, 1900’lerde tahminen 17.500.000 

nüfusa sahip olduğu düşünülen Kore’de insandan fazla tanrı olduğunu iddia etmektedir.198  

 

Koreliler, genel olarak Cennet Tanrısı Hananim önderliğinde 287 üyeli kutsal bir panteona 

inanmıştır.199 Panteonda Tanrı-İnsan arasındaki iletişimi sağlayan kişi şamandır ve Mudang adı 

verilen kadın şamanlar, -Kore’de ilk erkek şaman kabul edilen Tangun’a kadar- ruhlarla insanlar 

arasında elçi görevi görmüştür. Zamanla ataerkilliğin öne çıkması Türk kadın şamanlığında olduğu 

gibi Kore’de de değişimi getirmiştir. Terminoloji, giderek ataerkil hale gelmiştir. 3. yüzyıla kadar 

ilahi vergisinin yanı sıra yönetimde de etkili olan Şamanlar yetkilerini Budist rahiplere devretmeye 

başlamıştır.200 

 

Geleneksel anlamda korku aşılayan boş bir din sayılan Şamanizm, kimi tarafından en az etkin 

din olarak görülmesine rağmen Kore kültürünün temelinde yattığı için sarsılması güç bir konuma 

sahiptir. Misyonerler, diğer dinlere savaş açmadan onların içine karışabilen bu dini, Kore’de 

karşılaşılması gereken “en dik başlı düşman” olarak nitelendirilmiştir. Diğer dinlere imkan veren ve 

onların içinde de varlığını devam ettirebilen bu din etkisinde tek tanrıcılığın zedelenmesi sonucu 

misyonerlerin karşısına çıkan çok tanrıcılığı teke indirmek misyonerler açısından kolay olmamıştır. 

 

Horace Grant Underwood’a (Won Du-u) göre; ülkeye sonradan dahil olan Budizm ve 

Konfüçyüsçülük’ün en zirve olduğu dönemlerde bile Şamanizm etkisi sürmüştür. Budist rahipler 

dahi Şamanizm inançlarını korumuş, Konfüçyüsçüler bunun aptallık olduğunu iddia etmelerine 

rağmen Şamanizm’e bağlı kalmıştır.  Şamanizm doğru yada yanlış fark etmeksizin Kore’de değer 

verilen bir din olmuştur.201 Nitekim Isabella Bird Bishop’a göre Şamanlara verilen ödenekler yüksek 

olup en düşük hesaplamayla “şeytani güçlere” yapılan harcamalar, yılda 2 milyon 500 doları 

bulmaktadır.202 

 

Charles Henry Robinson, Kore’de din unsurunu açıklarken Underwood’un görüşünü şöyle 

desteklemiştir; “Kore, Çin ya da Japonya’dan daha az dindar bir ülkedir. İnsanların çoğu 

Konfüçyüsçü olduklarını iddia ederek atalarına tapınıyor. Budizm, Çin'de olduğundan bile daha az 

 
198 Gilbert Loveland, Training World Christians, The Methodist Book Concern, 1931, s. 32. 

199 Colin Lewis, The Soul of Korean Christianity: How the Shamans, Buddha, and Confucius Paved the Way for Jesus in 

the Land of the Morning Calm, Honors Projects, Seattle Pacific University, c. 6, 2014, s. 7. 

200 Fuzuli Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, Ötüken Yayınları, 2010, s. 28-30, Magargle, a.g.m. s. 26. 

201 Underwood, Call, s. 84, 90, 94.  

202 Isabella Bird Bishop, Korea and Her Neighbors: A Narrative of Travel, with an Account of the Recent Vicissitudes 

and Present Position    of   the    Country, Fleming H. Revell Company, 1897, s. 403. 



52 

etkiye sahip. Halkın gerçek inancı, ruhlar ve şeytanlarla dolu dünyada onları yatışmak için adaklar 

adanması gerektiğine inanılan Şamanizm’in bir formudur.”203 

 

Şamanizm’den sonra kabul gören Budizm, halkı felaketlerden kurtaracak bir refah aracı olarak 

görülmektedir. Doğa ile uyum içerisinde bir din oluşu, Şamanizm’le bağdaştığından kolaylıkla 

benimsenmiştir. Fakat benimsenen Budizm’in Çin’den alındığı unutulmamalıdır. Çin’de Budizm 

yayıldığı sırada Taoizm yeni yeni oluşmaktadır. Buda’nın Lao Tzu’nun öğrencisi olduğunu iddia 

eden Taoistler, Buda öğretilerinin onlara yabancı olmadığını öne sürmüş ve bu öğretilerin Buda’ya 

Lao Tzu tarafından öğretildiğini söylemiştir.204 Bununla birlikte 6. yüzyılda Taoizm ekolü meydana 

gelirken Budizm, Taoizm’in alt kolu olarak tezahür etmiştir.  

 

Zamanla Tarihsel Buda’nın tanrı içermeyen düzeni bozulmuş; bu düzen yerel inanışlarla 

tanrılar, kurtarıcılar, cennet ve cehennem içerikleri dahil edilerek harmanlanmıştır. 

 

Budizm, karma ile reenkarnasyona dayanan ve “acı-ıstırap dolu hayata” son vererek 

Nirvana’da reenkarnasyon zincirini kırmayı amaçlayan bir dindir.205 Ölümsüzlüğe ulaşmayı düşünce 

sisteminin temeline oturtan Çin ile tamamen zıt eksende hareket ettiği için saf haliyle Asya 

topraklarında ilerleyememiştir. Bu nedenle 6. yüzyıla kadar sürecek Çinlileştirme çalışmaları 

başlamış ve henüz 1. yüzyılda değiştirilerek Mahayana adı verilen ekol oluşturulmuştur. Bu ekole 

göre; Tanrı Buda’dır ve herkesin Buda olması mümkündür. Yaşamın anlamsızlığından kaçarak 

Nirvana’ya ulaşınca reenkarnasyonun son bulması kabul edilemez. Yaşamın amacı ve anlamı kişinin 

cennette yeniden doğacak oluşudur.206  

 

Budizm’i kendine uyarlayan Çin, dini halkına tanıtırken Budizm için yeni terminoloji 

oluşturmuştur. 2. yüzyılın sonlarında yaşamış Çinli bir Budist olan Mouzi, Budizm’i 

Konfüçyüsçülük ile açıklamış ve aksi halde anlatılanların “kör birine beş renkten bahsetmek” kadar 

anlamsız olduğunu söylemiştir.207  

 

4. yüzyılın sonuna doğru Çin’den Koguryo’ya gönderilen elçiler vasıtasıyla ülkeye giren 

Budizm’de Çinlileşmiş bir Budizm’dir. Ancak Çin Budizm’i de Kore’ye girdikten sonra da aynı 

kalmamış, değişime uğramıştır. Örneğin; Tunguzlar ve Japonların adaklarını resmi bir şekilde 

sunmalarına karşın Korelilerin Tanrı için dans ettiği, şarkılar söylediği ve bu şekilde Tanrıdan 

 
203 Charles Henry Robinson, History of Christian Missions, International Theological Library, T. & T. Clark, 1915, s. 

248. 

204 Lao Tzu, Taoizm (Tao Te Ching), Çev. Lokman Miray, Dorlion Yayınları, Ankara, 2022, s. 17. 

205 Ahmet Güç, Ekrem Sert, Budizm'de Dört Temel Gerçek, Sekiz Dilimli Yol ve Nirvana, İMAD, İslam Medeniyeti 

Araştırmaları Dergisi, c. 5, sy. 12, 2020, s. 11. 

206 Güç, Sert, a.g.m. s. 16.  

207 Holcombe, a.g.e. s. 96-104.  



53 

kehanet istediği görülmektedir. Kore Şamanizm’inden gelen bu dans ritüeli orijinal Budizm’de 

olmamasına rağmen Kore Budizm’inin içine karışmayı başarmıştır.208 

 

Budizm, Asya’ya girdiği andan itibaren bölgeyle çatışmaya başlamıştır. Özellikle Çinlilerin 

Taoistler dışında diğer dinlere karşı yapıcı olmadığı görülmektedir. Bu karşıtlıkta başlıca neden 

dinlerin altında yatan köken sorunudur. Hint kökenli Budizm aksine Taoizm, Antik Çin’den beslenen 

milli bir dindir. Bu nedenle din, ülkeye nizam veren ve hizmet eden bir unsurdur. En önemlisi de 

diğer dinlerdeki gibi ülkeyi asimile amacı taşımamakta ve ülke halkını kendine 

yabancılaştırmamaktadır.  

 

Konfüçyüsçülük’e gelindiğinde Çinli bir bilgin tarafından ortaya konan bu din, başlangıçta 

tanrısız bir biçimde sunulmuştur. Genel anlamda herhangi bir dine veya tanrıya karşı olduğu da 

söylenemez. Fakat Tanrı inancının faydasızlığından yakınmış ve bireyselliktense toplumsallığı öne 

çıkarmayı savunmuştur. Bununla birlikte zaman içinde Gök adı veren bir gücün altında 

şekillenmiştir.  Bu dinin benimsenmesinin nedeni tamamen milli benliklerini ortaya koyması ve 

topluma vermek istedikleri şekli vermelerine olanak sağlamasıdır. Budizm’deki veya Taoizm’deki 

bireysel aydınlanma Çin’in toplumsal düzenine ve “biz” olma ilkesine aykırıdır. Bu durum Kore 

içinde hala geçerli olmaya devam etmektedir.209  

 

Bir Korelinin hiyerarşik konuşma düzeninde oluşu veya “ülkem” demek yerine “ülkemiz” 

demesinin altında yatan sebep Konfüçyüsçü düşüncenin aile başta olmak üzere toplumu bütün sayan 

bu düşünce sistemidir.210 Dolayısıyla bu düşünceyi değiştirecek etkenler, tarih boyunca çatışmaya 

yol açmış; Çatışmasının önlenerek uyumun sürdürülmesi ancak aradaki benzerliklere 

odaklanılmasıyla mümkün olmuştur.  

 

5. yüzyıl sonrası Kore’de Budistler ve Konfüçyüsçüler arasında bir çatışma senkretizm ile 

önlenmiştir. Bu anlayışa göre; Budist erdemler ile Konfüçyüsçü erdemler birbirinden farklı değildir. 

Budizm ve Konfüçyüsçülük erdemleri farklı şekillerde ifade edilmelerine rağmen aslında birbirlerine 

karşılık olarak gelmektedir. Örneğin; Budizm’deki Buda, Dharma (öğreti/yasa) ve Sangha (rahip 

teşkilatı) Konfüçyüsçülük’teki Cennet’ten alınan yetki ve Bilge insanların sözlerine itimat etmeninin 

 
208 Üç Krallık döneminde 30 çalgı kullandıkları bilinen Koreliler müzik ve dans geleneklerini her dönem sürdürmüş ve hala 

sürdürmeye devam etmektedir.  Eski danslarını “dokunulmaz kültürel miras” kabul eden Koreliler bu dansları 

uygulayanlara “İnsanlığın Kültürel Değerleri” unvanı vererek hala kültürünü korumaktadır. Bunun yanı sıra danslardan 

oluşan Geleneksel oyunlarda Konfüçyüsçülük ve Budacılık etkisi gözlenirken 1893 sonrası Batı müziği de ilahi şeklinde 

Kore’ye giriş yapmıştır. Detaylı bilgi için bkz: Kore Gerçeği, Kore Enformasyon, s. 121-122; Türközü, Kopar, a.g.m. s. 

66; Arevik Chačatrjan, An Investigation of the History and Structure of Korean Shamanism, International Journal of 

Korean Humanities and Social Sciences, c. 1, 2016, s. 63-64. 

209 Atik, a.g.m. s. 228. 

210 Magargle, a.g.m. s. 21. 



54 

karşılığıdır. Yine Konfüçyüsçülük’teki “insanlık, doğruluk, adetlere uyma, bilgelik, güven” 

kavramları Budizm’deki beş emirden farklı değildir.211 

 

Silla Kralı Seondeok ve Koryo Kralı Taejo’ya kraliyet hocası sıfatıyla hizmet etmiş bir bilgin 

olan Chungdam, iki dinin karışımını şöyle vermiştir; “Rahipler ve terbiye sahibi adamlar, kendinden 

kıdemlilere ebeveyniymişçesine saygı göstermeli; astlarını ise çocuklarıymış gibi sevmelidir.”212 

Erdemler bu şekilde kaynaştırılmış ve bir araya getirilmiştir. Bu durum gerçekleştikten sonra iki 

seçenekten birinin baskın çıktığı ortamlar yada görev alanları oluşmuş ve bu düzen uzunca bir süre 

takip edilmiştir.  

 

M.S. 1123’te Çin’den Kore’ye seyahat eden Çinli elçi Xu Jing’e (1091–1193) göre dört sınıf 

arasında Konfüçyüsçü Bilginler en itibarlı olanlardır ve ülkede okuma yazma bilmemek utanç verici 

kabul edilmektedir.213 Öyle ki geçen zamana direnen bu anlayışın izleri silinmemiş; günümüzde dahi 

Konfüçyüsçü olmak eğitim, tören ve uygar yönetimi simgelemeye devam etmektedir.214 

 

Budizm’in yavaş yavaş halkın maneviyatını sağlamanın dışına çıkarak siyasi kurumları da ele 

geçirmeye başlaması tarih boyunca birçok problemi beraberinde getirmiştir. Kral Gwangjong (949-

975) döneminde Budist rahipler için ayrı bir sınav sistemi kurulması çatışmanın kızışmaya 

başlamasına neden olmuştur. Bu dönemde rahiplerle ilgili görevlere memur tayininin bu sınav 

sonucuna göre yapılması Budistlere din adamı olmanın dışında yeni bir prestij kazanmıştır.215  

 

Kral Jeongjong (1034-1046) dönemini takiben soylu ailelerde beş erkek çocuktan birinin rahip 

olması şartı 4/1 yapılmış ve bu sayı daha sonraki dönemlerde 3/1’i bulmuştur. Budistler hem vergi 

muaf tutulmuş hem aldıkları desteklerle zenginleşmiş hem de kendi askerlerini yetiştirir hale 

gelmiştir. 1136’da rahiplerin sayısı 30.000’e ulaşmıştır.216  

 

Kral Uijong dönemine gelindiğinde Budizm, Konfüçyüsçülük’ün siyasi arenadaki konumunu 

işgal etmeye hazır durumdadır. Kral, Budist rahipleri kral danışmanlığına kadar yükseltmiş, devlet 

işlerine Budizm’i karıştırmış ve Konfüçyüsçülük’ü boşlamamasına rağmen tamamen Budist gibi 

hareket etmesi tepkilere yol açmıştır. Aynı dönemde lüks yaşamla birlikte dini işlere harcanan 

 
211 Sem Vermeersch, Syncretism, Harmonization, and Mutual Appropriation Between Buddhism and Confucianism in Pre-

Joseon Korea, Religions, MDPI Journals, c. 11, 2020, s. 6; S. Göksel Türközü, Ahmet Kopar, Günümüz Kore’sinde 

Budizm’in Etkileri, Temaşa Felsefe Dergisi, sy. 16, 2021, s. 67. 

212  Kim, King, s. 196.  

213 Brian Hogarth, Goryeo Dynasty Educator Workshop, Goryeo Dynasty: Korea’s Age of Enlightment (818 to 1392), 

Asian Education, Ed. Kumja Paik Kim, 2003, s. 14. 

214 Kore Gerçeği, 1991, s.141. 

215 Hee-Sung Keel, Buddhism and Political Power in Korean History, Journal of the International Association of 

Buddhist Studies (JIABS), Ed. A. K. Narain, c. 1, sy. 1, 1978, s. 18. 

216 Hogarth, a.g.m. s. 17. 



55 

bütçenin artması tartışmaları körüklemiştir.217 Böylece Kore yönetiminde sivil bürokrat üstünlüğüne 

karşı ayaklanan askeri bürokratlar harekete geçmiş ve 1170 yılında General Jeong Jung-bu, Kral 

Uijong’a karşı isyan etmiştir. 

 

İsyan sonucunda kral tahtan indirilmiş; Daha sonra diğer rakiplerinden de kurtulan General, 

kukla bir kral olan Myeongjong’u tahta çıkararak Budizm’i yasaklamıştır.218 Budist rahipler inzivaya 

çekilip başkenti terk ederken Budizm’e karşı bir zafer kazanılmıştır. Ancak 1170 yılını takiben 20 

yıl boyunca ülkede birlik sağlanamamış ve askeri liderler arasında çıkan anlaşmazlıklar kanlı 

çatışmalara yol açmıştır. Bu çatışmaları 1197’de bitiren kişi Choi Chung-heon olmuştur ve Choi 

ailesi yönetimi ele geçirdikten sonra, Moğol hakimiyetine kadar yönetim bu ailenin etkisinden 

kurtulamamıştır.219  

 

Moğol hakimiyetiyle birlikte Budizm yeniden öne çıkmıştır. Çünkü etnik kimlikleri yüzünden 

dışlanıp “barbar” kabul edilen Moğollar, Çin düşüncesini dayatan Konfüçyüsçülük yerine Budizm’i 

desteklemenin daha karlı olacağına inanmıştır.220 Böylece siyasette Budizm etkinliği devam etmiş; 

1370’lerde Ming İmparatoru, devlet yönetiminde Koryo Kralının Budist rahiplere gereğinden fazla 

güvendiğini belirterek krala Konfüçyüsçü klasiklerini göndermiştir.221  

 

Dönemin siyasetçilerinden Lee Jon-Oh yazdığı eserde Kral Gongmin’i bir güneş olarak 

tanımlarken, Gongmin’in kararlarını etkileyecek kadar güvendiği Budist rahip Sin Don’u bir buluta 

benzetmektedir. Ona göre; Kralın halkına ışık saçamaması ülkeyi çökertmektedir. Nitekim Budizm, 

devlet yönetimine engel olmuş ve bunun sonucunda Budizm’i açıkça reddeden Neo-Konfüçyüsçülük 

benimsenmeye başlanmıştır. Neo-Konfüçyüsçülük’ün yükselişe geçişi Budistlik sınavının 

kaldırılarak Budistlere verilen prestijin geri alınmasıyla sonuçlanmıştır.222 

 

Joseon’da Neo-Konfüçyüsçülük öne çıkarken bu devletinin kurucularından olan Jeong Do-

Jeon, Konfüçyüsçülük ve Budizm’in teoriksel farklılıklarını inceleyerek Budizm’in “cennet” ve 

“cehennem” hakkındaki bakışlarını yanıltıcı bulmuştur. Konfüçyüsçülük’teki öldükten sonra yaşam 

olmadığına dair görüşü benimseyen Jeong, devlet felsefesini bunun üzerinden kurmuştur. Ona göre 

insanlar hayatını en iyi yönüyle yaşamalı ve krala ve devlete sadakat gösterip ailelerine karşı evlatlık 

 
217 Edward J. Shultz, Military Revolt in Koryŏ: The 1170 Coup d'État, Korean Studies, University of Hawai’i Press, c. 

3, 1979, s. 19-29.  

218 Grolier International Americana Encyclopedia, Groiler Incorporated, Sabah, c. 9, 1993, İstanbul, s. 71; Lew, a.g.e, s. 

13. 

219 Tae-Gyu Kim ve Kevin N. Cawley, Goryeo: The Dynasty That Offered Korea İts Name, The Korean Times, 2012, 

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2022/07/281_108344.html (03.08.2022, 17:18).  

220 Atik, a.g.m. s. 219. 

221 Chong, Revitalization, s. 24-25.  

222 Türközü, Kopar, a.g.m. s. 70.  

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2022/07/281_108344.html


56 

görevini layıkıyla yapmalıdır.223 Nitekim Neo-Konfüçyüsçülük; Doğa, insan ve toplumu anlamaya 

çalışan, evrensel ve değişmez ilkeler bütünü “Li” ile fenomonolojik ve değişken kuvvetleri kapsayan 

“Qi”nin bir araya gelerek evrenin yaratılışının ve gelişmesinin yönlendirilmesi teorine 

dayanmaktadır.224 

 

Budizm’deki bireyselci kurtuluşa farklı açıdan yaklaşan görüşe göre; dünya barışına giden yol 

kişinin bireysel gelişimini tamamlamış olmasından gelmektedir. Fakat bundaki amaç kendini 

düzelterek toplumu düzeltmektir. Göğün oğlundan en aşağıya kadar toplum bir bütündür ve belli bir 

hiyerarşiye bağlıdır.225  Günümüz Korecesinde gözlemlenebileceği gibi kişinin konuştuğu kişiye 

göre dilin yapısı ve ekleri değişmektedir. Bu durum Neo-Konfüçyüsçülük’ün inşa ettiği toplumun 

sınıflandırılma biçimdir. Alt konumdaki kişiler üstlere saygı göstermeli ve halk krala sadakatle bağlı 

olmalıdır.226  

 

Jeong’un felsefesi, cennet temelli antik Tanrı görüşünü değiştirerek “en büyük” anlayışını 

Konfüçyüsçülük ekseninde birleştirmiştir. Böylece din fark etmeksizin yapılan cesa törenleri gibi 

aradaki din engeli kırılarak amaç ve kader arasındaki asıl etmenin: doğruluk (Mensiyüs); Yin, Yang 

ve Beş Element (Dong Zhongshu); Cheng Yi, Cheng Hao ve Zhu Xi öğretilerine dayanan Neo-

Konfüçyüsçü Cheng-Zhu Okulu olduğu görüşü Kore’ye yerleşmiştir.227 

 

Bu durum kapsamında Çin’de Song Hanedanlığındaki kültürel kalkınmayla birlikte 

Konfüçyüsçülük’ün geliştirilmesine bağlı olarak ortaya çıkan Neo-Konfüçyüsçülük özellikle Ming 

Hanedanlığı çöktükten sonra Kore kültüründe yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. Ming’den sonra 

kendilerini bu akımın son temsilcisi olarak göre Koreliler, bu durumun farkındalığıyla milli 

benliklerini desteklemiştir.228  

 

Sonuç olarak Kore’de dinin kişiye fayda sağlaması esas alınmıştır. Tarihsel süreçte 

Konfüçyüsçülük’ün baskınlığının nedeni de kişiyi geliştiren ve devletçi yapıya katkı sağlayan bir din 

oluşudur. Simyacılıkla ömrü uzatmaya çalışan Taoizm veya yeniden doğuma odaklı Hinduizm yada 

Budizm gibi insanların ölüm ve yaşam üzerinden istek ve arzularını kullanan dinlerin yerine ana 

 
223 Pu, a.g.m. s. 37-38. 

224 Oğuz, Choson, s. 33; Young-jin Koh, Neo-Confucianism as the Dominant Ideology in Joseon, Korea Journal, c. 43, 

sy. 4, 2003, s. 1-3. 

225 Holcombe, a.g.e. s. 167; Oğuz, Choson, s. 33. 

226 Atik, a.g.m. s. 227. 

227 Shim, a.g.m. s. 142. 

228 Holcombe, a.g.e. s. 213. 



57 

odaklı bir din olması sayesinde Konfüçyüsçülük’ün konumu devletin resmi dini Budizm’ken bile 

sarsılmamıştır.229  

 

Konfüçyüsçüler, Budizm’i sapkınlık olarak görmüşse de din Konfüçyüsçülük’ün etki sahasına 

girene kadar sorun yaratmamış ve manevi yönünden faydalanılmıştır. Fakat Budizm sınırları 

aştığında devlette sorunlar çıkmış ve gücün kaybedildiğine inanılmıştır. Yeniden güçlenebilmek için 

yönetimde yarar sağlamayan Budizm’i saf dışı bırakmak istemişlerdir. Ancak halkın bir parçası 

olarak insan ve yönetimin bir parçası olarak insan ayrılığı iki din arasındaki seçimi önlemiştir. 

Böylece orta yol olarak Neo-Konfüçyüsçülük, ülkeye benimsetilmek için uzun bir uğraş verilmiştir. 

Joseon’un kurulmasıyla birlikte bu din ülkeye egemen olmuş, Hristiyanlığın girişine kadar Kore’de 

köklü bir değişim yaşanmamıştır. 

 

Budizm’in alt kolu olarak Kore’ye giriş yapan Katolik mezhebi ise yeni sorunlara yol açmıştır. 

Hristiyanlıktaki “cennet” kavramı Budizm’de olduğu gibi tepki çekerken bunu Konfüçyüsçülük’e 

karşı saldırı kabul eden bir çok gelenekçi yeni dine karşı cephe almıştır. Bunun yanı sıra dinin ülkeyi 

Batı sömürüsüne açması çeşitli saldırıları da beraberinde getirmiş ve bu problem toplumsal bir sorun 

olmaktan çıkarak siyasi bir krize yol açmıştır. 

 

3.2. Joseon Kast Sistemi 

 

Çeşitli devirlerde bir çok ulustan etkilenmiş ve bu ulusların içine karışmış olan Korelilerin 

toplumuna bakıldığında devlet içinde katı bir sınıf ayrımı dikkat çekmektedir. Ülke, en büyük birim 

olan Kral’dan en küçük birime doğru yukarıdan aşağı sırasıyla Yangban, Jungin, Sangmin, 

Cheonmin, Baekjeong ve Nobi sınıfları yer almak üzere bölünmüştür. 

 

Sınıfların içeriği genel olarak şöyledir; Devleti yöneten Yangban sınıfıdır. Kendi içinde Askeri 

ve sivil şeklinde ikiye ayrılır. Jungin (Chungin), orta sınıftır. Doktor, Mühendis gibi mesleklerle 

uğraşırlar. Sangmin (Yangin yada Sangin), vergi vermekle yükümlü olan sınıftır. Hür doğanlar ve 

sıradan halkı oluşturur. Cheonmin, en alt tabakadır ve şaman, büyüyle uğraşan, ayakkabıcı, demirci 

yada Gisaeng gibi üst sınıfın küçümsediği işlerle ilgilenen kişilerdir. Altında bulunan sınıflar da 

Cheonmin’e dahil edilmiştir. Baekjeong, etnik yönden farklı olan insanların Kore’deki varlık 

göstermesiyle ortaya çıkmıştır. Cellat ve kasaplar genelde bu sınıfın adıyla anılırlar. Nobi ise köle 

demektir. 230  

 

 
229 So-Yi Chung, Introducing Christian Spirituality to Joseon Korea—Three Responses from Confucian Scholars, 

Religions, c. 9, sy. 11, 2018, s. 4. 

230 Detaylı bilgi için bkz: Kaçer, a.g.m. s. 751. 



58 

Yukarıdaki sınıflandırmalar, genel anlamda Soylular ve Halk başlıkları altında birleştirilmiştir. 

Soylular, Konfüçyüsçü eğitim alma imkanı olan kesimdir. Omnun adı verilen ve Sejong’un icat ettiği 

halk alfabesini kullanan sıradan insanlardan yukarıdadırlar. Hanmun adı verilen Çin alfabesini 

kullanırlar. Resmi işler bu alfabe üzerinden görülür ve bu alfabeyi bilmeyen devlet memuru olma 

sınavını geçemez. 231 Ayrıca Joseon döneminde Konfüçyüsçülük öne çıkarılıp eğitime verilen önem 

arttırılmış olmasına rağmen klanlar arasındaki bağ ve kana dayalı bir üstünlük anlayışı varlığını 

yitirmemiştir.   

 

Sınıflar arası ayrım, hep gözetilen bir unsur olmuştur. Bu durum sınıflar içinde statü farkını 

ortaya çıkarmaktadır. Evliliklerin statülere uygun olarak yapılması ve cariyelerden doğan çocuklara 

kötü gözle bakılması (kralın çocuğu olsa dahi) bunun örneğidir. Nitekim Yangban doğumlular 

arasından statüye uygun evlilik yapmak yerine bir dulu yada köylüyü eş alan erkekler, Yangban 

olmanın ayrıcalıklarını kaybetmekte ve devlet memuru olmayı aklından çıkarmak zorundadır.232 

 

Devlet kadrolarına girmeyi başaran Yangbanlar genelde belli başlı ailelerin mensubudur. Bu 

aileler, çeşitli bölgelerdeki Yi, Kim, Pak, Hong, Jo ve Seo aileleridir. Kral ile akrabalık kurmuş, 

birbiriyle çatışmış ve çeşitli zaman dilimlerimde rakiplerinin önüne geçerek devleti kralla birlikte 

yönetmiştir.233 

 

Soy bağı ve köleliğe uzanan bu sisteme bir çok önemde tepki gelmiş ve Silhak Alimlerinden 

Yi Ik (1681-1763) ile Yu Suwon (1694-1775) Konfüçyüsçülük temelli bu sistemdeki ayrımcılığa 

göre insanların yargılanması, devlet memurlarının bu ayrıma göre seçilmesi ve kölelik statüsüne karşı 

durmuştur.234 Zaman içinde krallar da kölelik kurumunu kaldırıp halkı özgürleştirmek istemiştir. 

Ancak sistemin kaldırılması devletin sistemini temelden sarsacağı için bunu 

gerçekleştirememişlerdir. Böylece Hristiyanlığın Kore’ye yayılışı sırasında misyonerler, halkın 

süregelen vaziyetinden faydalanabilmiş ve Yangbanlar modernleşme üzerinden dini ülkeye açarken; 

ülkedeki köleler Yangbanlarla eşit olabilmek adına dine destek vermiştir. Bu durumda Hristiyanlığın 

yayılışı hızlanmış ve 1894’te yapılan Gwangmu Reformlarıyla Yangban sınıfının ayrıcalıkları sona 

ererken kast sisteminin çöküşü, inanç sisteminde değişimi beraberinde getirmiştir. 

  

 
231 Oh, a.g.e. s.23. 

232 Hiroshi Watanabe, Jusha, China Literati and Yangban: Confucianists and Korea, Senri Ethnological Studies, c. 28, 

1990, s. 17. 

233 Tae-Yeon Eom, Collusive Oligopolistic Politics: Sedo and The Political Structure of Early-Nineteenth-Century 

Chosŏn Korea, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, British Columbia University- Asian Studies, 2012, s. 40. 

234 Don Baker, Early Visions of Reform and Modernity Sirhak and Religious Movements in Chosŏn Korea, Education 

About Asia, c. 19, sy.1, 2014, s. 53. 



59 

3.2.1. Din ve Kast Sistemi İlişkisi 

 

Kore, kast sistemine göre şekillenmiş bir krallıktır ve bu ülke de herkesin bir konumu, bu 

konuma bağlı çeşitli rütbeleri ve ait olduğu bir birimi vardır. Toplum kast sistemi içinde birbirine 

bağlanmıştır. Bu birliktelik içerisinde kültür şekillenirken din bu duruma hem etki etmiş hem de bu 

durumdan etkilenmiştir. 

 

Kore’ye giden ilk araştırmacılar, Kore halkının inanç sistemini kavramakta belli başlı 

problemlerle karşılaşmış ve kimisi toplumu politeist olarak nitelendirirken kimisi de Kore halkının 

inançsız olduğunu öne sürmüştür. Özünde Kore halkı, ülkesine yerleşen dinleri farklı zamanlarda ve 

belli başlı kurallara bağlı olarak yaşamaktadır.  

 

Kore’ye hakim olan belli başlı üç din vardır ve bu dinler; Şamanizm, Budizm ve 

Konfüçyüsçülük’tür. Kore’nin kendi kültürü olarak kabul edilen Taoizm, Budizm’in alt kolu olarak 

kabul edilmiştir. Kore’deki kast sistemi içerisinde her dine özgü bir rol vardır ve halk herhangi bir 

dine aitlik hissederek onu özümseyemez. Dinler, sınıflara göre değişim gösterir. Örneğin; Devletin 

ana yapısını oluşturan Konfüçyüsçülük, Yangban sınıfı tarafından benimsenmiştir. Sıradan halk, bu 

dinin mensubu sayılmaz ve din halk kültürüne değil devlet felsefesine etki eder. 

 

Kore’de iki buçuk asır öncesine kadar belirlenmiş bir din (Jong-gyo) kavramı yoktur. Çin’de 

Cennetin oğlu “Tianzi”, Japonya’da Cennetin İmparatoru “Tenno/Mikado” vardır ve iki 

komşusundan etkilenen Koreliler, kendilerini Tanrı tapımına uygun görmemiştir. Kore inanışına 

göre; Tanrı’ya tapmaya layık olan tek kişi kraldır. Bir tek Kral, Tanrı’yla konuşmaya uygundur ve 

ona tapabilir. Kral dışında kalan tüm halk, krala tapmalıdır.235 Bu nedenle Kore’de günümüzdeki gibi 

bir din bilinci gelişmemiştir ve benimsenenler, dinden çok felsefi bir doktrin olarak kalmıştır. 

 

Günümüzde “din” için kullanılan “Jong-gyo” kelimesini Japonlardan devşiren Koreliler, 

geçmişte inanç sistemlerini “Gyo/Öğretiler”, “Do/Yol”, “Beop/Metot”, “Hak/Bilimsel Yönelim” ve 

“Sul/Eğitim” olmak üzere farklı terimlerle adlandırılmıştır. Üstelik Korelilere göre; Konfüçyüsçü 

olmak okur-yazar olmakla eşdeğerdir. Konfüçyüsçülük’ü bilmek yada Konfüçyüsçü olanları 

dinlemek sıradan birini bu dine mensup yapmaz. Bu durum Şamanistler veyahut Budistler içinde 

geçerlidir. Bir kişinin şaman ritüellerine katılması yada eğilerek heykellere selam vermesi o kişiyi 

Şamanist veya Budist yapmaz. Nitekim bir çok Budist tapınağı inşa ettiğini gördüğümüz Kore 

Kraliçeleri, kendilerini Budist olarak tanımlamamıştır.236 

 

 
235 Miln, a.g.e. s. 71. 

236 Don Baker, The Religious Revolution in Modern Korean History: From Ethics to Theology and From Ritual Hegemony 

to Religious Freedom, The Review of Korean Studies, c. 9, sy. 3, 2006, s. 257-259. 



60 

1900’de Kore’ye giden misyonerlerden olan Horace G. Underwood, Korelilerin atalar kültüne 

aykırı olmadığı sürece bütün dinleri içinde barındırmaya açık olduğunu söylemiş ve dinlerin 

görünürde başka kalıplara büründüğü aslında bir Budist rahibin dahi Şamanizm’e inandığı hatta 

Konfüçyüsçülerin aptallık olduğunu iddia etmelerine rağmen yine de inatla Şamanizm’e tutundukları 

tespitinde bulunmuştur.237  Homer B. Hulbert bu konuyu şöyle açıklamıştır; “Genel olarak Koreliler; 

Toplumdayken Konfüçyanist, felsefe yaptıklarında Budist ve başları belaya girdiğinde ruhlardan 

medet uman kişilerdir. Eğer birinin dinini bilmek istiyorsanız onu başı beladayken izlemek 

zorundasınız. İnandığı bir şey varsa, ancak o zaman hakikatteki inancı su yüzüne çıkacaktır. Bu 

nedenle Kore’nin özündeki inancın ruhlara tapmak olduğuna karar verdim. Ayrıca bu terime genel 

olarak Animizm, Şamanizm, Fetişizm ve doğaya tapmak da dahildir.” 238   

 

Siegfried Genthe’ye göre ise; Koreliler gençken Konfüçyüsçü etiğe uygun yetiştirilmekte, çok 

eskilerden kalma ruh tapımının takipçisi olmakta ve ölüm zamanına doğru sadık bir Budist olarak 

yaşam sürmekte, ölümle yüzleşirken ruh göçü fikriyle yaşamını yitirerek Budist geleneklerince 

cenazesi yapılmaktadır. 239 

 

Koreliler içinse; Her şeyi yapmaya kadir bir Tanrı yoktur. Bu sebeple sorun çözülene kadar 

farklı unsurlardan yardım almaya çalışmaları yaygın bir durumdur. Sorunu çözmeye gücü yeten 

Tanrı’yı bulmak esastır. Bir Tanrı’nın bir başka Tanrı’dan üstün olması veya bir ruh yerine başka bir 

ruhtan yardım istenmesi Korelilerin ihtiyaçlarına göre şekillenmiştir. Bu nedenle bir Koreli Hristiyan 

seremonisiyle evlenebilir, hastalandığında şamana gidebilir ve öldüğünde Budist cenazesiyle 

uğurlanabilir. Çünkü bir Koreli üç dine de aynı anda riayet etmektedir.240 Budizm’in kadınlar ve 

çocuklar için bir din olduğunu aktaran Underwood; eve hastalık girmedikçe bu dinin bir önemi 

olmadığını belirtmiştir ki Hristiyanlıkla beraber Budizm aynı şekilde kategoriye konulmaktadır. 

Aslına bakıldığında başka tanrılara yer bırakmadan tek ve mutlak bir Tanrı’ya inanan Hristiyanlığın 

Kore’deki diğer Tanrıları öteliyor oluşu, halkın kültürüne görünenden daha terstir.241 Koreliler bütün 

inanışlara bileşik olarak inanmaktadır.  

 

Öte yandan Kore’de din, birçok devlette olduğu gibi devleti destekleyen bir unsurdur. Bu 

sebeple devlet her zaman dini kontrol altında tutmaya çalışmıştır. Resmi dini Budizm olan Koryo’da 

veya Budizm’i baskılayıp Konfüçyüsçülük’ü öne çıkaran Joseon’da devlete her zaman hakim olmayı 

 
237 Underwood, Call, s. 84, 92-93.  

238 Baker, Religious, s. 261; Homer Bezaleel Hulbert, The Passing of Korea, Doubleday, Page & Company, 1906, s. 404; 

Emrah Eker, Güney Kore’de Evanjelik Hareket, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi- Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2013, s. 16; Underwood, Call, s. 91.  

239 Su-Young Park, Western Perception of Korea 1890-1930, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Uppsala Üniversitesi- Tarih 

Bölümü, 2008, s. 43. 

240 Lee, a.g.e. s. 10. 

241 Baker, Religious, s. 261.  



61 

başarmış ve iki dinin zirvede olduğu dönemde bile etkinliğini korumuş tek din Şamanizm’dir. 

“Misyonerlerin Kore’de karşılaşması gereken en dik başlı düşmanın” Şamanizm’in olmasının sebebi; 

Şamanizm’e atılan okun aslında kralı hedef alıyor olmasıdır.242    

 

Hristiyanlık yarımadaya girmeden önce “en büyük Tanrı” kraldır. Geri kalan tüm o Tanrılar ve 

Ruhlar kralın altında kalmaktadır. Kralın otoritesinin sarsılması 1700’lerde Kore’ye giden ilk 

misyonerlerin yani Katoliklerin katledilişini hazırlayan en önemli etken olmuştur. Böylece Papalık 

Kurumuna istenen bağlılık karşılığında yerel inanış, adet ve ritüellere izin verilmemesi, yabancı 

unsurların yerel unsurlara karşı başlattığı milliyetçi bir savaşa dönüşmüştür.  

 

Yijongçıksa adı verilen “milli kimliği ve kültürü savunmak” anlamındaki bu görüş giderek 

Kore’de güçlenirken Hristiyanlığın Katolik mezhebi giderek sorun haline gelmiştir.243 Nitekim 

Hwang Sa-Yeong (Alexius)’un sorgusuna bu durum şöyle yansımıştır; “Aile tapınağını yıktın ve 

böylece hükümetin aile ahlakına ilişkin kanunları yok ettin. Hem köyü hem de kasabayı kirlettin, 

insan ahlakını mahvettin, Konfüçyüsçülük’ü yok etmek için uğraştın ve sıradan insanlar (Sangmin) 

üzerinde muzır bir etki bıraktın. Üstüne üstlük çetenizin ne yapmaya çalıştığı ortaya çıktığında onlar 

hemen tutuklandılar ancak sen kralın iradesine itaatsizlik ederek kaçıp kendini gizlemeye cüret ettin. 

Suçları cennet ve yer tarafından affedilemeyecek tüm suçluların kanuna göre cezalandırılması kralın 

iradesidir.”244  

 

Katolik karşıtlığı, kralın iradesini desteklemek şeklinde zuhur ederken Donghak gibi yerli 

temellere dayanan uzlaşmacı fikirler de Hristiyanlıktan ayrı şekilde kategorize edilmemiştir. 

Protestanlığın ülkeye girişi ise, Katolikliğin silinişine neden olmuştur. Nitekim Amerikan Misyoner 

Allen, saray meclisinde yaptığı propagandalarla Kore’nin neden Katolik mezhebini tercih etmemesi 

gerektiğini ülkenin papalık etkisine girecek olması ve ayrıyeten ülkede çıkacak sosyal tehlikelerden 

bahsederek açıklamıştır. Verdiği örneklerde; kendilerinin (Protestanların) sadece Evreni Yaratan 

Tanrı’ya ibadet edip taptıklarını ancak Katoliklerin “bir kadın olan” Bakire Meryem’e de taparak 

ibadet ettiklerini ve yine kendilerinin aksine Katoliklerin, papazlarının günah bağışlama yetkisi 

olduğuna inanıp kadınların erkek papazlara gidip günah çıkartmalarını doğru bulduklarını 

anlatmıştır.245  

 
242 Underwood, Call, s. 90. 

243 Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 51 

244 Rausch, Ambiguity, s. 110-111. 

245 Matsutani, a.g.m. s. 65-66. 



62 

3.2.2. Yangban Temelli Ekonominin Batı Temasıyla Değişimi 

 

Joseon, kuruluşunda toprağı kamulaştırıp yönetimini Yangbanlar arasında paylaştıran toprak 

temelli bir devletti. Bu temel üzerinde toprak, uzun bir zaman boyunca hem topluma hem de 

ekonomiye yön veren başlıca etken olarak kalmayı başardı.  

 

Erken dönemde ülke, pirinç üretimine dayanan çiftlik temelli küçük bir oluşum üzerinden 

şekillenmekteydi. Ziraat, Çin’den alınan ve Japonya’ya satılan tarımsal bilgi birikimi ile 

destekleniyordu. Bu yöntemle topraktan alınan verim arttırılarak elde edilen ürün sayısı olası verimin 

üzerine çıkarılmıştı ve 15. yüzyılın başında Joseon’un tarım arazilerini Koryo’dan 2.5 kat daha fazla 

olmasına rağmen; 16. yüzyıl sonrası çorak arazilerinde tarıma kazandırılması hedeflenmişti. Süreç 

boyunca devlet, vergi toplama vazifesi görüyor ve ihtiyaç duyduğunda haraç talep ediyordu.246 

 

Çiftçilikle uğraşan köylülere hükmeden ve giderek zenginleşen her zaman toprak sahipleri 

oldu. Toplumsal düzen içerisinde bir çiftçi, tüccar yada zanaatkarın Yangbanı geçme olasılığı yoktu. 

Üstelik üretim, gerektiğinde yapılan belli başlı el yapımı ürünlerin ötesine geçmezken çoğu 

Zanaatkar, Yangbanların kölesi olup onların ihtiyaçlarını gidermekle mükellefti ve özgür statüde 

olmayan insanların topraktan aldığı ödeme tamamen bulunduğu bölgedeki toprak sahibi Yangbanın 

inisiyatifine kalmıştı. Nitekim köylülere tohum ve tarım aletlerini sağlayan Yangbanlar olduğundan 

özgür köylüler dahi ya aylık maaş alıyor yada sonbahar hasadından pay elde edebiliyordu.247 

Yangban temelli bu toprak hükümranlığında en aşağı meslek, tüccarlık olarak kabul görüyordu. Kana 

dayalı sistem içerisinde tarlada çalışan ve kasaplık gibi mesleklerle uğraşan köylülerden üstün olan 

Yangbanlar, ticari faaliyetleri ve sanayi kalkınmaları egemenliklerine tehdit olarak gördü.248   

 

Tüccarlık, özellikle 12. yüzyılın sonlarında gerçekleşen Moğol istilası ve Japon korsan 

saldırıları sonucunda baskı altına girdi. Dış ticaretin Çin de dahil olmak üzere kısıtlanması ve bir 

nevi devlet tekeline indirgenmesi ticaretin gelişmesine imkan tanımadı. Joseon kurulup geliştikten 

sonra da bu tutum sürdürüldü. Bu nedenle erken dönemde tüccarların kalıcı bir dükkana sahip olması 

yada belli bir bölgeye yerleşmesi nadir bir durum olarak kaldı. Genelde beş günlük marketler oluyor 

ve gezgin seyyar satıcılar ellerindeki ürünü satmak için dolanıp duruyordu.249 

 

Çeşitli dönemlerde ekonomik kalkınma amaçlı dış ticaretin arttırılması gündeme geldiyse de 

bunlar her zaman sosyal düzene karşı bir risk oluşturdu. Buna rağmen Yangbanlar ve tüccarlar 

 
246 Byung-Hee Soh, Institutional Differences and the Great Divergence: Comparison of Joseon Kingdom with the 

Great Britain, Asia-Pacific Economic and Business History Konferansı, Berkeley, 2011, s. 8; Everyday, s. 37. 

247 Everyday, s. 44. 

248 Hyoung-Kyu Chey, International political economy thought in pre-modern and colonial Korea, International Trade, 

Politics and Development, c. 3, sy. 1, 2019, s. 12; Cummings, a.g.e. s. 52. 

249 Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 257. 



63 

arasındaki ilişki birbirine bağımlı olarak şekilleniyordu. 17. yüzyılın başlarında ülkeye yeni tarım 

teknikleri ulaşmış ve buna bağlı olarak pirinç fidesinin nakledilmesi ile yapılan çift ekim gibi 

yöntemlerin etkisi üzerine sulama yöntemleri geliştirilmişti. Bu durumda emek azalırken topraktan 

alınan verim artıyordu. Verimin artışıyla ginseng, tütün, pamuk gibi artık ürün hem de ülke içinde 

hem de Çin’e karşı pazarlanabilir hale geldi. Böylece Tüccarlar, Yangban sponsorluğunda çalıştı ve 

vergi toplayıcıları olarak kırsal alanlardan başkente hareket ederken ülke içinde mal taşımacılığından 

kazanç sağladı. Seul ve Kaesong gibi şehirler, tüccarların pirinç, pirinç şarabı, balık, kuru mallar, tuz 

ve ginseng gibi ticari ürünleri alım/satımı üzerine ticaret merkezleri haline gelmekteydi.250 

 

Ticaretin gelişimi, tarımsal değişimi beraberinde getirdi. Joseon’un sonuna doğru ihracata 

yönelik bir tarım anlayışını benimsendi. Bununla birlikte el işi ürünlere ağırlık verilirken ekimin 

dönüştürülebilir ürünlere yönelik olması sağlandı. Sulu tarım, verimi arttıran temel etken oldu. Ancak 

iklimsel değişikliğin bir sonucu olarak kıtlık kaçınılmazdı.251 

 

Ürün bolluğu, nüfus artışına etki ediyordu252 ve bu da uzun vadede tüketimi üretimin önüne 

atıyordu. Imjin Savaşının (1592–1598) ardından transplantasyon metodu ülkeye yayılmış ve daha az 

iş gücüyle üretim arttırılmıştı ancak bu tür kazanımlara rağmen 1660’ların sonundan itibaren açlığın 

hat safhaya dayanması önlenememişti. Halk, en iyi ihtimalle ağaç kabukları yiyordu. 1700’lerde 

insanların açlıktan ceset yemesi yaygın hale gelmişti. Bununla birlikte birçok salgın Kore 

yarımadasını vurdu ve sadece Seul’de 10.000 kadar kayıp olması hafızalara kazındı. 253 

 

Köylülerin ödemesi gereken vergi, belli bölgelerden her daim elde edilecek ürünlere göre 

belirlenmişti ve bu vergi sabitti. Köylüler, vergiyi ödeyemeyeceklerini düşündüğünde başka 

bölgelerden ürünü temin etmek zorunda kalıyor ve devletin kasasını bir şekilde dolduruyordu. Bu 

yasal değildi ama başka yolu yoktu. İlk kez 1654’te Kim Yuk adındaki bir memur kralı verginin para 

yoluyla ödenmesi hususunda ikna edebilmişti.254 Ancak bu da bir çözüm olmadı. 1724-1731 arası 

Yeongjo para basımı durdurarak ekonomiyi toparlamak zorunda kaldı. Fakat bu süreçte ortaya çıkan 

para kıtlığı, paranın değerini arttırdı ve bazı küçük tüccar grupları köylülere tefecilik yapmaya 

başladı.255 

 
250 Yi, Formation, s. 51; Cummings, a.g.e. s. 82. 

251 Anders Karlsson, Famine Relief, Social Order, and State Performance in Late Chosŏn Korea, The Journal of Korean 

Studies (1979-), c. 12, sy. 1, 2007, s. 113. 

Vol. 12, No. 1 (fall 2007), pp. 113-141 

252 Jae-Soo Bae, Yeon-Su Kim, History Lessons from the Late Joseon Dynasty Period of Korea: Human Technology 

(Ondol), Its Impacts on Forests and People, and the Role of the Government, Forests, c. 11, sy. 1314, 2020, s. 4. 

253 Dong-Won Shin, Measures Against Epidemics During Late 18th Century Korea: Reformation or Restoration?, 

Extrême-Orient Extrême-Occident, sy. 37, 2014, s. 2; Cummings, a.g.e. s. 76; Everyday, s. 72. 

254 Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 257. 

255 Everyday, s. 80. 



64 

1708 sonrası işgallerle vergi yükü ikiye katlanmıştı. Ne köylüler ne de Yangbanlar bu yükün 

altından kalkabiliyordu. Üstelik kütük kayıtlarına göre; 17. yüzyılın sonuna doğru Yangbanlar 

nüfusun yüzde 9 ila 16’sı arasında bir orana sahipti. 1700-1850 arasına gelindiğinde Yangban sınıfı 

nüfusun %60’sını aşmıştı. 256  

 

Nüfus artışı ve Yangban sayısının çoğalmasının ekonomi üzerindeki etkisini 1830’larda Yi 

Kyu-Gyong adlı bir reformist Yangban şöyle açıklamaktaydı; “Eskiden Yangban sayısı nüfusun 

dörtte biri değildi ancak şimdi neredeyse yarısını kaplamakta. Tarımla mı uğraşıyorlar ticaretle mi? 

Saray muhafızlığına yada orduya çağrılabilirler mi?... Onların toprak, hizmet veyahut haraç vergileri 

için ipek, kumaş yada rami ödemesini sağlayabilir misiniz? Toprak mülkiyetlerini sınırlandırabilir 

misiniz?.. Hükümet düzeni Yangbanlara uygulanmadığından Yangbanlar Toprak mülkiyeti, çeşitli 

hizmet servisi ve kişisel vergilendirmelere tabi tutulmaz. Bir arazi vergilendirme sisteminde, 

vergilerin insanlar arasında eşit dağılımından daha önemli bir şey yoktur. Ancak eşit olmayan 

dağıtım musibeti, Yangbanlar yüzünden vardır.”257 Bu açıklamalar, Yangban artışının ekonomiye 

yük bindirdiğini işaret etmekteydi. Nitekim 1720 Jinju bölgesi kayıtlarına göre Yangbanlar yaklaşık 

4.5 dönümlük araziyi ellerinde tutarken kölelerin elindeki sadece 0.7’ydi. Ancak şöyle de bir gerçek 

vardı ki Yangbanlar da giderek fakirleşmeye başlamıştı. Verimli arazilerin Yangban kontrolünde 

olmasına rağmen Yangbanların sadece yarısı gerçekten zengindi.258  

 

Kral Jeongjo, insanların kıtlıktan kırılmaması ve salgınların durması amacıyla vergi 

düzenlemesi yapmaya çalıştı. Bununla birlikte tütün ve çay gibi ürünlerin ekimiyle alakalı 

problemlerle ile sulu tarımın toprağa uygunluğu tartışma konusu haline geldi. 1783’te çocukların 

kıtlıktan korunması için bir yetimhane kurdu. 1800’lerde toprağın verimliliğini arttırmak için yapılan 

nadas uygulaması sonlandırılarak topraktan sürekli olarak verim alınmak istendi. Ancak 1809’da 

Joseon tarihi en verimsiz günlerini yaşamaya başlamıştı. Jeolla’nın vergilerin altından kalkması 

imkansızdı. Yollar cesetlerle kaplanmıştı. Fakat 1820’lerde yaşanan kolera gibi hastalıklara rağmen 

nüfus artışı devam ediyordu.259 

 

Daewongun dönemi politikaları, dış borçlanmayı beraberinde getirdi ve ülkenin içinde 

bulunduğu vaziyet dış güçlerin etkisini giderek arttırdı ki kıtlıkla gelen hastalıklar sonucu Batı’nın 

tıbbi bilgisi de misyonerlerin ülkedeki varlığına dayanak oluşturuyordu.  Kral Gojong’un başlıca 

hedefi kendi ülkelerindeki kötü duruma karşılık Batılı ülkelerin refah seviyesini Kore’ye getirmekti 

ve bunun için daha önce Japonya gibi ülkelerde de temasa geçerek modernleşme yoluna girmişti. 

Üstelik Çinli bir düşünür olan Wei Yuan’ın 1844’teki çalışmasından etkilenen Koreli reformistler, 

 
256 Cummings, a.g.e. s. 52; Jung, Nation, s. 88. 

257 Cummings, a.g.e. s. 54. 

258 Kim, Taxes, s. 995. 

259 Karlsson, a.g.e. s. 114, 116; Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 257. 



65 

Batı’nın diğer bölgelerle arasını açmasının sadece askeri üstünlükle alakalı olmadığının, ticaretinde 

Batılıları kalkındırdığının farkındaydı.260 

 

1876’da limanların açılması değişim anlamına geliyordu. Hükümet, Kral Jeongjo döneminden 

itibaren dışa açılımın kaçınılmazlığına sürüklenmişti. Bak Je-ga, ekonomik çözüm olarak güvenilir 

bir ülke olarak sınıflandırdıkları Çin’den başlamak üzere dış ülkelerle ticari bağlar kurulmasından 

yanaydı. Fakat dönemin şartları, ülkeyi açmaya hiçbir zaman hazır olmamıştı. Gojong döneminde de 

hazır değildi. Kral bu durumu şöyle tasvir ediyordu; “Tüm dünyanın çok da iyi bildiği gibi ülkemiz 

denizin tecrit edilmiş bir köşesinde sadece ufacık bir memleketten ibarettir. İnsanlarımız fakir. 

Kaynaklarımız kıt (yetersiz). Altın yada gümüş, inciler yada yeşim istihsal etmiyoruz. Ne de pirinç, 

tahıl, ipek ve dokuma tedarikinde verimliyiz. Ülkemizin üretimi, kendi ihtiyaçlarımızı güçlükle 

karşılıyor. Denizaşırı ihraç edilmelerine izin verildiği takdirde er geç ülkemizin fakirleşmesine ve 

güçsüz ülkemizin muhafazasının daha da zorlaşmasına yol açar.”261 

 

Aslında ülke, Kralın tasvir ettiğinden fazlasıydı ve batısında Çin ve Sarıdeniz; doğusunda 

Japonya ve Japon Denizi bulanan Kore yarımadasındaki hükümet, sadece tampon devlet statüsü 

taşımıyordu. Elbette, Rusya’nın doğudaki Lazaref limanını (Wonsan) ele geçirmek istemesi yada -

1886’da Çin’e verilmeden- İngilizlerin Jeju ve Kore yarımadası arasında kalan Hamilton limanına 

sahip olması gibi emeller vardı.262 Fakat Koreliler, hem anakarasındaki madenler ve kereste ikmaliyle 

hem de kıyılarında sunduğu balıkçılık imkanlarıyla dış ülkeleri cezbetmekteydi. Bu nedenle İngiliz 

ve Hollandalı tüccarlar 17. yüzyıldan beri Kore ile iletişime geçerek ticari ilişkiler kurmanın yolunu 

deniyordu.  

 

Ancak Clark Allen’ın işaret ettiği üzere ülke, toz Antrasit (ki bu kömür tipi kokusuz-dumansız-

lekesiz olma özelliği dolasıyla o dönem kullanan buharlı gemiler açısından son derece kritikti) ve 

bitüm açısından zengin olmasının yanı sıra altın, gümüş, bakır, tungsten/wolfram çıkarması açısından 

da ilgi çekiciydi. Fakat Korelilerin madencilik bilgisi bulunmadığından ülkeye madenlerin çok az 

faydası bulunmaktaydı.263  

 

Pasifikteki balıkçılık savaşında ise Koreliler, henüz 1880’lerde kendilerini “balina kavgasında 

arada kalıp kabuğu kırılan karides” şeklinde tanımlamaktaydı.264 Öte yandan denizden verim elde 

edebilme konusu Seon Budist Teolojisi (Kore Jogye Düzeni) kapsamında, Koryo’daki Budist etki 

sebebiyle geriye itilmişti. Herhangi bir deniz canlısının yaşamını bencil bir arzuyla sonlandırmak 

 
260 Chey, a.g.m. s. 14. 

261 Chey, a.g.m. s.17. 

262 White, a.g.e. s. 373. 

263 Clark, a.g.e. s. 64. 

264 Kyung-Moon Hwang, Kore Tarihi, Çev. Ayşe Su Doğru, Feylesof Yayınları, İstanbul, 2018, s. 109. 



66 

Buda’ya küfürdü ve bu algı, Joseon’un Neo-Konfüçyüsçü bakışıyla dahi kırılamamıştı. Nitekim balık 

avlayanlar, ülkenin üst tabakası olan Yangbanlar değil aşağıda bulunan halktı. Ayrıca geomancy 

açısından da Deniz Kralının etki alanındaki bu mecra tehlike saçarak halkı balıkçılığa teşvik 

etmiyordu. Joseon balıkçılığı Kaekchu adı verilen birlik tarafından kendi kendine 

şekillenmekteydi.265 Fakat özünde balıkçılık Kore’de vazgeçilmez bir meslek olup balık, pirinç kadar 

başlıca bir mahsuldü. Nitekim sürekli hammadde sıkıntısı çeken bu yarımadada pirinç veya darı 

kıtlığı yaşansa dahi balık kıtlığı hiçbir zaman çekilmiyordu.266  

 

Madenlerin ve denizin yararı ancak Batılılar ve Japonlar el koyduğunda kıymet arz edecekti ki 

ülke, ticaret anlaşmalarıyla dışa açıldıktan sonra kaynakların hakları dış güçlerce paylaşıldı. Bununla 

birlikte Japon bakırı, Kore ginsengi ve Çin gümüşü taşıyan üçgen bir ticaret ortaya çıkarken 18. 

yüzyılda tüccarlar, bankacılık, depolama, nakliyat ve üretim alanlarına doğru yayılım gösterdi ve 

içlerinden bazıları politik etki yaratacak kadar zenginleşmeyi başardı.267 

 

Tüccarlar, Batılılarla temasla birlikte güç kazanırken bölgedeki misyonerler de payını aldı. 

Örneğin; George Clayton Foulk, topladığı inci istiridyesi örneklerini Tiffany&Co gibi şirketlere 

göndermiş ve incilerin değeri hakkında Amerikalı arkadaşlarına danışırken ilgilenenler çıkmasıyla 

birlikte 1886 yazında H. A. Nornell adlı bir Amerikalıya Kore’nin yüzde on kazanç elde edeceği bir 

kazı hakkı elde etmek üzere aracılık yapmıştı. 268 1903’te Pyeongyang’da Presbiteryen 

misyonerlerinin illegal olarak ağaç kestiğini bildiren Amerikalı bir bakan durumu Washington’a 

“kesinlikle geniş çaplı bir kereste işine giriştiler” şeklinde bildiriyordu.269 Oysa 11. yüzyıldan beri 

ondol sistemi (Kore’deki yerden ısıtmalı ev sistemi) çerçevesinde yıpranarak çam politikaları 

yapmak zorunda kalan bir devlet olan Joseon, 18. yüzyılda bütçesinin 18%–19%’unu yakacak odun 

ve kömüre harcamıştı.270  

 

Sonuç olarak; Yangban etkisi ve toprak hakimiyetiyle zenginleşerek kralın dahi üstüne çıkıp 

karar verebilme potansiyelleri Yangbanların elindeki güce ortak çıkabilecek bir oluşumun önüne 

geçmesine sebebiyet verirken; Ticaretin gelişmemesi ülkeyi sadece topraktan alınan verime mahkum 

etmişti. Nüfus artışıyla birlikte toprak yetersiz kalırken hem Yangbanların fakirleşmesi hem de 

ülkenin güçsüzleşmesi, dış ülkelerin ve tüccarların etkisini arttırdı. Kıtlığın neden olduğu hastalıkları 

Batılıların hijyen ve diğer başlıca önlemlerle henüz başlamadan bitirmesi ve gerekirse tedavi etme 

 
265 Robert Winstanley-Chesters, Taming the Seas: Empires of Fishing, Colonization and Ecological Collapse in the Western 

Pacific, The Asia-Pacific Journal: Japan Focus, c. 19, sy. 12, 2021, s. 3-5. 

266 Louise Jordan Miln, Quaint Korea, Osgood, McIlvaine&Co,  Londra, 1895, s. 44-45. 

267 Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 269; Jung, Nation, s. 87. 

268 Kim, Idealist's, s. 38. 

269 Ryu, a.g.m. s. 13. 

270 Bae, Kim, a.g.m. s. 11. 



67 

kapasitesine sahip olmaları ülkeyi iyice Batı etkisine soktu. Böylece ülke insanları Batılılar 

hakkındaki görüşlerini “barbar”dan “kurtarıcı”ya dönüştürmeye başlarken yerel kaynaklar, hem 

ikmal hem de sömürge maddesi olarak dış ülkelerin eline geçti.  

 

3.2.3. Koreli Erkeklerin Toplumsal Statüleri 

 

3.2.3.1. Yangban Sınıfı 

 

Joseon, Yi Hanedanlığı tarafından yönetilen ve babadan oğula geçen bir saltanat sisteminin 

hakim olduğu monarşik yapıda bir devlettir. Sistemsel olarak mutlak güç, Tanrı ile insan arasındaki 

bağı koruyan kişi olarak görülen ve Tanrı ile konuşmaya layık olan tek kişinin, yani kralın elindedir.  

 

Teorik olarak kralın her türden yetkisi vardır ve yanında bulunan ona sadakatle bağlı itaatkar 

bürokrasisi ile hüküm sürer. Ancak Joseon’un kuruluşunda Yi Seong-Gye’nin tahta çıkmasına 

yardım eden asiller, kralla birlikte zenginleşmiş ve kralın otoritesini kısıtlayarak yönetimi ele 

geçirmiştir. Böylece Kralın altında bulunan ve sağ ile sol memurlardan oluşan yönetim kadrosu, 

kralın danışma meclisi olmaktan öteye geçerek gücün asıl sahibi olmuştur. Yangban, bu güç sahibi 

kadroyu temsil etmektedir. 

 

Çin menşeili bir kavram olarak ikili bir teşkilatlanmayı simgeleyen Yangban sözcüğünde; 

“Yang” kelimesi çift, “Ban” ise makam anlamına gelmektedir. Kral Sejo buna uygun olarak devleti 

sivil ve askeri olarak ikiye böldüğünde kelime, devlet meselelerinin görüşüldüğü mekan haline 

dönüşerek bölgesel olarak yerleştirilen makamlara uygun şekilde anlam kazanmıştır. Bu yerleşime 

göre; Ortada olan kral tahtında otururken; doğuda (sol) idari görevliler, batıda (sağ) askeri görevliler 

vardır ve Yangban sınıfı, Doğu makamı “Dongban” ile Batı makamı “Seoban” olarak ikiye 

ayrılmıştır. Ayrıca idari görevliler yazı işleriyle, askerler silah işleri ile uğraştığı için görevliler 

sırasıyla “Mun-gwan” ve “Mu-gwan” şeklinde de anılmaktadır. Buna rağmen Yangban sınıfını 

sadece idari ve askeri memurlar olarak kısıtlamak doğru olmayacaktır.  

 

Devlet işlerini kenara bıraktığımız da dört çeşit Yangban karşımıza çıkmaktadır. Bunlar; 

Kraliyet, Soylular, Yangban ve Toban’dır. İlk iki grup, Kral ve ailesi olmak üzere çeşitli derecelere 

sahip asilleri kapsamaktadır. Yangban denilen en yüksekten 4. dereceye kadar olan asiller ve onların 

torunlarıdır. Toban, bu dereceden sonraki rütbeleri ve taşradaki soyluları içine almıştır. Kırsal 

kesimde kalan Yangbanlar, Hyangban şeklinde de anılır. Yukarıda bahsedilen soyluların hepsi devlet 

memuru olma hakkına sahiptir ve bu sınava girerek atanabilen erkekler, “büyük ve resmi memur” 

Sadaebu olarak devlete hizmet etmeye başlamaktadır.271 

 
271 Eun-Kyung Jeong, Kore Kadınının Moderleşme Süreci ve Ulusal Hareketinin Tarihi, Şarkiyat Mecmuası, sy. 38, 2021 

Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 70;, s. 44. 



68 

Joseon, aile bağlarına önem veren ve zihinsel anlamda aileyi devletten önde tutan bir 

krallıktır.272 Kana dayalı sistemde gücün devamı ailenin devamlılığıyla ilişkilendirilmiş ve 

yönetimde hak sahibi olabilmek için aileler arasında politik çatışmalar çıkmaya başlamıştır. Bu 

nedenle Sadaebu olmaya hak kazanan memurlar sosyo-ekonomik yapıyı ellerinde tutmak isteyen 

belli başlı ailelerin üyesi olmakla sınırlandırılmıştır. Özellikle 16. yüzyıl sonrası giderek artan 

politikleşme ile kraliçenin ailesi olarak kendi evlerinden bir kraliçe tayin etmek ve kralın 

büyükbabası olarak gücünü ve nüfuzunu arttırmak isteyen asiller, Joseon içinde siyasi grupların 

temel nedeni haline gelmiştir. “Bungdang” olarak adlandırılan bu siyasi gruplaşmalar sonucu, 17. 

yüzyıla gelindiğinde “4 Renk” anlamına gelen “Sasaek” grubu meydana gelmiştir. 

 

Ülkenin kuruluşunda Kral Taejo’ya destek vermeyip kendilerini çalışmalarına adayacaklarını 

ilan eden Sarim grubundan gelen Sasaek; Pugin (Kuzeyliler), Namin (Güneyliler), Noron 

(Gelenekçiler) ve Soron (Yenilikçiler)’den oluşmaktadır. 

 

Tablo 1: Neo-Konfüçyüsçü Düşünce Sistemine Göre Gruplaşmalar (16. Yüzyıl Sonrası) 

NEO-KONFÜÇYÜSÇÜ DÜŞÜNCE SİSTEMİNE GÖRE GRUPLAŞMALAR 

(16.YÜZYIL SONRASI) 

Hungu 

SARİM (BİLGELER ORMANI) 

Tongin (Doğu) Soin (Batı) 

Saseak (Dört Renk) 

PUGİN 

(Kuzeyliler) 

NAMİN 

(Güneyliler) 
NORON (Gelenekçiler) 

SORON 

(Yenilikçiler) Katolik 

Yanlıları 

Katolik 

Karşıtlatı 

Byeokpa 

(Uzlaşmaz 

Olanlar) 

Sipa (Uysal 

Olanlar) 

 

1720’de Noronların desteği ile tahta çıkan Gyeongjong, daha sonra kardeşini destekleyen 

Soron ve Naminler içinden Soronların desteğini de kazanmıştır. Ancak 1724’te kralın erken ölümü 

üzerine tahta geçen kardeşi Yeongjo’nun bir cariyenin oğlu olarak aşağılık kanı taşımakla 

eleştirilmesi onun siyasi arenada her türlü politik gruplaşmadan rahatsız olmasına yol açmıştır.273 

Yeongjo’nun mutlak gücü elinde toplama çabaları Tangpyeong politikasıyla dengeyi beraberinde 

getirdiyse de Prens Sado olayıyla Noron grubu kralın yanlış karar verdiğinini düşünenler (Sipa) ve 

doğru karar verdiğinin düşünenler (Byeokpa) olarak ikiye bölünmüştür. 274 

 

Siyasi uzlaşmazlıklar Batılıların Asya’da görülmesiyle daha da perçinlenirken kralın desteğin 

sahip Namin grubunun da Katolik ve Anti-Katolik olarak bölünmesi ülkeyi karıştırmıştır. Bunun asıl 

 
272 Hesung-Chun Koh, Religion, Social Structure and Economic Development in Yi Dynasty Korea, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Boston University- Graduate School, 1959, s. 14. 

273 Palais, a.g.e. s. 47. 

274 Franklin Rausch, The Ambiguity of Violence: Ideology, State, and Religion in the Late Chosŏn Dynasty, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, British Columbia Üniversitesi - Asian Studies, 2011, s. 52. 



69 

nedeni kavganın dini yada ideolojik değil kişisel anlaşmazlıklar temelli olmasıdır. Din, bu süreçte 

geleneksel suikast metotlarının yanında bir araç olarak kullanılmış ve birbiriyle çatışan kişiler 

rakibini alt etmek için her yolu denemiştir.275 

 

Yangban sınıfı, dışa kapalı bir ülkede dış dünya ile iletişim kurması mümkün olan sayılı insan 

topluluğu olduğu için önemlidir. Nitekim Çin’e gönderilen elçilik heyetlerinin bir parçası olarak 

bölgede dinle tanışan Yangbanlar ülkelerine döndüklerinde modernleşmenin aracı olarak 

öğrendikleri yeni bilgileri aktarmış ve çocukluklarından beri eğitim görmüş olan bilgi sahibi asiller 

bu yeni bilgileri aralarında tartışarak ülkeye almıştır. Böylece din, ülkeye Yangbanlar aracılığıyla üst 

sınıf üzerinden girerken ilerleyen süreçte ülke içlerine ve alt sınıflara kaymaya başlamış ve 

nihayetinde 1839 yılında çıkan kraliyet fermanına alt tabakanın yazıp-okuduğu Hangul alfabesiyle 

yazılan bir kısım eklenmiştir. 276  

 

Halka durumun yasak olduğunun bildirilmesi ihtiyacı dinin artık üst kesimden alt kesime 

kaydığının kesin bir işareti olduğundan önem arz ederken Hristiyanlık felsefesi, başta sosyal sınıflar 

olmak üzere toplumda değişimi beraberinde getirmiştir. 1882 sonrası kral, modernleşme için orta 

sınıfa ihtiyaç duyarak geleneksel sistemi çökertecek bir adımı atmış; Aristokrat ailesinin 

kaldırıldığını duyurmuştur.277 Bunu takiben yeni din, Yangban sınıfını kendileriyle eşit seviyeye 

gelmek isteyen alt tabaka ile karşı karşıya getirirken günümüzde Kore’deki soyadlarının akrabalık 

bağı bildirmeksizin aynı oluşu ortaya çıkmış ve alt tabaka Yangbanlarla arasındaki seviye açığını 

kapamak için onların soyadlarını kazanırken Yangbanlar bunun önüne geçememiştir.  

 

3.2.4. Koreli Kadınların Toplumsal Statüleri 

 

Tarih boyunca, çeşitli bölgelerde farklı halklar tarafından kadınların toplumsal statüsü 

değişkenlik göstermiş ve bu değişkenlik din ile kültür bağlamında kadınların ait olduğu aile veya 

devlet içindeki konumunu belirlemiştir. 

 

Kore Halkı, tarihinin başlangıcında cinsiyetçi olmayan bir topluluktur ve onları anaerkil yada 

ataerkil şeklinde sınıflandırmak doğru değildir. Koreliler, hem anne tarafına hem de baba tarafına 

eşit derecede önem göstermiş ve kadın haklarını yok saymayarak bunu devlet yönetimlerine 

yansıtmış, kadın devlet görevlileri, hatta kadın krallar dahi çıkarmıştır. Silla’nın ardından kurulan 

Koryo’da başlangıçta öz kültürünü koruyarak bu yapıya uygun bir tutum sergilemiştir. Bu süreçte 

 
275 Park, King Jeonjo, s. 224; Kočvar, a.g.m. s. 56. 

276 Matsutani, a.g.m. s. 42. 

277 Younghee Suh, The Formation of the Nation-State and Education Policy in Modern Korea (1876~1910),  Asian 

Women, c. 31, sy. 1, 2015, s. 33. 



70 

erkekler evlenecekleri kadının ailesinin yanında bir süre yaşamış, kadınlar erkeklerle eşit derece 

miras paylaşımından yararlanmış ve mirası kontrol etme hakkına sahip olmuştur.278  

 

Koryo’da Çin kültürünün baskınlığının giderek artmasına bağlı olarak Kore’nin iç 

dinamiklerinin değişimi, kadınların toplumsal rollerinde farklılaşmayı beraberinde getirmiştir. 

Konfüçyüsçülük’ün benimsenişi ile ikili aile sistemince şecerenin hem anne hem de babadan 

yürümesine son verilmiş, anne tarafı giderek önemini yitirirken toplum, ataerkilleşmiştir.279  

 

Çin’in düşünce yapısında göğün iki sahibi olmadığı gibi yerinde iki idarecisi yoktur ve bu 

durumun ailedeki karşılığı, aileyi yönetenin de bir kişi olacağıdır. Bu nedenle hem devlete hem de 

ailesine yol gösterecek kişinin bir erkek olması gerektiğine inanılmıştır. Erkek hegemonyasında 

kadının yeri, süs eşyasıyla eşdeğer hale getirilirken kadınlar, ayak küçültmek için yapılan 

işkencelerin yanı sıra onlara özel yazı sistemleri ile statü fark etmeksizin küçümsenmiştir. Öyle ki 

zamanla kadın olarak doğmak bir ceza olarak görülmeye başlanmış ve geleneksel edebiyatta bazı 

kadınlar, önceki hayatta erkek oldukları halde iyi işler yapmadıklarından ötürü bu hayatta dünyaya 

kadın olarak geldiklerini iddia etmiştir.280  

 

Koreliler, Konfüçyüsçülük doğrultusunda Çinlileşmeye başladığında kadınların toplumsal 

değerleri en düşük dereceye kadar indirgenmiştir. Koryo ile birlikte değişim gözle görülür hale 

gelirken anneden soy aktarımı hiçliğe karışmış ve kadınlar, 12 yaş itibariyle evin zenana denilen 

hareminde dışında toplumdan uzak yaşamaya mahkum edilmiştir.281 Böylece M.S. 1123’te Kore’ye 

giden Çinli Elçi Xu Jing’in Koreli kadınların Song Hanedanlığındakinden çok farklı olduğundan 

bahsederken anlattığı; Koreli kadınların özgürce dolaşıp soylu eşi yada prenses fark etmeksizin ata 

bindikleri gibi farklar Kore yarımadasından silinmiştir.282 

 

Tüm kadınlardan beklenen “bilge bir anne ve iyi bir eş” olması ve sarsılmaz bir itaatle bağlı 

olduğu erkeğin gölgesinde kalmasıdır. Bu itaatin sistemleşmiş anlamı üç sonraki manasına gelen 

Punyo Sancong’dur. Sancong Doktrinine göre bir kadın doğduğu andan beri erkeklerden aşağıdır. 

Evlenmeden önce babasına, eğer babası ölmüşse erkek ağabeyi/kardeşine itaat etmek zorundadır. Bu 

itaat evlendikten sonra kadının yöneticisi olan kocasına karşıdır. Sistemsel olarak kadın, itaat 

 
278 Patricia Ebrey, Anna Walthall, Pre-Modern East Asia, to 1800: A Cultural, Social, and Political History, 

Wadsworth Cengage Learning, Amerika, 2014, s. 261. 

279 Holcombe, a.g.e. s. 180; Kaçer, a.g.m. s. 757. 

280  Mark Cartwright, Antik Çin’de Kadınlar (Women in Ancient China), Çev. Aslıhan Yeşilyurt, Gorgon Dergisi, World 

History Encyclopedia, https://www.worldhistory.org/trans/tr/2-1136/antik-cinde-kadnlar/, (19.10.17, 20.11.22, 16:19). 

281  Hamilton, a.g.e. s. 44. 

282 Xu Jing’s Diplomatic Mission to Korea, Çev. Li Shasha, Cooperation Escalates between Beijing and Hong Kong, 

Beijing, Ed. Mark Zuiderveld, sy. 47, 2017; Underwood, Call., s. 52. 

https://www.worldhistory.org/trans/tr/2-1136/antik-cinde-kadnlar/


71 

zincirini kocasının ölümüyle de kıramaz ve itaati, kadının oğlu olarak değişim gösterse de ondan 

beklenen dört ahlak ve beş erdem gibi çeşitli kurallara uyması gerekir.283 

 

Klan bağı ve desteğine inan bir toplum olan Joseon’da evlilikler politik anlaşmalardan ibarettir 

ve Yangbanlar arasında evleneceği kişiyi seçme özgürlüğü bulunmamaktadır. Haneler, devlet 

memuru çıkarma hakkını kaybetmemek üzere soylu kadınlardan çocuk yapmakla mükelleftir. 

Nitekim devlet memuru olabilmek için hem erkeğin hem de kadının ailesinde -dört nesil içinde- 

birinin bakanlıkta görev almış olması gerekmektedir. Kadınlar için elde edebilecek en iyi statü 

kraliyet ailesinden başlamak üzere devlet makamına uzanan hiyerarşi de yer alan bir Yangbanın yasal 

eşi olabilmektedir. Fakat bu sistemde Bishop’un da dediği gibi Koreli kadınların başını sokacak bir 

çatısı vardır ama burası bir ev değildir. Ona göre Koreli erkekler, “Biz eşlerimizle evleniriz ama 

cariyelerimizi severiz” demek suretiyle kadına bakış açılarını gözler önüne sermektedir.284  

 

Kadınlar, evlenmeden önce annelerinin kaçıncı eş olduğuna; evlendikten sonra kendilerinin 

kaçıncı eş olduklarına göre çeşitli rütbelerle ev hiyerarşisine dahil olur. Buin Bongjak adı verilen bu 

sistemde rütbeyi doğuracakları evlatlarına da aktaracak olan kadınlar, birincil eş olmadığı takdirde 

çocuklarını da aşağı çeker ki Çin’in aksine Joseon’da gayrimeşru çocukların hiçbir statüsü 

olmadığından bu tür çocuklar doğuştan toplum dışına itilir.285  

 

Boşanma durumu da çetrefilli ve kadın aleyhine bir süreçtir. Erkeklerin yasal eşlerini boşamak 

için yedi seçeneği (chilgeo/chil-chul) vardır ve bu hak; Eğer bir kadın kocasının ailesine iyi 

davranmıyorsa, erkek evlat sahibi olamadıysa, aldattıysa, kıskançsa, ölümcül hastaysa, konuşkansa 

ve hırsızsa kullanılabilir. Bunun yanı sıra erkek, eşini aldatırken yakaladığını iddia eder ve onu 

öldürürse -kadınların aksine- ceza bile almaz. Hem kadını hem de onu aldattığı erkeği öldürme hakkı 

vardır.286 Boşandıktan sonra çocukların velayeti erkeğe verilir ve kadın yeniden evlenmek isterse 

eski kocası evlenmeden bunu yapamaz.287 

 

Kadının kocasından boşanmak için iki, boşanmaya karşı çıkabilmek içinse üç hakkı 

(sambulgeo/sampulchul) vardır. Bu haklara göre; Eğer kocası üç yıldan fazladır kayıpsa veya kadının 

ailesinden biri kocası tarafından öldürüldüyse kadın kocasından boşanabilir. Kadının kendisinin 

şiddet görmesi koşulu ile boşanma da mümkündür ancak kadının kırık bir kemiği olmalı ve kocası 

bunu yaptığını kabul etmelidir. Bunlar dışında erkeğin kadını başka bir erkeğe satması veya kadını 

 
283 Semine İmge Azertürk, Tuğçe Akman, Konfuçyüs’ün Kadın Görüşü Üzerine, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, c. 19, sy. 1, 2018, s. 8-11. 

284 Bishop, a.g.e. s. 343. 

285 Everyday, s. 192. 

286 Jisoo M. Kim, From Jealousy to Violence: Marriage, Family, and Confucian Patriarchy in Fifteenth-Century Korea, 

Acta Koreana, c. 20, sy. 1, 2017, s. 93. 

287 Everyday, s. 196. 



72 

zorlayıp kadının onu aldattığını iddia etmesi gibi nedenler de kadına boşanmak için sebep kabul 

edilebilir. Kocasının boşanma isteğine direnmek isteyen kadın ise gidecek yeri olmaması, kaynana 

ve kayın babası için üç yıldan fazla yas tutması ve evlendikten sonra kocasının zenginliğinin artması 

durumlarda boşanmanın reddini talep edebilir.288 

 

Cinsiyete yönelik toplumsal bakış, kadının statüsüyle birlikte daha da aşağı inmektedir. 

Halktan veya köle bir kadın, yukarıda anlatılan vaziyetin daha ağırlarını yaşamış; evlerde cariyeler 

ve hizmetçiler olarak yaşam sürmeye mahkum edilmiştir. Üstelik cezaların kollektif olması hasebiyle 

kadının ailesinin ihanet vb. duruma karışması durumunda kadının elindeki statünün daha da aşağı 

inmesi mümkündür. Bu sistem içinde toplumun en ezilen tabakasın olan kadınlar, yeni dinin onlara 

aşıladığı öze dönüş projesine dahil olmuş ve özgürlüklerini elde etmek için Hristiyanlarla işbirliği 

içerisine girmiştir. Bu açıdan C. A. Clark’ın dediği üzere Kore Kadınının Hristiyanlığı benimsemekle 

“her şeyi kazanma şansı vardır ancak bu şans karşılığında kaybedecek hiçbir şeyi yoktur.”289  

 

Bu nedenle 1794’te Zhou Wen-Mo’nun gizlice Kore topraklarına girdiği andan beri vaat 

ettikleriyle Kore kadınlarına cazip bir seçenek olarak yarımadaya sızmış ve din, özellikle kadınlar ve 

köleler tarafından benimsenirken bu durum İpek Mektuba göre kilise üyelerinin 3/2’sini Joseon’un 

sisteminden rahatsız olan kadınların oluşturduğu şeklinde yansımıştır. Böylece aynı yıl, Kore kadın 

direnişinin önemli bir ismi olan Columbia Kwang Wansuk dini benimserken; Zhou’nun kurduğu 

Myeongdohoe adı verilen Yolu Aydınlatma Derneğinde aktif faaliyetlerde bulunarak Koreli 

kadınların erkeklerle eşitliğini sağlamak üzere çalışmalara girişmiş ve kraliyet ailesindeki kadınlara 

kadar ulaşmayı başarmıştır.290 Prens Sado’nun idamının ardından sürgün edilen aile üyelerine ulaşan 

Colombia, Maria Song ve Maria Sin adlı prenseslerin vaftiz edilmesine aracı olurken 1801’de yapılan 

bastırma hareketi hepsinin idamıyla sonuçlanmıştır.291 Ancak Koreli kadınlar arasında Hristiyanlığın 

yayılışı durmamıştır. 

 

Katolik kilisesinin Korelilerin eşlerini dövmelerini ve cariye edinmelerini yasaklayan, zoraki 

evliliklere karşı çıkan tutumu her geçen gün Koreli kadınları kilise çatısında birleştirmiştir. 

Erkeklerle aynı imkanları elde edip okuma ve insan gibi davranılma hakkı kazanacağını düşünen 

kadınlar devletin baskı hareketlerine rağmen dine katılımı sürdürmüş ve kadın, kilise huzurunda 

erkekle eşit konuma gelirken yine kocasına bağlı bir yaşam sürecek olmasına rağmen kocasının da 

ona sadık olmasını sağlamıştır. Bu kapsamda kadın, kaynanasının hizmetçisi olmaktan çıkarak 

kocasının konumunu onunla paylaşırken aynı zamanda kocasını aile büyüklerinin etkisinden 

 
288 Everyday, s. 193-195; Koh, Religion, s. 60. 

289 Clark, Nevius, s.262. 

290 Kevin N. Cawley, Dangerous Women in the Early Catholic Church in Korea, Religious Transformation in Modern Asia, 

Brill, 2015, c. 148, s. 8-11. 

291 Rausch, Ambiguity, s. 63.  



73 

çıkartmıştır. Dinin benimsenişinden önce bir misyonerin anlattığına göre bir sene önce kol köprücük 

kemiği kırığı olan bir kadın, kolunu düzgün kullanamadığı için Batılı doktorlardan yardım alıp üç 

hafta sonra eve döndüğünde kaynanasının kadının kolunu büküp ona acı çektirerek kontrol yaptığı 

ve eve öyle geri kabul ettiği gibi olaylar vardır.292 

 

Misyoner Anabel Major Nisbet’in bahsettiği bir diğer durumsa “kırık dişli kadın” ve “burnunda 

siğil olan kadın” şeklinde betimlenen yada birinci-ikinci şeklinde numaralandırılarak doğduklarında 

kız çocuk olmasının sonlanması için “Yeter” şeklinde isimlendirilen Koreli kadınlara yönelik “So ve 

So’nun annesi” kalıbını esas alan Asya’nın kadın görüşüdür ki bu toplumsal bakış, Peter 3:7 ve 

Pavlus’un sözlerini esas alan örneklendirmelerle değişmeye başlamıştır. Nisbet’e göre bunun ilk 

meyvelerinden biriyse kocası tarafından şiddet gördüğü için “İsa Doktrinini” benimseyen Bayan 

Yu’nun kızlarına “Büyük Hazine” ve “Küçük Hazine” isimlerini vermesi olmuştur.293 

 

Hristiyanlık, Kore Kadını için hak ve özgürlük elde etme savaşı şeklinde sürdürülürken 

Konfüçyüsçü değerler kapsamında yapılan cinsiyetçiliğin etkisinin kırılması hedeflenmiş ve kadınlar 

hapsedildikleri evlerden çıkıp öz kültürlerinde yer edinmiş konumu geri kazanırken misyonerlerin 

de desteğiyle elektrikli arabalar kullanıp dışarıda varlığını belli eden bir birey olabilmiştir. 294 Bu 

durumu Hristiyanlığı kabul ettiği günü hayatının en mutlu günü ilan eden Kim Syok’osu şu sözlerle 

anlatmaktadır; “Biz Joseonlu kadınları binlerce yıl kendi ismimize sahip olmadan erkeklerin 

boyunduruğu altında yaşadık. Elli yıl boyunca, bir isme sahip olmadan yaşadım. Vaftiz olduğum 

gün, Syok’osu ismini kendi ismim olarak aldım.”295 

 

Kadınlar arasında Hristiyanlığın yayılışı hızlı ve etkin bir biçimde sürdürülmüş, 1866’da 

Ehwa’nın açılışı gibi kadınların eğitimine yönelik faaliyetlere başlanırken 1888’de Metodist 

Misyoner Mary F. B. Scranton tarafından “The Bible Woman System” adı verilen İncil Kadınları 

Sistemi kurulmuştur. Bu sistem kapsamında kadınların gönüllü katılımlarıyla haklar üzerinden din 

yayılımı gerçekleşmiştir.  

 
292 Abram Woodruff Halsey, Presbyterian Medical Missions, Board of Foreign Missions of the Presbyterian Church in 

the U.S.A., New York, 1914, s. 33. 

293  Kilkelly, a.g.m. s. 19-20; James Legge, The Religions of China: Confucianism and Tâoism Described and 

Compared with Christianity, Hodder and Stoughton, Londra, 1880, s. 266-268; Anabel Major Nisbet, Day in and day 

out in Korea, Presbyterian Committee of Publication, Texas, 1920,  s. 30. 

294 James Scarth Gale, Christian Literature for Korea, Korean Religious Book and Tract Society,  Columbia University 

Libraries, 1891, s. 6. 

295 Hyaeweol Choi, Gender and Mission Encounters in Korea: New Women, Old Ways, University of California Press, 

Berkeley&Los Angeles&London, 2009, s. 25. 



74 

3.3. Misyon ve Misyonerlik 

 

TDK’ye göre “görev”, “amaç” ve “Dinsel, bilimsel veya diplomatik bir görev yüklenmiş 

kimselerden oluşan kurul” anlamına gelen misyon kelimesi dilimize Fransızca’dan girmiştir. Özü 

itibariyle, Mittere fiilinden türediği bilinen bu kavram Latince’de “Göndermek” anlamına 

gelmektedir.296 

 

Bir dini yayma amacıyla dinin -tamamen ya da hiç- hakimiyet kuramadığı bölgelere 

giden/gönderilen ve burada din propagandası yaparak misyonlarını gerçekleştirmek üzere harekete 

geçmiş kişiler, Misyoner olarak adlandırılmıştır. Bu kelime günümüzde daha çok Hristiyanlık ile 

özleşmiş olarak karşınıza çıkmadır. Bu, her Hristiyan’ın kiliseye bağlı bir misyoner olarak 

yetiştirilmesi ve evrensel dinler arasında Hristiyanların -rakiplerine oranla- en organize şekilde 

misyonerliği sürdürebilmesinden kaynaklanmaktadır.297 Ancak Misyonerlik faaliyetleri yapan tek 

din, Hristiyanlık değildir. 

 

Dünyanın ilk büyük misyoner dini Budizm298 olmakla birlikte İslamiyet ve Maniheizm gibi 

evrensel kitle hedefi güden dinler misyonerliğe başvurmak zorun kalmıştır. Genel olarak Musevilik, 

Brahmanizm vb. gibi belli kitlelere hitap eden dinlerin dışında hakimiyet sahasının genişletilmesi 

amaçlanmış ve bütün insanların iman birliğini sağlamak istemiştir. Bu nedenle bütün evrensel dinler, 

dolaylı yada doğrudan misyonerlik faaliyetlerini sergilemiştir. 

 

3.3.1. Hristiyan Misyonerliği 

 

Hristiyanlıkta iki çeşit İsa varlığı kabul edilmektedir. Bunlardan ilki, Tarihsel bir kişilik olan 

Hz. İsa’dır. Hz. İsa, kendi deyimi üzerine “yalnız İsrail halkının kaybolmuş koyunlarına” gönderilmiş 

bir peygamberdir.299 Onun İsrailoğulları dışında kalan Gentilelere yönelik bir kurtarış çabası yoktur. 

O, kendini hiçbir zaman bir kurtarıcı olarak tanımlamamıştır. Bu nedenle kendi dönemi içerisinde 

Hristiyanlık bir din haline gelememiş ve Yahudiliğe bağlı mezhep olarak kalmıştır.300  

 

 
296 Remzi Kılıç, Misyonerlik ve Türkiye'ye Yönelik Misyoner Faaliyetleri, TÜBAR, Türklük Bilimi Araştırmaları, sy. 19, 

2006, s.328; Erdal Açıkses, Misyonerliğin Tanım ve Faaliyetleri Hakkında Kısa Bir Değerlendirme, Müdafaa-i Hukuk, 

Atatürkçü Aylık Dergi, sy. 72, 2004, s. 30. 

297 Süleyman Turan, Misyonerliğin Kurucusu Pavlus, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2006, s. 20; Türkiye'de 

Misyonerlik Faaliyetleri, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2005, s. 26-27. 

298 Holcombe, a.g.e. s. 96. 

299 Matta 15:24. 

300 Turan, a.g.e. s. 123, 147. 



75 

Çarmıha giden süreçte Hz. İsa’ya inanan ve ona dini tebliğ etmede yardımcı olan 12 havari301 

vardır. Kuran-ı Kerim’de (61:14) bu havarilerin varlığı şöyle açıklanmıştır; “Nitekim Meryem oğlu 

İsa havarilerine; “Allah yolunda bana yardım edecek kim var?” diye sormuş, onlar da; “Allah’ın 

dininin ve peygamberinin yardımcıları biziz!” demişlerdi. Sonunda İsrailoğulları’ndan bir kısmı 

iman etti, bir kısmı da inkar etti.” 

 

Hristiyanların Hz. İsa’nın “Gidiniz ve yeryüzündeki her yaratığa İncil’i anlatınız” sözleri 

üzerine ilk kez misyonerliğe başlayan havariler, Hz. İsa sonrasında da dini yaymayı sürdürmüş ve 

Filistin’de faaliyet göstermiştir. Ancak haça gerilme hadisesinden sonra İsa misyonu geride kalan 

havarileri tarafından değişime uğratılmıştır. Hristiyanlık bir din haline onlar tarafından getirilmiş; 

Hz. İsa’nın havarilerine “al, git, tanıklık yap, ilan et, talebeler edin, onları vaftiz et ve eğit” şeklinde 

yedi emir verdiği öne sürülerek misyon evrensel ve sistemli hale gelmiştir.302 

 

Günümüzde 12 Havari arasından Matta, Markos, Luka ve Yuhanna, İncil yazarları olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu havariler Tarihsel İsa ile olan deneyimlerini kendilerince açıklamış ve 

dinin yayılımı konusunda birbirinden farklı görüşler aktarmıştır. Bu görüşler şöyledir; 

 

Matta ve Markos, Yahudiliğe karşı tutumunu korumuş ancak Gentile bölgelerine giriş 

konusunda bir ikiliğe düşmüştür. Matta “Öteki uluslara karışılmasını” savunurken Markos, 

Gentilelerin yaşadığı bölgelere Yahudileri arama amacıyla gidilmesine onay vermiştir. Luka, Matta 

ve Markos’un bu tavrına benzer tutum sergilerken Yuhanna Gentile misyonuna dair bilgi 

vermemiştir.303 

 

Gentile misyonunu, “Rab’bi adıyla çağıran herkes kurtulacak.  Ama iman etmedikleri kişiyi 

nasıl çağıracaklar? Duymadıkları kişiye nasıl iman edecekler? Tanrı sözünü yayan olmazsa, nasıl 

duyacaklar?  Sözü yaymaya gönderilmezlerse, sözü nasıl yayacaklar? Yazılmış olduğu gibi: “İyi 

haber müjdeleyenlerin ayakları ne güzeldir!” sözleriyle ortaya çıkaran kişi çarmıha gerilme 

hadisesinden sonra ortaya çıkan Pavlus adında bir havaridir.304 

 

Aslen Yahudi bir Roma vatandaşı olan Pavlus, kimileri tarafından Tarihsel İsa’nın öğretisini 

bozmakla suçlanmıştır. Ancak o kendini dini bozan ya da ortaya yeni bir din çıkaran kişi olarak 

görmemektedir. Pavlus, Tanrı ve Mesih ile insanın bu iki varlıkla ilişkisini yeniden yorumlayan 

yönüyle kendine özgü bir misyon oluşturmuştur.  

 
301 Petrus, Andreas, Büyük Yakup, Yuhanna, Filipus, Bartalmay, Tomas, Matta, Küçük Yakup, Today, Yurtsever Simon, 

Yahuda. (Yahuda’nın ihaneti sonrası onun yerine 13.Havari Mattiya seçilmiştir.) 

302 Türkiye'de Misyonerlik Faaliyetleri, s. 327. 

303 Turan, a.g.e. s. 25-30. 

304 Romalılar 10:13-15 



76 

3.3.1.1. Pavlus  

 

Milattan birkaç yıl öncesi ile sonrasındaki ilk on yıl aralığında doğduğu tespit edilen Pavlus, 

Helenist bir şehir olan Tarsus’da dünyaya gelmiştir. Küçük yaşlardan itibaren Eski Ahid’e dair iyi 

bir eğitim süzgecinden geçerek bilgisini Yunan kültürüyle harmanlamıştır. 

 

Eğitim görme imkanı bulamayan balıkçı Havarilerin yanı sıra kendini geliştirme imkanı olan 

Pavlus, Şam yolculuğuna kadar Yahudiliğin Ferisi305 mezhebine inanmış ve Hristiyanları kendinden 

aşağı görmüştür. Ancak Hristiyanları tutuklamak için çıktığı Şam yolunda “Niçin bana eziyet 

ediyorsun?” sesini duyması ve gökten inen bir nur eşliğinde İsa ile iletişim kurması onun dini bakışını 

değiştirmiştir.306 

 

Çeşitli yaklaşımlara göre bu vizyon sonrası Pavlus, Hristiyanlaşmaya başlamış, Hristiyan 

olmuş yada Pavlus’un kendi deyimiyle sadece Yahudiliğin bir başka mezhebini kabul etmiştir. 

Hangisi olursa olsun Pavlus’un bu vizyon sonrası Göğe yükselmiş bir Rab tarafından 

görevlendirildiğine inandığı açıktır. Bunu Galatyalılar’da “Ama beni daha annemin rahmindeyken 

seçip lütfuyla çağıran Tanrı, uluslara müjdelemem için Oğlu’nu bana göstermeye razı olunca…” 

şeklinde belirtmiştir.307 

 

Pavlus için insanlar arasında İbrahim yada Musa’ya dayanan bir ayrım yoktur. Tüm insanlar 

Adem’de birleşmektedir. O, bu anlayışı Romalılar’da şöyle izah etmiştir; “Yoksa Tanrı yalnız 

Yahudilerin Tanrısı mı? Öteki ulusların da Tanrısı değil mi? Elbet öteki ulusların da Tanrısıdır… 

Yahudi Grek ayrımı yoktur, aynı Rab hepsinin Rabbidir. Kendisini çağıranların tümüne eli 

açıktır.”308  Dolayısıyla İsa’nın mesajı sadece “İsrailoğulları” ile sınırlı değildir. Adem ile başlayan 

günahkarlığın sonu İsa’nın müjdesidir ve Mesih’i gönderen Tanrı bu müjdeyi tüm insanların 

erişimine açmıştır. Kurtuluş, Gentileler içinde mümkündür. Pavlus’un bu denklemde görevi ise 

müjdeye erişmenin aracı olmaktır. O, Petrus’un sünnetli Yahudilere dini tebliğ ettiği gibi dini 

sünnetsiz Gentilelere duyurmak için gönderilmiştir. Gentilelere yönelik endişesini “Ama iman 

etmedikleri kişiyi nasıl çağıracaklar? Duymadıkları kişiye nasıl iman edecekler? Tanrı sözünü yayan 

 
305 İngilizce kaynaklarda “Pharisees” şeklinde karşımıza çıkan bu kavram; Arapça/İbranice kökenli “Parush/Parushi” 

kelimesinden türemiştir. Türkçe’ye “Ayrılmış olan” şeklinde çevirebileceğimiz mezhep, ruhun ölümsüzlüğü, ahiret ve 

melekler gibi kavramlara inanmayarak Tanrının dünyayı yarattıktan sonra insanları yalnız bıraktığı görüşünde olan 

Sadukilere karşı ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla yazılı Tevrat dışında hiçbir kaynağı kabul etmeyen Sadukilerin aksine 

Ferisiler, dirilişe dayalı ruhçu felsefeyi kabul etmekte ve ödül ile ceza esaslı sisteme dayalı bir ahiret hayatının varlığına 

inanmaktadır.  

306 Fuat Aydın, Pavlus ve Din Anlayışının Yansımaları, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi- Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2000, s. 49, 64. 

307 Abdulkadir Kıyak, Evrensel Din Bağlamında Tebliğ ve Misyonerlik Kavramları Üzerine Bir Değerlendirme, 

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, c. 12, sy. 27, 2017, s. 288. 

308 Romalılar 3:29,  10:12. 



77 

olmazsa, nasıl duyacaklar? Sözü yaymaya gönderilmezlerse, sözü nasıl yayacaklar?” sözleriyle dile 

getiren Pavlus’u misyonerliğe iten de bu olmuştur.309 

 

O, kurtuluşa giden yolda Yahudi ve Gentile ayrımı yapmadığı gibi kadın-erkek, zengin-fakir, 

özgür-köle vb. ayrımları ortadan kaldırmış ve insanlar arasında birliği Hristiyanlık çatısı altında 

kurmak istemiştir. Bu sınır tanımaz birliktelik de Tanrı’yı belli bir millete özgün olmaktan çıkararak 

günümüzdeki Hristiyanlığın temelini oluşturmuştur.  

 

Böylece Tanrı’nın krallığında Tanrı’nın ailesi kurulmaya başlanmıştır. Nitekim misyonerlik 

sahası olarak görülen dünya üzerindeki her türlü milleti kendilerine çekmek için bu aile, göz alıcı bir 

kurum vazifesi görmüştür. Bunun Korean Review’e yansıyan bir örneğini Protestan bir misyoner 

“Her yıl yüzlerce insan, resmi baskıdan kurtulma umuduyla Protestan misyonlarına kabul için 

başvuruyor," şeklinde açıklamıştır. George Lynch, bu konuya bir ekleme yaparak Tanrı’nın ailesine 

katılan insanların umutları boşa çıkmadığını ve yapılan yardımın resmi baskıların ötesine geçtiğini 

bildirmektedir. Ona göre bu ailenin parçası olanlar; “Komşularıyla olan tüm anlaşmazlıklarda ve 

sanık kürsüsünde oldukları mahkemede onları destekleyecek güçlü bir dost da edinirler.” Bu nedenle 

de “Yabancıların etkisine bağlı olarak tutuklama emri verilmesi günlük bir olay”dır.310 

 

Bu Pavlus’un "Ben özgürüm, kimsenin kölesi değilim. Ama daha çok kişi kazanayım diye 

herkesin kölesi oldum. Yahudileri kazanmak için Yahudilere Yahudi gibi davrandım. Kendim kutsal 

yasanın denetimi altında olmadığım halde yasa altında olanları kazanma için onlara yasa 

altındaymışım gibi davrandım. Tanrının yasasına sahip olmayan biri değilim, Mesih'in yasası 

altındayım. Buna karşın yasaya sahip olmayanları kazanmak için yasaya sahip değilmişim gibi 

davrandım. Güçsüzleri kazanmak için onlarla güçsüz oldum. Ne yapıp bazılarını kurtarmak için 

herkesle her şey oldum. Bunların hepsini Müjde’de yapım olsun diye, Müjde uğruna yapıyorum,” 

sözleriyle açıklamış olduğu Müjde uğruna her türlü yöntemi kullanmanın ve insanları kendilerine 

kazandırmadaki azimlerinin sonucu olarak karşımıza çıkmaktadır.311 

 

Günümüzde Misyonerliğin kurucu olarak bilinmesine yol açan yaklaşımlarıyla Pavlus’un 

çabalarıyla Hristiyanlık yok oluştan kurtulmuş ve onun dönemin merkezi sayılabilecek bölgelere 

seyahatleriyle birlikte giderek kurumsallaşmıştır. Böylece Anadolu, Makedonya ve Yunanistan'da 

kiliseler kurulmuş ve Roma’nın resmi dini Hristiyanlık haline geldikten sonra dünya çapında 

 
309 Turan, a.g.e. s.68, 95, Naomi Sampe ve Perdi Masuang ve Gantina Banne Lembang ve Rinus Menok Sar ve Karel Sanda 

Toding, Continuing the Paul Mission for the Gentiles in the New Era, BIA': Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

Kontekstual, c. 4, sy. 2, 2021, s. 291. 

310 George Lynch, The Path of the Empire, Cornell University Library, 1918, s. 45-46. 

311 Turan, a.g.e. s. 198-199. 



78 

Hristiyanların sayısında bir artmaya başlamıştır. 1350’ye kadar Avrupa ve Rusya neredeyse tamamen 

Hıristiyanlık çatısı altında birleşmiştir.312 

 

Coğrafi keşifler ve dünya yeni imkan arayışlarının hızlanması misyoner faaliyetlerini 

körüklemiştir. Amerika’nın keşfi ve burada örgütlenmenin yanı sıra dünya genelinde çalışılmıştır.  

1646’da İngilizlerin Hristiyanlığı Yayma Cemiyeti’ni kururken 1662’de Vatikan Misyon’u bir 

bakanlık haline getirmiştir.  Misyonerlik, emperyalizmin aracı olmuş ve din götürülen ülkenin varı 

yoğu Avrupa ülkelerine transfer edilmiştir. Gelişmek isteyen ülkeler Batı’nın teknolojisini elde 

etmek için buna göz yummuştur.  

 

Yerli bir Koreli lider, halkını “ahlaki karakterden yoksun” olarak tanımlarken halka ahlakı 

öğretecek ve yaşadıkları topraklarının ıslah edilmesini sağlayacak unsurun Hristiyanlık olduğunu 

söylemiştir.313 Guangdong eyaletinde çalışan bir misyonerin “Hristiyanlığı kabul etmenin getirdiği 

tüm dünyevi avantajlar geri alınırsa, üyelerinin en az beşte dördünü kaybedeceğini” açıklaması da 

transfer edilenin dinden çok din dışı unsurlar olduğunu desteklemektedir. 314 

 

Özetle, Hristiyan ülkelerin ve çağdaş medeniyetler seviyesine yükselmek isteyen milletlerin 

birbirinden elde edebileceği çıkarlar doğrultusunda Tanrı’nın Krallığı ve ailesi büyümüştür.  

 

3.3.1.2. Misyonerler 

 

Bir Misyoner, gidilmesi planlanan ülkeye sızmak için Pavlus rolüne bürünebilecek insandır. 

Görev uğruna bazen doktor, bazen öğretmen, bazen bir elçi ama her zaman iyi bir din adamıdır. 

Misyonerler, resmi görevi dini olsun yada olmasın her daim bir papaz kadar dini eğitim almış, din 

hakkında felsefi tartışmalar yapabilecek kadar nitelikli kimsedir. 

 

Her Hristiyan temel düzeyde bir misyoner olmak üzere yetiştirilmektedir. Birinin misyoner 

olması için çeşitli ülkelere gidip saha görevine çıkması gerekmemektedir. Mary O’Hara adındaki 

hizmetçi bir kızdan Soylu ailelere mensup kadın ve erkeklerin yaptıkları para yardımları da misyonu 

destekleyici faaliyetlerdir. Hristiyan ailelerin misyonu desteklemek için ayırdığı bütçeler vardır.315 

Nitekim Presbiteryen Din adamı Henry van Dyke Jr.’ın dediği gibi “Evdeki misyonlar sadece eve 

 
312 Kılıç, a.g.m. s. 330 

313 Underwood, Call, s. 12. 

314 Lynch, a.g.e. s. 48. 

315 Archibald McLean, Missionary Addresses,  Christian Publishing Company, 1895, s. 19. 



79 

özel misyonlar değildir. Bu misyonun evde başlayıp dünyanın her yanında sürdürüldüğü anlamına 

gelmektedir.”316 

 

Hristiyanlar, faaliyetleri uzaktan yada yakından destekleyebilir. Uzak ve bilinmeyen diyarlara 

gitmek tercih meselesidir. Misyonerler, gittikleri bölgede ölüm ve işkence ile karşılaşma 

olasılıklarının bilinciyle bu göreve talip olurlar. Piskopos’un seçtikleri ve kurulun onayını kazanan 

kişiler, kilisenin tayin ettiği bölgeye yerleştirilirler.317 

 

Misyonerler çoğu zaman gittikleri bölgeyi bilmedikleri için yerel halkın tepkisiyle 

karşılaşmaktadır. Örneğin; 1896 yılında Kore’de bir yangın çıkmıştır. Misyonerler, bir ailenin kapı 

önünde bağrış çığrış yakındığını duymuş ve yardıma koşarak yangını söndürmek istemiştir. Etrafta 

durumu izleyen yerlilerin aksine iki yabancı ateşi söndürmek için su dökmeye başlamıştır. Sonuç 

olarak ev kurtarılmış ancak kimse onlara minnet duymadığı gibi her yandan uğursuz mırıltılar 

yükselmeye başlamıştır. Hatta daha sonra bu yabancılar cezalandırmak üzere soruşturulmuş ancak 

bulunamamıştır.  İşlerin bu kadar ciddileşmesinin nedeni yabancıların Kore inançları konusundaki 

bilgisizliğidir. Ateş Tanrısına ve onun cezalandırma usullerine inanan Koreliler için ateşi söndürmek 

Tanrı’ya karşı gelme anlamı taşımaktadır.318  

 

Bölgenin bilinmemesin misyonerlerin can güvenliğini ve misyonu tehlikeye attığından dolayı 

bir süre sonra bu konuda bilinçlendirme çalışmalarına başlanmıştır. Bu durum, misyoner olmak için 

bir takım kriterleri beraberinde getirmiştir. Buna göre; bölgeye gidecek kişi dini ve gideceği bölgenin 

dilini, iklimini öğrenmekle yükümlü tutulmuştur.319 Fakat belirtilen durumların sistemleşmenin 

getirisi olduğu unutulmamalıdır.  

 

Kore’de önemli faaliyetlerde bulunan Underwood çifti başlangıçta evli değildir. Üstelik Lillias 

Stirling Horton’un320 bölgeye gittiğinde dili konuşmayı bilmediğini ve henüz kekeleyerek konuştuğu 

dönemlerde çocukları eğitmeye başladığından söz etmektedir. Ayrıca ona göre bölgedeki diğer 

misyonerlerde ondan farklı değildir.321 Nitekim eşi Horace Underwood, Kore’ye giden öncü 

Protestanlardan (Presbiteryen) olarak gitmeden haftalar öncesinde Yi Soo-Chon isimli bir Koreli 

 
316 Ralph Eugene Diffendorfer, Missionary Education in Home and School, The Abingdon Press, New York, 1917, s. 

195. 

317 Türkiye'de Misyonerlik Faaliyetleri, s. 237. 

318 Underwood, Call, s. 86. 

319 Türkiye'de Misyonerlik Faaliyetleri, s. 237. 

320 1889 yılında Horace G. Underwood ile evlenmiş ve aynı yıl, Kraliçe Min’in özel hekimi olmuştur. 1895’de Kraliçe, 

Japonlar tarafından öldürülene kadar görevini sürdürmüştür. Daha sonra The Shelter (Sığınak) adlı bir ücretsiz klinik açarak 

faaliyetlerini burada devam ettirmiştir. Bundan sonraki bölümlerde L. Underwood olarak anılacaktır. 

321 Lillias H. Underwood, Fifteen Years Among the Top-knots or Life in Korea, American Tract Society, 1904, s. 8, 10. 



80 

Hristiyan ile dil çalışma fırsatı bulabilmiştir ama genel olarak diğer misyonerler bu şansa sahip 

değildir.322 

 

3.3.1.3. Misyonerlerin Yaşam Koşulları 

 

19. yüzyıla dek Misyonerlik, devamlı seyir alan bir meslek değildi ve diğer meslekler arasında 

göze çarpan bir yanı yoktu. Genel olarak maceraperest denizcilerin veya Avrupa’dan Çin’e uzanan 

yollarda ticaret yapan tüccarların arka planda amaçsızca yaptığı çalışmalardan oluşuyordu. 1800’lere 

kadar bu durum değişmedi. Misyonerler, kendi yolculuklarını bizzat kendileri finanse etti ve 

Danimarka Kralının yardımını alan Danish Halle gibi bazı devletlerin görevlendirdiği yada sponsor 

olduğu misyonerler, Hudson Taylor adındaki bir İngiliz Misyonerin kurduğu derneğe kadar hep 

azınlıkta kaldı.323  

 

Taylor’ın kurduğu dernek, misyonerlikte yeni bir dönem açtı. Bu dernekten ilham alınarak 

kurulan diğer dernekler, misyonerlerin gittikleri bölgede hayatını idame ettirebilmesini sağlıyor ve 

dolaylı yoldan misyonerliği destekliyordu. Ufak yardımlar şeklinde başlayan bu faaliyetler, misyon 

alanından toprak almaya kadar büyüdü. Kore Evanjelik Derneği, Kim adındaki bir misyonerin 

faaliyetlerini kalıcılaştırmak için bunun gerekliliğinden bahsediyordu.324  

 

Hristiyan halkın gönüllülüğü ile başlayan faaliyetler, giderek mesleki bir statü kazandı. Dernek 

yardımı, maaşa dönüştü. Bu sisteme göre; Bekar bir Amerikan misyoneri, Presbiteryen veya Metodist 

olması fark etmeksizin yıllık 700 ila 900 dolar arasında maaş alırken: evli çiftler, -çocuklar için ek 

ödenekle- yılda 1.100-1.200 dolar kazanmaya başladı. 1890-1906 arası bir Amerikan misyonerin 

haftalık kazançla satın alma gücü %98’den aşağıya düşmüyordu. Hatta 1896’da bu oran 104.2’ye 

yükselmişti.325 Aynı yıllarda 0.5 yen 1 dolara eşitti ve Batı’daki yaşam şartlarıyla Kore 

uyuşmuyordu.326 Üstelik Misyonerlerin bölgede aile kurması yasaktı. Çocuklu misyoner kavramı 

ancak çocuğun da misyoner olması durumunda geçerliydi. Bunun tek istisnası Amerikalı bir 

bakanıydı. Durum, misyonerler Kore’de madencilik haklarını elde etse de değişmedi. Çocuğun 

bölgede ekonomik yük olarak görülmesi sürdürüldü.327 

 

Samuel Huntington’un dediği gibi “Kültür gücü takip eder”di ve Batılılar, ülkelerinin gücünü 

göstererek Kore halkını buna özendirmek için en gösterişli evleri misyonere tahsis etmeye başlamıştı. 

 
322 Clark, Nevius, s. 76. 

323 Gailey, Culbertson, a.g.e. s. 55. 

324 C. H. Min, Korea for Christ, Korean Evangelical Association, Los Angeles, 1913. 

325 Ryu, a.g.m. s. 7. 

326 Matsutani, a.g.m. s. 118. 

327 Ryu, a.g.e. s. 6. 



81 

George Lynch, “Mahalledeki en iyi evler, misyonerlerin evleri ve şimdiye kadar gördüğüm kadarıyla 

bu durum tüm ülke için geçerli,” diye durumu açıklıyordu. Vanderbilt ile karşılaştırıldığında 

mütevazi bir hayat yaşadığını söyleyen Presbiteryen Misyoner Annie Laurie Baird; “Hizmet etmeye 

geldiğimiz insanlara kıyasla prensesler ve milyonerler gibi yaşıyoruz” demekteydi. Nitekim Koreli 

çalışanları tarafından “Yeong-gam” (Efendi) veya “Taein” (Önemli Adam) gibi Yangbanlar için 

kullanılan unvanlarla çağırılan Misyonerler, şaşkınlarını uluslarına gönderdikleri mektuplarda 

belirtmekteydi.328 

 

Misyonerlere tahsis edilen evlerin ihtişamı içeriye de taşınmış haldeydi ve kültürel açıdan 

misyonerlik bu evleri aktif misyon sahası haline getiriyordu. Sabun, gümüş takımlar, saatler, duvar 

saatleri, lambalar, fırınlar, cam pencereler, dikiş makineleri ve hayat kolaylaştırıcı diğer ürünler, çoğu 

zaman Korelilerin ilk defa görerek büyülendikleri eşyalardı ki evler, misyonerler tarafından bilinçli 

olarak sergilenmek üzere bu eşyalarla donatılmıştı. Eve gelen misafire sunulan şeker ve kurabiye 

gibi gıdalar, Korelilerin ilgisini çekiyor ve misyonerler, asansör, telgraf, lokomotif ve demiryolları 

gibi teknoloji hakkında bilgilendirme yapıyordu.329 Bir misyonerin eşine göre; Pirinç, tavuk ve 

yumurta dışındaki her ürün San Francisco’dan temin edilmekteydi.330 

 

Kore, eğitime önem veren bir toplumdu ve eski öğretmenleri Çin’in yerine, Batı yeni öğretmen 

olarak atanıyordu. Bu süreçte Batı’nın en çok önem verdiği durum, ilgi çekmek ve olumlu bir izlenim 

bırakmaktı. Öncü Misyonerlerden John Nevius, yerli halkla ilk tanışma esnasında -aradaki dil 

engelinden dolayı- söylenen her kelimenin -karşılıklı olarak- anlaşılamayacağını söylüyor ve en 

azından onlara barbar değil iyi niyetle gelen insanlar olduklarını göstermenin gelecekteki faaliyetler 

açısından önemini vurguluyordu. Misyonerlerin ilk amacı, kabul görmekti ve onların iş karakterleri 

ile dini öğretmenler olarak Asya üzerinde iyi bir izlenim bırakmaları, gelecekte devamlılığı ve 

kalıcılığı getirecekti. Nitekim Nevius’a göre; Bir Misyonerin hayatı çalışmakla başlardı ve bu 

çalışma asla bitmezdi. Yazılacak kitaplar, gelinecek en ergin ve en zengin noktaydı ki bunlar hep 

geleceğe yönelik adımlardı.331 

 

Nevius’un eşi olan Helen Sanford Coan Nevius’a göre; Misyonerler, Koreliler arasında iyi bir 

izlenim bırakmayı başarmış ve bölgede Çin’de olduğu kadar güven içinde hareket etme imkanı 

bulabilmişti.332 Bu görüşü Lillias Underwood’un anlattıkları da destekliyordu. Underwood, Seul’e 

ulaştıktan birkaç gün sonra kraliçenin kendisine hoş geldin mesajı gönderdiğini ve yolcuğunun nasıl 

 
328 Ryu, a.g.m. s. 7; Lynch, a.g.e. s. 25; Matsutani, a.g.m. s. 95. 

329 Ryu, a.g.m. s. 9-10. 

330 Matsutani, a.g.m. s. 89. 

331 Nevius, Methods, s. 80-81, 85. 

332 Helen Sanford Coan Nevius, The Life of John Livingston Nevius: For Forty Years A Missionary in China, Fleming 

H. Revell, New York&Chicago&Toronto, 1895, s.447. 



82 

geçtiği hakkında hal hatır sorduğunu söylemekteydi. Kraliçe’nin ne kadar kibar ve düşünceli biri 

olduğunu her fırsatta dile getiren Underwood’a göre kraliçe, misyonerlerin iyi hissetmeleri için 

uğraşan ve onların evlerinde hissetmeleri için oturmak üzere sandalye ayarlamak isteyen yada saray 

dönüşünde yağmurda ıslanmamaları için çabalayan derin düşünceli bir insandı. Hatta bu tür 

durumlar, Yangbanların kıskanmasına neden olacağından ve durum, misyonu kötü etkileyeceğinden 

Underwood ve diğer misyonerler, kraliyetin bu tür teklifleri kabul etmemek üzere uyarılmış, yanlış 

anlaşılmalara neden olmamak için özel çaba sarf ediyorlardı.333  

 

1880’lerde Kore’ye gelen misyonerler, Kore Hükümeti tarafından çeşitli işleri icra etmek üzere 

Kore’ye kabul edilmekteydi ve misyonerler buna uygun olarak görev sınırını aşmak istemiyordu. 

Her birine özel tanımlanmış bir pasaport uygulaması vardı ve Seul ve Busan gibi bölgelerde yaşam 

sürmeye başlamışlardı. Artık misyonerler gelip geçici olarak değil yerleşmek üzere Kore topraklarına 

giriyordu. Nitekim 1887’de Fransa, Kore Hükümeti ile görüşmelerde bulunarak misyoner için ülke 

içinde rahatça gezebilme hakkını elde etmiş ve Amerika “en çok iltimaslı devlet” olarak bu hakkı 

Fransa’yla paylaşıyordu. Bölgelere girmek ve buralardan toprak almak resmileştirilmişti. Ancak 

süreç, bu yıllarda henüz gelişmekte olduğundan işlek bölgelerin dışına çıkmak misyonerler için 

intihar kabul ediliyordu.334   

 

Ülke genel anlamda eşkıyaların varlığına bağlı olarak güvenli değildi. 1884’te Seul dışına çıkan 

Amerikan elçiliğinden Bay Foulke, yolculuğu sırasında canını zor kurtarmıştı. Dışa yeni yeni açılan 

ve savaş tehlikesi barındıran yabancılara her zaman hoş gözle bakılmıyordu ve Bebek İsyanı gibi 

olaylarla yabancı düşmanlığı başlamıştı. Bu süreçte pasaportun kaybolması ülkede kaçak bir yabancı 

izlemini oluşturabilir, misyonerin -zaten tehlikede olan- hayatını daha fazla riske atabilirdi. 

Underwood çifti, balayı sırasında pasaportlarını kaybettiğinde pasaportun çalınarak yabancılara karşı 

kullanım riskini düşünmüştü. Bu problem pasaportun kısa sürede bulunmasıyla çözüldüyse de 

Kore’de yabancılara karşı tutumun değişmesi uzun zaman aldı.335 

 

3.3.2. Nevius Metodu ve Hristiyanlığa Kabul Sınavları 

 

Hristiyanlar, gittikleri bölgede ilgi çekmek ve kendi üstünlükleri üzerinden bulundukları 

bölgeyi Hristiyanlaştırmak her türlü yöntemi kullanıyor ve gerek kültürleri gerekse de askeri ile 

ekonomik üstünleriyle yerel halkın kendilerine imrenmesine neden oluyordu.  

 

Francis Xavier (1506-1552) gibi misyonerlerin “ne olursa olsun, anlamasa da Hristiyan olsun” 

tarzı metotlarla büyük kitleleri Hristiyanlaştırma hevesi, dinin anlaşılmasının önüne geçmişti. 

 
333 Underwood, Fifteen, s. 10, 23, 90-91. 

334 Clark, Nevius, s. 80. 

335 Underwood, Fifteen, s. 88; Clark, Nevius, s. 80. 



83 

Nitekim amaçları, o anki zaman dilimindeki insanların kurtarılması veya dine kazandırılması değil, 

bu dini anlamlandıramamış insanların çocuklarının bir gün gerçek inananlar olacağı umuduyla 

Hristiyan kimliğini geleceğe taşımaktı. Ancak Hindistan’da görevli Piskopos Louis George Mylne 

(1843-1921), bu tutumun sonuçlarını “skandal şekilde batıl inançlı” kaldıklarını söyleyerek açıklamış 

ve Hristiyanlaştırılan insanların sanki hiç Hristiyanlaştırılmamış gibi Hindu tanrılarından 

korkmalarından yakınmaktaydı. 336 

 

Nitekim Batı’ya imrenme, teknolojik aletlerle teşvik edilerek Hristiyanlığın Kore topraklarına 

girmesinin ardından Hristiyan misyonerler, kullandıkları “Eski Sisteme” (The Old System) göre; 

Yeni Hristiyanlara belli başlı ödenekler vermiş ve onları kendi topluluklarına ait görerek her türlü 

yardımda bulunmayı vaat etmişti. Ancak Batı, hem ekonomik yönden hem de yeni Hristiyanların 

içtenliği açısından Piskopos Mylne’nin dediği gibi güç durumdaydı ve teşvik için yapılan 

çalışmaların yarardan çok zararı dokunuyordu. Putperestliğe karşı verdiklerini söyledikleri savaş 

sekteye uğramıştı. Underwood çiftine göre; kiliseye katılan Yeni Hristiyanların (yerel halk) çoğu 

ayda beş dolardan az kazanan ve çiftçi veya tüccar gibi aşağı sınıfa dahil olan fakir halktan 

oluşmaktaydı. Durum Metodistler açısından da farklı değildi. 1893 Raporlarına göre kilisede mevcut 

bulunan 62 Korelinin 3/1’i bir misyonerin himayesinde çalışan görevliydi.337  

 

Hristiyan Misyonerlerin -onların pirincini yedikleri için- Koreli Hristiyanlar tarafından “Pirinç 

Hristiyanı” lakabını kazanması, insanlara onlarla dua etmeleri için para ödenmesinin aşağılayıcı 

olması ve Misyonerler arasında içten Hristiyanların dine kazandırılamamasından duyulan rahatsızlık 

Kore’de uygulanacak Nevius Metodu ile kabul sınavlarının yapılmasına gidecek süreci oluşturdu.338 

 

Özellikle Kore’ye ilk ulaşan Presbiteryenler ve Metodistler tarafından aktif bir şekilde 

kullanılan Nevius Metodu, milletlerin kendileri tarafından Hristiyanlaştırılması görüşünde olan John 

Nevius tarafından bulunup uygulanan bir sistemdi ve bu sistem, Rufus Anderson ile Henry Venn 

tarafından geliştirilen üç ilkeye dayanıyordu. Buna göre misyonerlik bölgesindeki faaliyetler; kendini 

desteklemeli (self-supporting/sustaining), kendini yönetebilmeli (self-governing) ve kendi kendine 

yayılabilmeli (self-propagating) idi.339 

 

John Nevius, yerel halkın “bencil isteklerle” ödenekleri aldığını ve kutsal yazılar da dahil 

olmak üzere onlara karşılıksız verilenlerin satılarak verilmesi gerektiğine inanıyordu.340 O, Eski 

 
336 Robinson, a.g.e. s. 13. 

337 Matsutani, a.g.m. s. 99, 102. 

338 John Livingston Nevius, The Planting and Development of Missionary Churches, Foreign Mission Library, New 

York, 1889, s. 16-17. 

339 Wesley L. Handy, Correlating the Nevius Method with Church Planting Movements: Early Korean Revivals as a Case 

Study, Eleutheria, 2012, c. 2, sy.1, s.4. 

340 Nevius, Planting, s. 26. 



84 

Sisteme yönelik şu eleştirileri yapmaktaydı; Eski Sisteme göre Yeni Hristiyanlar arasında ücretli 

çalışanlar edinmek hem çevreyi hem de kişinin kendisini kötü etkiliyordu. İşe alınan kişi, kibir ve 

üstünlük gibi kast sistemine dönen bir bakışla diğerlerine karşı saygısını yitirirken: Yeni Hristiyanlar 

(İşe alınmayan) arasında bir yarış başlıyor ve ortaya çıkan kıskançlık vb. duygular yaralayıcı bir 

ortama neden oluyordu. Bu durumda işten çıkarmanın karşılığı kişinin eski dinine dönmesiyle 

eşdeğer bir hale bürünmüştü. Dolayısıyla çıkan sonuç; İçten Hristiyanlar edinemediklerine işaret 

ediyordu. Yapılan misyonerlik çalışmaları istihdam sisteminin getirisiydi. “Hristiyanlıktan para 

kazanmak mümkünse insanlar neden paralı olanı tercih etmesin?” sorusu Pirinç Hristiyanları 

kavramını meydana getirmişti.341 

 

Nevius, 7 Haziran 1890 günü, Kore’ye geldi ve bölgedeki misyonerlerle 2 hafta boyunca çalıştı. 

Bu süreçte Kore’de uygulanacak sistem şekillendirildi. 1891 sonrası yeni kurallar aktifleştirilirken 

maaş uygulaması kaldırılarak işe alımlar durduruldu. Yeni Hristiyanlara yapılan çalışmalarda sarf 

ettiği iş gücüne göre bir miktar ödenek verilmesi (Biraz pirinç yada “ayakkabı parası”), ilahi 

kitapların satılarak dağıtılması gibi kararlar uygulamaya konuldu. Ayrıca artık Hristiyanlığı kabul 

eden her Koreliye ilk iki yıl boyunca sürecek “Hristiyanlığa Kabul Sınavları” yapılmaya başlandı.342 

 

Kabul sınavları, Hristiyanları; Yeni İnananlar, Acemiler ve Komünyonlar olarak üçe ayırıyor 

ve dine girmek için başvuran kişinin adı kaydedildikten 6 ay sonra yapılan ilk sınavı geçmesi 

durumunda kişi, Acemi statüsüne yükseliyordu. Acemi, bir yıl sonra Komünyon olmaya hak 

kazanırsa ancak o zaman vaftiz edilir ve gerçek bir Hristiyanlar olarak tanınırdı.343 

 

Kişinin neden Hristiyan olmak istediği ile başlayan ve İsa’nın yaşamı, temel Hristiyanlık 

teolojisi, kişinin eski ritüellerini hala yapıp yapmıyor oluşunu sorgulayan klasik sorularla devam 

eden sınavlar, ilerleyen süreçte Korelilerin gerçek Hristiyanlar olduğuna dair inanç kuvvetlendirdi.344 

1909 tarihli Dr. Brown raporuna göre, Koreli Hristiyanların içten olmadığı söylenemezdi. Ona göre 

Hristiyan dünyasında kimse kutsal yazıları Koreli Hristiyanlar kadar iyi bilmiyordu. Nitekim Dr. 

Gale “Koreliler neden Hristiyan oldu?” sorusunu, Korelilerin günahlardan arınıp sonsuz umutlarla 

içsel barışı Hristiyanlıkla bulması olarak değerlendirmekteydi. Din, onları bulundukları kötü 

durumdan kurtarmıştı ve başlarına yardım edebilir duruma yükseltmişti. 345  

 

Ancak Gale’nin sözlerinden de anlaşılacağı üzere Korelilerin Hristiyan olması, dinsel değildi. 

Modernleşip güçlü bir devlet haline gelebilmeleri ile alakalıydı. Bununla birlikte birçok kez daha 

 
341 Nevius, Methods, s.9-16. 

342 Clark, Nevius, s. 89, 93-94, 132. 

343 Robinson, a.g.e. s. 252. 

344 Nisbet, a.g.e. s.67-69. 

345 Clark, Nevius, s.265-269. 



85 

“Pirinç Hristiyanı” kavramı gündeme gelmişti ve bu sözler, Koreliler Hristiyanlığın getirdiği 

durumlardan yararlandığı sürece doğru kalacaktı. Fakat buna rağmen Nevius Planı, Kore’de başka 

hiçbir bölgede olmadığı kadar işe yaramış ve Koreli Hristiyanlar, Şamanist kökenli inançlarına 

kıymet verse de Hristiyanlığı da bırakamamıştı. 

 

Üstelik aşağıdaki tabloda gösterilen Nevius Planını benimsemiş Kuzey’deki Presbiteryen ve 

benimsememiş Güney’deki Metodist kilisesi arasındaki fark bu metodun önemini gözler önüne 

sermekteydi. Nitekim Katolik mezhebindense Protestan mezhebinin ülkede tutunmasının bir ayağı 

da bu metot olmuştu.346 

 

Tablo 2: Yerel Üyelik ve Finansal Bağış (1900-1910) 

Yıllar 
Presbiteryen, Kuzey Metodist, Güney 

Üyelik Toplam Bağış Üyelik Toplam Bağış 

1900 4.793 $5.186 899 $272 

1901 5.481 4.433 831 328.5 

1902 6.491 3.173 964 252 

1903 7.916 8.222 1.003 383 

1904 9.756 13.766 1.208 840 

1905 12.546 27.429 2.921 1.898 

1906 15.153 40.088 4.998 2.375 

1907 19.654 61.731 6.081 4.384 

1908 25.057 81.075 7.687 5.924 

1909 32.509 73.939 9.809 4.319 

1910 33.074 81.009 8.851 4.031 

 

3.3.3. Konfüçyüsçü Bilginlerin Hristiyanlık Analizi 

 

Joseon, sadece elit kesime eğitim veren bir toplumdu. Toplumun üst tabakası kabul edilen 

Yangban sınıfına mensup erkekler Sowon gibi özel akademilerde eğitim alıyor ve Neo-

Konfüçyüsçülük çerçevesindeki fikir akımlarını öğrenip yeni fikirler geliştiriyordu. Dolayısıyla, -o 

zamanlar Koreliler için Hristiyanlığın tek formu olan- Katolik mezhebi ülkeye girdiğinde kıyas 

edilecek felsefe, Neo-Konfüçyüsçülük idi. 

 

Kuzey Asya’da Taiji (Nihai üstün), Li (İlke), Qi (Maddesel güç/Psiko-fiziksel husus), Xin 

(Akıl ya da Kalp-Akıl), Xing (İnsan Etiğinin Doğası) ve Weifa (Duygular ortaya çıkmadan önce 

zihnin kasti ve evrensel hali) gibi karmaşık durumlar çerçevesinde çizilen Neo-Konfüçyüsçülük, 

Doğu’da doğa ve insan kalbi/aklı arasındaki kapsayıcılık üzerinden şekillenmişti. Bu kapsama göre 

 
346 Kim, Critical, s.39. 



86 

Kore’de insanın kendini, Li-Qi arasındaki dengeyi bularak uyumu yakaladığında 

gerçekleştirebileceğine inanılıyor ve Li-Qi ilişkisi Tohak ve İhak olarak tartışılıyordu.347  

 

Özünde Li-Qi ilişkisinin devlet düzeyindeki karşılığı Li’nin kralla Qi’nin bakanlarla 

eşleştirilmesiydi. Buna göre kral, Li’nin evrensel ilkeleriyle ilgilenirken; bakanlara Qi’nin getirisi 

olan insan ilişkileri kalıyordu. Ancak Kore’de Jeong Do-jeon’un etkisiyle insanların kendi krallarını 

seçmekten sorumlu olduğu da öne çıkarılmış ve kralın “hayırsever” kişiliğine vurgu yapılmıştı.348 

Böylece Kore’nin toplumuna yön veren yapı taşları belirginleştirilmişti. Bu sistem 1600’lere kadar 

süregeldi. Fakat 1600’lerden sonra gerçekleşen Mançu istilası, ekonomik durum ve ülkede giderek 

yozlaşan bir Yangban kesiminin olması gibi problemler, yeni arayışları beraberinde getirmişti. Bu 

süreci takiben Kore Hükümetinin Neo-Konfüçyüsçülük’ü yeniden tesis etmesi, Neo-

Konfüçyüsçülük’ü yeni fikirler türeterek reforme etmesi ve Neo-Konfüçyüsçülük’ten vazgeçip yeni 

bir dünya görüşünü benimsemesini temel alan üç görüşten birini seçmesi gerekiyordu.349 

 

Toplumsal Krizin getirisi aynı yıllarda milliyetçiliği arttıran bir etken oldu. Birçok Koreli 

Bilgin, Çin’de Batı Teknoloji ile tanışmış, Çin’in dünyanın merkezi olduğu inancını sorgulamaya 

başlamış ve öz kimliklerini sorgulayarak ülkedeki problemlere milli çözümler getirme derdine 

düşmüştü. Nitekim 1620’den sonra geliştirilen ve Silhak adı verilen Pratik Öğrenme Ekolü ile birlikte 

Kore’nin Çin’den farklı bir tarihi olduğu ortaya konulmak istenirken artık Kore’yi medenileştiren 

kişinin Gija değil Tangun olduğu görüşü kalkınışa geçmişti.350 Böylece 1792’de Taejo’nun yanında 

Tangun’un tapımına da yer verilmesine uzanan bir süreç başladı.351 

 

Yu Hyeongwon, Jeong Yak-Yong ve Park Je-Ga gibi Silhak Bilginlerinin hedefi, tarımsal 

üretimi genişleterek ulusal zenginliği arttırmak ve bunun içinse Çin tarım tekniklerini öğrenip 

devlette toprak mülkiyeti reformları yapmaktı. Onlar, devlet yönetiminden önce maddi refah ve 

ordunun güçlü olmasının önemine vurgu yapıyordu.352 Dolayısıyla her toplumda olduğu gibi Kore 

Hükümetinin yada Koreli Bilginlerin ilk seçeneği hiçbir zaman için yeni bir görüşe direkt olarak 

geçmek olmadı. Üstelik yeni dünya görüşü onlar için Katolik mezhebiydi ve bu inancı kabul etmek 

sadece ata ritüeli gibi dini-kültürel geleneklerden vazgeçilmesini değil aynı zamanda topluma yön 

veren ve kral üstünde dahi etkisi olan Yangban sınıfının sosyal sistemdeki üstünlüklerinin de sonunu 

 
347 Hansang A. Kim, The Primacy of Li (Principle) in the Neo-Confucian Philosophy of Zhu Xi: Significance for 

Contemporary Korean Society, Korea Journal, c. 59, sy. 4, 2019, s. 195.  

348 Chong, Revitalization, s. 60. 

349 Rausch, Ambiguity, s. 54. 

350 Soo-Ja Kim, The Modern Korean Nation, Tan’gun, and Historical Memory in Late Nineteenth to Early Twentieth 

Century Korea, International Journal of Korean History, c. 19, sy. 2, 2014, s. 217. 

351 Koh, Religion, s. 204. 

352 Stephens, a.g.m. s. 44-46. 



87 

getiriyordu.353 Nitekim Lillias Underwood, Taşra’daki bir sulh hakiminin Amerika ve Amerikan 

vatandaşları hakkında bir şeyler duymaya çok istekli olduğunu ve birçok soru sorduğunu aktarıyor 

ancak misyonerlerin kibarca dinlenmesine karşın Kore soylularının sosyal, dini ve politik bir çok 

zincire bağlı olduğundan ulaşılması güç bir konumda olduğunu belirtiyordu. Ona göre; Yangbanlar 

genellikle bu zinciri kırma arzusunda değildi.354 

 

Silhak, 1620-1820 arasında Kore üzerindeki hakimiyetini koruyordu. Fakat Seohak olarak 

adlandırılmaya başlayan Batı ilmi, Çin üzerinden astroloji, coğrafya, Öklid geometrisi, tıp gibi 

konular üzerinden Kore’de yayılmaya başlamıştı. Yine de bu yıllarda -Hristiyan Misyonerler kendi 

ilimlerini Cennet Öğretisi manasında Cheonhak olarak adlandırıyor olsa da- Kore hala dini bir 

değişime hazır değildi.355 Çin’in 1653’te aldığı Batı takviminin kabulü gibi kararlara Kore’de 

temkinli bir bakış vardı. Üstelik takvim, cennet ile hükümdar arasındaki ilişkiyi yani dini duruşu 

doğrudan ilgilendirmekteydi. Resmi takvimin, gökyüzü olaylarından yola çıkarak dünyada 

gerçekleşen hadiseleri önceden bilmesi, hükümdarın monarşik gücünü kuvvetlendiriyordu. Keza 

habersiz gerçekleşen bir olay, cennetin durumdan hoşnut olmadığına işaret etmekteydi. Nitekim 

Koreli Bilginler, Çin’in kararını, Çin göğü ve Kore göğü arasında fark olduğu gerekçesiyle 

tamamıyla reddederken Kral Hyeonjong (1641-1674), mevcut Kore takvimi ile karşılaştırmak için 

Yeni Çin takviminin incelenmesini önerdi. Fakat monarşik güç üzerinden Kore’ye sızan batılı takvim 

ancak din ve kozmoloji birbirinden ayrıştırıldığında, 1896’da kabul edilebildi.356 

 

1720’de, Çin’e gönderilen elçilerden biri olan Yi Imyeong (1658-1722), Katolik Misyonerlerle 

olan temasında edindiği bilgiler kapsamında; Hristiyanlığı, Konfüçyüsçülük’ten çokta farklı 

bulmamakta ve Taoizm’in nihilizmi ile Budizm’in dinginciliğine kıyasla, Tanrı (Sangje) ve doğal 

tabiatın iyileştirilmesi için çabalama konusundaki etik-ahlak-aileye saygı ilkelerinin iki dinde benzer 

olduğu çıkarımını yapmaktaydı. Ancak Yi, Konfüçyüsçü bakışın ötesine geçme taraftarı değildi. Ona 

göre; Hristiyanlığın Cennet Lordunun soyundan gelme hikayesi, Buda’nın doğuşuna benzerdi ve 

cennetle ödül-cehennemle cezalandırma doktrini saçmalıktan ibaretti.357 Nitekim Neo-

Konfüçyüsçülük’e göre; bir insan doğacağı zaman vücudu şekillenir ve ruhani güç (ki) ona 

bağlanırdı. Kişinin yaşamı boyunca insan ruhu, sim (akıl) olarak çağılır, bu ruha doğuştan cennet 

tarafından etik tabiatı (seong) verilir ve kişi öldüğünde sim, bozulan bedenden (baek) ayrılarak hon 

yani ruh olurdu. Dolayısıyla ruhlar, bedenden ayrı varlık gösteremezdi. Ancak Batı ilmi, insan 

ruhunu (yeong-hon) bağımsız olarak ele alıyor ve “sözde cennete geri dönüş” ile ruhani güç yok 

 
353 Matsutani, a.g.m. s. 79. 

354 Underwood, Fifteen, a.g.e. s. 64. 

355 Chung, Introducing, s. 1. 

356 Baker, Confucians, 53-55. 

357 Baker, Confucians, 56. 



88 

oluyordu. Bu bakış Shin Hudam ile Zhu Xi gibi düşünürlerin eleştirilerinin hedefi olurken Katolik 

Doktrinindeki düşüş, kefaret ve Tanrının hiçlikten yarattığı gibi konular saçmalıktan ibaret kaldı.358  

 

Kral Jeonjo döneminde süren tartışmalarda; Sin Heonjo, “ahlaksız” kabul edilen Batı 

öğretilerinin Konfüçyüs ve Mensiyüs öğretilerini simgelemek üzere kullanılan hak (ilim) kelimesiyle 

bağdaştırılmaması gerektiğine işaret ederek; Batı öğretilerini, şamanların gizli sanatlarına ve 

zanaatkarların teknik becerilerine atıf yapmak için kullanılan “sul” kelimesiyle adlandırmanın daha 

doğru olduğunu iddia ediyordu ki bu yolla Kore toplumunda Şamanizm karşısında Konfüçyüsçülük’e 

verilen değer üzerinden Batı ilminin sınırlarını netleştirmekteydi. Ancak kral, iyi yada kötü fark 

etmeksizin ilimin ilim olarak doğanın bir parçası olduğunu savunuyordu; Batı ilminin tamamıyla 

yasaklanmasını dar görüşlülük olarak adlandırdı. Ayrıca Hong Dae-Yong (1731-1783) gibi 

bilginlerin işaret ettiği üzere Katolik doktrini ile Batı Biliminin başarıları arasında mantıksal bir bağ 

kurulamıyordu. Koreliler için sunulan bilgi doktrin değil, bilim ve teknolojiydi. Aynı aralıkta yapılan 

tablet yakma girişiminin ardında bile teknolojik gereksinimler yatıyordu.359 

 

Yi Ik ve anti-Katolik öğrencisi Sin Hudam arasında geçen konuşmalarda Sin, Katolizmin 

Budizm’den daha iyi olmadığı görüşünde olsa da Yi, Batılıların bilimsel yönden gelişmişliği 

üzerinden Katolizmi insanları aldatan diğer öğretilerden farklı sınıflandırıyordu. Özünde Katolik 

savunucusu kabul edilen Yi’nin dahi temennisi, misyonerlerin Yi Hanedanlığının meşruluğunu 

güçlendirip besleyecek yöntemlerini alabilmekti. Yi’nin kendisi, Batı’ya olan hayranlığına rağmen 

Batı öğretisini Neo-Konfüçyüsçü bakışıyla bağdaştırarak benimsemişti. İnancını değişmiş değildi.360 

Onlar için Hristiyanlık, dinle değil modernleşme ile özdeşleşiyordu.361 

 

Üstelik Kore Hükümeti, teolojik yaklaşıma karşıydı. Bu nedenle 1786’da Batılıları ülkeye 

davet etmek isteyen Park Je-Ga (1750–1805)’ya karşı bir girişimde bulunulmamıştı. Nitekim o, -Yi 

Ik (1681-1763) gibi- Budistlere benzemelerine rağmen Batıların, Budistlerden farklı olarak, insan 

yaşamını geliştirmenin yolunu bildiğini ve Batılar topraklarındayken bundan dikkatlice 

faydalanmaları gerektiğini savunmaktaydı. Aksi halde ilerde Batılıları çağırsalar da Batılılar davete 

iştirak etmeyecekti. Dolayısıyla Park’ın ve Yi’nin yaklaşımları, teolojik kökene sahip olmayan bir 

modernleşme isteğini barındırıyordu.362 Bu istek, Yi’nin bir başka öğrencisi olan An Chong-Bok 

(1712-1791) tarafından da sıkıca takip edilmiş ve Batı’nın ilmi Kore’ye alınmak istenmişti. Ancak 

Katolizmin bilimsel öğretiden çıkıp giderek teolojik bir yön alması ve Katolizmi benimseyenlerin 

 
358 Chung, Introducing, s. 2-3; Rausch, Ambiguity, s. 54. 

359 Baker, Confucians, 66-68. 

360 Baker, Confucians, 94, 104; Donald L. Baker, Jesuit Science through Korean Eyes, The Journal of Korean Studies 

(1979-), c. 4, 1982-83, s. 231. 

361 Jeong-kyu Lee, Historic Factors Influencing Korean Higher Education, Korean Studies Series, Kore, 2000, s. 96. 

362 Baker, Confucians, 70, 104. 



89 

çoğunun Yi’nin öğrencileri olmasıyla (ki bazıları da An’ın akrabalarıydı) An, yazılarında anti-

Katolik tavrını giderek sertleştirdi.363 Böylece nedeni ne olursa olsun Katolik Doktrini çizgisinde 

Neo-Konfüçyüsçülük’ü bırakarak kilise otoritesini kralın otoritesinin üstüne koyanlar, hükümet 

tarafından şiddetli cezalara maruz bırakıldı ve “ahlaksız” veya “kötü öğreti” olarak kabul edilen 

Katolik mezhebine yönelik tutum ancak Kore’ye teolojik açıdan yaklaşmadığında tepki görmedi. 

 

Dinin sistem üzerindeki etkisi, Donghak gibi millileştirme çabalarıyla dahi uyumu 

yakalayamamıştı. Nitekim Kore’nin Batı ve sunduğu dine bakışı, ülkenin dışa kapalı kalmasını 

savunan bilginlerin oluşturduğu Wijeong Cheoksa fikrinde belirginleşmekteydi. Çince’de doğruyu 

(Çin kültürü) savunup yanlışı (Batı kültürünü) reddetmek anlamına gelen bu görüş kapsamında Choi 

Ik-Hyun gibi Konfüçyüsçü bilginler, Batı’ya karşı milli bir direnişi başlattı ve bu direniş, ülkenin 

Japon sömürüsüne girmesiyle birlikte Hristiyan cemiyetlerin Koreli özgürlükçülere destek 

vermesiyle başlayan milli direnişin yön değişimine dek sürdü. 

 

3.3.4. Tek Tanrı’ya Dönüş ve Tangunizm 

 

Hristiyanların gittikleri bölgede yöre halkını yeni bir dine kabule hazırlamak ve misyon 

faaliyetlerini başarıyla tamamlamak için öncelikli görevi Hristiyan dinini halka açıklayabilmektir. 

Yeni bir dinin kabulü için ise başlıca iki yöntem belirlenmiştir. Bu yöntemler; ya bölgedeki dinin 

zayıflığına saldırıp o açıktan sızmak yada yöresel dinin bir kısmını değiştirip buradan insanları 

Hristiyanlığı kabule hazır hale getirebilmektir.364 

 

1897’de John Corfe, hayaletler, kötü ruhlar ve ata tapımı etrafında şekillenen ruhani bir 

dünyaya inanan Korelilere dini öğretmenin ilk adımını Tanrı’nın “O” (He is) olduğu ve tek oğlunu 

kurtarıcı olarak dünyaya gönderdiğini anlatmak olarak tanımlamıştır.365 Önceki dönemlerde Çin’de 

uygulanan politika kapsamında; İncilin ilk kısmında yer alan “Başlangıçta Tanrı, cennet ve dünyayı 

yarattı”ya benzer sözleri antik Çin kayıtlarında bulan ve örnekleri “Tanrı Kral Wan ile konuştu”yu 

“Tanrı Musa ile konuştu” gibi benzetmelerle çoğaltan misyonerler, Pavlus’un sözlerini ataya saygı 

ile de bağdaştırarak iki dini ortak bir temelde buluşturmayı başarmıştır.366 

 

Kore’ye gelindiğinde, çağdaşlaşma üzerinden Konfüçyüsçülük başta olmak üzere Çin temelli 

etkileri kıran misyonerlerin savaşması gereken tek düşmanı, Kore’nin yerli dini Şamanizm olmuştur. 

Misyonerler, bu dine hem doğrudan saldırmışlar hem de Modern Şamanizm’in Hristiyanlık olduğu 

 
363 Baker, Confucians, 108. 

364 Timothy S. Lee, What Should Christians Do about a Shaman-Progenitor?: Evangelicals and Ethnic Nationalism in South 

Korea, Church History, c. 78, sy. 1, 2009, s. 70. 

365 Oak, Making, s.33. 

366 Legge, a.g.e. s. 244, 246, 257. 



90 

görüşüyle dini kendilerine uyarlamıştır.367  Nitekim “Üç Köprü” adı verilen bu metodun amacı; yerel 

din ile felsefi-tarihi köprü, dini-mistik köprü ve etnik-nesnel köprüyü kurmak kaydıyla halkı 

Hristiyanlık çatısında toplamaktır.368  

 

Konfüçyüsçülük, Taoizm ve Kore Şamanistliğinin orijinal temelde tek tanrılı olduğuna dair 

fikirler geliştiren John Ross; Her şeye gücü yeten ancak görülemeyen Tanrı’yı Çin’de “Tienlaoye” 

olarak andıklarını ve bu kelimenin Kore dilindeki karşılığının “Cennetsel” anlamında 

“Hannonim/Hananim” olduğunu ileri sürmüştür. Fakat kavramsal tartışma 1883 yılına dek sürmüş 

ve Underwood gibi Kore’de etkin olan misyonerlerin Çin’deki Anglikan kilisesinden etkilenmesi 

sonucu Göksel/İlahi Lord manasına gelen “Tianzhi” kavramı da Hananim ile birlikte 

kullanılmıştır.369 

 

Cennetin kişisel adı olan ve Antik Çin’de hep gökle ilişkilendirilen yüce bir varlık olan Ti’den 

türeyen “Tianzhi” kavramı Matteo Ricci’nin Çin’e ulaştığında Hristiyan Tanrısını simgelemek üzere 

kullanmayı uygun gördüğü iki isimden biridir. James Legge’ye göre; Tianzhi aynı zamanda antik 

zamanda halkın tek tanrıcı olduğuna da kanıtlamaktadır. Üstelik Tianzhi yerine kullanılacak 

kavramın “Cennetteki Ruhlar” manasına gelen Shan’dan türeyen ve “Gökyüzünün Hükümdarı” 

diyebileceğimiz “Shangdi” haline dönüşen bir kavram olması; Samuel Schereschewsky’nin de 

açıkladığı gibi Asya’da cennet ve yeşim imparator ile bağdaştırıldığından ve Shen’in tekil-

çoğul/kadın-erkek fark etmeksizin kullanılmasından dolayı uygun değildir.370  

 

Özünde Kore’de tartışmalara çıkmasının en önemli nedeni Tianzhi’nin Kore’deki karşılığı esas 

alındığı içindir. Buna göre Şamanist kökenli bir kavram olan Hananim’in Çince’deki karşılığı 

Shangdi’dir ve Lillias Underwood’a göre “Tanrı” sözcüğünü “Tanrılara” çevirmek kendi dilleri 

açısından mümkündür ancak Korece için “Cennetin Baş Tanrısı” Hananim iken “Dünyanın Tanrısı” 

Tangmin’dir. Dolayısıyla başlangıçta bahsedilen durumun Kore’ye uyarlanması mümkün olmaz.371 

Üstelik ona göre Hananim, Eski Ahit’te “efendi” anlamına gelen Baal ile özdeşleşmektedir.372 

Nitekim kavram, cennet anlamına gelen “Hana” ile efendi anlamını verecek olan “-nim” ekinden 

türetilmiştir. Fakat Hristiyanların üçün tekte birleşimi şeklinde isimlendirdikleri Elohim kavramının 

Tangun ile eşleşmesi ve Kore’nin kökensel derinliğinde Tanrı konseptinin Korece’nin en eski 

 
367 Bülent Okay, Günümüz Kore Toplumu ve Şamanizm, Doğu Dilleri, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Doğu Dilleri ve Edebiyatları Bölümü Dergisi, 1996, c. V, sy. 3, s. 32.  

368 Paul F. Knitter, Introducing Theologies of Religion, Orbis Books, New York, 2008, s.112. 

369 Oak, a.g.m. 101-103. 

370 Legge, a.g.e. s.11; Oak, a.g.m. s. 100. 

371 Underwood, Fifteen, s. 104. 

372 Soojin Chung, The Seed of Korean Christianity Grew in the Soil of Shamanism, Christianity Today, 2022, 

https://www.christianitytoday.com/ct/2022/november-web-only/korea-shamanism-christianity-pyongyang-revival.html, 

(01.06.23, 16.16). 

https://www.christianitytoday.com/ct/2022/november-web-only/korea-shamanism-christianity-pyongyang-revival.html


91 

terimlerinden biri olan Hananim’e uyarlamasının daha avantajlı gelmesi nedeniyle sözcüğün karşılığı 

zaman içinde Baal’dan Yehova’ya dönüştürülmüştür.373  

 

Dönüşüm sürecinde Tangun, İbrahim Peygamberle özdeşirken; Kija yeni medeniyetin 

kurucusu olan Musa Peygamber şeklinde simgelenmiş ve bir Hristiyan misyoneri olan Henry G. 

Appenzeller kendini Kore’ye Modern Kija olarak tanıtmıştır.374 Bu öze dönüş ekseninde gerçekleşen 

değişim ve modernleşme propagandası nedeniyle Endonezya Kardinali Julius Darmaatmadja’nın da 

işaret ettiği gibi Asyalılar İsa’ya bir kurtarıcı gözüyle değil “Bilgeliğin Öğretmeni”, “Şifacı”, “Azat 

Edici”, “Yoksulun Merhamet Sahibi Dostu” ve “İyi Samiriyeli” şeklinde bakmaktadır.375 

 

3.4. Kore Yarımadasında Hristiyan Misyonerliği 

 

3.4.1. İlk Temas ve Vaftizler 

 

Silla Krallığı ile altın çağlarından birini yaşayan Koreliler, ortaçağda Çin sınırlarını aşarak 

Araplarla temas kurmuş ancak 16. yüzyıla dek Avrupa için bir gizem olarak kalmıştır.  

 

Batılılar ancak 17. yüzyılda Pekin’de bulunan misyonerlerin gönderdikleri haritalar neticesinde 

Kore’ye dair ilk izlenimlerini edinmiştir.376 Dolayısıyla 8. yüzyılın başlarında Nesturilerin adada 

varlık göstermesi gibi erken girişimlerin misyonerliğin zamansız ve yetersiz olması nedeniyle sonuç 

vermediği ortaya çıkarken; Süreç boyunca Kore Yarımadasını Avrupa ile bağlayan Japonya olmuş, 

Avrupalıların kullandığı “Corea” kelimesi Japonya kökenli “Korai”den (Çincesi Kaoli) türerken 

Koreliler, Yaso (İsa) Mezhebini Japonlarla keşfetmiştir.377 

 

Kore Yarımadasına ulaşan ilk Batılı, Portekizli denizci Domingos Monteiro’dur.378 1578’de 

gemisindeki sorun yüzünden kıyıya yanaşmış ve Korelilerle iletişim kurmuştur. Ancak bu kazada 

Batı’yı Kore’nin varlığından haberdar etmemiş ve yarımada hakkındaki bilgileri ilk kez Avrupa’ya 

aktaran Gregorio de Cespedes adındaki bir İspanyol misyoner olmuştur. 

 

Toyotomi Hideyoshi’nin Kore istilası sırasında Portekiz Misyonerleri tarafından vaftiz edilen 

Konishi Yukinaga adındaki bir daimyo Kore’ye ulaşınca bölgeye Japonya’daki İsa Cemiyetinden bir 

papaz talep etmiştir. Bunun üzerine 1577’de Japonya’ya gönderilen misyoner olan Gregorio de 

 
373 Park, a.g.m. s. 44; Oak, Making, s. 55-56. 

374 Oak, Making, s. 18. 

375 Knitter, a.g.e. s.98. 

376 Detaylı bilgi için bkz: White, a.g.e. s. 343. 

377 William Elliot Griffis, Corea: The Hermit Nation, W. H. Allen&Co, 1882, Londra, s. 2; Roux, a.g.m. s. 121.  

378 Oğuz, Choson, s. 68. 



92 

Cespedes, Kore’ye giden ilk misyoner olmuştur. Foucan Eion adındaki Japon bir rahiple 1593’te 

Busan’a ulaşan Cespedes, Japon ordugahını gezerek misyon faaliyetlerinde bulunmuştur. Ancak 

“Budist rahiplerin kıskançlığı nedeniyle” iki misyonerin faaliyetlerine sınırlama getirilmiş ve 

Japonya’nın ülkesinden misyonerleri kovduğu bu dönemde Konishi hükümetine hesap vermek 

durumunda kalmıştır.379 

 

Japon ordusunun yanından ayrılma şansı olmayan Cespedes ve Eion’un bu ortamda Kore’ye 

dini yayma teşebbüsünü başarıya ulaşamamış; Cespedes’in bu savaş sırasında Korelilerin durumu 

hakkında bilgi veren dört mektup bırakması dışında ilerleme kaydedilmemiştir. Bazı kaynaklarda; 

Hideyoshi istilası sırasında esir alınan ve Portekizlilerle Japonlara satılan Korelilerin, Hristiyanlığı 

benimsediği ve Japonya, Hristiyanlığı güç kullanarak bastırmak isteği sırada dahi dinden 

vazgeçmedikleri söylenmektedir. Fakat bunlar kesin bilgiler olmamakla birlikte, esir statüleri göz 

önüne alındığında dikkate değer sonuçlar vermemektedir.380 

 

Sonuç olarak Japon-Hristiyan ilişkisi, dönemin Kore siyasetine etki ettiğinden 1500’lü yıllarda 

Kore’de Katolik felsefesi, Kore’nin en önemli filozoflarından biri olarak kabul edilen ve Toegye 

olarak bilinen Yi Hwang tarafından dikkat edilmesi gereken zararlı bir bilim olarak 

sınıflandırılmıştır.381 

 

Japon istilasının etkisiyle kendini yabancı varlığına kapatan bir krallık olan Kore’ye, Hristiyan 

misyonerlerin erişim sağlaması Korelilerin anavatanlarından uzakta, Çin’de gerçekleşmiştir. Düzenli 

olarak Pekin'i ziyaret eden Koreli elçiler, 17. yüzyılın başlarında Batı bilimi ve Hristiyanlıkla 

tanışmıştır. Bu tanışma, bölgede ikametine izin tanınan ilk Avrupalı misyoner olan İtalyan Cizvit 

Matteo Ricci’ye 1601 yılında Pekin’de kalabilmesi için ikamet izni verilmesiyle gerçekleşmiştir.  

 

Çin, Asya’nın kültür taşıyıcısı olduğu için bu topraklarda meydana gelen değişimler hem 

Kore’nin hem de Japonya’nın kaderini tayin etmektedir. Kendini dünyanın merkezi olarak gören ve 

John K. Fairbank’ın “kendi içinde ayrı bir dünya” olarak tasvir ettiği Çin, tarihinin başlangıcından 

beri “barbar” bir kavim olarak gördüğü Avrupalılarla temasını korumuştur.382 

 

8. yüzyılın başlarında Çin, Batı’da bıraktığı pozitif izleminin tadını çıkartırken yüzyıllarca İpek 

Yolu üzerinden sevk ettiği çay, şeker, ipek, sedef, kağıt, kafur, tarçın, porselen, uçucu yağlar, bambu, 

duvar kağıtları, emaye ürünler ve yelpaze gibi çeşitli metalarla Avrupa Çin’e bağımlı hale gelmiştir. 

 
379 White, a.g.e. s. 337. 

380 Park, a.g.e. s. 26; Oğuz, Choson, s. 69; White, a.g.e. 338. 

381 Patrick Kilkelly, Mainstream Culture and The Inculturation of Catholicism in Late Chosŏn Korea, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, SOAS Üniversitesi, 2017, s. 15. 

382 Dilinuer Wufuer, Osmanlı ve Çin İmparatorluklarının Çöküşü ve Cumhuriyete Geçişinin Karşılaştırmalı Analizi, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Karadeniz Teknik Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016, s. 53-54. 



93 

Bu süreçte Avrupai hiçbir ürüne ihtiyacı olmayan Çin, yaptığı ticaretten yüksek meblağlarda gümüş 

elde etmiştir. Avrupalıların da ticarette sunabileceği tek takas ürünü de bu gümüş olmuştur. Geri 

kalan yünlü kumaşlar ve lüks eşyalar Çin’i cezbedeme konusunda başarısız olmuştur. Çin’in ilgisini 

çeken yiyecekler ise karlı bir ticarete olanak sağlamamıştır.383 

 

 Avrupalıların en nadide ve değerli ürünleri ve özellikle tüfek gibi ateşli silahlar ancak Çin’in 

gölgesinde kalan Kore’nin ilgisini çekmiştir. Bu durum Japonya içinde geçerlidir. 16. yüzyılda 

Japonya’ya ulaşan Cizvitler, silah teknolojileriyle Japonlara kendilerini kabul ettirmiş ve daha sonra 

onların yerel dinlerine saldırarak Hristiyanlığı yaymaya çalışmıştır. Bu girişim Edo döneminde 

durdurulsa da Meiji dönemindeki yenilik hareketleri Japonları arzuladıkları şekilde gölgesinde 

kaldıkları Çin’in önüne geçirebilmiş, hatta dünyaya egemen olabilme fırsatını sunmuştur. 

  

Aynı yıllarda kendine ait bir medeniyeti olan -ki Fransız İhtilali bu Konfüçyüsçü medeniyetten 

etkilenmiştir- ve iç dengelerini sağlamış olan Çin, Avrupalıları kendiyle aşık atabilecek seviyede 

görmemektedir. Bu nedenle kendi kültürleri ve ticari ürünleriyle Çin’i cezbedemeyen Avrupalılar, 

bir yandan Afyon savaşlarıyla Çin egemenliğindeki tek taraflı ticarete son vermek istemiş ve diğer 

yandan Çin’in Hristiyanlaştırılması için güçlü bir adım olacak Kore ile temas etmeye başlamıştır. 

Asya’nın zayıf halkası olarak kabul edilen Kore, Avrupaların “dünyayı erken fethetmek” üzere Çin’i 

Hristiyanlaştırma misyonunda anahtar vazifesini üstlenmiştir.384  

 

Avrupalıların Çin’i Hristiyanlaştırma çabaları, M.S. 635 yılında Ta-Ch (Suriye) Krallığından 

Alopen adında bir Hristiyan misyoner Çin’e ulaşmasıyla başlamış bir serüvendir. 638’de Çin’in 

finansal yardımıyla bölgede ilk kez kilise inşa edilmiştir. Aynı dönem İsa Mesih'in Sutrası Çince’ye 

çevrilmiş ve böylece M.S. 7. yüzyılda Hristiyanlık bir grup Nasturi din adamıyla birlikte Çin’de 

yayılmaya başlamıştır. Bu yayılma, 845’te Hristiyanlık İmparator Wu Tsung tarafından 

yasaklanıncaya kadar sürmüştür.385 Ancak Coğrafi keşiflere kadar Hristiyanlığın Çin’de etkisi çok 

durağandır.  

 

1511’de Portekizliler, “baharat ticareti için anahtar liman” Malakka’yı ele geçirmesi daha sonra 

buraya gelen Hollandalılar ile bölge için savaşmasına yol açmıştır.386 Doğu Hint adaları üzerinden 

başlayan hakimiyet mücadelesi 1575’te İspanyolların bölgeye gelişini takip etmiştir. Bu süreçte 

Çin’le dolaylı yoldan temas kurulmuştur.  

 

 
383 Wufuer, a.g.m. s. 58; Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 280. 

384 Underwood, Call, s. 43; Wolfram Eberhard, Çin Tarihi, TTK Basımevi, Ankara, 1995, s. 308-309. 

385 Charles R. Gailey, Howard Culbertson, Discovering Missions, Beacon Hills Press, Kansas, 2007, s. 41. 

386 Yasir Yılmaz, Sömürgecilik Bağlamında I. Afyon Savaşı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi- 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018, s. 34. 



94 

İngilizlerin Batılı ticaret merkezi olan Makoa’ya gelişini takiben 1600’de Doğu Hindistan 

Şirketinin kurulması Çin’e sızmanın öncüsüdür. Nitekim I. James, 1604’te Kore’yi de şirketin ticari 

ilişkiler kurması gereken ülkelere eklerken;387 Bu şirketle yoluyla İngiltere, Hindistan’a sızdıktan 

sonra Çin’de Avrupa etkisi artmıştır. Özellikle 1700 sonrası Çin, doğrudan olarak Avrupalı 

devletlerle etkileşime girmekten kaçamamıştır. 

 

1689 sonrası Kanton’a sızmaya başlayan Doğu Hindistan Şirketi, önemli gelir sağlayan çay 

ticaretine karşı giderek ticaret hacmi artan İngiliz pamuklusunu Çin’e satmaya başlamıştır. İngilizler, 

Batılılara karşı bu limanda üstünlük sağlayarak %25’lik payda kalan Almanya’yı baskılamış ve 

ithalatın %60’ını ele geçirmiştir. Ancak Çin gümüşünün piyasada hakim olması İngiliz sermayelerini 

uzun vaade de yıpratınca Çin pazarını ele geçirmek için yeni yollar aranmıştır. Ticareti kısıtlı tutan 

Çin’e karşı toplumu ele geçirmenin yönetimi ise  Hindistan’dan ithal edilen Afyon ticareti olmuştur. 

1770 sonrası Çin’e Afyon ihracatı ile ilaç olarak kabul edilen Afyon’un kullanımının keyfileşmesi 

Çin’i önlem almaya itmiş 1729’da Afyon ticareti yasaklanmış ve bu karar 1796 ile 1800’de 

yenilenmiştir. Ancak kaçakçılık engellenememiştir.388  

 

Hakimiyet el değiştirirken Çin, Annam, Birmanya ve Siyam’da muharebe ederek bu bölgeden 

kendi öz topraklarına uzanan sınırlarında egemenliği için savaşmak zorunda kalmıştır. 1800’lerde 

İngilizlere karşı savaş vermesiyle Batı’ya karşı ilk kez cephe almıştır.  

 

Afyon Savaşları öncesi Avrupalıların belli bir aralıkla ve kısa süreli olmasına dikkat ederek 

sadece Nankin ve Kanton civarında kalmalarına izin veren Çin, Batı sömürüsünü Asya Pasifik’e 

kadar ilerleten Nanjing Anlaşmasına kadar tekeli elde tutmuş; Avrupa ile ticareti “Hong” adını 

verdiği tüccarlarla sınırlandırmıştır. Bir yabancıya borçlanması yasaklanan bu tüccarlardan başka 

şansı olmayan Avrupalılar, Hong Tüccarları üzerinden halkın Hristiyanlaştırılmasını 

başaramayacaklarını kısa sürede kavramıştır. Böylece Matteo Ricci, bir haremağasının aracılığıyla 

saraya girmiş ve imparatordan başlamak üzere üst tabakadan alt tabakaya doğru tüm ülkeyi Hristiyan 

yapmak için faaliyetlere başlamıştır.389 Bunun için de öncelikle Çin bilim ve kültürünü Avrupa bilim 

ve kültüründen daha aşağı seviyede göstermek istemiştir. Bu süreç 1856’da Tianjin Anlaşması ile 

Çin’e din özgürlüğü verene kadar da artarak devam etmiştir. 390 

 

Çin’de Ricci tarafından yazılan dini ve bilimsel broşürleri Budist tapınaklarında tartışmaya 

başlayan Koreli elçiler, Batı bilimi, takvim ve din gibi çeşitli konuları ele alan bilgileri incelemiş ve 

 
387 Gwang Ok ve Kyoung-Ho Park, A Social- Culturel History of Sport in Korea, East Asian Sport Thoughts, National 

Taiwan Sport University, 2012, c. 3, https://physical.ntsu.edu.tw/var/file/12/1012/img/451/6.pdf, (13.08.2023, 16:16), s. 

94. 

388 Yılmaz, a.g.m. s. 40-45, 49; Kızıl, a.g.m. s. 85. 

389 Eberhard, a.g.e.  s. 286-287.  

390 Wufuer, a.g.m. s. 57.  

https://physical.ntsu.edu.tw/var/file/12/1012/img/451/6.pdf,%20(13.08.2023


95 

vatanlarına geri döndüklerinde Hristiyan misyonunu 1608 gibi erken bir tarihte evlerine taşımış; Bir 

Koreli memur ile misyoner arasında geçen ilk resmi kayıt, Jeong Duwon’un (1581-?) asistanı Yi 

Yeonghu’nun João Rodrigues’e (1561/1562-1633/1634) Batı teknikleri ile takvim hesaplaması 

hakkında daha fazla bilgi isteyen mektubu olmuştur.391 Hatta İlk Koreli Hristiyan’ın bu dönemde, 

1610 yılında Çin’e giden Ho Kyon olduğu da düşünülmektedir.392 

 

1644 yılına gelindiğinde Kore tarihine damga vurabilecek bir olay meydana gelmiştir. Mançu 

saldırılarında Çin’e esir düşen Joseon Veliaht Prensi Sohyeon, esaret altında geçirdiği bir senede 

Katolik rahip olan Adam Schall von Bell ile yakınlaşmış ve ondan Hristiyanlık hakkında bilgi 

edinmiştir.393 Söylentilere göre prens burada Hristiyanlığı kabul etmiş ve Hristiyanlar, ileride Kore 

kralı olacak bu prensle Kore’yi ele geçirebileceklerini düşünmüştür.394   

 

Rahip Bell’e göre “İlahi Kurtarıcı”dan etkilenen ve astroloji-matematik konulu kitapları 

ülkesine döndüğünde basabilmek üzere mahkemeye konuyu taşıyacağını dile getiren presin dini 

kabul edip etmediğinin gerçekliği kanıtlanamasa da prensin Kore’ye döndüğünde dini beraberinde 

götürmesi yalanlanamamaktadır. Prens, ülkesine Çinli Hristiyan olan 5 haremağası ve 3 saray leydisi 

ile yanına aldığı Hristiyanlıkla ilgili birçok kitapla Kore’ye dönmüş, Çin’i Hristiyanlaştırmak için 

Kore üzerinden bir plan yapan misyonerleri durduran ise prensin ülkeye ulaştıktan yetmiş gün sonra 

ölümü olmuştur. Onun ölümünün ardından şaman, vefatı kutsal ruhların kızgınlığına bağlamış ve 

ruhların sakinleşmesi için prensin getirdiği tüm kitaplar yakılmıştır.395 

 

Korelilerin sonraki teması, 1653’te Hollanda Doğu Hindistan Şirketi’nin bir gemisi olan 

Sparwehr mürettebatının Jeju’ya (Quelpaert) kıyısına ayak basmasıyla gerçekleşmiştir. Bu şirketin 

mürettebatı, ülkeye izinsiz bir giriş yaptıkları için tutuklanarak Kore Kralı Hyojong karşısına 

çıkarılmış ve ülkelerine geri dönmelerine izin çıkmazken saray içinde çeşitli görevlere 

yerleştirilmiştir. Her Mançu elçisi geldiğinde ülkelerine dönmek için aracılık yapılması talebinde 

bulunan ve kaçma teşebbüsleri ağır cezalarla baskılanan mürettebat içerisinden on üç sene sonra 

Kore’den kaçmayı başararak bu mürettebattan kurtulan tek kişi Hendrik Hamel olmuştur.396  

 

Ayrıca Hamel’in Kore’ye girişi ve kaçışı ile buraya 1627’de düşen bir denizci daha olduğu 

ortaya çıkmış; Koreli bir kadınla evlenerek adını Park Yeon olarak değiştiren ve Kore askeriyesinde 

 
391 Lew, a.g.e, s. 18; Baker, Jesuit, s. 220. 

392 Oğuz, Choson, s. 73. 

393 Oğuz, Choson, s. 71. 

394 Jungwook Hwang, Veliaht Prens Sohyeon ve Adam Schall, Teolojik Söylem, c. 69, 2012, https://www.kci.go.kr/ 

kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART001697162 (02.12.22, 21:40). 

395 Choi, a.g.m. s. 18. 

396 Park, a.g.m. s. 27; White, a.g.e. s. 344. 

https://www.kci.go.kr/%20kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART001697162
https://www.kci.go.kr/%20kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART001697162


96 

görev alan Hollandalı Jan Jansz Weltevree, Hamel ve diğer mürettebatla iletişimi sağlayan kişi 

vazifesi görmüştür.397  

 

Katolik mezhebinin etkisi Kore’de hissedilmeye başlanmasına rağmen bu dönemde 

Hristiyanların Kore’ye sızdığı doğru olmayacaktır. 1655 tarihli Martino Martini’nin kitabında 

aktardığı altın, gümüş ve incilerle dolu bir ada olduğu varsayılan Kore yarımadası hakkında 1665’te 

Adam Schall von Bell’in de aktarabildikleri sınırlıdır. Nitekim Bell, yarımada hakkında çok az bilgi 

sahibi olduklarını aktarmıştır.398 

 

Birçok seyahatnamede cana yakın ve meraklı oldukları söylenen Koreliler, yabancılarla 

iletişim kurmaktan çekinmemiş ve onlara kucak açmıştır. Bu nedenle yasağa rağmen pasif olsa da 

yabancıların Kore’ye girdiği söylenebilir. Ayrıca 1721’de Papa’nın Hristiyan olanlara atalara saygı 

törenini yasaklamasına kadar Çin’de faaliyet gösterebilen Misyonerler, bu bölgeye gelen Korelilere 

de dini tanıtmıştır.399  Bu sırada din, Konfüçyüsçülük’ü tamamlayan bir unsur gibi ele alınırken; 

öğretiler “tek tanrılığı Neo-Konfüçyanizm’in tinsel olmayan konseptine karşı yeni bir nefes” olarak 

yorumlanmıştır. Hatta bu algı, Koreli düşünürler tarafından Dongdo Sogi yani Doğu Ahlakı ile Batı 

Tekniği şeklinde literatüre sokulmuş ve Matteo Ricci’nin Hristiyanlık ve Konfüçyüsçülük’ün 

benzerliklerine odaklanan eserini okuyan Lee Su-Kwang kendi eseri üzerinde bu konuya 

değinmiştir.400  

 

1765’te amcası Hong Eock ile Çin’e giden heyete katılan Hong Dae-Young, Çinli Bilginlerin 

yanı sıra Katoliklerden de etkilenmiştir. Hong, Çin’in dünyanın merkezi olduğu anlayışını 

reddetmekte ve yazdığı Iysan Dağı Konuşması anlamına gelen Iysan mundap ile Boş ile Anlamlı 

arasında geçen bir diyalogda evrene dair yeni bir bakış sunmaktadır. 1774’te Veliaht Prensin 

öğretmenliğini yapması teklif edilecek kadar yüksek bir konumda olan Hong’un himayesindeki Park 

Ji-Won (Bak Jiwon) ise öğrencisi Namin grubundan olan Park Je-Ga (Bak Jega) ile birlikte Kore’nin 

çürüdüğü düşünülen düzenine karşı yeni arayışlar içine girmiştir.401 

 

 
397 Oğuz, Choson, s. 69. 

398 Park, Western, s. 26. 

399 Misyonerler Çin’de faaliyet göstermeye başladığında henüz yerleşmiş bir sistemleri yoktu. Hristiyan mezhepler, 

parçalanmış birliklerine Çin halkını dahil etmek istediğinde bir çok sorunla karşılaştı. Cizvitliler için Çinlilerin yaptığı 

atalara saygı törenleri gelenekseldi ve dini olarak algılanmıyordu. Fransisken ve Dominikenler ise bu törenlerin temelini 

“boş inançlara” dayandırıyor ve laik olamayacağını savunuyordu. Papalığın da Çin geleneklerine karşı olan tutumu Çin’de 

Hristiyan ilerleyişini durdurdu. Böylece Misyonerler ve Hristiyanlığı kabul eden Çinliler çeşitli baskılara ve işkencelere 

maruz kaldı. Detaylı bilgi için bkz: Ferro, a.g.e. s. 78-79.  

400 Müge Kübra Oğuz, 19. Yüzyılda Choson Krallığı’nın Yönetim Anlayışında Meydana Gelen Değişim ve Dış İlişkilerin 

Başlangıcı, ÇOMÜ Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, c. 4, sy.1, 2019, s. 54-55; Oğuz, Choson, 73. 

401 Hwang, Kore, s. 88. 



97 

1777’de küçük bir gruptan oluşan Koreli Bilginler, Katolik mezhebiyle alakalı Çin 

kaynaklarını incelemeye başlamış ve bu yazıları Neo-Konfüçyanizm karşılaştırarak tartışmıştır.402 

 

1783 yılına gelindiğinde Hristiyanlık hakkında duyumlar alan Bakan yardımcısının oğlu 

Namin grubundan Lee Seung-Hun403, Kral Jeongjo’nun (1752-1800) temsilcileri arasında Pekin’e 

gitmiştir. Burada Fransız misyonerlerden din hakkında bilgi edinmiş ve 1784’te Peder Jean-Joseph 

de Grammont tarafından vaftiz edilerek Hristiyan olmuştur. Petros vaftiz adını alan Seung-Hun’un 

Hristiyan olması ile Yangbanlar arasına sızan Hristiyanlar, Lee’nin ülkeye götürdüğü Katolik 

doktriniyle ilgili kitaplar ve haçlarla yarımadaya resmen giriş yapmıştır. Hatta Lee’nin yanında Peder 

Grammont’un da gizlice sınırı geçtiği ve burada faaliyet gösterdiği söylenmektedir. Öyle ki bir sene 

içinde 1000’den fazla kişi vaftiz edilmiş ve 1790’a kadar sayı 4000’e ulaşmıştır.404  

 

1785’te Kim Bum-Woo (Pomu/Beomu) adlı bir şahsın evin önünden geçen yetkililer, evde 

tanıdık olmayan bir manzaraya şahit olunca evdeki Lee Pyok, Lee Seung-Hun, Jeong Yak-Yong 

(Tasan), Jeong Yak-Jong (Augustinos) gibi kişileri tutuklamış ve sorguda bu kişilerin Hz. İsa’ya 

ibadet ettiği öğrenilmiştir. Bu olay, Kore’de Katolikliğe dair ilk vaka olurken Kim’in evi Kore’de 

gizlice kurulduğu bilinen ilk kilise olarak tarihe geçmiştir.405 Aynı yıl, hükümet Katolik mezhebinin 

giderek artmasına karşı bu mezhebi “yanlış din, yanlış doktrin” olarak tanımlamış ve dini hoş 

görmeyeceğini açıkça belirtmiştir.406 Bu tutum giderek katılaşırken 1788’de iki yüksek rütbeli 

memur Kral Jeongjo’dan Katolik mezhebiyle alakalı tüm kitapların yasaklanmasını teklif etmiştir. 

Ancak bu teklif reddedilmiş ve yerine birçok Katolik yakını olan Namin Grubu Üyesinin “cehaletleri 

yüzünden insanların cezalandırılmaması isteği” kabul görülmüştür.407 

 

Kralın, Namin grubuna sahip çıkarak Hristiyanlaşmaya karşı faaliyette bulunmaması ile 

Katolik mezhebi Sungkyunkwan’da başlayıp taşraya doğru hızla yayılmaya başlamıştır. Bu durum 

Hristiyanlığı kabul etmeye istekli bir halk izlemini çizerken 1794 yılına gelindiğinde kendi kendine 

Hristiyanlaşmayı desteklemek üzere Çinli bir papaz olan Zhou Wen-Mo408 resmen Kore’ye 

gönderilmiştir. Onun Kore’ye girmesinde etkili olan en önemli isim, Saray Eczacılığıyla uğraşan 

 
402 Gari Ledyard, Christianity in Korea, University of Hawaii Press, 2007, s. 38; Kilkelly, a.g.m. s. 16. 

403 Yi Sung-hun’un adı Lee Seung-Hoon vb. şekillerde geçebilir. Vaftiz adı çeşitli kaynaklara göre Petros yada Peter’dır. 

404 Kore Gerçeği, 1991, s. 142;  Tschangho-John Kim, Korean Catholicism Cascaded From Martyrs’ Faiths, The Arlington 

Catholic Herald, 2018, https://www.catholicherald.com/article/columns/korean-catholicism-cascaded-from-martyrs-

faiths/  (24.10.2022, 21:55); Park, a.g.m. s. 44. 

405 Park, King Jeongjo, s. 212. 

406 Jung, Nation, s. 115. 

407 Ebrey, Walthall, a.g.e. s. 261. 

408 Ayrıca James Zhou ve Korece adıyla Ju Mun-Mo olarak da bilinir. 

https://www.catholicherald.com/article/columns/korean-catholicism-cascaded-from-martyrs-faiths/
https://www.catholicherald.com/article/columns/korean-catholicism-cascaded-from-martyrs-faiths/


98 

Katolik bir aileden gelen Saba Ji-Hwang olmuştur.409 Resmi olarak ilk kez Kore’ye giren misyoner, 

Wen-Mo olmuştur. 

 

Ancak bu devirde devletin yabancı dinlere yönelik yasağı devam etmektedir ve ülkeye yeni 

girecek unsurlara şüpheyle bakılmaktadır. Seyyah Eşmid bu dönemi şöyle açıklamıştır; “Buda 

mezhebi haricinde mezhepler yaymaya çalışanlar ve o yolda din kabul edenleri sık sık katliam yapıp 

ortadan kaldırıldığından Kore dahilinde putperestlikten başka din yayılamamıştır. Buna ek olarak, 

Avrupa adetine son derece ters bakıldığından dünyada misyonerlerin en az başarı sağladıkları 

memleket dahi bu memlekettir.”410 Nitekim 1790’da papanın dini ayinleri yasaklayan emrinin 

Kore’de duyulmasından bir yıl önce Yun Yuil adındaki bir Katolik, Pekin Piskoposu Alexandre de 

Gouvea ile görüşerek ayinleri yasaklayan kararı değiştirmek istemiştir. Din değiştiren Katoliklerin 

ataları anma törenlerine katılamamalarının problemlere yol açacağını vurgulamış ve çözüm arayışına 

girmiştir. Ancak piskopos, ölülere yiyecek sunulmasının Katoliklik inancına olan samimiyeti 

bozduğunu öne sürmüş ve kararını değiştirmemiştir.411 Bu tutum Konfüçyüsçülük ile yeni dini 

tamamen birbirinden ayrıştırırken devletin Batı’ya karşı bakışına da kesinleştirmiştir.  

 

1791’de iki taraf arasında bir seçim yaparak Katolik olmayı seçen Yun Ji-Chung (Paul), Tanrı 

hakkında “O hepimizin babasıdır ve cenneti, dünyayı, hayaletleri ve tüm insanları yaratandır,” 

diyerek fikrini belirtmiştir ve ona göre, ata tableti odun parçasından farksızlaşmıştır. Uyurken anne-

babasına yemek ikram edemeyeceği gibi ölüyken de bunu yapamayacağına inanarak “aptalca” 

bulduğu ata tabletini putperestlik olarak görmeye başlaması Yun’un, kuzeni Kwon Sang-yeon 

(James) ile Yun’un ölen annesinin ata tabletini yakmasıyla sonuçlanmıştır.412 

 

Yun’un Katolik olan annesinin Konfüçyüsçü gelenek yerine Katolik mezhebince defnedilmesi 

diğer akrabaların tepkisine yol açmış ve 1788’de her türlü Katolik faaliyetini yasaklamış olan Kral 

Jeongjo bu girişimi isyan olarak kabul etmiştir. Çünkü ritüeller konusundaki hegemonya diğer 

konularda olduğu gibi devletin tekelindedir. Devletin zamanın şartlarına göre Budizm’i 

baskılamasının yanı sıra bu dönemde Budizm’in alt kolu olarak görülen Katolik mezhebine karşı 

olan yasağın hiçe sayılması alacakları cezanın boyutunu etkilemiştir.413 Bu nedenle ata tabletlerine 

zarar verme cezası olarak ağır sopayla 99 kez vurulmaları yada kalıcı olarak sürgün edilmeleri yerine 

dininden dönmeyen Namin grubu üyeleri Yun ile Kwon idam edilmiştir. Kral, Chinsan olarak bilinen 

bu olayın ardından Çin’in Hristiyanlığa karşı tutumunu yakından izleyen soyluların önerisiyle Batı 

 
409 Choi, a.g.e. s. 44. 

410 Lemi Akın, II. Abdülhamid için Hazırlanan Kore Seyahatnamesi, Akademi Titiz Yayınları, İstanbul, 2019, s. 64. 

411 Kilkelly, a.g.m. s. 17. 

412 Park, King Jeongjo, s. 216-217. 

413 Rausch, Ambiguity, s. 50-51. 



99 

kökenli tüm dini ve teknik kitapları yok ettirmiş, topraklarını yabancılara açmamış, Çin’e giden 

elçilere de Batılılarla görüşmeyi yasaklamıştır.414  

 

Chinsan Olayının ardından Katolik mezhebinden dönenlerde olmuştur. Örneğin Jeong Yak-

Yong, Yun’un görüşlerini takip etmezken yeni dinini eskisiyle değişmemiştir. Ona göre evlatlık 

görevini bilen herkes duruma hayıflanacaktır.415 Nitekim 1791’de Portekizli bir rahip, yerli 

Hristiyanlarla tanışmak için Yalu nehrini geçmiş ama onlarla tanıştığı zaman hayal kırıklığıyla geri 

dönmeye karar vermiştir.416  

 

1800 sonrası yeni dinden vazgeçmediği tespit edilen 10.000’den fazla Hristiyanlaşmış Koreli 

sistematik bir şekilde ölüm cezalarına çarptırılmıştır. Bulunan her türlü kitap yakılarak yok edilirken 

1815, 1819 ve 1827’de Hristiyanların çoğalmaması için devlet misyonerleri baskılamaya devam 

etmiştir. Buna rağmen 1836’da ülkeye ulaşan Fransız Papaz Pierre Philibert Maubant’ı sayıları 

9000’e Katolik topluluğu karşılamıştır. Kıyımlarla birlikte bu sayı 1838 sonu 6000 kişiye düştüyse 

de 1850’de sayıları 11.000 olan Hristiyanlardan 5’inin rahiplik için çabaladığı ve 1859 yılına 

gelindiğinde Hristiyanların sayısının 16.700’e ulaştığı bilinmektedir.417 Ayrıca Fransız misyonerlerin 

1838’de Koreli Katoliklerin 9000 civarında olduğunu tahmin ettiği ve 1866’da bu rakamın 23.000’e 

çıktığını belirttiğine dair kayıtlarda vardır.418 

 

Hristiyanların artışında Kral Yeongjo’nun tavrı da etkili olmuştur. Gyeongju Kim ailesinden 

Kral Yeongjo’nun eşi Kraiçe Jeongsun’a göre kral daima “Eğer Ortodoks öğretisi yanıltıcıysa kötü 

öğreti (evil learning/sahak) kendi kendine yok olacaktır” görüşünde olmuştur.419 Şamanistler ve 

Budistlerin aksine kimliklerini belirginleştirecek bir figür taşımayan Hristiyanlara karşı devletin bir 

çok kadrosundan eleştiri gelmiş ve konum yada cinsiyet fark etmeksizin herkes olabilecek 

Hristiyanların damgalanması gerektiği dahi önerilmiştir. Ancak Kral bu durumun devletin imajı olan 

“Merhametli Neo-Konfüçyüsçü olarak İnsanların Öğretmeni” kabul edilen usulü zedeleyeceğini 

savunmuş ve insanları yumuşak başlı tavırlarla medeniyete ulaştırma amacı gütmüştür. Bu yüzden 

damgalama girişimi reddedilmiştir.420 

 

 
414 Kilkelly, a.g.m. s. 17; Oğuz, Chosen, s. 76. 

415 Park, King Jeongjo, s. 219,223-224. 

416 White, a.g.e. s. 346. 

417 Robinson, a.g.e. s. 248-249; Jung, Nation, s. 116; White, a.g.e. s. 351. 

418 Daniel C. Kane, Bellonet and Roze: Overzealous Servants of Empire and the 1866 French Attack on Korea, Korean 

Studies, University of Hawai'i Press  c. 23, 1999, s. 2. 

419 Franklin Rausch, Like Birds and Beasts: Justifying Violence Against Catholics in Late Chosŏn Korea, Acta Koreana, 

c. 15, sy. 1, 2012, s. 47. 

420 Rausch, Ambiguity, s. 99-101. 



100 

Hong Nagan adındaki bir Namin, kendi grubunun da dahil olduğu Konfüçyüs Bilginlerinin 

çoğunun yeni dinden etkilendiğini ve Namin başta olmak üzere diğer politik gruplar üzerinden bu 

din ülkeye yayılmadan Hristiyanlığı kabul edenlerin ölüm cezasına çarptırılmasını bildirmiştir. 

Ancak onun “uzun mektubu” dikkate alınmamış, Kral söylentilere inanmadığını dile getirerek bunun 

Hong Nagan, Mok Man-Jung ve Yi Kig-Yong gibi Katolik karşıtlarının kendileriyle benzer çizgide 

olan Noronların desteğini elde ederek Namin grubunun lideri olan Chae Jae-Gong’a saldırmak için 

bir bahane olduğunu düşünmüştür. Kralın Chae’yi korumak için Noron’u cezalandırması Namin 

grubunun faaliyetlerini kolaylaştırırken Chae’nin dine olumlu çizgide yaklaşması bu tarihte dinin 

yayılışına imkan tanımıştır.421 Ancak kralın ölümü dengeleri değiştirmiştir. 

 

1801’de Kraliçe Jeongsun “İnsanın insan olması ahlak meselesidir. Ülkenin ülke olması 

medeniyet meselesidir. Bu sözde kötü bilim, baba ve kral olmaksızın ahlakı yok ediyor, medeniyetin 

yayılmasına engel oluyor ve insanların barbarlara, kuşlara ve canavarlara dönüşmesine neden oluyor. 

Böylece aptal insanlar bu hatalara bulaşıyor ve yoldan çıkıyor” demek suretiyle Katolik karşıtı tavrını 

ortaya koymuş ve baba/kral tanımayan kişilerin ihbar edilmesini buyurmuştur.422 Bununla birlikte 

aynı yıl ilk kez resmi olarak Katolik mezhebine yasak getirilmiştir.423 

 

1800 sonrası Zhou Wen-Mo başta olmak üzere yapılan Hristiyan katliamlarının nedeni, Katolik 

mezhebi üzerinden Namin grubunu tasfiye etmenin bir yolu olarak görülmüştür. Siyasi temizlik 

sonrası Noron grubu başkente hükmetmeye başlarken Namin grubundan bir Katolik olan Jeong Yak-

Jong’un akrabası Hwang Sa-Yeong (Alexius), Pekin’de bulunan Fransız Piskopos aracılığıyla 

papaya ülkedeki stratejik ve coğrafi durumu bildiren bir mektup göndermeye çalışmıştır. Silk Letter 

(İpek Mektup) adı verilen mektup; Yi Hanedanını devirmek üzere Papa’dan bir ordunun talep 

etmektedir. Nitekim bu dönemde Fransızların görevi, ülkeyi vaftize açık hale getirmektir ve Hwang 

hiyerarşinin tepesinde gördüğü Papalık makamından faydalanarak durumdan yararlanmak istemiştir. 

Ancak bu hareket ters tepmiş ve mektup, papa yerine Kore devlet görevlilerine ulaşınca Misyonerlere 

karşı tutum sertleşmiştir.424 

 

Olayları takiben “Hristiyan” adını içeren her türlü propaganda yasaklanmış ve olaya karışanlar 

idam edilmiştir. Bazılarına göre bu mektubun amacı Yi hanedanını devirmek değil Noron grubunu 

yok edebilmek olmasına rağmen ileriki dönemde Batı’ya yapılan bu çağrı “ülkeyi satan gizli 

mektup”, “Fransız kapitalizminin öncüsü” olarak anılmıştır. 425 

 
421 Park, King Jeongjo, s. 221. 

422 Rausch, Like, s.47. 

423 Parc, a.g.m. s. 13. 

424 Motokazu Matsutani, Church over Nation: Christian Missionaries and Korean Christians in Colonial Korea, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Harvard Üniversitesi, 2012, s. 35. 

425 Rausch, Ambiguity, s. 14, 18; Charles Allen Clark, The Nevius Plan for Mission Work, Christian Literature Society, 

Y.M.C.A. Press, 1937, Kore, s. 72. 



101 

Afyon Savaşlarında Çin’in düşüşünün ardından 1817’de Kore sahillerinde görünmeye başlayan 

İngilizler 1845’te ve İngilizlerle yarışan Fransızlar 1846’da Kore yarımadasına çıkmıştır. Amiral 

Jean-Baptiste Cécille komutasındaki üç savaş gemisiyle kıyıya yanaşan Fransızlar, İngilizler gibi 

ticaret teklifinde bulunmak yerine hükümetten öldürülen Fransız misyonerleri için açıklama talep 

etmeyi tercih etmiştir. Bu tutum 1847’de ve Seul’u işgal etme amacı güden 1856’da Kore’ye gelen 

Fransız savaş gemilerince sürdürülmüştür.426 

 

1863 yılında tahta çocuk yaştayken çıkan Gojong, devleti yönetememiş ve yerine devlet işlerini 

naip sıfatıyla babası Heungseon Daewongun üstlenmiştir. İç siyasette dalgalanmalar sürerken artan 

Rus tehdidi karşısında Hristiyanlar durumdan faydalanmak için bir fırsat yakalamıştır. Böylece Kore 

Hristiyanlığını genişletmek isteyen Kore Katoliklerinin Lideri Nam Jong-Sam ile Hong Bong-Jo 

Daewongun’a Fransız ve İngilizlerle birlik olmayı teklif etmiştir. Ancak Japonya’nın aksine Kore bu 

dönemde her türlü batılılaşmaya karşıdır. Onlara göre; Konfüçyüsçü ahlaktan yoksun oldukları için 

Batılılar “barbar” Japonlar “yarı-barbar”dır. 1860’lı yıllarda Daewongun, “Batıların iyi biri olduğunu 

sanan” Japonya’ya ve onun Batılı müttefiklerine açıkça hakaret etmiştir.427 

 

Hamle geri teperken Hristiyan karşıtı olan Daewongun, Nam ve Hong ile birlikte 9 Fransız 

naip başta olmak üzere yedi binden fazla Katolik’in ölüm cezasına çarptırılmasına karar vermiştir. 

Daewongun’un politikası nedeniyle evlerinin talan edildiğini ve kitaplarının yakılarak can 

güvenliklerinin sıfıra indirgendiğini söyleyen Katolikler, yarımadayı terk etmek zorunda kalmıştır. 

Daewongun’un kıyımından Çin’e kaçmayı Koreli Katolik denizciler sayesinde başaran Félix-Claire 

Ridel isimli bir Fransız olayı duyurmuş ve buna çok öfkelenen Fransa büyükelçisi Henri de Bellonet 

Joseon’a Kral Gojong’a “Fransızlara zarar verdiği için tahtını kaybedecektir. Fransa Joseon’a 

saldıracaktır. Joseon’un toprağını ve Kralını sadece Fransa Kralı cezalandırabilir” şeklinde bir 

tebligat göndermiştir.428 

 

1866’da Fransızlar, öldürülen misyonerlerin öcünü almak için harekete geçmiştir. Ancak adaya 

Fransızlardan önce Amerikalılar ulaşmıştır. Amerikalı bir tüccar olan General Sherman, İngilizlerin 

kiraladığı Amerikan gemisiyle, yanına aldığı cam ve pamuk gibi ticari ürünlerle Chefoo’ya ticaret 

anlaşması teklif etmek için yanındaki küçük bir grup Amerikalı-İngiliz ve 15 Çinli-Malezyalı 

mürettebatla Taedong Nehrine gelmiştir. Aslında Amerikalıların ilk denemesi bu değildir. Koreliler, 

kıyılarına yanaşan yabancıların uluslarına dair bilgi elde edemediği için girişimler başarısızlıkla 

sonuçlanıyor olsa da Amerikalılar 1855’te Tongchon, 1865’te Yonil kıyılarına gelerek Korelilerle 

 
426 Jung, Nation, s. 116; Parc, a.g.m. s. 13; White, a.g.e. s. 346. 

427 Jan Kočvar, The Opening of Korea until 1876, Prague Papers on the History of International Relations, 

https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf(14.12.22, 15:54), s. 

200. 

428 Detaylı bilgi için bkz: Eyüp Sarıtaş, New Researches New Ideas on Social Sciences, Trafford, Canada, 2017; Park, 

a.g.m. s. 29; Kane, a.g.m. s. 3; Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 55. 

https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf(14.12.22


102 

iletişime geçmeye çalışmış; 1862’de Büyük Britanya’dan Earl Russell, Japonya ve Kore arasında 

ortak tüccarlık için uğraşıp nasıl sonuçsuz kaldıysa Amerikalılar da istediklerini elde edememiştir.429  

 

Yabancı karşıtlığına rağmen 1866 yılının Haziran ayında Surprise isimli bir Amerikan 

gemisinin kaza sonucu Kore’ye gelmek durumunda kalması ve bu geminin mürettebatını Korelilerin 

“medeni bir şekilde” Çin’e ulaştırması gibi vaka gerçekleşse de bundan bir ay sonra ulaşan 

Sherman’ın gemisi, zamanlama nedeniyle yanlış anlaşılmıştır.430 Başlangıçta geminin hangi ulusa ait 

olduğu tespit edilememiştir. Daewongun, Sherman adını taşıyan geminin intikam amaçlı geldiğini 

düşünmüş ve Park Gyu-su adındaki bir valiyi göndererek geminin gitmesini yoksa öleceklerini 

bildirmiştir. Ancak General uyarıyı dikkate almayarak Pyongyang’a yakınlaşmıştır. Hassas tutumun 

etkisiyle yerlilerden oluşan kalabalık bir grup, taş, sopa ve ok-yay benzeri gereçleri ellerine alarak 

gemiye karşı savunmaya geçmiştir. Gemiden karşı atak geldiğinde, yapılan top atışı sonucu yedi yerli 

hayatını kaybetmiştir. Beş kişi yaralanmıştır. Bu durum çatışmaya neden olurken bir anda gemiye 

saldıran yüzlerce Koreli, gemiyi ateşe vererek yok etmiş ve gemi mürettebatının tümü yaşamını 

yitirmiştir. Bu olayın üzerinden sadece 2 ay geçtikten sonra ise adaya ulaşan 7 Fransız gemisi, yerli 

direnişe karşı koyamayarak geri çekilmek zorunda kalmıştır.431  

 

Amerikalar, Sherman vakası hakkında bilgi edinmek üzere bu yılın ardından Pyongyang ve 

çevresinde arayışa koyulmuş ve bu gemiden hala hayatta olduğu ihbar edilen esir 4 denizcinin peşine 

düşmüştür. Fakat 1868’de Komutan John C. Febiger, yerel yetkililerle görüştüyse de bir sonuç 

alamamış; bu geminin akıbeti ancak beş yıl sonra ortaya çıkmıştır.432 Böylece 1866’daki olayları 

takiben Batılıların itibarının sarsılmasıyla Kore’ye yönelik baskısı artmış ve ticaret anlaşmasını 

yapıcı bir şekilde imzalayamayan yabancılar, dayatma usulüne intikam ve tehdidi ekleme gereği 

duymuştur. 

 

1868’de Daewongun’un Hristiyan katliamlarının öcünü almak için harekete geçen ve Korece 

konuşabilen Prusyalı Ernst Jakob Oppert, Amerikalı E. F. B. Jenkins ve Piskopos M. Feron 

öncülüğünde, az sayıda Korelinin de bulunduğu bir ekibi yanına alarak Kanghwa adasına ulaşarak 

Kore Kraliyet Ailesinin gömüldüğü bir bölge olan adada Daewongun’un babası olan Prens 

Namyeon’un kalıntılarını kaçırmak istemiştir. Ancak bu plan başarısız olmuş ve Korelilerin uzun 

 
429 Woong-Joe Kang, The Korean Struggle for International Identity in the Foreground of the Shufeldt Negotiation, 

1866-1882, University Press of America, 2005, s. 6; White, a.g.e. s. 338. 

430 Jan Kočvar, The Opening of Korea until 1876, Prague Papers on the History of International 

Relations,https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea_until_1876.pdf, (14.12.22, 

15:10), s. 197. 

431 Sebastien Roblin, Fact: America First Went to War in Korea In 1871, The National Interest, 

https://nationalinterest.org/blog/reboot/fact-america-first-went-war-korea-1871-183290, (22.09.21, 12.12.22, 18:09); Kim, 

Idealist's, s. 3; Dereje Teshome Birru, The Korean Peninsula and the Dream of the United States of America (1834-1882), 

Arts and Social Sciences Journal, c. 9, sy. 5, 2018, s. 3. 

432 Paullin, a.g.m. s. 472. 

https://nationalinterest.org/blog/reboot/fact-america-first-went-war-korea-1871-183290


103 

süre hafızasında kalarak Batılılara karşı tavır almalarıyla sonuçlanmıştır. Batılılar ise sorumlu 

tutulmaları sonucunda Jenkins’i görevden alırken; Oppert harekete geçerek iyi nedenlerle adaya 

çıktıklarına dair yazılar yazmaya başlamıştır. 433 

 

Kasım 1870’de Amerika Peking Bakanı Frederick L. Low, Kore Kralına dostça ziyarette 

bulunacaklarını bildirmesi için Çin hükümetini araya sokarak onlardan bir haber göndermesi 

konusunda istekte bulunurken; Hem General Sherman’ın akıbetini öğrenmek hem de yeni bir ticaret 

anlaşması yapmak üzere Amerikalılar, Uzakdoğu Donanması Komutanı Amiral John Rodgers’ın 

başında bulunduğu 1200 kişiden oluşan 5 donanma gemisi ve Low ile Kanghwa Adasına 1871’de 

ulaşmıştır.434  

 

Amerikalılar, kıyıya demir attıklarında 4 Koreli yetkiliyle görüşerek “sözsüz güvence” 

edindiklerine dair bir izlenime kapılmışlardır. Ancak filodan bazı gemilerin kıyılarda dolanırken 

dönemin dışa kapalı tutumu nedeniyle yanlış anlaşılarak pusuya düşürülmesi pozitif başlangıcın sonu 

olmuştur.435 Kore Hükümetine 10 günlük ültimatom süresi verilirken resmi özür ve müzakere 

talebinde bulunulmuştur. Ancak Amerikalıların özür talebi, Kore hükümeti tarafından kendi 

topraklarına girmek isteyen kişilere ne yapacaklarının kendi kararları olduğunun söylemesiyle 

reddedilmiştir. Low, saldırıya geçmek için ültimatom süresini uzattığı sırada Park Gyu-su, Kore’nin 

Amerikalıların niyetini anlamadıklarını, Amerikalıların Kore tarafının şüphesini anlamasını rica eden 

bir mektup götürmüştür. Fakat iki taraf uzlaşmaya varamamıştır. Bu durum da Rodgers, Korelilerle 

bir çatışmaya girmiş ve bütün yerli askerleri öldürmeyi başararak Kanghwa adasındaki kaleleri ele 

geçirmiştir. Bu sırada Rodgers, 243 Korelinin ölümüne neden olmuştur ki Kore tarafı, bu sayının 350 

olduğunu iddia etmektedir.436   

 

Kore tarihine “Shinmi (1871) Yılında Batı Kargaşası” anlamına gelen Shinmiyangyo şeklinde 

geçen olay sonrası Koreliler direnişi sürdürmüş ve teslim olmayı reddetmiştir. Amerikan tarafı, Kore 

Hükümeti ile müzakere yapmak için resmi taleplerde bulunmuş ancak yerel memurlar, anlaşma talebi 

içeren mektupları krala göndermeyi reddederken Low’un yazdığı mektuplar cevapsız kalmıştır.437 

Böylece bir aylık kuşatma sonrası Amerikan donanması Çin’e geri çekilme kararı vermiştir. 

Amerikalıların çekişinin ardından bıraktıkları manzaraya tanık olan Koreliler; “Bak şimdi, bir insan 

bu kadar emin olabilir; Dostluk beyanı adı altında siz, yanlış ve aldatıcı komploya değer 

veriyorsunuz. İskelenize gelmek ve kamu binalarını ateşe vererek, kulübeleri yakarak, mülkü çalarak 

 
433 White, a.g.e. s. 360-361. 

434 Paullin, a.g.m. s. 473; Walter, a.g.m. s. 91. 

435 Paullin, a.g.m. s. 475. 

436 Amanda Henderson, Caught in Geopolitical Crossfire: The Tragic End of the “Hermit Kingdom”, Senior Division 

Historical Paper, Senior Paper Entries, University of Colorado, 2019, s. 5; Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 56; Birru, 

a.g.m. s. 4-5. 

437 Paullin, a.g.m. s. 476. 



104 

ve en değersiz şeye kadar silip süpürerek gücünü sergilemek, bunlar hırsızların ve casusların işidir” 

demek suretiyle Batılılara karşı yalnızcılık politikasına destek çıkmıştır. Böylece Daewongun 

ülkenin dört bir yanına taş anıtlar dikerek hükümeti temsil eden şu sözlerle halkı uyarma kararı 

almıştır; “Batılı barbarlar ülkemizi istila ettiler. Onlara karşı koymak için mücadele etmemek yeni 

saldırılara davet çıkarmak olur. Sakınılması gereken en büyük tehlike barış görüşmelerinde ülkeyi 

satmaktır…”438 

 

1880’e doğru devletin kiliseye ve Hristiyanlaştırma faaliyetlerine yönelik tavrı şartlar gereği 

yumuşamaya başlamıştır. Ancak Daewongun’un kendinden ödün verdiğini söylemek yine de doğru 

olmayacaktır. Ona göre, Batılılar topraklarını işgal etmektedir ve o, eğer Batılılarla 

savaşmayacaklarsa onları bastırmak gerektiğini savunmaktadır. Taviz vermeyi ülkeye ihanet 

saymıştır.439  

 

Kore’deki ideolojik çatışmalar git gide tehlikeli hale gelirken 1853’de ABD adına yolculuk 

yapan Matthew C. Perry’in “kara gemileri” Edo Körfezinde (Tokyo Körfezi) gözükmüş ve 

Japonya’nın önemsiz gördüğü Bonin (yada Ogasavara) Adalarına Amerikan bayrağını dikmiştir. 

Perry’nin gayesi Japonya’nın limanlarını kömür takviyesi için kullanmaktır. Dolayısıyla Ryukyu 

Adalarından biri olan Napa adasında kömür deposu kurulmuştur.440   

 

Amerika, Japonya ile bağını güçlendirme hedefindedir. 1854’te Kanagawa Anlaşması ile Edo 

döneminden beri yalnızcılık politikası güden Japonya’nın sınırlarını açarken Japonları Çin’e giden 

yolda anahtar ilan etmiştir. Ayrıca bu anlaşma sadece Japon limanlarını açmakla kalmamıştır. 

Daewongun’un siyasi gücü kaybettiği arada Katolik etkisiyle Kore’yi limanlarını açmaya zorlayan 

Japonya, 1876’da Kanghwa anlaşmasını Kore’ye dayatmayı başarmıştır.441 Böylece 1876 sonrası 

önce ülke limanları Japonlara açılmış ve bu süreci 1882’de Amerika ile yapılan ticaret anlaşması 

izlemiştir.  

 

Aslında 1816’dan beri yabancıların Kore’ye yönelik bir ticaret anlaşması imzalamaya niyetleri 

vardır. Kore adalarından birine demir atan İngiliz Kaptan Basil Hall, halkın İngilizlerin üzerinde 

bulunan kıyafetleri şaşkınlıkla incelediğini ve Ada şefinin onlardan bir an önce kurtulmak istediğini 

aktarmıştır.442 Aynı yıl Kral, Doğu Hindistan Şirketi’nin teklifini değerlendirip bunun için Çin’e bile 

danışmıştır ama yabancı tehdidi daha baskın çıkmıştır.443  

 
438 Birru, a.g.m. s. 5; Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 60; Kwon, a.g.m. s. 26; Kim, Idealist's, s. 4. 

439 Seth, a.g.m. s. 29. 

440 Armaoğlu, a.g.e. s. 759. 

441 Jeong, Kore Milliyetçiliği, s. 53.  

442 Cummings, a.g.e. s. 90. 

443 Oğuz, Choson, s. 70. 



105 

1832’de İngilizler, Doğu Hindistan Şirketi adına Diplomat William Amherst’i Kore’ye 

göndermiş ve yeniden ticaret anlaşması teklifinde bulunmuştur. Krallığın dışa kapalı tutumu, 

ticaretin reddine sebebiyet verirken Kore’nin Çin’den bağımsız karar alamaması üzerine İngilizler, 

1845’te Kore’yle anlaşmak için Çin’e başvurmuştur. Fakat bu çaba da “Kore’nin Çin’den bağımsız” 

olması nedeniyle “Çin, Kore’nin ticaretinin açamaz” denilerek reddedilmiştir.444   

 

Ancak 1850’lerle Batılılar, Kore ve Çin arasında Zongfan ilişkisinin sözde bir ilişki olduğuna 

ve herhangi bir yaptırımı olmadığına karar vermiştir. Bu kapsamda iki devlet arasındaki hükümdar-

vasal ilişkisi, Batı’daki sömürgenin imparatorluğun ayrılmaz bir parçası olarak görülmesinden farklı 

olarak Kore’nin Çin’in bir parçası değil Çin merkezli bir yönetime sahip olduğu anlayışı yerleşmiştir. 

Böylece Kore üzerindeki Çin etkisini Çin’i baskılayarak azaltma yoluna giden Batılıların çabasıyla 

bir İngiliz Gazetesi, 12 Ocak 1865’te “İngilizlerin girişimiyle Kore’nin yakında ticaret yeri  haline 

geleceğine şüphe olmadığını” duyuracak hale gelmiştir.445 Nitekim 1882’ye kadar da Kore, dışa 

kapalı ve kendi halinde yani Hermit Krallık olarak anılmasına rağmen nu tarihten sonra, yabancılara 

ve dış unsurların etkisine açık hale gelmiştir. Üstelik misyonerlerin deyimiyle kapı ardına kadar 

açıktır ki hükümdar, açıkça Protestan misyonerlerin dostu gibi davranarak Seul’de putperest 

tapınakları yıkmış ve onlara sağlanan bütçeyi Hristiyan kiliselerine, okullarına ve hastanelerine 

aktarmıştır.446 

 

1884 yılında da bu durumun bir göstergesi olarak çeşitli mezheplerde Hristiyan kiliseleri 

kurulmaya başlanmış ve 1885 sonrası Kore’de faaliyet göstermeye başlayan G. Underwood, halka 

yetemediklerini açıklamak için fazla beklememiştir. Kore’de kendine eşlik etmek üzere en az yirmi 

misyonerin daha takviyesi için yalvaran Underwood ve çalışma arkadaşlarının görüşü şu şekildeydi; 

“Daha önce böyle bir kriz ortaya çıkmamıştı. Hristiyanlığın ilerlemesi beklenmedik bir şekilde hızlı. 

Yerli kiliseler, dış yardıma bağımlı olmak yerine, kendi kendine yeten, kendi kendini yöneten, kendi 

kendine yayılır hale geliyor. Şaşırtıcı bir diriliş ruhu ve Hristiyanlaştırma azmi galip geliyor ve 

yüzleri aşkın inanç değiştiren kişi bir araya geliyor. Verecek çok az parası olan, bir cemaatte birkaç 

yıl boyunca doğrudan kişisel çaba sarf edene kadar hizmet edebilecek kurtarılmamışlar arasında iş 

teklifinde bulunan gönüllülerle kendi kendine inkar etme benzersiz bir şekilde ortaya çıkar. Koşullar 

ilkel ve havarilerdeki gibi görünüyor; Bütün bir halkın uyandırılması, İncil’e olan hasret, inanç ve 

dindarlığın sadeliği, hizmet etmeye ve acı çekmeye hazır olma, evrensel ve kişinin kendi içinde olan 

bağışlanma, İncil ile birlikte sürekli ve hızlı bir şekilde yapılan fetih. Kafirlik kaçışıyor gibi 

görünüyor!” 447 

 
444 Cummings, a.g.e. s. 90. 

445 Kirk W. Larsen, Competing imperialisms in Korea: Routledge Handbook of Modern Korean History Routledge, 

Routledge Handbooks Online, 2016, https://www.routledgehandbooks.com/doi/10.4324/978131581 6722.ch3, 

(30.12.2022, 15:45), s. 28. 

446 Underwood, Call, s. 12. 

447 Underwood, Call, s. 12-14. 

https://www.routledgehandbooks.com/doi/10.4324/978131581%206722.ch3


106 

Sonuç olarak Underwood’un çağrısı cevapsız kalmamış ve 1888 Mart’ında Chemulpo 

Limanına inen Lillias Underwood, görev bölgesine ulaştığında takım arkadaşı olarak Dr. Heron ve 

eşini, G. Underwood’u ve -görevini devralacağı Bayan Ellers’in yerine geçen- Bayan Bunker’ı 

bulmuştur. L. Underwood’un göreve geldiği sırada Dr. Allen ve eşi Amerika’ya döndüğü için bu 

gruba dahil değildir.448   1889’da L. Underwood, G. Underwood ile evlendikten sonra balayını öne 

sürerek Kore’yi gezme imkanı elde etmiştir. Bu gezi sırasında kendilerine tahsis edilen pasaportta 

Kore’yi vaftiz etmelerinin yasaklanmış olmasına rağmen çift, birkaç adamı vaftiz etmekle yetinmiş 

ve geziyi Avrupalıları ve Hristiyanlığı genel olarak ülkeye tanıtma amacıyla kullanmıştır.449  

 

Görüldüğü üzere Batılılar adım adım Kore’ye sızmış ve 1800’lerin sonlarına doğru ülkede 

yadırganmayan bir duruma yükselmiştir.  

 

3.4.2. Hristiyan Mezhepleri 

 

Pavlus’tan itibaren Yahudiliğin bir parçası olmaktan çıkarak kendi haline bir din haline gelen 

Hristiyanlık, bu devri takiben bir çok değişime uğramış ve 1054 yılında kilisenin Doğu/Batı 

şeklindeki bölünmesiyle; Papa eksenli olup geleneklerine bağlı Katolik mezhebinin alternatifi olarak 

Papa’nın yanılabileceğini savunan ve dinin yayılması için anadilde ibadeti meşrulaştıran Ortodoks 

doktrini meydana gelmişti. 

 

16. yüzyılda Martin Luther’in Protestanlık mezhebini kurması, günümüzdeki 3 büyük 

Hristiyan inancını ortaya çıkardı. Ortodokslardan da daha esnek olan bu mezhep, Tanrı-insan 

arasındaki ilişkide kilise etkisini ortadan kaldırıyor ve günah çıkarma, araf, ebedi ceza, azizler gibi 

kavramları reddediyordu. 

 

Siyasi-dini çatışmalar, Ortodoksluğun savunucu olan Rusya karşısında Fransa, Avusturya, 

İtalya gibi Katolik uluslarla bunların karşısındaki İngiltere, Almanya ve Amerika gibi Protestan 

devletleri karşı karşıya getirirken; Taraflar arasındaki ayrılıklar Asya kıtasında da etkisini gösterdi. 

Bölgeye birbirinden bağımsız misyonerler gruplarını yerleştiren ülkeler, Kore’nin Hristiyanlığı 

teolojiden uzak, modernleşme ekseninde yeni bir bakış olarak almasını umursamıyor; Bunu misyon 

faaliyetlerinin ilk adımı görüyordu.  

 

Üstelik 18. yüzyıl sonrası misyon faaliyetleri, Kore’de etkisini doğrudan göstermeye 

başladığında bu yüzyıl boyunca misyonerlerin temel amacı; Hristiyanlığı Kore’ye taşımak ve 

Korelilerin bu dine anlam yüklemesini sağlamaktı. Böylece Korelilerin henüz mezhepsel 

farklılıklardan habersiz olduğu bu dönemde; Katolik mezhebi, Fransızlar öncülüğünde “dil öğretme” 

 
448  Underwood, Fifteen, s. 6. 

449 Underwood, Fifteen, a.g.e. s. 86-87. 



107 

başlığı altında ülkede yayılmaya başlamış ve yerliler arasında Batılara dair ilk izlenimleri 

bırakmıştı.450 

 

Yerli misyonun, Yi Byeok’un Katolik kitaplarını okuyarak Pekin’e gidecek olan arkadaşı Lee 

Seung-Hoon’dan araştırma yapmasını istemesiyle başlamasını takiben Lee’nin 1784’te babası Dong-

Uk’tan izin alarak yeni bir dini kabul etmesi Katolik mezhebi açısından büyük bir başarı oldu. Başta 

Yi’nin ailesi olmak üzere gerçekleşen vaftizler, kilisenin kuruluş tarihi olarak kabul edilmekteydi. 

Ancak yine de Katolik ilerlemesi Kore soylularının kucak açtığı bir durum olmaktan çok uzaktı. 

Misyonerlerin Çin’de veya Japonya’da Korelileri Hristiyanlaştırıp Kore’ye sızma girişimleri, ülkede 

Hristiyan inancına yönelik tepkiyi beraberinde getiriyordu. 

 

Nitekim Noron grubu, Seung-Hoon’un Adalet bakanı olan amcası Yi Gahwan’ın üzerinde 

etkisini arttırarak düzene-inançlara aykırı olan inancı öğrenmeyi seçen Katolikleri, Sarı Türban ve 

Beyaz Lotus kadar tehlikeli olarak sınıflandırmaktaydı.451 Dolayısıyla toplumdaki karşıtlık, yeni bir 

dinin hızla yayılmasının önüne geçmekteydi ki din, evin iç odası olup genelde misafir ağırlamak için 

kullanılan -aynı zamanda ilk kiliseler olan- sahrang içerisinde gizlice tartışılırken, bir gün toplantının 

baskın yemesiyle 1785’te Byeok ölüm cezasına çarptırılmıştı.452 Bu tür baskınlar ve kanlı girişimler, 

1800’lerin başında da sürdü.  

 

Kore Hükümeti Katolik faaliyetlerine karşı, yapıcı bir tutum sergileme lüksüne sahip değildi. 

Korelilerin Katolik mezhebini Hristiyanlıkla birebir eşleştirdiği bu dönem açısından bütün Batılar ve 

Batı öğretileri Katolizm başlığında incelenirken gerek Fransa’nın gerekse Amerika’nın Kore’yi dışa 

açma çabaları, hükümet açısından otoritelerine karşı başlatılmış bir savaştı. Üstelik İpek Mektup olayı 

da katliama giden sürecin ana sebeplerinden birini oluşturuyordu. Batı’nın girişimleri, ülkenin 

toplumsal, siyasi ve dini değerlerine yönelik bir yeni bir gruplaşmayı meydana getirmekteydi. 

 

Ayrıca erken dönemde Konfüçyüsçü bakış üzerinden Katolik inancı, “Aileye saygı” gibi 

ilkelerin Pavlus’un sözleriyle bağdaştırılmasının bir yansımasıydı ve Konfüçyüsçülük ile 

bağdaşmayan tüm ilkeler, saçmalıktan fazlası değildi. Hong Taeyong (1731-1781) adında bir bilgin, 

Batılıların Kore’ye vermek istediği Katolik doktrini ve Korelilerin almak istediği Batı biliminin 

başarısı arasında mantıklı bir bağ bulamıyordu.453 Teolojik yaklaşım kesinlikle reddedilirken Kralın 

otoritesinin üstüne Papalığı koyacak herhangi bir durum kabul edilemezdi.  

 

 
450 Matsutani, a.g.m. s. 67. 

451 Park, King Jeongjo, s. 211. 

452 Clark, Nevius, s. 110. 

453 Legge, a.g.e. s. 257. 



108 

Daewongun gücünü kaybedene dek Hristiyanlığın statüsü değişmezken teolojik kısım, “kötü 

öğreti” olmaktan öteye gidemedi ve bu mezhebi savunan yerli ve yabancı misyonerler, devletin baskı 

ve zulüm politikalarıyla yerel kanun önünde sorun teşkil etmeyi, 1882’de ülke, Amerika-Kore ticaret 

anlaşmasıyla Hristiyanlığı meşru kabul edene kadar sürdürdü. Bununla birlikte ölüme varan cezalar 

sebebiyle çoğu misyoner ve yerli Katolik devletten kaçak bir hayat sürüyordu. Dolasıyla karışıklık 

ve kaosun hakim olduğu bu ortamda Katolikler dahi kendi sayılarını tespit etmekten acizdi. 

Koşulların zorluğu, dinin yayılma ihtimalini düşüyordu. Ancak 1866’da Fransa ile yapılan anlaşma 

Hristiyanlara umut verecek çalışmaların ilklerinden biri oldu. Bu anlaşma gereği; Koreli Katoliklere 

ve Batılı Misyonerlere limitli olsa da din özgürlüğü tanınmıştı.454 

 

Fakat Katolikler hala dezavantajlıydı. Ülkenin dış politikasının belli olduğu yıllarda 

modernleşme amacıyla getirilen Katolik mezhebine mensup -özellikle Fransız- Batılı misyonerlerin 

ülkeye sızmasını gerektiren öncü hareketlerde bulunması sebebiyle hükümetin tepkisini çekmiş ve 

bu yeni mezhebin Joseon’un köklü geçmişine meydan okuyuşu onu bir çok kesimde eleştirilerin 

hedefi haline getirmişti. Baba-kral tanımayan bu yeni mezhebi, kanlı girişimlerle bastırma hedefi 

Batı’nın ezici gücüyle engellendiyse de Protestanların ülkeye girişi, Katolik mezhebinde başka 

türden sorunlara yol açtı. 

 

1832’de Karl Gützlaff’ın Jeolla şehirlerini gezerek Korelilerle iletişime geçmesi ve 1865-66’da 

Sherman’ın gemisi vasıtasıyla Kore’ye ulaşan Robert Jermain Thomas ilk kez bölgeye yerleşecek 

Protestan olması gibi Amerika eksenli hareketler neticesinde yapılan 1882 anlaşmasını takiben 

Kore’nin her noktasında Protestan varlığı hissedilir kılınmıştı ki Clark Allen’ın dikkat çektiği üzere 

önceki dönem Katolik faaliyetleri, Protestanların işini kolaylaştırıyor ve deneyim sahibi 

Amerikalılar, birincil hedefleri olan kendilerini Katoliklerden ayrıştırma kapsamında Kore’nin 

politik işlerine karışmayacaklarını duyuruyordu.455   

 

Protestanlar, Koreli Hristiyanların dahi, dini anlamda ilerleme kaydetmediğini görmüş ve 

Katolik mezhebine yönelik olumsuz bakışın sebepleri konusunda duyarlı bir tavır takınmaya karar 

vermişti. Nitekim geneli Yangbanlar tarafından benimsenen Katolik inancı, Yangban sınıfının sosyo-

kültürel ve politik anlamda halktan üstün oluşuna karşıydı. Dolayısıyla Hristiyanlığı modernleşme 

başlığında içselleştiren Yangbanlar, Konfüçyüsçü bakıştan tamamen kopmazken Katoliklerin 

uzlaşmacı olmayan ve Kore’nin bütünlüğünü hiçe sayan tutumu Kore’ye dinin yerleşmesinin önüne 

geçiyordu. 

 

 
454 Sun-Young Choi, A Generational Shift in the Catholic Missionary Groups: Catholic Missionaries' Struggle 

Confronting Protestant Power in P'yŏngan Province, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, British Columbia 

Üniversitesi, 2014, s. 16; Jeong-Kyu Lee, Christianity and Korean Higher Education in the Late Choson Period, Christian 

Higher Education, c. 1, sy. 1, 2002, s. 4.  

455 Clark, Nevius, s. 71, 74-75. 



109 

Gelenek karşıtı bir izlenim sergileyen Katolik mezhebinin aksine Protestanlık, izlediği 

gelenekçi ve hoşgörülü tutumla kısa sürede daha sağlam bir kitle toplamayı başardı. 20 Eylül 1884’te 

Horace N. Allen ve 5 Nisan 1885’te Horace G. Underwood gibi misyonerler yarımadaya ayak 

bastığında yapmaları gereken propagandanın temeli, Konfüçyüsçü kültürle birlikte Kore’nin öz 

kültürüne dikkat çekmekti. Bunun için; Hristiyan teolojisi üzerinden Kore’nin yerli Tanrı kavramı 

da yeniden inceleniyordu.456 

 

1884’te resmen başlayan bu tür Protestan faaliyetlerini takiben 1887’de Protestanların kuzeye 

doğru ilerleyip Katolik sahalarına girmesi, iki mezhep arasındaki savaşı, Pyongyang  çevresine doğru 

genişletti. Katolikler, Fransız misyonerlerle birlikte Kore yarımadasında birçok baskıya maruz 

kalarak, bu zorlukların üstesinden gelip ülkeyi misyona açık bir hale getirirken özellikle taşrada, fakir 

halkın maddi yetersizlikten ve sosyal adaletsizlikten yakındığı bölgelerde rağbet görmüştü.457 Aslına 

bakıldığında Nevius Metodu, Protestanların, Katoliklerin bu coğrafyada kazandığı “Pirinç 

Hristiyanı” lakabını taşımak istememelerinden dolayı kullandıkları bir yöntemdi. 

 

Bu sebepten Katolikler, Protestanların onların Kore’deki kanlı macerasından ders çıkartarak 

ülkeye giriş yapmış olmalarının avantajına sahip olmasından ve Nevius Metodunun da etkisiyle hızla 

ama etkili yayılmayı başarmalarından rahatsızlık duyuyordu. Ayrıca Protestanlar, Koreli devlet 

görevlilerine Katoliklerden farklı olarak devlet işlerine karışmayacaklarının ve dine inanmaları 

takdirinde onları Papa’ya bağlılık gibi krallarının otoritesini zedeleyecek durumlarla 

zorlamayacaklarının propagandasını yaparak Katolik misyonunu baltalıyordu. Korelilerin, 

Katoliklerle Protestanları artık birbirinden ayrıştırmaya başlayarak Kore Kültürüne karşı hiçbir 

şekilde yapıcı olmayarak cesa gibi toplumun temelinde olan ayinlere savaş açan Katolik doktrinin 

aksine Protestanların Pentikostalizm’i takip etmesinin sonuçları giderek etkisini göstermekteydi.458 

Bu etki şüphesiz Allen’ın başarıydı. 

 

Protestan faaliyetleri, Japonya’da olumlu sonuç verdiğinden Kore’ye giden Protestan 

Misyonerler, burada verimli çalışacaklarına inanmışlardı. Öyle ki Genel Misyoner Topluluğu (The 

General Missionary Society), Japonya’da bulunan Metodist Misyoner Robert S. Maclay’e Kore’de 

misyonun kurulabilmesi için ön araştırma görevi vermişti ve böylece Japonya’da görevli olan Kim 

Ok-Kyun, MacLay’e Kore’de hastane ile okul açabilmesi için kraliyet iznini almıştı.459 Hatta darbe 

ile Kim’in Japonya’ya kaçması Kore’deki misyonerliğin önüne geçmemişti. Fakat bu darbe anında 

 
456 Jeong-Kyu Lee, The Role of Religion in Korean Higher Education, Religion&Education, c.29, sy. 1, 2002, s. 11; Sung-

Deuk Oak, The Making of Korean Christianity: Protestant Encounters with Korean Religions, 1876-1915, Baylor 

University Press, 2013, Texas, s. 19-20.  

457 Choi, Generational, s. 15-16. 

458 Donald N. Clark, Christianity in Modern Korea, Education About Asia, c. 11, sy. 2, 2006, s. 38. 

459 Eun-Gyong Kim, Missionaries Started English Education, The Korea Times, 2008, https://www.koreatimes.co.kr/ 

www/nation/2023/07/113_24515.html, (16.08.2023, 17:17). 

https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2023/07/113_24515.html
https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2023/07/113_24515.html


110 

Allen’ın mesleki başarısı, misyonu perçinlemesini sağlamıştı.460 Allen’ın açtığı hastaneye rağmen 

misyonun öne çıktığı da söylenemezdi. Ancak Allen, bu dönemde Hristiyanlık inancına yönelik 

tepkiyi görmesi ve misyona başlamadan önce Batı karşıtlığı problemini çözmek istemesi Kore’de 

kalıcı duruma gelebilmenin en temel sebebi oldu. 

 

Allen, dini arka planda bırakıp ülkeye modernleşme temelli sızmak istiyordu. Açılan 

hastanenin ilk senesinde 10.000’i aşkın insan tedavi görmüş ve Hristiyanların iyilikseverliği topluma 

aşılanmıştı. Misyonu, ülkenin kanunu çiğneyerek ve kralın dostluğunu kaybederek tehlikeye 

atmamak birincil hedefti ki eğitim ve sağlık hizmetlerini öne çıkarmalarıyla Protestanlar, 

Katoliklerin güçlükle yer edindikleri arazilere kolaylıkla ulaşıyordu. Bu sebeple 1887’de Allen, 

Unsan Altın Madeninde Amerika’nın çıkarlarını korumak üzere Seul’den uzaklaştığında dahi onun 

bu politikası J. Heron tarafından da sürdürülmüştü.461 

 

Fakat bu tavrın tamamen kabul gördüğünü söylemek doğru olmazdı. Bölgeye Allen’dan hemen 

sonra ulaşan Henry Appenzeller ve Horace G. Underwood gibi misyonerler bu politikaya her türlü 

tepkisi belli ediyordu. Onlara göre; Sağlık hizmetleri dini yaymak için kullanılmayacaksa gereksizdi 

ve misyon, öne çıkartılmalıydı. Üstelik, Kore’nin Fransa ile yaptığı anlaşma Katoliklerin Kore’den 

vazgeçmediği anlamına geliyordu ve bu durum Protestanlık mezhebini geride bırakmaktaydı.462 

 

Amerika’dan gelen emirlere rağmen Underwood, misyonu gölgede bırakmak yerine, yetkiyi, -

kendisinin üstü olmayan- meslektaşları Allen yada Heron’dan değil açıkça Tanrı’dan aldığını 

söyleyerek ibadetlerine ve misyon faaliyetlerine devam etti.463 Allen’ın İncil’ini çalarak okuyan ve 

Hristiyanlığı benimsemek isteyen Tohsa Noh, Allen tarafından “Onu okuduğunu öğrenirlerse başını 

keserler” diyerek geri çevrilmişti. Fakat Underwood “Ülkenin kanunlarına karşı geleceksin. Bu adımı 

atarsan geri dönüşü yok” diyerek Noh’u uyarmış ve onun isteğini yerine getirmişti. Üstelik 1876’da 

Mançurya’da Protestanlığı kabul eden ilk dört kişiden biri olan Suh Sang-Ryun (Sang-Yoon) 1884’te 

Sorai kilisesini kurduğunda ona inananları, 1886’da Metodist Misyoner Homer Hulbert etrafı 

gözetlerken vaftiz eden Underwood idi.464 

 

1887’de Allen’ın Unsan madeninde Amerikan sömürgeciliğine yeterince katkı yapamaması 

nedeniyle kovulmasını takiben 1890’da Heron’un ölümü sonrasında Underwood’un misyonu halka 

açma çabalarının önüne geçen isim, Amerikan Elçisi olan bakan Hugh A. Dinsmore oldu. 1889’da 

 
460 Matsutani, a.g.m. s. 60-61. 

461 Korean Church: God's Mission Global Christianity, Ed. Wonsuk Ma, Ed. Kyo-Seong Ahn, Regnum Edinburgh 

Centenary Series, 2005, s. 38-39. 

462 Matsutani, a.g.m. s. 64-65. 

463 Matsutani, a.g.m. s. 68. 

464 Samuel H. Moffett, The Christians of Korea, Friendship Press, New York, 1962, s. 38-39; Underwood, Call, s. 136. 



111 

Underwood, Dr. Frank Field Ellinwood’a yazdığı mektupta hassas durumun farkında olduğunu 

belirterek dikkat edilmesi gerektiğine inandığını söylüyor ama yine de ne açıkça ne de gizlice yaptığı 

misyon faaliyetlerinden vazgeçmeyeceğinin altını çiziyordu. Ayrıca Underwood’un iddiası, 

Dinsmore’un verdiği pasaportla kimseyi vaftiz etmediği, Euiju’ya ulaşınca nehrin karşısına geçerek 

burada kendinde olan Çin pasaportu ile vaftizleri gerçekleştirdiği yönündeydi.465 

 

Şüphesiz Underwood’un en çok rahatsız olduğu nokta, Katolikler karşısında Protestanların geri 

düşeceği korkusuydu. Bu yüzden bölgeye daha fazla misyoner talep ediyor ve Katoliklerin 

faaliyetlerini yakından izliyordu. Katolikler ve Protestanlar arasındaki çekişmenin öne çıktığı 

yerlerden biri olan Hwanghae şehri buna bir örnekti.  

 

1898’de Katoliklerin, Chaeryong’ta Presbiteryenlerin kurmak istediği kiliseden faydalanma 

talebi ve burada Protestanlardan fazla olmaları soruna yol açmıştı. Presbiteryenlerin kiliseyi ortak 

kullanmayı reddetmesi Katolik inananların çıkardığı kavgalarla olayı büyütmüştü.466 İşler davalık 

olunca Protestanlar haklı bulunduysa da Underwood 1903’te Hwanghae şehri için; Bölgeyi 

Katoliklerin tamamen ele geçirdiği ve burada Kore Hükümetinin yetkisini reddederek onların kendi 

mahkeme ve hapishanelerini kurduklarından söz ediyordu. Onun tabiriyle bu şehir, “devlet içinde 

devlet” idi.467 

 

Katolik-Protestan çekişmesi sürerken bu durumun etkisini Lynch, şöyle ifade ediyordu; “Eğer 

bugün Mesih Kore'ye gelecek olsaydı; O'nun insanlar arasındaki barış mesajını, bu putperestlere 

iletenleri bulacağı durum buydu. Önde gelen yedi mezhep var ve bu mezhepler, Tanrı için beş farklı 

isme sahip. Bu Koreli amelelerin ve köylülerin beş farklı tanrıyı temsil ettiğini düşünmelerine 

şaşmamak gerek.”468 

 

Parçalanmış yapının yarar sağlamayacağı açıktı. Nitekim Protestanlar, Metodist ve 

Presbiteryen olarak ülkeyi coğrafi biçimde paylaşmış ve yeni inananların hangi alt mezhebe 

inanıyorsa oraya gitmesinde uzlaşmıştı. Misyon bölgesine giden United Presbyterian, U.S. 

Presbyterian, Australian Presbyterian yada United Church of Canada gibi birbirinden ayrışmış 

gruplar, evdeki sorunlarını evde bırakmaya ve Kore’de bir bütün olarak hareket etmeye karar 

vermişti.469  

 

 
465 Brice Rogers, Against the World – Horace G. Underwood’s Value Conflict Approach to Mission, 

https://www.academia.edu/8663514/Against_the_World_Horace_G_Underwoods_Conflictive_Approach_to_Mission, 

(30.08. 2023, 15:49), s. 8-9. 

466 Matsutani, a.g.m. s. 84-85. 

467 Rausch, Ambiguity, s. 284. 

468 Lynch, a.g.e. 46. 

469 Moffett, a.g.e. s. 26, 45. 

https://www.academia.edu/8663514/Against_the_World_Horace_G_Underwoods_Conflictive_Approach_to_Mission


112 

Tablo 3: 1884-1910 Yılları Arasında Kore’de Bulunan Protestan Misyonerlerin Toplam 

Sayısı470 

1884-1910 Yılları Arasında Kore’de Bulunan Protestan Misyonerlerin Toplam Sayısı 

 Sayı % 

Presbiteryen Kilisesi (ABD) 165 33.1 

Metodist Piskoposluk Kilisesi 114* 22.9 

Presbiteryen Kilisesi (ABD) 62 12.4 

Metodist Piskoposluk Kilisesi, Güney 46 9.2 

Avustralya Presbiteryen Kilisesi 27* 5.4 

Kanadalı Presbiteryen Kilisesi 15* 3.0 

İngiltere Kilisesi 16* 3.2 

Diğer; Salvation Army (Kurtuluş Ordusu), Oriental Missionary Society 

(Oryantal Misyoner Topluluğu), Seventh Day Adventists (Yedinci Gün 

Adventistleri). 

54* 10.8 

(*)Yaklaşık tutar 

 

1901 Misyon Konseyinde alınan kararla Presbiteryenler, kilise ve siyaseti birbirinden ayırma 

kararı alarak bu tarihten itibaren kilisenin devlet (nara il) ve memuriyet (kwanwon il) ile alakası 

olmayacağını duyurdu. Buna göre; Kiliseye gelenlere krala sadık olunması, memurlara itaat edilmesi 

ve hükümet kanunlarının Tanrı’nın sözlerini temel alarak gözlenmesi gerektiğinin öğretileceğini 

iddia etti. Böylece Kilise işleri (kyohoe il) ile devlet işleri ayrıştırılmıştı.471 Böylece Protestanlar, 

benimsedikleri Nevius Metodu bir yana Hangul Alfabesiyle verdikleri eğitim ve laik bir tutum 

içerisinde olmaları da Korelileri onlara çeken bir etken oldu. Bunu takiben 19. yüzyılın sonuna dek 

Protestanlar, Katoliklerin önünde kalmayı başardı ve Japon istilası sırasında Katoliklerin değil 

Protestanların milliyetçiliği savunuyor oluşunu büyük ilgi topladı.472 

 

Protestan kiliseleri arasındaki birlik, 1900’ler sonrasında Katolik kiliselerini de içine dahil 

etmeyi başardı. Böylece Severence Hastanesi, sadece Presbiteryen ve Metodist oluşumu olmaktan 

çıkarak önce Anglikan kilisesiyle işbirliği içine gitti ve bu aradaki birlik kısa sürede diğer kiliseleri 

de kapsamaya başladı. 1919’dan sonra “Ulusal Kore Hristiyan Konseyi” (Korean National Christian 

Council) ile mezheplerin milli olarak tek bir çatıda toplanmasının ardından bu tarih itibariyle 

mezhepler kendi içinde yeniden bölünmeler yaşasa dahi Hristiyanlığın artması sağlandı.473 

 

  

 
470 Bu tablo; Dae-Young Ryu, Understanding Early American Missionaries in Korea (1884-1910): Capitalist MiddleClass 

Values and the Weber Thesis, Archives de sciences sociales des religions, sy. 113, 2001, s. 6. 

471 Matsutani, a.g.m. s. 193. 

472 Clark, Christianity, s. 38. 

473 Moffett, a.g.e. s. 26-27, 46. 



113 

3.4.3. Sağlıkla İlgili Çalışmalar 

 

İnsan sağlığı, hassas bir terazi olduğundan çaresiz kalan insanların kalpleri her zaman bir arayış 

ve umut içindedir. Bir duygusal istikrarsızlık içinde insanlar, din değiştirmeye meyilli olur. Bu 

sebeple semavi dinlerde peygamberlere verilen en önemli mucizelerden biri, peygamberlerin 

insanları ve hayvanları ölümden döndürmesi, hastaları, doğuştan körleri iyileştirmeleri olmuştur. 

 

Hz. İsa, özellikle iyileştirme mucizeleri ile öne çıkan bir peygamberdir. Matta İncilinde; “İsa 

on iki öğrencisini yanına çağırıp onlara kötü ruhlar üzerinde yetki verdi. Böylece kötü ruhları 

kovacak, her hastalığı, her illeti iyileştireceklerdi,” şeklinde geçen bu durumu Dr. David Livingstone, 

“Tanrı’nın sadece bir oğlu vardı ve ona tıbbi misyonerliği verdi” şeklinde özetlemektedir. Nitekim 

Hristiyanlar için kendinde olan gücü, havarileri ile paylaşan bir İsa figürü vardır. Dolayısıyla 

Havariler aldıkları emir doğrultusunda bu emri yerine getirme amacıyla; “gittikleri her yerde hem 

Müjde’yi yaymaya çalışmış hem de hastaları iyileştirerek köy köy dolaşmıştır.”474 

 

Hristiyanlar, iyileşen insanlarla birlikte sadece topluma yayılan hoşgörü ve pozitif bir izlenim 

kazanmakla kalmamış; faaliyetlerini cemaatlerini genişletmenin öncü kuvveti olarak 

şekillendirmiştir. Böylece sağlık hizmetleri, misyonun hor görülüp küçümsendiği yerlerde kalplere 

girmenin ve misyon sahasına sızmanın anahtarı olmuştur. Üstelik günümüzde misyon faaliyetlerinin 

başlangıcının ve kalıcılığının doktorlar sayesinde gerçekleştiği kabul görmektedir ki bu durumun 

bilincinde olan kiliseler, “2 Misyoner ve 1 Doktor” şeklinde misyon bölgesine sızmak için doktorları 

kullanmıştır.475 

 

Batılıları sadece “barbar canavarlar” olarak gören ve kapalı bir toplum olan Joseon 

topraklarına, Batı’nın tıbbi birikimi Çin üzerinden Silhak Alimlerince taşınmıştır. Erken dönemde 

Yi Ik ve Yi Gyu-Kyung gibi bilginler, anatomi ve fizyolojik unsurlar gibi konulara odaklanırken 

Jeong Yak-Yong’un çiçek aşısı gibi modern metotları yarımadaya taşıdığı görülmüştür.476 

 

Çiçeğin yanı sıra sıtma ve kolera gibi bir çok salgının sık sık ev sahipliği yaptığı bu topraklarda 

sağaltma metotlarının ciddi derecede eksik olması ve yerli doktorların bütün hastalıkları sadece 

“çaresiz” yada “genel geçer” şeklinde tanımlayabiliyor oluşu, Batılıların Korelilerce kabul 

görmesinin ilk adımı olmuş ve halk içinde “Batılılara insanları iyileştirme gücünü veren Batı’nın 

Tanrısı” imajını meydana getirmiştir.477 

 
474 Matta 10:1, Luka 9:6; Valeria Fullerton Penrose, Opportunities in the path of the Great Physician, Westminster 

Press, Philadelphia, 1902, s. 3. 

475 Clark, Nevius, s. 211. 

476 Jong-Chan Lee, Chang-Duk Kee, The Rise of Western Medicine and the Decline of Traditional Medicine in Korea, 

1876-1910), Korean Journal of Medical History, c. 5, sy. 1, 1996, s. 1.  

477 Penrose, a.g.e. s. 21. 



114 

1877’de Japon donanmasının Busan’da kurarak Japon vatandaşlarının yanı sıra Koreli hastaları 

da kabul ettiği Jaiseng Kliniği gibi Batı usulü tedavi merkezleriyle misyona yönelik sağlık hizmetleri 

eğitimden daha önce yarımada üzerinde yayılmaya başlamışsa da Batı’nın gitgide topluma nüfuz 

ederek hastane kurma girişimlerini ve ülkede yabancı varlığını arttırmasının başlangıcı, Gapsin 

Darbesi olmuştur.478 Bu döneme dek sadece Amerikalı bir bakanın özel doktoru olduğu için ülkede 

kalmasına izin verilen Horace N. Allen’ın darbe esnasında 14 saray hekiminin yaralara zift 

dökmesine izin vermeyerek Min Yong-Ik’in hayatını kurtarması büyük bir dönüm noktası 

olmuştur.479 Böylece özellikle Kuzey Amerika Presbiteryen misyonu başta olmak üzere 

Hristiyanlığın vizyonu, Kore toplumunda Batı kökenli sağlık hizmetleriyle birlikte yer edinmeye 

başlamıştır.  

 

Allen’ın kralın dostluğunu kazanması ve modern tıp metotlarıyla bir anda devletin ilgi odağına 

dönüşmesi, onun hem saray hekimlerinden olmasına hem de görevini icra ettiği müddetçe bizzat 

Kralın askerleri tarafından korunacak kadar önemli hale gelmesine neden olmuştur. Olayları takiben 

kral tarafından “Amerika’daki yardımsever toplumla işbirliği” adı altında Allen’ın başına geçeceği 

devlet destekli bir hastanenin açılması kararının alınmasıyla idam edilen Gapsin darbecilerinden 

Hong Yeong-Sik’in ikamet yeri olan arazi Allen’ın hastanesi için tahsis edilmiş ve 10 Nisan 1885’te 

“Büyük Lütuf Kurumu” (House of Extended Grace) anlamında Kwanghye-won adı verilen hastane 

açılmıştır. 2 hafta sonra bu kurum, “Evrensel Yardımseverlik Kurumu” (House of Universal 

Helpfulness) anlamında Chejungwon olarak anılmaya başlanmıştır.480 

 

Asillerin yanı sıra halkın da yararlanabildiği ilk Batılı Hastane olan yeni kraliyet hastanesi, kısa 

sürede bölgeye gelecek misyonerlerin geçici yerleşkesine dönüşürken ilerleyen aylar, Amerika’daki 

hayır kurumlarının yeni hastaneler açmak için Kore Hükümetiyle iletişime geçtiği yılların başlangıcı 

olmuştur.481 Nitekim Allen’ın ardından 1886’da John Heron’da saray hekimliği pozisyonunu elde 

ederek krala hizmet etmeye başlamıştır.482 

 

1895’teki kolera salgını sırasında, kralın salgını yenmek için polis kuvvetlerini doktor olarak 

tayin etmek zorunda kaldığı gibi çaresiz ve kritik anlarda misyonerlerin dini misyonu tamamen 

bırakıp Koreli hastaların ölüm-kalım savaşına odaklanması türevindeki faaliyetlerle teolojiden çok 

sağlık hizmetlerinin öne çıkarıldığı ve genel hijyen kurallarının Korelilere öğretildiği bu süreçte 

“Hristiyanlık” kavramının gölgelenerek misyonerlik kimliği gizlenmesi hem hükümetin tepkisini 

 
478 Lee, Rise, s. 2. 

479 Moffett, a.g.e. s. 37.  

480 McKenzie, a.g.e. s. 207; Clark, Nevius, s.  77, 261; In-Sok Yeo, Severance Hospital: Bringing Modern Medicine to 

Korea, Yonsei Med J, c. 56, sy.3, 2005, s.593; Moffett, a.g.e. s. 37. 

481 Yeo, a.g.m. s. 593. 

482 Hospitals in Korea, Medical Mission Series, Philadelphia, 1912, s. 4. 



115 

önlemiş hem de çalışmalar sonucu “Barbar” Batılılara karşı kralın düşünceleri pozitif yönde değişim 

göstermiştir.483 Böylece ülkeye daha fazla Amerikan misyonerin girişine izin çıkarken Kore’de açılan 

hastaneler, okullar ve kiliseleri yine Allen’ın öncülüğünde Kore’nin ilk kez elektrikli işlere girişmesi 

takip etmiş; Yankee İşadamları, su şebekesi ve tramvay/demiryolu projeleri için sözleşme 

imzalanmıştır.484 

 

Elde edilen başarı, bölgedeki diğer misyonerlerin de takdirini toplarken tıbbi bilginin önyargı 

ve hurafeyi, güvensizliği ve cehaleti yendiğini söyleyen Misyoner Archibaid Mclean, Allen’ın 

çalışmalarının ülkedeki misyonu başarıyla desteklediğini vurgularken; Trumbull White, Allen’ın 

başarısını “bu zor günlerde bile ‘Batı ilmi’ ve ‘Reforme Edilmiş Hristiyanlık’ın ülkeye yayılması 

için bir yol vardı” şeklinde tasvir etmiş ve hastanenin ardından Amerikalı öğretmenlerin krallığın 

eğitim sistemini tertip etmek üzere ülkeye gelerek yeni hastaneler, yetimhaneler, okullar ile kolejler 

kurduğunu hatta ordu içinde danışmanlık yaptığını belirtmiştir.485 

 

Dolayısıyla geleneksel kraliyet hastanesinin karşıtlığı ve Kore içesindeki Çinli, Rus, Alman 

gibi misyonerlerin hoşnutsuzluğuna rağmen Allen’ın 1885’te kurduğu kraliyet hastanesi bir öncü 

konumunda liderliği elde etmiştir. Böylece John William Heron ve eşi hastanede görev almak üzere 

Kore’ye gelirken bu tür Presbiteryen girişimlerine Metodistlerin de eklenmesiyle William Benton 

Scranton ve eşi ile Annie Ellers (sonradan Bunker) onları takip etmiştir. Bununla birlikte Allen ve 

Heron’un kralın resmi hekimi, Ellers’ın kraliçenin danışman hekimi olması gibi kraliyet ailesine 

sunulan sağlık hizmetlerinin yanı sıra Alice Fish Moffett’in açtığı küçük çaplı kadınlara özel klinikler 

ile halkın ihtiyaçlarına yönelik faaliyetlere başlanmış; Louis H. Severance adındaki bir misyonerin 

ülke boyunca tıbbi bilginin eksikliğini fark etmesiyle birlikte batı kökenli sağlık hizmetleri tavandan 

tabana doğru bir yayılım göstermiştir.486 

 

Ülkenin mevcut kaynaklarının Yangban temelli ekonomi üzerinden akışı, halkın açlığına 

sebebiyet verirken misyonerlerin en çok dikkatini çeken durumun yolları kaplayan cesetler oluşu, 

halka yönelik icraatın temel nedeni olmuştur. Özellikle yiyecek-hijyen ihtiyacı misyoner 

faaliyetlerini ve “Pirinç Hristiyanı” lakabını temellendirecek olaylar silsilesini hazırlarken 

karşılaşılan en ciddi zorluk Çin tıbbı ve Korelilerin Şamanizm eksenindeki inançları konusunda 

Hristiyanların bilgisizliğidir. 

 

 
483 Clark, Nevius, s. 81. 

484 James Bradley, The Imperial Cruise: A Secret History of Empire and War, Little Brown Company, 2009, New 

York, s. 260; Lee, Christianity, s. 8; Matsutani, a.g.m. s. 62. 

485 McLean, a.g.e. s. 254; White, a.g.e. s. 429. 

486 Lee, Rise, s. 2; Underwood, Fifteen, s. 5-6; Penrose, a.g.e. s. 22-23. 



116 

Örneğin; Kore halkı, ateşe önem veren bir toplumdur ve çeşitli varlıkların ruhlarına inanıp 

onlardan çekindikleri için bu durum, çoğu zaman misyonerlere dezavantaj sağlamıştır. Bu nedenle 

misyonerlerin çıkan yangını söndürmek için tek gayret edenler oluşu, halkın iğneleyici bakışlarına 

sebep olan bir hatadır.487 Üstelik yerli doktorlar, sıcak iğneleri bebeklere batırarak Çin tıbbını 

uygulayabilir yada kömürle yaraları dağlayabilir ancak Batılı doktorun hastanın evindeki yerden 

ısıtmalı sistem üzerinden kaldırılıp ılık banyo yapmasını tavsiye etmesi bile şüphe duyulması gereken 

bir yöntemdir.488 Dolayısıyla Koreliler için Batı’nın tıbbı, yerel doktorların “çaresiz” olarak 

sınıflandığı hastalıklar için son bir umuttur. 

 

Kötü Ruhların insan üzerindeki etkisine inanan Kore toplumu, çoğu zaman yerel rahipler veya 

doktorlarda aradıklarını bulamadıklarında misyonerlere yaklaşmıştır. Örneğin; Oğlu öfke krizi 

geçirirken kolu kırılan bir anne, kendi kolundaki kırığı başka bir yerde sardırdıktan sonra Batılı 

kliniğine oğlunun içindeki kötü ruhun çıkarılması için gitmiş yada hiçbir yerel doktorun çare 

bulamadığı bir kızın içindeki kötü ruhun çıkarılması için Hristiyanlara teslim edilmesi gibi olaylar 

gerçekleşmiştir. Bu tür durumlarda başarısızlık “Sizin Tanrınızda işe yaramadı, sözünüzde 

duramadınız” gibi söylemleri beraberinde getirmesine ve halk içindeki toplumsal baskı sebebiyle 

aşırı temkinle yaklaştıkları tedavinin bile çoğu zaman yarıda kesilmesi gibi durumlara rağmen 

zamanla misyonerlere yönelik bakış değişmiştir.489 Böylece başlangıçta “yabancı şeytan” olarak 

bilinen misyoner doktorlar, “denizin ötesinden gelen şifacı meleklere” dönüşmüştür ki Min Yong-Ik 

hayatı kurtulduktan sonra durumu şu sözlerle özetlemiştir; “İnsanlarımız Amerika’dan geldiğine 

inanmıyor; Bu tür olağanüstü krizler için cennetten düşmüş olman gerektiğine ısrar ediyorlar.”490 

 

Yerel halk içerisinde, batılıların onlar için çabalayan insanlar olmasına dair bakışın ortaya 

çıkışı, Hristiyan dininin yayılışı açısından çok büyük bir psikolojik etkiye sahiptir. Korelilerin 

“işgalci” olarak tanımlayarak ülkenin dört bir yanına uyarı kitabeleri diktiği Batılılara yönelik 

aşağıdaki bakış, bu konunun kavranışı için yararlı olacaktır; “Misyonerlerin hastalarla ilgilenmek 

için gecelerce çalıştığını gören halk: ‘Bu yabancılar bizi ne kadar da seviyor! Onların yabancılar için 

yaptıkları kadarını, biz kendi soydaşlarımız için yapar mıydık?’ Şafak ağarırken aceleyle yol alan 

Dr. Underwood’u gören bazı adamlar: ‘İşte İsa’nın adamı gidiyor; O, dinlenmeksizin gece gündüz 

demeden hastalarla ilgileniyor.’ ‘Neden bunu yapıyor?’ dedi bir başkası. Cevap, ‘Çünkü bizi 

seviyor’du.”491 

 

 
487 Underwood, Call, s. 90. 

488 Penrose, a.g.e. s. 31. 

489 Underwood, Call, s. 90; Penrose, a.g.e. s. 28, 30. 

490 McLean, a.g.e. s. 255, 257. 

491 Hospitals, s. 5-6. 



117 

İyileşme umuduyla son çaresini Hristiyanlara başvurmak olan gören halka misyonerlerin 

“İsa’ya inanıyor musun?” sorusu, artık “Hayır ama beni iyileştirebilirsen inanacağım” olmuştur. 

Nitekim kör kadın, görme duyusunu kazandıktan sonra sözünü tutmuş ve “Tanrı bana görüşümü geri 

verdi ve şimdi İsa’ya inanacağım” diyerek hem oğlunun hem de kızının da Hristiyanlık dinine 

benimsemesine yol açmıştır.492 

 

Bu dönüşüm süresinde, 1885’te başlayan kurumsallaşma, 1899’da Batı usulü tedavide 

uzmanlar yetiştirmek için açılan bir tıp okuluyla devam ederken aynı yıl, Dr. Oliver R. Avison’un 

çabalarıyla John D. Rockefeller’in partneri olan Louis H. Severance, 10000 Amerikan doları 

bağışlamaya karar vermiş ve 1902’de Batı’dakilerle eşdeğer ilk hastane Seul’de temellendirilmiştir. 

Avison’un başında bulunduğu Severance’in finansörlüğündeki ilk batı tipi bu hastane 1904’te halka 

açılırken Chejungwon adlı hastaneninse adı yeniden değiştirilerek aynı yıl, Severance Memorial 

Hospital adını almıştır. Bu kurum, günümüzde Yonsei Üniversitesinin temeli kabul edilmektedir.493 

 

Severance Hastanesi raporlarına göre; “Bu hastanenin en büyük amacı, tüm işleri İsa’nın 

düşünce tarzını temsil eder şekilde yapmak, hastaları Hristiyanlaştırmak ve doktor ile hemşire eğitim 

okullarından mezun olanlar arasından Hristiyan personeller üretmektir.”494 Üstelik Avison, doktor 

olması için yetiştirilen öğrencilerin hepsinin dualara ve vaazlara katılan Hristiyanlar olduğunu da 

vurgulamış ve henüz Kore’nin teolojik yaklaşımı kabul etmediği yıllarda bile İncil’i Korece’ye 

çevirmeden kilise şarkısı olarak sunduklarını, her şabatta revirlerde ayinler yapıldığını belirtmiştir.495 

 

Bir kaynağa göre Kore’de hastanede yada bakımevlerinde yıl içerisinde 17.000’den fazla kişiye 

Hristiyanlık ulaştırılırken;  Presbiteryen misyonunun raporuna göre 1 Nisan 1913 sonu itibariyle on 

yıl içinde ülkede 500.367 hasta tedavi edilmiştir.496 Bu süreçte Kulak, Burun ve Göz hastalıklarının 

yanı sıra Bulaşıcı, Paraziter ve Sinir Sistemi Hastalıklarının tedavisinin yapıldığı Kore’de hastalıklar 

ve salgınlar “insanın kaderi” olmaktan çıkarak “dikkatsizlik” ve “pis alışkanlıklara” dönüşmüştür.497 

Ayrıca Seo Jae-Pil’in The Independent gazetesinde Batılıların hijyen anlayışı konular yazdığı 

bilinmektedir.498 

 

 
492 Halsey, a.g.e. s. 23. 

493 Gale, a.g.e. s. 9; Suh, Formation, s. 42; Yeo, a.g.m. s. 595. 

494 Halsey, a.g.e. s. 9. 

495 Hospitals, s. 7; Penrose, a.g.e. s. 29. 

496 Halsey, a.g.e. s. 52, 122. 

497 Halsey, a.g.e. s. 124-125; Gale, a.g.e. s. 6. 

498 Lee, Rise, s. 3. 



118 

Sonuç olarak sağaltma metotlarındaki eksiklik üzerinden Kore’ye girişin ve buradaki pozitif 

izlenimin açılışını yapan doktorlar, ardından gelecek eğitimcilerin öncüsü olmuş ve kalıcılığın ilk 

adımı olarak hizmet ederken kaliteli yaşam hakkı üzerinden İsa’yı benimseyişi kolaylaştırmıştır. 

 

3.4.4. Eğitimle İlgili Çalışmalar 

 

Eğitim, topluma yön vermenin anahtarıdır ve tarihin başlangıcından beri insanın kendini 

geliştirmesinin temel yolu olmuştur. Nihai bir sonuca varmak isteyen dinler, kendi doğrularını, diğer 

insanlara düşüncelerini ve bilgilerini aktararak yani çevresine toplananları eğiterek başlamıştır. Bu 

açıdan her peygamber aynı zamanda toplumları eğitmek üzere gönderilen bir öğretmendir ve onlara 

inen kitaplar bunun aracıdır. 

 

Müslüman kesimde cami ve medresenin birleşmesi gibi Hristiyanlar açısından da en temel 

eğitim yeri, kilise olmuştur. Gittikleri bölgede öncelikli gayeleri olan kilise kurma hedefini: 

“Hristiyan Misyonerleri Okulunda eğitim, yalnız gaye içinde bir vasıtadır” şeklinde tanımlayan 

Henry Jessup isimli bir misyonere göre; “Bu gaye, İnsanları İsa'ya götürmek, fertler ve milletler 

Hristiyan oluncaya kadar onları eğitmektir.” 499 

 

Koreliler, Konfüçyüsçülük ekseninde öğrenmeye aç bir toplum olarak tarihte yer edinmiştir. 

Konfüçyüs’ün “Öğrenmek ve zamanı geldiğinde öğrendiğini uygulamak, mutluluk değil midir?”500 

sorusuyla başlayan öğretisini uzun yıllar yapı taşı olarak benimseyen ve kendilerinin Büyük 

Bilgelerin Soyundan geldiğini iddia eden bu toplumda “kötü öğreti” olarak sınıflandırılsa da 

Hristiyanlık öğretisi dahi ötelenememiştir.  

 

Toplum, modernleşme ve batılılaşma ekseninde dini özümserken Batı uygarlığının dönemde 

rakiplerinin önüne geçerek sivrilmiş olması Korelilerin onlara yaklaşmasının en kritik sebebi 

olmuştur. Böylece Sarim grubu içindeki iç çatışma ile yavaş yavaş hissedilmeye başlayan dinin etkisi 

topluma yayılmış ve buradan da halkın eğitimine giden bir süreç başlayarak nihayetinde insanların 

modern zamandaki eşitlik ilkesini benimsemesine uzanan bir olaylar silsilesi gerçekleşmiştir. 

 

Hristiyanların ilk hedefi olan kiliseleşme, Kore Hükümetinin yasaklamaları ve yabancı karşıtı 

politikalarıyla askıya alınırken misyonerler, dini geri planda işlemek zorunda kalmış; Kore’ye kendi 

teknolojik üstünlerini 1600’ler gibi erken bir tarihte kabul ettiren Katolikler, sağlık yoluyla Kore’nin 

güvenini kazandıktan sonra Korelilerin asıl ilgisini çeken ve Batı’nın sızmasına kapı aralayan bilgi 

birikimini Hristiyanlaştırma faaliyetleri için kullanmaya başlamıştır. Böylece 1880’lere dek 

 
499 Ayten Sezer, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e; Misyonerlerin Türkiye’de Eğitim ve Öğretim Faaliyetleri, Hacettepe 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Dergisi, Osmanlı Devleti’nin Kuruluşunun 700. Yılı Özel Sayısı, 1999, s. 171. 

500 Konfüçyüs, Konuşmalar, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2021, s. 1 



119 

misyonerlerin doğrudan faaliyetlerine baskı kurulsa da Batılı eğitim kurumları Kore yarımadasında 

yer edinmiştir. 

 

1876’da Kim Gi-Su adlı bir temsilcinin ülkedeki askeri modernleşmenin yanı sıra elektrik 

hatları, para basımı, buharlı gemi ve tarım aletlerinin de dahil olduğu, Batının teknolojik medeniyeti 

hakkında bilgi edinmek üzere Japonya’ya gönderilerek Kore’nin burada daha fazla araştırma yapıp 

yapmaması konusunda fikir edinmekle görevlendirilmesinin ardından 1880 yılında Çin’de aynı 

amaçla araştırma sahası vazifesi görmüştür.501  Böylece 1881’de daha geniş çaplı bir işe girişilerek 

Japon kültürü ve dış ticareti için 62 Korelinin gizlice Japonya’ya gönderilmesinden sadece bir yıl 

sonra Kore Hükümeti, Mollendorff’un tavsiyesiyle, çevirmen yetiştirmek üzere Çin’in 

Tongwenguan’ını örnek alan ve Dongmunhak adı verilen Evrensel Dil Eğitimi (Common Script 

Learning) okulunu bir seneliğine açmaya karar vermiştir. 

 

İngilizce, Japonca ve aritmetik öğretmeye başlayarak Batılı bir dili öğreten ilk modern okul 

olan Dongmunhaktaki eğitmenler, Koreli bir müdür eşliğinde Zhongxian Wu ve Amerika’ya 14 

yaşında eğitim için gönderilen Shaoyi Tang adlarındaki Çinliler olurken; baş eğitmen bir İngiliz 

vatandaşı olan telgraf teknisyeni T. E. Halifax olarak seçilmiştir.502  

 

Bununla birlikte misyonerler, yüksek düzey eğitimi bürokratik amaçlarla üst sınıfa sağlanmaya 

başlamış ve 1886 yılına kadar yabancı dil öğrenimi bu sistem üzerinden sürerken Dongmunhak’ın 

kapatılmasından sonra bu kurum yerine Yugeong Gongwon olarak anılan -ilk Batı usulü devlet 

destekli- Royal English School (Kraliyet İngilizce Okulu), Homer Hulbert tarafından kurulmuştur.503 

Bu süreçte genel hedef, eğitimi çocuklara verip bu çocukların ailelerini Hristiyanlaştırmasını 

sağlamak olarak şekillenirken halka sağlanan alt düzey eğitim ise hep kişilerin özel çabası şeklinde 

ilerlemiştir.504  

 

Dolayısıyla aynı yıl kurulan ve Kralın “Yetenekli Erkekleri Geliştirme Yurdu” anlamında 

“Paichai Hakdang” ismini verdiği, Kraliçenin “Armut Çiçeği” anlamında “Ewha Hakdang” ile 

sembolize ederek ülkenin beklentilerini yansıttığı Paejae ve Ewha Kız Okulu açılmış ve bu okulların 

dışında yine kız okullarından Jeongui Kız Okulu, Ilsin Kız Okulu ile Baehwa Kız Okulu 

 
501 Suh, Formation, s. 32. 

502 Kim Eun-gyong, Beginning of English Language Education, The Korean Times, 2008, https://www.koreatimes.co.kr/ 

www/nation/2021/10/113_22588.html, (12.08.2023, 16:07); Tae-Young Kim, Historical Development of English 

Learning Motivation Research: Cases of Korea and Its Neighboring Countries in East Asia, Springer, Singapore, 

2021, s. 17. 

503 Robert Neff, Korea’s modernization through English in the 1880s, The Korea Times, 2010, koreatimes.co.kr/www/ 

news/nation/2010/05/117_66731.html, (12.08.2023, 16:47). 

504 Matsutani, a.g.m. s. 151. 

https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2021/10/113_22588.html
https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2021/10/113_22588.html


120 

misyonerlerin açtığı özel okullar olarak faaliyet göstermiştir.505 Ayrıca bu Metodist okullarına ek 

olarak Presbiteryenlerden; Horace N. Allen’ın 1885’te açtığı ilk tıbbi klinik olan Chejungwon, 

1886’da G. Underwood’un açtığı Kyeongsin Okulu ve  William M. Baird’ın 1887’de Pyongyang’da 

açtığı Soongsil Okulu da örnek gösterilebilir.506 

 

Erken dönemde misyonerler mezhepsel olarak ayrı, kendi içlerinde ayrı kavgaları 

sürdürdüklerinden eğitimin nasıl verilmesi gerektiği hep bir soru işareti olarak kalmıştır. Hristiyan 

misyonerlerin gözüyle; “Kafirler şeytandan vazgeçmeden onların elinde ne var ne yoksa 

istemektedir.” G. Underwood gibi misyonerler bu nedenle din adına değilse ilmin verilişini anlamsız 

bulurken genelde Metodistler, Presbiteryenlerden farklı olarak Batı ilmini öğretmek için dil bilgisinin 

halka dahi öğretilmesine inanmıştır.507 Dolasıyla İngilizce öğrenimi, Korelileri kiliseye çekme yolu 

olarak benimsenmiş; 1895 yılı itibariyle “misyon, okulların -en azından kendilerine göre- İngilizce 

öğretmek için olmadığına inanırken” bu durumun politika haline getirilmesine gayret edilmiştir.508 

Nitekim William D. Reynolds’ın da 1896’da belirttiği gibi; üst sınıfa sağlanan eğitimin temel amacı, 

Koreli Hristiyanları ABD’ye gönderip onların gelişmesini sağlamak olmadığından misyonerlerin 

duygusal bakışlarının önüne geçilmesi ve Koreli Hristiyanların dini, kendi halklarının arasında 

sivrilmek için kullanmasının önlenmesi savunulmuştur.509  

 

Misyonerlerin kendi iç çatışmalarının yanı sıra Koreliler de kendi içlerinde gelişmek ve barbar 

öğretisinden faydalanmak yönünde çatışmalar yaşamıştır. Nitekim bu durum, 1882’de İngilizce bir 

Japon gazetesine haberine yansırken toplumsal bakış şöyle ortaya çıkmıştır; Bir Koreli soylusu için 

daha az barbar kabul ettikleri Japon dilini öğrenmek ile tamamen barbar olan Batı’ya ait bir dili 

öğrenmek arasında büyük bir farklılık vardır ve bu farklılık, “Batı medeniyetinin gerçek değerini 

öğrenmek için İngilizce kitaplar okumak isteyen” bir Korelinin önünde sosyal bir engeldir.510 

 

Üstelik sosyal durum, kadınlar açısından daha çetrefilli bir süreçtir. Evin harem kısmından 

çıkamayan kadınların eğitim için okula gitmesi, Kore halkı için mümkün değildir.   Bu nedenle Ewha 

okulunun ilk öğrencisi, yüksek rütbeli bir memurun Kim isimli cariyesi olmuş ve fakirlerle 

kimsesizler, hayatlarını idame ettirebilmek için okulun imkanlarından yararlanmaya çalışmıştır. 

Nitekim G. Underwood’da hastanede eğitim görmek için bir müddet saraydan dansçı kız temini 

 
505 Mee-Ryang Jeong, Woojin Lee, Korean Education: Educational Thought, Systems and Content, Çev. Sohn Tae-

soo, The Academy of Korean Studies, Kore, 2018, s. 62; Lee, Christianity, s. 8-9. 

506 Kim, Historical, s. 21; Jeong-Kyu Lee, The Establishment of Modern Universities in Korea and Their Implications for 

Korean Education Policies, Education Policy Analysis Archives, c. 9, sy. 27, 2001, s. 6. 

507 Matsutani, a.g.m. s. 182, 173. 

508 Matsutani, a.g.m. s. 155. 

509 Matsutani, a.g.m. s. 156-157; Brendan Hughes, A Mission of Education and Creation: The Work of Christian 

Missionaries in Korea from 1882 Through 1910, History 4870: The Two Koreas, 2008, s. 3. 

510 Neff, Korea’s. 



121 

yapıldığına değinmektedir.511 Ancak 1888’de Ewha’nın öğrencileri 7 kişi olduğunda bile Kore 

gelenekleri gereği erkek öğretmenlerden eğitim almamaları gerektiği belirtilmiş, bu sebeple 

kadınlara sadece İncil dersleri sağlanmıştır.512 

 

Öyle ki 1885’te başkentte küçük bir yetimhanede erkeklere özel bir okul açtığında dahi, 1886 

sonu itibariyle bu okulda 10 çocuk (yada 36 çocuk) öğrenim görebilmiştir. Ayrıca Underwood’un 

yetim çocukları seçmesinin nedeni de pozitif bir sonuç elde etme ihtimalinden çok 

çaresizliğindendir.513  

 

Genthe, Kore’ye yerleşmiş belli bir din olmadığından buraya yeni bir dinin kolayca 

yayılabileceğini öne sürmüştür.514 Ancak Kore halkı, misyonerlere istedikleri tepkiyi vermemiş, 

gerek hükümet gerekse de halk yabancılara ve yabancıların dinine tepki göstermiştir. Bu sebeple 

birçok dövme ve taşlama girişimi meydana gelmiştir. 

 

Fakat bu olaylar arasından ilk ciddi durum; 1888 yılındaki Bebek İsyanı olmuştur. Seul’deki 

yabancılar hakkında Koreli çocukları kaçırdıkları yönünde söylentiler çıkmaya başlamasıyla iddialar, 

yabancıların çocukların kalplerini ve gözlerini oydukları ve bunları ilaç yaptıkları yönünde kulaktan 

kulağa yayılmıştır. Böylece bebeklerin gözlerinin kameraların lensi için kullanıldığı dillendirilmeye 

başlanmıştır. 

 

Lillias Underwood; İnsanların, bebeklerin Alman, İngiliz ve Amerikan elçiliklerinde pişirilip 

yendiğine inandıklarını ve hastanelerin bu kana susamış iş için bir karargah olarak bilindiğini 

yazmaktadır. Korelilere göre hastalıkların tedavi edilebilmesinin nedeni bebeklerin katledilmesidir. 

Bu iddialar sonucunda öfkeli bir kalabalık “alçak yabancılar” için tehlike arz etmeye başlamıştır. 

Koreli memurlar olanları durdurmak istese de birçok misyoner, Chemulpo limanına doğru kaçmak 

üzere eşyalarını toplamaya başlamıştır. Dedektifler ve polis memurları bu işi çözüp isyanı bastırsa 

da misyonerlere karşı halkın bakışı iç açıcı bir hal almamıştır. 515  

 

Kore’nin henüz dışa açılmaya ve misyona hazır olmadığını gösteren bu isyan sonrası saldırılar 

sürmüştür. 1889’da Presbiteryen Kilisesi tarafından Kore’ye atanan Samuel Austin Moffett adında 

bir misyoner, 1893’te taşındığı Pyongyang’daki evinde Koreliler tarafından taşlanmış ve resmi 

memurların sayesinde canını kurtarmıştır.516 Ancak hükümetin, suçlulara yönelik bir yaptırımı da 

 
511 Lee, Christianity, s. 14; 

512 Horace Horton Underwood, Modern Education in Korea, International Press, 1926, New York, s. 18. 

513 Clark, Nevius, s. 83; Matsutani, a.g.m. s. 152. 

514 Park, a.g.e. s. 43-44. 

515 Underwood, Fifteen, s. 14-17. 

516 Clark, Nevius, s. 81, 109; Matsutani, a.g.m. s. 72. 



122 

bulunmamaktadır ki bu durum Fransız Papazların taşlanması durumunda da etkisini göstermiş ve 

hükümet, Fransa’nın protestolarına rağmen suçluları cezalandırmayacağını bildirmiştir. Nitekim 

1893’te çıkan fermana göre; yerli Katolikler, “Majestelerinin evlatları” kabul edilirken aynı durum 

Fransız yada diğer Batılılar için geçerli değildir ve ek olarak Kore Hükümetinin vatandaşlarını 

cezalandırma yetkisi dış ülkeleri ilgilendirmemektedir.517 

 

1894’te çıkan Donghak İsyanının sloganının da Batılı canavarları topraklarından sürmek 

olması ve isyancıların, misyonerlerin kaldıkları evleri yakarak Batılara yönelik şiddet faaliyetlerinde 

bulunması göstermiştir ki misyonerlere yönelik bakış uzunca bir süre değişim göstermemiştir.518 

Nitekim yoksul, evsiz, gayrimeşru doğmuş çocukları yanına alıp kimsesizlerle “Kurtarıcıyı sevme 

yolunda ilgilenme” gayesinde olan Underwood’un yanında 2 sene kalarak Bebek İsyanı sırasında 

firar eden, İngilizce ve İncil dersleri almış olan iki çocuk dahi misyonerlerin yamyamlığı konusuna 

bir açıklık getirememiştir.519  

 

Ayrıca devlet destekli olan Royal English School’da eğitim veren Homer B. Hulbert, Delzell 

A. Bunker ve George W. Gilmore adlı eğitmenlerin bile Korece bilmediği ve halka iletişimlerinin bu 

nedenle kısıtlı kaldığı unutulmamalıdır.520 G. Underwood’un açtığı yetimhane de dahi İngilizce 

eğitimi, yerel bir eğitmen tarafından sağlanan birincil (anadil) ve ikincil eğitimden (Çin yazısı)  sonra 

üçüncül olarak verilmektedir ki bu eğitimi de sadece faydalanabilecek yaşta olanlar alır.521 

 

Fakat tüm bu olumsuzlukla rağmen misyonerlerin çabalarının boşa gittiğini de söylemek doğru 

olmayacaktır. Paeje Okulu için tahsis edilen arazinin 1592 Japon istilası döneminde tahrip edilen bir 

mekan olması durumu misyonerlerin lehine çevirmiştir. Korelilerin ruhlardan çekincesi sonucu 

bakımsız kalarak virane hale gelen bu alandaki karaağacı Henry Appenzeller’in kesip yakması ve 

buna rağmen ruhlardan zarar görmemesi, Korelilerin Amerikan Tanrısının Koreli ruhlardan üstün 

olduğuna inanmasına vesile olmuştur.522 

 

İlk Metodist Okulu olan Paejae, Appenzeller tarafından açılırken bu okula, M. F. Scranton’ın 

Ewha’yı, Bay Lutz’un bir Tarım okulunu açması gibi kuruluşlar eşlik etmiştir.523 Bu okullarda 

erkeklerin öğrenim seçenekleri artarken -ki Paeje öğrencileri daha sonra kraliyet sarayında çevirmen 

olarak işe alınmıştır-kadınlar, eğitim hakkını elde etmiş ve sadece erkeklere verilen Çin karakterleri 

 
517 Matsutani, a.g.m. s.  48-49, 52. 

518 Matsutani, a.g.m. s. 51. 

519 Matsutani, a.g.m. s. 152; Kim, Historical, s. 26. 

520 Kim, Historical, s. 20. 

521 Underwood, Modern, s. 20. 

522 Oak, Making, s. 2. 

523 Allen, Neivus, s. 224.  



123 

eğitimi yada nakış gibi geleneksel bilgilerin yanı sıra bu okulun öncülüğünde kurulan kadın 

okullarıyla edebiyat, müzik ve ev ekonomisi gibi alanlardan başlayarak günümüzdeki haline gelene 

dek eğitimini çeşitlendirmiştir.524 Böylece 1887’de sadece 11 öğrenciye sahip olan Ewha, 1909’da 

150 gibi bir sayıya ulaşarak günümüzde bu dönemde kurulmuş olan ve hala faaliyet gösteren köklü 

üniversitelerden biri haline dönüşmüştür.525 

 

Günümüzde Wonsan Üniversitesi olarak hala faaliyet gösteren Wonsan-Haksa’ya gelindiğinde 

ise bu akademi, devlet destekli kurulup sadece Yangban çocuklarını eğiten yada misyonerlerin 

yetimler üzerinden ulusu Hristiyanlaştırma amacı güttüğü özel akademilerden farklı olarak 

şekillenmiştir. Ulusun ilk halk okulu olarak bilinen ve Batı eğitim metotlarını benimsemiş bu okul, 

Dukwon Sulh Hakimi Jung Hyun-Suk tarafından 1883’te kurularak tamamen yerliler tarafından 

desteklenip faaliyet gösteren bir kurumdur.526  

 

Nitekim anlaşmalar gereği açılan limanlarda Japon tüccarlarıyla baş edemeyen yerliler, 

kendilerini geliştirme ihtiyacı hissetmiştir. Böylece halk, astronomi, geometri, elektrik, aritmetik ve 

cebir gibi bilimsel bilgilerin öğretildiği bu okulu açarak burada, 250 kadar öğrenciden 200’ünün 

askeri eğitim, 50’sinin beşeri bilimler dersi almasını sağlamıştır.527  

 

1888’de hükümet, askeri bir okul olan YǒnmuKongwǒn ile tarım okulu olan Nongmu 

Mokch’uk Sihumjang’ı kurmuştur. 528 Fakat asıl değişim Kim Hong-Jip kabinesinin kurulmasıyla 

birlikte gelmiş; Gabo Reformlarının başlangıcı, Kore eğitim sisteminde köklü yenilikleri beraberinde 

getirmiştir. Kabineye giren birkaç Amerikalı ve Japon ile birlikte başta kölelik olmak üzere, çocuk 

yaşta evlilik ve devlet memuru seçmek için yapılan Gwageo gibi uygulamalar kaldırılmış; Dul 

kadınlara yeniden evlenme hakkı verilerken devlet tarafından kadınlara eğitim hakkı tanınmıştır. 

1876’dan 1910 yılına kadar geçen bu reform dönemi, getirisi olan faaliyetlerle toplumu iyileştirdiği 

için genelde yabancı kaynaklar tarafından “Aydınlanma” dönemi olarak adlandırılır. Ancak Japon 

baskısı altında şekillendirildiği için Koreliler, bu zaman dilimini bir “Geçiş” dönemi olarak 

görmüştür. 529 

 

 
524 Hughes, a.g.m. s. 4-5; Allen, Neivus, s. 223; Matsutani, a.g.m. s. 176. 

525 Neff, Korea’s. 

526 Ok, Park, Social, s. 95 

527 Suh, Formation, s. 33; Sang-Gu Lee ve Jihwa Noh ve Sung-Yell Song, Educational policy and curriculums of Korean 

school mathematics in the late 19th and early 20th century, Communications of Mathematical Education, c.23, sy. 4, 

2009, s. 1098 

528 Yuh, a.g.m. s. 85-86. 

529 Hatice Köroğlu, 19. Yüzyılda Kore’de Batılılaşma Hareketi ve Kadının Statüsü, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, c. 1, sy. 27, 2009, s. 186.  



124 

Kanghwa Anlaşmasını takiben, modernleşme kapsamında çıkan devlet temelinde Imo veya 

Gapsin, dış güçler ekseninde yeni bir dinin yayılışına sebebiyet veren durumlar silsilesini gören Kral 

Gojong, 1894 yılına geldiğinde eğitim sistemini tamamıyla değiştirme kararı almıştır. Sosyal 

eşitsizliklerin kaldırılmasıyla birlikte toplumda sadece elit kesimin eğitildiği Sungkyunkwan gibi 

okulların yerini Batı usulü olan ilkokul, ortaokul ve üniversiteler almıştır. Bunu takiben 1895’de yeni 

bir eğitim fermanı ilan edilmiş ve açılan okullara ek olarak teknik okul gibi yeni kurumlarında 

kurulacağı bildirilmiştir.530 Nitekim aynı yıl, Korelilerce Heunghwa ve Hanseong (Nagyeong) 

Okulları İngilizce ve Japonca eğitimi vermek üzere kurulmuş; 1896’da Simu (Junggyo) Okulu da 

bunlara eklenirken Çince eğitimi de sağlanmıştır. Ragyeong Akademisi, Jeongseon Kız Okulu, 

Gaeseong ve Gwangheung Okulları gibi aynı dönem birçok yeni kurum oluşurken 1909 sonu 

itibariyle 5.727 özel okuldan yaklaşık 3000’i Korelilerin kendi azmiyle kurulmuştur.531 

 

Ayrıca Amerika’da akademisyenlik yapan iki Koreli Hristiyan Seo Jae-Pil ve Yun Chi-ho’da 

ülkeye geri çağrılırken misyonerler, vaat ettikleri eğitimle Kore toprakları üzerinde birçok noktaya 

daha rahat ulaşmaya başlamıştır.532 1910 yılında bir köyden ayrılacağını belirttiğinde etrafının çete 

gibi bir kalabalık tarafından kuşatıldığını söyleyen Ethel Estey halkın durumunu şöyle bildirmiştir; 

“Ya yakında döneceğime yada onlara bir öğretmen göndereceğime söz vermeden önce neredeyse 

zorla tutuldum.”533 

 

Batılı okullara olan ilgi, Japonların ülkede hak iddialarıyla başka bir seviyeye çıkmıştır. 

Edmund de Schweinitz Brunner, Hristiyan faaliyetlerinin en üst düzeydeki verimini Japon ilhakı 

öncesi olarak değerlendirmektedir.534 Nitekim misyonerler, Japon işgali/ilhakı gerçekleşsin veya 

gerçekleşmesin bunun kendi çalışmalarının önüne geçmeyeceğine inanmıştır. Fakat Japonların Kore 

topraklarını ele geçiresiyle birlikte yerli halkın yanı sıra misyonerlere yönelik de baskı faaliyetleri 

olmuştur. Ağustos 1911’de en yetenekli papaz, öğretmen ve liderlerden oluşan 126 Hristiyan 

tutuklanması bunun bir örneğidir. Bu tutuklamalar daha sonra düşürülse de misyonerlik 

faaliyetlerinin sekteye uğraması ve zarar görmesi engellenememiştir. Hayati güvencesi olmayan 

misyonerler, görev bölgelerini terk etmeye başlamıştır.535  

 

Ancak Japonlar, Kore’nin ilhakını haklı bir temele oturtmaya çalışırken okullar, birer birer 

direniş yuvası haline dönüşmüştür. Böylece Kore milliyetçiliği Batılı okullarda, hastanelerde ve 

 
530 Lee, Noh, Suh, s. 1100. 

531 Kim Eun-Gyong, English Education During Gwangmu Era, The Korea Times, 2008, https://www.koreatimes.co.kr/ 

www/nation/2022/05/281_25287.html, (19.08.2023, 16:05); Jeong, Lee, a.g.e. s. 64-65, 67. 

532 Matsutani, a.g.m. s. 178. 

533 K. Kale Yu, Understanding Korean Christianity: Grassroot Perspectives on Causes, Culture, and Responses, 

Pickwick Publications, Oregon, 2019, s. 106 

534 Clark, Nevius, s. 264. 

535 Min, a.g.e. s. 6. 

https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2022/05/281_25287.html
https://www.koreatimes.co.kr/%20www/nation/2022/05/281_25287.html


125 

kiliselerde filizlenip şahlanırken Hristiyan olmak vatansever olmakla bağdaşmaya başlamış ve halk 

giderek Hristiyanlığı dost benimserken özellikle işgal yıllarında Hristiyanlık kalıcı bir hale gelmiştir. 

 



 

 

 

 

 

SONUÇ ve ÖNERİLER 

 

Joseon Krallığı, kast sistemi çerçevesinde Yangban grubunun etkisiyle iç siyasetinde istikrarı 

sağlayamayan küçük bir devlettir. İç siyasetindeki dalgalanmalar, Korelileri çeşitli gruplara bölmek 

kaydıyla Çin-Japon etkisini ülke içine taşımaktadır. Dolayısıyla devletin meşruluğunu sağlamak için 

ihtiyaç duydukları Çin’de ve yarı-barbar kabul ettikleri Japonya’da Batı etkisinin artması, aynı etkiyi 

Kore yarımadasında da hissedilir kılmıştır. 

 

Ticaret anlaşmaları peşinde koşarak, Asya’nın zenginliklerini Avrupa’ya ve Amerika’ya 

taşıma hevesinde olan Batılı Devletler, Çin ile Japonya sonrası dışa kapalı bir krallık olan Kore’yi 

dışa açmayı başarmıştır. Bu durum Daewongun ve Kraliçe Min arasındaki kavgayı değerlendiren 

Japonya sayesinde gerçekleşirken; Kore’yi Japonya’ya yada Rusya’ya bırakmak istemeyen Çin’in, 

Kore’yi bölünmesine engel olmak için yabancı devletlerle işbirliğine girişmesi hususunda ikna 

etmesi, Kore’nin Batılı uluslarla temas kurmayı kabullenmesine yol açmıştır. 

 

Sürecin başında Batılılar, Çin ve Kore arasındaki tabiiyet yada vasallık durumunu 

anlamlandıramamıştır. Bu nedenle Çin, Kore’nin ona bağlı olmadığını öne sürerken Kore’nin 

Çin’den bağımsız karar alamayacağını söylemesi işleri karıştırmıştır. Fakat Kanghwa Anlaşmasını 

takiben yapılan anlaşmaların Çin’i Kore denkleminden kesin olarak çıkarması, oyalama 

diyebileceğimiz politikanın sonu olmuştur. Böylece Çin, Kore yarımadası üzerindeki etkisini gitgide 

Japonya ve Rusya, ayrıca bunların yanı sıra Batılı devletlerde paylaşmak zorunda kalmıştır. 

 

Koreliler, ülkelerindeki Batı etkisine çeşitli tepkiler vermiştir. Fakat hepsinin ortak payesi 

Kore’yi güçlendirmektir. Bu sebeple modernleşme bazında alınan Batı öğretisi ülkede tepki 

çekmemiştir. Ancak Çin’den Kore’ye taşınan Katolik faaliyetlerinin teolojik yönü, yarımadanın 

karışmasına ve bir dizi baskı çalışmasına neden olmuştur. Fransızların gizlice ülkeye soktukları 

misyonerle dini yayma çalışmaları, işleri yokuşa süren bir başka etkendir. Devletin kanunlarına ve 

geleneklerine karşı duran ve Hristiyanlıkla birebir aynı tutulan Katolik mezhebi büyük tepkiler 

çekmiştir. Üstelik Fransızların tehditvari tutumları, diğer Batılı ülkelerinde “barbar” konumuna 

düşmesine neden olmuştur.  

 

Protestanlar, Katoliklerin ülkeyi dışa açan zorlu serüveni ardından rahatlıkla girdikleri ülkede 

bambaşka bir politika çizerek Kore toplumu içerisinde Hristiyanlık inanışını yeni baştan kurmuştur. 

Horace N. Allen’ın sağlık faaliyetleri üzerinden -Katolikler yüzünden başlayan- batı karşıtlığını 

silmesi bir dönüm noktasıdır. Halkın fakirliğinden yararlanıp ülkenin içlerine doğru sızarak 



127 

insanlardan kral yerine Papalık kurumuna bağlılık talep eden Katoliklerin aksine Protestanlar, sadece 

Kore halkına hizmet etmek için gelmiş izlenimi çizmiştir. 

 

Protestan misyonerlerin, -kendi içlerindeki çatışma ve art niyetlere rağmen- teolojik kavgaya 

yer vermemesi onların ülke içindeki varlığını perçinlemiştir. Nitekim Çin’in düşüşü, Kore’nin yeni 

bir öğretmen benimsemesini şart kılmış ve yeni öğretmen, Batılı devletler olmuştur. Böylece Çin’de 

Katolik mezhebi ile başlayan faaliyetler, Kore yarımadasında Protestanlıkla sürdürülmüştür. Bebek 

İsyanı gibi durumlara rağmen, misyonerlere yönelik bakış değişmeye başlamıştır. Üstelik 

misyonerlerin Asya kültürü hakkında bilgi edinmeleri, yapılan hatalardan ders çıkarmaları da 

misyonun kalıcılığını arttırmıştır. Fakat Kore’de misyonu kalıcılaştıran en önemli etken milli 

düşünceye yapılan teşviktir. 

 

Çin ve Japonya’nın Batı kültürünü esas almaya başlamasıyla Konfüçyüsçülük ve Budizm 

benzeri dinler zaten etkinliğine darbe yemiştir. Geriye bir tek Şamanizm kalmıştır ki misyonerler, 

Hananim/Elohim ve Tangun/Hz. İbrahim gibi benzeştirmelerle modern Şamanizm’in Hristiyanlık 

olduğu görüşüyle toplumda bir öze dönüş projesi başlatmıştır. Buna göre; Çin etkisi ile aşağı çekilen 

kadının konumunun Konfüçyüsçülük öncesi ne olduğu gibi durumlar öne çıkarılmış; Toplumun en 

çok ezilen kesimi olan kadınlar ile kölelere özgürlük vadedilmiştir. Hatta yarımadaya inancı 

modernleşme amacıyla taşıyan Yangbanlar içerisinde bile doğumdan gelen statüye karşı bir hareket 

başlamıştır. Özellikle gayrimeşru doğanlar gibi toplumda ötelenenler, ülkenin kast sistemine karşı 

durmuştur. Aslında bu sistemin kaldırılması uzun yıllardır tartışma konusudur. Ancak sosyolojik 

yapının değişimi sistemi kökünden sarsacağı için belli başlı reformlar dışında değişime 

uğrayamamıştır. 

 

Hristiyanlığın gelişi, sarsılan sisteme son darbeyi vurmuştur. Donghak Hareketi başta olmak 

üzere, devletin yerleşik yapısında değişim talepleri yükselmiştir. Hristiyanlar bu açıktan ülkeye 

sızarken, Daewongun’un iktidardan düşüşü kapıların sonuna dek açılmasına neden olmuştur. Kral 

Gojong ile modernleşme üzerinden yeni bir din ülkede kalıcı hale gelirken özellikle Kore’nin Japon 

egemenliği altında aldığı kararlar önce ülkeyi ilhaka hazırlamıştır. Sonra da Korelilerin bir 

bağımsızlık savaşı vermesine yol açmıştır. Bu süreçte kazanan ise Hristiyanlık olmuştur. 

 

 

 



 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

A New Look at the Annexation of Korea, (2010), Society for the Dissemination of Historical Fact. 

Açıkses, Erdal (2004), Misyonerliğin Tanım ve Faaliyetleri Hakkında Kısa Bir Değerlendirme, 

Müdafaa-i Hukuk, Atatürkçü Aylık Dergi, 0(72), (30-32). 

Ahn, Sang-Jin (1997), The Religious Synthesis of Choe Je-U as a Nineteenth Century 

Theological Paradigm for Korean Minjung Theology, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Toronto University- Theology Faculty.  

Akın, Lemi (2019), II. Abdülhamid için Hazırlanan Kore Seyahatnamesi, Akademi Titiz 

Yayınları, İstanbul. 

Allen, Horace N. (1912), An Acquaintance with Yuan Shi Kai, The North American Review, 

196(680), (109-117). 

Armaoğlu, Fahir (1997), 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi (1789-1914), TTK Basımevi, Ankara. 

Armstrong, Charles K. ve Rozman, Gilbert ve Kim, Samuel S. ve Kotkin, Stephen, (2005), Korea 

at the Center: Dynamics of Regionalism in Northeast Asia, Google Books, 

https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&

q&f=false, (07.01.2023, 18:01). 

Asya'nın Büyük İmparatorlukları, (2021), (Ed. Jim Masselos, Çev. Ed. Erkan Göksu), Kronik 

Kitap, İstanbul. 

Atalay, Sare L. (2016), Bir “Batı İcadı” Olarak Din: Religion Kavramının Modern Batı’da İnşası, 

İnsan ve Toplum, 6(2), (27-47). 

Atik, Kubilay (2012), Kore Aydınlanması Joseon Dönemi, Doğu Batı, (61), (218-232). 

Aydın, Fuat (2000), Pavlus ve Din Anlayışının Yansımaları, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Azertürk, Semine İ. ve Akman, Tuğçe (2018), Konfuçyüs’ün Kadın Görüşü Üzerine, Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19(1), (19-37). 

Bae, Byeong-Dae (2020), Comparative and Historical Analysis of Early Donghak: Cross-Religious 

Dialogue Between Confucianism and Catholicism in 19th-Century Korea, Religions, 0(11), 

(608-641). 

https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=z5MYDQAAQBAJ&lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false


129 

Bae, Hang-seob, (2017), Popular Movements and Violence in East Asia in the Nineteenth Century: 

Comparing the Ideological Foundations of their Legitimation, Sungkyun Journal of East 

Asian Studies, 17(2), (233-260). 

Bae, Jae-Soo, Kim, Yeon-Su (2020), History Lessons from the Late Joseon Dynasty Period of Korea: 

Human Technology (Ondol), Its Impacts on Forests and People, and the Role of the 

Government, Forests, 11(12):1314, (1-17).  

Baker, Don (2014), Early Visions of Reform and Modernity Sirhak and Religious Movements in 

Chosŏn Korea, Education About Asia, 19(1), (52-55). 

__________ (2006), The Religious Revolution in Modern Korean History: From Ethics to Theology 

and From Ritual Hegemony to Religious Freedom, The Review of Korean Studies, 9(3), (249-

275).  

Baker, Donald L. (1983), Confucians Confront Catholicism in Eighteenth-Century Korea, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Washington Üniversitesi- Tarih Bölümü. 

______________ (1982-83), Jesuit Science through Korean Eyes, The Journal of Korean Studies 

(1979-), 4, (207-239). 

Bayat, Fuzuli, (2010), Türk Kültüründe Kadın Şaman, Ötüken Yayınları.  

Bell, Kirsten (2008), Pilgrims and Progress: The Production of Religious Experience in a Korean 

Religion, Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, 12(1), (83-

102). 

Birru, Dereje Teshome (2018), The Korean Peninsula and the Dream of the United States of America 

(1834-1882), Arts and Social Sciences Journal, 9(5), (422-?). 

Bishop Isabella B. (1897), Korea and Her Neighbors: A Narrative of Travel, with an Account 

of the Recent Vicissitudes and Present Position    of   the    Country, Fleming H. Revell 

Company. 

Bozkurt, Emrah (2017), Din Kavramı, Havâss Dergi, 0(1), (34-55).  

Bradley, James (2009), The Imperial Cruise: A Secret History of Empire and War, Little Brown 

Company, New York. 

Cawley, Kevin N. (2015), Dangerous Women in the Early Catholic Church in Korea, Religious 

Transformation in Modern Asia, Brill, 148, (76-97). 

Ceylan, Ertuğrul (2019), Çinli Müslüman Bilgin Wang Daiyu'nün Çin İslam Tarihindeki Yeri 

ve Önemi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Chačatrjan, Arevik (2016), An Investigation of the History and Structure of Korean Shamanism, 

International Journal of Korean Humanities and Social Sciences, 1, (55-70). 



130 

Chey, Hyoung-Kyu (2019), International political economy thought in pre-modern and colonial 

Korea, International Trade, Politics and Development, 3(1), (11-29). 

Cho, Eunsu (2002), Creating a Korean Philosophical Tradition: Pak Chong-hong and the 

Discomfiting Indispensability of European Thought, The Review of Korean Studies, 5(2), 

(163-193). 

Choe, Yŏng-Ho (1982), The Kapsin Coup of 1884: A Reassessment, Korean Studies, University 

of Hawai'i Press, 6, (105-124). 

Choi, Hyaeweol (2009), Gender and Mission Encounters in Korea: New Women, Old Ways, 

University of California Press, Berkeley&Los Angeles&London. 

Choi,   Jai-Keun ve Choe, Chae-geon (2006), The Origin of the Roman Catholic Church in Korea: 

An Examination of Popular and Governmental Responses to Catholic Missions in the 

Late Choson Dynasty, CA: The Hermit Kingdom Press, Cheltenham, Seoul, Bangalore, Cebu. 

Choi, Sun-Young (2014), A Generational Shift in the Catholic Missionary Groups: Catholic 

Missionaries' Struggle Confronting Protestant Power in P'yŏngan Province,  

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, British Columbia Üniversitesi.  

Chong, Kyong-Ran (2018), Revitalization of Ancient Institutions: The 1394 Governance Code 

for the Joseon Dynasty of Korea by Jeong Do-jeon, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Victoria Üniversitesi (Wellington)- School of Languages and Cultures. 

Chung, So-Yi (2018), Introducing Christian Spirituality to Joseon Korea—Three Responses from 

Confucian Scholars, Religions, 9(11), (329-343). 

Chung, Soojin (2022), The Seed of Korean Christianity Grew in the Soil of Shamanism, Christianity 

Today, https://www.christianitytoday.com/ct/2022/november-web-only/korea-shamanism-

christianity-pyongyang-revival.html, (01.06.23, 16.16). 

Clark, Charles Allen (1937), The Nevius Plan for Mission Work, Christian Literature Society, 

Y.M.C.A. Press, Kore. 

Clark, Donald N. (2006), Christianity in Modern Korea, Education About Asia, 11(2), (35-39).  

Clemens, Walter C. (2010), Getting To Yes In Korea, Paradigm Publishers, Boulder, Londra. 

Cooper, Anna (2022), Korea's Explosiv s Explosive Declar e Declaration of Independence: Complex 

ation of Independence: Complex Influences Leading Up to the March First Movement of 1919, 

Honors Projects, History, (56), (1-40). 

Cummings, Bruce (2005), Korea’s Place in the Sun: A Modern History, W.W. Norton Company, 

New York, Londra. 

Diffendorfer, Ralph E. (1917), Missionary Education in Home and School, The Abingdon Press, 

New York. 

https://www.christianitytoday.com/ct/2022/november-web-only/korea-shamanism-christianity-pyongyang-revival.html
https://www.christianitytoday.com/ct/2022/november-web-only/korea-shamanism-christianity-pyongyang-revival.html


131 

Eberhard, Wolfram (1995),  Çin Tarihi, TTK Basımevi, Ankara. 

Ebrey, Patricia, Walthall, Anna (2014), Pre-Modern East Asia, to 1800: A Cultural, Social, and 

Political History, Wadsworth Cengage Learning, Amerika. 

Eker, Emrah (2013), Güney Kore’de Evanjelik Hareket, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Eom, Tae-Yeon (2012), Collusive Oligopolistic Politics: Sedo and The Political Structure of 

Early-Nineteenth-Century Chosŏn Korea, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, British 

Columbia University- Asian Studies. 

Everyday Life in Joseon-Era Korea: Economy and Society, (2014), (Çev. Ed. Michael D. Shin, 

Y. Çev. Edward Park), Global Oriantal, Leiden&Boston. 

Ferro, Marc (2002), Sömürgecilik Tarihi. 

Gailey, Charles R. Ve Culbertson, Howard (2007), Discovering Missions, Beacon Hills Press, 

Kansas. 

Gale, James S. (1891), Christian Literature for Korea, Korean Religious Book and Tract Society, 

Columbia University Libraries. 

Greve, Andrew Q. ve Levy, Jack S. (2018), Power Transitions, Status Dissatisfaction, and War: The 

Sino-Japanese War of 1894–1895, Security Studies, 27(1), (148-178). 

Griffis, William E. (1882), Corea: The Hermit Nation, W. H. Allen&Co, Londra. 

Grolier International Americana Encyclopedia, (1993), Groiler Incorporated, Sabah, 9, İstanbul. 

Güç, Ahmet ve Sert, Ekrem (2020), Budizm'de Dört Temel Gerçek, Sekiz Dilimli Yol ve Nirvana, 

İMAD, İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, 5(12), (3-28). 

Halsey, Abram W. (1914), Presbyterian Medical Missions, Board of Foreign Missions of the 

Presbyterian Church in the U.S.A., New York. 

Hamilton, Angus (1904), Korea, William Heinemann, Londra. 

Han, Kyung-Koo (2008), Multiculturalism in Korea?, Institute of Ars Vivendi at Ritsumeikan 

University. 

Handy, Wesley L., (2012), Correlating the Nevius Method with Church Planting Movements: Early 

Korean Revivals as a Case Study, Eleutheria, 2(1), (3-23). 

Helfenbein, Patricia A. (2016), A Reexamination of Kim Ok-kyun: A Study of a Korean 

Intellectual and the Possibilities for a Regional History of Modernity, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Colorado Boulder Üniversitesi-Tarih Fakültesi.  



132 

Henderson, Amanda (2019), Caught in Geopolitical Crossfire: The Tragic End of the “Hermit 

Kingdom”, Senior Division Historical Paper, Senior Paper Entries, University of 

Colorado. 

Hogarth, Brian (2003), Goryeo Dynasty Educator Workshop, Goryeo Dynasty: Korea’s Age of 

Enlightment (818 to 1392), (Ed. Kumja Paik Kim), Asian Education, (1-55). 

Holcombe, Charles (2021), Doğu Asya Tarihi: Çin Japonya Kore Medeniyetin Köklerinden 21. 

Yüzyıla Kadar, (Çev. Muhammed Murtaza Özeren), Dergah Yayınları, İstanbul. 

Hong, Kyung-Sun (2015), Korean Shamanism From Tradition To Change in the U.S. Diasporic 

Context, Drew University Library University Archives Theses and Dissertations.  

Hong, Suhn-Kyoung (1968), Tonghak in the Context of Korean Modernization, Review of Religious 

Research, 10(1), (43-51). 

Hospitals in Korea, (1912), Medical Mission Series, Philadelphia. 

Hughes, Brendan (2008), A Mission of Education and Creation: The Work of Christian Missionaries 

in Korea from 1882 Through 1910, History 4870: The Two Koreas, (2-8).  

Hulbert, Homer B. (1906), The Passing of Korea, Doubleday, Page & Company.  

Hwang, Jungwook (2012), Veliaht Prens Sohyeon ve Adam Schall, Teolojik Söylem, 69, 

https://www.kci.go.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchB

ean.artiId=ART001697162 (02.12.22, 21:40). 

Hwang, Kyung-Moon (2018), Kore Tarihi, (Çev. Ayşe Su Doğru), Feylesof Yayınları, İstanbul. 

Jeong, Eun-Kyung (2021), Kore Kadınının Modernleşme Süreci ve Ulusal Hareketinin Tarihi, 

Şarkiyat Mecmuası, (38), (67-87). 

________________ (2016), Kore Milliyetçiliği, Likya Yayınları, İstanbul. 

________________ (2010), Türkiye ve Kore’de Milliyetçilik Anlayışlarının Gelişme 

Süreçlerinin Mukayesesi (1910–1945), Yayımlanmış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi- 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Jin, Sang-Pil (2016), Korean Neutralisation Attempts (1882-1907): Retracing The Struggle for 

Survival and Imperial Intrigues, Yayımlanmamış Doktora Tezi, SOAS Üniversitesi. 

__________ (2017), Telegraph Lines and Postal System: How Communication Systems Served as a 

Conduit for Korea-Major Power Relations from the Late Nineteenth to the Early Twentieth 

Century, Acta Koreana, 20(1),  (111-142). 

Jung, Walter B. (1998), Nation Building: The Geopolitical History of Korea, University Press of 

America, Lanham, New York, Oxford.  



133 

Kaçer, Murat (2018), Liyakat Temelli Bürokrasi: Kore Kamu Sınavları (GWAGEO) (958-1894), 

Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10(26), (754-769). 

Kaplan, Emine S. (2020), Japonya'nın Güney Asya İle İlk Temasları (1582 – 1639), TAD, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 39(67), (237-261). 

Kane, Daniel C. (1999), Bellonet and Roze: Overzealous Servants of Empire and the 1866 French 

Attack on Korea, Korean Studies, University of Hawai'i Press, 23(1), (1-23). 

Kang, Jae-Eun (2003), The Land of Scholars: Two Thousand Years of Korean Confucianism, 

(Çev. Suzanne Lee), Hangilsa Publishing. 

Kang, Woong-Joe (2005), The Korean Struggle for International Identity in the Foreground of 

the Shufeldt Negotiation, 1866-1882, University Press of America, Lanham, Boulder, New 

York, Toronto, Oxford. 

Karlsson, Anders (2007), Famine Relief, Social Order, and State Performance in Late Chosŏn Korea, 

The Journal of Korean Studies (1979-), 12(1), (113-141). 

Keel, Hee-Sung (1978), Buddhism and Political Power in Korean History, (Ed. A. K. Narain), 

Journal of The International Association of Buddhist Studies (JIABS), 1(1), (9-25). 

Kılıç, Remzi (2006), Misyonerlik ve Türkiye'ye Yönelik Misyoner Faaliyetleri, TÜBAR, Türklük 

Bilimi Araştırmaları, 0(19), (327-342). 

Kıyak, Abdulkadir (2017), Evrensel Din Bağlamında Tebliğ ve Misyonerlik Kavramları Üzerine Bir 

Değerlendirme, International Periodical for the Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, 12(27), (281-294). 

Kızıl, Ayşen A. (2022), 21. Yüzyılda Asya Pasifik'te güç dengesi: Çin-Japonya ilişkileri, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Kırıkkale Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kilkelly, Patrick (2017), Mainstream Culture and The Inculturation of Catholicism in Late 

Chosŏn Korea, Yayımlanmamış Doktora Tezi, SOAS Üniversitesi. 

Kim, Eun-Gyong (2008a), Missionaries Started English Education, The Korea Times, 

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2023/07/113_24515.html, (16.08.2023, 17:17). 

______________ (2008b), English Education During Gwangmu Era, The Korea Times, 

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2022/05/281_25287.html, (19.08.2023, 16:05).  

______________ (2008c), Beginning of English Language Education, The Korea Times, 

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2021/10/113_22588.html, (12.08.2023, 16:07). 

Kim, Hansang A. (2019), The Primacy of Li (Principle) in the Neo-Confucian Philosophy of Zhu Xi: 

Significance for Contemporary Korean Society, Korea Journal, 59(4), (194-216). 

https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2023/07/113_24515.html
https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2022/05/281_25287.html
https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2021/10/113_22588.html


134 

Kim, Jin-Wung (2012), A History of Korea: From "Land of the Morning Calm" to States in 

Conflict, Indiana University Press. 

Kim, Jisoo M. (2017), From Jealousy to Violence: Marriage, Family, and Confucian Patriarchy in 

Fifteenth-Century Korea, Acta Koreana, 20(1), (91-110). 

Kim, Joo-Hyun (2015), An Idealist's Journey: George Clayton Foulk and U.S.-Korea Relations, 

1883-1887, Yayımlanmamış Bitirme Tezi, Claremont McKenna College- Student Scholarship. 

Kim, Jong-Myung (2010), King Taejo’s Buddhist View and Statecraft in Tenth-Century Korea, The 

Review of Korean Studies, Academy of Korean Studies, 13(4), (189-215). 

Kim, Soo-Ja (2014), The Modern Korean Nation, Tan’gun, and Historical Memory in Late 

Nineteenth to Early Twentieth Century Korea, International Journal of Korean History, 

19(2), (213-240). 

Kim, Sun-Joo (2007), Taxes, the Local Elite, and the Rural Populace in the Chinju Uprising of 1862, 

The Journal of Asian Studies, 66(4), (993-1027). 

Kim, Sung-Bae (2013), Korea’s Confucian Strategies toward China During the Qing Dynasty and 

Their Implications, EAI Asia Security Initiative Working Paper, 0(31), (1-26). 

Kim, Tae-Gyu ve Cawley, Kevin N. (2012), Goryeo: The Dynasty That Offered Korea İts Name, 

The Korea Times, https://www.koreatimes.co.kr/www/nation/2022/07/281_108344.html 

(03.08.2022, 17:18).  

Kim, Tae-Young (2021), Historical Development of English Learning Motivation Research: 

Cases of Korea and Its Neighboring Countries in East Asia, Springer, Singapur. 

Knitter, Paul F. (2008), Introducing Theologies of Religion, Orbis Books, New York. 

Krištofová, Veronika (2015), Japan and Korea at the Turn of the 19th and 20th Century, Prague 

Papers on the History of International Relations, 0(2),  (45-60). 

Kočvar, Jan, (?) The Opening of Korea until 1876, Prague Papers on the History of International 

Relations, https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea 

_until_1876.pdf, (14.12.22, 14:57), (195-210). 

__________ (2011), The Struggle for Korea, 1876–1882, West Bohemian Historical Review, (2), 

(53-72). 

Koh, Hesung-Chun (1959), Religion, Social Structure and Economic Development in Yi Dynasty 

Korea, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Boston University- Graduate School. 

Koh, Young-Jin (2003), Neo-Confucianism as the Dominant Ideology in Joseon, Korea Journal, 

43(4), (59-86). 

Konfüçyüs, (2021), Konuşmalar, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 

https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea%20_until_1876.pdf
https://www.mrbuddhistory.com/uploads/1/4/9/6/14967012/the_opening_of_korea%20_until_1876.pdf


135 

Kore Gerçeği, (2002), (Çev. Hüseyin İçen), Kore Enformasyon Ajansı, Ankara. 

Kore Gerçeği, (1991), Korean Overseas Information Service. 

Korean Church: God's Mission Global Christianity, (2005), (Ed. Wonsuk Ma, Ed. Kyo-Seong 

Ahn), Regnum Edinburgh Centenary Series. 

Koudela,  Pál ve Yoo, Jinil (2014), The Role of Korea in Cultural Transmission Between China and 

Japan During The Three Kingdoms Period, Prague Papers on the History of International 

Relations, 2, (7-22). 

Köroğlu, Hatice (2009), 19. Yüzyılda Kore’de Batılılaşma Hareketi ve Kadının Statüsü, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(27), (183-199).  

Kösebalaban, Hasan, (1998), Japon Grand Stratejisi: Yirminci Yüzyıl Japon Dış Politikasında 

Süreklilik ve Değişim, Divan, 3(5), (57-98). 

Kwon, Andrea-Yun (2012), Providence and Politics: Horace N. Allen and the Early US-Korea 

Encounter, 1884-1894, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Berkeley Üniversitesi- Tarih Bölümü. 

Lao Tzu (2022), Taoizm (Tao Te Ching), (Çev. Lokman Miray), Dorlion Yayınları, Ankara. 

Larsen, Kirk W. (2016), Competing imperialisms in Korea: Routledge Handbook of Modern Korean 

History Routledge,  Routledge Handbooks Online, https://www.routledgehandbooks.com/ 

doi/10.4324/9781315816722.ch3, (30.12.2022, 15:45), 

____________ (2008), Treaties and Troops, In Tradition, Treaties, and Trade, The Netherlands: 

Harvard University Asia Center, (72-94). 

Lazore, Courtney (2014), The Hwarang Warriors - Silla's Flower Boys, Dartmouth Quarterly of 

East Asian Studies. 

Lee, Hyeong-Woo (2021), North Korean Nationalism: Reading the Paleolithic Text,  Institute for 

Security- Development Policy, Issue Brief. 

Lee, Jeong-Kyu (2002), Christianity and Korean Higher Education in the Late Choson Period, 

Christian Higher Education, 1(4),  (85-99). 

_____________ (2000), Historic Factors Influencing Korean Higher Education, Korean Studies 

Series, Kore. 

_____________ (2001), The Establishment of Modern Universities in Korea and Their Implications 

for Korean Education Policies, Education Policy Analysis Archives, 9(27), (1-14).  

_____________ (2002), The Role of Religion in Korean Higher Education, Religion&Education, 

29(1), (49-65). 

https://www.routledgehandbooks.com/%20doi/10.4324/9781315816722.ch3
https://www.routledgehandbooks.com/%20doi/10.4324/9781315816722.ch3


136 

Lee, Jong-Chan, Chang-Duk Kee, (1996), The Rise of Western Medicine and the Decline of 

Traditional Medicine in Korea, 1876-1910), Korean Journal of Medical History, 5(1), (1-

10). 

Lee, Kenneth B. (1997), Korea and East Asia: The Story of a Phoenix, Praeger Publishers. 

Lee, Sang-Gu ve Jihwa Noh ve Sung-Yell Song, (2009), Educational policy and curriculums of 

Korean school mathematics in the late 19th and early 20th century, Communications of 

Mathematical Education, 23(4), (1093-1130). 

Lee, Timothy S. (2009), What Should Christians Do about a Shaman-Progenitor?: Evangelicals and 

Ethnic Nationalism in South Korea, Church History, 78(1), (66-98). 

Ledyard, Gari (2007), Christianity in Korea, University of Hawaii Press.  

Legge, James (1880), The Religions of China: Confucianism and Tâoism Described and 

Compared with Christianity, Hodder and Stoughton, Londra. 

Lew, Young-Ick (2000), Brief History of Korea: A Birds Eye View, The Korea Society. 

_____________ (1990), The Conservative Character of the 1894 Tonghak Peasant Uprising: A 

Reappraisal with Emphasis on Chŏn Pong-jun's Background and Motivation, The Journal of 

Korean Studies (1979-), 7, (149-180). 

Lewis, Colin (2014), The Soul of Korean Christianity: How the Shamans, Buddha, and Confucius 

Paved the Way for Jesus in the Land of the Morning Calm, Honors Projects, Seattle Pacific 

University, 6, (1-85). 

Lone, Stewart ve McCormack, Gavan (1993), Korea Since 1850, Longman Cheshire, New York.  

Longford, Joseph H. (1911), The Story of Korea, C. Scribner's Sons&T Fisher Unwin, New York, 

Londra. 

Loveland, Gilbert (1931), Training World Christians, The Methodist Book Concern. 

Lynch, George (1918), The Path of the Empire, Cornell University Library. 

Magargle, Ayça (2019), Kore’de Milliyetçilik, Din ve Ekonomik Büyüme, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Bursa Teknik Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Mark Cartwright, (2017), Antik Çin’de Kadınlar (Women in Ancient China), (Çev. Aslıhan 

Yeşilyurt), Gorgon Dergisi, World History Encyclopedia, https://www.worldhistory.org/ 

trans/tr/2-1136/antik-cinde-kadnlar/, (20.11.22, 16:19). 

Matsutani, Motokazu (2012), Church over Nation: Christian Missionaries and Korean 

Christians in Colonial Korea, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Harvard Üniversitesi. 



137 

Mayuko, Mori (2012), The Outbreak of the Sino-Japanese War and the Issue of Suzerain-Vassal as 

Viewed from the Standpoint of Chosŏn, International Journal of Korean History, 17(1), 

(29-65). 

McBride, Richard D. (2010), Silla Buddhism and the Hwarang, Korean Studies, University of 

Hawaii Press, 34, (54-89). 

McKenzie, Fred A. (1920), Korea's Fight for Freedom, Fleming H. Revell Company, New York, 

Chicago, Londra, Edinburgh. 

McLean, Archibald (1895), Missionary Addresses, Christian Publishing Company. 

Mee-Ryang Jeong, Woojin Lee, (2018), Korean Education: Educational Thought, Systems and 

Content, (Çev. Sohn Tae-soo), The Academy of Korean Studies, Kore. 

Meng, Weizhan (2015), Explaining the Formation of Zongfan Relations: Structure of Power, 

Domestic Influences and Ancient Sino-Korea Relations, Semantic Scholar, https://www. 

semanticscholar.org/paper/Explaining-the-Formation-of-Zongfan-Relations%3A-of-Meng/ 

6cabfea980ce7aef355095b7fb1636429e7b927f, (20.01.2023, 15:59). 

Miln, Louise Jordan (1895), Quaint Korea, Osgood, McIlvaine&Co,  Londra. 

Min, C. H. (1913), Korea for Christ, Korean Evangelical Association, Los Angeles. 

Moffett, Samuel H. (1962), The Christians of Korea, Friendship Press, New York. 

Moon, Seung-Ho (2017), Donghak (Eastern Learning), Self-Cultivation, and Social Transformation: 

Towards Diverse Curriculum Discourses on Equity and Justice, Educational Theory and 

Philosophy, 49(12), (1-25). 

Neff, Robert (2010), Korea’s modernization through English in the 1880s, The Korea Times, 

koreatimes.co.kr/www/news/nation/2010/05/117_66731.html, (12.08.2023, 16:47). 

___________ (2022), Western travelers to Seoul in 1882: Part 1, The Korea Times, 

https://www.koreatimes.co.kr/www/opinion/2022/12/715_335034.html (21.12.22, 15:28). 

Nevius, Helen S. C. (1895), The Life of John Livingston Nevius: For Forty Years A Missionary 

in China, Fleming H. Revell, New York&Chicago&Toronto. 

Nevius, John L. (1885), Methods of Mission Work, Foreign Mission Library, New York. 

____________ (1889), The Planting and Development of Missionary Churches, Foreign Mission 

Library, New York. 

Nisbet, Anabel Major (1920), Day in and day out in Korea, Presbyterian Committee of Publication, 

Texas. 

Oak, Sung-Deuk (2012), Competing Chinese Names for God: The Chinese Term Question and Its 

Influence upon Korea, Journal of Korean Religions, 3(2), (89-115). 

https://www.koreatimes.co.kr/www/opinion/2022/12/715_335034.html


138 

_____________ (2013), The Making of Korean Christianity: Protestant Encounters with 

Korean Religions, 1876-1915, Baylor University Press, Texas. 

Oğuz, Müge K. (2019a), Choson Krallığı'ndan Dehan İmparatorluğu'na: Kore'nin Dış 

Politikaları (1876-1910), Yayımlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi- Sosyal 

Bilimler Enstitüsü.  

_____________ (2019b), 19. Yüzyılda Choson Krallığı’nın Yönetim Anlayışında Meydana Gelen 

Değişim ve Dış İlişkilerin Başlangıcı, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi (ÇOMÜ), 4(1), (51-70). 

Oh, Se-Eung, (1995), Dr. Philip Jaisohn's Reform Movement 1896-1898: A Critical Appraisal 

of the Independence Club, University Press of America, Lanham, New York, Londra.  

Ok, Gwang ve Park, Kyoung-Ho (2012), A Social- Culturel History of Sport in Korea, East Asian 

Sport Thoughts, National Taiwan Sport University, 3, https://physical.ntsu.edu.tw/var/file/12/ 

1012/img/451/6.pdf , (13.08.2023, 16:16), 

Okay, Bülent (1996), Günümüz Kore Toplumu ve Şamanizm, Doğu Dilleri, Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Doğu Dilleri ve Edebiyatları Bölümü Dergisi, V(3), ( 31-

37). 

Özel Özcan, Merve Suna (2020), XIX. Yüzyılda Rus-Çin İlişkilerine İngiliz Etkisi ve Gulca (Kuldja) 

Anlaşması, TRAD Türkiye Rusya Araştırmaları Dergisi, 0(4), (143-162). 

Paek, Chang-Ki (2017), Descriptions of the History of Gojoseon Shown in Foreign Textbooks, The 

Review of Korean Studies, 10(4), (211-228). 

Paine, Sarah C. (2003), The Sino-Japanese War of 1984-1985: Perceptions, Power and Primacy, 

Cambridge University Press, Cambridge.  

Palais, James B. (1991), Politics and Policy in Traditional Korea, Harvard University Press, 

Cambridge, Londra. 

Parc, Jimmyn (2020), Has the Ghost that Ruined the Country Been Resurrected? The Puzzle of South 

Korea’s Domestic and Foreign Policies, UNISCI Journal, Özel Sayı(52), (11-21). 

Park, Chung-Hee (1970), Our Nation’s Path: Ideologyof Social Reconstruction, Hollym 

Corporation, Kore. 

Park, Hyun-Mo (2009), How and when the Gyeongguk daejeon System Dismantled?: A Study on 

Political Meaning of the Daehan Empire’s Birth, The Review of Korean Studies, 12(3), (197-

221). 

____________ (2004), King Jeongjo’s Political Role in the Conflicts Between Confucianism and 

Catholicism in Eighteenth-Century Korea, The Review of Korean Studies, 7(4), (205-228). 

https://physical.ntsu.edu.tw/var/file/12/%201012/img/451/6.pdf%20,%20(13.08.2023
https://physical.ntsu.edu.tw/var/file/12/%201012/img/451/6.pdf%20,%20(13.08.2023


139 

Park, Su-Young (2008), Western Perception of Korea 1890-1930, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Uppsala University- Department of History. 

Paullin, Charles O. (1910), The Opening of Korea by Commodore Shufeldt, Political Science 

Quarterly, 25(3), (470-499). 

Pearson, Richard ve Lee, Jong-wook ve Koh, Wonyoung ve Underhill, Anne (1989), Social Ranking 

in The Kingdom of Old Silla, Korea: Analysis of Burials, Journal of Anthropological 

Archaeology, 8(1), (1-50).  

Penrose, Valeria F.  (1902), Opportunities in the path of the Great Physician, Westminster Press, 

Philadelphia. 

Pu, Nam-Chul (2011), Joseon Kings’ Personal Belief in Buddhism and its Political Significance, The 

Review of Korean Studies, 14(1), (35-55). 

Rausch, Franklin (2012), Like Birds and Beasts: Justifying Violence Against Catholics in Late 

Chosŏn Korea, Acta Koreana, 15(1), (43-71). 

______________ (2011), The Ambiguity of Violence: Ideology, State, and Religion in the Late 

Chosŏn Dynasty, Yayımlanmamış Doktora Tezi, British Columbia, University - Asian 

Studies. 

Robinson, Charles H. (1915), History of Christian Missions, International Theological Library, T. 

& T. Clark. 

Roblin, Sebastien (2021), Fact: America First Went to War in Korea In 1871, The National Interest, 

https://nationalinterest.org/blog/reboot/fact-america-first-went-war-korea-1871-183290, 

(12.12.22, 18:09). 

Rogers, Brice, (?), Against the World – Horace G. Underwood’s Value Conflict Approach to 

Mission, https://www.academia.edu/8663514/Against_the_World_Horace_G_Underwoods_ 

Conflictive_Approach_to_Mission, (30.08. 2023, 15:49). 

Roux, Pierre-Emmanuel (2014), The Prohibited Sect of Yaso: Catholicism in Diplomatic and 

Cultural Encounters between Edo Japan and Chosôn Korea (17th to 19th Century), (Ed. Marion 

Eggerts) Korea and Beyond (1400-1800), (119-140). 

Ryu, Dae-Young (2001), Understanding Early American Missionaries in Korea (1884-1910): 

Capitalist MiddleClass Values and the Weber Thesis, Archives de sciences sociales des 

religions, 0(113), (93-117). 

Samguk Yusa, (1972), (Haz. Tae-Hung Ha), Yonsei University Press, Korea.  

Sampe, Naomi ve Masuang, Perdi ve Lembang, Gantina B.  (2021), Continuing the Paul Mission for 

the Gentiles in the New Era, BIA': Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual, 

4(2), (290-302). 

https://www.academia.edu/8663514/Against_the_World_Horace_G_Underwoods_%20Conflictive_Approach_to_Mission
https://www.academia.edu/8663514/Against_the_World_Horace_G_Underwoods_%20Conflictive_Approach_to_Mission


140 

Sarıtaş, Eyüp (2017), New Researches New Ideas on Social Sciences, Trafford, Canada. 

Scott, David (2008), China and the International System 1840–1949: Power, Presence, and 

Perceptions in a Century of Humiliation, State University of New York Press, Amerika. 

Seth, Michael J. (2008), Korea: From Hermit Kingdom to Colony, Education About Asia, 13(2), 

(28-33). 

Sezer, Ayten (1999), Osmanlı’dan Cumhuriyet’e; Misyonerlerin Türkiye’de Eğitim ve Öğretim 

Faaliyetleri, Hacettepe Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Dergisi, Osmanlı Devleti’nin 

Kuruluşunun 700. Yılı Özel Sayısı, (169-183). 

Shim, Sangtai (2016), The Korean Understanding of God, Catholic Theology and Thought, 77, 

(133-166). 

Shin, Dong-Won (2014), Measures Against Epidemics During Late 18th Century Korea: 

Reformation or Restoration?, Extrême-Orient Extrême-Occident, 0(37), (91-110). 

Shultz, Edward J. (1979), Military Revolt in Koryŏ: The 1170 Coup d'État, Korean Studies, 

University of Hawai’i Press, 3, (19-48). 

Soh, Byung-Hee (2011), Institutional Differences and the Great Divergence: Comparison of 

Joseon Kingdom with the Great Britain, Asia-Pacific Economic and Business History 

Konferansı, Berkeley.  

Song, Ho-Jung ve Chung, Chang-hyun (2019), A History of Korea, (Çev. Daniel Kane), The 

Academy of Korean Studies, Kore.  

Song, Kue-Jin (2009), The Introduction of the Concept of 'Nation' into the Korean Society and the 

Adaptation of Its Usage, International Journal of Korean History, 13, (125-151). 

____________(2010), Transformation of the Dualistic International Order into the Modern Treaty 

System in the Sino-Korean Relationship, International Journal of Korean History, 15(2), 

(97-126). 

Stephens, Holly (2017), Agriculture And Development In An Age Of Empire: Institutions, 

Associations, And Market Networks In Korea, 1876-1945, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Pennsylvania Üniversitesi- Tarih Bölümü. 

____________ (2019), Three Reforming Regimes? Modernity and the Fiscal State in Modern Korean 

History, Seoul Journal of Korean Studies, 32(1), (109-146). 

Suh, Younghee (2015), The Formation of the Nation-State and Education Policy in Modern Korea 

(1876~1910), Asian Women, 31(1), (29-50).  

Szczepanski, Kallie (2020), What Was Korea's Bone-rank System?, ThoughtCo, 

thoughtco.com/what-was-koreas-bone-rank-system-195711, (21.07.2022, 15:37). 



141 

Şen, Huriye (2020), Moğol Hâkimiyetinde Koryo (Kore), ATDD, Akademik Tarih ve Düşünce 

Dergisi, 7(3), (1519-1541). 

Tschangho-John Kim, (2018), Korean Catholicism Cascaded From Martyrs’ Faiths, The Arlington 

Catholic Herald, https://www.catholicherald.com/article/columns/korean-catholicism-

cascaded-from-martyrs-faiths/  (24.10.2022, 21:55). 

Turan, Süleyman (2006), Misyonerliğin Kurucusu Pavlus, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul.  

Türkiye'de Misyonerlik Faaliyetleri, (2005), Ensar Neşriyat, İstanbul. 

Türközü, S. Göksel ve Kopar, Ahmet (2021), Günümüz Kore’sinde Budizm’in Etkileri, Temaşa 

Felsefe Dergisi, 0(16), (65-77). 

Underwood, Horace G. (1908), The Call of Korea: Political, Social, Religious, Fleming H. Revell 

Company. 

Underwood, Horace H. (1926), Modern Education in Korea, International Press, New York. 

Underwood, Lillias H. (1904), Fifteen Years Among the Top-knots or Life in Korea, American 

Tract Society. 

Valentini, Giulia (2013), China and Japan's Responses to the West in the 19th Century, E-

International Relations, https://www.e-ir.info/2013/11/04/chinese-and-japanese-responses-

to-the-west-during-the-19th-century/ (19. 12. 22, 17:54). 

Vermeersch, Sem (2020),Syncretism, Harmonization, and Mutual Appropriation Between Buddhism 

and Confucianism in Pre-Joseon Korea, Religions, MDPI Journals, 11, (231-245). 

Walter, Gary D. (1969), The Korean Special Mission to The United States of America in 1883, 

Journal of Korean Studies (1969-1971), Duke University Press, 1(1), (89-142). 

Watanabe Hiroshi (1990), Jusha, China Literati and Yangban: Confucianists and Korea, Senri 

Ethnological Studies, 28, (13–30). 

Wells, Kenneth M. (2015), Korea: Outline of a Civilisation, Brill, Leiden&Boston. 

White, Trumbull (1895), The War in the East: Japan, China, and Corea, The Moffett Korea 

Collection: Princeton Theological Seminary Library. 

Willaime, Jean-Paul (2003), Dinin Tanımlanması Meselesi, (Çev. Halife Keskin ve Abdullah 

Alperen), Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD), 3(1), (321-334).  

Winstanley-Chesters, Robert (2021), Taming the Seas: Empires of Fishing, Colonization and 

Ecological Collapse in the Western Pacific, The Asia-Pacific Journal: Japan Focus, 19(12), 

(1-28).  

https://www.e-ir.info/2013/11/04/chinese-and-japanese-responses-to-the-west-during-the-19th-century/
https://www.e-ir.info/2013/11/04/chinese-and-japanese-responses-to-the-west-during-the-19th-century/


142 

Wufuer, Dilinuer (2016), Osmanlı ve Çin İmparatorluklarının Çöküşü ve Cumhuriyete 

Geçişinin Karşılaştırmalı Analizi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Karadeniz Teknik 

Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Xu Jing’s Diplomatic Mission to Korea, (2017), (Çev. Li Shasha, Ed. Mark Zuiderveld), 

Cooperation Escalates Between Beijing and Hong Kong, Beijing. 

Yeo, In-Sok (2005), Severance Hospital: Bringing Modern Medicine to Korea, Yonsei Med J, 

56(3),(593-597).  

Yıldırım, Kürşad (2018), İlk Çin Kaynaklarına Göre Kore Tarihine ve Kültürüne Genel Bir Bakış, 

Türk Dünyası Araştırmaları, 120 (237), (115 – 138). 

Yılmaz, Yasir, (2018), Sömürgecilik Bağlamında I. Afyon Savaşı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Gazi Üniversitesi- Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yi, Seung-Ryul, (2005), The Formation of Bourgeois Nationalism during Japanese Colonial Rule 

and Korean Capitalists, The Review of Korean Studies, 8(2), (45-64). 

Yoon, Seok-Hee (2015), Relations Between Japan and Korea, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Canterbury Üniversitesi- Edebiyat Fakültesi. 

Young-Woo Han, (2022), A Review of Korean History, KOCW (Kore OpenCourseWare), 1(0), 

(1-20). 

Yu, K. Kale, (2019), Understanding Korean Christianity: Grassroot Perspectives on Causes, 

Culture, and Responses, Pickwick Publications, Oregon. 

Yuh, Leighanne (2013), In Defense of the State: The Kabo Reforms, Education, and Legitimacy, 

International Journal of Korean History, 18(2), (81-98).  

Yun Peter I. (2006), Popularization of Mongol Language and Culture in the Late Koryŏ Period, 

International Journal of Korean History, 10, (25-42). 

 

 



 

 

 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Elif ULUSOY, eğitim hayatına Kuşadası’nda başladıktan sonra ortaokula Trabzon’un Of 

ilçesinde devam etmiş ve Rize’de bulunan Adem Özdemir Anadolu lisesine gitmiştir. 2016-2020 

yılları arasında Gazi Üniversitesi Polatlı Fen-Edebiyat Fakültesinde tarih bölümü okumuş ve aynı 

üniversiteden Ağustos 2020’de Pedagojik formasyon belgesini almıştır. 2021’de Karadeniz Teknik 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Bölümü Tezli Yüksek Lisansa başlamıştır. 

 

ULUSOY, bekar olup, İngilizce bilmektedir. 


