
 

K
T

M
Ü

.S
.B

.E
. 

T
A

R
İH

 A
N

A
B

İL
İM

 

D
A

L
I 

 

 

KIRGIZİSTAN-TÜRKİYE MANAS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SAYMALITAŞ KAYA RESİMLERİNDEKİ 

GÜNEŞ MOTİFLERİ 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 
 

 

 

 

 

 

Baktiyar KELDİBEKOV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİŞKEK 2023 

 

S
A

Y
M

A
L

IT
A

Ş
 K

A
Y

A
 R

E
S

İM
L

E
R

İN
D

E
K

İ G
Ü

N
E

Ş
 

M
O

T
İF

L
E

R
İ 

(Y
Ü

K
S

E
K

 L
İS

A
N

S
 T

E
Z

İ) 

 

B
a

k
tiy

a
r
 

K
E

L
D

İB
E

K
O

V
 

B
İŞ

K
E

K
 

2
0

2
3
 



iii 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

KIRGIZİSTAN TÜRKİYE MANAS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

SAYMALITAŞ KAYA RESİMLERİNDEKİ GÜNEŞ 

MOTİFLERİ 

 

 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

Baktiyar Keldibekov 

 

Danışman 

Prof. Dr. Alpaslan CEYLAN 

 



 

ETİK BEYAN 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü 

Eğitim Öğretim Tez Hazırlama ve Yazma Yönergesine uygun olarak hazırladığım bu 

tez çalışmasında; Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve 

etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi; tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları 

bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu; tez çalışmasında 

yararlandığım eserlerin tümüne atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi; kullanılan 

verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı ve bu tezde sunduğum çalışmanın 

özgün olduğunu bildiririm. Aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak 

kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

22.12.2022                                                                             Baktiyar Keldibekov 

 

ЭТИКАЛЫК ТАЛАПТАР 

Диссертацияык иш Кыргыз-Түрк «Манас» университетинин Коомдук 

илимдер институтунун «Магистрдик жана доктордук диссертация жазуу 

эрежелерине» ылайык жазылып, диссертацияда берилген маалыматтар, 

эмгектер жана документтер академиялык жана этикалык эрежелерди сактоо 

менен пайдаланылды. Ар кандай булактардан, отчеттордон алынган 

маалыматтар илимий жана моралдык эрежелерге ылайык берилди. 

Диссертацияда колдонулган бардык адабияттарга жана булактарга шилтеме 

жасалды. Диссертациянын оригиналдуулугуна ынандырып кете алам. Эгерде, 

эрежелердин бузулгандыгы аныкталса, мага каршы колдонула турган укуктук 

жоопкерчиликти тартууга даярмын.  

    22.12.2022                                                                                    Бактияр Келдибеков 

 



 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

2050Y01005 numaralı Baktiyar Keldibekov tarafından hazırlanan “Saymalıtaş 

Kaya Resimlerindeki Güneş Motifleri” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından OY 

BİRLİĞİ/ OY ÇOKLUĞU ile Kırgızistan- Türkiye Manas Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul 

edilmiştir.  

 Jüri 
Unvanı, Adı 

ve Soyadı 

Çalıştığı 

Kurum 

Bu tezin, kapsam 

ve kalite olarak 

Yüksek Lisans 

Tezi olduğunu 

onaylıyorum / 

onaylamıyorum 

 

İmza 

Başkan     

Üye 

(Danışman) 

    

     Üye     

     Üye     

     Üye     

Tez Savunma Tarihi:                 ___ / ___ / _____ 

Jüri tarafından kabul edilen bu tez Enstitü Yönetim Kurulu …………………… sayılı 

ve ……………………… tarihli kararıyla onaylanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Kadir Ardıç 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdür



 

       

ПРОТОКОЛ 

2050Y01005 номерлүү Бактияр Келдибеков тарабынан даярдаган 

“Саймалуу-Таш петроглифтериндеги күн мотивдери” аттуу диссертациясы 

төмөндө көрсөтүлгөн жюри тарабынан бир добуштан / көпчүлүк добуш менен 

Кыргыз - Түрк “Манас” университети, Коомдук илимдер институтунун Тарых 

багытында магистрдик диссертациясы болуп кабыл алынды. 

 

Жюри      Академиялык даражасы           Иштеген жери                

Диссертациянын мазмуну                      Колу              

        Аты жөнү 

Төрага 

 

Мүчө 

(илимий жетекчи) 

 

Мүчө 

 

Мүчө 

 

Мүчө 

 

Диссертацияны коргогон күнү:   ___ / ___ / _____   

Жюри тарабынан кабыл алынган диссертация Институттун башкаруу 

кеңешинин  .......................... номердүү жана ...................... күнкү чечими менен 

бекитилди. 

 

 

 

Проф. Докт. Кадир Ардыч 

Коомдук илимдер институтунун мүдүр



 

       

ÖZET  

Hazırlayan   : Baktiyar Keldibekov 

Üniversite   : Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi 

Anabilim Dalı                        : Tarih 

Tezin Niteliği              : Yüksek Lisans Tezi 

Sayfa Sayısı   : xvı+158 

Mezuniyet Tarihi  : 28/02/2023 

Tez Danışmanı             : Prof. Dr. Alpaslan Ceylan 

 

Saymalıtaş Kaya Resimlerindeki Güneş Motifleri 

Halkların, duyguları, inançları ve düşünceleri petrogliflerde yansımıştır. Bu 

sayede onların kültürleri ve inançları hakkında bilgilere ulaşılmaktadır. Saymalıtaş 

petrogliflerinde Orta Asya’daki eski halkların göçebe ve yerleşik hayat tarzlarını 

betimleyen motifler ve şekiller bulunmaktadır. Orta Asya’da farklı dönemlerden beri 

yaşayan halklar, yaşadıkları olayları motiflere ve şekillere dönüştürerek petroglifleri 

ortaya çıkarmıştır. 

“Saymalıtaş Kaya Resimlerindeki Güneş Motifleri” adlı bu çalışmanın giriş 

bölümünde öncelikle kaya resminin tanımı yapılmış ve neden deniz seviyesinden 3500 

yükseklikteki kayaların üzerine bu petrolifler işlenmiştir, hangi hava şartlarına göre 

şekil almıştır gibi soruların cevapları verilmeye çalışılmıştır. Sonrasında ise 

petrogliflerin hangi amaçlar doğrultusunda yapıldığına dair fikirler sunulmuştur. 

Ardından Saymalıtaş petrogliflerini araştırmaya yönelik çalışmalarının ne zaman 

başlatıldığı ve kimler tarafından araştırıldığı hakkında bilgiler verilmiştir. 

Çalışmanın birinci bölümde Kırgızistan coğrafyasına dair bilgiler verilmiştir. 

Bu bölüm kendi içinde Yeryüzü şekilleri, İklim ve Bitki örtüsü, Yolları, Hidrosferi, 

Ekonomisi ve Yeraltı kaynakları olmak üzere 6’а ayrılmaktadır. Bu bölümün 

oluşturulma amacı doğa olayları, iklim ve coğrafya şartlarına göre değişkenlik 

gösteren Saymalıtaş petroliflerini incelemek ve açıklığa kavuşturmaya çalışmaktır. 

İkinci bölümde Orta Asya bölgesinde yer alan petroglif alanları üzerinde 

durulmuştur. Kırgızistan, Türkmenistan, Tacikistan, Kazakistan ve Özbekistan, Sibir-

Altay bölgelerindeki önemli petroglif alanları hakkında bilgiler verilmiştir. Bu 

bölümde öncelikle petrogliflerin özellikleri hakkında bilgiler verilmiş, sonrasında ise 

bu alanlarda yapılan çalışmalardan bahsedilmiştir. Ayrıca Saymalıtaş, Tamgalısay, 

Sarmışsay, Minusinsk, Biçiktu/Boom gibi önemli petroglif alanları üzerinde daha 

ayrıntılı bilgiler verilmeye çalışılmıştır. 



vi 
 

Üçüncü bölümde ise Saymalıtaş petroglifleriyle ilgili genel konulardan 

bahsedilmektedir. Bu bölüm kendi içinde Saymalıtaş kaya resimlerinin coğrafi 

konumu, araştırılma tarihi, fiziki özellikleri ve bir sembol olarak Saymalıtaş kaya 

resimlerinde güneş motifi adlı içeriklerden oluşmaktadır. Bu bölümde Saymalıtaş'ın 

keşfi, tarihi ve Saymalıtaş’a dair çalışmalara değinilmiştir. Ayrıca bu bölümde güneş 

motifini içeren petroglifler yorumlanmış ve Orta Asya halklarının kültüründeki yeri 

açıklanmaya çalışılmıştır. Ayrıca güneş motifli kaya resimleri üzerinden bölge 

halkının inançlarına ilişkin bilgiler ortaya konmaya çalışılmıştır. Güneş tasvirleri ile 

birlikte işlenen antromorfik resimler üzerinden ise insanların yaşam tarzı ve inançların 

göçebe kültür üzerindeki etkileri yorumlanmaya çalışılmıştır. 

Dördüncü bölümde Türk kültüründe güneş motifinin ve sembollünün anlamı 

ele alınmıştır. Orta Asya halkları arasında Gök Tanrı dini yaygın olmasına rağmen 

güneşin kutsal etkisi mevcudiyetini korumuştur. Bu nedenle güneş kültü yaygındır. Bu 

bölüm içerisinde ayrıca Kırgız kültüründe güneş ve güneş motiflerinin yeri üzerinde 

durulmuştur. 

Çalışmanın sonuç bölümünde ise Güneş kültü hakkında genel bilgiler verilmiş 

ve petroglifler araştırılma sorunları üzerinde durulmuştur. Eski Orta Doğu 

medeniyetlerin başlayan güneş kültü Ön Türkler üzerinden Orta Asya halklarının 

arasında yayılarak, günümüze baksı geleneği aracılığıyla nasıl ulaştığı üzerinde 

durulmuştur. Son olarak çalışmamamızın ekler kısmında konuya ilişkin resim ve 

çizimlere yer verilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Saymalıtaş, Kaya Resmi, Petroglif, Güneş Motifi, Orta Asya, 

Güneş Tanrısı, Gök Tanrı



 

       

КЫСКАЧА МАЗМУНУ 

 

Даярдаган    : Бактияр Келдибеков 

Университет   : Кыргыз-Түрк “Манас” университети 

Багыты   : Тарых 

Иштин сыпаты             : Магистрдик диссертация 

Беттердин саны  : xvı+158 

Бүтүрүү датасы  :28/02/2023 

Илимий жетекчи  : Т.и.д., проф. Алпаслан Жейлан 

Саймалуу-Таш петроглифтеринде күн мотиви 

Байыркы элдер өздөрүнүн ички сезимдерин, ишенимдерин, ойлорун 

петроглифтерде чагылдырышкан. Андагы сүрөттөр боюнча алардын маданияты, 

диний-ишенимдери жөнүндө маалыматтарды алууга болот. Саймалуу-Таш 

петроглифтеринде Орто Азиядагы байыркы элдердин көчмөн жана 

отурукташкан жашоо образынын ортосундагы байланыштарды байкоого болот. 

Ар кайсы доорлордон бери Орто Азияда жашаган элдер башынан өткөргөн 

окуяларды сүрөткө айлантып, петроглифтерди жаратышкан. 

«Саймалуу-Таш петроглифтериндеги күн мотивдери» деп аталган 

эмгектин кириш бөлүмүндө биринчиден, петроглифтин аныктамасы берилип, 

деңиз деңгээлинен 3500 метр бийиктикте орун алган аймакта  таш бетинде сүрөт 

тартуунун эмне үчүн зарыл болгондугу айтылган. Андан сырткары 

петроглифтерди жаратуу мезгилинде аба ырайынын шарттары маалымат 

берилди. Андан соң петроглифтердин кандай максатта жасалгандыгы тууралуу 

ойлор айтылат. Андан соң Саймалуу-Таш петроглифтери боюнча изилдөө 

иштери качан жана ким тарабынан башталгандыгы тууралуу маалымат берилет.  

Изилдөөнүн биринчи бөлүгүндө Кыргызстандын географиясы жөнүндө 

маалымат берилет. Бул бөлүм өз алдынча 6ке бөлүнөт:рельэфи, климаты жана 

өсүмдүктөрү, жолдору, гидросферасы, экономикасы жанакен байлыктары. Бул 

бөлүмдү түзүүнүн максаты – Кыргызстандын аймагындагы Саймалуу-Таш 

петроглифтерин тартууга мүмкүндүк берген жаратылыштын же рельефтин 

формаларынын, климаттык шарттардын, агын суулардын жана көлдөрдүн 

таасири жөнүндө маалымат берүү. 

Экинчи бөлүктө Орто Азия чөлкөмүндөгү петроглифтерге басым 

жасалган. Кыргызстандын, Түркменистан, Тажикстан, Казакстан, Өзбекстан 

менен Сибир-Алтайдын петроглифтери жөнүндө маалымат берилет. Бул 

бөлүмдө эң оболу петроглифтердин өзгөчөлүктөрү тууралуу маалымат берилип, 

андан соң бул аймактарда жүргүзүлгөн изилдөөлөр айтылат. Бул жерде; 

Саймалы Таш, Тамгалы Таш, Сармышсай, Минусинск, Бичикту/Боом сыяктуу 

маанилүү петроглифтер боюнча кененирээк маалымат берилди. 



viii 
 

Үчүнчү бөлүмдө Саймалуу-Таш петроглифине байланыштуу жалпы 

маалыматтар айтылат. Бул бөлүм Саймалуу-Таш аска сүрөттөрүнүн 

географиялык орду, изилдөө тарыхы жана физикалык өзгөчөлүктөрү жана бир 

символ катары Саймалуу-Таш петроглифтериндеги күн митиви бөлүмдөрүнөн 

турат. Бул бөлүмдө Саймалуу-Ташынын ачылышынан баштап изилдөө тарыхы 

жана анын башка ушул сыяктуу петроглифтерден айырмасы жана анын 

өзгөчөлүктөрү талкууланат ошондой эле  байыркы убактан бери Орто Азияда 

жашаган элдердин маданияты, жашоо-турмушундагы күнгө болгон 

ишенимдерин ачыктаган аракет жасалды.  Байыркы адамдар күн ишенимини 

алардын жашоо-турмушуна байланыштуу  болгондугу үчүн аны петроглифтерге 

түшүргөн. Күн мотивдүү петроглифтердин болушунан улам байыркы 

адамдардын  ишенимдери тууралуу маалыматтарды алууга болот. 

Петроглифтердеги күн мотиви жана алар менен бирге тартылган 

антропоморфтук сүрөттөрдүн аркасында көчтөрдүн ошол доордо жашаган 

адамдардын жашоо образына жана диний ишенимдерине тийгизген таасири 

аныкталат. Мындан тышкары, мал чарбачылык жана дыйканчылык менен 

алектенген коомдордогу шаманизмдин өзгөчөлүктөрү жөнүндө пикир айтууга 

мүмкүндүк берет.  

Төртүнчү бөлүмдө түрк маданиятында күн мотиви жана символунун 

мааниси,  орду ачыкталган.  Борбордук Азия элдеринин арасында Көк Теңри 

ишеним кеңири жайылганына карабастан, күн өзүнүн ыйык таасирин сактап 

калган. Ушул себептен улам Орто Азия элдеринде күн культу жана күн 

мотивдери менен  тартылган  петроглифтер кеңири таралган. Бул бөлүмдө түрк 

элдеринин бири кыргыздардын, күн жөнүндө ой-пикирлери жана күнүмдүк 

турмушунда колдонулган  жана маданий мурас катары эсептелген оймо-

чиймелерде күн мотивинин  колдонулушу каралат. 

Изилдөөнүн корутунду бөлүгүндө күн ишенимдери жөнүндө жалпы 

маалымат берилип, петроглифтерди изилдөө жана ачыктоодогу маселелери 

талкууланат. Жакынкы Чыгыштагы эски цивилизацияларында башталган күнгө 

болгон ишенимдин Орто Азия элдеринде прото-түрктөр аркылуу күн 

ишениминин айрым белгилери  бакшычылык деген ат жайылган ишенимде 

кездешет. Корутунду бөлүмүнөн кийин тиркеме бөлүмүндө темага тиешелүү 

сүрөттөр киргизилет. 

Ачкыч сөздөр:Саймалуу-Таш, петроглифтер, Күн мотиви, Орто Азия 

петроглифтери, күн кудайлары, көкө теңир (теңирчилик) ишеними.



 

       

АБСТРАКТ 

 

Автор                                              : Бактияр Келдибеков 

Университет                                  : Кыргызско-Турецкий университет «Манас» 

Направление                                  : История 

Тип диссертации                           : Магистерская диссертация 

Количество страниц                     : xvı+158 

Дата окончания                             :  28/02 /2023 

Научный руководитель               : д.и.н., проф. Алпаслан Жейлан 

 

Солнечные мотивы в петроглифах «Саймалуу-Таш» 

Древние народы использовали петроглифы для выражения своих чувств, 

убеждений и мыслей. Картины предоставляют информацию об их культуре и 

религии. Связи кочевого и оседлого образа жизни древних народов Средней 

Азии прослеживаются в петроглифах Саймалуу-Таша. С незапамятных времен 

народы Средней Азии создавали петроглифы посредством изображения своего 

опыта. 

Вступительный раздел книги «Солнечные мотивы в рельефных каменных 

петроглифах» сперва дает определение петроглифам и объясняет, почему 

необходимо было создавать рисунки на скале на высоте 3500 метров над 

уровнем моря. Кроме того, сообщается о погодных условиях во время создания 

петроглифов. Затем объясняется назначение петроглифов. Затем будет даётся 

информация о том, когда и кем были начаты исследования петроглифов 

Саймалуу-Таша. 

В первой части исследования представлены сведения о географии 

Кыргызстана. Этот раздел разделен на 6 разделов: рельеф, климат и 

растительность, дороги, гидросфера, экономика и природные ресурсы. Целью 

данного раздела является предоставление информации о влиянии природных 

или рельефных форм, климатических условий, рек и озер на территорию 

Кыргызстана, что способствовало созданию петроглифов Саймалуу-Таша. 

Второй раздел посвящен петроглифам Среднеазиатского региона. 

Информация о петроглифах Кыргызстана, Туркменистана, Таджикистана, 

Казахстана, Узбекистана и Сибирского Алтая. В этом разделе сначала 

описываются особенности петроглифов, а затем исследования, проведенные в 

этих областях. Здесь была предоставлена более подробная информация о 

важных петроглифах, таких как Саймалы-Таш, Тамгалы-Таш, Сармышсай, 

Минусинск, Бичикту/Бум. 



x 
 

В третьем разделе приведены общие сведения о петроглифах Саймалуу-

Таша. Этот раздел состоит из географического положения, истории и 

физических особенностей резных наскальных рисунков, а также разделов с 

солнечными мотивами в петроглифах, вырезанных из камня, играющих роль 

символа. В этой главе рассматривается история изучения с момента открытия 

Саймалуу-Таша и его отличия от других подобных петроглифов и его 

особенности, а также попытка выявить верования народов, живших в Средней 

Азии с древнейших времен. Древние фиксировали свою веру в солнце в 

петроглифах, потому что это было связано с их образом жизни. Благодаря 

наличию солнечных мотивов можно получить информацию о верованиях 

древних людей. Мотивы солнца в петроглифах и нарисованных ими 

антропоморфных изображениях раскрывают влияние кочевников на образ 

жизни и религиозные верования людей, живших в то время. Кроме того, это дает 

возможность прокомментировать специфику шаманизма в обществах, 

занимающихся животноводством и земледелием. 

В четвертой главе разъясняется значение и место мотива и символа 

солнца в тюркской культуре. Несмотря на распространенную веру в Кок-Тенгри 

у народов Средней Азии, солнце сохраняло свое сакральное влияние. По этой 

причине у народов Центральной Азии широко распространены культы солнца и 

петроглифы с солнечными мотивами. В этом разделе рассматриваются 

представления кыргызов, одного из тюркских народов, о солнце и 

использовании солнечного мотива в узорах, используемых в их повседневной 

жизни и считающихся культурным наследием. 

В заключительной части исследования представлен обзор солнечных 

верований и обсуждается изучение и открытие петроглифов. Вера в солнце, 

зародившаяся в древних цивилизациях Ближнего Востока, встречается в 

верованиях среднеазиатских народов через поверье прото-тюрков, называемое 

колдовством. После заключительного раздела в раздел приложений включены 

изображения, относящиеся к теме. 

Ключевые слова: Саймалуу-Таш, Петроглифы, солнечный мотив, 

среднеазиатские петроглифы, боги солнца, вера в Кок Тенгри



 

       

ABSTRACT 
 

Author               : Baktiyar Keldibekov 

University                : Kyrgyz-Turkish Manas University 

Department               : History 

Type of Thesis              : Master Degree Thesis 

Number of Pages              : xvı+158 

Date of Graduation                : 28 /02/2023  

Supervisor                              : Prof. Dr. Alpaslan JEYLAN 

Sun motif in Saymaly-Tash’s petroglyphs 

Ancient people used petroglyphs to express their feelings, beliefs, and 

thoughts. The paintings provide information about their culture and religion. The 

connections betveen the nomadic and sedentary lifestyles of the ancient peoples of 

Central Asia can be seen in the Saimaluu-Tash petroglyphs. From time immemorial, 

the people of Central Asia have created petroglyphs by depicting their experiences. 

The introductory section of the book, "Solar Motifs in Embossed Stone 

Petroglyphs", first defines the petroglyph and explains why it is necesary to paint on a 

rock at an altitude of 3,500 meters above sea level. In addition, the weather conditions 

during the creation of the petroglyphs vere reported. Then the purpose of the 

petroglyphs is explained. Then, information will be provided on when and by whom 

the research on the Saimaluu-Tash petroglyphs began. 

The first part of the study provides information about the geography of 

Kyrgyzstan. This section is divided into 6 sections: relief, climate and vegetation, 

roads, hydrosphere, economy and natural resources. The purpose of this section is to 

provide information on the impact of natural or topographic forms, climatic conditions, 

rivers and lakes on the territory of Kyrgyzstan, which alloved to attract the Saimaluu-

Tash petroglyphs.  

The second section focuses on the petroglyphs of the Central Asian region. 

Information about petroglyphs of Kyrgyzstan, Turkmenistan, Tajikistan, Kazahstan, 

Uzbekistan and Siberian Altai. This section first describes the features of the 

petroglyphs and then the research carried out in these areas. Over here, more detailed 

information on important petroglyphs such as Saimaly-Tash, Tamgalysay, 

Sarmyshsai, Minusinsk, Bichiktu / Boom vas provided. 

The third section provides general information about the Saimaluu-Tash 

petroglyph. This section consists of the geographical location, history and physical 

features of the carved rock paintings, and the solar motif sections in the carved-stone 

petroglyphs as a symbol. This chapter discusses the history of the study since the 

discovery of Saimaluu-Tash and its differences from other similar petroglyphs and its 



xii 
 

features, as well as an attempt to reveal the beliefs of the people living in Central Asia 

since ancient times. The ancients recorded the belief in the sun in petroglyphs because 

it vas related to their way of life. Due to the presence of solar motifs, it is possible to 

obtain information about the beliefs of ancient people. The motifs of the sun in the 

petroglyphs and the anthropomorphic images drawn with them reveal the influence of 

the nomads on the way of life and religious beliefs of the people, living at that time. In 

addition, it provides an opportunity to comment on the specifics of Shamanism in 

societies engaged in animal husbandry and agriculture. 

The fourth chapter explains the meaning and place of the motif and symbol of 

the sun in Turkic culture. Despite the widespread belief in Kok-Tengri among the 

people of Central Asia, the sun retained its sacred influence. For this reason, sun cults 

and petroglyphs with solar motifs are widespread among the peoples of Central Asia. 

This section examines the ideas of the Kyrgyz, one of the Turkic peoples, about the 

sun and the use of the solar motif in patterns used in their daily lives and considered 

cultural heritage. 

The concluding part of the study provides an overview of solar beliefs and 

discusses the study and discovery of petroglyphs. Belief in the sun, vhich began in the 

ancient civilizations of the Middle East, is found in the beliefs of the Central Asian 

people through proto-Turks`s popular belief called witchcraft. After the concluding 

section, in the appendix section, pictures related to the topic are included. 

Keyvords: Saimaluu-Tash, Petroglyphs, Solar motif, Central Asian petroglyphs, 

sun gods, belief in the Tengri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

       

 

 

ÖNSÖZ 

Güneş motifli petroglifler ne zaman ortaya çıktı? Bu petrogliflerin ortaya 

çıkmasına neler sebep oldu?  İnsanlar Saymalıtaş kaya resimlerine güneş motiflerin i 

neden çizme gereksinimi duymuştur? Burada bulunan güneş motifli petroliflerin diğer 

kaya resimlerinden ve yoğunlukta olan motiflerden farkları nelerdir? Kaya 

resimlerindeki güneş motifi ne anlama geliyor? Ortaya konan sorular ve yapılan 

araştırmalar sayesinde araştırmacılar eski kültür ve inançlar hakkında daha fazlası bilgi 

sahibi olabilme adına daha çok araştırmaya yönelirler. Petroglifler eski halkların 

geleneklerini, kültürlerini, örf ve adetlerini, dini inanışlarını, gündelik hayatlarını 

yansıttığından onları daha iyi anlamamıza yardımcı olurlar. Saymalıtaş petroglifleri ve 

Tamgalısay kaya resimlerinde güneş motifini içeren resimlerin bulunması Orta 

Asya’da eski halkların ortak bir inanca sahip olunduğunun da göstergesidir. Her 

inancın bir geçmişi vardır. Günümüzdeki inançları daha iyi anlamanın yolu ise geçmiş 

inançları daha etkin analiz etmekten geçmektedir. 

Bu çalışmanın, daha sonraki dönemlerde yapılacak olan Petrogliflerdeki Güneş 

Motiflerine ilişkin araştırmalara katkı sunacağını ümit ediyoruz.  

“Saymalıtaş Kaya Resimlerindeki Güneş Motifleri” adlı tez konusunun 

seçiminde, kaynak taramasında, soruların çözümünde, tez yazımında, çalışmaya dair 

tüm konularda her türlü desteği sağlayan sayın Kırgız-Türk “Manas” Üniversitesinin 

Rektörü ve tez danışmanım Prof. Dr. Alpaslan CEYLAN’a ve her türlü desteğinden 

dolayı üniversitemiz Genel Sekreteri Doç. Dr. Oktay ÖZGÜL en içten teşekkürlerimi 

sunarım. 

Bişkek 2023                                                                                 Baktiyar Keldibekov 

 



 

       

İÇİNDEKİLER 

 

ETİK BEYAN ......................................................................................................................... ii 

ЭТИКАЛЫК ТАЛАПТАР ................................................................................................... ii 

TEZ ONAY SAYFASI ........................................................................................................... iii 

ПРОТОКОЛ.......................................................................................................................... iv 

ÖZET ...................................................................................................................................... v 

КЫСКАЧА МАЗМУНУ ..................................................................................................... vii 

АБСТРАКТ ........................................................................................................................... ix 

ABSTRACT ........................................................................................................................... xi 

ÖNSÖZ................................................................................................................................. xiii 

KISALTMALAR ................................................................................................................. xvi 

GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM. KIRGIZİSTAN COĞRAFYASI 

1.1. Yeryüzü Şekilleri............................................................................................................ 4 

1.1.1.Tengri/Tanrı/Tienşan Dağları .................................................................................... 5 

1.2. İklim ve Bitki Örtüsü ...................................................................................................... 7 

1.3. Hidrografyası ................................................................................................................. 8 

1.3.1. Akarsu sistemi ......................................................................................................... 8 

1.3.2. Göller ...................................................................................................................... 9 

1.4.  Madenleri .................................................................................................................... 11 

1.5.Yollar ............................................................................................................................ 11 

1.6. Ekonomisi .................................................................................................................... 13 

İKİNCİ BÖLÜM 

ORTA ASYA PETROGLİFLERİ ........................................................................................ 14 

2.1. ALTAY........................................................................................................................ 16 

2.1.1. Biçiktu/Boom ........................................................................................................ 16 

2.2. MİNUSİNSK HAVZASI.............................................................................................. 17 

2.2.1. Tepsey kaya resimleri ............................................................................................ 17 

2.3. ÖZBEKİSTAN............................................................................................................. 18 

2.3.1. Zaraut-Kamar ........................................................................................................ 18 

2.3.2. Siypantaş ............................................................................................................... 20 

2.3.3. Sarmışsay .............................................................................................................. 20 



xv 
 

2.3.4. Aksakalatsay.......................................................................................................... 21 

2.4. KAZAKİSTAN ............................................................................................................ 22 

2.4.1.Tamgalı .................................................................................................................. 22 

2.4.2.Tamgalıtaş (Ili Kapşagay) ....................................................................................... 23 

2.4.3. Akterek.................................................................................................................. 24 

2.5. TACİKİSTAN.............................................................................................................. 24 

2.5.1. Şakta Mağarası ...................................................................................................... 25 

2.5.2. Lyangar ................................................................................................................. 26 

2.5.2. Akcılga .................................................................................................................. 26 

2.5.3. Kurteke Kayası ...................................................................................................... 27 

2.6. KIRGIZİSTAN ............................................................................................................ 27 

2.6.1. Çolpan-Ata ............................................................................................................ 28 

2.6.2. Örnök Köyü Petroglifleri ....................................................................................... 28 

2.7. TÜRKMENİSTAN ...................................................................................................... 30 

2.7.1.Bezegli-Dere .......................................................................................................... 30 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. SAYMALITAŞ KAYA RESİMLERİ 

3.1. Saymalıtaş Coğrafyası .................................................................................................. 32 

3.2. Saymalıtaş Araştırmaları Tarihi .................................................................................... 34 

3.3. Saymalıtaş Petrogliflerinin Fiziki Özellikleri ................................................................ 38 

3.4. Güneş Motifi Bir Sembol Olarak Kaya Resimlerinde .................................................... 40 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK KÜLTÜRÜNDE GÜNEŞ MOTİFİ VE SEMBOLLU ............................................. 57 

4.1. Türk Mitolojisinde Güneş Motifi .................................................................................. 57 

4.2. Kırgız Kültüründe Güneş Motifi ................................................................................... 65 

SONUÇ.................................................................................................................................. 67 

ДИССЕРТАЦИЯНЫН КЫСКАЧА МАЗМУНУ ............................................................ 69 

KAYNAKLAR ...................................................................................................................... 87 

EKLER.................................................................................................................................. 96 

ÖZGEÇMİŞ…………………………………………………………………………………………………………………………….158 

 



 

       

 

KISALTMALAR 

M.Ö.  

 

Millat Önce 

M.S. 

 

Millattan Sonra 

SSCB 

 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği  

КР 

 

Кыргыз Республикасы 

УИА  

 

Улуттук Илимдер Академиясы 



 

       

 

GİRİŞ 

Petroglif, esas itibariyle taş üzerine yapılan çizimler veya resimler anlamına 

gelmektedir. Literatürde kaya resimleri, kaya sanatı ve kaya çizimleri petroglif 

kavramını tanımlamak için kullanılmaktadır. Oyma, vurma, kazıma ve boyama 

teknikleriyle taşlara, kayalara ve mağaralara işlenen petroglifler, dünyanın birçok 

yerinde bulunmaktadır. Petroglifler için birçok araştırma yapılmasına rağmen bu tür 

çizimlerin ne amaçla yapıldığı hala kesin olarak anlaşılmamaktadır. Bununla birlikte 

petroglifler aracılığıyla eski dönemdeki insanların yaşamları hakkında çeşitli bilgilere 

ulaşılmaktadır.  

Saymalıtaş petrogliflerinin bulunduğu yerler, coğrafik açıdan diğer kaya resmi 

alanlarından farklı olup, ulaşım imkânı zordur. Erken Bronz Çağı’na kadar 

tarihlendirilmesi mümkün olan bu kaya resimlerinin yapıldığı alanın bu duruma ne 

kadar elverişli olduğu tartışmalıdır. Coğrafyacılar yaklaşık M.Ö. 3.000 yılında bölge 

ikliminin daha sıcak ve çok daha kurak halde olduğunu ve bu nedenle buzulların hızlı 

bir şekilde erimesinin bir sonucu olarak insanların yaşam tarzında önemli farklılıklar 

oluştuğunu belirtmektedir. Hayvancılıkla uğraşanlar giderek daha yükseklere göç 

etmek için imkân bulmuşlardır. Milat Öncesi döneme ait resimler Saymalıtaş kaya 

resimlerinin çoğunluğunu oluşturmaktadır. Milattan sonraki dönemlerde ise yukarıda 

belirtiğimiz iklim şartlarının tam tersi bir durum oluşmaya başlamış, bu durum kaya 

resimlerine de yansıyarak stil ve ikonografik acıdan farklılıklar ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Andronovo kültüründeki basit tarzdaki resimlerin yerini Sakalar dönemine 

ait dekore edilmiş resimler almaya başlamıştır. Değişen iklimle birlikte ve Saymalıtaş 

vadisinin yüksekliği, kış mevsiminin 10-11 ay gibi uzun sürmesi gibi unsurlar buraya 

ulaşımı tekrar zorlaştırmıştır. Bu durum Saymalıtaş'ta geç ortaçağ ve daha sonraki 

dönemlere ait petrogliflerin bulunmamasının da bir nedeni olabilir. 

Saymalıtaş kaya resimlerinin yer aldığı bölgenin sosyo-kültürel yapısındaki 

farklılık kaya resimlerine de yansımıştır. Zira hayvancılık ile uğraşan göçebe kültür 

tarzı, güneydeki tarım kültürlerinden farklıdır. Bundan dolayı bazı petrogliflerin 

kompozisyonları Altaylardaki petrogliflerle bir bütünlük oluştururken, bazı 



2 
 

Saymalıtaş kompozisyonları üniktir, yani kuzey ile güney stillerinin sentezi resimler 

bulunmaktadır. 

Türk tarihi açısından baktığımızda petroglifler Türklerin yayılmış oldukları her 

coğrafyada görülmektedir. Bu çalışmada ise Saymalıtaş kaya resimlerindeki güneş 

motifi araştırılmıştır. Petroglif araştırmacıları için Saymalıtaş kaya resimleri bilimsel 

bir servet niteliğindedir. Bunun sebebi ise tarih boyunca burada Ön Türkler başta 

olmak üzere farklı dönemlere ait petrogliflerin bulunmasıdır. Güneş motifli 

petroglifler, geçmişteki insanların dini inançlarından da bilgileri sunmaktadır. Yani 

güneş motifli ya da güneş-başlı resimlerle farklı bir mesaj verilmektedir. Dini inancı 

yansıtan petroglifler çevre ve insan etkileşimini en iyi şekilde göstermektedir. Güneş 

motifli petroglifler ile birlikte genellikle avcılık, tarım, dini ritüeller ve mitolojik 

unsurlar tasvir edilmiştir. Petroglifler geçmişin çizime dönüştürülmüş tarihidir, bu 

nedenle yazılı kaynaklardaki boşluklar petroglifler sayesinde doldurulmaktadır.  

Saymalıtaş petrogliflerindeki güneş motifleriyle ilgili araştırma yapanların 

sayısı oldukça azdır. Ama buna rağmen genel Saymalıtaş kaya resimleri ile ilgili 

konularda çalışanlardan petroglifleri tasnif edenler de vardır.  

SSCB dönemi araştırmacıları sırasında A. P. Okladnikov, A. İ. Martınov, Y. 

A. Şer, A. N. Maryaşev, G. A. Pomaskina. G. A. Agafanov, İ. K. Kojomberdiev, B. A. 

Zima, A. N.Bernştam ve diğerleri yer almaktadır. 1991 yılından itibaren K. Taşbaeva 

ve ekibi tarafından önemli araştırma yapılmıştır. SSCB’den sonraki araştırmaların batı 

dillerine çevrilerek yayınlanması uzak ülkelerden araştırmacıların gelmesini sağlamış 

Servet Somuncuoğlu ve Alpaslan Ceylan tarafından önemli araştırmalar yapılmıştır.  

Saymalıtaş petrogliflerinde çok sayıda kaya resimleri bulunmasına rağmen 

araştırmalarda çeşitli sorunlar bulunmaktadır. Bunlardan ilki ulaşımın zor olmasıdır. 

Diğer bir sorunda tarihlemedir. Petroglifleri incelerken kesin tarihlere 

ulaşılamamaktadır. Petrogliflerin tarihlendirilmesi alanında bazı ilerlemeler 

kaydedilmiştir. Petroglif araştırma sorunlarının üçüncüsü; kaya üzerindeki 

görüntülerin, likenlerle ve killerle kaplı olmasıdır. Petroglifleri tespit etmek doğal 

sebepler nedeniyle zorlaşmaktadır. Petroglifleri kaplayan killeri hafif bir fırça ve temiz 



3 
 

suyla temizlemek gerekmektedir. Petrogliflerin üzerindeki likenler çıkarılmamalıdır. 

Bu bitkilerin yaşı belirlenerek petrogliflerin oluşturulma tarihine ulaşmak 

mümkündür. Saymalıtaş kaya resimlerinin araştırma sorunlarının dördüncüsü; Kayalar 

zaman içinde dirençlerini kaybederek rüzgâr ve selin etkisiyle ana kayadan 

kopmaktadır. Kayaların üzerindeki petrogliflerde bu sebeplerden dolayı ana kayadan 

ayrılarak yok olmuşlardır. Petroglif araştırma sorunlarının beşincisi; Petrogliflerin 

yapılış tarzlarıdır. Petroglifler taşa çizik veya oyularak yapılmıştır. Petroglifler çizik 

şeklinde yapıldığı zaman onları tespit etmek zorlaşmaktadır. Petroglifler kayanın 

yüzeyinde belirli bir ışık açısıyla kendilerini göstermektedir. Bu yüzden petroglif 

araştırmalarında bu tarz çizimleri incelerken güneşin geliş açısını göz önünde 

bulundurmak gerekmektedir.  

Saymalıtaş petrogliflerini araştırma sırasında konar-göçerlik ve yerleşim 

alanlarının ortasında yer almasıyla daha ilgi çekmektedir ve bu özelliği da araştırma 

sırasında göz önünde bulundurmak gerekmektedir. Yani Bronz devrinde Saymalıtaş 

kaya resim galerisi bulunan alanın etrafında Andronovo ve Çust (Botla) kültürleri 

yayılmıştır, bundan dolayı kaya resimlerinin %70’nin M.Ö. zamanlara ait olduğunu 

göz önüne aldığımızda Saymalıtas kaya resimlerinin inanç ve ritüel amaçlı 

merkezlerden biri olduğu kanaatına varabiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM. KIRGIZİSTAN COĞRAFYASI 

 

Kırgızistan Cumhuriyeti 1991 yılında Sovyetler Birliği'nin dağılması ile 

birlikte bağımsızlığına kavuşmuştur. Orta Asya bölgesinde bulunan bu devlet 

bölgedeki Tanrı (Tien-Şan) ve Pamir gibi iki büyük dağ silsilesinin arasında yer 

almaktadır (Taşbayeva, 2001; 9). Bu bölgeye Kırgızlar “Ala-Too” demektedirler. 

Yüzölçümü 198.500 km2 olan ülkenin nüfusu yaklaşık olarak 6654000'dir 

(https://ticaret.gov.tr/yurtdisi-teskilati/orta-asya/kirgizistan/genel-bilgiler). Batıda 

Özbekistan, güneyde Tacikistan, güneydoğu ve doğuda Çin Halk Cumhuriyeti ve 

kuzeyde Kazakistan ile komşudur (Atalay, 2002; 256: Alıeva, 2019; 7: Ünal, 2010; 5). 

Komşuları ile zaman zaman yaşadıkları sınır anlaşmazlıkları günümüzde halen daha 

devam etmektedir. Başkenti Bişkek'tir. Bişkek 1825 yılında Hokand Hanlığının 

bölgedeki bir kalesi olarak kurulmuştur. 1922 senesinde Dağlık Kırgızistan, 1924 

yılında ise Kırgız Özerk vilayetine başkentlik yapmıştır. Şehrin adı 1926 yılında 

değiştirilerek Frunze yapılmıştır. Bu isim Bolşevik ordu komutanı Mihail Frunze'den 

gelmektedir. 1991 yılından itibaren şehre eski ismi iade edilmiştir ve günümüzde de 

Bişkek olarak devam etmektedir (Çorotekin, 2002; 454). Oş, Celal-Abad, Batken, 

Narın, Talas, Isık-Göl (Karakol şehri) ve Çüy (Tokmok) olmak üzere idari olarak 7 

vilayetten oluşmaktadır (Çorotekin, 2002; 454). Ülkenin resmi dili Kırgızca ve 

Rusçadır (Çorotekin, 2002; 457: Kuçkunov, 2002; 544: Solak, 2002; 566-567: Alıeva, 

2019; 7). 

Nüfusunun yüzde 60'ı kırsal kesimde yaşayan Kırgızistan'ın önemli şehirleri 

arasında Celal-Abad, Oş, Tokmok, Bişkek ve Karakol bulunmaktadır. Kırgızistan 

nüfusunun yüzde 55'i bu beş ilde yaşamaktadır. Fergana Havzası'nda bulunan ve 

sanayi tesisleri kurulmuş olan bu şehirler kültürel ve ekonomik olarak kuzey bölgelere 

göre farklılıklar göstermektedirler (Atalay, 2002; 247). 

1.1. Yeryüzü Şekilleri 

Kırgızistan, ağırlıklı olarak dağlardan oluşan bir ülkedir. Dağlar tüm ülkenin 

yaklaşık %94'ünü oluşturur. Kırgızistan'da dağ sistemi Tanrı Dağları ve Pamir Dağları 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Bu iki dağ sistemi dünyanın büyük dağlarından olan 

https://ticaret.gov.tr/yurtdisi-teskilati/orta-asya/kirgizistan/genel-bilgiler


5 
 

Himalayalar, Karakorum ve Hindukuş ile  karşılaştırılabilir en yüksek dağlık sistemleri 

arasındadır (Çotaeva, 2021; 10). Dağların ortalama yüksekliği deniz seviyesinden 

2750 metredir. En düşük seviye Leylek semtindeki 401 metre yükseklikteki ova, en 

yüksek nokta ise 7439 metre yükseklikteki Jeniş (Pobeda) zirvesidir (Suyunbaev, 

2005;138). Kırgızistan'daki en yüksek ikinci nokta ise 7134 metreyle Lenin Zirvesi, 

ardından 6995 metrede olan Han–Tengridir. En yüksek sıradağlar Tien Şan 

dağlarındadır: Güneydoğuda Kakşaal – Too sıradağları, güneybatıda Alay ve 

Türkistan sıradağları, kuzeydoğuda Talas ve Kırgız Ala-Too sıradağları. Tacikistan 

sınırında, Kırgızistan’ın güneyinde, Lenin Zirvesi'nin bulunduğu Çon-Alay sıradağları 

vardır (https://vvv.larevuefranco-kirghize.com/relief-ki-ru.php#:~:text).       

Harita I- Kırgızistan Dağlık Sistemi (Çotaeva, 2021: 10). 

 

1.1.1. Tengri/Tanrı/Tienşan Dağları 

Kırgızistan, Özbekistan, Çin'e bağlı Özerk bir devlet olan Doğu Türkistan ve 

Kazakistan bölgelerinde bulunan Tanrı veya diğer isimleriyle Tengri/Tienşan Dağları, 

Orta Asya bölgesinin kuzeydoğusuna düşmektedir. Dağların doğu-batı yönündeki 

uzunluğu 2000 kilometre, genişliği ise 400 kilometredir ve yaklaşık olarak üçte ikisi 

Kırgızistan sınırları içerisinde bulunmaktadır (Ünal, 2010; 6). Bu dağlar 1500 

kilometre boyunca Kırgızistan-Doğu Türkistan arasında uzanmaktadır. 4000 metrenin 

üzerindeki bölümleri buzullarla kaplı olan Tanrı Dağları'nın buzla kaplı bölümleri 

 

https://www.larevuefranco-kirghize.com/relief-ki-ru.php#:~:text


6 
 

arasında dik kanyon vadiler bulunmaktadır. Karasal iklimin hâkim olduğu bölgede 

kışlar aşırı soğuk, yazlar ise aşırı sıcak geçmektedir ve gece ve gündüz sıcaklıkları da 

oldukça farklıdır (Ünal, 2010; 6). Dağlarda melez (larix), ladin ve meşe gibi ormanlar 

yer almaktadır. Bu ormanlarda çeşitli hayvanların yanı sıra özellikle yaban domuzu, 

kahverengi ayı, vaşak ve kurt türü hayvanlar daha çok görülmektedir (Atalay, 2002; 

247). Ayrıca iğne yapraklı ormanların ve hayvanların yaz aylarında otlatılabileceği 

çayır alanlarının da bulunduğu bölgenin en yüksek tepesi, Kırgızistan-Doğu Türkistan 

arasında bulunan ve 7439 metre yüksekliğinde olan Jeniş (Pobeda) tepesi'dir (Atalay, 

2002; 246: Ceylan, 2018a; 157: Ceylan, 2015b; 11: Ceylan-Özgül, 2018; 626: Koca, 

2017; 3-4: Taşbayeva, 2001; 9). 

Kimi zirveleri Kırgızistan'da bulunan dağların kimi zirveleri ise Kırgızistan, 

Kazakistan ve Çin sınır bölgelerinin kesiştikleri noktalarda yer almaktadır (Çorotekin, 

2002; 459: Taşbayeva, 2001; 9). Oldukça yüksek zirvelere sahip birçok dağı 

bünyesinde barındıran bölgede yüksekliği 7000 metrenin üzerinde olan 2, 6000 

metrenin üzerinde olan 23 ve 5000 metrenin üzerinde olan ise 80 dağ bulunmaktadır. 

Kazakistan ile Çin sınırında yer alan ve 200 metre kalınlığında olan Güney İngilçek 

Buzulu dünyadaki en büyük buzullar arasındadır ve 3,5 kilometrelik genişliğe, 62 

kilometrelik uzunluğa sahiptir. Bu buzulla beraber bölgede bulunan Kırgız Sırtları, 

Akşırak Kuyluğu, Kayında, Batal Kakşaal Dağı ve Terskey Ala Dağı Buzulları 

dağcılık için önemli bölgelerdir (Ünal, 2010; 6). 

Tanrı Dağları bünyesinde birçok göl ve akarsuyu da barındırmaktadır. Bu 

göllerin en önemlisi konumunda bulunan Isık Göl, dağların Kırgızistan kesiminin 

kuzey tarafında yer almaktadır (Atalay, 2002; 256). Ak Hun, Göktürk ve çeşitli Türk 

devletlerini bünyesinde barındıran bu göl ve çevresi de aynen Altay Dağları gibi 

Türklerin anayurdu olarak gösterilmektedir. Özellikle İslam kaynakları, kutsal kitaplar 

ve Türk destanları bu konu hakkında önemli bilgiler vermektedirler (Ögel, 1984; 173-

176: Turan, 1969; 20: Taşağıl, 1999; 136: Şahin, 2020; 280). Bölgenin en önemli 

nehirlerinden biri olan Seyhun Nehri de yine Tanrı Dağları'nın Kırgızistan bölümünde 

bulunan kesimlerinden doğmaktadır (Kılınç, 2019; 69). 



7 
 

1.2. İklim ve Bitki Örtüsü 

Kırgızistan'ın bitki örtüsü türlerine ve yetiştiği yüksekliğe göre farklılık 

gösterir. Kırgızistan'ın kuzey kısmında bozkırlar, çayır bozkırları, çalılar ve ormanlar 

daha yaygındır. Güneyde, kuru iklim nedeniyle ormanlar ve alpin çayırları yoktur, yarı 

çöller ve çöller daha yaygındır. Ağaçlar, alçak enlemlerde dağlarda bulunurken, 

yüksek yerler çoğunlukla çimenlik ve berraktır.  

Resmi olarak tıpta kullanılan yaklaşık 600 yararlı yabani bitki türü vardır: 

fesleğen, kurtboğan otu, kereste, türkistan anaç, vb. ekonomik öneme sahip yabani 

bitkiler arasında ise şunlar sayılabilir: tuzlu bataklık, kızamık, ravent, Fergana sütleğen 

ve çeşitli kekik türleri. Ormanlar, lale ve Aslan Ayağı (Leontopodium) yanı sıra Şrenk 

(Picea schrenkiana) köknarı, Sibirya köknarı ve ardıç barındırır. Eski bir geleneğe 

göre, Kırgız halkı ilkbaharda kötü ruhları temizlemek için evde ardıç dalları yakar 

(bugünde devam edilmekte ve Nevruz bayramının sembollerinin bir tanesidir) 

(https://tyup.net/page/archa). Güney Kırgızistan'ın en ünlü bitkisi cevizdir. Dünyanın 

en büyük doğal ceviz ormanı Arslanbab'da bulunuyor ve burada bulunabilecek genetik 

çeşitliliğin bahçecilik için son derece değerli olduğu düşünülmektedir 

(https://cbtkyrgyzstan.kg/ru/).     

Kırgızistan’ın güney kısmı daha yüksek dağlarla kaplı olduğu için konar-göçer 

yaşama uygundur, Kuzey kısmının çoğu Fergana Vadisi’nin bir kısmı olmasından 

dolayı yerleşik hayat floraya tesir etmiştir. Çinli gezgin Zhang Qian Usunlarla ilgili 

bilgi toplarken de ülkenin çok yağmurlu ve soğuk olduğunu ve dağlarda iğne yapraklı 

ormanların çokluğundan bahsetmiştir (Umurzakov, 2021; 38). Başkenti Kızıl Vadi 

(Çi-gu) Isık Gölün kenarında olduğu için Kırgızistan’ın güney bölgesi olarak tahmin 

edilmektedir. 

Kırgızistan faunası çeşitlidir ve dağlarda yoğunlaşmıştır. 3400 ila 3800 metre 

arasında, en yaygın sakinler gri dağ sıçanları ve gümüş dağ fareleridir. Boz ayılar, yaz 

aylarında yaban koçları, tavşanlar ve dağ keçileriyle birlikte ortaya çıkar. Memeliler 

3800-4000 metre rakımlarda yaşamazlar, ancak gri dağ sıçanları ve dar başlı tarla 

fareleri sık sık misafir olurlar. Dağ kazı, kaya güvercini, keklik, alp kargası ve büyük 

şakrak kuşu da bu yükseklikte bulunabilmektedir. 4500 metre yükseklikte kar keçileri 

https://tyup.net/page/archa
https://cbtkyrgyzstan.kg/ru/


8 
 

ve yırtıcı leoparlar vardır. Kırgızistan topraklarında Marco Polo koyunu, geyik, vaşak 

ve kar leoparı gibi dağlarda yaşayan daha nadir hayvan türleri bulunmaktadır. 

İklim olarak Kırgızistan bölgesinin Orta Asya'nın yüksek ve iç kesimlerinde 

yer almasından dolayı karasal iklim yaşanmaktadır (Ünal, 2010; 7). Yaz ve kış ayları 

arasındaki sıcaklık farkının çok yüksek olduğu bölgenin alçak kısımlarında sıcak, 

yüksek kısımlarında ise soğuk çöller bulunmaktadır. Yağış miktarı ortalama olarak 

400 milimetredir. Ülkede yağışın bir bölümü kar şeklinde ve kış aylarında 

yağmaktadır. Bu aylarda yere düşen kar uzun süre yerden kalkmamaktadır. Yazları 

sıcaklıklar ortalama olarak 32 santigrat derece civarında seyretmekte ve zaman zaman 

yükselerek 40 dereceyi geçmektedirler. Sibirya bölgesinden gelen soğuk hava kış 

aylarında bölgenin sıcaklığını bir hayli düşürmektedir. Kasım ve Şubat aylarında 

yaklaşık 40 gün -24 santigrat derecenin altına düşen sıcaklık genel itibari ile kışın -20 

santigrat derece altında seyretmektedir. Dağlardan gelen soğuk hava alçak bölgelerde 

sis oluşumuna sebep olmaktadır. Dağların yamaçları ise güneşli ve açıktır (Atalay, 

2002; 247). 

1.3. Hidrografyası 

1.3.1. Akarsu Sistemi  

Nehir sistemlerinin çoğu Aral havzasına, Orta Asya'nın büyük nehirlerinin 

sistemlerine - Sır-Derya ve Amu-Derya'ya aittir (Asanov, 2010; 33). Çu ve Talas 

nehirlerinin havzaları, Aral havzasına ait olmalarına rağmen, suları Batı Kazakistan’ın 

tarım alanlarına kullanılır. Nehrin ana beslemesi erimiş kar ve buzul sularından elde 

edilmektedir. Yağmur suyu nehirlerin önemli bir bölümünü oluşturmaz.  40.000’den 

fazla olan nehir ve çaylar arasında en büyük olanı Narın Nehridir, Kara Darya Nehri 

doğudaki Tanrı Dağları ile batıdaki Fergana ve Sır Derya’nın aşağıdaki kısımları 

arasında en büyük su kaynaklarındandır (otaeva, 2021; 13-14).  Narın nehri Sır Derya, 

Amu Derya’dan sonra Orta Asya’nın ve Özbekistan’ın tahıl deposu olan Fergana 

bölgesinin ikinci büyük nehridir ve Kırgızistan’ın en uzun nehri (Kırgızistan içerisinde 

535 km), aynı anda da Kırgızistan’ın elektrik kaynaklarındandır. Kara-Darya, Tar ve 

Kara-Kulca nehirlerinin birleşmesinden oluşur. Ana bileşenle (Tar nehri) birlikte 

uzunluk 177 km, havza alanı 12.400 km2'dir (Kırgızistan içinde). Büyük kollar; Cazı, 



9 
 

Kökart, Kara-Ünkür (Tentek-Sai), Kurşab, Ak-Buura, Aravan-Sai, vb. nehirle birleşir 

ve Özbekistan’ın içerişinde Narın nehriyle birleşerek Sır-Derya'yı oluşturur. Çu nehri 

Tanrı dağlarının doğu tarafından başlayıp batı Kazakistan’ın tarım alanlarını 

sulamakta ve  toplam uzunluğu 1030 km’dir. Bunların 260 km'si Kırgızistan 

topraklarından geçmektedir. 

Güneydoğu Kırgızistan topraklarının bir kısmı Tarım havzasına Sarı-Caz, 

Üzengü-Kuş, Ak-Say (Kakşaal) nehirleri ve Vost'a ait nehirler tarafından işgal 

edilmektedir. Tüm bu nehirlerin su toplama alanı 3500 m'nin üzerinde yüksekliklerde 

yer almaktadır. Tarım havzasındaki en büyük nehir Jeniş (Zafer) Zirvesi ve Han Tengri 

bölgesindeki buzul ve karlı sularla beslenen Sarı-Caz'dır. Nehir, Kaşka-Tör denilen 

Semyonov buzulundan başlar, Kırgızistan dışında Ak-Suu denir. Kırgızistan içindeki 

uzunluğu - 167 km (toplam uzunluk 282 km)dir. Kırgızistan’da 3500’den fazla nehir 

yer alır ve bunların bir kısmı Kazakistan, Özbekistan, Tacikistan, Çin, Sincan-Uygur 

bölgesine akmaktadır. 

1.3.2. Göller 

Yüzölçümü 6202 kilometrekare olan ve deniz seviyesinden 1609 metre 

yükseklikte bulunan Isık Göl (Taşbayeva, 2001; 9-10), Kırgızistan'ın kuzey bölgesinde 

Teskey Ala Too, İçke Tasma, Küngey Ala Too ve Kızıl-Ompul dağları arasında 

kalmaktadır. Yaklaşık olarak 185 kilometre uzunluğunda olan gölün genişliği 60 

kilometre ve en derin yeri 702 metredir. Dünyanın en büyük ikinci krater gölü ve en 

derin beşinci gölü olan Issık Gölün anlamı “Ilık-Sıcak Göl” demektir (Gömeç, 2018; 

112: Ünal, 2010; 7). Tarihte pek çok kaynakta farklı farklı isimlerle anılan Issık Gölü, 

M.Ö. II yüzyıla ait olan Çin kaynaklarında Jehai (Sıcak Deniz), İslam kaynaklarında 

İsi-kul, İskuk, İsig-kul ve İskul şeklinde anılmaktadır. Moğol kökenli bir kavim olan 

Kalmuklar da Kırgız halkının bölgede demir üretmelerinden dolayı göle Temurtu-Nor 

yani “Demirli Göl” ismini vermişlerdir (Taşağıl, 1999; 135). 

Issık Gölü bünyesinde barındırdığı suyun çoğunu özellikle karların eridiği 

dönemlerde dağlardan taşarak gelen ırmaklardan sağlamaktadır. Bilhassa ağustos 

ayında karların geneli eridiği için taşkınlar halinde gelen ırmaklar sayesinde su 

seviyesinin en yüksek olduğu dönemi yaşamaktadır. Şiddetli soğukların yaşandığı 



10 
 

şubat ayında ise en düşük seviyesini görmektedir. Doğudan Cırgalan ve Tüp, kuzeyden 

Turaygır, Küçük Aksu, Büyük Aksu, Kesesengir, Taldıbulak ve Koysu, güneyden ise 

Ak-Terek, Ton, Çiçkak, Cuka, Karakol, Barsgan (Barşan), Cetioğuz ve Kızılsu 

ırmakları gölü besleyen ırmakların başında gelmektedirler. Her yıl yaklaşık olarak 

60000 metreküp civarında su alan göl, buharlaşmanın yüksek olmasından dolayı hem 

tuzludur hem de su seviyesi çok fazla yükselememektedir. Bu özelliğinden dolayı tuz 

oranı artan Isık Gölü Hazar Gölü'nden sonra dünyanın en tuzlu ikinci gölüdür. 

Temmuz ayında sıcaklarında etkisi ile beraber gölün sıcaklığı +19° C dereceye kadar 

yükselmektedir. Göl çevresindeki araziler tarım açısından çok uygun olduğu için 

bölgede birçok ürün yetiştirilmektedir. Özellikle pamuk, mısır, tütün, buğday ve şeker 

pancarı bölgede yetiştirilen başlıca tarım ürünleridir. Balıkçılığında son derece 

gelişmiş olduğu bölge demir, kömür, çinko, kükürt ve petrol gibi önemli madenleri de 

bünyesinde barındırmaktadır (Taşağıl, 1999; 136). Ayrıca Issık Gölü Sovyetler Birliği 

döneminden bügüne kadar Rusların bir üs noktası olmuş, denizaltı silahlarının denenip 

geliştirilmesinde de kullanılmıştır (Atalay, 2002; 256). 

Son-Göl, deniz seviyesinden 3.016 metre yükseklikte, 29 km uzunluğunda ve 

18 km genişliğinde, Kırgızistan'ın en büyük ikinci gölüdür. Gölün maksimum derinliği 

13,2 metredir (https://vvv.larevuefranco-kirghize.com/lacs-ki-ru.php).  Ortalama su 

sıcaklığı 3,5 °C'dir ve yaz aylarında su 11 °C'ye kadar ısınır. Kışın göl sıcaklığı 20 

°C'ye düşer. Eylül ayında haziran ayına kadar karla kapalı kalır. Birde Isık Gölden 

farklığı Son Gölde su sızıntısı vardır ve o su, Narın nehrine ulaşır. 

Çatır-Göl’ün su sıcaklıkları Temmuz ve Ağustos aylarında 6 °C ile 16 °C 

arasında değişirken, kışın hava sıcaklığı 54 °C dereceye kadar düşebilmektedir 

(https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruviki/418175). Göl, Kırgızistan’ın en soğuk yeri olan 

Aksay Vadisi'nde, Çin sınırına yakın, 3530 metre yükseklikte yer almaktadır. Çatır-

Köl, Kırgızistan'ın en büyük göllerinden biri olmasına rağmen derinliği sadece 16.5 

metredir ve su hacmi 610 milyon m³'tür. Göle yaklaşık on yedi nehir akar, ancak 

bunlardan sadece biri Kökargın nehri kalıcıdır. Gölde kesinlikle balık olmamasına 

rağmen, göl birkaç yabani kuş türü için kışlama yeri olarak bilinir. 

https://www.larevuefranco-kirghize.com/lacs-ki-ru.php
https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/418175


11 
 

Sarı Çelek gölü deniz seviyesinden 1873 metre yükseklikte, 7,5 kilometre 

uzunluğunda ve 350-1500 metre genişliğindedir. Gölün en derin noktası 234 metredir. 

Bu göl Kırgızistan'daki en derin ikinci göldür. Kıyı şeridi yoğun girintili çıkıntılıdır ve 

gölün derinliklerinde boğulan yoğun ormanlarla çevrilidir. Gölün küçük alanları 

sadece daha büyük koylarda bulunur. Deniz seviyesi mevsime bağlı olarak yaklaşık 

65 santimetre yükselir. Göl, Sarı Çelek Nehri'nin birçok akarsu, yeraltı akıntısı ve 

suları ile beslenmektedir. Akış, Tuskual Nehri aracılığıyla gerçekleştirilir 

(https://vvv.advantour.com/rus/kyrgyzstan/nature/lakes/sary-chelek.htm).   

1.4.  Madenleri 

Yeraltı kaynakları bakımından oldukça zengin olan ülkenin gelirinin yüzde 18'i 

altın üretiminden karşılanmaktadır. Altın yataklarından Toguz-Toro'daki Makmal 

yatağı geliştirilmektedir. Sedimentlerdeki dağınık altın, Çatkal, Kasan-Sai ve 

Sumsar'dan çıkarılır. Dünyanın en büyük altın yataklarından biri olan Kum-Tör altın 

madeni burada bulunmaktadır (Asanov, 2010; 28). Uranyum, cıva, petrol, kurşun, 

kömür, çinko ve doğal gaz gibi madenler sadece ülkenin ihtiyacı kadar 

çıkarılabilmektedir (Ünal, 2010; 75-77). Kömür, petrol ve doğal gaz, cıva, kurşun ve 

çinko dağlık bölgelerde bulunan akarsuların hidroelektrik potansiyeli oldukça yüksek 

olan ülkede, doğal gaz ve petrol yatakları sınırlı sayıdadır (Atalay, 2002; 248: Solak, 

2002; 567). 

1.5.Yollar 

Kırgizistan Cumhuriyet topraklarının %93ni dağlardan oluşmasının 

neticesinde taşıma sisteminde önemli kısmını araba yolları oluşturuyor. Kırgızistan'ın 

halka açık yolları şu şekilde sunulmaktadır ve toplam uzunluğu 18881 km’dir 

(https://unece.org/DAM/trans/doc/2018/speca/S2_NM_KYR.pdf). 

- 4160 km veya toplamın %22'sinden biraz fazlası - uluslararası öneme sahip 

yollar 

- 5652 km, halka açık yolların uzunluğunun %30'u kadardır - bu yollar devlet 

önemindeki yollardır 

https://www.advantour.com/rus/kyrgyzstan/nature/lakes/sary-chelek.htm
https://unece.org/DAM/trans/doc/2018/speca/S2_NM_KYR.pdf


12 
 

- 8991 km veya toplamın yaklaşık %48'i yerel yollardır (İsakov ve diğerleri, 2019; 

3).  

 

Foto II-Güney-Kuzey Kırgızistan kara yolu haritası 

(https://cabar.asia/ru/kyrgyzstan-naskolko-optimalna-alternativnaya-avtodoroga-sever-yug)  

Kırgızistanın güney ve kuzeyini birleştiren yani Oş-Bişkek arasında iki yol 

geçmektedir. 

Kırgızistan'ın demiryolları toplamda 424 km’den oluşmakta ve coğrafi olarak, 

Kazakistan ve Özbekistan demiryolu ağına erişim sağlayan kuzey (uzunluk 323.4 km) 

ve güney (101,2 km) olmak üzere iki bölüme ayrılmıştır 

(https://rus.azattyk.org/a/31559722.html#:~:text). Kırgızistan Çüy vadisi genel 

demiryol hatlarına sahiptir ve Isık Göl, Oş, Celal-Abad bölgelirinde demiryollar kısa 

hatlardan oluşmuştur. Kırgızistanda demiryol sistemi gelişmemiştir ve 424 km’lik 

yollar da SSCB’nin mirasıdır. 

Demiryollarına göre Kırgızistan içerisinde hava yolları daha da gelişmiştir ve 

her bölgesinde havaalanı bulunmaktadır. Bunlardan: Manas, Oş ve Isık Göl 

havaalanları uluslararası havaalanlarıdır ve İsfana ve Batken Celal-Abad 

havaalanlarında günümüzde iç hat uçuşlar gerçekleştirilmektedir 

(http://caa.kg/ky/deyatelnost/aeroporty/).  Talas, Kazarman, Karavan ve Narın 

https://cabar.asia/ru/kyrgyzstan-naskolko-optimalna-alternativnaya-avtodoroga-sever-yug
https://rus.azattyk.org/a/31559722.html#:~:text
http://caa.kg/ky/deyatelnost/aeroporty/


13 
 

havaalanları rezerv görevini üstlenmekte ve Kant havaalanı  da üst olarak 

kullanılmaktadır.  

1.6. Ekonomisi 

Ekonomik yapısı tarım ve hayvancılığa dayanan (Ünal, 2010; 79-80) ülkede 

çalışan nüfusun üçte biri tarımla uğraşmaktadır ve ülke gelirinin üçte biride yine bu 

sektörden elde edilmektedir. Tütün, pamuk, tahıl, meyve ve sebze yetiştirilen ülkenin 

sadece yüzde 7'si tarım yapmaya elverişlidir ve bu alanlarda üretim oldukça düşüktür. 

Ülkede bulunan ormanlık alan yüzde 4, mera ve otlakların olduğu alan ise sadece 

yüzde 44'tür. Bunların dışındaki alanlar kurak ve verimsiz arazilerdir (Ünal, 2010; 6). 

Bölgede ipek fabrikası bulunmakla birlikte ayrıca 600.000 hektarlık alanda da ceviz 

üretimi yapılmaktadır (Atalay, 2002; 247-248: Japarov, 2002; 538 vd.: Solak, 2002; 

567 vd.). 

Sanayi bakımından Kırgızistan da genel itibari ile hidroelektrik santral 

jeneretörü, tarım alet ve makineleri, gıda işleme, madencilik, elektronik ve tekstil işleri 

yapılmaktadır (Ünal, 2010; 77-79). Bu alanlarda ülke nüfusunun yüzde 27'si 

çalışmakta ve ülke gelirinin yüzde 25'i bu alanlardan karşılanmaktadır. Yarıya yakını 

özelleştirilen sanayi tesislerinde yetişmiş kişi sayısı az olduğundan dolayı, istenilen 

kalitede ürün elde edilememektedir (Atalay, 2002; 248). 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

İKİNCİ BÖLÜM  

ORTA ASYA PETROGLİFLERİ 
 

En eski yazılı kaynaklar, şimdilik, M.Ö. 3000’den daha ileri gitmemektedir. 

Ondan önceki yazılı kaynaklar olarak petroglifleri saymak mümkündür. Kaynaklara 

göre kâğıt, M.S. 610’da doğuda kullanılmaya başlamıştır, VIII yüzyıldan itibaren 

batıya doğru yayılmaya başlamıştır. Avrupaya kâğıt Araplar vasıtasıyla XI yüzyılda 

geçmiştir. Eski medeniyetlerden kalma, pişmiş veya güneşte kurutulmuş kilden 

yapılmış, üzerinde çivi yazısı ile metin yazılı belgeler olan tabletler, M.Ö. 3000’e 

kadar gitmektedir. Sümerlere ait bir buluş olan tabletler, yazının ve tarihin temeli 

sayılmaktadır. Tabletler; kaya üzerine çizilen resim ve figürler ile yazılan yazıların bir 

sonraki aşaması olup taşlara yazılan veya çizilenlerden daha düzenlidir (Demir, 2009; 

2). 

Kaya üzerine levhalar, kaya resimleri, taş oymaları vb. kavramlara da karşılık 

gelen Petroglif kelimesi, taş üzerine yapılan oyma anlamı taşımaktadır. Oyma, dövme, 

kazıma ve boyama gibi çeşitli tekniklerle işlenen kaya resimleri, bulundukları 

bölgelerin yazısız dönemine ait önemli kültür varlıklarındandır (Güler, 2020; 34). 

İnsanoğlu, çevresindeki nesneleri gözlemleyerek onları görselleştirmiş, hayal gücünün 

de yardımıyla yorumlayarak farklı bir boyut keşfetmiştir. Kimi zaman duygu, düşünce, 

dini kavramlar gibi görünemeyen soyut kavramları da görselleştirerek yeni sanat 

türleri yaratmıştır. Bugün “resim” kavramı bir sanat dalını ifade etse de bundan 17000 

yıl önce insanlar onu güçlü bir iletişim, mesaj ve dışavurum aracı olarak 

kullanmışlardır (Uçar, 2004; 19). 

Başkurdistan Cumhuriyeti'nde bulunan ve oradaki yerli halkın ona Şulgan-Taş 

diye hitap ettiği Kapova mağarası, resmi olarak Paleolitik Çağına aittir. Bu kaya 

sanatında yaklaşık 250 resim bulunmuş ve tarif edilmiştir. Resimler V. Scelinski 

tarafından 14.680 ± 150 yıl M.Ö.'ye tarihlendirilmiştir (Solodeynikov, 2010; 1). 

Sibirya’nın Irkuts bölgesinde yer alan Lena kaya resimlerinin çizildiği zaman olarak 

Rus arkeologlara göre tarihi M.Ö. 14.000-12.000 arasıdır (Somuncuoğlu, 2008; 36-

53). Tarih boyunca Türk kültürünün dışında diğer herhangi bir kültürün yaşamadığı 



15 
 

bu yöre, diğer kültürlerin etkisinden de uzaktır. Demek ki Sibirya’da tespit edilen kaya 

resimleri, günümüzden yaklaşık 15.000 yıl önce Türkler tarafından çizilmiştir1. 

Okladnikov da bu fikire katılmakta ama Türkler tarafından çizilmiştir diye kesin olarak 

yorumlamamaktadır (Okladnikov, 1969; 82). Ama Australyalı arkeolog Robert G. 

Bednarik Myths About Rock Art adlı makalesinde 65 milyon yıl önce yaşayan 

dinozorların kaya resimlerinin Australya petrogliflerinde yer aldığını ve Paleolit 

devrine ait olduğunu belirtmiştir (Bednarik, 2013; 482-500). Arkeolojik kaynaklara 

göre ilk insanlar, Homo sаpienslar, yaklaşık 40.000 yıl önce Paleolitik'in başlangıcında 

tarih sahnesinde yer almaya başlamışlar. Reidun L. Andreassen’da kaya resimlerinin 

Homo sapienslerin çağına denk geldikleri fikrindedir. Onların fikirlerine göre 

petrogliflerin tarihi yaklaşık 35.000 yıl öncesine dayanmaktadır. Kaya resimlerinin ilk 

ortaya çıkış tarihleri oldukça tartışmalı bir konudur, zira petrogliflerde bulunan 

motifler analiz edildiğinde farklı tarihler ortaya çıkmaktadır. Motifleri farklı farklı 

tarihleri vere bilmektedir. Bununla birlikte dinazorların yeryüzünden kaybolmasından 

çok daha sonrasına tarihlendirilen bir takım kaya resimlerinde de dinazor resimlerine 

rastlamak mümkündür. Bu 65 milyon yıl önce kaybolan dinozarları Paleotik devrin 

insanları nereden biliyordu sorusunu akıllara getirmektedir. 

Buz çağından sonra buzulların azalması insanların yaşamını değiştirmiş, bu da 

kaya sanatında tasvir edilen hayvan motiflerinin değişmesine neden olmuştur. Yani 

Üst Paleolitik dönemde bizon, Neolotik dönemde ise geyik figürünün baskın olması 

gibidir (Okladnikov, 1969;75). İnsanların beslenme şekillerinin değişmesi kaya 

resimlerinde yansımıştır. Örneğin avcılık döneminde avlanan hayvanların 

resmedilmesinin onların sayısını çoğaltacağına inanılması ve onların kutsal olarak 

görülmesi kaya resimlerine hayvan motiflerinin çoğalmasına neden olmuştur. 

Petrogliflerin içerisinde en eskilerinden sayılan boya resimleri (Karpova 

mağarası) ve diğer kaya resimlerinin ortaya çıkış nedenlerinden bir tanesi insanlar 

arasında ki iletişim kurma isteği olabilir. Çünkü kaya resimlerini nerdeyse herkes için 

okunur olan ortak bir “dil” olarak kabul edilebiliriz. Bölgesel açıdan diller farklılık 

                                                           
1  Sibirya’nın Irkuts bölgesinde yer alan Lena kaya resimlerinin Türk kültürüne ait olduğu, motif 

ve şekillerden anlaşılmaktadır. Resimlerde bulunan her figürün Türk kültüründe derin bir alt 

yapısı bulunmaktadır. 



16 
 

göstersede kültürel açıdan ortaya koydukları benzerliklerinden dolayı anlaşılır 

olmaları da mümkündür. 

Petroglif kültürünün hangi dönemlere ait olduğunu tam olarak söylemek pek 

mümkün değildir. Çünkü Amerika kıtasında yaşayan Kızılderililerde kaya sanatının 

1878'de bile üretildiğini ve kutsal sayıldığı bilinmektedir (David, 2009; 5). Yani 

Paleolotik devirden son dönemlere kadar kullanılagelmiş bir kültürdür. 

Kaya resimleri daha çok kutsal mekânlarda yer almaktadır ve orada ikamet 

ettiğine inanılan ruhlar için buraya işlenmişlerdir. Klamath Havzasındaki kaya 

resimlerinde bu durumu en güzel şekilde yansıtan çizgiler, daireler, zikzaklar ve çubuk 

figürlü antropomorflarla bezelelidir (David 2009; 7). Kuzey Amerikadaki bu alanda 

bulunan kaya resimlerinin inanç sistemine ilişkili olduğunu yerli Kızılderililerde ifade 

etmektedirler. Kısaca kaya resimleri rastgele insanların isteklerine bağlı zaman ve 

alanlara rast gele yapılmazdı.  

2.1. ALTAY 

4506 metre yükseklik ile Sibirya'nın en yüksek dağ silsilesi konumunda 

bulunan ve Moğolistan, Kazakistan, Çin ve Rusya toprakları boyunca uzanan Altay 

bölgesi de aynı coğrafyada bulunan diğer bölgeler gibi birçok petroglif alanına 

sahiptir. Biçikti/Boom ve Karakem Vadisi petroglifleri bu alanlardan bazılarıdır.  

2.1.1. Biçiktu/Boom 

Dağlık Altay'ın orta kesiminde Ursul Dağı ve Karakol nehirlerinin birbirine 

karıştığı bölgede yer alan Biçiktu Boom adını, yakınında yer alan Biçiktu Boom 

köyünden almaktadır. Alanda çizgi, oyma ve dövme gibi çeşitli teknikler ile yapılmış 

geyik, dağ keçisi, at, ceylan, süvari, insan, şaman ve av sahnesi gibi birçok çizimin yer 

aldığı yaklaşık olarak 1000 adet petroglif bulunmaktadır. Bu çizimler farklı 

dönemlerde ve genellikle gruplar halinde yapılmışlardır. Bilim insanları tarafından 

keşfedilme yılları da birbirlerinden farklı olan Biçiktu Boom petrogliflerinin 

birçoğunu 1902-1903 yıllarında G. İ. Çoros Gurkin, alanda yaptığı gezi sırasında 

çizerek günümüze kadar ulaştırmıştır. Kendisi aynı zamanda bir ressamdır ve 

resimlerin günümüze kadar ulaşmasındaki rolü çok büyüktür. Bu kaya resimler 



17 
 

günümüzde Altay Devlet Sanat Müzesi ve Altay Cumhuriyeti Milli Müzesi'nde 

bulunmaktadır. Sonraki dönemlerde Rusya Bilimler Akademisi Sosyal Bilimler 

Bölümü Müdürü olan A. P. Okladnikov ve 1982-1984 yılları arasında A. I. Martinov 

(Martinov, 1984; 118: Martinov, 1985; 80-87) tarafından incelenen bölgedeki 

petrogliflerin İskit, Hun, Göktürk ve Uygur dönemlerine ait oldukları 

düşünülmektedir. 

2.2. MİNUSİNSK HAVZASI 

Minusinsk Havzası, doğu tarafında Doğu Sayan Dağları, kuzey tarafında 

Kuznetsk Alatau Dağları ve batı tarafında Sayan Abakan aralığı ile çevrilmiş olan 

ovanın güney kesimlerine verilen isimdir. Bölgede yer alan petroglif alanları Moseyiha 

(PotroŞilovskaya), Sulek, Ust-Tuba, Oglahty, Tepsey ve Suhaniha'dır. 

2.2.1. Tepsey kaya resimleri 

İlk kez L. F. Titov tarafından 1850 yılında kopyalanan ve çizimleri yapılan 

Tepsey petroglifleri ilk olarak G. I. Spasskiy tarafından yayımlanmıştır. Konum olarak 

Tuba nehri ve Yenisey nehrinin birleştiği yerin hemen sağ kıyısında, ünlü iki başlı 

Tepsey Dağı'nda yer alan bölgede 1907 yılında A.V. Adrianov yaklaşık olarak 251 

resim, 353 harf ve 186 işaret bulmuştur. Oldukça zengin olan bölge daha sonra birçok 

araştırmaya ev sahipliği yapmıştır. Bu araştırmalar sonucunda bölgede 5 farklı alan 

daha saptanmıştır. Bu alanlardan dağın güneybatı tarafında yer alan Tepsey I'de 112 

petroglifin bulunduğu 29 pano tespit edilmiştir. Panolarda genellikle Minusinsk 

tarzında yapılmış ayı, geyik ve boğa petroglifleri yer almaktadır. Çizimlerin Taş Devri, 

Karasuk ve Tagar (Diyarbekirli, 1972; 7-8: Koca, 2017; 7-8: Ceylan, 2018a; 161-162: 

Ceylan, 2015b; 15: Ögel, 1984; 41) dönemlerine ait oldukları tahmin edilmektedir. 

Bölgede tespit edilen yerlerden bir diğeri adını aldığı dağın kuzeydoğu eteklerinde 

bulunan Tepsey II'dir. Alanda tespit edilen 57 panodaki 194 petroglifin Taştık ve Tagar 

dönemlerine ait oldukları düşünülmektedir. Tepsey I'in hemen üzerindeki yamaçta 

bulunan Tepsey III'deki at ve çeşitli hayvanlara ait olan petrogliflerin ise Tunç 

Çağı'nda yapılmış oldukları tahmin edilmektedir. Tepsey Dağı'nın güney tarafındaki 

yamaçta oldukça yüksek bir yerde bulunan ve küçük bir petroglif alanı olan Tepsey 

IV'te bir baş ile senkretik bir varlığa ait olan çizimin ana hattı, insan bedeni, bir kartalın 



18 
 

kanatları, keçiboynuzu, bir gaga ve bir at petroglifi yer almaktadır. Sonraki dönemde 

B. N. Pyatkin tarafından tekrar çalışılan alanda Tagar Dönemine tarihlendirilen 37 

pano daha bulunmuştur. Tepsey Dağı'nın güneybatı tarafındaki yamaçta bulunan ve 

küçük bir petroglif alanı olan Tepsey V'te kılıç ve baltaları bulunan 36 süvari ve piyade 

ile muhteşem bir savaş sahnesi işlenmiştir (MiklaŞevich, 2011; 133-134). 

2.3. ÖZBEKİSTAN 

Orta Asya sınırları içerisindeki ülkelerden birisi olan Özbekistan bünyesinde 

150'den fazla petroglif alanını barındırmaktadır (Hujanazarov, 2011; 99: Hujanazarov, 

2001; 80-122). Boyalı kaya resimlerinin de bulunduğu bu bölgelerdeki petroglif sayısı 

oldukça fazladır. Petroglif yapımı tarih öncesi dönemlerden başlayıp yaklaşık olarak 

Geç Ortaçağ'a kadar devam etmiştir. Tusinsay, Yangiaryksay, Zaraut Kamar, 

Hojakent, SarmiŞsay, Karakiyasay, Bukantau, Burgansay, Sayhansay, Aksakalatasay, 

SiypantaŞ ve Varzik, bölgedeki önemli petroglif alanlarından bazılarıdır. Bunlar 

arasında bulunan Zaraut Kamar, Aksakalatasay ve Siypantaş, Mezolitik ve Neolitik 

Neolitik Çağ dönemlerine tarihlendirilmektedirler. Hojakent ise Kalkolitik (M.Ö. 

4.000-3.000 yıl) döneme kadar götürülmektedir (Hujanazarov, 2011; 99). 

2.3.1. Zaraut-Kamar 

Zaraut-Kamar Mağarası Kugitangtau Dağlarının güneydoğusunda bulunan 

Zaraut-Say Boğazı'nda bulunmaktadır. Bu dağlar Hissar Sıradağlarının güneybatısına 

düşmektedir ve bu sıradağların bir parçasıdırlar. Mağaranın idaresi, Şerabad 

bölgesindeki “Surhan” Devlet Tabiatı Koruma Alanı'ndadır. Deniz sevisinden 

yüksekliği 1265 metre olan Surhandarya bölgesi, Şerabad şehrinin 30 kilometre 

kuzeybatısına, Kızılolma'nın ise 5 kilometre güneyine düşmektedir. Mağaradaki ilk 

çalışmalar 1912 yılında Fyodorov tarafından yapılmıştır. Rus askeri topograf 

Fyodorov, mağarada çalışmalar yaparak yazıt ve çizimleri kopyalamıştır. Hemen 

ardından 1939 yılında I. F. Lomaev de burada bir çalışma yaparak, eserlerin çizimlerini 

yapmıştır. 1940 ve 1943-1945 yıllarında ise Termez'de bulunan SurHandarya Müzesi 

müdürü ile birlikte arkeolog G. V. Parfyonov, mağarada bilimsel araştırmalar 

yapmışlardır. Zaraut-Kamar Mağarası'nın bulunduğu Zaraut-Say bölgesinde 1970 ve 

1980'li yıllarda J. Kabirov ve M. Hujanazarov tarafından araştırmalar yapılmış ve bu 



19 
 

iki Özbek arkeolog bölgede 40 görüntü ve 8 mağara tespit emişlerdir (Hujanazarov, 

2011; 109: Hujanazarov, 2001; 91-93). 

Zaraut-Kamar Mağarasının duvarlarında çeşitli dönemlerde yapılmış olan 

petroglifler ve yazılar bulunmaktadır. Petroglifler arasında keçi, boğa, köpek, gibi 

hayvan resimleri ile beraber insan ve geometrik figürler de yer almaktadır  

(Rozvadovski-Lymer, 2012; 151). Mağarada bulunan hayvan resimlerinden 

kimilerinin kırmızı-kahverengi, kimilerinin ise gri-kahverengi mineral boya ile 

boyandıkları görülmektedir (Hujanazarov, 2011; 110). Yapılmış olan yazı ve resimlere 

bakarak kronolojik bir saptama ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu çerçevede 3 

kronolojik grup oluşmuştur. Bunlardan erken grubu keçi, boğa, insan ve olası köpek 

figürü, orta grubu oval tipteki figür ve birkaç şematik insan, son grubu ise Arapça 

yazıtların oluşturduğu düşünülmektedir (Jasievicz-Rozvadovski, 2001; 5). Bunlar 

arasında bulunan insan figürlerinin sahip oldukları üçgen gövdeli formları oldukça 

dikkat çekicidir. Bu tarzdaki petroglifler kuş giyimli olarak tanımlanmıştır. Avlanma 

büyüsü ile ilişkileri olabileceği düşünüldüğünden Afrika ve Şakta Mağarası'nda 

bulunan benzer şekillerdeki resimlerine bakılarak Mezolitik Dönem'e ait oldukları 

tahmin edilmiştir (Jasievicz-Rozvadovski, 2001; 6: Hujanazarov, 2001; 92-93). 

Araştırmacılara göre resimlerde bulunan “Kuş-insanlar” kuş kılığına girmiş 

veya geniş pelerin giymiş avcı insanları temsil ediyor da olabilirler (Büyük akbaba, 

devekuşu). Nitekim resimlerde okçular da bulunmaktadır. Resimlerde bulunan av 

sahnelerindeki çizimlerin boyutları 5-7 cm civarlarında iken, bir öküz figürünün 15 cm 

boyutlarında olması oldukça dikkat çekicidir. Alanda çalışmalar gerçekleştiren 

Formozov, motif ve stil bakımından figürlerin Paleolitik izler taşımasına rağmen 

petrogliflerin Mezolitik veya Neolitik Döneme ait olabileceklerini belirtmiştir (Bingöl, 

2020; 49). Çevrede bulunan diğer vadi ve mağaralarda çeşitli çalışmalar 

gerçekleştirmiş olan Parfenov ise, boyalı olan figürlere dair farklı bir bakış açısıyla 

yaklaşmıştır. Bu figürlerin Üst Paleolitik Döneme ait olabileceğini ortaya atmıştır  

(Hujanazarov, 2011; 109-111: Tümer, 2017; 147-148: Huzanazarov, 2001; 92-93). 



20 
 

2.3.2. Siypantaş 

Denizden 820 metre yükseklikte bulunan Siypantaş (kaygan taş), 2001 yılında 

R. H. Suleymanov'un başkanlığını yaptığı Rus İlimler Akademisi Tarih ve Arkeoloji 

Enstitüsü'nce ortaya çıkarılmıştır. Ortaya çıkarılması ile beraber araştırması da yine bu 

ekip tarafından yapılmıştır. Şahrisyabz'ın yaklaşık olarak 40 kilometre kuzeybatısında 

bulunan Zerafşan Dağları'nda yer alan Siypantaş, bu dağların güneybatı eteklerindeki 

aynı isme sahip köyün kuzeyinde yer almaktadır. Alanın konumu köy okulunun 

karşısına düşmektedir ve Kuruksay Vadisi'nde bulunmaktadır. Suleymanov tarafından 

birçok bölgesi fotoğraflanan Siypantaş'ın tarihi araştırmacılar tarafından Mezolitik 

Çağ'dan başlatılarak Tunç Çağı'na kadar getirilmektedir (Rogozhinskiy, 2008; 91). 

Hepsi olmasa da açık kaya barınaklarında bulunan bazı petroglifleri günümüze kadar 

gelmiştir (Hujanazarov, 2011; 106). 

Bölgede öne çıkan iki kaya paneli bulunmaktadır. Birincisinin uzunluğu 8, 

genişliği ise 3-5 metredir. Birinci panele bitişik halde bulunan ikinci panelin ise 

uzunluğu 4, genişliği ise 2 metredir. Koyu gri, sarımsı kahverengi veya kırmızımsı 

kahverengiye boyanmış olan petroglifler, kireç sinter ile kaplı olan kaba bir kayanın 

yüzeyine kazınmışlardır. Resimlerde kullanılan siyah, sarı ve kırmızımsı kahverengi 

renk tonları mineral pigmentlerden elde edilmiştir. Geometrik şekiller ile beraber bir 

öküzün ön plana çıktığı alanın tahribata uğradığı tespit edilmiştir (Hujanazarov, 2011; 

106 – 107: Bingöl, 2020; 48). Yapılmış olan öküz figürü Zaraut-Kamar'dakine 

benzemektedir. Geçmişte olduğu gibi günümüzde de halen daha kutsal bir mekân 

olarak kabul edilen (Rogozhinskiy, 2008; 92) alanda ayrıca el izleri ile beraber sembol 

ve işaretler de bulunmaktadır (Tümer, 2017; 148: Rozvadovski-Lymer, 2012; 152-

153). 

2.3.3. Sarmışsay 

Sarmışsay bölgesi, Navoi kentinin 35 kilometre kuzeydoğusunda, Karatau 

Dağlarının güney tarafındaki yamacında bulunmaktadır (Tümer, 2017; 149: Özgül-

Ceylan, 2019; 478). Karatau Dağlarının en yüksek yeri denizden 1200 metre 

yüksekliktedir. Alanda bulunan petroglifler üzerindeki ilk incelemeyi 1958 yılında 

arkeolog H. I. Muhamedov yapmıştır. Onu Özbek bilim adamları olan N. H. 



21 
 

Taşkenbaev ve J. Kabirov izlemiştir. Onların ardından ise M. Hujanazarov araştırmalar 

yapmıştır (Hujanazarov, 2011; 102). 

Oldukça büyük bir alana sahip olan Sarmışsay'da, yaklaşık olarak 35 

kilometrekarelik bir alanda 200'den fazla yerleşim yeri, mezarlık ve petroglif bölgesi 

bulunmaktadır. Petroglifler bölgenin hemen hemen her tarafında görülmektedir. 

Yaklaşık olarak 2, 2,5 kilometrelik bir kanyon boyunca ise 3 türde 4000'den fazla 

petroglif kaydedilmiştir. Alanda çok sayıda hayvan, insan ve belirsiz şekil çizimleri 

vardır. 6000 civarında petroglifin bulunduğu bölgede hayvan resimleri oldukça 

fazladır (Özgül-Ceylan, 2019; 478). Bu hayvanlar arasında ceylan, kızıl geyik, Asyalı 

vahşi eşek, vahşi bizon, öküz, kedi ailesinden gelen avcılar (aslan, kaplan, çita, leopar), 

köpek, yaban domuzu ve dağ keçisi gibi birçok hayvan bulunmaktadır. Çizgi ve oyma 

teknikleriyle yapılmış olan bu petrogliflerin boyutu ortalama 30- 40 santimetre olsa da 

kimi zaman 70-80 santimetreye, kimi zaman ise 1 metrenin üzerine çıkmaktadır. 

Petrogliflerde ayrıca “İskit hayvan üslubu"nun bol miktarda kullanıldığı 

görülmektedir. Bu döneme ait olan av sahneleri, atlı süvari, hançer, sadak, kılıç ve yay 

gibi birçok petroglif görülmektedir. Sarmışsay petrogliflerinin Tunç Çağı'ndan Orta 

Çağ'a kadar yapılmış oldukları düşünülmektedir (Hujanazarov, 2011; 103 vd.: 

Hujanazarov, 2001; 93 vd.: Bingöl, 2020; 47-48: Tümer, 2017; 149). 

2.3.4. Aksakalatsay 

Navoi bölgesinin 30 kilometre kadar kuzeydoğusunda bulunan Aksakalatasay 

vadisi, Novbahor ilçesinde ve Karatau Dağları'nın güney yamacında yer almaktadır. 

35 kilometreden fazla bir uzunluğa sahip olan Aksakalatasay Boğazı, Aksakalta 

köyünün ortasında, Sarmışsay Vadisi'nin ise 10-12 kilometre doğusunda kalmaktadır. 

Vadiden aynı isimle akan bir dere bulunmaktadır. Bu dere aynı zamanda Zarafşan 

Nehri'ne akan sağ kollardaki akarsulardan biridir (Hujanazarov, 2011; 105). 

Aksakalatsay Boğazı'ndaki kapalı ve açık mekânlar ile iki kıyısındaki kayaların 

üzerinde 500 kadar petroglif tespit edilmiştir. Bölgede farklı dönemlere ait birçok 

petroglif bulunmaktadır. Bunlardan Aksakalata'nın yaklaşık olarak 2-3 kilometre 

kuzeyinde bulunan çizimlerin çoğu (çoğunlukla geyik ve keçiler) homojen bir 

yapıdadır ve M.Ö. 3. yüzyıl ile M.S. 1. yüzyıl arasına tarihlendirilmektedir. Alanda 



22 
 

bazı kırmızı çizimlerle beraber 8 avuç içi baskısı bulunmaktadır. Bu petrogliflerin 

uzunlukları yaklaşık olarak 10-20 santimetredir. Bölgede bulunan diğer bir petroglif 

alanı ise birinci alanın yaklaşık olarak 4-5 kilometre kuzeydoğusunda yer almaktadır. 

6 tane kırmızı desenli kaya parçası ile beraber farklı dönemlere ait birçok petroglif 

tespit edilmiştir. Çöl verniği ile kaplanmış olan petrogliflerde kullanılmış olan oyma 

tekniği oldukça kabadır. Petrogliflerin genişlikleri 5 santimetre ile 1,2 metre arasında 

değişmektedir. Rüzgâr tarafından oldukça tahribata uğramış olan petroglifler yerel 

yönetim tarafından sit alanı ilan edilerek koruma altına alınmaya çalışılmıştır. Fakat 

koruma alanı ve sit sınırlarının henüz belirlenememesinden dolayı yeterli koruma 

sağlanamamıştır (Hujanazarov, 2011; 106). 

2.4. KAZAKİSTAN 

Yüzölçümü bakımından dünyanın 9. ülkesi konumunda bulunan Kazakistan 

bünyesinde birçok petroglif alanını barındırmaktadır (Bingöl, 2020; 42). Özellikle 

iklim bakımından insan yaşamına elverişli olması, konar-göçer kavimlerin burayı 

tercih etmesine neden olmuştur. Bu tercih sonucu olarak bölgede yaşamış olan insanlar 

arkalarında pek çok petroglif alanı bırakmışlardır. Bu alanlardan bazıları Arpauzen, 

Şolakjideli, Tamgalı (İle, Kapşagay), Tamgaly, Eşkiolmes, Akterek, Sauiskandıksay, 

Akbidayik, Tesiktas Grotto, Tamgalynura gölü yakınındaki Tamgalytas, Toleubulak, 

Koybagar, Olenti, Moldajar, Kalmakemel, Ustyurt, Terekty, Mangistau, Kulzhabasy, 

Koskuduk, Dolankara, Besoba ve Akbaur'dur (Bingöl, 2020; 43). 

2.4.1.Tamgalı 

Oldukça şiddetli bir karasal iklim ve neredeyse yarıya yakını çöl olan bir 

bölgede bulunan Tamgalı, Almatı kentinin 17 kilometre batısında bulunan 

Karabastau'nun, yaklaşık olarak 4 kilometre kuzeyinde yer alan Çu ve İle Dağları'nın 

güneydoğusunda kalan bir köydür (Rogozhinskiy, 2011; 13). 

Tamgalı birçok sunak, petroglif ve mezar alanını bünyesinde barındırmaktadır. 

Alandaki yerleşim yeri sayısı 100'ün üzerindedir. Yapılan bilimsel analizler sonucunda 

bölgedeki birçok mezarın Geç Tunç Çağı ve Erken Demir Çağı özelliklerine sahip 

olduğu anlaşılmıştır. Alanda hâkim olan kültür Andronovo kültürüdür (Phillips, 1965; 

28-29: Tarhan, 1976; 363: Koca, 2017; 7: Ögel, 1984; 7: Ceylan, 2018b; 861). 



23 
 

Yaklaşık olarak 5000 petroglifin bulunduğu kanyonda kurt maskesi takmış okçu, savaş 

arabaları, antropomorfik güneş tanrıları, toynak izleri, gözlüğe benzer işaretler ve 

boğaların petroglifleri, yaban domuzu, Asya yaban eşekleri, geyikler, develer, kurtlar 

ve atlar gibi pek çok çeşit resim yer almaktadır. Doğum yapan kadınların ve silah 

aletleriyle dans ettikleri görülen 10 erkek savaşçının resmedildiği petroglifler de 

vardır. Bu petrogliflerin yapılışında genel olarak gagalama ve çizgi tekniği 

kullanılmıştır. Bölgedeki petrogliflerin Tunç Çağı'ndan Orta Çağ'a kadar sürekli olarak 

ekleme ve yapım gördükleri tespit edilmiştir (Rogozhinsky, 2004; 45 vd.: 

Rogozhinskiy, 2011; 13 vd.: Bingöl, 2020; 43-44: Tümer, 2017; 151-152). 

2.4.2.Tamgalıtaş (Ili Kapşagay) 

Tamgalıtaş kelime anlamı olarak “Damgalı vadi” anlamına gelmektedir. 

Birçok petroglife ev sahipliği yapan bu yer, Almatı bölgesinde bulunmaktadır. 

Kapşagay şehrinin yaklaşık olarak 25 kilometre kuzeybatı tarafında, bölgedeki İli 

Nehri'nin sağ kıyısındadır. 40-45 metre boyunda, 500 metre genişliğinde erozyon bir 

kaya çıkıntısının dip bölgelerinde bulunan petroglifler, İli Kanyonunun ortasındadır  

(Rogojinskiy, 2011; 22). 

İlk kez kazak bir araştırmacı olan Ç. Valihanov tarafından 1856 yılında 

incelenen Tamgalıtaş petroglifleri, 1857 yılında P. P. Semyonov ve bir sanatçı olan P. 

M. Koşarov tarafından araştırılmıştır. Rus bir coğrafyacı olan Semyonov aynı zamanda 

bir gezgindir. KoŞarov ile beraber petroglifleri incelerlerken alanın görünümünü 

yansıtan figürler ile birlikte bölgede bulunan yazıtların çizimlerini de yapmayı ihmal 

etmemişlerdir. Etnoğrafların da ilgi odağı olan Tamgalısay bölgesine özellikle 19. 

yüzyılın sonlarında birçok bilim adamı pek çok kez uğramıştır. Tamgalısay hakkındaki 

en değerli bilgilerin yer aldığı el yazmalarını ise K. A. Larinov yazmıştır. N. N. 

Pontusov'da İmparatorluk Arkeoloji Komisyonu'nun görevlendirmesi üzerine 1897 

yılında bölgenin detaylı bir araştırmasını yapmıştır. B. J. Aurbekov, I. V. Yerofeeva 

ve A. E. Rogojinskiy tarafından 2008-2009 yıllarında yapılan araştırma ile birlikte 

görüntülerin ve yazıtların kayıtları yapılarak Tamgalıtaş çalışması tamamlanmıştır 

(Rogozhinskiy, 2011; 22-23: Rogozhinsky, 2004; 45 vd.) 4 aşamadan oluşan sitede 

petroglifler ve Tibet yazıları bulunmaktadır. Yazılar arasında günümüze yakın 



24 
 

dönemlerde yazılmış olan dua metinleri de yer almaktadır. Ayrıca sitedeki yazıtlar ve 

petroglifler Tibet Budizmine benzetilmektedir (Rogozhinskiy, 2011; 23-24). 

2.4.3. Akterek 

Almatı Bölgesi'ndeki Jambıl (Taraz) kentinde yer alan Akterek Vadisi, Almatı 

şehrinin 100 kilometre batısında ve Akterek köyünün 4 kilometre güneyinde 

bulunmaktadır. Bölgede 1956 yılında Ageeva E.I. tarafından yapılan kazılarda M.Ö. 

3. ve 1. yüzyıllara tarihlenen yedi kurgan ile beraber 2 de mezar çiti bulunmuştur. 

Ageeva'dan sonra Patzevich bir takım araştırmalar yapmış ve XX. yüzyılın sonlarında 

Akişev bu görevi üstlenmiştir. Trifonov Yu. ise bölgede yapmış olduğu araştırmalarda 

bir takım Ortaçağ mezar alanları keşfetmiş fakat yapmış olduğu bu kısmi kazıların 

sonucunu hiçbir zaman açıklamamıştır. Bölgedeki petrogliflerle ilk ilgilenen ise 

Mirzabaev A.-S. olmuştur. Hemen ardından Rogozhinsky A.-E. 2007-2009 yılları 

arasında bölgedeki petroglifleri araştırmaya devam etmiş ve bölgedeki ana petroglif 

konsantrasyonlarının haritasını oluşturarak resimlerini çekmiştir. Oldukça zengin olan 

bölgedeki petroglif sayısı 1000'in üzerindedir (Rogozhinskiy, 2011; 24). 

Akterek petrogliflerinin tarihi Tunç Çağı'na kadar götürülmektedir. “Y” 

şeklindeki bir ipin yanında bulunan 3 çift boğa ve insan petroglifleri oldukça dikkat 

çekicidir. Petroglifler arasındaki kafasının üzerinde ters çevrilmiş şekilde hilal bulunan 

bir insan figürü ise Saymalıtaş'ta bulunan “aybaşlı” kişilere benzetilmektedir. Antik 

dönem ve Ortaçağ'a ait petrogliflerin de bulunduğu bölgede en çok petroglifin Erken 

Demir Çağı döneminde ve Saki hayvan stili geleneğinde yapıldığı tespit edilmiştir  

(Rogozhinskiy, 2011; 24-25). 

2.5. TACİKİSTAN 

Tacikistanda 1970'lerde, resim sayılarına ve boyutlarına göre farklılık gösteren 

yaklaşık Tacikistan'da kayıtlı 150 petroglif yeri vardı (Ranov, 1976;). 1879'da Henry 

Trotter tarafından Kalai-Panj köyü (Pamir) civarında Tacikistan kaya sanatı hakkında 

ilk bilgiler yayınlanmıştır (Bobomulloev, 2011; 75). Danimarkalı O. Olufsen 1896-

1899'da Pamirleri ziyaret eder ve Langarkişt köyün yakınındaki kayaların üzerindeki 

çizimleri anlatan eseri 1904'te çıkmıştır. (Olufsen 1904; 193-196). Daha sonra 

Tacikistan kaya sanatı hakkında bilgiler A. A. Bobrinksiy (1908),  N. A. 



25 
 

Korzhenevskiy ve V. I. Ratzek (Ratzek 1944) tarafından yayınlanmıştır. Tacikistan 

petrogliflerinin 1940’larından sonra A. N. Dalskiy, A. E. Maji, A. M. Mandelstam, A. 

N. Bernştam, V. A. Ranov, V. A. Jukov, A. V. Gurskiy, O. E. Agahanyats, O. V. 

Panfilov v.d. tarafından araştırmalar yapılmıştır. Onlar sağladıkları sadece kaya sanatı 

konumlarının açıklamalarını değil, aynı zamanda sanatı tarihlendirmeye çalışmışlar. 

Tacikistan'daki petrogliflerini üç coğrafi konum gruplandırılmıştır: Doğu ve Batı 

(Badahşan) Pamir; Hisar Alai; Batı Fergana (Kurama ve Mogoltau dağları) (Bubnova, 

2008). 

Orta Asya bölgesindeki önemli petroglif alanlarını barındıran ülkelerden biri 

de Tacikistandır. Özellikle Pamir Dağları'nın doğu-batısı ve Fergana Bölgesi'nin 

batısında bulunan Mogoltau Dağları petroglif açısından oldukça zengin bölgelerdir. 

Bu bölgelerden yaşama oldukça elverişli olan Pamir Bölgesinde 50'den fazla petroglif 

alanı bulunmaktadır (Tümer, 2017; 150). 

2.5.1. Şakta Mağarası 

1958 yılında V. A. Ranov tarafından keşfedilen Şakta Mağarası, Murgab 

şehrinin güneybatısında yer alan Kurtke-Say Nehri'nin geçtiği vadide bulunmaktadır. 

Özerk bir bölge olan Gorno-BadaHsjanskiy bölgesinin sınırları içerisinde kalan bu 

yerde, Mezolitik Dönemde (M.Ö. 11.000-7.000 yıl) yapılmış oldukları düşünülen 

çeşitli aletler bulunmuştur (Rozvadovski-Lymer, 2012; 152: Ceylan, 2018a; 163: 

Ceylan, 2015a; 10: Ceylan-Özgül, 2018; 626: Özgül, 2015; 171: Günaşdı, 2016;393). 

Kırmızı boya kullanılarak yapılmış olan figürler mağaranın güney duvarında 

yer almaktadırlar. Bunlar arasında baş ve vücut bölgelerine ok saplanmış hayvan, 

yaban domuzu, ayı ve insan bacaklarına sahip bir kuş figürü bulunmaktadır. Ranov bu 

figürün kuş/deve kuşu kılığına gizlenmiş bir insan (avcı) olabileceğini düşünmektedir  

(Ranov, 2001; 128: Rozvadovski-Lymer, 2012; 152). Ayrıca bu figürlerin avlanma-

avlanma büyüsü ile bir bağlantısının olabileceği de belirtilmektedir (Tümer, 2017; 

150). Vadi içerisinde ve 4200 metre yükseklikte bulunan bu alanın özel bir yer olarak 

kullanıldığı tahmin edilmektedir. Özbekistan'da bulunan Zaraut-Kamar 

Mağarası'ndaki petrogliflerle benzerlikleri de bulunan ve Mezolitik Dönem'e 



26 
 

tarihlenen Şakta Mağarası petrogliflerinin içerik ve stil bakımından Paleolitik Dönem 

izleri taşıdığı da düşünülmektedir (Ranov, 2001; 129: Tümer, 2017; 150-151). 

2.5.2. Lyangar 

Orta Asya bölgesinin en büyük petroglif alanlarından biri olan Lyangar 

(Ranov, 2001; 138-141), Badahşan'ın doğu tarafında ve Doğu Pamirlere giden geçidin 

eteğinde bulunmaktadır. Yaklaşık olarak 6000 petroglifin bulunduğu bölge Çin 

kaynaklarında meşhur “asma geçidi/askıya alma geçidi” olarak geçmektedir ve A. N. 

Bernştam tarafından tanımlanmaktadır Avcılık için oldukça uygun bir yer olması ve 

VaHon ve Pamr nehirlerinin birleşerek Pyandj nehrini oluşturduğu yerde 

bulunmasından dolayı Lyangar, çok eski dönemlerden beri iskâna uğramıştır. 

Petroglifler, Şahdar dağlarında bulunan şişkin veya düzleştirilmiş granit kayaçlar 

üzerine yapılmıştır (Ranov, 2001; 138). 

Yaklaşık olarak 2 kilometre uzunluğundaki dağ sırtında 5 grup halinde yer alan 

petroglifler, deniz seviyesinden 2700-3500 metre yükseklikte yer almaktadır. Dağınık 

alanlarda bulunmalarından dolayı yükseklik seviyeleri değişmektedir. En çok petroglif 

ilk bölümde bulunmaktadır ve 1819 tanedir. En az petroglif ise dördüncü bölgede 

bulunmaktadır ve 353 tanedir. Çizimlerde fantastik hayvanlar, dağ keçileri, kar 

leoparları ve avcılar ile beraber İskit-Sarmat dönemi petroglifleri de bulunmaktadır 

(Ranov, 2001; 139). 

2.5.2. Akcılga 

Gorno-Badahşan Özerk Bölgesi'nde 100 km kuzeydoğudaki Murgab Bölgesi 

yer almaktadır. Bazar Dara'nın (Kuzey Alichur) güney yamacındaki Murgab yerleşimi 

Menzil, Akcılga'dan çok uzak olmayan 3.800m yükseklikte geçmektedir. Akcılga 

petroglifleri Orta Asya'nın en yüksekleri arasındadır. Pamir'in en yüksek zirveleri, aynı 

zamanda “Dünya Çatısı” olarak da anılır, Ismoili Somoni (7.495m) ve Revolutsiya 

Peak (6.974m) 90-140km daha uzaktadır. 1960'ların sonunda, jeolog Bulin V. P. 

ulaşılması zor bir alanda keşfedilen petroglifler Severnaya Akcılga Nehri üzerinde. 

Pamir'de bilinenlerden önemli ölçüde farklıdırlar. 1972 yılında arkeologlar Jukov V. 

A. ve Ranov V. A., küçük bir meslektaş grubuyla (bir fotoğrafçı ve bir sanatçı) bu eşsiz 

kaya sanatı yoğunluğunu kaydetmişlerdir. Jukov'un özel bir özet makalesi ve Aynı yıl 



27 
 

Akjilga petrogliflerindeki Ranov yayınlandı. Kaya Sanatının Ana Yüzeyi Petroglifler, 

tek bir düzleştirilmiş kayanın (23.6 x 19m) yüzeyine oyulmuştur. Vadinin sağ 

kıyısında, nehirden 25 m yükseklikte yer almaktadır. Rüzgâr verdi kayanın siyah 

yüzeyine ayna benzeri cila; görüntüler yüzeyin neredeyse dörtte birini kaplar (Ranov, 

2001; 142). 

2.5.3. Kurteke Kayası 

Gorno-Badahşan Özerk Bölgesi'nin Murgab Bölgesi'nde yer almaktadır. İlçe 

başkenti Murgab'ın 38 km güneybatısındadır. Site, Şahty Grotto'dan 2 km uzaklıktadır. 

Karauldın-Dala'daki son geçidin çıkış noktasında Kurteke-Say Boğazı'nın karşı 

yamacında, deniz seviyesinden yaklaşık 4.020m. olan alan Ranov tarafından 

keşfedilmiştir ve araştırılmıştır. 1964 yılında Kurteke Kayası ile ilgili ilk yazı 

petroglifler aynı yıl yayınlanmıştır. “Pamir'de Taş Devri Çizimleri” raporunun özeti 

Bişkek'te bir bilimsel çalışmada sunuldu “Orta Asya'da Petroglifleri” 2001 yılında 

yayınlanmıştı (Ranov, 2001; 128-129). İki duvarda da resim izleri var. Görünüşe göre, 

resimlerin sadece küçük bir kısmı grimsi-kahverengi-bordo mineralinden yapılmış. 

Pigment, sığınağın kuzey ve doğu duvarlarında korunmuştur. Yüzeyleri ciddi hasarlı, 

kirli ve zar zor görülebiliyorlar. Yerden yaklaşık 1,5 m yüksekliktedirler. Bunlar 

arasında bacakları ata binmiş ve kolları kaldırılmış iki kişinin kötü korunmuş figürleri 

bulunmaktadır.  

 2.6. KIRGIZİSTAN 

Oldukça dağlık bir coğrafyadan meydana gelen Kırgızistan, Tanrı Dağları gibi 

oldukça yüksek zirvelere sahip birçok dağı bünyesinde barındırmaktadır. Bilhassa 

hayvancılığa elverişli bir yapıda bulunan bu coğrafya, eski çağlardan bu yana 

göçerlerin uğrak yeri olmuştur. Bölgeyi ziyaret eden bu kavimler ülkenin çeşitli 

bölgelerine binlerce petroglif yapmışladır. Bu petrogliflerin yapılmış olduğu alanlar 

arasında Örnök, Kara-Kulca, Kerme-Too, Kurkuro-Suu, Tamçı, Çolpan-Ata, 

Sulayman-Too, Maymak, Karak-Oy, Suuk-Dobo, Çiyim-Taş, Bayçeçekey, Aravan; 

Çiylu-Say (Sahaba), Caltırak-Taş, Ayrımaç-Too (Süröttüü-Taş), Eşme Aravan Gorge, 

Surottuu, Çiygen Taş, Ohna, Taş-Ünkür, Çon-Sarı-Oy ve Çok-Tal gibi birçok önemli 

alan bulunmaktadır. 



28 
 

2.6.1. Çolpan-Ata 

Ortalama olarak 1726 metre yükseklikte bulunan ve birbirine oldukça yakın 

olan 3 bölgeden meydana gelen Çolpan-ata petroglifleri Çolpan-ata kentinin kuzeybatı 

bölgesinde, Bejayevka kuzeyinde ve hava alanı bölgesinin güneyinde 

bulunmaktadırlar. Bunlardan yaklaşık olarak 1200 taş üzerinde çizimlerin tespit 

edildiği hava alanının güneyinde bulunan bölge diğerlerine nispeten daha iyi 

korunmuştur ve bu bölgelerin merkezi konumundadır. 

Çolpan-ata petroglifleri yine Kırgızistan da bulunan ve oldukça büyük bir 

petroglif alanı olan Saymalıtaş petroglifleriyle benzer şekilde yapılmışlardır. 

Petrogliflerde av sahneleri, hayvanlar, silahlar, insanlar ve bitriangonal tarzı çizimler 

en erken yapılmış çizimler olarak tahmin edilmektedirler. Bölgede üreme organları 

bariz bir şekilde belirtilmiş geyik ve keçiler ile birlikte domuz, köpek, kurt, kar leoparı, 

deve, geyik ve zoomorfik tarzı ilginç petroglifler de bulunmaktadır. Bu petrogliflerin 

tarihi ise İskit Çağı ve Erken Demir Çağı'na tarihlendirilmektedir (Amanbaeva-

Suleymanova-Coldoşov, 2011; 50-51: Taşbayeva, 2001; 66-70: Alıeva, 2019; 41 vd.). 

2.6.2. Örnök Köyü Petroglifleri 

2001 yılında K. I. Taşbayeva öncülüğünde Örnök bölgesinde Alman ve 

Kırgızlardan oluşan bir araştırma ekibi, UNESCO projesi dâhilinde Issık-Köl 

petrogliflerini kaydetmiştir. Burada yapılan araştırma ayrıntılı yapılmadığından dolayı 

Örnök köyü civarında bulunan kuzey Issık-Köl petroglifleri 2006-2007 yılında bir kez 

daha incelenmiş ve 1000'in üzerinde petroglif keşfedilmiştir. Köyde ve köyün 

dağlarının eteklerinde güneyden kuzeye doğru uzanan petrogliflerin çoğunun 

kuzeybatı ve kuzeydoğu kesimlerinde yer aldığı görülmüştür. Bölgedeki Çolpon-Ata 

ve Almatı yol yapımı çalışmaları esnasında bazı petroglifler yok olmuş, bazıları ise 

asıl yerlerinden kaydırılmıştır (Alıeva, 2019; 38). 

Tek ve çok figürlü olarak yapılmış taşların üzerinde avcılık, savaş, hayvan (at, 

köpekler, teke (dağ keçisi), boğalar, keçi, develer), güneş, insan ve çeşitli işaretlerle 

yapılmış çizimler bulunmaktadır. Örnök Köyü Petrogliflerinde yer alan savaş 

sahnelerinde kullanılan ok ve yayların İskit dönemine ait oldukları düşünülmektedir . 

Fakat bu tasvirlerin Eski Türklerin ve Hunların zamanında daha fazla yapıldıkları 



29 
 

görülmektedir. Perogliflerdeki av ve savaş sahnelerinde kılıçlar, bıçaklar ve kemerler 

açık bir şekilde belirtilmiş, bazılarında örgü veya topuz şeklinde toplanmış saçlar 

vurgulanmıştır. Ayrıca petrogliflerde insanların giydiği elbise veya zırh da 

belirtilmiştir (Alıeva, 2019; 38).



30 
 

2.7. TÜRKMENİSTAN 

Türkmenistan’da tıpkı diğer Orta Asya ülkeleri gibi petroglif bakımından 

oldukça zengin bir ülkedir. Bezegli-Dere, Butentau ve Beş-Deşik bu petroglif 

alanlarının başında gelmektedir. Genel olarak petroglifler Kopet-Dag silsilesinin 

güneybatı bölümlerinde, Ustryurt Platosu'nun güney kesimlerinde ve yine ülkenin 

güney kesimlerinde bulunan Çandır Nehri (Sumbar Nehri) Vadisi'nde 

bulunmaktadırlar (Bingöl, 2020; 50).  

2.7.1.Bezegli-Dere 

Çandır Nehri vadisinin içerisindeki Meylis Say Geçidi'nde yer alan Bezegli-

Dere, A. P. Potseluyevskiy'nin Karakala bölgesinde bulunan Türkmenkult Seferi'nce 

idare edilen bölge araştırmaları sırasında 1931 yılında keşfedilmiştir. Alan, Balkan 

Vilayet bölgesinde yer alan Karakala Etrap'ta bulunmaktadır. Burası Dardali köyünün 

sadece 1,5-2 kilometre güneybatısına düşmektedir. Bölgede bulunan petroglifler 1946 

yılında A. P. Potseluyevskiy ile birlikte A. Kurbanov tarafından incelenmişlerdir. 

2007'de V. I. Kuznetsoy tarafından fotoğrafları çekilip incelenen Bezegli-Dere 

petroglifleri 2009'da ise E. A. Muradova tarafından incelenerek belgelenmişlerdir  

(Bingöl, 2020; 50). 

Çandır Nehri Kanyonu'nun bulunduğu kayalık kesimlerde, birbirlerinden 

uzaklıkları yaklaşık 1,5-2 kilometre olan Ulu Bezeli-Dere ve Küçük Bezeli-Dere 

petroglif alanları yer almaktadır. Alanlarda yer alan petroglifler çoğunlukla uçurum 

kenarlarına, nadir olarak da bireysel kayalara yapılmışlardır. Ulu Bezeli-Dere'de 30 

panoda 164, Küçük Bezeli-Dere'de ise 45 panoda 133 petroglif bulunmuştur. Mor, 

kırmızı, bordo, siyah, turuncu, koyu kırmızı, parlak bordo, carnelian, koyu kahverengi, 

parlak kırmızı ve koyu bordo renklerinde mineral boya ile oluşturulmuş Bezegli-Dere 

petrogliflerinde keçi, deve ve at gibi hayvanlar ile birlikte basit insan motifleri ve 

işaretler yer almaktadır. Petrogliflerin yapılış üslupları bakımından dönemsel olarak 

farklılıklar gösterdikleri tespit edilmiştir. Aul Kızıl-İmam bölgesinin yakınında yer 

alan Gereyli mezarlığındaki balbal-Kurgan steli tarzında mezar taşlarına bakılarak 

tarihlemesi yapılmaya çalışılan alanın tarihi, bu taşlardan dolayı Orhon Türklerinin 

tarih sahnesine çıktığı 6. yüzyıla kadar götürülmektedir. Bu tarz mezar taşlarının 



31 
 

Orhun Türkleri ile beraber diğer Türk toplulukları tarafından da XIII. yüzyıla kadar 

kullanıldığı yazılı kaynaklar tarafından aktarılmaktadır (Bingöl, 2020; 51). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. SAYMALITAŞ KAYA RESİMLERİ 
 

Geçmişin aydınlatılmasında, yaşanan olayların ortaya çıkarılmasında ve 

doğruluğunun ve gerçekliğinin kanıtlanmasında en önemli kaynaklar kitabeler ve 

yazılı vesikalardır (Özgül, 2015; 171). Devletlerin, milletlerin veya şahısların ilerideki 

dönemlerde hatırlanmak, bilinmesi gereken olay veya faaliyetleri ileriki kuşaklara 

aktarmak için tarihin hemen hemen her döneminde çeşitli kaynak ve yazılı vesikalar 

bıraktıkları herkes tarafından bilinmektedir. İşte bu kaynaklardan birisi de en eski 

çağlardan beri insanların anlatmak istediklerini taşlara-mağara duvarlarına tasvirler, 

resimler, sembol ve damgalar halinde yaparak ulaştırdıkları “petroglifler”dir (Özgül, 

2015; 171: Özgül, 2016; 374: Galata, 2020; 50). 

Saymalıtaş petroglifleri, hayvancılığa uygun Tanrı Dağları ile tarımla uğraşan 

Fergana Vadisi arasında yer almaktadır. Deniz seviyesinden 3000-3500 metre 

yükseklikte Kugart Geçidi yakınında bulunmuştur. Petroglifler, Tunç Çağı'ndan Orta 

Çağ'a kadar olan dönemi kapsayan, toplam sayısı 100.000 cıvarında olup, yaklaşık 

10.000 taş üzerine oyulmuştur. Saymalıtaş petroglifleri, günlük resimlerden mistik 

resimlere kadar uzanmaktadır. Saymalıtaş kaya resimlerinde Fergaana Vadisi'nin 

kuzeyinde yaşayan kabilelerin 3.000’inci yıldan başlayarak hayatlarını yansıtan 

binlerce çizimi tasvir ediyor. Kaya resimlerin çizim süreci M.Ö. 3.000 yıldan Orta 

Çağ’a kadar uzanmaktadır. Uzmanlara göre Saymalıtaş kaya resimleri, M.Ö. üç bin ile 

binli yıllara (kaya resimlerinin % 70'i), varoluş dönemine atfedilmelidir (Vafik, 2010; 

1). 

3.1. Saymalıtaş Coğrafyası 

Saymalıtaş bölgesi, Tanrı Dağları ile Fergana tarım havzasının buluştuğu bir 

noktada, Fergana dağ silsilesinde yer alan Kögart Dağ geçidi kenarında 

bulunmaktadır. Binlerce petroglifin yer aldığı bu kutsal yer, yaklaşık olarak deniz 

seviyesinden 3000-3500 metre yüksekliktedir. Yüksekliği sebebiyle ulaşımı oldukça 

zor olan Saymalıtaş bölgesi, bünyesinde barındırdığı buzul gölleri ve buzulları 

sayesinde ziyaretçilerine eşsiz bir seyir keyfide sunmaktadır. Yaklaşık olarak 100.000 

civarındaki petroglif Saymalıtaşı bir açık hava müzesi haline de getirmektedir 



33 
 

(Yılmaz-Daşman, 2010; 144: Alıeva, 2019; 35: Akgün, 2020; 34: Somuncuoğlu, 2011; 

31 vd.: Ceylan, 2018a; 163: Ceylan, 2015a; 10: Ceylan, 2015b; 16: Taşbayeva, 2001; 

15: Brentjest, 1999; 13). Bu petroglifler üzerinde dağ keçisi, geyik, at gibi birçok 

hayvan, şaman, insan, av sahneleri ile birlikte henüz anlamlandırılamamış çok sayıda 

farklı farklı kaya resimleri bulunmaktadır (Taşbayeva, 2001; 9). 

Yukarıda da bahsettiğimiz gibi deniz seviyesinden yaklaşık olarak 3000-3500 

metre yükseklikte bulunan Saymalıtaş, bu yüksekliği sebebiyle insan yaşamına 

oldukça elverişsiz bir coğrafyaya sahiptir. Yılın hemen hemen her döneminde şiddetli 

yağışlara ve soğuklara sahne olan bölge yılda sadece ağustos ayında ziyaret edilmeye 

elverişli bir hale gelmektedir. Alanda Temmuz ve Ağustos gibi yaz aylarında dahi kar 

birikintileri bulunmaktadır. Tüm bu olumsuz koşullara rağmen belli günlerde güneş 

yüzünü göstermekte ve bölgeye hâkim bir noktada bulunan yemyeşil doğasını ortaya 

çıkarmaktadır. Saymalıtaş'ın oldukça yüksek bir alanda bulunmasından dolayı iklim 

koşullarıyla beraber fiziki yapısı da son derece el verişsiz bir konumdadır. Bölgenin 

dik ve sarp arazisi, yüksek uçurum bölgeleri, sert akan ırmakları ve dar geçitleri 

petrogliflerin bulunduğu alana herhangi bir araçla ulaşmaya imkân tanımamakta, 

bölgeye ulaşım yaya olarak ya da at sırtında gerçekleştirilmektedir (Somuncuoğlu, 

2011; 19-20). 

Petrogliflerin bulunduğu alan doğu-batı yönünde 700-800 metre, güney-kuzey 

yönünde ise 5-6 kilometre uzunluğundadır ve en yüksek yeri 3450 metre 

yüksekliğindedir. Yılın hemen hemen hepsini karlar altında geçiren bölge Sogot 

Irmağı'na da ev sahipliği yapmaktadır. Kaynağını Saymalıtaş bölgesinden alan bu 

ırmağın diğer adı Saymalıtaş Irmağı'dır ve doğu yönünde akarak Kök-Art Irmağı'na 

dökülmektedir. Petrogliflerin bulunduğu çukur bölge yüksek dağlarla çevrilidir. 

Ağaçsız ve çıplak bir yapıya sahip olan bu dağlar bölgeye hâkim bir konumda 

bulunmaktadır ve ziyaretçilerine eşsiz bir manzara sunmaktadır. Kıvrım kıvrım 

yapıları ve derin vadilerinin yanında nefes kesici yükseklikleri ile birlikte insanda 

“dünyanın çatısı”nda olduğu hissini uyandırmaktadırlar (Taşbayeva, 2001; 20). 

Yukarıda söz ettiğimiz Sogot Irmağı'nın başladığı yer olan bölge bu ırmak gibi 

birçok ırmağın da kaynağını meydana getirmektedir. Yıl boyunca bölgede etkili olan 



34 
 

kar ve yağmur yağışları hemen hemen her yerde bir su birikintisinin oluşmasına sebep 

olmaktadır. Bu sular küçük küçük akıntılar şeklinde bölgeden aşağı kesimlere doğru 

akmaktadırlar. Bunun sonucunda aşağılara doğru inildikçe birbirleri ile 

birleşmektedirler ve büyük büyük dereler haline gelerek çağlayıp coşmaktadırlar. 

Birçok şelale ve pınarları da meydana getiren bu suların etrafında insanlar yerleşim 

yerlerini kurmuşlardır. Bu kesimler çoğunlukla alçak kesimlerde bulunmaktadır. İnsan  

yaşamına elverişli ve sıcak bölgelerdir. Yukarı kesimlerde kalan bölgeler ise sadece 

yaz aylarında hayvanları otlatmak için geçici barınaklar olarak kullanılmaktadırlar 

(Somuncuoğlu, 2011; 20). 

Saymalıtaş bölgesinde 3 ayrı petroglif alanı bulunmaktadır (Alıeva, 2019; 35). 

Bunlardan birincisi yukarıda da bahsettiğimiz gibi ana petroglif alanıdır. İkinci alan 

ise Saymalıtaş dağ sırasının doğu yamacının öbür tarafında yer almaktadır. Saymalıtaş 

1 alanı kuzey yönünde dizi dizi geniş ve küçük tepelerle inmektedir. Sogot Nehri'nin 

başlangıcı olan dere dağların batı yamaçlarından akmaktadır. Konumu itibari ile çukur 

bir alanda bulunan Saymalıtaş 1 petroglif alanının orta kesiminde bir adet moren gölü 

bulunmaktadır. Petroglifler bu gölün etrafında yer almaktadırlar. Bu gölden başka 

bölgede 6 tane daha göl bulunmaktadır. Bu göller 4 farklı çukurda yer almaktadırlar 

ve bölgenin güney ve güney batı kesiminde bulunmaktadırlar. Çapları çok geniş 

olmamakla birlikte geçen yıllar ile beraber oldukça sığlaşmıştırlar. İkincş göl’ün 

hemen batı tarafının yukarı kesimindedir. Burada yer alan göllerden birisi bölgedeki 

en büyük ikinci göl konumundadır. Bu göl etrafında da en büyük gölde olduğu gibi 

petroglifler bulunmaktadır. En büyük göle bu 6 göl de eklenince bölgedeki göl 

sayısının 7 olduğu anlaşılmaktadır (Taşbayeva, 2001; 21). 

3.2. Saymalıtaş Araştırmaları Tarihi 

İşlemeli, süslemeli ve nakışlı taş (Somuncuoğlu, 2011; 22: TaŞbayeva, 2001; 

11) anlamlarına gelen Saymalıtaş petroglifleri hakkındaki ilk bilgilere 1902 yılında N. 

G. Hludov tarafından Türkistan Arkeoloji Topluluğu Protokolü dergisinde yayımlanan 

bilimsel çalışmalar sayesinde ulaşılmıştır. Hludov bu yerin varlığını Narın ve Andican 

arasında inşa edilmekte olan posta yolu çalışmaları sırasında öğrenmiştir. Kendisi 

askeri bir topoğraf ve sanatçıdır. Bölgedeki petroglifleri öğrenir öğrenmez alana gitmiş 



35 
 

ve alanda bulunan petroglifler üzerinde çalışmalar yapmıştır. Yapmış olduğu bu 

çalışmalarını Taşkent'te bulunan Türkistan Arkeolojik Çalışma Grubuna sunmuştur. 

Bu sunumun ardından grup bölge ile ilgilenmeye başlamış ve General I. T. Poslavski 

önderliğinde bir ekibi bölgeye göndermiştir. Fakat bölgenin hem iklim hem de coğrafi 

bakımdan olumsuz şartlarda bulunması Poslavski'nin bölgeye geç ulaşmasına neden 

olmuş ve yeteri kadar çalışma yapmasına imkân tanımamıştır. Kısa da olsa alanda bir 

çalışma gerçekleştirmeye muvaffak olan Poslavski Hludov'un vermiş olduğu bilgileri 

doğrulamış ve Saymalıtaş'ın keşfini onaylamıştır. Böylece binlerce petroglifi 

bünyesinde barındıran Saymalıtaş tüm ihtişamıyla ve sırlarıyla birlikte bilim 

dünyasına girmiştir (Taşbayeva, 2001; 11-12: Hludov, 1902; 2: Poslavski, 1903;21). 

Hludov ve Poslavski'den sonra bölgeye sadece 1906 yılında ekonomi ve tarih 

öğrencisi olan N. G. Malitski'nin gittiği bilinmektedir. Bölgeyi ziyaret etmiş olan 

Malitski maalesef ziyareti hakkında herhangi bir bilgi bırakmamıştır (Somuncuoğlu, 

2011; 16). Malitski'nin ardından bölgeye yapılmış olan ziyaret 1946 yılında B. M. 

Zima tarafından gerçekleştirilmiştir. Saymalıtaş'ta araştırmalar yapmak için özel bir 

ekip kuran Zima ekibiyle beraber 1946 yılında bölgenin doğu kısmında çalışmalar 

gerçekleştirmiştir. Fakat ilginç bir şekilde burada yapmış olduğu çalışmaları tek başına 

ele almak yerine diğer çalışmalar ile beraber yayımlamayı tercih etmiştir. Yaklaşık 

100000 kadar petroglifiyle adeta bir petroglif cenneti konumunda bulunan Saymalıtaş'ı 

neden tek çalışma olarak yayımlamadığı halen daha gizemini korumaktadır  

(Taşbayeva, 2001; 12: Zima, 1947; 1950; 1958). 

Saymalıtaş araştırma gezileri her geçen yıl artarak daha da fazla bir şekilde 

yapılmaya devam etmiştir. Bölgeye gezi düzenleyen bir diğer kişi A. N. BernŞtam'dır. 

Bernştam'ın 1950 yılında yapmış olduğu Pamir-Fergana arkeolojik gezisi Kırgızistan 

petroglifleri açısından bir dönüm noktası niteliğindedir. Yapmış olduğu gezi ile 

birlikte Saymalıtaş bölgesini çok geniş ve detaylı bir şekilde ele alan Bernştam, 

bölgeyi Saymalıtaş I (Batı Saymalıtaş) ve Saymalıtaş II (Doğu Saymalıtaş) olarak iki 

bölgeye ayırdı. Ayrıca Bernştam bölgede ilk bilimsel yöntem kullanan kişi olması 

bakımından da oldukça önemlidir. Oldukça geniş ve ayrıntılı bir araştırma yapmasına 

rağmen yalnızca bir makale yayımladı ve bu makalede petrogliflerin şekillerine, 



36 
 

motiflerine ve yapılış tekniklerine dayanarak onları dönemlere ayırdı ve 

sınıflandırmalarını yaptıştır. Oldukça önemli bilgiler sunan bu makale yazıldığı 

günden beri önemini korumaya devam etmektedir (Somuncuoğlu, 2011; 16: 

Taşbayeva, 2001; 13: Bernştam, 1952; 1997). 

1963 yılında Saymalıtaş bölgesi N. L. Podolski tarafından ziyaret edilmiştir. 

Kendisi bir matematikçi olduğu için matematiksel yöntemler kullanarak çizimlerin 

tipolojik sınıflandırılmasını yapmayı önermiştir. Yapmış olduğu bu çalışma kendinden 

önce alanda çalışma gerçekleştiren Bernştam'ın çalışmalarını da doğrulamıştır 

(Podolski 1966; Somuncuoğlu, 2011; 16-17: Taşbayeva, 2001; 13). 1966 ve 1968 

yılları arasında Saymalıtaş bölgesi Y. Golenduhin tarafından ziyaret edilmiştir. 

Araştırmacı bu bölgede tam 3 yıl çalışmış ve ortada bulunan gölün etrafında yer alan 

petroglifler ile birlikte alandaki tapınak hakkında detaylı incelemeler yapmıştır. 

Yapmış olduğu bu araştırmalar ile birlikte Golenduhin petrogliflerin derinliğinin, 

yapılış tekniklerinin ve küf renginin petrogliflerin stilleri ile ilgili olduğunu saptayarak 

aynı zamanda bu durumun petrogliflerin yaşlarıyla ilişkili olduğunu da ortaya atmıştır. 

Kendisi petrogliflerin en eski tarihinin M.Ö. 3000 yılına kadar dayandığını ilk defa 

iddia eden kişidir. Sonraki yıllarda ünlü araştırmacı Y.Şer tarafından bu durum 

kanıtlanmıştır (Şer, 1978). Ayrıca Golenduhin alanda yer alan tapınağın ise kutsal 

kişiler tarafından yılın başlangıcını saptamak için gökyüzündeki hareketleri izlemekte 

kullanıldığını belirtmektedir (Somuncuoğlu, 2011; 17: Taşbayeva, 2001; 13-14: 

Golenduhin, 1971;32). 

Golenduhin'in ardından Saymalıtaş bölgesi bir arkeolog olan G. A. Pomaskina 

önderliğindeki Kırgız Devlet Tarihi Müzesi uzmanlarından oluşan bir grup tarafından 

1968 ve 1969 yıllarında 2 yıl boyunca incelenmiştir. 1977-1978 yıllarında ise Y. 

Golenduhin ve Y. Şer Saymalıtaş bölgesine ekip halinde geziler düzenlemişlerdir. Bu 

gezilerin ardından petrogliflerin kopyalanması konusunda fotoğraf ve video kaydı 

yöntemlerine başvurmayı kararlaştıran Y. Golenduhin ve Y. Şer alanda yer alan 

geometrik tarzdaki en eski petrogliflerin M.Ö. 3000 yılına dayandığına dair de daha 

güvenilir kanıtlar sunmuşlardır (Şer, Golenduhin ve Polyakov; 1979: 44; Şer, 1980; 

121). Y. Şer yapmış olduğu araştırmaların ardından petrogliflerin genelinin, özellikle 



37 
 

Saymalıtaş'ta bulunanların yeni anlamsal (semantik) yorumlarını yapmayı önermiştir 

(Şer, 1978, 1980; 123; Somuncuoğlu, 2011; 17-18: Taşbayeva, 2001; 14-15). 

1991 yılına kadar Moskova, Kazakistan ve Kemerovo gibi bölgelerden de 

birçok araştırmacı tarafından ziyaret edilmiş olan Saymalıtaş bölgesinde tam 

anlamıyla bir araştırma yapılamamıştır. Araştırmalar çoğunlukla göl etrafında bulunan 

ana bölümdeki petroglifler üzerinde yapılmıştır. Yapılmış olan araştırmaların ardından 

bazı araştırmacılar bölgedeki petroglif sayıları hakkında bilgiler de vermişlerdir. 

Bunlardan BernŞtam 1950 yıllarında 100000 civarında (91900) petroglif olduğunu 

söylerken Yu. Şer 9000, Pomaskina ise 6000 civarlarında petroglif bulunduğunu ifade 

etmiştir. Vermiş oldukları birbirinden farklı bilgiler de yapılmış olan araştırmaların 

eksikliğini gözler önüne sermektedir (Somuncuoğlu, 2011; 18: Taşbayeva, 2001; 15). 

1991 yılından 2000 yılına kadar 1997 ve 1998 yılları hariç olmak üzere 8 

dönem boyunca Saymalıtaş bölgesi Taşbayeva öncülüğündeki Kırgızistan 

Cumhuriyeti Ulusal Bilimler Akademisine bağlı olan Tarih Enstitüsündeki bir grup 

arkeolog tarafından incelenmiştir (Taşbayeva, 1999;68). Bu incelemenin ardından 

bölgede Saymalıtaş I ve Saymalıtaş II alanlarında bulunan petrogliflerin hepsi kayıt 

altına alınmış ve fotoğrafları çekilmiştir. 1991-1996 yılları arasında Saymalıtaş I 

bölgesi incelenmiş ve yaklaşık 10000 tane üzerinde petroglif bulunan kaya tespit 

edilmiştir. Saymalıtaş II bölgesi ise 1999-2000 yılları arasında incelenmiş ve yaklaşık 

olarak üzerinde petroglif bulunan 1500 kaya tespit edilmiştir. Yapılmış olan bu 

çalışmaların tümü kayıt altına alınarak belgelenmiştir (Somuncuoğlu, 2011; 18-19: 

Taşbayeva, 2001; 15 vd.). 

1970 yılına kadar birçok araştırmacı bölge hakkında araştırmalar yaparak bölge 

ve petrogliflerin çeşitliliği hakkında yeni yeni bilgiler vermeye başlamışlardır. Tarihler 

1977-1978 yıllarını gösterdiğinde Y. Golenduhin ile birlikte Y. Şer adındaki 

araştırmacılar bir ekip kurarak bölgeye gezi düzenlemişlerdir (Taşbayeva, 2001; 14-

15). Bu gezi esnasında petroglifleri bir takım cihaz ve tekniklerin yardımı ile 

kopyalayarak yapıldıkları tarihleri saptamayı başarmışlardır. Bunun sonucunda 

petrogliflerin geometrik stilde yapılmış olan en eski petroglifler kategorisinde 



38 
 

oldukları anlaşılmıştır. Yapılan bu işlem sonucunda milattan önce 3000 yılına kadar 

uzandıkları tespit edilmiştir (Alıeva, 2019; 34-35). 

Saymalıtaş bölgesine Türkiye'den de bilim insanları ziyaret etmiştir. Bunlar 

arasında yer alan S. Somuncuoğlu bölgeye 2005 ve 2006 yıllarında bölgeye uğramıştır. 

Beraberindeki ekiple birlikte bölgedeki birçok petroglifin resimini çekmiştir 

(Somuncuoğlu, 2008; 350-376). Özellikle 2011 yılında basmış olduğu “Saymalıtaş 

Gökyüzü Atları” kitabı son derece önemlidir (Somuncuoğlu, 2011; 1 vd.). 

Somuncuoğlu yapmış olduğu analizler ve araştırmalar sonucunda Saymalıtaş petroglif 

alanında “Tarihi Türk Alfabesi'nin kaynakları olan damgaların” bulunduğunu 

belirterek bu petrogliflerin Türkler'in atalarına ait olduğunu savunmuştur 

(Somuncuoğlu, 2011; 24). 

Saymalıtaş bölgesine seyahat yapan diğer Türk bilim adamları A. Yılmaz ve 

A. Daşman'dır. Yılmaz ve Daşman 2010 yılında yayımlamış oldukları “Saymalıtaş'ın 

Bronz Dönemi Petroglifleri” adlı makale ile bölgede yer alan petrogliflerin bronz 

dönemine ait olanlarını ele almışlardır (Yılmaz-Daşman, 2010; 143-159). Yılmaz ile 

beraber bölgede araştırma yapan A. Daşman aynı zamanda Somuncuoğlu'nun 

araştırma ekibi içerisinde de bulunmuştur. 2013 yılında bölge ile alakalı bir makale 

daha yayımlayan A. Yılmaz petrogliflerde bulunan Toy (Şenlik) sahnelerini ele 

almıştır (Yılmaz, 2013; 223-248). 

2021 yılında Saymalıtaş bölgesi A. Ceylan başkanlığındaki ekip tarafından 

incelenmiş, petroglifler fotoğraflanmıştır. Bu araştırmanın sonucunda Saymalıtaş kaya 

resimlerinin bulunduğu bölgenin coğrafi özellikleri ele alınmıştır ve kaya resimleri 

sınıflandırılmıştır. 

3.3. Saymalıtaş Petrogliflerinin Fiziki Özellikleri 

Saymalıtaş petroglifleri genelde moloz bazalt kayalara ve bu kayaların 

pürüzsüz kenarlarına yapılmıştır. Sayısı konusunda birçok görüş bulunan petrogliflerin 

yaklaşık olarak 10.000’den fazla taşın üzerine yapılmış 100.000 adet petroglif olduğu 

düşünülmektedir (Yılmaz-Daşman, 2010; 144: Alıeva, 2019; 35: Akgün, 2020; 34: 

Somuncuoğlu, 2011; 31: Ceylan, 2018’a; 163: Ceylan, 2015a; 10: Ceylan, 2015b; 16: 



39 
 

Taşbayeva, 2001; 15: 21-22; Brentjest, 1999; 13) Bu kadar çok sayıda bulunan kaya 

resimlerini tek bir bölge halinde incelemek elbette zordur. İşte bu yüzden Saymalıtaş 

petroglifleri 3 bölüme ayrılmıştır. Birinci bölüm bölgenin en büyük bölümü 

konumundadır ve burada yaklaşık olarak 10.000 civarında petroglif bulunmaktadır. Bu 

petrogliflerin tarihinin tahminen Neolitik Çağ ve Tunç Çağı'na kadar dayandığı 

düşünülmektedir. İkinci bölümün ise tarih olarak Erken Demir Çağına ait olduğu 

tahmin edilmektedir. Üçüncü bölümde de yaklaşık olarak 1000 adet lineer (çizgi) 

şekilde yapılmış birçok petroglif bulunmaktadır (Alıeva, 2019; 35). 

Saymalıtaş petroglifleri moloz bazalt kayalara yapılırken kimi zaman tek 

olarak kimi zaman da gruplar halinde işlenmişlerdir. Bu kayalarda yer alan 

petrogliflerin sayısı bazen 1, bazen 10, bazen de nadir de olsa 50-70 civarına kadar 

çıkabilmektedir. Görünür yüzeylerde birçok petroglif bulunmasına rağmen aradan 

geçen binlerce yıldan dolayı kayaların kimi bölgelerinde bulunan petrogliflerin 

yosunla kaplandığı da görülmektedir (Somuncuoğlu, 2011; 21). 

Saymalıtaş petrogliflerinin çoğu oyma tekniği ile kayalara işlenmiştir. Bu işlem 

için kayaların yumuşak yüzeyleri kullanılmıştır. Yapılan petrogliflerin derinlikleri 

çoğunlukla 0,5 santimetre ile 1 santimetre arasında değişmektedir. Nadir olarak 0,2-

0,4 santimetre olarak yapılmış olanları da bulunmaktadır. Bazen küçük ebatlarda ve 

belli kesimlere yapılmış olan petrogliflerin bazense boyutları değişerek kayanın hemen 

her tarafına işlenmiş oldukları gözlenmektedir. Petrogliflerin yerleştirilmesinde 

herhangi bir düzen söz konusu değildir. Belirli bir düzene sahip olmamalarının 

yanında çok küçük boyutlarda ve muazzam bir işçilikle yapılmış olmaları onları diğer 

petroglif alanlarından ayırt eden en büyük özelliklerinden biridir. Boyutları kimi 

zaman 3-5 santimetre olan bu çizimler kayaların hemen her tarafına büyük bir ustalıkla 

ve derin küçük kesim tekniğiyle çizilmişlerdir (Taşbayeva, 2001; 22). 

Yaklaşık 100000 petroglifin bulunduğu bölgenin bir diğer özelliği de yapılan 

resimlerin yanında çizilmiş olan bir diğer resmi asla işgal etmemesi ve diğer resmin 

üzerine binmemesidir. O kadar titizlikle ve o kadar incelikle yapılmışlardır ki 

petroglife bakınca hangisinin hangi dönemde, hangi teknikle yapılmış olduğu ve neyi 

anlatmak istediği dahi ayırt edilebilmektedir. Bu durum Kırgızistan'ın diğer 



40 
 

kesimlerinde keşfedilmiş olan petroglif alanlarında da büyük oranda görülmektedir. 

Ayrıca Saymalıtaş petrogliflerinin yer aldığı bazalt kayaların renkleri, üzerine düşen 

gün ışığına göre değişiklik gösterebilmektedir. Bu yüzden çekilmiş olan resimlerde 

kimi zaman renk farklılıklarının olması normaldir (Somuncuoğlu, 2011; 21-22). 

3.4. Güneş Motifi Bir Sembol Olarak Kaya Resimlerinde 

İlkel toplumlarda insanların inançları, doğaya karşı mücadeledeki 

zayıflıklarından kaynaklanmıştır. Çeşitli rüyaların, ölümün ve doğanın etkisi altında, 

doğaüstü güçler kavramı yavaş yavaş ilkel bir biçimden daha karmaşık bir biçime 

geçmiştir. Bu nedenlerle animizm, totemizm, fetişizm, cadılara inanç, ölümsüz ruhlar 

ve yeraltı dünyasına inançlar ortaya çıkmıştır. Bu tür inançların biçimleri Saymalıtaş 

petrogliflerinde bulunmaktadır. 

Fergana’nın uygun coğrafi yapısı ve verimli toprakları onun çok eski 

devirlerden itibaren yerleşim görmesini sağlamıştır. Vadi’nin doğu kısmında daha çok 

göçer Türk boylarının izlerine rastlanırken, batı taraflarının düşük rakımından dolayı 

erken devirlerden itibaren köy yerleşmelerine sahne olduğu görülür. Göçer kültürün 

önemli kült alanlarından biri olan Saymalıtaş Kaya resimleri ile Sarmışsay, Alay ve 

Fergana Vadisindeki kaya resim alanları arasındaki benzerlik, bölgenin Tunç Çağ’ında 

aynı kültürü paylaşan insanların varlığına işaret eder. Dil yönünden de eski Eski 

Türkçe, İrani diller, Çince ve yerel dillerin kaynaşmasının önemli bir örneğini veren 

Fergana bölgesi, bu anlamda çok karmaşık bir yapıya sahip olmuştur. Kuzeyden gelen 

Ural-Altay kökenli dil grupları ile güneydeki Hint-İrani dillerin ve eski Yunancanın 

da bölgedeki etkinliği, halklar arasındaki etkileşimi doruk noktaya çıkarmıştır (Özgül-

Ceylan, 2019; 490-491). Dil grupların farklı olması ile beraber kültür ve din açısında 

da farklılık olmalıdır ve bundan dolayı kaya sanatına resimlerin bazılarının Türk 

kültürüne uygun olmaması ya da başka bir kültürün tesir etmesi tabiidir. Saymalıtaş 

kaya resimleri arasında Tunç Çağına ait resimlerin farklı olması Andronov ve Çust 

kültürlerinin temsilcilerinin farklı dil gruplarının Fergana bölgesine göç ederek 

yerleşmesi ile beraber farklı dini inanışların temellerini de getirmiş olmalıdır. 

İlk bakışta parlayan bir güneşin şematik bir görüntüsünü andıran petrogliflere 

“güneş başlı” veya “güneş tanrıları” adı verilmiştir (Kadyrbaev-Mariyaşev, 1977;). Bu 



41 
 

güneş başlı kaya resimleri Orta Asya bölgesinde de bulunmakta ve önemli yere 

sahiptir. Güneş başlı bu kaya resimlerinin iki ana konsantrasyonu Orta Asya'nın güney 

kesiminde tespit edilmiştir. Birincisi Kırgızistan dağlarında bulunan Saymalıtaş, 

ikincisi ise güneydoğu Kazakistan'daki Tamgalı Vadisi'dir (Rozvadovski, 2003;). 

Saymalıtaş’ın tarihlendirilmesinde Tamgalıya göre yaklaşık 500 yıl erken döneme ait 

olmasından dolayı Tamgalı kaya resimlerinde güneş-başlı insan tasvirleri hayvan 

resimleriyle dekore edilmiş, genelde at ve inek/boğa resimleriyle beraber çizilmiştir. 

Diğer bir farklılık Tamgalı kaya resimlerindeki güneş-başlı tasvirlerde şamanizme ait 

elementlerin var olmasıdır. Güneyden gelen güneş inancı ile kuzeyden geldiği bilinen 

şamanizmin sentezi Saymalıtaş kaya resimlerinde görünmüştür. Saymalıtaş kaya 

resimlerinde öncelik güneş inancına verilmişse de Tamgalı kaya resimlerinde 

hangisine öncelilik verildiği anlaşılamamaktadır. Saymalıtaş ile Kazakistan’ın 

Tamgalı petrogliflerinin güneş motifleri arasında çok sayıda benzerlikler olmasına 

rağmen bazı farklılıklar da bulunmaktadır. Güneş motiflerinin ritüel amaçta çizildiği 

bellidir ancak ritüelin ne olduğuyla ilgili bilgiler net değildir. Bu araştırmada 

Saymalıtaş ve Tamgalı’daki güneş motiflerini içeren kaya resimleri incelenecektir. 

İnsanoğlu ilk dönemlerden itibaren gökyüzünü nasıl merak ediyorsa bugün de o kadar 

merak etmektedir. Saymalıtaş kaya resimlerinde gökyüzü ile ilgili pek çok petroglif 

görebiliriz. Özellikle güneş başlı insanlar dikkat çekmektedir. Saymalıtaş’daki kaya 

resimlerinin bir amacı da gökyüzüne, Tanrıya yakınlaşmak olabilir. 

Andrzej Rozvadovski, Tamgalı’daki petrogliflere dayanarak "güneş 

tanrılarının" hem at hem de boğa ile birlikte ortaya çıktığını ifade etmektedir 

(Rozvadovski, 2003; 87). Çünkü boğa bolluk ve bereketi simgelemektedir (Haluk, 

1998; 76). Saymalıtaşta ‘‘güneş tanrıları’’ ve genellikle arabalar ile beraber çizilen at 

ve boğa resimleri birbirinden ayrı çizilmiştir. Tamgalıda olduğu gibi Güneş ve boğanın 

birlikte bulunduğu kaya resimleri Saymalıtaşda mevcut değildir. 

Saymalıtaş petrogliflerindeki sahneler arasında güneş motifi ile ilgili birçok 

sahne bulunmaktadır. Her şeyden önce, bu grup “güneş başlı insanları” içerir. Genel 

olarak, Saymalıtaş kaya resimlerinde güneşi yansıtan çok sayıda farklı sembol 

bulunurarak güneşi farklı şekillerde yansıtırlar. Bütün bu resimler, Kırgızistan ve genel 



42 
 

olarak Orta Asya'nın halklarının eski zamanda gelişmiş bir ibadet sistemine sahip 

olduklarını kanıtlıyor. Dünya üzerindeki yaşamın temeli olan güneş kültü, eski 

halkların önemli kültlerinden biridir. Güneş inancının M.Ö. 2.000’li yıllarda Hint-İran 

kültürünün tesirinin neticesinde Orta Asya’da yayıldığını Andrzej Rozvadovski ileri 

sürmektedir. Güneş motiflerine Amerika kıtasında da rastlamak mümkündür. David 

R. belirtiğine göre Klamath'ın kaya resimlerinde vurgulanan yuvarlak çizimler güneş 

diskini yansıtmaktadır. Bu tarz çizimler tedavi ritüelinin bir yansımasıdır. Bu ritüelde 

şamanlar, insanları kesin ölümden kurtarmak için gmokamc'ın (k’mukamtc)* gücünü 

kullandılar (David 2005a;58–59). Bunun dışında Türkiye’nin Salihler Köyü (Ankara) 

Kabahöyük yaylasındaki kaya resimlerinde güneş, ay ve yıldız figürleri bulunmuştur. 

Bu kaya resminin özelliği, güneş, ay ve yıldız figürlerinin bir arada olmasıdır. Gök 

Tanrı inancına sahip toplumlarda güneş, ay ve yıldız en önemli değerler arasında yer 

alır (Demir, 2014; 14). Necati Demir bu kaya resimlerinin İslamiyet'e girmeden önce 

M.S. I-II asırda Türkler tarafından yapıldığını belirtmiştir. Bu durum güneş tasvirinin 

Anadoludan Orta Asyanın doğusuna kadar uzanan tüm bu geniş çoğrafayayı 

kapsadığını göstermektedir.  

Rozvadovski, «Symbols through Time. Interpreting the Rock Art of Central Asia» adlı 

makalesinde “güneş başlılar”ı sadece halüsinojenlerin kullanılmasının neden olduğu 

belirli entoptik fenomenlerin kayıtları olabilir şeklinde yorumlamıştır. Bu nedenle, 

güneş sembolleri sorunu hala oldukça muamma ve halüsinojen olarak tanımlanmasına 

rağmen güneş kültü bir inaçtır ama her inanç din olamaz. (Rozvadovski. 2004: 7)  

Tarihi, filolojik, arkeoloji veriler ve kaya resimleri İran kabilelerinin M.Ö. 

3.000-2.000’li yıllarda Orta Asya'ya yerleşmeye başladıklarına işaret etmektedir. (Ed; 

Jumanaliev, 2016; 171). Bu ve benzeri veriler güneş inancının Orta Asya’ya İran 

üzerinden geldiğinin kanıtları arasında yer almaktadır. Bununla birlikte güneş 

sembolünün Zorastirizm dininden önceki dönemlerde de var olduğu bilinmektedir. 

                                                           
*  Amerikalı Kızılderililerinin efsanevi yaratıcısı ve koruyucusu. Genel olarak Robert James David “The 
Landscape of Klamath Basin Rock Art” 2012 bakınız.   



43 
 

Pakistan’ın Çin sınırına yakın bir bölgesinde yer alan Hodar vadisindeki bir 

kaya resminde birbiri ile mücadele eden güneş-başlı iki insan şekli yer almaktadır 

(Jettmar, 2008; 69). Savaşı yönetenler genelde kağanlar olduğu için belkide bu iki kişi 

güneşin yerdeki temsilcileri olan hakanları temsil ediyorlar ve bundan dolayı güneş-

başlı olarak tasvir edilmişler. Saymalı-Taş ve Tamgalı başta olmak üzere dünyanın 

diğer uçlarına yayılan güneş motiflerinin bolluğu, güneşe olan inancın yaygın bir inanç 

sistemi olduğunu gösterir. 

Altay’daki Karakol kurganından çıkarılan taşlarda güneş başlı insan tasvirleri 

de bulunmuştur. Onları Kubarev M.Ö. 3.000 li yılların başına veya 2.000 li yılların 

ortalarına tarihlendirmektedir. Kaya resimlerinde bulunan güneş-başlı insan 

tasvirlerinin kurganlarda tespit edilmesi güneş motifinin insanlara diğer dünyaya 

yolculuklarında da eşlik ettiğini göstermektedir. 

Kozmopologlar, dünya'nın ve diğer gök cisimlerinin kendi ekseni ve güneş 

etrafındaki hareketi, insanlığın varlığının güneş sistemlerinin hareketlerine bağlı 

olduğunun farkındaydı. Eski insanların gök cisimlerine olan birincil ilgisi tesadüfi 

değildi. Güneşin, ayın, spirallerin, gök çarkı kayalarındaki görüntüler bunun açık 

kanıtı olabilir (Nabşeva, 2019; 178-179). İlk insanların ay ve güneşi «Tanrı» olarak 

tanımladıkları bazı kayınaklarda geçmektedir. Güneşi Tanrı bilip, ona yakın olmak 

için güneşe benzer kıyafetleri giymiş ya da tam tersi Tanrı bilinen güneşin kutsadığı 

insan bu şekilde resmedilmiştir (Tentiev, 2014; 54). Tentiev’din belirtiği gibi kaya 

sanatında güneş-başlı insan tasvirleri dünyanın her tarafından ortaya çıkmakta. Tanrı 

olarak bilinen güneşe Rybakov N. I. “Sima Qiang'ın Şi-ji" adlı çalışmasına atıfta 

bulunarak, "güneş, ay ve beş gezegen için bir boğa kurban edildiğini" belirtiyor. 

Güneş inancının ortaya çıkış nedenlerinden biri olarak tarım ve hayvancılığın 

kökeni gereği hayvanlara olan inancın yerini doğa almış ve güneş yeryüzünün üzerine 

çıkmıştır (Pomaskina, 1976; 14). Saymalıtaş vadisinin güneybatısında, yerel halk uzun 

süredir tarım ve avcılıkla uğraşırken, kuzeydoğuda hayvancılıkla birlikte avcılık da 

kullanılmış ve avcılık Tunç Çağı'ndan beri ek bir endüstri olmuştur.  



44 
 

Bu bilgiler ışığında Saymalıtaş kaya resimleri arasında yer alan güneş motifli 

kaya resimlerinin bir değerlendirmesini yapabilme adına, görsellerine tezimizin ekler 

kısmında yer verdiğimiz, Saymalıtaş güneş motifli kaya resminleri aşağıda tek tek ele 

alınmıştır.  

1. Resim: Resim taşın sağ üst tarafında çizilip, güneş başlı kişiye herhangi bir özelliğin 

eşlik ettiği ritüel hareketi görünmüyor. Resmin toplam uzunluğu 16 cm'dir, baş resmin 

7 cm'sine karşılık gelir. 3.5-8,5 cm genişliğinde ve kolları ve bacaklarına ek olarak 

yaklaşık 4 cm uzunluğunda bir kuyruğu vardır. Başı güneş şeklinde çizilir, ancak tam 

bir daire şeklinde değildir. Ancak güneşin ortası diğer kenarlara göre daha derin bir 

şekilde işlenmiştir. (EK-1) 

Güneş tanrıları için bugüne kadar yapılan yorumlar "güneş başlarını" 

tanımlama eğilimindeydi. Güneş kültünün Bronz Çağı'nda Orta Asya halkları arasında 

baskın bir din (inanç) olduğu fikri yönündeki daha geniş varsayımdan dolayı güneş 

tanrılarını tasvir eden görüntüler çizilmiş olduğu düşünülmektedir (Pomaskina, 1976; 

23). 

2. Resim: Bu petroglif Saymalıtaş 2'de yer almaktadır. Motif taşın ortasındadır 

ve taştaki tek resimdir. Taşın neredeyse tamamını kapsayan resmin 20 cm dir. Ellerini 

başının üzerinde dairesel bir şekilde birleştiren bir insana ait olduğu düşünülen resmin 

elleriyle oluşturduğu dairesel şeklin içinde de bir daire mevcuttur. (EK-2) 

Herodot da Massagetlerin tanrısı hakkındaki metinde ve Avesta'nın altıncı 

Yaşta'sında, şu ifadeler kullanılmıştır; "Parlayan güneş, ölümsüz, zengin, hızlı atlar biz 

ona onur duyarız’’ (Litvinsky, 1968; 32). Yani Hint-İran halklarının göçlerinin 

neticesinde yayılan güneş kültü Sakaların bir boyu olan Massagetler’de de bulunması, 

başta Sakalar arasında da bu inanç sistiminde de yer almıştır ve Orta Asya 

bozkırlarında güneşe olan inancın Sakalardan daha önce var olduğunu göstermektedir. 

Çünkü Avesta M. Ö. VIII-VII yüzyıllarda ortaya çıkmıştır, Herodot’un yazdıklar M. 

Ö. 486-425 yılları içermekte ve bu kadar kısa zamanda bir inanç sistemin bu kadar 

geniş bir coğrafyaya yayılmış olması biraz tartışmalıdır. O yüzden kaya resimlerinde 

güneş motifinin bulunması Avesta’dan daha eski zamanlara dayanmaktadır. B. A. 



45 
 

Litvinsky göre Massagetlerin "güneş tanrısı" Ahura Mazda'dır (Litvinsky, 1968; 40). 

Ahura Mazda Avesta kitabında adı geçen büyük tanrıdır bundan dolayı Erken Demir 

Çağının sonlarına ya da Orta Demir Çağının başlarına doğru gelir. Bununla birlikte 

Saymalıtaş kaya resimlerindeki güneş motifli kaya resimleri Tunç Devrine aittir.  

3-4 Resim: Burada bir kişi ellerini küre şeklinde bir arada tutar. Diğer 

petrogliflerden farklı olarak burada insan kafası da çizilmiştir. Belki bir ritüel sahnesi 

vardır. Bunun nedeni, resimdeki kişinin kafası sağa dönük ve bacaklarındaki çiziklere 

baktığında sanki bir tür ritüel gerçekleştiriyormuş gibi görünüyor. Ancak gerçek 

hayatta insan elinin resimdeki gibi olması pek olası değildir. 4.resimde, yalnızca 

bacakların kısalığı ve 3-resimdeki ile aynı sahneyi içeren kuyruğun varlığı ile farklılık 

gösterir. (EK-3-4). 

5., 6. ve 7. Resim: Genel olarak, 5. resimde birkaç güneşin aynı kayaya çizilmiş 

olması yönüyle diğerlerinden ayrılır. Zira Saymalıtaş petrogliflerindeki diğer kaya 

resimlerinden farklıdır. Resimlerin boyutu 10X10 cm, en küçüğü ise ondan iki kat 

küçüktür. Antromorfik petroglifler, güneş başlı petrogliflerin aksine, sadece yuvarlak 

çizimler değil, güneşin tam boy görüntüleridir. Ana güneşin sağ tarafında güneş gibi 

görünen karede bir uzantı da vardır. Taşın yüzeyinde dört güneş figurundan oluşan bir 

resim bulunmaktadır. Ayrıca aynı taş yüzeyine onlarca anlaşılmaz kısa çizgi 

çizilmiştir. Bir sonraki resimde ise buna benzer şekilde güneş motifi resmedilmiştir 

ama diğerlerinden farklı bir özelliğe sahip değildir. 7. resimde 3 adet disk olarak 

çizilmiştir. Boyutu 5 cm'ye yakındır ve diğerlerinden onu ayıran bir özelliği yoktur. 

Petroglifler kayanın tepesine çizilmiştir ve altta dolambaç çizgileri bulunur. Ancak 3 

güneş ortası birbirine yakındır. (EK-5-6-7). 

8. Resim: Taş yüzeyindeki görüntü, her iki tarafta 6 cm'lik bir güneşi tasvir 

ediyor. Ama her iki tarafta da çizgiler var. Özellikle güneş diskinin çizgilerinden 

referans olarak yerleştirilmiştir. Güneşin etrafında ek petroglifler yoktur, sadece 

kayanın üzerinde bir resim çizilmiştir. (EK-8). 

9. Resim: Kayanın tepesine yakın bir yerde, güneş-başlı adam yapılmıştır. 

Toplam yüksekliği 15 cm'dir ve güneş başlıların çizimlerine çok yakındır ama hüzneler 



46 
 

yer almamaktadır ve disk aşağıdan yukarıya doğru çizilen çizgilerle birleşmektedir. 

(EK-9) 

10. Resim: İnsanlar hiçbir yerde, hiçbir zaman inançsız yaşamamışdır. Kaya 

resimlerinin çoğunda inanç sistemine ait olan resimler bulunmakta, onları Saymalıtaş 

kaya resimlerinde da görmek mümkündür. Bu resimde elinde güneş tutan bir adam 

görebilirsiniz. Şaman dansını veya şamnın yaptığı ritüel sahnesini andıran bir içeriğe 

sahiptir Şaman’ın eli güneş şeklindedir ve 14 ışın hüznesindan oluşmaktadır. Güneşin 

içine bir güneş daha çizilmiştir. Ancak resimdeki kişi şaman değil sıradan bir insan 

olabilir çünkü kişinin bacaklarının bükülü şekilde resmedilmiş olması insanın güneşe 

tapınmasının tasvir edilişi ola bilir. Bu kişinin erkek olup olmadığıda 

anlaşılmamaktadır. Tapanın da kuyruğu vardır. Ayrıca insan ayağının yanında ek bir 

çizgi vardır. Güneşin tepesinde 4 hayvan resmedilmiştir. Resimdeki hayvanlardan bir 

tanesi Y. Şer. “Petroglifı sredney i tsentralnoy Azii’’ adlı kitabında belirtildiği gibi 

Sakalar dönemine aittir. Geriye kalan 3 hayvanın Gök Türk dönemine ait olduklarının 

düşünülmesinin sebebi hayvanların vücut yapısının düz bir çizgi halinde çizilmiş 

olmasıdır. Bu nedenle, bu bölümdeki çizimler M.S. IV-V. yüzyıllara 

tarihlendirilmektedir. A. Rozvadovski’ye göre insanlara çizilen çıkıntılar (kuyruk?) 

şamanlara ait özellikler olmakla beraber Bronz devrine ait karakteristik bir özellik 

olarak sayılmalıdır. Ama maalesef Saymalıtaşta yer alan petrogliflerde şamanistik 

kültü içeren ve Bronz devrine ait olan resimlerin sayısının az olmasından dolayı onları 

araştırmak zordur. Bununla birlikte sonraki asırlarda daha da sentezleşmiş olan kuzey-

güney inançlarının ürünü olabilir. (EK-10). 

11. Resim: Güneş başlı adam herhangi bir 3 ayaklı mistik imgeyle birlikte 

kullanılmıştır. Üstelik insan vücudu diğer petrogliflere göre çok daha uzundur. Diğer 

benzer görüntülerde, insan ayağının yapısı sıradan insanınkine benzer, burada güneş 

ile ayağı birleştiren düz bir çizgi, ardından kısa bir yatay çizgi ve ardından kısa çizgiye 

bağlanan üç dikey bacak yer almaktadır. Genel olarak, resim orta çağ batı kültüründeki 

şamdanlara benzer, ancak mumun yerleştirildiği yere güneş çizilmiştir. Bu nedenle 

tam bir anlam vermek için henüz çok erken olduğunu düşünüyoruz. Görüntü ayrıca 

zikzak ve dolambaç çizgilerle çevrilidir. Ressam hayatın karmaşıklıklarını labirente 



47 
 

benzeterek vermek istemiş olabilir. Astrolojik olarak zikzak, insanın iradesini, 

kazanma arzusunu ve güneşi aynı anda sembolize eder 

(http://astrolibra.com/runyi/znachenie/runa-zig.html). Aynı zamanda güneşin hem ışık 

hem de yaratıcı olarak kişiye o labirentten çıkması, çeşitli zorlukların üstesinden 

gelmesi ve zor durumlarda yaratıcının ekstra güç verdiğini gösterilmek isteniyor 

olabilir. (EK-11). 

12. Resim: Güneş başlı bir insan görüntüsünin yer aldığı bu taş Saymalıtaş I'de 

bulunmaktadır. Ancak resmin hasarlı olduğu için ışın sayısını belirlemek mümkün 

değildir. Yine de insan şeklindeki bir şamanın veya özel güçleri olan bir kişinin 

etrafına çizildiği düşünülen değişik şekillerdeki çizgilerin var olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu çizgilerden bazıları güneşle ilgili olmakla birlikte aşağıdan yukarıya değil de 

yukarıdan aşaya düşen güneş ışınlarını anımsatmaktadır. Ayrıca geleneksel olarak 

güneş başlı insanların bedenlerini temsil eden çizgiler aşağıdan yukarıya doğru düz bir 

çizgi olarak sıralanmıştır. Ayrıca güneşin yaydığı ışınlardan biri diğerlerine göre 

uzundur (EK-12). 

13. Resim: Uzunluğu 30 cm'yi aşan, taş yüzeydeki ana görüntü olan güneş başlı 

adamın vücudunu gösteren çizgiler kararmış ve güneşin ana görüntüsü sarı kalarak 

daha yeni bir görüntü oluşmuştur, ancak güneş çizgileri diğerlerine göre daha incedir. 

Ancak diğer güneş-başlı petrogliflerde, güneş başlı kişinin elleri insan ellerine 

benziyor isede burada haç şeklinde çizilmiştir ve elin sağ tarafında güneş’in alt 

tarafında bir nokta bulunmaktadır. Sol tarafında bir çizgi vardır. Elinin ön tarafından 

başlayan bir zikzak şekli mevcuttur. Zikzağın üstünde kuş gibi gözüken nokta 

bulunmaktadır ve kuyruğa benzeyen bir de çizgi yer almaktadır. Eğer güneş başlı 

figurların şamanları tasvir ettikleri teorisini  esas alacak olursak şaman töreni sembolik 

bir yolculuk ve diğer şaman geleneklerine benzer şekilde olup, Asya'da genellikle bir 

kuşla sembolize edilirdi. Şaman, kuş şeklini alarak daha yüksek kozmik seviyelere 

yükselirdi (Rozvadovski, 2012; 198) (EK-13). Kayanın dibinde bir Saka dönemi 

tarzında çizilmiş bir dağ keçisi figürü vardır.  

14. Resim: kaya resimlerinin yoğunlaştığı zirveye yakın petrogliflerin hemen 

başlangıç seviyesinde yer alan bu resim başı, bir daire üzerine çizilmiş artı işaretini 

http://astrolibra.com/runyi/znachenie/runa-zig.html


48 
 

andıran, kollarını iki yana açmış ve ellerinde şaman davulunu anımsatan bir obje tutan 

veya elleri büyükçe bir daire şeklinde resmedilmiş, bacakları ise çok kısa iki çizgiden 

oluşan bir insan sülüetini anımsatan bir kaya resmidir. Oyularak işlenen bu kaya resmi 

güneş motifini içermekle birlikte çizgiler Tengri damgasına benzemektedir. 

Okladnikova göre desenin Tengri damgası şeklinde olması Evren anlamına gelir, 

dünyanın dört kenarı, ışığın dört tarafını belirtmektedir (Okladnikov, Zaporojskaya, 

1970; 155). Bu da güneş tasvirlerine Tengri damgası şeklinin eklenmesi güneşin 

ışınlarının evrenin her tarafına benzer dağıldığını işaret etmiş olabilir. (EK-14). 

15. Resim: Güneş başlı kişinin uzunluğu 20 cm'den fazladır. İnsan vücudu 

çapraz şekillidir ve bel hizasında bir çıkıntı vardır. Ancak sol kolu kuyruğa bağlı, 

aşağıyı gösteriyorKara sapan süren iki hayvan, hörgüçleri veya boynuzları olmadığı 

için at olabilir. Bu petroglifteki tarımsal izler, bu bölgede de tarım yapıldığını 

göstermektedir. Saymalıtaş, hayvancılık ve tarım alanlarının kesiştiği noktada yer 

almaktadır. Ayrıca Koçkor bölgesinde Çap arkeolojik kazıları sırasında M.Ö. 2500-

2000 yıllarına tarihlenen buğday ve arpanın keşfi (Motuzaite Matuzeviciute G, vd.; 

2020;3p) bunun bir başka kanıtıdır. Tanrı tarafından tarif edildiği gibi güneş, tarımı 

kutsamak için kullanılmış olabilir. (EK-15). 

16. Resim: A. N. Bernştam’ın “Naskalnıe İzobraceniya Saymalıtaş”, adlı 

makalesinde Kırgızların “Kıyal” olarak adlandırdığı zikzak şeklindeki dağ yolu, 

Saymalıtaş II'deki petroglifte tasvir edilmiştir. Hayal veya menderes anlamına gelen 

“Kıyal” Kırgızlarca çok kullanılan bir motifdir. Kaya resminde zikzaklı (kıyal) yol 

üzerinde iki güneş başlı adam görülmektedir. Bunlardan bir tanesinin hemen önünde 

kara sapana koşulmuşçasına duran uzun boynuzlu iki tane de boğa resmi 

bulunmaktadır. (EK-16). 

15. ve 17-23. Resim: Resimlerde güneş başlı insanlarla birlikte at ve gök çarkı 

kaya resimleri kullanılmıştır. Eski efsanelerden birinde, şamanları (petrogliflerdeki 

güneş başlıları) güneşe ulaştırmak için gökyüzüne “gök atları”nın çektiği ve güneş 

tanrısı ile bağlantılı olarak “gök atı arabalarının var olduğu” hayal edilmiştir 

(Pomaskina, 1976; 11-27). Savaş arabaları ve bunlara bağlı atlarla o dönemlerde 

insanlar çifcilikte önemli bir yeri olan sıcağın kaynağı güneş ve güneş tanrısı ile 



49 
 

bağlantı kurabileceklerini hayal etmişlerdir. Güneş-başlı insan petroglifleri, güneşi 

insan’ın yaratıcısı yerine konmasıyla bağlantılıdır. 

Saymalıtaş petrogliflerinde güneş sembolünin farklı şekilleride bulunmaktadır. 

Gök çarkı güneş sembolü olarak da algılanmaktadır. Güneş petroglifleri arasında yer 

alan daire sembolü, Venüs'ün güneş önünden geçişini ifade etmektedir. Venüs'ün 

güneş önünden geçişi M. Ö. 3.000 li yıllarda Sümerliler tarafindan da biliniyordu 

(Novojenov, 2012;107). 

Gök çarkını betimleyen petroglifler, Saymalıtaş'taki en yaygın resimlerden 

biridir. Antropomorfik güneş tanrıları ve gök çarkı görüntüleri, Geç Tunç Çağı 

sanatında ve kült nesnelerinde yaygındır (Barsegyan P. A., Osobennosti kulta solntsa 

v drevney Armenii (http://vvv.ysu.am/files/5-1574059114-.pdf). Saymalıtaşdaki gök 

çarkı motifleri Tunç Çağına aittir. 17-23. numaralı resimlerde silindirik gövde 

içerisinde merkezden dışa doğru uzanan, duruma göre sayıları değişen, çizgilerden 

oluşan motifler yer almaktadır. 17. ve 22. resimlerdede üç gök çarkı çizilmiştir. 22. 

resimdeki silindirik gövde içerisinde yer alan gök çarklarının bir tanesi sekiz koldan 

oluşmaktadır. Ayrıca bu taşda karşı karşıya duran ve kolları birine doğru uzanan adeta 

tapınan iki insan figürü resmedilmiştir. 18. resimde çokda düzenli olmayan altı koldan 

oluşan silindir içinde gök çarkı resmedilmiştir. 19. resime boğalar, yaban koyunları ve 

dağ keçileri dâhil edilmiştir. Boğa bolluk ve bereketi simgelemektedir (Haluk, 1998; 

76). Saymalıtaş kaya resimlerinde boğa resimleri sık sık karşılaşılmaktadır. Kırgızistan 

Milli Müzesine Saymalıtaştan getirilen 23. resimde silindirik gövde içerisinde 

merkezden dışa doğru uzanan altı ve sekiz koldan oluşan iki tane gök çarkına ait iki 

petroğlif bulunmaktadır. (EK-17-18-19-20-21-22-23). 

Stepanov’aya göre silindirik gövde içerisine yerleştirilen gök çarklarındaki kol 

sayısı doğuya gidildikçe artmaktadır. Yunanistan’da dört, Mısır ve Asur’da- altı, 

İran’da- sekiz ve daha fazlası yer almaktadır (Şer, 1980; 200). Saymalıtaş kaya 

resimlerinde bu sayı dörtten sekize kadar farklılık göstermektedir  

G. Child'ın hipotezine göre, gök çarkı ya da gök arabası motifleri M.Ö. 

4.000’inci yılların sonunda Anadoluda ortaya çıkmış ve oradan M.Ö. 3.000’inci 

http://vvv.ysu.am/files/5-1574059114-.pdf


50 
 

yıllarda Güneydoğu Avrupa, Kafkaslar, Güney Rus bozkırları, İran ve Kuzeybatı 

Hindistan'a yayılmıştır. G. Child’ın bu fikrinden hareket edilecek olur Saymalıtaşın 

kaya resimlerinin Bronz çağından da eski olduklarını hatta kalkolotik devre kadar 

uzandığını söylemek mümkündür. Saymalıtaşdaki gök arabalarını bazı araştırmacılar 

M.Ö. 3.000-2.000’inci yıl olarak tarihlendirmektedir (Kanimetov, 1983; 12). 

24. Resim: söz konusu kaya resminde güneş kafalı resimlerin bir türü 

diyebileceğimiz üç tane mantar kafa insan resmi yer almaktadır. Fakat bunların iki 

tanesinin başı tek parça resmedilmişken sağ üst tarafta yer alan petrogliflerin bir tanesi 

irili ufaklı noktalar şeklinde resmedilmiştir. Sol eli parmaklarıyla sağ elinde ise davul 

olma ihtimali bulunan bir daire ile remedilen bir insan resmi bulunmaktadır. Yanındaki 

resimde ise iki elini kaldırmış şekilde diğer bir insan resmedilmiştir. Daha küçük bir 

başla resmedilmiş insan remi ise tahrip olduğu için nasıl bir şekilde olduğu tam olarak 

anlaşılamamaktadır. İki resim arasında güneş başlı başka bir adam daha var ama güneş 

ya da baş kısmı eksiktir. Onlarla tasvir edilen dağ keçisinin çizim tarzından dolayı bu 

petroglifin Göktürk dönemine ait olduğu sonucuna varılabilir ya da dağ keçinin resmi 

sonradan da çizilmiş olabilir. 25. resimdeki sahne 24 ile aynı görüntüye sahiptir ancak 

elindeki davuldan şaman olduğu anlaşılmaktadır. Bir sonraki kaya resimde Milli 

Müzeye koyulmuştur ve buna benzer diğer resimler gibi eli ayağı ayrı yapılmıştır. O 

dönemde dini ayinler yapan şamanlar toplum tarafından kutsal sayılıyordu (EK-24-25-

26). 

Mandala tamamen bir çark gibidir kesinlikle gök çarkı sembolüne karşılık gelir 

(Bagdasarov, 2005; 65). Bu yüzden mandala olarak çizilen kaya resimlerini güneşi 

tasvir eden kaya resimleri olarak sayabiliriz. 

Mandala şeklinde çizilen 27. ve 31. resimler yalnızca bir yuvarlaktan ibarettir. 

Sanskritçe mandala kelimesi yuvarlak, disk, top anlamına gelir. Bu durumda mandala 

dışındaki ek unsurlar iç içe geçmediği için herhangi bir anlam çıkarmak daha zordur. 

30. resimde bir mandala ile bir dağ keçisi tasvir edilmiştir, 31. resimde ise daireler 

arasına bir nokta konularak tam bir mandala oluşturulmuştur. Mandalaların genel 

olarak anlamını ve işlevini belirlemek zor olsa da Saymalıtaş'taki diğer resimlerde 



51 
 

güneş küre şeklinde gösterdiği için bu şekillerin güneşi temsil ettiği varsayılabilir. 

(EK-27-28-29-30-31). 

32. Resim: Taşın kenarında yılan, su veya bunlara benzer bir nesneyi andıran 

zikzak şeklinde bir çizgi bulunur, diğer tarafından elleri yukarıda 6 kişi güneş başlı’ya 

tapıyormuşçasına tasvir edilmiştir. Güneşin sadece yarısı yapılmış olmasından dolayı 

bir disk veya ellips olarak nitelendirebiliriz. Saymalıtaş'taki benzer resimlerde güneşin 

iç kısmı dolu şekilde resmedilmiştir. Ayrıca insan tasviri güneşi tutacak gibi yer 

almıştır ve iki eliyle güneşe dua ediyormuş şeklinde çizilmiştir. (EK-32). 

Rozvadovski güneşbaşlı yaratıkları şamanlar olarak tanımlar ve ışın 

hüzmelerinin gökte bulunan Tanrıyla ilişki kurabileceğinin göstergesi olduğu fikrini 

ileri sürer. Rene Grousset Türk evrenini şöyle tanımlıyor: “Dünya katmanlardan 

yaratılmıştır. On yedi üst kat gökyüzünü, ışık âlemini, yedi veya dokuz iç kat ise 

dünyayı, karanlık âlemini yansıtır; aralarında bir kişinin yaşadığı arazi alanıdır. Cennet 

ve dünya, en tepede yaşayan ve ilahi adla adlandırılan yüce tanrıya itaat eder- 

Tengridir” (Grousset, 1948; 131–132), (EK-33). 

34. Resim: üç kişinin güneşe dua ettiğini gösteren bu kaya resiminde, güneş 

tam olarak resmedilmemiş, yanındaki gök çarkı benzeri motiflerin yarısı hasar görmüş 

ve tapmakta olanların önünde ok ve yay ile avlanan bir adam vardır. Ayrıca güneşin 

tepesinde bir boğa ve onunla birlikte bir süvari resmedilmiştir (EK-34). 

35. Resim: tek bir güneş başlı adam bir taş üzerinde tasvir edilmiştir, ancak 

vücut yapısında toplam 9 ışın hüzmesi vardır. Bunlardan diğerlerinden uzun olarak 

çizilen iki tanesinin kişinin bacakları olması ihtimaldir.  

36. resimde, güneş başlı adamın çizilmiş olmasına rağmen “Tengri tamgası” 

(Aslan, 2020: 1381) şeklinde değildir. Bu nedenle, güneş tanrısının ellerinin 

olmamasına rağmen, güneşten yükselen uzun çizginin tabanı bacak gibi ikiye 

bölünmüştür. Güneş şeklindeki kafa, diğer benzer petrogliflerden çok daha büyüktür 

ve 26 ışın hüzmesi yayar. Bunun nedeni, güneş başlı insanın kafa kısmı olan güneşin 

içinde ek olarak bir 22 ışın hüzmeli güneş başlı daha küçük başka bir kişinin 

resmedilmiş olmasıdır. Hakas bilim adamı R. Kızlasov’a göre güneş doğurganlık 



52 
 

kültüyle ilişkilidir. Güneş, dirilişi, yaşamı sembolize etmektedir (Şerstobitova, 2003; 

60).  

37. resimdeki güneş-insan tasvirinin diğerlerinden farkı, gerçeğe çok yakın 

olmasıdır, çünkü onda kollar ve bacaklar yanı sıra gözleri ve ağızda resmedilmiştir. 

Bu özellikleri ile bu resim tektir. Diğerleri gibi ışın hüzmesi vardır ve sayıları 19 dur. 

Bunun gibi özel olan kaya resimlerine Rusya’nın Kemerova bölgesinde yer olan 

Tomsk Pisanitsa bölgesindeki kaya resimlerinde de rastlanılmaktadır (EK-35-36-37). 

Sayısal sembolizmi inceleyen Eliade şunları belirtiyor: “Yedi gök kavramı 

güneydoğu Sibirya'ya yayılmıştır.  Ama onun yanında başkalarını da bulabilirsiniz: 

dokuz göksel seviyenin, on altı, on yedi ve hatta otuz üç cennetin görüntüleri de aynı 

derecede yaygındır (Vang, 2006: 281). Andrej Rozvadovski “güneş insan görüntüleri 

şaman tasviridir ve güneş hüznelerinin sayısına göre göksel seviyenin katlarına 

ulaşabildiğine işaret eder. (Rozvadovski, 2003: 83) 

38, 39. resimler aynı taşın petroglifleridir ve toplamda 8 güneş başlı insan 

içermektedir ve 5 güneş başlı insanın kafasında birer tane daha güneş sembolü vardır. 

Başlarının içleri boş olan güneş başlılar diğerlerinden daha küçük resmedilmiştir. Bu 

insanların 7 tanesi birbirine yakın şekilde tasvir edilmiştir. Ayrıca çember oluşturan 

güneş başlılar dışında bir yaban koyunu, 2 dağ keçisi içerir. Kayanın merkezinin 

doğanın etkisiyle oyulmuş olması orada resim olup, olmadığı bizim için bir 

muammadır. Bununla birlikte kayanın dibinde güneş kafalı bir adam, diğer bir kişi ve 

birde mandala resmedilmiştir. Diğerlerinden farklı olarak tüm insanların güneş ışın 

hüzmesi vardır. (EK-38-39). 

40.resim: toplam uzunluğu 15 cm olan, insan tasvirini göstermektedir, çünkü 

sadece bacakları ve kafası vardır. Başından 13 ışın hüzmesi yayılmaktadır. Benzer bir 

görüntü 43. resimde de görülmektedir. Ancak bu resimde üç güneş tanrısını tasvir 

etmişler. Onların hepsinin içinde artı işaretleri var ve her biri 12 ışın hüzmesi 

saçmaktadır. 41. resim, 17 cm uzunluğunda ve 15 cm genişliğinde olan bu petroglifin 

baş kısmında güneş ışınları yerine noktalarla süslenmiştir. 42. resimde ise baş’ın yerine 

bir gök çarkı kullanılmıştır ve Tamgalıdaki güneş başlı insan petrogliflerine 



53 
 

benzemektedir. Genel olarak, bu 4 resmin benzerliği tamamının ellerinin resmedilmiş 

olmasıdır (EK-41-42-43). 

43. ve 48.resimler: Taşbaeva, gözlük şeklindeki bu petroglifleri güneşi yansıtan 

unsurları olarak belirtmiştir (Taşbaeva, 2020;3). Bu petroglifler kaba bir ifade ile 

birbirinden uzakta yer alan iki halkanın bir çizgi ile birbirine bağlanmasından 

oluşmaktadır. 45 ve 46. resimlerde taş üzerinde tek resim varsa 44. resimde geyikler, 

zikzaklar ve ek çizgiler eşlik etmektedir. 48. resimde ise aynı anda birkaç döneme ait 

şekil görülmektedir. Birleştirilmiş halkalar arasına çizilen dağ keçisinin şekline bakılır 

ise Türk dönemine ait olmakla birlikte, sol ve ortadaki kemer tokasına benzeyen 

şekiller daha eski dönemlere aittir. Ortadaki toka şeklinin yanında çok daha küçük 

boyutlarda iki tane güneş başlı insan figürü yer almaktadır (EK-43-44-45-46-47-48). 

49. Resim: Saymalıtaş kaya resimleri diğer petroglif alanlarından birçok 

yönüyle ayrılmaktadır. Bunlardan bir tanesi svastika resminin olmasıdır. Zira bu figür 

nadir görünmektedir. Svastika kelimesi Sanskritçe'de mutluluk ve refah anlamına 

gelir. (https://www.yoair.com/tr/blog/anthropology-controversy-and-cultural-

confusion-surrounding-the-buddhist-manji-symbol-or-swastika/). Muhtemelen 

Neolitik döneminde Avrasya'da ortaya çıkan güneşi yansıtmaktadır 

(https://encyclopedia.ushmm.org/content/ru/article/history-of-the-svastika. Svastika 

Ari sembolu olmasının yanında Hint kültürünün bir parçası haline gelmiştir ve Hint-

İran kültürlerinin vasitasıyla yayılmıştır. Andronov kültürüne ait olan II. Elov'un 

mezar höyüklerinde bulunan çanak çömleklerde de svastika sembolleri bulunmuştur 

(Kosarev, 1981:113). Bu da Karakol mezarlığındaki güneş başlı insan çizimi gibi Orta 

Asya bozkırları için gök çarkı figürünün ne kadar önemli olduğunun bir göstergesidir.  

Güneşin dairesi sonsuzluğun sembolü olarak nitelendirilmektedir (Lukina, 

2014; 12–14). 50 ve 51. resim: Saymalıtaş’da güneşin dairesini simgeleyen resimler 

bulunur. Bu petroglifler, diğerlerinden ortalarında ki noktalarıyla ayrılır. 50. resim 

birbirine 13 ışın hüzmesi ile bağlanan iki halkadan oluşur. Bir sonraki (resim 51) kaya 

resiminde ise ortada bir nokta ve onun etrafında 16 ışın hüzmesiyle birbirine bağlanmış 

iki diskten oluşmaktadır.  (EK-50-51). 

https://www.yoair.com/tr/blog/anthropology-controversy-and-cultural-confusion-surrounding-the-buddhist-manji-symbol-or-swastika/
https://www.yoair.com/tr/blog/anthropology-controversy-and-cultural-confusion-surrounding-the-buddhist-manji-symbol-or-swastika/
https://encyclopedia.ushmm.org/content/ru/article/history-of-the-svastika


54 
 

52. Resim: Çizim şekli ile Türkler dönemine ait olduğunu tahmin edilen bu 

kaya resimleri 3 motifden oluşmaktadır, daire ve ona bağlı insan ayaklarını andıran 2 

çizgiden oluşmaktafır. (EK-52). 

53. Resim: iki üçgen şeklinde çizilen yabani koyun çizimi Tunç Çağı stilidir, 

bu nedenle söz konusu kaya resmi Tunç Çağı veya Saka öncesi dönemi petroglifi 

olarak kabul edilebilir. Kaya resminde geyiğe ok atmaya hazırlanan bir adam da yer 

almıştır. Avcının üzerine güneş başlı bir adam resmedilmiştir. Diğer güneş kafalı insan 

şekillerinden farklı olarak hiçbir daire bulunmaksızın insanın başından doğrudan 6 ışın 

hüzmesi resmedilmiştir. Bununla birlikte kollarına verilen şekil güneşin işinlarını da 

anımsatmaktadır (EK-53). 

Yukarı bakan ve dört parmaktan oluşan eline yukarıdan bir çizği uzanmaktadır. 

Aşağıya bakan iki parmaklı diğer elinde ise daha küçük resmedilmiş bir insan firürü 

tutmaktadır. Tunç Çağı'nda çocuklara bakmak kadının görevi olduğu için başlık takan 

kişi kadın olarak kabul edile bilir (Kupriyanova, 2008.136). A. Golan, "kadınların avda 

ayin yaptığını" öne sürer (Golan, 1993; 2). Tarihsel araştırmaların sonuçları, 

şamanizmin yaklaşık 2.000 yıl öncesinde ortaya çıktığını göstermektedir (Potapov, 

1978; 18–19). Ancak böyle bir kronoloji yalnızca mevcut yazılı kaynaklar tarafından 

belirtilmiştir. Bu nedenle, şamanizmin daha uzun bir geçmişi olduğunu ve yaklaşık 

2.000 yıl önce birdenbire ortaya çıkmadığını düşünmemizi sağlayacak birçok etken 

vardır. Şamanizmin kültürel bir gelenek olarak kabul edilmesi, kaya sanatı alanları da 

dahil olmak üzere arkeolojik materyallerde onun izlerini aramak için zemin sağlar. 

54. Resim: ok ve yaylarla donanmış 4 avcının iki hayvanı avlanma sahnesini 

konu edinmektedir. Yanlarına güneş başlı bir adam tasvir edilmiş, ancak güneşin 

görüntüsü tam olarak yakalanamamıştır. 55 resimde ise güneş küre şeklindedir ancak 

üst tarafı noktalarla süslenmiştir. Ek olarak bu iki resim aynı döneme aittir (EK-54). 

55 ve 56. Resim: Saymalıtaş’ta spiral, sarmal ve dairesel petroglifler önemli 

bir rol oynarlar ve sanat galerisinin çeşitliliğinin kanıtıdırlar. Spiral, sarmal ve dairesel 

petroglifler tam olarak ne zaman ortaya çıktığı belli değildir. Yukarıda belirtilen spiral, 

sarmal ve dairesel petrogliflerin boyutları 22 ve 20 cm'dir ve üst kısmında bir dağ 



55 
 

keçisi vardır, içindeki çizim tarzı Sak-Usun döneminin üslubu ile örtüşmektedir. 

Ancak Rus arkeolog ve etnolog A. A. Miller, sarmal petrogliflerin Eneolitik döneme 

ait olduğunu düşünmektedir (Larıonov, 2015; 38). Bu sonuca İsveç'in güneyindeki 

petrogliflerdeki spiral kaya resimlerinin keşfi sonucunda varmıştır. D. Eogan'ın M.Ö. 

2.000’li yıllarda Hint-Avrupalılarla birlikte Avrupa'ya geldiği ve güneş kültüne ait 

olduğu iddiasını destekler (Larionov, 2005; 71) (EK-55-56). Bagdasarov da sarmal 

kaya resimlerinin güneş kütlünün bir parçası olduğuna inanmakta, svastika ve spiraller 

güneş hareketinin yansının farklı bir yönü olarak görür (Bagdasarov, 2005; 65). 

İnsanlar neye inanırsa inansın tarihin her döneminde Tanrı’ya yakınlaşmak, 

Tanrı’yla ilişki kurmak, dua etmek, yakarmak amacıyla belirli mekânları kendilerine 

vasıta kılmışlar ve bu alanları da kutsal saymışlardır. Eski Türk inanç sistemine göre 

Tanrı’ya yakın olarak kabul edilen bu yerler aynı zamanda Türkler tarafından mezar 

alanı olarak da kullanılmıştır (Özer, 2016; 12). Bu gibi resimler insanların kutsal 

saydığı mekânlara yapılmıştır. Deniz seviyesinden 3400 metre yükseklikte yer alan 

Saymalıtaş’ta bu tarz resimlere yer verilmesi gökyüzünde yer alan tanrıya daha yakın 

olmayı sağlamıştır. Ama diğer taraftanda Türklerde yaygın olan atalar kültü veya 

ölmüş ataların ruhlarına bağışlanan kurbanlara ait çizimlere Saymalıtaş kaya 

resimlerinde rastlanılmamaktadır. Ayrıca burada mezarlık veya yerleşim alanı 

keşfedilmemiştir. Bu da Saymalıtaş’ın sıradan kutsal alan olmadığının bir 

göstergesidir. 

57. Resim: Güneşi kurtarıcı olarak kabul eden insanlar acaba güneş tutulmasına 

nasıl bir tepki vermiştir? Saymalıtaş’daki güneşe ok atan şaman veya insan figürleri 

bu sorunun cevabı olabilir. Altay Türklerinde ay tutulduğunda “yine Yelbegen ayı  

yedi’’ derlermiş. Yelbegen yedi başlı ejderhadır (Öğel B. 1971.67). Bu resimde de 

Öğel’in belirttiği gibi güneşe ok atmakta olan insanın tasviri ve ayakları olan bir güneş 

resmi vardır. (EK-57). Şamanistlerin inanclarına göre güneş ve ay ile kötü ruhlar 

mucadeleye kalkışırlar, bazen yakalayıp karanlık dünyaya sürüklerler. Güneş ve ayın 

tutulmasının sebebi budur. Bütün Türk lehcelerinde “tutulmak” ile ifade edilmesi de 

eski bir inancın izini taşımaktadır. Güneşin tutulduğu zaman şamanistler onu kötü 



56 
 

ruhun elinden kurtarmak için bağırıp çağırırlar, davul çalarlardı. Bu gürültü 

patırdıların kötü ruhları korkutacağına inanırdı (İnan, 1986; 29). 

Sayano-Altay ve Orta Asya'nın Bronz Çağı'nın kaya resimleri arasında, arsa 

birliği ile bağlantılı küçük ama karakteristik bir görüntü grubu açıkça ayırt edilir. 

Bunlar, başlarında parlak diskler bulunan hayvan figürleridir. Burada, senkretik bir 

görüntüde, gerçek hayattaki hayvan türleri ve stilize edilmiş geleneksel semboller 

göksel gün ışığı vücudunun işaretleri birleşiyor. Bazen bir hayvanın kafasına boynuz 

yerine, bazen boynuzların uçlarına, güneşin sembolü olan parlak bir disk yerleştirildi, 

yaban domuzu gibi boynuzsuz bir hayvanın bile başı taçlandırılırdı (Devlet, 2016; 5). 

Saymalıtaş kaya resimlerinin arasında da boynuzların yerine disk yerleştirilen resimler 

bulunmaktadır. Mesela 58. resimde 5 tane boğanın kafasında boynuz yerine yuvarlak 

diskler yapılmıştır. Bu petroglifte yer alan boğaların vücutlarının dik uçlarından 

birbirine bitişik iki üçgenden oluşuyor olması çizimin bronz devrine ait olduğuna işaret 

etmektedir. Bununla birlikte güneş sembolünün boynuzların yerini almadığını, ancak 

farklı bir anlamsal yük taşıdığını varsaymak da mümkündür. Çünkü bolluğu 

simgeleyen boğa ile yaşamı sağlayan güneş kültlerinin kutsal sayıldığını gösterir (EK-

58). 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK KÜLTÜRÜNDE GÜNEŞ MOTİFİ VE SEMBOLLU 

 

Sibirya, Orta Asya ve İtil-Volga’ya kadar geniş bir alana yerleşen Türk 

toplulukları göç ettiği bölgelere kendileriyle beraber kültürlerini ve inançlarınıda 

taşımışlardır. Türk halklarında Tanrı; sadece gökyüzüyle değil, güneş (kün Tengri), ay 

ve yerle de ilişkilidir. Gök ve yerin bölünmezliğini de ifade eder (Abramzon, 

1990;308). Doğadan beslenen şamanizm ve Orta Asya’ya taşınan güneş merkezli 

inançlar kısmende olsa Gök Tanrı dinine de tesir etmiştir Güneş kültü Türk halklarının 

arasında İslam öncesi ve sonrası zamanlarında bile kendi varlığını korumuştur. 

Örneğin günümüzde de varlığını sürdüren Baksıcılık, İslamiyete adepte olarak 

varlığını koruyarak günümüze kadar ulaşmıştır. Son dönemlerde tekrardan 

canlanmaya başladığı gözlemlenen “Tenriçilik” inancı güneş kültünün tesirininde 

artmasına neden olmuştur.  

 

4.1. Türk Mitolojisinde Güneş Motifi 

Güneş kültünü Türk kültürünün ayrılmaz bir parçası olarak sayabiliriz. En eski 

Türk inançlarında göğe özel bir değer verildiğini görmekteyiz: “Eski Türk telakkisine 

göre, hakanla hatun gök ile yerin evlatlarıydı. Güneş ana ile Ay ata onların 

gökyüzündeki temsilcileri idi. Hakanın mümessili olan ay ata, gökyüzünün 6. katında, 

hatunun mümessili olan gün ana ise daha üstte, gökyüzünün 9. katında idi” (Gökalp, 

1974; 211: Öğel, 1995; 187: İnan, 1986; 29). Ama Ziya Gökalp’ın fikrinden biraz 

farklı olarak Bahaeddin Öğel’e göre güneş 8. katta ise Tanrı da 9. katta idi (Öğel, 1995; 

188). Diğer bir fikre göre ise Türklerde Tanrı adıyla belli olan yüksek yaratıcı göğün 

üst katlarında idi (Kalafat, 2009; 97). Binlerce yıl devam etmekte olan Türk kültüründe 

güneş yeri önemli ve değerlidir. Gök Tanrı dininde insanlar elini göğe kaldırarak dua 

ediyorlardı. İbn Fazlan eserinde Oğuzlar zulme uğrar veya sevmediği bir şeyler başına 

gelirse başını semaya kaldırarak “Bir Tengri der” şeklinde belirtmektedir (Şeşen, 

1981;68).  Buradaki bilgilere göre Türk halklarının inanç sisteminin temeli tek 

Tanrıcılıktan oluşmaktadır. Eski halkların inançlarında Güneş, Ay ve Yıldız tanımlanır 



58 
 

ise, Türkler göğü bütün sembolleştirerek Gök Tengri itikadının ortaya çıkmasını 

sağlamışlardır (Gömeç, 1980; 49).  

Güneş kültü, M. Ö. dönemlerde yaygın inanç sistemi olmuştur. “Din- yaşamın 

belirlediği yol, inanç sistemi, bir inancın uyulması gereken kaidelerinin tamamıdır” 

(Gömeç, 1980; 1). Din-insanların doğaüstü güçlere, kutsal saydıkları türlü varlıklara, 

tanrılara ya da Tanrı’ya inanma, tapınma biçiminde katıldıkları gizemsel olgudur. Eski 

çağlar için bu gizemli olgu olarak güneşi tanımlayabiliriz, çünkü insanların yaşam 

tarzlarında ve kaya sanat eserlerinde güneşe olan saygıyı görmek mümkündür. İnsan 

doğduğu anlardan başlayıp güvenebileceği, kendisini koruyacağına inandığı bir destek 

arar. Ancak insan aklı, mantığı, sezgisi geliştikçe her zaman sığınacak bir vaklığa 

ihtiyaç duyar, işte o insanın yaratıcısıdır. İlkçağlarda güneş gibi varlıklar yüce yaratıcı 

olarak kabul edilmiştir (Öztürk, 2013; 2). Tarih öncesi dönemlerdeki ilkel insan için 

doğa, bitki örtüsü ve hayvanlar ile doğa olayları (gökyüzü, yağmur, şimşek, vb.) 

anlaşılması ve ulaşılması güç, açıklanamayan bir yığın mistik anlam taşıyordu. Ön 

Türklerin inanç sisteminin temelinde animizm, fetişizm ve dinamizm düşünceleri 

görülmektedir. Türkler gizli güçleri olduğuna inandıkları doğa olgularını kutsal olarak 

görmüşler. 

Sıcaklığın kaynağı olan Güneş; canlılığı, hayatı ve gençliği simgeler. Işık 

kaynağı olarak da aydınlğın temsilcisidir. Bunların yanı sıra bazı krallık ve 

imparatorlukların da sembolü olmuştur. Bazı kültürlerde Güneş anadır ve aynı anda 

güneşin doğup batışı doğum ile ölüm’ün ve dirilişin sembolüdür (Vilkinson, 2011; 16). 

Yer’in “ana”, Gök’ün “ata” yani “baba” yerine konulduğu görülen Ön Türk bilincinde, 

Freud’un Tanrıyı “baba” yerine koyma görüşünü de akla getirmektedir. Freud ilk 

uygarlıklardaki Tanrı anlayışını, insanların korktuğu, anlayamadığı olayları “baba” 

yerine koyma isteği olarak açıklamaktadır. İlk budunlar, tıpkı bir çocuğun ürkütücü 

çaresizlikler karşısında bir babanın koruyuculuğuna ihtiyaç duyduğu gibi korktukları, 

çaresiz kaldıkları tabiat güçlerine "baba" figürüne ait özellikler yükleyerek, kendisini 

koruması için doğayı tanrılaştırmışlardır (Özmak Mercan, 2019; 761). 

Pomaskina, G. A. “Kogda bogi byli na zemle Naskalnaya galerya Saymaly-

Taşa” (Saymalıtaş: Tanrılar Yer Yüzündeyi İken) adlı eserinde genel olarak güneş 



59 
 

kültü Orta Asya'nın Tunç Çağı popülasyonları arasında baskın bir din olduğunu ve 

bundan dolayı, güneş tanrılarının tasvirleriyle “güneş başlı” görüntüleri tanımlandığını 

öne sürmüştür (Pomaskina, 1976; 23). Yani güneş tanrısı bu dönemin ana tanrısı 

demek doğrudur. Türklerin anayurdu Ötüken dağınadan farklı olarak Ön-Türkler 

tarafından çizilen Saymalıtaş kaya resimlerinde güneş kültü baskın bir biçimde 

görülmektedir. Kaya sanatında güneş motifleri dünyanın farklı alanlarında keşfedilmiş 

ve yaygın inanç sistemi olmuştur. Aynı anda da Orta Asya’da Türk stilleriyle bulunan 

kaya resimlerinin neticesinde Türklerin içerisinde yaygın halde olduğu anlaşılıyor. 

Güneş inancı geniş bir coğrafya yayılmış ve birçok kültürde bir şekilde var 

olmuştur. Hunlar da var olan güneş ve kutsal ay kültü günümüzde Yakut Türklerinde 

halen devam etmektedir. Kırgızlar’da da yeni doğan ayı eğilerek selamlama kültü 

halen devam etmektedir2. Günümüzde diğer Türk topluluklarında da varlığını koruyan 

güneş kültü genelde batıl inanç olarak kabul görmektedir. Orkun H. N. Eski Türk 

Yazıtları adlı eserinde Uygur yazıtlarında yer, gök, güneş ve ay’a ilişkin şu bilgileri 

aktarmaktadır; “İşitildiğine göre, Gök ile Yer birbirinden ayrılıp, Güneş ve Ay feyzini 

saçmaya başlayınca, Tanrıdan buyruk alan bir oymakbaşı, bütün dünyayı kendi 

etrafında alakalandırıyor, faziletiyle kamaştırıcı şekilde ışıklandırıyor ve dört 

bucaktan ona sığınıyorlar. Onun cezaları gayet haşmetli idi. Hudut dışında olan ona 

bağlanmak için dönüyordu…” (Taş, 2011; 4). Bu örnek Uygurlar arasındaki güneş 

inancına ilişkin güzel bir örnek olarak karşımıza çıkar. Yakutlarda ve Altaylılar 

arasında da gerek çeşitli ritiellerde gerekse mitolojik unsurlarda güneş figürüne 

rastlamak mümkündür. Güneş tanrısı Hititlerde Utu, Luviler Şimeğe, Mitanniler ile 

İran coğrafyasında Mitra, Urartular’da Ardini adlarını taşıyordu. Frigler’de ise 

Kybele’den sonra en tanınmış tanrılar arasında Güneş Tanrısı Sabazios bulunmaktadır 

(Birecikli, 2010; 220).  

Eski Türklerin Ötükeni, Uygurların Kut-Dağını, Altay Türklerinin Altay dağını 

kutlu saydığı gibi Saymalıtaşın bulunduğu dağda belkide eskiden kutlu sayılmıştır.  

Saymalıtaş kaya resimlerinde dэğer bölgelerde pek rastlanmayan yoğun şekilde ritüel 

                                                           
2 Cükey Ömüraliev 1929-2019, Calal-Abad oblastı. Kazarman ilçesi, 24.12.2018. 



60 
 

resimlerine, güneş inancıyla ilişkili veya onu yansıtan resimlere, sıra dışı farklı türdeki 

kaya resimlerine ratlamak münkündür. Bu durum saymalıtaşı diğer bölgelerden farklı 

kılmaktadır. 

Çin kaynaklarına göre, Hun hükumdarı her sabah çadırından çıkarak güneşi, 

akşamları da ayı ululuyordu (Öğel, 1995; 187: Çoruhlu, 2000; 22). Öğel, bunun diz 

çökerek 3 kez selam verme şeklinde uygulandığını belirtmektedir. Bununla birlikte 

yalnızca Hunlarda değil diğer Türklerde ay ve güneşi kutsal saymıştır. Kırgızlarda yeni 

doğan ayı eğilerek selamlama geleneği mevcuttur. Bu esnada “Ay kördüm aman 

kördüm” (Ay’ı gördüm selamette kaldım) tarzında ifadeler kullanılmaktadır. Diğer bir 

inanış ise “güneş varken tartışılmaz” şeklindedir. Gün doğarken uyumak ise güneşin 

bereketinden mahrum kalmak olarak kabul edilmiştir. Tüm bunlr Kırgızların güneşe 

duyduğu saygının bir ifadesidir. Güneşin bereketinden nasiplenmek için onu 

selamlamak gereklidir. “Eski Türklerin tanrısının önemli bir özelliği güneş ışığıdır” 

(Gumilev, 2002; 89). Eski Türklerde Gök Tanrı yüksek tanrı idi, bu yüzden güneş de 

gökte yer aldığı için önemlidir. Gumilev, eski Türklerin güneşin doğduğu tarafa 

dönerek eğilip selam vermesini güneş kültüyle özdeşleştirmeye çalışmıştır. 

Güneş’in doğu yönünü ay ise batı yönünü temsil eder (Esin, 2001; 45). Bu 

maalumatlardan dolayı Eski Türklerin yönetimde ikili sistem olarak adlandırılan doğu-

batı kullanılmıştır ve güneşle ayın kutsal sayıldığını bilmekteyiz. Yani doğu güneşi, 

batı ise ayı temsil ederdi ve hakanın çadırının kapısı doğu tarafa açılıyordu. Yani güneş 

sembol olarak Teleut Türklerinin arasında aydınlığın, gündüzün, güneyi belirtmiştir 

(Öğel, 1995; 187). 

Gülcin Çandarlıoğlu Türklerde put ve putların konduğu tapınaklar olmadığını 

ve güneş, ay, yıldızlar ateş ve yer-suların yardımcı kutsallar durumunda olduğunu 

belirtmiştir (Çandarlıoğlu, 2003; 98). Saymalıtaş kaya resimlerinde önemli 

kültlerinden biri olan güneş kültüne yaygın şekilde rastlamak mümkündür. Bununla 

birlikte Ziya Gökalp, Şamanizm’i de eski bir Türk dini olarak kabul etmektedir 

(Gökalp, 1974;). Bu görüşe Abdülkadir İnan da katılmaktadır (İnan, 1986; 1). Bununla 

birlikte bu fikirlere katılmayaran Türklerin asıl dininin Gök Tanrı dini olduğunu ileri 

süren bilim insanları da mevcuttur (Eroğlu, Kılıç, 2010; 757). Bundan dolayı Türklerin 



61 
 

asıl dini konusu hala tartışmalıdır ama Ön-Türklerin inanışlarında güneş kültünün 

etkisini görmek mümkündür. Mircea Eliade’ya göre Sibirya ve Orta Asya 

kültürlerinde birbirinden farklı iki alan mevcuttur. Bunlardan biri Gök Tanrı ekseninde 

oluşmuş dinî alan, diğeri vecd deneyimi ve sihirden oluşan Şamanizm’dir (Güngör, 

2010: 326). Eliade de şamanizmin Orta Asya’da dini değeri olmadığı kanıtına varmış, 

çünkü şamanizmde kutsallaştırılmış nesnelerin olmasına rağmen dini temeli 

oluşturmak için belli bir kitap ya da kurallarının olmamasını veya bugüne kadar 

bulunmamasını karşılık olarak gösterir. Buna karşın Mariko Namba Valter şamanızmı: 

“şamanın, topluluğun diğer üyelerine fayda sağlamak için ruhlar dünyası ile bağlantı 

kurmak için gereken bilgide uzman olduğu bir dini inanç sistemidir” şeklinde tamınlar 

(Rozvadovski, 2012; 196). Rozvadovski’ye göre Eliade ile Marika Namba’nın 

görüşleri birbirine karşı gelmektedir. “Afrika'da şamanizm, belirli bir kültürün ritüel 

karakterini tanımlayan tipolojik bir kavram iken, Sibirya'da 'şaman' kelimesinin dini 

değeri vardır” (Rozvadovski, 2012;195). Sibirya Türklerince şaman değil tüm 

şamanizm bir din gibi kabul edilmiştir ve şaman din hizmetkarı olmuştur. 

Orta Asya kavimlerinde güneş ve ay kültünün eski cağlardan beri var olduğu 

bilinmektedir. Altay şamanistler güneşe and icerler, and törenlerinde “kun ana 

koruptur” (güneş ana korumuştur) ifadesi kullanılır. Müslüman Türklerden Mişer 

ulusu güneşle yemin ederlermiş (Gömeç, 2011;47: İnan, 1986; 29). Altaylılara göre 

güneş ana, ay atadır. Güneşi yerde ateş temsil eder. Yakut masallarından anlaşıldığına 

göre büyük kahramanlar güneş ve ayın himayesi altında bulunurlardı. Ateş ısı kaynağı 

olduğu için güneşin yerdeki temsilcisi olmuştur ve Asya bozkırları sahasında yaşayan 

Göktürkler ateş'in kutsallığına inanmışlar, 568 yılında Bizans elçisi Zemarhos, Batı 

Göktürk sınırına vardığı zaman, Türkler onu ateş alevleri üzerinden atlatmak suretiyle, 

kötü ruhlardan temizlemişlerdir (Kafesoğlu, 1980;26). Ateş kültünün kalıntıları 

Kırgızlar arasında halen devam etmektedir ve ateşe halen saygı gösterilmektedir. 

Türklerin eski inanç sistemine ilişkin Y. Çoruhlu şöyle bir yorumda 

bulunmaktadır; “Türklerde tanrı tasavvuru Gök-Yer/Su-Atalar formülüyle ifade edilen 

çeşitli kültlerle birlikte karşımıza çıkmaktadır. Bu nedenle erken devirde tek bir Türk 

dini ile karşı karşıya olmadığımızı söyleyebiliriz” (Çoruhlu, 2000; 17). Bu fikri 



62 
 

desteklemek veya kabul etmek çok doğru bir yaklaşım olmayacaktır.  Zira yukarıda 

belirtilen ve formül (Gök-Yer/Su-Atalar) olarak açıklanmaya çalışılan unsurlar 

esasında inancın (Gök Tanrı) yardımcı kültleridir. A. İnan’dı da buna benzer bir fikri 

savunmaktadır. “Çin kaynaklarına göre, eski Orta Asya şamanizmi Gök-Tanrı, güneş, 

ay, yer, su, ata, ateş (ocak) kültlerinden oluşmakta” (İnan, 1986; 1-2). Orta Asya’da 

devlet kuran muhtelif sülalelerden bahseden Çin kaynakları onların Gök-Tanrı’ya, yer-

suya, güneşe ve aya kurban sunduklarını yazmışlardır (İnan,1986;3). Tüm bunlardan 

hareketle kültlerin inanç sistemini etkilediğini dahi söylemek mümkündür. Bilge 

Kagan Anıt Mezarlığında bulunan Gök Türk heykellerinden birisine işlenen ay ve 

güneş tamgası bunun güzel bir örneğidir. Güneşin karşılığı belki yeryüzünde kağan, 

ayın sembolü de hatun idi (Gömeç, 2011; 48). Canlılığın ve sıcaklığın kaynağı olan 

güneş tasvirlerine sıkca rastlanılmaktadır ama ay kültü ile ilgili genel bir bilgi 

bulunmamaktadır.  

Azerbaycanlı araştırmacı M. Seyidov'a göre Türk lehçesinde tan, güneşin 

doğdugu yerdir (Jusupakmatov, 1999; 106). Bu nedenle Tangrı sözcüğü güneşle 

ilişkilidir, Kırgız araştırmacı L. Jusupakmatov’da buna benzer bir fikre sahiptir. Gök 

Tanrının Kırgızca karşılığı olan Kökö Tenir’i, Kün Tenir olarak tanımlamaktadır 

(Jusupakmatov, 1999; 108). Kırgızlarda, Tengri kelimesi yaratıcı ve yüce manasında 

kullanılmaktadır. Kaşgarlı Mahmut “tengri” kelimesini gökle ilişkilendirir ve kafirler 

için büyük bir dağ, büyük bir ağaç gibi gözlerine ulu görünen her şey Tengri olabilir 

demektedir (İnan, 1986;28). S. M. Abramzon’a göre, Türklerdeki “Tanrı” kavramının 

içeriği, sadece Gök Tanrıdan çok daha geniştir. Bu yüce ilah, sanki tüm astral 

temsillerin bir sentezi şeklinde hareket etmiş, "evren" kavramını da ifade eder. Ama 

aynı zamanda güneşe, aya ve yeryüzüne, gök ve yerin tanrılarının ayrılmazlığına 

tanıklık eder” (Hudyakov, 2020; 3; Eroğlu, Kılıç, 2010;757)  

Ön-Türklerde yaratıcı Güneş, Eski Türk inançlarına göre ise yerin ve göğün 

yaratıcısı Gök Tanrıdır. Mogolistanda bulunan Kültegin ve Bilge Kağan yazıtlarında 

evrenle ilgili “üstte mavi gök altta yağız yer yaratıldığında, ikisinin arasında 

insanoğulları yaratılmış” şeklinde ifade mevcuttur (Taş, 2011; 3). Eski Türkler göğe 

Tanrı “Tengri” derlerdi. Tengri, hem gök hem Yüce Tanrı anlamını taşıyordu (Öğel, 



63 
 

1971;67). Yani "Tengri" kelimesi hem gökyüzünü hem de Tanrı'yı ifade etmek için 

kullanılmıştır. Daha sonra kök (mavi) göyüzünü, Tengri şse Tanrı’yı ifade etmek için 

kullanılmıştır. Eski Türk inancında Tanrı eril, insanların, halkların ve devletlerin 

alınyazılarını yazan bir varlık olarak görünüyor (Özmak Mercan, Ayşe, 2019; 760). 

Gök Tanrı da güneş kültü gibi insanlardan başlayıp tüm varlıkların ve devletlerin 

kaderini yazan yaratıcı olarak biliniyordu. 

M.Ö. 1045-221 yılları arasında Çin yönetimini ele geçiren Türk Chou 

sülalesince güneş tanrısını ifade etmek için, aynı zamanda da tanrı kelimesinin de 

karşılığı olan, T’ien kelimesi kullanılırdır. (Eberhard, 1995; 67). Türk asıllı Chou 

sülalesince kullanılan T’ien kelimesi aynı zamanda da Gök Tanrı’yı mı kast ediyor? 

Bu soruyu cevaplamak gerçekten güçtür. Çünkü güneş itikadının “Bronz Çağında” 

ortaya çıktığının düşünülmesine rağmen Eberhard’ın belirttiği verilerin net olarak 

hangi dönemleri kapsadığı da belirsizdir. Ziya Gökalp, Türklerin komşu kavimleri dini 

açıdan kendilerinden ayırırken Çinlileri kendilerinden ayırmadıkları kanatindedir 

(Gökalp, 1976; 41). Ziya Gökalp’in bu ifadeleri kullanırken hangi dönemleri kast ettiği 

de tam olarak bilinmektedir. 

Ziya Gökalp ve Fransız Sinolog ve Türkolog Edouard Chavannes’a göre 

Choulardan sonra Çin’de hakimiyet süren T’sin (M. Ö. 221-206) sülalesi de Türktür 

(Gökalp, 1976; 46). Eğer T’sinler de Türk ise, bu durumda Çin’i M.Ö. binli yıllarda 

yöneten kavimler Türktür. Eberhard ve Ziya Gökalp’ın ileri sürdüğü bu fikirler her ne 

kadar bazı farklılıklar olsada Güneş inancının Türkler arasında etkili olduğunu 

göstermesi bakımından önemlidir. 

Göktürk yazıtlarına göre hakanları tahta çıkaran, Türklere zafer kazandıran, 

felaketlerden koruyan Türk tanrısı Gök Tanrı'dır. O her şeyin yaratıcısıdır, ezeli ve 

ebedidir (Çoruhlu, 2000; 19-20). Radloff’un, Sibirya'da yaptığı araştırmasında 

tanrıların en yücesi ve insanoğlunun ata ve anası olarak sayılan Tengere Kayra Kan 

tarafından insanların yarattığını belirtmiştir ve göğün on yedinci katında oturarak 

oradan dünyayı idare ettiğini yazmıştır (Nabiyeva, 2019:177). A. Razvadovsky’de 

kaya resimlerinde yer alan güneş tanrılarını şamanlar olarak belirterek kafa 



64 
 

bölgesindeki ışın hüzmelerinin sayısı kaç ise göğün o kadar katına çıka bildiklerini 

ileri sürmüştür (Rozvadovski, 2003; 77-98). 

Eski insanların tasavvuruna göre gökyüzü, Tanrı veya yaratıcı sayıldığından 

hakanlar kendilerini yüceltmek için kendilerini Tanrıyla akraba gösterirlerdi. Mesela 

Hunlar, hükümdarları Mete’nin oğlunu Tanrı oğlu, “Yer ve Gök’ten” doğmuş, 

Güneş’le, Ay tarafından vazifelendirilmiş olarak görmekteydiler (Uraz, 1967; 212). 

Kuzey Asya Türk yazılarında “kök tengri” ile “gün” ve “güneş” anlamına gelen “kün” 

kelimesi arasındaki fark açıktır. Fakat yine de bu iki kavramın Chou devrinde olduğu 

gibi, birbiriyle yakın ilgisi görülür. Gök Tengri’de kut bulan Türk hükümdarlarından 

Kök Türk kağanı, güneşe benzetiliyordu. Bir keçe üzerinde havaya kaldırılarak, 

doğuya açılan, muhtemelen gök simgesi, gök rengindeki kubbeli çadırın etrafında 

dokuz kere güneş yönünde döndürülürdü (Esin, 2004; 75). Bunun gibi nedenlerle 

hakanlar devlet yönetimiminde hak sahibi oluyorlar ve kutlu kan taşıyanlardan 

olduklarını öne sürüyorlardı. Eski Mısırda Firavunlar da buna benzer şekilde güçlerini 

benzer yollarla pekiştirmişlerdir. Diğer bir örnek Multan bölgesinin İslam Devleti 

güçleri tarafından ele geçirilmesinden önce, bölgenin güneş ibadetinin bir merkezi 

olduğunu belirtmiş ve aynı anda da Hudûd el-âlem göre Bolor devletinin hükümdarı 

Bulur-inşah ‘‘Güneşin oğlu’’ unvanını taşımakta idi (Jettmar, 2008; 68). X. yüzyıl 

eseri Hudud-el-alem’de bunları destekleyen ve bu inancın söz konusu yüz yıla kadar 

aktif bir şekilde varlığını devam ettirdiğine işaret eden bilgiler mevcuttur.  

Şamanizmde önemli bir yeri olan şaman, yaratıcı ile insan arasında iletişim 

kuran, gelecekle ilgili maalumat aktaran, ayrıca ölüleri diğer dünyaya ulaştıran ve 

hastaları iyileştiren kişidir. L. Tolstoya göre dinin içerisine putperestlik, büyücülük 

gibi şeylerin karışması o dinin yozlaşma anlamına gelmektedir (Öztürk, 2013; 16). 

Saymalıtaş petroglifterinde farklı inanç sistemlerine ait ritüel törenlerinin aynı taşa 

çizildiği kaya resimlerine rastlamak mümkündür. Bu resimler uzun yıllar süren bir 

sentezin sonucu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 



65 
 

4.2. Kırgız Kültüründe Güneş Motifi 

Tüm dünya halklarını etkileyen bolluğun simgesi olan güneş kültü Orta Asya 

ve Sibirya topraklarında yaşayan Türk topluluklarında kült olarak kültürde yer 

almıştır. Kırgızlar’da İslamı kabul etmeden önce diğer Türk toplulukları gibi Gök 

Tanrı dinini benimsemişlerdi. L. N. Gumilev Veyşu dan Türklerin inanç sistemine 

ilişkin şu bilgileri aktarmaktadır; “Türkler her şeyden önce ateşi onurlandırırlar, 

havayı ve suyu onurlandırırlar, yeryüzüne bir ilahi söylerler, gökleri ve yeri yaratan 

ve ona Tanrı (Tengre) diyene sadece kulluk ederler” Güneş'e duyulan saygıyı ise şu 

şekilde açıklamaktadır: "Tengri ve yardımcısı Kun (Güneş) yaratılan dünyaya 

rehberlik ediyor; güneşin ışınları, bitkilerin ruhlarının güneşle iletişim kurduğu 

ipliklerdir. Türkler yılda iki kez güneş ışığına kurban verdiler: sonbaharda ve Ocak 

ayının sonunda güneşin ilk parıltıları dağların tepelerinde gösterildiğinde» (Gumilev, 

1993; 154). IX yüzyılda Müslüman olan İtil Bulgar hükümdarı Aslan Han'ın sikkesinde 

de parlaklık sembolü kün-ay motifleri yer alırmıştır. Orkun çevresinde İslam dininden 

önceki devirlerden kalan mezar taşlarında da kün-ay motifleri bulunmaktadır (Arda, 

2008; 23). L. J. Sternberg’in görüşüne göre Gök Türk dininin erken formlarında 

gökyüzü kültü genetik olarak Güneş kültüyle ilişkiliydi (Sternberg, 1996; 201). 

Türk halklarda Güneş kültü sadece dini inanç sistemi olmayıp hayat tarzı olarak 

benimsemiştir. Günümüzde Kırgızlar arasında yeni doğan ay’ı eğilerek selamlama 

geleneğini Gök Türk inancındaki kün-ay inanışının bir parçası olarak değerlendirmek 

mümkündür. Zamanla kün inanışı etkisini kaybetmiş onun bir parçası diyebileceğimiz 

ay inanışı varlığını sürdürmüştür. Bununla birlikte Kırgızların arasında ‘‘yeni güneş 

hüzneleri ile yere bolluk dağıtılır’’ inancı kısmende olsa varlığını sürdürmektedir3. 

… 

Алтын менен күмүштүн,  

Ширөөсүнөн бүткөндөй. 

Асман менен жериңдин, 

Тирөөсүнөн бүткөндөй. 

                                                           
3 Cükey Ömüraliev 1929-2019, Calal-Abad oblastı. Kazarman ilçesi, 24.12.2018. 



66 
 

Айың менен күнүңдүн, 

Бир өзүнөн бүткөндөй. 

… 

(Manas destanı, 1982; 148).  

Yukarıdaki Manas destanından yapılan Manasın doğumuna ilişkin mısralar 

Manasın doğumunu altın ve gümüş’ün karışımı, gökyüzü ile yer’in direği, ay ile 

güneş’in tesiriyle doğduğundan bahsedilmektedir. Yani Vilkinson’un belirttiği gibi 

güneşin doğumun veya hayatın kaynağı olduğuna ilişkin ortaya attığı fikir (Vilkinson, 

2011; 16) veya R. Kızlasov’un güneşin, dirilişi, yaşamı sembolize ettiğine ilişkin 

fikrinde (Şerstobitova, 2003; 60) olduğu gibi fikirler Kırgızların düşünce hayatında 

vücut bulmaktadır. 

Kırgız halkının süs eşyalarında güneş motif içeren süslemeler çok az 

bulunmaktadır. Güneş süslemelerinde matif güneş olarak değil ay olarak “ayçık” 

şeklinde adlandırılmaktadır (Çepelevestkaya, 1968; 84). Eklerdeki yer verdiğimiz 59. 

resim bu “ayçık” olarak adlandırılan süslemelere bir örnektir. Bu süslemeler tam 

güneşe benzemese da yuvarlak olması ve ışın hüzmesi yerine kullanılan oymaların 

merkeze doğru birleşmesi buna işaret etmektedir. (EK-59-60-61-62-63-64). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

SONUÇ 

Kırgızistan dağlık bir ülkedir. Buradaki halkların kültürü, iklim ve yaşam 

koşullarına bağlı olarak şekillenmiştir. Eskiden Kırgızistan topraklarında 

hayvancılıkla uğraşan göçebe halklar yaşamışlardır. Kırgızistan'daki petrogliflerde 

burada yaşayan halkların kültürlerini ve dini inançlarını yansıtan çok sayıda resme 

rastlamak mümkündür. Aynı zamanda bu kaya resimleri, Kırgızistan’da yaşayan 

halkların göçebe bir yaşam sürdüğünün kanıtı olarakda gösterilebilir. Petroğliflerde 

çoğunlukla av sahneleri tasvir edilirken, M. Ö. Kırgızistan'da yaşayan halkların 

hayvancılıktan daha fazlasını yaptıklarını söylemek mümkündür. Buna Koçkor 

bölgesinde yapılan kazılar neticesinde ortaya çıkarılan arpa ve buğday kalıntıları delil 

olarak gösterilebilir. Saymalıtaş petrogliflerinde de tarımla ilgili görüntülere sıklıkla 

rastlanılmaktadır. Ancak bu kaya resimlerinin bulunduğu bölge, hayvancılık ve tarımla 

uğraşan halkların yaşadığı bölgeler arasında yer almaktadır.  

Kaya resimlerinin ortaya çıkış nedenlerinden biri de insanlar arasındaki iletişim 

kurma arzusu olabilir. Bu bakımdan kaya resimlerini ortak bir “dil” olarak kabul 

edilebiliriz. Saymalıtaş petroglifleri, dağların arasında, deniz seviyesinden 3000-3500 

m yükseklikte, yerleşim yerlerinden uzakta ve diğer arkeolojik alanlardan uzakta 

bulunması bakımından farklılık göstermektedir. Saymalıtaş kaya resimlerinde bulunan 

resimlerin % 70 civarı M.Ö. çağlara aittir, ancak bu bölgede Tunç devrine ilişkin 

arkeolojik bir bulgu bulunmamaktadır. 

Saymalıtaş petrogliflerinin bulunduğu bölge dini açıdan değerlendirildiğinde 

yılın belirli zamanlarında ziyaret edilen ve bir takım dini ritüellerin gerçekleştirilmesi 

için uyarlanmış bir bölgedir. Ayrıca, taş yüzerinde bu alanla ilgili olmayan bazı 

görüntülerin bulunması, bunların sadece ritüel amaçlı kullanıldığını göstermektedir. 

İlk zamanlarda, güneş kutsal bir imge olarak kabul edilmişti çünkü yaratıcı veya onun 

tasviri olarak düşünülmekte idi. 

Saymalıtaş kaya resimlerinde güneşi yansıtan çok sayıda farklı sembollerde 

güneş farklı şekillerde yansıtılmıştır. Bütün bu resimler, Kırgızistan ve genel olarak 

Orta Asya'nın halklarının eski zamanda gelişmiş bir ibadet sistemine sahip olduklarını 



68 
 

kanıtlamaktadır. Dünya’da yaşamın temeli olan güneş, eski halkların önemli 

kültlerinden biridir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

ДИССЕРТАЦИЯНЫН КЫСКАЧА МАЗМУНУ 

Орто Азияда жашаган элдер өз доорлоруна тиешелүү маалыматтарды 

чогултуу жана кийинкилерге өткөрүп берүү максатында аркылуу аска бетине 

сүрөттөрдү тартышкан. Таш бетине тартылган визуалдык маалыматтар байыркы 

адамдардын сезимдерин жана ой-жүгүртүүсүн чагылдырган. Ошол эле мезгилде 

күнумдүк турмуштан баштап, диний ишенимдер менен бирге мистикалык 

образдардагы камтылган. Саймалуу-Таш петроглифтери боюнча арбын 

изилдөөлөрдүн жүргүзүлгөндүгүнө карабастан А.П.Окладников, 

А.И.Мартынов, Я.А.Шер, А.Н.Маряшев, Г.А.Агафанов, И.К.Кожомбердиев, 

А.Н.Бернштам, Г.А. Помаскина, К.Ташбаева жана С.Сомунжуоглунун 

эмгектери өз багытындагы салмактуу эмгектерден болуп саналат. Саймалуу-

Таш петроглифтерин изилдөө иштери Советтик мезгилде жергиликтүү гана 

изилдөөчүлөр тарабынан изилденген, ошондой эле алгачкы изилдөөчүлөр орус 

улутунун өкүлдөрү болгон буга себеп катары географиялык жактан жакын 

болушу батыш окумуштууларынын изилдөөлөрүнө караганда орус тилдүү  

маалыматтар арбын жана масшабдуу.   

Биринчи бөлүм толугу менен Кыргызстандын географиясына арналды. 

Дүйнөлук картада орун алгандыгынан баштап, экономикалык абалына чейин. 

Бул бөлүмдү ичинен 5 подтемага бөлүндү. Биринчи подтемада Кыргызстандын 

рельэфи камтылып, Тянь-Шань жана Памтр-Алай тоо кыркалары ошондой эле 

Кыргызстан эң төмөнкү чегинен баштап жогорку чеги болгон деңиз деңгээлинен 

7439 м бийин болгон Жеңиш (пик Победа)  чокусуна чейинки маалыматтар 

калган. 

Кийинки подтемада Кыргызстандын климаты жана флора-фаунасы 

камтылып, ар бир аймактык климаттык шарттары эске алынды. Тактап айтта 

турган болсок түздүктүү Фергана жана Чүй өрөөнүнө салыштырмалуу жалпы 

өлкөнүн 93% аймагы тоолуу экендигин эске алуу Ысык-Көл, Нарын жана 

Суусамыр өрөөндөрү башка аймактарга караганда кыйла эле суук. 

Статистикалык маалыматтарга караганда дагы жылуу жана сууктуктун 

даражалары жогорку аймактарга туура келет. Ал эми флора фаунасы жактан 



70 
 

алганда дагы тоолуу жана түздүктүү аймактарда бир айырмачылыктар бар. 

Мисал катары алганда Фергана өрөөнүнүн бир бөлүгүндө орун алган дүйнөдөгү 

эң чоң табигый жаңгак токоюу Арсланбап жайгашкан болсо, түндүк аймактарда 

тарыхый булактарда дагы эскерилгендей тоо этектеринде арча, карагайдын 

түрлөрү кездешет. 

Андан сырткары жапайы жаныбарлардан тоолуу аймактар  Марко Поло 

тоо эчкиси жана дүйнөдө аз санда калган илбирстер да д.д. 4000 метр бийиктикте 

кездешет. Ошону менен бирге ар түрдүү жан-жаныбарлар түрлөрү орун алган 

жана айрымдары коргоого алынгандары дагы бар. 

3 подтема Кыргызстандын жолдоруна багытталган. Кыргызстандын 

аймагында транспорт жолдорунун 4 түрү кездешет бирок кара жол тармагынан 

башка түрлөрү өнүккөн эмес. Кыргызстан географиялык жактан деңиздер 

курчалбагандыктан, дүйнөлүк океанга чыгуу мүмкүнчүлүгү жок бирок ошого 

карабастан Ысык-Көлдө суу жолу бар. 

 Кыргызстандын аймагында жалпы 424 км гана темир жолу бар жана 

алардын бары башаламан жайгашып коңшу өлкөлөрдүн темир жолдору менен 

туташтырылып баардыгы СССР заманында курулган. Авиация тармагы анча 

кеңири өнүккөн эмес. Бирок ошого карабастан өлкөнүн баардык аймактарында 

аэропорттор кездешет. Алардын айрымдары эл аралык кызматтарды аткарса кээ 

бирлери ички кызматтарды аткарып келет. 

Өлкөдө эң негизги транспорт жолу кара жол болуп эсептелет жана 

Кыргызстандын баардык аймактарын бириктирген.  Буга географиялык шарт 

дагы таасир этет. Андан сырткары өлкөнүн түндүк-түштүк багыттарын 

байланыштырган эки жол бар, алардын бириси бүгүнкү күндө курулуп жатат.    

Кийинки подтема өлкөнүн сууларын камтып, өз ичинен дарыялар 

көлдөр болуп экиге бөлүнгөн.  Дарыялардын саны жалпы жонунан 40000ди 

түзүү менен бирге Арал-Тарым бассейндерине туура келет.  Сыр-дарьянын 

башаты болгон Нарын дарьясы Кыргызстан аймагында маанилүү орунга ээ, 

өлкөнүн ичинде 535 км узунндукта болгон бул дарья мамлекеттин негизги 



71 
 

энергия булагы. Тоолуу аймактардан агып түшкөн суулар Кыргызстандын эле 

эмес коңшу өлкөлөрдүн дагы айыл чарбасы үчүн маанилүү.  

2000 ашык көлдөр жашгашкандыгына карабастан Кыргызстандагы 

көлдөрдүн ичинен 4 көлдү өзүнчө бөлүп кароого болот. Соң-Көл менен Чатыр-

Көл көлөмү боюнча 2-3 орунда жайгашкандыгына карабастан тоолуу 

аймактарда орун алган. 6202км2 болгон Ысык-Көл өлкөдөгү эң чоң көл гана 

болбостон туризмдин дагы борбору, ошондой Сары-Челек көлү дагы туризм 

тармагында мааниге ээ болуу менен көлөмү жагынан дагы 4 орунда турат.  

5 подтемада Кыргызстандын өнөр-жай, экономика жана кен-

байлыктары камтылган. Өлкөнүн негизги экономикалык өнөр-жай тармагы мал 

жана айыл чарбасындан ошондой эле кен-байлыктарды өндүрүүдөн турат. 

Кыргызстандагы маанилүү өнөр-жай тармагы алтынды кайра иштетүү тармагы. 

Анткени жалгыз Күмтөр алтын өндүрүү ишканасы өлкөнүн ИДӨсүнүн 10% 

жакынын түзөт. 

2-бөлүмдө Алтай-Сибирь жана Орто Азия мамлекеттериндеги 

петроглифтер тууралуу маалыматтар камтылды. Алгач петроглифтер тууралуу 

жана жазма булактар ачыкталды. Эң алгачкы жазуу булактары, жашы 3000 

жылдан ашпайт. Петроглифтерди ага чейинки жазуу булактары катары кароого 

болот. Жазма булактар колдонулган кагаз, чыгыш өлкөлөрүндө 610-жылы 

колдонула баштаган, VIII-кылым ал батышка жайыла баштаган. Кагаз арабдар 

аркылуу Европага XI-кылымда келген. Бышырылган же күнгө кургатылган 

чоподон жасалган байыркы цивилизациялардын документтери, клинопис менен 

жазылган тексттердеги маалыматтар б.з.ч. 3000-жылга чейин жетет. Бул Шумер 

ойлоп табуусунун жазма тарыхтын негизи деп эсептелген. Таблеттер; Бул ташка 

тартылган сүрөттөр жана фигуралар менен жазылган жана таштарга жазылганга 

же чийилгенге караганда иреттелген жазуунун кийинки этабы. 

Жазма булактарын бири катары каралган петроглиф сөзү ташка чегүү 

маанисине туура келет. Оюп салуу, согуу, оюу жана живопись сыяктуу ар кандай 

ыкмаларды колдонуу менен жасалган аска сүрөттөрү алар жашаган 



72 
 

аймактардын жазылбаган мезгилинин маанилүү маданий баалуулуктары болуп 

саналат. Курчап турган объектилерди байкоо менен адамзат аларды элестетип, 

элестетүү менен чечмелеп, башка өлчөмдү ача алышкан. Кээде ал сезимдер, 

ойлор, диний түшүнүктөр болуп көрүнбөгөн абстракттуу түшүнүктөрдү 

элестетип, искусствонун жаңы түрлөрүн жараткан. Бүгүнкү күндө “сүрөт” 

түшүнүгү искусство тармагына таандык болсо да, 17000 жыл мурун адамдар аны 

байланыштын, билдирүүнүн жана билдирүүнүн күчтүү каражаты катары 

колдонушкан. 

Башкортостан Республикасында жайгашкан Капова аскаү, жергиликтүү 

тургундар Шульган-Таш деп аташат, расмий түрдө палеолит дооруна таандык. 

Бул аскадөн 250гө жакын сүрөт табылып жана 14700 жыл мурда тартылган деген 

жыйынтык чыгарылган. Сибирдин Иркутск аймагында жайгашкан Ленанын 

петроглифтери орус археологдорунун пикири боюнча 14000-12000 жыл илгнри 

тартылган. Тарыхта түрк маданиятынан башка эч кандай маданият жашабаган 

бул аймак башка маданияттардын таасиринен да алыс. Ошентип, Сибирде 

табылган аска сүрөттөрдү түрктөр бүгүнкү күнгө чейин 15 миң жыл мурун 

жасашкан. Маянников дагы бул идеяга макул, бирок ал жөнүндө биротоло 

комментарий бербейт. Бирок австралиялык археолог Роберт Беднарик өзүнүн 

“аска сүрөттөрүнүн мифтери” аттуу макаласында 65 миллион жыл мурун 

жашаган динозаврлардын аска сүрөттөрү австралиялык петроглифтерде 

кездешкен жана палеолит дооруна таандык экенин айткан. Археологиялык 

булактарга ылайык, алгачкы адамдар, 40 миң жыл мурун, палеолиттин 

башталышында тарыхый сахнага чыга баштаган. Анын айтымында, 

петроглифтер болжол менен 35 000 жыл мурун пайда болгон.  

Муз доорунан кийин муздун азайышы петроглифтерде сүрөттөлгөн 

адамдардын жана жаныбарлардын жашоосун өзгөрткөн. Башкача айтканда, ал 

жогорку палеолит доорундагы бизон фигурасынан неолотикада багыш 

фигурасынын үстөмдүгүнө чейин болгон. Байыркы адамдардын тамак-аш 

түрлөрүнүн өзгөрүшү аска сүрөттөрүндөгү жаныбарлардын сүрөтүн башка 

формага алып келген. Себеби, жаныбарлар аңчылык менен жашаган адамдар 



73 
 

үчүн ыйык деп эсептелет жана эгер кеңештер тартылса, союлган 

жаныбарлардын саны дагы көбөйөт деп ишенишкен. 

 Петроглифтердин тартылыш себептеринин бири адамдардын 

ортосундагы байланыш болушу мүмкүн. Анткени таш бетиндеги сүрөттөрдү 

дээрлик бардыгы үчүн “окула турган” жалпы “тил” деп эсептесе болот. “Тил” 

географиялык жактан айырмаланса дагы, маданияттардын окшоштугунан улам 

түшүнсө болот. 

 Петроглифтерди тартуу маданияты кайсы доорго таандык экенин айтуу 

мүмкүн эмес. Палеолит доорунан биздин замандын акыркы кылымдарына чейин 

колдонулган маданият. Кээ бир аймактарда башланыш куралы, экинчи жагынан, 

кээ бир аймактарда тотемизмге ишенимди кошот. Мунун себеби дагы талаштуу 

маселе. 

Петроглифтер ыйык жерлерде кездешет жана ал жерде ыйык күчтөр 

жашайт деп эсептелген. Ал түз сызыктар, тегерекчелер, зигзагдар жана таяк 

сымал антропоморфтор менен кламат бассейниндеги аска сүрөттөрүндө 

табылган.  Дека тоосу ыйык жер деп эсептелет, анткени бул аймакта табылган 

аска сүрөттөрүнүн арасында ишеним тутумуна тиешелүү петроглифтер бар жана 

индейлерден алынган маалыматтар бул маалыматты тастыктайт.  Кыскача 

айтканда, таш бетиндеги сүрөттөрдү каалаган убакта, каалаган жерде жасоого 

болбойт. 

2-бөлүмдүн 1-2 подтемамаларында Алтай жана Сибирдин Минусин 

аймагындагы петроглифтер тууралуу маалыматтар берилди. Тоолуу Алтайдын 

ортоңку бөлүгүндө, Урсул тоосу менен Каракол суулары кошулган жерде 

жайгашкан Бичикту Боом өз атын жакынкы Бичикту Боом айылынан алган. 

Бугу, тоо эчки, ат, жейрен, атчан аскерлер, адам, шаман жана мергенчилик 

көрүнүштөрү сыяктуу көптөгөн сүрөттөр менен чийүү, оюу, татуировка сыяктуу 

түрдүү ыкмалар менен жасалган 1000ге жакын петроглиф бар. 

Тепсей петроглифтери биринчи жолу 1850-жылы Л.Ф.Титов тарабынан 

изилддөөгө алынган ал эми 1907-жылы А.В. Адрианов болжол менен 251 сүрөт, 



74 
 

353 тамга жана 186 белги бар экендигин аныктаган. Бул аймакка кийинчерээк 

көптөгөн изилдөөлөр жүргүзүлгөн. Изилдөөлөрдүн натыйжасында облуста 5 

түрдүү аймак аныкталган. Бул аймактардын ичинен тоонун түштүк-батыш 

тарабында жайгашкан Тепсей Iден 112 петроглифи бар 29 панно табылган. 

Паннодо көбүнчө Минусинск стилинде жасалган аюу, бугу жана буканын 

петроглифтери бар. Сүрөттөрдүн таш дооруна, Карасук жана Тагарга таандык 

экени болжолдонууда. Аймакта аныкталган жерлердин дагы бири- бул тоонун 

түндүк-чыгыш этегинде жайгашкан Тепсей II, ал өз атын ошол жерден алган. 

Аймактан табылган 57 паннодогу 194 петроглифтин Тастик жана Тагар дооруна 

таандык экени болжолдонууда. Тепсей Iнин бир аз жогору жагындагы 

эңкейиште жайгашкан III Тепсейдеги жылкылардын жана ар кандай 

жаныбарлардын петроглифтери кеч коло доорунда тартылган деп 

болжолдонууда. IV Тепсейдеги башы, адам денеси, бүркүттүн канаттары, эчки 

мүйүзү, тумшугу жана жылкынын петроглифи бар синкреттик жандыктын 

чиймесинин схемасы, түштүк тарабындагы эң бийикте жайгашкан кичинекей 

петроглифтик талаа. Тепси тоосу жайгашкан. Кийинки мезгилде Б.Н.Пяткин 

тарабынан кайра иштетилген аймактан Тагар мезгилине таандык дагы 37 панно 

табылган. Тепсей тоосунун түштүк-батыш тарабындагы кичинекей 

петроглифтик аянтча V Тепсейде 36 атчан жана кылыч, балта кармаган жөө 

аскерлер катышкан укмуштуудай согуштун көрүнүшү чагылдырылган. 

3-подтемада Борбордук Азиянын чегиндеги мамлекеттердин бири 

болгон Өзбекстанда 150дөн ашык петроглифтер бар. Аска сүрөттөрү да 

тартылган бул аймактарда петроглифтердин саны кыйла көп. Петроглиф жасоо 

тарыхка чейинки доорлордон башталып, болжол менен акыркы орто 

кылымдарга чейин уланган. Тусинсай, Янгиарыксай, Зараут Камар, Хожакент, 

Сармишсай, Каракыясай, Букантау, Бургансай, Сайхансай, Аксакалатасай, 

Сыйпанташ жана Варзик региондогу маанилүү петроглифтик талаалардан болуп 

саналат. Алардын ичинен Заравт Камар, Аксакалатасай жана Сыйпанташ 

мезолит жана неолит неолит дооруна таандык. Ал эми Хожакент кальколит (б. 

з. ч. IV.-III. миң жылдык) дооруна туура келет. Бул подтемада негизинен Зараут 



75 
 

Камар, Аксакалатасай, Сыйпанташ жана Сармишсай птроглифтери тууралуу 

кеңири маалыматтар камтылды.  

4-подтемада болсо Орто Азиядагы дагы бир мамлекет Казакстандагы 

петроглифтер тууралуу маалыматтар кездешет. Жердин аянты боюнча дүйнөдө 

9-орунда турган Казакстанда көптөгөн петроглифтер бар. Айрыкча климаты 

жагынан адам жашоосуна ылайыктуулугу көчмөн уруулардын бул жерди артык 

көрүшүнө себеп болгон. Мындай артыкчылыктын натыйжасында аймакта 

жашаган эл артына көптөгөн петроглифтерди калтырган. Арпаузен, 

Шолакжидели, Тамгалытас (Иле Капшагай), Тамгалы, Эшкиолмес, Актерек, 

Сауыскандыксай, Акбидайык, Тесиктас тогы, Тамгалинуранын жанындагы 

Тамгалытас, Толеубулак, Койбагар, Оленти, Ешкиолмес, Койбагар, Оленти, 

Домакибасты, Аккарабасты, Маманбасты, Койбаусар, Маманбасты, Актерек. 

Казакстандагы негизги тарыхый аймактардын бири Тамгалы аймагында 

көптөгөн курмандык чалынуучу жайлар, петроглифтер жана көмүлгөн жерлер 

бар. Аймакта тургун-жайлардын саны 100дөн ашат. Илимий анализдин 

натыйжасында аймактагы көптөгөн мүрзөлөрдүн соңку коло жана эрте темир 

дооруна таандык өзгөчөлүктөргө ээ экени белгилүү болду. Аймакта үстөмдүк 

кылган Андроново маданиятына таандык 5000ге жакын петроглифтер табылган 

каньондо карышкырдын бет кабын кийген жаачылар, арабалар, антропоморфтук 

күн кудайлары, туяк издери, көз айнек сыяктуу белгилер жана букалардын 

петроглифтери, жапайы каман, азиялык жапайы эшек, бугу сыяктуу көптөгөн 

сүрөттөр бар. Мындан тышкары, эротикалык көз ирмемдерди чагылдырган 

кызыктуу петроглифтер, төрөп жаткан аялдар жана курал-жарак менен бийлеп 

жаткан 10 эркек жоокер тартылган. Бул петроглифтерди жасоодо көбүнчө оюу 

жана чийүү ыкмалары колдонулган. Аймактагы петроглифтер коло доорунан 

орто кылымдарга чейин тынымсыз кошулуп, жасалгандыгы аныкталган. 

Кийинки 5-подтемада Тажикстанда тууралуу маалыматтар бар. Бул 

өлкөдө 150гө жакын петроглифтер катталган. 1879-жылы Тажикстандын аска 

сүрөтү тууралуу биринчи маалыматты Генри Троттер Калай-Панж (Памир) 

кыштагынын жанында жайгашкан петроглифтер тууралуу жарыялаган 



76 
 

Даниялык О.Олуфсен 1896-1899-жылдары Памирде болуп, анын Лангаркишт 

кыштагынын жанындагы аскадагы чиймелерди сүрөттөгөн эмгеги 1904-жылы 

жарык көргөн. 1940-жылдардан кийин Тажикстан петроглифтери, А.Н. Далский, 

А.Е. Маджи, А.М. Мандельштам, А.Н. Бернштам, В. Ранов, В. Жуков, А.В. 

Гурский, О.Е. Агаханяц, О.В. Панфилов жана башкалар тарабынан жүргүзүлгөн 

изилдөө. Алар аска сүрөтү тартылган жерлердин сүрөттөлүшүн гана издебестен, 

алардын доорун дагы изилдешкен. Тажикстандын петроглифтери үч 

географиялык жерге топтоштурулган: Чыгыш жана Батыш (Бадахшан) Памири; 

Хисар Алай, Батыш Фергана (Курама жана Моголтау тоолору). 

6-подтемада татаал географиялык шартта жайгашкан Кыргызстандын 

петроглифтери камтылат. Айрыкча мал чарбачылыгына ылайыктуу бул 

география байыртадан бери көчмөндөрдүн көп барган жери болгон. Аймакка 

келген бул уруулар өлкөнүн ар кайсы жерлеринде миңдеген петроглифтерди 

жасашкан. Бул петроглифтер жасалган аймактардын катарына Өрнөк, Кара-

Кулжа, Керме-Тоо, Күркүрө-Суу, Тамчы, Чолпон-Ата, Сулайман-Тоо, Маймак, 

Карак-Ой, Суук-Дөбө, Чийим-Таш, Байчечекей, Араван, Чийлүү-Сай (Сахаба), 

Жалтырак-Таш, Айрымач-Тоо (Сүрөттүү-Таш), Эшме Араван капчыгайы, 

Суроттуу, Чийген Таш, Охна, Таш-Үңкүр, Чоң-Сары-Ой жана Чок-Таш сыяктуу 

маанилүү петроглиф эстеликтери бар. 

7-подтема Түркменистандагы петроглифтерге арналган. Түркмөнстан 

башка Борбор Азия өлкөлөрү сыяктуу эле петроглифтерге абдан бай өлкө. 

Безегли-Дере (Чандыр дарыясынын өрөөнү), Бутентау жана Беш-Дешик бул 

петроглифтик аймактарга кирет. Жалпысынан петроглифтер Копет-Даг кырка 

тоосунун түштүк-батыш бөлүгүндө, Устюрт платосунун түштүк бөлүгүндө жана 

өлкөнүн түштүк тарабындагы Чандыр дарыясынын (Сумбар дарыясы) 

өрөөнүндө кездешет. 

3-Бөлүм Саймалуу-Таш петроглифтери тууралуу маалыматтарды 

камтыйт. Анын орун алган аймагынан баштап өзгөчүлүктөрүнө чейинки 

маалыматтар кездешет. Өз ичинен Саймалуу-Таштын географиясы, Изилденүү 

тарыхы жана Физикалык өзгөчөлүктөрү деген 3 подтемадан турат. Эпитафтар 



77 
 

жана петроглифтер өткөндү чагылдыруу, болгон окуяларды ачуу жана алардын 

чындыгын жана аныктыгын тастыктоо үчүн эң маанилүү булак болуп саналат. 

Тарыхтын дээрлик ар бир мезгилинде мамлекеттер, улуттар же адамдар билиши 

керек болгон окуяларды же иш-аракеттерди эстеп, кийинки мезгилдерде келечек 

муундарга өткөрүп берүү үчүн ар кандай булактарды жана жазуу жүзүндөгү 

паспортторду калтырышканын баары билет. Мына ушул булактардын бири - 

“петроглифтер”, байыркы доорлордон бери адамдар аскадүн таштарына - 

дубалдарына айтып, сүрөттөрдү, чиймелерди, символдорду жана штамптарды 

жаратышкан.  

Деңиз деңгээлинен 3500ге жакын бийиктикте орун алган Саймалуу-Таш 

петроглифтери миңдеген жылдардан бери дыйканчылык менен алектенген 

Фергана өрөөнү менен мал чарбасына ылайыкташкан Кыргызстандын түндүк 

аймагынын ортосунда бири-бири менен байланыштырган жолдун томунда 

жайгашкан. Жылдын саналуу гана күндөрүндө баруу мүмкүнчүлүгү жаралган 

бул аймакка аска сүрөттөрүн чегүүсүн географиялык жактан дагы мааниси бар 

болушу мүмкүн. Саймалуу-Таш аймагында 2 өзүнчө петроглиф участогу бар. 

Алардын биринчиси, жогоруда айтылгандай, петроглифтердин негизги кени. 

Экинчи район Саймалуу-Таш тоо кыркаларынын чыгыш капталында 

жайгашкан. Саймалуу-Таш 1 району түндүк тарапка кең жана кичинекей 

адырлар менен түшөт. Сөгөт дарыясынан башталган дарыя тоолордун батыш 

капталдарын бойлой агат. Саймалуу-Таш 1 петроглиф талаасынын борбордук 

бөлүгүндө ойдуңдун ордунда жайгашкан бир мореналык көл бар. Петроглифтер 

ушул көлдүн айланасында жайгашкан. Бул Көлдөн тышкары аймакта дагы 6 көл 

бар. Бул көлдөр 4 башка ойдуңда жайгашкан жана аймактын түштүк жана 

түштүк-батыш бөлүктөрүндө жайгашкан. Алар диаметри өтө кенен болбосо да, 

жылдар өткөн сайын кичинекей болуп калышты. 2 Көл түздөн-түз талаанын 

батыш тарабынын жогорку агымында жайгашкан. Бул жерде жайгашкан 

көлдөрдүн бири аймактагы экинчи чоң көл. Бул көлдүн айланасында эң чоң 

көлдөгүдөй петроглифтер да бар. Бул 6 көл эң чоң көлгө кошулганда, бул 

аймактагы көлдөрдүн саны 7 экени айкын болот. 



78 
 

 Саймалуу-Таш петроглифтери жөнүндө алгачкы маалымат 1902-жылы 

Н.Г.Хлудов тарабынан Түркстан археология сүйүүчүлөр ийримине жолдогон 

материалдан улам белгилүү болгон. Андан кийин 1903-жылы генерал 

И.Т.Пославскийдин жетекчилиги астында атайын топ жиберилген.  

Хлудов менен Пославскиден кийин 1906-жылы бул аймакка 

Н.Г.Малицкий гана барганы маалым. Тилекке каршы, аймакка барган Малицкий 

сапары тууралуу эч кандай маалымат калтырган эмес. Анан кийин бул аймакка 

1946-жылы гана Б.М.Зима келген. 1946-жылы Саймалуу-Ташта изилдөө 

жүргүзүү үчүн атайын топ түзгөн Зима тобу менен бирге аймактын чыгыш 

тарабында изилдөөлөрдү жүргүзгөн.  

 Бернштам 1950-жылы жасаган Памир-Фергана археологиялык 

экскурсиясы Кыргызстандын петроглифтери жагынан бурулуш учур болуп 

саналат. Бул сапардын алкагында Саймалуу-Таштын аймагы абдан кеңири жана 

деталдаштырылган түрдө изилденип петроглифтердин жайгашкан орду боюнча 

аймакты Саймалуу-таш I (Батыш Саймалуу-Таш) жана Саймалуу-Таш II 

(Чыгыш Саймалуу-Таш) деп эки аймакка бөлгөн. Бернштам бул аймакта илимий 

ыкманы биринчи жолу колдонгон адам экендиги менен да абдан маанилүү.  

1963-жылы Н.Л. Подольский, 1966-1968-жылдары Ю.Н. Голендухин, 

1968-1973-жылдары Г.А. Помаскина, 1978-80-жылдары Я.А. Щер бул 

петроглифти өз алдынча изилдөөгө алышып, өз эмгектерин жарыялашкан. Г.А. 

Агафонова менен И.К. Кожомбердиевдер тарабынан дагы изилдөө иштери 

болгон. Ошондой эле Е.Е. Кузьмина, Л.М. Мосолова, Д.Ф. Винник, А.К. 

Абетеков, В.Н. Плоских, В.П. Мокрынин, В.Д. Горячева, казахстандык 

профессор А.И. Мартынов, изилдөөчү Марьяшев ж.б. изилдөөгө алышкан. 1991-

жылы КР УИАнын Тарых, археология жана этнография институтунун 

археологу, тарых илимдеринин кандидаты К.И. Ташбаева башында турган топ 

тарабынан илимий изилдөө жүргүзүлгөн. 2005-2006 жылдары изилдөө 

жүргүзгөн Түркиялык окумуштуу С.Сомунжуоглу Саймалуу-Таш 

петроглифтери эски түрк элдери тарабынан тартылган деген жыйынтыкка 



79 
 

келген. Андан сырткары 2021-жылы А.Жейлан башында турган топ тарабынан 

дагы илимий экспедиция уюштурулган. 

Саймалуу-Таш петроглифтеринин кайсы мезгилге таандык экендигин 

аныктоо татаал маселе анткени андагы таш сүрөттөрүнүн көптүгү жана 

сюжеттик жактан көп кырдуу болушу дагы маселе жаратат. Бирок ошого 

карабастан сүрөттөрдү чегүүнүн жалпы бир бирдиктүү стилистикалык 

ыкмасынын негизине карата аныктоого болот. Ошого карабастан Саймалы-

Таштагы сүрөттөрдүн тартылып башталыш   мезгили боюнча да бирдиктүү 

пикир жок. Мисалга, И.Т. Пославский- таш доору; Б.М. Зима - неолит; А.Н. 

Бернштам (сактарга чейин, сак, гун, түрк доору), Г.А. Агафонова, 

И.К.Кожомбердиев - б. з. ч. II миң жылдык - б.з. I миң жылдыктын башталышы; 

В.М. Массон - б.з.ч. IV-III миң жылдыкта; Г.А. Помаскина – коло доору; 

Ю.Н.Голендухин – б.з.ч. III миң жылдыкта; Я.А. Щер – энеолит өңдүү ар түрдүү 

мезгилдерди көрсөтүшкөн. 

3-подтемасында Саймалуу-Таш петроглифтеринин өзгөчөлүктөрү 

камтылып андагы 10000 жакын таш бетинде болжоолду түрдө 100000 жакын 

петроглиф камтылган жана алар эрте коло доорунан баштап ортоңку 

кылымдарга чейинки мезгилди кучагына камтыйт. Андан сырткары мынчалык 

чоң көлөмдөгү аска сүрөттөрүн 3 аймактык бөлүккө бөлүп кароого. Ошондой 

эле айрым бир ташта жалгыз гана образ камтылган болсо, айрымдарында 70ке 

чейин бар. Сүрөттөр 0.2-1 см тереңдикке чейин оюлуп тартылган жана мынча 

чоң көлөмдөгү сүрөт галереясы петроглифтердин бири-бирин үстүнө 

тартылбагандыгы менен дагы айырмаланат. 

100000ге жакын петроглифтер бар аймактын дагы бир өзгөчөлүгү-ал эч 

качан тартылган сүрөттөрдүн жанында тартылган башка сүрөттү ээлебейт жана 

башка сүрөт менен капталбайт. Алар ушунчалык кылдаттык менен жана 

ушунчалык кылдаттык менен жасалгандыктан, петроглифти карап, кайсынысы 

кайсы мезгилде, кайсы техникада жана ал эмнени сүрөттөгүсү келгенин билүүгө 

болот. Бул Кыргызстандын башка бөлүктөрүндө табылган петроглифтердин 

участокторунда да байкалат. Мындан тышкары, таш петроглифтери бар базальт 



80 
 

тектеринин түстөрү аларга тийген күндүн жарыгына жараша өзгөрүшү мүмкүн 

экенин эске алуу керек. Демек, тартылган сүрөттөрдүн кээде түстөрүндө 

айырмачылыктар болушу мүмкүн 

Кийинки подтема Саймалуу-Таш петроглифинде табылган күн баштуу 

сүрөттөргө анализ жүргүзүлгөн. Алгачкы коомдордогу адамдардын диний 

ишенимдери алардын жаратылышка каршы күрөшүүдөгү алсыздыгынан келип 

чыккан. Ар кандай түштөрдүн, өлүмдүн жана жаратылыштын таасири менен 

табияттан тышкаркы күчтөр түшүнүгү акырындык менен примитивдүү 

формадан татаалга өткөн. Ушул себептерден улам анимизм, тотемизм, 

фетишизм, бүбү-бакшыларга ишенүү, өлбөс рухтар жана жер астындагы 

дүйнөгө болгон ишеним пайда болду. Мындай ишенимдердин формаларын 

графит таш петроглифтеринен табууга болот. 

Фергананын ынгайлуу географиялык жайгашуусу жана анын түшүмдүү 

жерлери илгертен бери калк отурукташып келген. Өрөөндүн чыгыш бөлүгүндө 

көчмөн түрк урууларынын издери көп кездешет, ал эми батыш тарабында 

бийиктиги төмөн болгондуктан, айылдын конуштары байкалат. Көчмөндөрдүн 

маданиятынын маанилүү эстеликтеринин бири болгон Саймалыташтын жана 

Сармышсай, Алай жана Фергана өрөөнүндөгү Сармыш Декстин Аска 

сүрөттөрүнүн окшоштугу аймакта коло доорунда бир эле маданиятты бөлүшкөн 

адамдардын бар экендигин көрсөтүп турат. Түрк Кытай, Иран, Кытай жана 

жергиликтүү тилдер, ошондой эле байыркы байыркы түрк, иран жана 

жергиликтүү тилдердин биригишинин маанилүү мисалы, Фергана аймагы ушул 

мааниде өтө татаал түзүлүшкө ээ болгон. Түндүктөн келген алтай жана урал-

алтай тил топтору, ошондой эле Индо-Иран тилдери жана түштүктөн байыркы 

грек тили, аймактагы иш-чаралар да элдердин өз ара аракеттенүүсүнүн туу 

чокусуна алып келди. Тил топтору ар башка болгондуктан, маданиятта жана 

динде айырмачылыктар болушу керек, ошондуктан петроглифтердеги айрым 

сүрөттөр түрк маданиятына туура келбейт, албетте бул башка маданияттын 

таасир этиши. Саймалуу-Таш петроглифтери коло доорундагы петроглифтерден 

айырмаланып турганы ар кандай диний ишенимдердин пайдубалын түптөшү 



81 
 

керек болчу, ошондой эле Андронов жана Чуст маданияттарынын өкүлдөрү 

Фергана аймагына көчүп келип, ар кандай тилдик топтордо отурукташкан. 

Бул белгилерди камтыган, жаркыраган күндүн схемалык 

сүрөттөлүшүнө окшош петроглифтер “күн баштары” же “күн кудайлары” деп 

аталат. Бул күн баштуу петроглифтер Борбордук Азия аймагында да кездешет 

жана көрүнүктүү орунду ээлейт. Бул күн баштуу аска сүрөттөрүнүн эки негизги 

концентрациясы Борбордук Азиянын түштүгүндө табылган. Биринчиси-

Кыргызстандын тоолорунда жайгашкан Саймалуу-Таш, экинчиси-

Казакстандын түштүк-чыгышындагы Тамгалы өрөөнү. Саймалуу-Таш 

петроглифтери Тамгалы петроглифине караганда болжол менен 500 жыл мурун 

болгондуктан, Тамгалы дагы петроглифтерде күн баштуу адамдардын сүрөттөрү 

жаныбарлардын сүрөттөрү менен кооздолгон жана көбүнчө жылкылардын жана 

уйлардын / букалардын сүрөттөрү менен тартылган. Дагы бир айырмачылыгы, 

шаманизм элементтери Тамгалыдан табылган петроглифтеринде күн баштуулар 

менен шаманизм элементтери көп кездешет. Түндүктөн келген шаманизмдин 

синтез формасы, түштүктөн келген күнгө ишенүү элементтерди эске алышы 

керек. Казакстандын Тамгалы петроглифтери менен Саймалуу-Таштагы күн 

мотивдеринин окшоштуктары көп болгону менен, айрым айырмачылыктар бар.  

Албетте, күн мотиви ритуалдык максаты менен тартылган, бирок бул ырым эмне 

экени тууралуу маалымат белгисиз. Изилдөөдө бул тема боюнча 

комментарийлерди кошкубуз келди. Алгачкы күндөрдөн бери адамзаттын 

асманга болгон кызыгуусу азыркы күндөрдөгүдөй эле кызык.  Петроглифтерде 

асманга байланыштуу көптөгөн сүрөттөрдү билебиз жана күн баштуу адамдар 

өзгөчө көңүл бурушат. Бийик тоолуу географиялык аймакта орун алган 

Саймалуу-Таштагы петроглифтерде асманга, ошондой эле Кудайга жакындоого 

багытталган болушу мүмкүн.  

Анджей Розвадовский Тамгалы петроглифтерине таянып, “күн 

кудайлары” ат жана бука менен бирге пайда болгон деп ырастайт. Анткени бука 

молчулукту жана түшүмдүүлүктү билдирет. Бирок Саймалуу-Ташта” күн 

кудайлары “гана сүрөттөлөт, ал эми ат менен бука араба дөңгөлөгү менен бирге 



82 
 

тартылган. Саймалуу-Ташта түшүмдүүлүктү символдоштурган, айыл 

чарбасында колдонулушун символдоштурган букалардын петроглифтер бар. 

 Саймалуу-Таш петроглифтердеги көрүнүштөрдүн арасында күн 

мотивине байланыштуу көптөгөн көрүнүштөр бар. Биринчиден, бул топко “күн 

баштуу адамдар” кирет. Эреже катары, эсептелген таштагы аска сүрөттөрү 

күндү чагылдырган ар кандай символдорду камтыйт, ошондуктан алар күндү ар 

кандай жолдор менен чагылдырат. Андан сырткары Саймалуу-Ташта күн 

мотивин чагылдырган бир канча түрдөгү  сүрөттөр орун алган. Аларда араба 

дөңгөлөгү формасындагы түрк элдериндеги “көк чаркы” же башкача айткан 

Теңир тамгасы деп аталган мотивдер менен бирге күн-баштуу адамдар же 

шамандар образында чагылдырылган сүрөттөр менен бирге мандала жана 

лабиринттерди дагы кошууга болот.Бул сүрөттөрдүн баары Кыргызстандын 

жана Борбордук Азиянын элдери байыркы убакта сыйынуунун өнүккөн 

системасына ээ болгонун күбөлөндүрөт. Жердеги жашоонун негизи болгон күн 

культу байыркы элдердин маанилүү культтарынын бири. А.Розвадовский Күн 

ишеними Индо-Иран маданиятынын таасиринин натыйжасында биздин заманга 

чейинки 2-миң жылдыкта Борбордук Азияга жайылган деп ырастайт. Бул көз 

карашка З. В. Тоганда кошулуп, арий уруулары Борбордук Азияга Кичи Азиядан 

жана Кавказдан келген деп эсептейт.  Күн культу арийлерден келген деп 

эсептелгенинин себеби, күн зорастиризм дининин негизин түзөт жана күн 

культуна таандык объектилер ушул аймактарда жайгашкан. Бирок күн мотиви 

камтылган петроглифтер Америка континентинде да табылган. Мындан 

тышкары, Түркиянын Салихлер айылындагы Кабахоюк аймагындагы 

петроглтфтерде күн, ай жана жылдыз адамынын фигуралары табылган.  Анын 

өзгөчөлүгү-үчөөнү тең декоммунизациялоо жана салыштыруу. Асман Кудайына 

ишенген коомдордо күн, ай жана жылдыз эң негизги ыйыктыктардын бири.  

Розвадовский өзүнүн “Борбордук Азия петроглифтердин 

интерпретациясы” аттуу китебинде муну мындайча чечмелеген: “күн 

жандыктары” галлюциногендерди колдонуудан келип чыккан айрым 

энтоптикалык кубулуштардын жазуулары болушу мүмкүн. Ошентип, күн 



83 
 

символдорунун көйгөйү дагы эле табышмак бойдон калууда жана 

галлюциногендик күн культу катары сүрөттөлсө да- бул ишеним, бирок ар бир 

ишеним дин боло бербейт. 

“Тарыхый лингвистикалык, археологиялык жана петроглифтерде 

камтылган маалыматтарга ылайык, Арий тектүү уруулар Орто Азияда биздин 

заманга чейинки 3-2 миң жылдыктын ортосунда отурукташа баштаган. Демек, 

ушул сыяктуу маалыматтар жана алардын пикирлердин көпчүлүгүн түзгөндүгү 

күнгө болгон ишенимдин Борбордук Азияга Иран аркылуу келгендигин 

далилдейт, бирок зорастиризм динине чейинки петроглифтерде дагы кун 

мотивин камтыган сүрөттөрдүн кездешиши күнгө сыйынуунун анданда эрте 

пайда болгондун көрсөтөт 

Кытай менен чек арага жакын Пакистандын Ходар өрөөнүнөн табылган 

аска сүрөттөрүндө эки адам дагы күн-баш мотиви менен тартылган\ бул болсо 

мындай сүрөттөр Орто Азиядан башка дагы аймактарда болгондугун көрсөтөт.  

Саймалуу-Таш жана Тамгалыдан баштап, жер шарынын башка учтарына 

жайылган күн мотивдеринин көптүгү күнгө болгон ишенимдин кеңири таралган 

системасы экенин көрсөтүп турат. Мындай сүрөттөрдүн кеңири таралганы 

сүрөтчүлөр күндү гана чагылдырганбы же күндү Кудайдын ордуна койгонбу 

деген талаш бойдон калууда.  Ошондой эле Алтайдагы Каракол-дөбөдөн 

казылып алынган күмбөз таштарынан күн баштуу адамдардын сүрөттөрү 

табылды. Аларды Кубарев б.з.ч. 3-миң жылдыктын башына же 2-миң 

жылдыктын ортосуна таандык деп мүнөздөгөн. 

Анын космологияга кызыккан байыркы адистери жердин жана башка 

асман телолорунун өз огунда жана Күндүн айланасында кыймылы, адамзаттын 

жашоосу күн системаларынын кыймылына көз каранды экендигин билишкен. 

Байыркы адамдардын асман телолоруна болгон кызыгуусу бекеринен болгон 

эмес. Буга күн, ай, спираль, свастика таштарындагы сүрөттөр далил боло алат.   

Бул болсо ар дайым жер бетинде болуп келген бардык жандыктар жаратылыш 

адамга караганда күчтүү деп, адамдардын өз ара мамилелерин өзүнө тартып, 

космологиянын күчүн колдонуп, ага баш ийиши керектигин түшүнгөндөн кийин 



84 
 

аны ыйыктай башташкандыгын билдирет. Себеби космология адамдын 

жашоосунда өтө маанилүү орунду ээлейт. Ошентип, күн Кудайга белгилүү 

болгон жана анын жанында болуу үчүн күнгө окшош кийим кийген.  

4-бөлүм жалпы жонунан ичинен 2 дагы подтемагө бөлүнөт. Бул бөлүм 

өзү түрк элдериндеги күн ишенимине байланыштуу диний ырым-жырымдар 

ритуалдык ишенимдери изилдөөгө арналган. Анын 1-подтемасүндө жалпы түрк 

элдериндеги күнгө байланыштуу маалыматтар камтылып, негизинен Сибирь 

элдеринде жана андан сырткары түрк элдерин ичинде бүгүнкү күнгө чейин 

сакталып келе жаткан Теңирчилик ишениминдеги күндүн орду каралды. Мында 

кандайдыр бир диний ишенимдин ичине шаманизмдин элементтери кире турган 

болсо анда ал дин негизги таасирин жоготот деген теориялык көз караштын 

натыйжасында карасак индо-арийлердин миграциясынын негизинде Орто Азия 

аймагына жайылган күн ишеними менен шаманизмдин аралашуусунун 

жыйынтыгына Теңирчилик ишенимине дагы өзгөртүү киргизген. Себеп катары 

катары күн ишеними өзүнүн актуалдуулугун жогото баштаганы менен 

кандайдыр бир ыйыктык образын сактап калган. Бирок жергиликтүү элдин 

турмуш тиричилигине байланышкан башка ишенимдер менен биргеликте 

синтезделген формада Теңирчиликтин бөлүнбөс бир бөлүгү катары 

калыптанган. Күн ишеними синтезделген формага өткөндөн баштап ай, 

жылдыздар менен бирге карала баштаган. Андан сырткары күн-эне, ай-ата 

катары салыштырмалуу кароолор дагы калынтанган. Сибирь, Орто Азия жана 

Эдил-Волгага чейин кең аймакка отурукташкан түрк элдери көчүп барган 

аймактарына да маданиятын, цивилизациясын жана ишенимдерин өздөрү менен 

кошо алып жүрүшкөн. Жогорудагы бөлүмдөрдө белгилегендей, Теңирчилик 

ишениминде Асмандагы Кудайга ишенүү гана эмес, бүт асманды ыйык деп 

эсептелинет. Абрамзондун пикири боюнча: Түрк элдеринде Кудай деген 

маанини туюнткан Теңир – асманга гана эмес, Күнгө (күн Теңири), Ай менен 

Жерге да байланышып, асман менен жердин кудайларынын бөлүнбөстүгүнө 

күбө болушкан. Сибирь аймагында кеңири тараган шаманизмдин жана  Иран 

аркылуу келген арий элдеринин көчүнүн таасиринин натыйжасында Орто Азия 

жерлерине тараган күн ишениминин таасиринин натыйжаларынын бири катары 



85 
 

пайда болгон Асман Кудай дининде Индоевропалыктарда күн культу ыйык 

катары кошулган, башкача айтканда, күн культу исламга чейинки жана 

исламдан кийинки мезгилде да түрк элдеринде өзүнүн ыйыктыгын сактап 

келген. Акыркы мезгилде теңирчилик ишенимдин кайра жаралуу фазасынын 

башталышы менен байланыштуу күн культунун таасири күчөдө. Ар кандай 

мезгилдерде ал динди алмаштырган жана кеңири жайылган ишеним болгон. 

“Дин, жашоо, ишеним тутуму менен аныкталган жол, ишенимдин бардык 

негиздери”. Дин-бул адамдар табияттан тышкаркы күчтөргө, алар ыйык деп 

эсептеген жандыктарга, кудайларга же бир гана кудайга ишеним жана сыйынуу 

түрүндө калыптанган сырдуу көрүнүш. Илгерки замандарда күндү ушул 

табышмактуу көрүнүш катары аныктай алабыз, анткени адамдардын жашоо 

образында жана аска жана таш бетиндеги сүрөттөрүндө күнгө болгон сый-урмат 

байкалат. Адам төрөлгөндөн баштап таяна турган жана аны коргой турган 

колдоону издейт. Бирок, адамдын акыл-эси, логикасы жана интуициясы өнүккөн 

сайын, ага ар дайым баш калкалоо үчүн убакыт керек жана ал адамдын 

жаратуучусу. Илгери күн жогорку жаратуучулар деп эсептелген.  Алгачкы адам 

үчүн, тарыхка чейинки мезгилде, жаратылыш өсүмдүктөр жана жаныбарлар, 

ошондой эле жаратылыш кубулуштары (асман, жамгыр, чагылган ж.б.) менен 

байланышкан ар түрдүу мистикалык ишенимдерди алып жүрдү. Түрктөргө 

чейинки ишеним тутумунун негизин анимизм, фетишизм жана динамизм 

идеялары түзөт. Түрктөргө алар жашыруун күчкө ээ болгон жаратылыш 

кубулуштарын ыйык деп эсептешкен.  Тарыхтын кайсы бир мезгилинде түрктөр 

гана эмес, башка маданияттар да күндү бардык нерсенин өнүгүшүнө жана 

өсүшүнө мүмкүндүк берген улуу универсалдуу күч деп эсептешкен жана ага 

сыйынышкан. Күн жылуулук булагы катары жандуулукту, түбөлүктүлүк жана 

жаштыкты билдирет. Мындан тышкары, алар падышалыктын жана анын 

империясынын эмблемасы болгон. Кээ бир салттарда күн универсалдуу ата 

болуп саналат, ал эми күндүн чыгышы жана батышы төрөлүүнүн, өлүмдүн жана 

тирилүүнүн символу болуп саналат.  

Жалпысынан коло доорундагы Борбордук Азия калкынын арасында 

үстөмдүк кылган дин болгон, ошондуктан “күн баштарынын” сүрөттөрү күн 



86 
 

кудайларынын сүрөттөрү менен аныкталган. Демек, күн кудайы ушул 

мезгилдин башкы кудайы деп айтуу туура. Өтүкен тоолору түрктөрдүн негизги 

жашаган жери болгонуна карабастан, Саймалуу-Таштын аска-сүрөттөрүндөгү 

түрк элдери тарабынан тарылган ырым-жырымдардын арасында күн культу 

басымдуулук кылат. Ошондуктан алар ага күн жаратуучу Кудай түрүндө 

сыйынышат деп ишенишет. Петроглифтерде күн мотивдери дүйнөнүн ар кайсы 

бурчтарында табылып, кеңири жайылган ишеним тутумуна айланган.  

Гүлчин Чандарлыоглу түрктөрдө колго жасалган кудайчалар коюлган 

храмдар жок экендигин, ал эми Күн, Ай, жылдыздар, от жана жердин суусу 

көмөкчү  кудай абалында экендигин билдирген.  Бирок кытай булактарында 

шаман урууларында храмдары болгонун көрсөткөн маалыматтар бар. Балким, 

ошондуктан Саймалуу-Таш Орто Азия шаманизминин негизги культтарынын 

бири болгон күн культу аска сүрөттөрүндө тартылганын жана сыйынуучу 

жайдын милдетин аткарган. 

2-подтемасү Кыргыз элиндеги күн ишенимине байланышкан 

маалыматтарды камтуу менен бирге күнгө байланыштуу болгон Манас 

эпосундагы жана этнографиялык баалуу маалыматтар кездешет ошондой эле 

кыргыз элинин маданияттын баалуу мурас болгон оюу-чиймелерде кездешеши 

каралды. Анда толук кандуу күндүн оюу-чиймелери түшүрүлбөсө дагы айчык 

деген ат менен айрым бир күн мотивин камтыган оюулар кездешет. 

Жыйынтык бөлүгүндө баардык топтолгон материалдар анализденип 

түрк элдеринде күн ыйык катары каралгандыгына карабастан бир диндин 

милдетин аткара алган эмес, ошондой эле шаманизм ишениминде өзгөчө орунга 

ээ болгондугун көрсөтөт. Бүгүнкү күндө бакшычылык деп аталган ишенимде 

күн ишеними кандайдыр бир деңгээлде өз ордун сактап кала алган. 

 

 

 



87 
 

 

 

KAYNAKLAR: 

Abramzon, S.M. (1990). Kirgizi i İH Etnogeneticheskiye i İstoriko-Kul'turnyye 

Svyazi. Frunze: Kyrgyzstan  

Agafonova, G.A. ve Kocomberdiev, İ.K. (1978). Petroglifi Saymaluu-TaŞa, İssik-

Kulya i Ketmen-Tyube.  Frunze. 

Akgün, H. C. (2020). Türk Kültür Tarihi Çerçevesinde Avrasya Bölgesi Kaya 

Resimleri. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Muğla: Muğla Sıtkı Koçman 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Alıeva, C. (2019). Kırgızistan Çolpon-Ata Bölgesindeki Petroglifleri Çevresi ile 

Birlikte Koruma Önerileri. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü. 

Amanbaeva, B., Suleymanova, A. ve Coldoşev, Ç. (2011). Rock Art in 

Kyrgyzstan// Ed: Jean Clottes Rock Art in Central Asia Paris.  

Anıl, Y. (2013).  Saymalıtaş Petrogliflerindeki Toy (Şenlik) Sahneleri Üzerine. 

Tarih İncelemeleri Dergisi XXVIII /1, 223-248 

Anıl, Y. ve Daşman, A. (2010). Saymalıtaş’ın Bronz Dönemi Petroglifleri. Kafkas 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 143-159.  

Arda, Z. (2008). Türk Sanatı İkonografisinde Kün–Ay Motifleri ve Çağdaş Türk 

Resmine Yansıması. Selçuk Üniversitesi Ahmet Keleşoğlu Eğitim Fakültesi Dergisi 

Sayı: 25, Sayfa 21-32. 

Asilbekova, V.M. (2020). Kompleks Petroglifov Saymalı-Taş–Unikalnyy 

Pamyatnik Iskusstva Mirovogo Znacheniya.  Наука, образование и культура. 99-

107 

Atalay, İ. (2002), “Türk Dünyası'nın Coğrafyası”. Türkler Ansiklopedisi I, 

Ankara. 242-259. 

Bagdasarov, R.V. (2005). Mistika ognennogo kresta. Moskva: Veche.  

Bernştam A.N.  (1952). Naskal'nyye izobrazheniya Saymaly-TaŞ. T.2. – S. 50– 

68 // Bernştam A.N. Izbrannyye trudy.T. I. – S. 389 

Bernştam A.N. (2004). Kırgızdardın Jana Kırgızstandın Tarıhı Jana 

Arheologiyası Boyunça Tandalma Emgekter. (Çev.Mambetaliev.S.) Bişkek. 

Bernştam, A.N. (1952). Istoriko-arHeologicheskiye ocherki Tsentral'nogo Tyan'-

Şanya i Pamiro-Alaya. MIA, №26.  Moskva-Leningrad. 

https://cyberleninka.ru/journal/n/nauka-obrazovanie-i-kultura


88 
 

Bernştam, A.N. (1952). Naskalnıe İzobraceniya Saymalı-Taş. Sovetskaya 

Etnografiya, No:2.   

Bingöl, B. (2020). “Kuzeydoğu Anadolu Petrogliflerindeki Dağ Keçisi Motifi”, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Erzurum: Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmalar Enstitüsü. 

Birecikli, F. (2010). Ana Hatlarıyla Friglerde Din, Gazi Akademik Bakış, C:4, 

215-232.  

Bobomulloev B.S. (2011).  “Rock Art in Tajikistan”. Rock Art in Central Asia A 

Thematic Study, Ed. Jean Clottes, Paris. 

Brentjes, B. (1999). Rock Art in Russian Far East and in Siberia   TRACCE Online 

Rock Art Bulletin ISSN 2281-972X – by Footsteps of Man, Valcamonica. 

Bubnova, M.A. (2008). Gorno-BadaHŞan Autonomous Region. Vestern Pamirs 

(sites of the Stone Age – 20th century). Archaeological Map of Tajikistan. DuŞanbe. 

Ceylan, A. (2015). “Çıldır Başköy Kaya Resimleri”. Ardahan Üniversitesi İnsani 

Bilimler ve Edebiyat Fakültesi Dergisi 2, 7-29. 

Ceylan, A. (2015). Taştaki Türkleri Okumak. Düşünce Dünyasında Türkiz Siyaset 

ve Kültür Dergisi, yıl 6 (sayı: 34), 9-52.  

Ceylan, A. (2018’a). “Türk Dünyasın’dan Yeni Kaya Resimleri”. XVII Türk Tarih 

Kongresi I. Ankara, 155-206. 

Ceylan, A. (2018b). “Anadolu'da Türk Varlığının Erken Evreleri”. 4. Uluslararası 

Türk Çöleni Türk Kültürü Sempozyumu Bildirileri. Erzurum, 855-870  

Ceylan, A. ve Aydın, T. (2021). Elmalı Kaya Resimleri. Manas Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 10(1) 535-556. 

Çepelevetskaya, G.L. (1968). VyŞivkas.78-95 // Ed: S.V. Ivanov, K.I. Antipina 

Trudy kirgizskoy arHeologo-etnograficheskoy ekspeditsii. T.5.Frunze: Nauka  

Çotaeva, Ch. (2021).  Geography Of Kyrgyzstan, Bişkek: Nео Print. 

Çağatay, N. (1978). Eski Çağlardan Bu Yana Zaman Ölçümü ve Takvim. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 22, Ankara. 

Çandarlıoğlu, G. (2003). İslam Öncesi Türk Kültür Tarihi ve Kültürü. İstanbul: 

TDAV. 

Çorotekin, T. (2002). Kırgızistan Cumhuriyeti. Türkler Ansiklopedisi XIX. 454-

484. Ankara:  

Çoruhlu, Y. (2000). Türk Mıtolojısinın Ana Hatları.  İstanbul: Kabalcı Yaymevi,  

David, R. J. (2005). Rock Art as Şamans’ Tools: Testing and Refining Landscape 

Symbolism Models in the Klamath Basin. UnpubliŞed Master’s Thesis on file at 

Portland State University, Portland, Oregon  



89 
 

David, R.J. (2009). The Archaeology of Myth: Rock Art, Ritual Objects, and 

Mythical Landscapes of the Klamath Basin. Archaeologies: Journal of the Vorld 

Archaeological Congress DOI:10.1007/s11759-009-9108-x 

Demir, N. (2014). The Petroglyphs and Inscriptions Salihler Village (Ankara–

Güdül) and Their Historical Background. Zeitschrift für die Velt der Türken Journal 

of Vorld of Turks Vol. 6, No.1  

Devlet, Ye.G. ve Devlet, M.A. (2016). V PoıskaH Utrachennogo Smysla. 

Problemy istorii, filologii, kul'tury 4, 91-109 

Eberhard, V.  (1995). Çin Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yay.,3. Baskı 

Ed: Asanov, Ü. (2010). Kırgızstandın geografiyası. Bişkek. 

Ed: Ivanov, S.V. ve Antipina, K.I. (1968). Trudy kirgizskoy arHeologo-

etnograficheskoy ekspeditsii 5 T. Frunze:Nauka. 

Ed: Jumanaliev, A. (2016). Kırgızistan Tarıhı. Bişkek: Kut-Ber. 

Ed: Kanimetov, A. (1983). Pamyatniki Kul'tury i Iskusstva Kirgizii. Drevnost' i 

Srednevekov'ye “iskusstvo”.  Leningrad. 

Eroğlu, T. ve Kılıç, H.Ç.  (2010). Türk İnançları ve İnanışlar Dergipark. Yıl 2005, 

Cilt 0, Sayı 49 

Esin, E. (2001). Türk Kozmolojisine Giriş. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Esin, E. (2004). Orta Asya’dan Osmanlıya Türk Sanatında İkonografik Motifler. 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Golan, A.  (1993) Mif i Simvol. Moskva: Russlit. 

GolenduHin, Yu.N. (1971). Voprosy Klassifikatsii i DuHovnyy Mir Drevnego 

Zemledel'tsa po Petroglifam Saymaly-Taşa // Pervobytnoye iskusstvo. - Novosibirsk, 

181-202 

Gökalp, Z. (1974). Türk Medeniyeti Tarihi II, Haz.Ali Duymaz.İstanbul: Ötüken 

Yayınları. 

Gömeç S. (2011). Şamanizm ve Eski Türk Dini. Ankara: Berikan Yayın Evi.  

Gömeç S. (2018). Tarihi Türk Coğrafyasının Genel Hatları.  Türk Dünyası 

Araştırmaları. C:120. Sayı.237. 103-114 

Gömeç, S. (1980). Şamanizm ve Eski Türk Dini. Pamukkale Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi,4, Denizli 38-50 

Grousset, P.L. (1948). Empire des steppes. Paris, 203 p 

Gumilev, L.N. (2002). Drevniye tyurki. Moskova: Rol'f. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusskd/issue/897
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusskd/issue/897


90 
 

Güler, H. (2020). Anadolu Kaya Resimleri. İstanbul Aydın Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi Dergisi, 6 (11), 33-42. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/aydinsanat/issue/58392/689112 

Günaşdı, Y.  (2016). “Doğu Anadolu’da Kaya Resimleri Işığında Doyumlu Kaya 

Panoları”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Bahar (39).  

391-407. 

Güngör Harun, Şamanizm. İslam aksiklopedisi. 2010. 

Hermann L., Tişin V.V., ve Rogozhinskiy A.Ye. (2020). Drevnetyurkskiye 

Runicheskiye Nadpisi i Tamgı-Petroglify v Doline Kenkola (Kyrgyzstan). Uchonyye 

zapiski muzeya-zapovednika «Tomskaya Pisanitsa». Vypusk 12.  

Hludov H.G. (1902). Pereval Saymaly-Taş, na Kotorom Naydeny Kamni s 

Nadpisyami. TaŞkent: PTKLA, 40- 42.  

Hujanazarov, M.M. (2011) Rock Art Sites in Uzbekistan; Rock Art in Central 

Asia: A Thematic Study, Paris: ICOMOS, pp. 99-113. 

Isakov K, Omurbekov Ch.O., Stasenko L.N., ve DuyŞonbek kyzy A. (2019). 

Transportnyye Koridory Kyrgyzstana. Vestnik KGUSTA №2 (64). 

İnan, A. (1976). Eski Türk Dini Tarihi. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm. Ankara: Materyaller ve 

Araştırmalar   Türk Tarih Kurumu Basım Evi. 

Japarov, A. (2002). “Göçebe Kırgızların Oba (Avul) Teşkilâtı”. Türkler 

Ansiklopedisi XIX. Ankara: 538-543. 

Jasievicz, Z. ve Rozvadovski, A. (2001). Rock paintings – vall paintings: nev light 

on art tradition in Central Asia. Rock Art Research 18 (1): 3-14. 

Jettmar, K. (2008). Petroglyphs and Religious Configurations? Journal of Asian 

Civilizations 31,  65-146.  

Kadyrbaev, M.K. ve Mariyaşev, A.N. (1977). Naskalnyye izobrazheniya Hrebta 

Karatau. Alma-Ata: Nauka. 

Kafesoğlu, İ. (1980). Eski Türk Dini. Ankara: Türk Kültürü Yayınları.  3З7 

Kaynak Eserleri Serisi 12.  

Kalafat, Y.  (2009). Kodlar Kültler-1.  Ankara: Barıkan Yayınevi  

Kallaur, V.A. (1897). Archeological Trip along the Aulietan District. Annex to 

Meeting Minutes and Reports of the Turkestan Activity Club of Amateur 

Archeologists as of 29 August 1897. TaŞkent 

Kapalbaev O.E. ve Joldoşev N.J. (2019). Saymalı-Taştagı Çegilgen Ayrım 

Süröttör.  Nauka, Novye Tehnologii i İnnovatsii Kırgızstana, № 10.  



91 
 

Koca, S. (2017). “Eski Orta Asya'da Tabiat, İklim, İnsan Unsuru”. Asya 

Araştırmaları Dergisi 1(1), 1- 19. 

Koca, S. (2017). “Eski Orta Asya'da Tabiat, İklim, İnsan Unsuru”. Asya 

Araştırmaları Dergisi 1(1), 1- 19.  

Kosarev, M.F. (1981) Bronzovıy vek Zapadnoy Sibiri. M: 

Kubarev, V.D. (2002). Traces of Şamanic Motives in the Petroglyphs and Burial 

Paintings of the Gorno-Altai //Spirits and Stones: Şamanism and Rock Art in Central 

Asia and Siberia. Poznań: Instytut Vschodni UAM,  

Kubarev, V.D. (2011). Petroglify Kalbak-Taşa I. Novosibirsk.  

Kuçkunov, A. S. (2002). “Kırgız Halkı ve Geleneksel Kültürleri”. Türkler 

Ansiklopedisi XIX. Ankara: 544-550. 

Larionov, V. (2005). Ot TtsarskiH Skifov do Svyatoy Rusi- Moskova: Yauza; 

Eksimo. 

Litvinskiy, B.A. (1968). Kangyuysko-Sarmatskiy Farn.    DuŞanbe: Doniy.  

Lukina, A.G. (2014). Vvedeniye. / Krugovoy Tanets: Priroda-Chelovek-Kosmos. 

Kollektivnaya Monografiya. M-vo Kultury Ros. Federatsii, Ark. Gos. In-t iskusstv i 

kul'tury, M-vo kul'tury i duHovnogo razvitiya Resp. SaHa (Yakutiya). - Yakutsk: 

Ofset.  

Manas: Epos: 4 kitep (Sagımbay Orozbak uulunun varianttı boyunça). Frunze: 

Kırgızstan, 1972-1982.- 2-kitep.-148 

Martynov, A.İ., Maryaşev, A.N. ve Abetekov, A.K.  (1992). Naskalnye 

izobrazheniya Saymaly-Taşa.Alma-Ata: KazNİİNKİ. 

Nabiyeva, F. R.  (2019). Krugovyye Tantsy i Solnechnaya // Tengrianstvo i 

Epicheskoye Naslediye Narodov Yevrazii: İstoki i Sovremennost’ Bişkek,  

Okladnikov A. P. (1969). The Petroglyphs of Siberia.  Source: Scientific 

American, Vol. 221, No. 2 (August 1969), pp. 74-85 PubliŞed by: Scientific American, 

a division of Nature America, Inc. 

Okladnikov, A.P. ve Zaporojskaya, V. D. (1970). Petroglifi Zabaykal'ya 

Leningrad: Nauka.  

Omuraliev, Ç. (1994). Tenirçilik. Bişkek: Kron yayınları. 

Oruzbaeva, G.T. ve Sayakbaev, C. (2015).  Formirovanie Mificheskogo 

Mirovozzreniya u Drevnih Kirgizov. Aktual'nyye voprosy obŞchestv ennyH nauk: 

cotsiologiya, politologiya, filosofiya, istoriya. №8 (48), 87-93.                                                                    

Ögel, B. (1984). İslamiyet'ten Önce Türk Kültür Tarihi. Ankara. 

Öğel, B. (1995).  Türk Mitolojisi. II Cilt. Ankara: Türk Tarihi Kurum Basım Evi 



92 
 

Özer, H. (2016). Ankara Güdül Kaya Resimlerinin Grafiksel Analizi ve Turizm 

Sektoründe Kullanılmasının Araştırılması Yüksek Lisans Tezi, Akdeniz Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü, Antalya.  

Özgül, O. (2016). Erzurum / Şenkaya Petrogliflerindeki At / Geyik ve Güneş 

Kursu, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü 25240, Erzurum.Bahar. 

Sayı (39): 371-390   

Özgül, O. ve Ceylan, N. (2019). Göçerlik ve Yerleşik Arasında Bir Bileşen; 

Fergana Vadisi Geçmişten Günümüze Türkistan. Tarih, Kültür ve Medeniyet 

Sempozyumu, Türkistan, Kazakistan, 19- 22 Mayıs 2019, cilt.1, ss.472-495 

Özmak Mercan, Ayşe.  (2019). “Türk Kaya Resimlerinin Sanatsal Kabulü”. 

Ulakbilge, 41 (2019 Ekim): s. 755-765. doi: 10.7816/ulakbilge-07-41-07  

Özmak Mercan, Ayşe. “Türk Kaya Resimlerinin Sanatsal Kabulü”. Ulakbilge, 41 

(2019 Ekim): s. 755-765. doi: 10.7816/ulakbilge-07-41-07 761 

Öztürk, M. (2013). İslamiyet’ten Önce Türklerin Din Anlayışı ve Gök Tanrı Dini. 

Volume 5 Issue 2, A Tribute to Prof. Dr. Halil INALCIK p. 327-346, March, 2013 

Pomaskina, G.A. (1976). Kogda bogi byli na zemle . . . Naskalnaya galerya 

Saymaly-Taşa. Frunze. 

Poslavskiy, I.T. (1902). Po Povodu Zametki N.G. Hludova // PTKLA (11 

dekabrya 1901 goda 11 dekabrya 1902 goda), god VII. TaŞkent. 44-48.   

Potapov L.P. K Voprosu o Drevnetyurkskoy Osnove i Datirovke Altayskogo 

Şamanstva // Etnografiya Narodov Altaya i Zapadnoy Sibiri. Novosibirsk: Nauka, 

1978.  

Ranov, V.A. (1976). The Study of Rock Art in Vestern Pamir in 1972. 

Archeological Efforts in Tajikistan, vol. 12 (1972), DuŞanbe, pp. 5-21. 

Ranov, V.A. (2001). Petroglyphs of Tadjikistan. In: TaŞbaeva К. et al., 

Petroglyphs of Central Asia. BiŞkek, pp. 122-150 

Rogozhinskiy, A.Ye. (2008). O sovremennyH zadachaH arHeologii naskal'nogo 

iskusstva KazaHstana i Sredney Azii.  

Rogozhinskiy, A.Ye. (2011). Pamyatniki naskal'nogo iskusstva KazaHstana. 

Naskal'noye iskusstvo v Tsentral'noy Azii Ed: Jean Clottes.  

Rogozhinskiy, A.Ye. (2011). Petroglify ArHeologicheskogo Landşafta Tamgaly. 

Almaty  

Rogozhinskiy, A.Ye., Aubekerov B., ve Sala R. (2004). Pamyatniki KazaHstana. 

Pamyatniki naskal'nogo iskusstva Tsentral'noy Azii. Almaty: 176 s 

Rogozhinsky, A.E. (2008). On Modern Problems of Rock Art Archeology of 

Kazakstan and Central Asia. Archaeology, Ethnography and Anthropology of Eurasia. 

4 (36). Novosibirsk.  



93 
 

 Rozvadovski, A. (2012). Rock art, Şamanism and history: Implications from a 

central Asian case study. Johannesburg: Vits University Press, pp. 192-204.  

Rozvadovski, A. (2003). Sun gods or Şamans? Interpreting the ‘solar-headed’ 

petroglyphs of Central Asia. The archaeology of Şamanism: Routledge.77-98 

Rozvadovski-Lymer. (2012). Rock art in Central Asia: history, recent 

developments and nev directions. Rock art studies: nevs of the vorld IV, Oxford: 

Oxbov Books, pp. 149-163. 

Rozvadovski, A. Symbols through Time. Interpreting the Rock Art of Central Asia. 

Institute of Eastern Studies, Adam Mickiewicz Univeristy January 2004 

Rybakov, N.İ. (2008). Solntse-luna v Petroglifah İyusskih Stepey. Narody i Religii 

Yevrazii, 59-82. 

Sevastyanov D.V., Şnitnikov A.V., Liiva A.A., Berdovskaya G.N., ve 

Zemlyanitsyna L.A. (1980).  Ozera Chatyrkiol i Sonkiol. In Ozera Tyan-Şanya i İH 

İstoriya. Leningrad: Nauka, pp. 70-149. 

Solak, F. (2002). Kırgızistan'da Dış Ticaretin Gelişimi ve Türkiye ile İlişkiler. 

Türkler Ansiklopedisi XIX. Ankara: 566-577. 

Somuncuoğlu, S. (2011). Anadolu’nun Kaya Resimleri. Atlas Coğrafya ve Keşif 

Dergisi, (214): 116-128. 

Somuncuoğlu, S. (2011). Saymalıtaş, Gökyüzü Atları.  İstanbul: İlke Yayınları, 

Sultanbekova, K. (2018). Görsel İletişim Açısından Saymalıtaş Kaya 

Resimlerinin Etkisinde Tanıtım Afişi Uygulama Örnekleri: Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü.  

Suyunbayev M. (2005). Geopoliticheskiye Osobennosti Kyrgyzstana 

Tsentral'naya Aziya i Kavkaz №1(37), 

Şer, Y. (1980). «Petroglify Sredney i Tsentral'noy Azii». Moskva  

Şerstobitova, O.S (2003). Şamanskiye Motivy v Naskal’nom Iskusstve 

Tsentra’'noy i Severo-Vostochnoy Azii. Vestnik Omskogo universiteta. №4. 59–62. 

Şeşen, R. (1981). ‘‘Klasik İslam Kaynaklarına Göre Eski Türklerin Dini ve Şaman 

Kelimesinin Menşei’’. İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Enstitüsü 

Dergisi, 10-11, İstanbul 57-90 

Şternberg, L.Ya. (1996). Pervobytnaya Religiya v Svete Etnografii: 

Issledovaniya, Stat'ye lektsii.-L.: İzdatelstvo İnstituta Narodov Severa TSIK SSSR. 

Tabaldiev, K.Ş. ve Soltobaev, O.A.  (2001). Runiçeskie Nadpisi Koçkorskoy 

Dolinı. İzvestiya Natsionalnoy Akademii Nauk Kırgızkoy Respubliki, No:1-2, Bişkek  



94 
 

Takaki Ryuji, Izuhara Ritsuko, Mizuno Şinji, Hujanazarov Muhiddin and 

KaŞivabara Makito (2010). Differences of Petroglyph Styles among Archaeological 

Sites vith Spatial and Time-vise Distances. 45–48. 

Tarcan, H. (1998). Ön-Türk Tarihi. İstanbul: Analiz Basım 

Yayın Tasarımm Uygulama Ltd. Şti. 

Tarek, V.F.  (2010). Razvitiye Yestestvoznaniya u Drevnikn Kyrgyzov. İzvestiya 

Vuzov № 1,  

Taş İ. (2011). İslam Öncesi Türk Düşüncesinde Kozmogonik vr Kozmolojik 

Meseleler. Kömen Yayınları,   Konya 

Taşbaeva, K., Hujanazarov, M., Ranov, V., ve Samaşev, Z.  (2001). Petroglyphs 

of Central Asia|| Taşbaeva.K, Petroglyphs of Kyrgyzstan. Bişkek. 

Taşbaeva.K. (2021). Kultury Aziatskoy Çasti Evrazii v Drevnosti i 

Srednevekovıe|| Çustskaya Kultura Fergany i Drevneyşaya Çast Petroglifov Saymaly-

Taşa: Problemy Datirovki, Genezisa i Svyazey. Samarkand Taşbayeva, K. I. (2021). 

Solyarnyy kul’t v otrazhenii petroglifov Saymaly-Taşa.  

Taşbayeva K.I. 1999 Novyye issledovaniya Saymaly-Taşa. Novoye o drevnem i 

srednevekovym Kyrgyzstane. BiŞkek “Muras” 

Taşbayeva, Kadıça, (1999).  “Novıye İssledovaniya Saymaly-Taşa”, Novoye o 

drevnem i srednevekovom Kyrgyzstane, II s. 72-75. 

Tentiev, J (2014). Znak Solntse.  Bişkek: 

Togan, Z. V. (1981). Umumi Türk Tarihine Giriş. İstanbul: Enderun Kitabevi  

Turan, O. (1969). Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi. İstanbul. 

Tümer, H. (2017). Van-Hakkâri Dağlık Bölgesi Kaya Resimleri, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,  

Uçar, T. F. (2004). Görsel İletişim ve Grafik Tasarım. İstanbul: İnkılap Kitabevi.  

Umurzakov S. (2021). Geograficheskaya izuchennost' Kyrgyzstana do serediny 

XIX veka.  Bişkek.  

Uraz, M. (1967). Türk Mitolojisi. İstanbul.  

Vang, P. (2006). Graficheskiye Metafory Mostoyaniy Şamana v PetroglifaH i 

Kontseptualizatsiya Şamanizma s PomoŞch'yu Chisel.  Antropologicheskiy Forum 

259-277 

Varis, Ç. (2009). Orta Asya Türk Tarihinin Kaynakları. Ankara: Binyıl Yaynevi. 

Vilkinson, K. (2011). Semboller ve İşaretler. (Çev: Seda Toksoy). İstanbul: Alfa 

Yayınevi, 

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=K%F6men+Yay%FDnlar%FD&siralama=fiyatartan
https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Yeri=Konya&siralama=fiyatartan


95 
 

Zadneprovskı, Y.A. (1997). OŞskoe Poselenie: K İstorii Fergana v Epohu Pozdnei 

Bronzı. Bişkek. 

http://astrolibra.com/runyi/znachenie/runa-zig.html (Erişim tarihi: 21.10.2021) 

http://caa.kg/ky/deyatelnost/aeroporty/  (Erişim tarihi: 21.10.2021) 

Barsegyan P.A. Osobennosti kul'ta solntsa v drevney Armenii 

http://vvv.ysu.am/files/5-1574059114-.pdf  (Erişim tarihi: 03.02.2022) 

Kupriyanova Y.V. Ten' zhenshchiny. 2008 

https://azerhistory.com/?p=20431 Solyarnaya simvolika na pamyatnikaH 

Azerbaydzhana. (Erişim tarihi: 09.03.2022) 

Larionov V. Severnıy Lik Rusi. 2015 

https://cbtkyrgyzstan.kg/ru/   (Erişim tarihi: 03.02.2022) 

https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruviki/418175  (Erişim tarihi: 09.03.2022) 

https://encyclopedia.ushmm.org/content/ru/article/history-of-the-svastika (Erişim 

tarihi: 21.10.2021) 

 Худяков Юлий Религия древних тюрок 2020 

https://kghistory.akipress.org/unevs/un_post:17027  (Erişim tarihi: 03.02.2022) 

https://rus.azattyk.org/a/31559722.html#:~:text (Erişim tarihi: 03.02.2022) 

https://tyup.net/page/archa    (Erişim tarihi: 21.10.2021) 

https://unece.org/DAM/trans/doc/2018/speca/S2_NM_KYR.pdf (Erişim tarihi: 

21.10.2021) 

https://vvv.advantour.com/rus/kyrgyzstan/nature/lakes/sary-chelek.htm  (Erişim 

tarihi: 22.11.2021) 

https://vvv.larevuefranco-kirghize.com/lacs-ki-ru.php (Erişim tarihi: 22.11.2021) 

https://vvv.larevuefranco-kirghize.com/relief-ki-ru.php#:~:text (Erişim tarihi: 

21.10.2021) 

https://ticaret.gov.tr/yurtdisi-teskilati/orta-asya/kirgizistan/genel-bilgiler (Erişim 

tarihi: 22.11.2021) 

 

 

 

 

 

http://astrolibra.com/runyi/znachenie/runa-zig.html
http://caa.kg/ky/deyatelnost/aeroporty/
http://www.ysu.am/files/5-1574059114-.pdf
https://azerhistory.com/?p=20431
https://cbtkyrgyzstan.kg/ru/
https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/418175
https://encyclopedia.ushmm.org/content/ru/article/history-of-the-svastika
https://kghistory.akipress.org/find:%D0%AE%D0%BB%D0%B8%D0%B9%20%D0%A5%D1%83%D0%B4%D1%8F%D0%BA%D0%BE%D0%B2/author
https://kghistory.akipress.org/unews/un_post:17027
https://rus.azattyk.org/a/31559722.html#:~:text
https://tyup.net/page/archa
https://unece.org/DAM/trans/doc/2018/speca/S2_NM_KYR.pdf
https://www.advantour.com/rus/kyrgyzstan/nature/lakes/sary-chelek.htm
https://www.larevuefranco-kirghize.com/lacs-ki-ru.php
https://www.larevuefranco-kirghize.com/relief-ki-ru.php#:~:text
https://ticaret.gov.tr/yurtdisi-teskilati/orta-asya/kirgizistan/genel-bilgiler


96 
 

EKLER 

 

EK-1. Resim 1: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

 

 

 

 

 



97 
 

EK-2. Resim 2: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

  

 



98 
 

 EK-3. Resim 3: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

 

 



99 
 

EK-4. Resim 4: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

  

 

 

 



100 
 

EK-5. Resim 5: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (Minusin aynaları) 

 

EK-6. Resim 6: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (Minusin aynaları) 

  

 



101 
 

EK-7. Resim 7: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 
 

EK-8. Resim 8: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

 

 



103 
 

EK-9. Resim 9: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

 

  

 

 



104 
 

EK-10. Resim 10: Saymalıtaş petroglifleri eline güneş tutan insan tasviri 

(şaman-kam) 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  

 



105 
 

EK-11. Resim 11: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

  

  

 



106 
 

EK-12. Resim 12: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

 

 



107 
 

EK-13. Resim 12: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri 

  

 



108 
 

EK-14. Resim 14: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri ( Tengri 

damgası stili) 

 

  

 

 

 

 

 



109 
 

 

EK-15. Resim 15: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri ( Tengri 

damgası stili) 

  

 



110 
 

 

 

EK-16. Resim 16: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri ( güneş 

tanrıları) 

  

 



111 
 

 

 

EK-17. Resim 17: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi ( Gök Çarkı) 

  

 



112 
 

 

 

EK-18. Resim 18: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi ( Gök Çarkı) 

  

 

 

 



113 
 

 

 

EK-19. Resim 19: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

 



114 
 

 

 

EK-20.  Resim 20: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

 

 

 

 



115 
 

 

 

EK-21. Resim 21: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

  

 

 

 



116 
 

 

 

EK-22. Resim 22: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

  



117 
 

 

 

EK-23. Resim 23: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

 

 

 

 

 

 



118 
 

 

 

EK-24. Resim 24: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 



119 
 

 

 

EK-25. Resim 25: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 



120 
 

 

EK-26. Resim 26: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri ( güneş 

tanrıları) 

 

 

 

 

 



121 
 

 

EK-27. Resim 27: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

  

 

 



122 
 

 

EK-28. Resim 28: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

 

EK-29. Resim 29: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 
 

 

EK-30. Resim 30: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

  



125 
 

 

EK-31. Resim 31: Saymalıtaş petroglifleri güneş tasviri (mandalalar) 

  

 

 



126 
 

 

EK-32. Resim 32: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 



127 
 

EK-33. Resim 33: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

EK-34. Resim 34: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  



129 
 

EK-35. Resim 35: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 

 



130 
 

EK-36. Resim 36: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 



131 
 

EK-37. Resim 37: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 

 



132 
 

EK-38. Resim 38: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 



133 
 

EK-39. Resim 39: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

 

  

 

 



134 
 

EK-40. Resim 40: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  



135 
 

EK-41. Resim 41: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 



136 
 

EK-42. Resim 42: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri (güneş 

tanrıları) 

  



137 
 

EK-43. Resim 43: Saymalıtaş petroglifleri güneş-başlı insan tasviri ( güneş 

tanrıları) 

  

 

 

 

 

 



138 
 

EK-44. Resim 44: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (gözlük gibi resimler) 

  

 

 

 

 



139 
 

EK-45. Resim 45: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (gözlük gibi resimler) 

 

 

 



140 
 

EK-46. Resim 46: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (gözlük gibi resimler) 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



141 
 

EK-47. Resim 47: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (gözlük gibi resimler) 

  

 



142 
 

EK-48. Resim 48: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (gözlük gibi resimler) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

EK-49. Resim 49: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (Gök Çarkı) 

  

 

 



144 
 

EK-50. Resim 50: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi 

EK-50 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



145 
 

EK-51. Resim 51: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



146 
 

EK-52. Resim 52: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 
 

 EK-53. Resim 53: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (güneş tanrıları) 

  

 



148 
 

EK-54. Resim 54: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (güneş tanrıları) 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

 EK-55. Resim 55: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (labirintler) 

 

 

 



150 
 

EK-56. Resim 56: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi (labirintler) 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



151 
 

EK-57. Resim 57: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 
 

EK-58. Resim 58: Saymalıtaş petroglifleri güneş motifi  

 

 

 

 

 

 

 



153 
 

EK-59. Resim-59. (kaynak Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.17) 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



154 
 

EK-60. Resim-60 (kaynak - Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.25) 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



155 
 

EK-61. Resim-61. (kaynak - Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.84) 

 

 

 

  

 

 



156 
 

EK-62. Resim-62. (kaynak - Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.84) 

 

 

 

 

 

 



157 
 

EK-63. Resim-63 (kaynak - Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.93) 

 

 

EK-64. Resim-64. (kaynak - Ed: S.V. Ivanov , K.I.Antipina Trudy Kirgizskoy 

ArHeologo-Etnograficheskoy Ekspeditsii.  C.5. Frunze.Nauka 1968.s.109) 

 



158 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Doğum Yeri ve Yılı            Celal Abad, Kazarman 05.05.1997 

Öğr.Gördüğü Kurumlar   Başlama Yılı Bitirme Yılı Kurum Adı 

Lise 2004 2015 Kırgızistan Türkiye 

Manas Üniversitesi 

Lisans  2015 2020 Kırgızistan Türkiye 

Manas Üniversitesi 

Yüksek Lisans 2020 2023 Kırgızistan Türkiye 

Manas Üniversitesi 

Medeni Durum                  Bekar 

Bildiği  Yabancı  Diller  ve  Düzeyi Rusça, Türkçe İyi 

Yayımlanan Çalışmalar                                 

 09.02.2023 

 

Baktiyar Keldibekov 


	ETİK BEYAN
	ЭТИКАЛЫК ТАЛАПТАР
	TEZ ONAY SAYFASI
	ПРОТОКОЛ
	ÖZET
	КЫСКАЧА МАЗМУНУ
	АБСТРАКТ
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM. KIRGIZİSTAN COĞRAFYASI
	1.1.  Yeryüzü Şekilleri
	1.1.1. Tengri/Tanrı/Tienşan Dağları

	1.2. İklim ve Bitki Örtüsü
	1.3. Hidrografyası
	1.3.1. Akarsu Sistemi
	1.3.2. Göller

	1.4.  Madenleri
	1.5.Yollar
	1.6. Ekonomisi

	İKİNCİ BÖLÜM
	ORTA ASYA PETROGLİFLERİ
	2.1. ALTAY
	2.1.1. Biçiktu/Boom

	2.2. MİNUSİNSK HAVZASI
	2.2.1. Tepsey kaya resimleri

	2.3. ÖZBEKİSTAN
	2.3.1. Zaraut-Kamar
	2.3.2. Siypantaş
	2.3.3. Sarmışsay
	2.3.4. Aksakalatsay

	2.4. KAZAKİSTAN
	2.4.1.Tamgalı
	2.4.2.Tamgalıtaş (Ili Kapşagay)
	2.4.3. Akterek

	2.5. TACİKİSTAN
	2.5.1. Şakta Mağarası
	2.5.2. Lyangar
	2.5.2. Akcılga
	2.5.3. Kurteke Kayası

	2.6. KIRGIZİSTAN
	2.6.1. Çolpan-Ata
	2.6.2. Örnök Köyü Petroglifleri

	2.7. TÜRKMENİSTAN
	2.7.1.Bezegli-Dere


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM. SAYMALITAŞ KAYA RESİMLERİ
	3.1. Saymalıtaş Coğrafyası
	3.2. Saymalıtaş Araştırmaları Tarihi
	3.3. Saymalıtaş Petrogliflerinin Fiziki Özellikleri
	3.4. Güneş Motifi Bir Sembol Olarak Kaya Resimlerinde

	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	TÜRK KÜLTÜRÜNDE GÜNEŞ MOTİFİ VE SEMBOLLU
	4.1. Türk Mitolojisinde Güneş Motifi
	4.2. Kırgız Kültüründe Güneş Motifi

	SONUÇ
	ДИССЕРТАЦИЯНЫН КЫСКАЧА МАЗМУНУ
	KAYNAKLAR:
	EKLER
	ÖZGEÇMİŞ

