
 

T.C. 

 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİMDALI 
 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

MEVLANA’NIN EHL-İ BEYT VE ŞİİLİĞE 

BAKIŞI 
 

 

 

 

 

 

 

 

MUHAMMED YASİR YILDIRIM 
 

2501180934 
 

 

 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 
 

PROF. DR.  HALİL İBRAHİM BULUT 
 

 

İSTANBUL-2023 



ii 
 

ÖZ 

MEVLÂNÂ’NIN EHL-İ BEYT VE ŞİÎLİĞE BAKIŞI 

MUHAMMED YASİR YILDIRIM 

İslam düşüncesinin önemli şahsiyetlerinden biri olan Mevlânâ Celâleddîn-i 

Rûmî, (ö. 604/672, 1207/1273) sahip olduğu fikir ve düşünceleriyle her çağa ışık 

tutan ve evrensel boyutta etkileri olan müstesna bir âlimdir. Evrensel etkisinin bir 

tezahürü olarak geniş topluluklar tarafından kabul görmüş ve kendisine büyük önem 

atfedilmiştir. Bunun bir sonucu olarak farklı anlayış ve mezhepsel yaklaşımlar, onu 

kendi itikadi/mezhebi düşünce dünyasının bir parçası olarak görme eğiliminde 

olmuşlardır. Bu da Mevlânâ’nın itikadi çerçevede düşüncesinin nesnel bir şekilde 

araştırılıp Şiî mezhep anlayışına bakışı ve herhangi bir mensubiyet ya da yakınlığının 

olup olmadığının araştırılmasını zorunlu kılmıştır. 

Şiîliğe bakışını konu edinen bu çalışma, Mevlânâ’nın klasik eserleri merkeze 

alınarak yapılmıştır. Bu da eserlerinden hareketle konu hakkında nasıl bir 

tasavvurunun olduğunu ve onun sahip olduğu itikadi anlayışı ortaya çıkarmıştır. 

Ayrıca bu çalışmada Mevlânâ’nın klasik eserleri ayrıntılı bir şekilde tetkik edilip 

Mevlânâ’nın dört halifeye ve diğer sahabilere bakışının Şia’da ki anlayışla örtüşüp 

örtüşmediği ortaya çıkartılmak istenmiştir. Yine Mevlânâ’nın Şia ile 

ilişkilendirilmesi noktasında Şiî anlayışların iddiaları tesbit edilip düzenli bir şekilde 

yer verilmiştir. Bunun yanı sıra nüshalar arası farklılık, Şiîlik-Sufilik arasındaki 

ilişkiler ve Mevlânâ’nın beyitlerinin farklı şekilde yorumlanıp tevil edilmesi gibi 

farklı sorunsallar ele alınarak meselenin temeline inilmiş ve onun Şiî olduğuna dair 

yakıştırmaların nereden kaynaklandığı açıklanmaya çalışılmıştır. 

 

Anahtar kelimeler: İslam Mezhepleri Tarihi, Mevlânâ, Şiîlik, Dört Halife, 

Mezhepsel İsnatlar. 

 



iii 
 

ABSTRACT 

MEVLANA’S VIEW ON AHL-I BAYT AND SHI’ISM 

MUHAMMED YASIR YILDIRIM 

 Mevlana Celaleddin-i Rumi, one of the important figures of Islamic thought, 

is an exceptional scholar who sheds light on every period with his ideas and thoughts 

and has effects on a universal extent. As a reflection of his universal influence, it is 

accepted by large communities and given great importance to him. As a result of this, 

different understandings and sectarian approaches have tended to see him as a part of 

their faith/sectarian world of thought. This necessitated the objective research of 

Mevlana's thought in the faith framework, his view of the Shiite sect and whether he 

had any affiliation or closeness. 

 This study, which deals with his view of Shiism, ın this respect, it was made 

by focusing on the classical works of Mevlana. This has revealed what kind of a 

thought he has on the subject and his understanding of faith based on his works. In 

addition, in this study, it is aimed to investigate the classical works of Mevlana in 

detail and to reveal whether Mevlana's view of the four caliphs and other 

Companions (Sahabis) overlaps with the faith in Shia. In addition, at the point of 

associating of Rumi with Shia, the claims of Shiite understandings have been 

determined and stated regularly. On the other hand, by considering different 

problematics such as the difference between the copies, the relations between Shiism 

and Sufism, and such as the different interpretation of Mevlana's couplets have been 

discussed and the basis of the issue has been reached and it has been tried to explain 

where the basis of imputations that he is Shiite comes from. 

Keywords: History of Islamic Sects, Mevlana, Shiism, Four Caliphs, Sectarian 

Attributions. 

 



iv 
 

ÖNSÖZ 

İslam toplumlarında mezhep kavramı son derece ehemmiyet arz eden bir 

durum olarak karşımıza çıkmaktadır. Zira sahip olunan mezhep anlayışı dini anlama 

biçiminin ötesinde toplumu sosyal, kültürel ve hatta politik birçok alanda 

şekillendiren ve tesiri olan bir mahiyete de sahiptir. Farklı disiplinlerle iç içe olan 

mezhepler, geçmişte olduğu gibi bugüne ve hatta yarına da ışık tutan bir hakikat olup 

güncellik, gereklilik ve önemini koruyacaktır. 

İslam toplumlarının bir gerçeği olan mezheplerin yine bu toplumlar tarafından 

kabul edilen, büyük âlim ve şahsiyetlerle ilişkilendirildiği ve buradan hareketle bazı 

değerlendirmelerin yapıldığı görülür. Bu bağlamda Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’ye 

baktığımız zaman bunu daha net bir şekilde görmekteyiz. Zira o, evrensel boyutta bir 

âlim, mütefekkir ve mutasavvıf olup müslüman ve gayrimüslim topluluklara etkisi 

olmuştur. Dolayısıyla çok tabii olarak onun gibi bir âlimin hangi mezhep, meşrep ve 

anlayışa sahip olduğu da merak edilegelmiş; kimi mezhep mentesipleri tarafından 

kendi anlayış ve meşreplerinin bir parçası olarak gösterilmek istenmiştir. Bu çalışma 

ise tam da bu noktada önem arz etmektedir. 

Çalışmada öncelikli olarak Mevlânâ’nın eserleri baz alınarak bu minvalde 

onun Şiîliğe bakışı ve Şiî fikirlere sahip olup olmadığının araştırılması amaç 

edinilmiştir. Bu çerçevede Mevlânâ’nın eserleri, bu eserlerin şerhleri ve bu alanda 

telif edilmiş Türkçe ve yabancı dildeki kaynaklar konunun açıklığa kavuşması 

noktasında aydınlatıcı olmuştur. Bu kaynaklar ışığında Şia’nın temel görüşlerinin 

Mevlânâ’nın fikir dünyasıyla uyuşup uyuşmaması ve bunun yanı sıra onun Şiî 

olduğu noktasında ortaya atılan argümanlar ve sorunsallara yer verilip tartışılması 

bize meselenin kapsamının genişliğini gösteren bir çerçeve çizmiş olmaktadır. 

Çalışma bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Mevlânâ’nın 

hayatına, ilmi ve dini kişiliğine, yaşadığı dönemin sosyo-kültürel ortamına ve 

ilişkilerine yer verilmiştir. İkinci bölümde, onun eserleri merkeze alınarak fikir ve 

görüşleri nesnel bir biçimde ortaya konulmuştur. Üçüncü bölümde ise konuya ilişkin 

sorunsalların kaynağı ve çıkış noktalaları irdelenmiştir. 



v 
 

Nihai olarak ifade etmek istiyorum ki, çalışmamın başından sonuna geçirilen 

her safhada yol gösteren teşvik öneri ve eleştirileriyle desteğini hissettiğim 

saygıdeğer tez danışmanım ve çok kıymetli hocam Prof. Dr. Halil İbrahim BULUT’a 

saygı ve şükranlarımı sunarım. Keza çalışmamın her aşamasında müracaat ettiğim, 

fazlasıyla istifade ettiğim İSAM yönetimi ve çalışanlarına teşekkürü bir borç bilirim. 

Ayrıca bu süreç boyunca maddi ve manevi desteklerini esirgemeyen, emekleri her 

türlü takdirin üzerinde olan, müsbet yaklaşım ve teşvikleriyle daima yanımda olan 

sevgili babam Necmettin Beyefendi ve annem Ayşegül Hanımefendi’ye, sevgili 

kardeşlerim Hicret ve Ebrar YILDIRIM’a minnet ve teşekkürlerimi bildiririm. 

 

Muhammed Yasir YILDIRIM 

İSTANBUL 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 
ÖZ ........................................................................................................................... ii 

ABSTRACT .......................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ .................................................................................................................. iv 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................ viii 

GİRİŞ ......................................................................................................................1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE YAŞADIĞI DÖNEM 

(1207/1273)  

1.1.  MEVLÂNÂ’NIN YAŞADIĞI DÖNEM .........................................................4 

1.1.1. Siyasi ve Sosyo Kültürel Durum ............................................................................ 4 

1.1.2. Dini, Fikri ve Tasavvufi Ortam .............................................................................. 8 

1.2. MEVLÂNÂ’NIN HAYATI VE ESERLERİ ................................................. 10 

1.2.1. Mevlânâ’nın Hayatı ..............................................................................................10 

1.2.2. Mevlânâ’nın Entelektüelitesi ve Dini Anlayışının Teşekkülünde Etkili Olan 

Şahsiyetler .....................................................................................................................17 

1.2.3. Mevlânâ’nın Eserleri ............................................................................................20 

İKİNCİ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN DİNİ ANLAYIŞ ŞEKLİ VE ŞİÎLİĞE BAKIŞI 

2.1. KUR'ÂN VE PEYGAMBER ANLAYIŞI ..................................................... 24 

2.1.1. Kur’ân Anlayışı ....................................................................................................24 

2.1.2. Hz. Muhammed ve Hadis Anlayışı ........................................................................35 

2.2. HZ. ALİ VE EHL-İ BEYT ANLAYIŞI ......................................................... 55 

2.2.1. Hz. Ali Anlayışı ....................................................................................................55 

2.2.2 Ehl-i Beyt Anlayışı ................................................................................................73 

2.2.3. İmam Hüseyin ve Kerbelâ Matemi Çerçevesinde ..................................................77 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN İTİKADİ-MEZHEBİ ANLAYIŞIYLA İLGİLİ TEMEL 

YAKLAŞIMLAR VE SAHABİLERE BAKIŞI 



vii 
 

3.1. İLK HALİFELER VE GENEL OLARAK SAHABE ANLAYIŞI ............... 83 

3.1.1. Hz. Ebû Bekir Anlayışı .........................................................................................84 

3.1.2. Hz. Ömer Anlayışı ................................................................................................91 

3.1.3. Hz. Osman Anlayışı ............................................................................................104 

3.1.4. Hz. Âişe ve Diğer Sahabelerle İlgili Anlayışı ......................................................109 

3.2. ŞİÎ MEZHEBİ DÜŞÜNCEYE YAKINLIĞIYLA İLGİLİ İDDİALAR ..... 114 

3.2.1. Nüshalar Arası Farklılık Çerçevesinde ................................................................114 

3.2.2. Şiîlik-Sûfîlik Bağlamı Çerçevesinde ...................................................................120 

3.2.3. Hz. Ali’ye Atıfları Bağlamında İmâmet-Velayet .................................................126 

SONUÇ ................................................................................................................ 134 

KAYNAKÇA....................................................................................................... 136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.s :  Aleyhisselam 

b.:  Beyit 

bkz. :  Bakınız 

çev. :  Çeviren 

ed. :  Editör 

H. :  Hicri 

Hz. :  Hazreti 

haz. :  Hazırlayan 

M. :  Miladi 

ö. :  Ölüm tarihi 

s.a.v. : Sallallahu aleyhi vesellem 

TDV :  Türkiye Diyanet Vakfı 

vb. :  Ve benzeri 

vd. :  Ve diğerleri



1 
 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN KONUSU, AMACI VE ÖNEMİ 

Tarih boyunca insanoğlu, kendi varoluşunun en tabii vasfının bir gerekliliği 

olarak düşünme ve anlamlandırma çabası içerisinde olmuştur. Bu doğrultuda kendisi 

ve çevresinden başlayarak her şeyi merak edip anlama ve anlamlandırmak istemiştir. 

Bunun sonucu olarak ilahi ve beşeri dinlerde bu durumdan belli ölçülerde 

etkilenmişlerdir. İlahi bir din olarak İslam’a baktığımızda, bu inancın altında 

teşekkül eden farklı mezhep ve anlayışların varoluşunda diğer faktörlerin yanı sıra 

insanın düşünme, yorumlama ve anlamlandırma vasfı da önem arz etmektedir. Bu da 

toplumsal tabanda etkiye sahip olan mezheblerin, dini temellerinin yanı sıra siyasi, 

sosyal ve düşünsel (fikri) boyutlarının da göz önüne alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Şiî mezhep anlayışına baktığımız zaman yukarıda yer verdiğimiz etmenleri 

burada görmemiz mümkündür. Mezheplerin teşekkülünde dini, siyasi, sosyal ve 

düşünsel faktörler önem arz etmektedir. Fakat bir anlayışın sadece mezhep olarak 

isimlendirilmesi onu sosyal anlamda güçlü kılmamaktadır. Bundan ötürü mezhebin 

mensupları tarafından onun daha güçlü kılınması ve daha sağlam alt yapısının 

oluşturulması için tarihsel altyapı, dini metin boyutu, toplumlar tarafından kabul 

edilmiş önder şahsiyetleri kendi mezheplerinin mensubu göstermeye çalışma gibi 

farklı unsurlarda dayanak noktalarıdır. Dolayısıyla farklı millet ve toplumların büyük 

değer atfettiği önemli bir mutasavvıf ve âlim olan Mevlânâ’ya da, Şia’nın sahip 

çıkmaya çalıştığı, onu kendi mezheplerine mensup bir âlim göstermek için gayret 

ettikleri ve bu meyanda bazı iddialar ileri sürdükleri bilinmektedir. Bunun bir sonucu 

olarak kimi Şiî mezhep mensupları tarafından Mevlânâ kendi inanç dünyalarının bir 

parçası olarak görülmek ve gösterilmek istenmiştir. Bir bakıma onun popüler 

oluşundan faydalanılmak istenmiştir. 

Çalışmamız tam da bu noktada odaklanmıştır. Hedefimiz Mevlânâ’nın, Şia’ya 

yakınlığı ya da mensup olup olmadığı hususunun araştırılması, Mevlânâ’nın kendi 

eserlerinden hareketle bu soruya cevap bulunmasıdır. Bu çerçevede Mevlânâ’yı Şiî 

inançla ilişkilendirenlerin ileri sürdüğü deliller ve iddialara nesnel bir şekilde yer 



2 
 

verilerek mesele etraflı bir şekilde tahkik edilmiştir. Bu bağlamda çalışmamızda, 

Şia’nın temel fikir ve görüşlerini oluşturan meselelere karşı Mevlânâ’nın eserleri ve 

bu eserlere yönelik şerhler merkeze alınarak konunun objektif bir şekilde açıklığa 

kavuşturulması amaçlanmıştır. 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEM VE KAYNAKLARI 

Öncelikli olarak çalışmamızda akademik çalışmanın bir gereği olan objektiflik 

ilke ve yöntemi esas alınmıştır. Bu doğrultuda farklı iddia, görüş ve izahlara yer 

verilerek meselenin tüm boyutlarıyla, geniş bir kapsamda açıklığa kavuşturulması 

istenmiştir. İlk olarak Mevlânâ’nın kendi eserleri, akabinde bunlara ilişkin şerhler ve 

açıklamaları ihtiva eden farklı eserler incelenmiştir. Bunun akabinde ise Mevlânâ’yı 

Şiîlikle ilişkilendirme noktasında yer verilen farklı isnad, iddia ve bu iddiaların 

kaynaklarını ve diğer sorunsalları ihtiva eden güncel eserlere yer verilmek suretiyle 

bir sıralama ve yöntem kullanılmıştır. 

Çalışmamız farklı alan ve disiplinlerden yararlanmanın zorunluluk arz ettiği bir 

mahiyet arz etmektedir. Bu doğrultuda sadece İslam Mezhepleri Tarihi alanıyla iktifa 

edinilmemiş, bunun yanı sıra konumuz minvalinde tasavvuf, edebiyat gibi farklı 

alanlara da müracaat edilmiştir. Hiç şüphesiz çalışmanın ana kaynakları Mevlânâ’nın 

klasikleri olarak isimlendirebileceğimiz eserleridir. Bunlardan altı ciltlik bir eser olan 

Mesnevî en önemlilerindendir. Yine hakeza yedi cilt olarak matbu bir eser olan 

Divân-ı Kebîr’den çok istifade edilmiş ve Mevlânâ’nın fikir ve görüşlerinin 

açıklanması noktasında ehemmiyet arz eden bir kaynak olmuştur. Bunların yanı sıra 

Fîhi Mâ Fîh, Mecâlis-i Seb’a ve Mektûbât’ta konumuz minvalinde faydalanılan diğer 

klasik kaynaklardandır. Bunların dışında istifade ettiğimiz diğer önemli eser ve 

kaynaklar ise yukarıda verdiğimiz Mevlânâ’nın temel eserlerine referansla ortaya 

konulan izah ve açıklamalar minvalinde olan şerh, eser ve kitaplardır. Fuad 

Köprülü’nün Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Abdulbâki Gölpınarlı ve 

Füruzanfer’in aynı başlıkta Mevlânâ Celâleddin ismiyle telif etmiş olduğu farklı 

kitaplar ve bunun yanı sıra Halil İbrahim Bulut’un Mevlâna’da Ehl-i Beyt 

Muhabbeti, Ali Aksu’nun, Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Dört Halife gibi makaleleri 

bunlara örnek olarak göstermemiz mümkündür. Yine bunlara ek olarak farklı 



3 
 

mahiyette diğer kitap ve makalelerle konu daha geniş bir kapsamda işlenmiş 

olmaktadır. Bu ise çalışmamızın bağlamını ve kaynakların çerçevesini 

göstermektedir. 

ARAŞTIRMANIN KAPSAM VE SINIRLILIKLARI 

Çalışmanın kapsamı Mevlânâ’nın klasik eserleri ile sınırlı tutulmuştur. Bununla 

birlikte konumuz eksenli olmak üzere Mevlânâ’dan bahseden tarihî ve güncel farklı 

kaynaklardan da faydalanılmaya çalışılmıştır. Birinci bölümde “Mevlânâ’nın Hayatı 

ve İlmi Kişiliği” başlığında ülkemizde pek çok akademik çalışma yapılmış 

olduğundan mesele sathi olarak ele alınmakla yetinilmiştir. İkinci ve üçüncü 

bölümler, asıl odaklandığımız ve ağırlık verdiğimiz bölümlerdir.  

Burada çalışmanın zorluklarından da bahsetmeliyiz. Çalışmaya başladığımız 

sırada bütün dünyayı etkileyen pandemi zuhur etmiş ve düzenimiz bozulmuştu. 

Hâliyle bizler de Covid-19 döneminin olumsuz etkilerinden fazlasıyla payımızı almış 

olduk. Gerek  bu dönemin başında yani Eylül 2019 ile Nisan 2020 arasında  

Malezya’da değişim öğrencisi olarak bulunmam gerekse pandeminin bir sonucu 

olarak kütüphanelere erişimin bazen sınırlı bazen de mümkün olmaması çalışmayı 

yavaşlatmıştır. Ancak bulabildiğim ölçüde internet üzerinden konuya ilişkin kitaplara 

erişim sağlamam ise bu olumsuzluğu belli ölçüde minimize etmiştir. Öte yandan 

çalışma için önem arz eden ve Şiî argümanların hakim olduğu bazı kitapların yabancı 

dilde olması ve edebi ifadelere haiz bazı beyit ya da ifadelerin mevcudiyeti, en doğru 

şekilde anlaşılıp yorumlanması gayesi ile teenniyle hareket etmemize sebebiyet 

vermiştir. Çeşitli zorluklarına rağmen büyük bir sebat ve gayretle ortaya 

koyduğumuz bu çalışmanın sahada bir boşluğu doldurması en büyük temennimizdir. 

 

 

 

 



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE YAŞADIĞI 

DÖNEM (1207/1273) 

Bir şahsiyetin anlaşılabilmesi, düşüncelerinin doğru ve net bir şekilde 

anlamlandırılıp analiz edilebilmesi için, yaşadığı dönemin çok iyi bilinmesi 

gerekmektedir. İnsan yaşadığı dönemle bir bütünlük oluşturmakta ve onun bir parçası 

olarak değerlendirilmektedir. Bunun temel nedeni insanın yaşadığı çevreden 

soyutlanamayacak olması ve dönemin siyasi, sosyo-kültürel yapısından kaçınılmaz 

bir şekilde doğrudan ya da dolaylı olarak etkilenebilmesidir. Burada belirttiğimiz 

öncül ve etmenleri göz önünde bulundurarak Mevlânâ’ya baktığımızda ise onu ve 

onun düşünce sisteminin kavranmasının yolunun yer verdiğimiz gibi bir bütünlük 

içerisinde ele almakla mümkün olacağını ifade edebiliriz. 

1.1.  MEVLÂNÂ’NIN YAŞADIĞI DÖNEM 

1.1.1. Siyasi ve Sosyo Kültürel Durum 

Mevlânâ’nın yaşamış olduğu (604/672) VII. asır, siyasi, sosyal ve ilmi açıdan 

kayda değer ciddi gelişmeler, değişiklikler hatta kriz ve büyük sıkıntıların yaşandığı 

dünya çapında önem teşkil eden bir asır olmuştur. Özellikle daha öncesinde Anadolu 

ve Orta Doğudaki Haçlı seferleri (1096-1291) ile sosyal ve ekonomik yönden 

zayıflayan Müslümanlar Moğol istilaları (1218-1258) ile de tam anlamıyla büyük bir 

sarsıntıya uğramıştır. Ayrıca bu istilalar dönemin büyük İslam devletlerinden olan 

Harzemşahlar (1097-1231), Abbasiler (749-1258) ve Anadolu Selçukluların (1097-

1253) zayıflamasını ve yıkılmasını da beraberinde getirmiş1 ve hatta daha da ilerisi 

İslam dünyasının birliğinin sembolü olan Bağdat’taki hilafet makamı da hedef 

                                                             
1 Osman Gazi Özgüdenli, “Moğollar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), 30/228. 



5 
 

alınmış, dönemin Halifesi Müsta‘sım Billâh (ö. 1258) öldürülmüş ve Müslümanlar 

zulüm ve işkencelere maruz kalmışlardır.2 

Mevlânâ’nın yaşadığı döneme daha da özelde bakacak olursak doğduğu, ilk 

çocukluk dönemini geçirdiği bugün Afganistan sınırları içerisinde bulunan Belh şehri 

karşımıza çıkmaktadır. Belh, ipek ticaret yolu üzerinde bulunan şehirlerden biri olup 

son derece stratejik bir konumdadır.3 Bu stratejik konum şehrin sosyoekonomik dini 

ve kültürel açıdan gelişmesine katkıda bulunmuş ve zaman içinde birçok uygarlığa 

başkentlik yapmasına imkan sağlamıştır.4 

Belh, Muaviye (ö. 60/680) döneminde, 662-663’te İslam orduları tarafından 

Müslümanların eline geçmeden önce Zerdüşlük, Budizm, Mecusilik, Şamanizm, 

Hırıstiyanlık gibi birçok inanca ve medeniyete ev sahipliği yapmış ve İslam’ın 

egemenliğine girdikten sonrada yine farklı inanç yapıları bünyesinde barındırmaya 

devam etmiştir. Sonraki dönemlerde Samaniler, Gazneliler, Selçuklular, Gurlular, 

Karahıtaylar, Harzemşahlar gibi birçok önemli devletin hakimiyeti altında olmuş olsa 

da özellikle şehrin gelişiminde Selçuklular ve Harzemşahlar ayrı bir önem arz 

etmektedir. Çünkü onların döneminde ilme eğitime daha da fazla önem verilmiş ve 

şehir büyük medreseler, camiler, dergahlarla donatılmıştır. Bu da büyük alimler, 

sufiler, sanatkarlar ve filozofların yetişmesine zemin hazırlamıştır.5 Ancak sadece bu 

döneme münhasır olmayıp tarihi süreç içerisinde de Belh çoğunlukla canlı hareketli 

yapısı ve ilim merkezi olma özelliği ile ön planda olmuştur. Tefsir, fıkıh, hadis 

felsefe, tıp, coğrafya gibi alanlarda yetişmiş büyük âlimlerin Bağdat ve Dımaşk başta 

olmak üzere birçok beldeye dağılması İslam kültür ve medeniyetinin gelişmesine 

                                                             
2 Hacı Ahmet Özdemir, “Müsta‘sım Billâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006), 32/126. Ebû Abdullah Muhammed İbn Battûta Tancî, İbn Battûta 

Seyahatnâmesi, çev. A. Sait Aykut, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2000), 1/529. 
3 Tahsin Yazıcı, “Belh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

5/410-411.  
4 Mustafa Demirci, “Mevlana’nın Düşünce Köklerine Belh Üzerinden Bir Bakış”, Tarihî Süreçte 

Mevlâna ve Eserleri Ulusal Sempozyum Bildirileri, SÜ Mevlâna Araştırmaları Enstitüsü Yayınları 

(2014), 76. 
5 Hüseyin Güllüce, “Mevlânâ’nın Yaşadığı VII/XIII. Asırda Belh ve Konya’nın İlmî ve Tasavvufî 

Durumuna Genel Bir Bakış”, Ekev Akademi Dergisi 17/ 55 ( Bahar 2013), 102-103. 



6 
 

ciddi katkılar sağlamış ve Belh’in “ Kubbetü’l –İslam ve “Dârü’l Fıkh” adıyla 

anılmasını beraberinde getirmiştir.6 Bu da Belh için ayrı bir önem arz etmektedir. 

XIII. asrın başlarına gelindiğinde Gurlular’ın elinde olan Belh 1203’te Sultan 

Gıyâseddin’in ölümüyle beraber zayıflama sürecine girmiştir. Bunun sonucunda ise 

şehir, Mevlânâ’nın doğumundan bir yıl önce, yani 1206’da Harzemşahlar’ın eline 

geçmiştir. Ancak bu asrın başlarında ortaya çıkan Moğollar bütün Müslüman 

coğrafyalarda olduğu gibi Belh’de de en büyük musibet olarak görülmüştür. Zira 

Moğollar, Belh’te öyle bir tahribat gerçekleştireceklerdir ki bu istilanın sonrasında 

Belh şehri kendisini uzunca bir zaman toparlayayamamıştır. Kaynaklar, yaklaşık 100 

yıl kadar harabe halinde kaldığını bildirmektedir.7 Buna ilişkin İbn Battûta’nın da 

Seyehatnâmesine bakıldığında İstila ederek batıya ilerleyen ve bütün şehirleri 

tarumar eden Cengiz Han’ın (ö. 1227), 1220’de Belh’e girdiğinde kadın erkek fark 

etmeksizin insanları kılıçtan geçirdiği, her yeri yıkıp mahvettiği görülmektedir.8 

Sadece bu durum bile Moğolların ne denli büyük bir çöküntüye sebebiyet 

verdiklerini göstermekte yeterlidir. 

Mevlânâ’nın babası Bahâeddin Veled (ö. 628/1231), ailesi ile birlikte Moğol 

istilasından önce Belh’ten ayrılmıştı. Mevlânâ ailesi Belh’ten ayrılıp birçok beldelere 

uğrayıp belirli müddet ikamet etmiş olsalar da nihayi olarak Anadolu’ya gelmişler ve 

burada Anadolu Selçuklularının başkenti olan Konya’da karar kılmıştır.9 Konya’ya 

gelindiğinde Mevlânâ 14 yaşında olduğu bilinmektedir. Buradan hareketle 

Bahâeddin Veled’in Konya’ya 1221 yılında geldiği anlaşılmaktadır.10 

Mevlânâ’nın yaşadığı XIII. asrın Konyası çok renkli ve zengin bir hüviyete 

sahipti. Türkmen çoğunluklu nüfusun yanı sıra Hıristiyanlık gibi diğer gayri müslim 

insanlarda bulunmaktayıdı. En iyimser rakamla o dönemde %10’u gayri müslim 

                                                             
6 Yazıcı, “Belh”, 5/411. 
7 Mohammad Yasir Mahdi, “Türk-İslam Kültür Merkezlerinden Biri Olarak Belh Şehri”, İstem 9/18 

(2011), 228-229. 
8 İbn Battûta Tancî, İbn Battûta Seyahatnâmesi, 1/528-529. 
9 M. Nazif Şahinoğlu, “Bahâeddin Veled”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991), 4/460-461. Ayrıca bkz. Hüseyin Güllüce, “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının 

Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve Kaynaklar”, Uluslararası Düşünce ve Sanatta Mevlânâ 

Sempozyum Bildirileri, Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (2006), 53. 
10 Reşat Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2004), 29/442. 



7 
 

olmak üzere ortalama 60.000 nufusun olduğu tahmin edilmektedir.11 Ayrıca Konya, 

söz konusu dönemde sanatın, mimarinin ve eğitimin zirvesinde bir şehir olduğu 

anlaşılmaktadır. Birbirinden güzel medreseler, bedestenler, evler ve çarşılarıyla 

beraber 7 büyük camii, 360 zaviye 70 hânikâh 300 tane mescidin faal olduğu bilinen  

Konya’da farklı meşrepten gelen tasavvufi yapı ve zümrelerin çok fazla olması canlı 

ve renkli çeşitliliğin bir göstergesidir.12 Moğol baskınlarından dolayı Mâverâünnehir, 

Horasan, İran gibi beldelerden Konya’ya göç eden alim, mutasavvıf, tüccar ve 

sanatkarlarda bu renkli ve zengin hüviyeti hiç şüphesiz daha da etkilemiş demografik 

etkiyle beraber sosyal, siyasi, ilmi ve fikri yapıyı çeşitlendirmiştir.13 Bu da 

Konya’nın renkli sosyal ve kültürel yapısını göstermektedir. 

XIII. asır Anadolu’da birçok siyasi hadiselerin cereyan ettiği zor ve karmaşık 

bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Anadolu Selçuklularının kudretli hükümdarı 

I. Alâeddin Keykubâd (ö. 1237) zehirlenerek öldürülmesinin sonrasında Anadolu’da 

büyük gailelerin kapısı aralanmış, üstesinden gelinmesi çok zor karmaşa ve sorunlar 

ortaya çıkmıştı.14 Dahası bu zorlukları aşacak tecrübeli bir yönetim de yoktu. Zira I. 

Alâeddin’den sonra 16 yaşındaki II. Gıyaseddin Keyhüsrev (ö. 643/1246) tahta 

geçmişti. Onun bilgisiz ve tecrübesiz olması, Sâdeddin Köpek (ö. 636/1238-39) gibi 

yakınındaki etkili kişiler tarafından tahtı ele geçirmek için kullanılmak istenmesi, 

zuhur eden meselelere yönelik zamanında ve etkili kararların alınamaması 

başarısızlığı beraberinde getirmişti.15 

Bu dönemdeki diğer bir sorunda Moğol istilalarından kurtulup Anadolu’ya 

gelen Türkmenlerin çıkarmış olduğu Babaîler (637/1240) isyanıdır. Siyasi ve dini 

merkezli  bir hareket olarak değerlendirilen Babaîlerin İsyanı zorlukla 

                                                             
11 Tuncer Baykara, “Konya”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

26/183-184. 
12 Musa Kaval, Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Dönemin Sosyo-Dini Yapısı ve Tasavvufi Hayatı (Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, DoktoraTezi, 2011), 74-76. Ayrıca bkz. Mikail 

Bayram, Selçuklular Zamanında Konya’da Dini ve Fikri Hareketler, (İstanbul:  Nüve Kültür Merkezi 

Yayınları , 2008) 26. 
13 Mikail Bayram, Selçuklular Zamanında Konya’da Dini ve Fikri Hareketler, (İstanbul:  Nüve Kültür 

Merkezi Yayınları , 2008) 20-36. 
14 Faruk Sümer, “Keykubad I”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 

25/358. Detaylı bilgi için bkz. Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, (İstanbul: Nakışlar 

Yayınevi, 1971.) 
15 Muharrem Kesik, “Sâdettin Köpek”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35/392-393. 



8 
 

bastırılabilmişti. Bu durum Selçukluların zayıflığını göstermiş ve Moğolları, 

cesaretlendirmiştir.16 Moğollar Erzurum’u geçip Anadolu’yu istilaya başlamışlardı. 

Her ne kadar Selçuklular, Sivas’ta yapılan Kösedağ savaşıyla (1243) bu istilayı 

önlemeye çalışsalar da başarılı olamamışlardır.17 Nihai olarak Moğollar Anadolu’da 

üstünlüğü elde etmiş, şehirleri talan ettikleri gibi, Selçukluları da kendisine bağlı bir 

duruma getirmiştir. Sultan G. Keyhüsrev’in ölümünden sonra üç oğlunun yapmış 

oldukları iktidar mücadelesi mevcut istikrarsız durumu daha da olumsuz bir noktaya 

taşımış ve hatta Moğolların dahli olmaksızın Sultan ve Vezir atanamaz duruma 

gelmiştir, bir bakıma Selçuklular Moğollara bağlı beylikhaline dönüşmüştür.18 Şu 

açıktır ki siyasi atmosferin iç açıcı olmayışı, toplum üzerindeki etkisi, sorunlu, 

sıkıntılı günlerin yaşandığı çok zor ve karmaşık bir dönemin yaşanıyor olmasına 

rağmen bu dönemde Anadolu’da önemli ilim adamları yetişmiştir. 

1.1.2. Dini, Fikri ve Tasavvufi Ortam 

Kadim bir geçmişe sahip olan Belh, tarih boyunca farklı din inanç ve 

kültürlere ev sahipliği yapan önemli bir şehirdir. Onun bu öneminde doğu batı ticaret 

yolları üzerinde bulunan önemli bir ticaret merkezlerinden birisi olmasının getirdiği 

doğal bir sonuç olarak sosyal etkileşim ve düşünsel çeşitliliğin olması yatmaktadır. 

Tarihi süreç içerisinde bakıldığında önemli dini ve kültürel merkez mesabesinde olan 

bu şehir Mevlânâ’yı ve onu yetiştiren, etkileyen âlimleri yetiştiren bir yer olarak 

karşımıza çıkmıştır.19 

Muaviye (ö. 60/680) döneminde Müslümanların eline geçmesiyle beraber 

Belh ve çevresi Müslümanlaşmış ilim, kültür ve medeniyet alanında ciddi ilerlemeler 

katetmiştir. Abbasiler döneminde gerek inşa edilen önemli mimari yapıtlar gerekte 

ilmi ve fikri ilerlemeler şehri önemli bir konuma taşımıştır. Buhara, Semerkant, 

Herat, Horosan ve Merv özellikle X. asırdan sonra İslam Medeniyetinin önemli 

                                                             
16 Ahmet Yaşar Ocak, Babaîler İsyanı, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011) 219-220. 
17 Faruk Sümer, “Kösedağ Savaşı”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 26/272-273. 
18 Osman Nuri Küçük, Mevlânâ ve İktidar, (Konya: Rumi Yayınları, 2007), 12-22 
19 Kemal Ramazan Haykıran, Moğollar ve Mevlânâ, (İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2015), 47-48. 



9 
 

şehirlerine dönüşmüştür.20 Ayrıca daha önceleri İslam dünyasına var olan özellikle 

Kelamcılar ve Filozofların temsil ettiği Akılcılık ile Mistik ve Tasavvufi akımların 

mücadelesi Horasan ve Belh bölgesinde de var olagelmiştir.21 Zaman zaman bu tarz 

mücadeleler olmuş olsada her halükarda Belh, düşünsel, fikri ve ilmi zenginliğiyle ön 

planda olan bir yer olmuştur. 

Mevlânâ’nın doğduğu şehir olan Belh kadar, yetiştiği şehir olan Konya’da 

önemlidir. Mevlânâ’yı anlayabilme adına oradaki dini, fikri ve tasavvufi yapı da bizi 

yakından ilgilendirmektedir. Uzun yıllar Hırıstiyan kültürün var olduğu Konya,  XI. 

asrın sonlarında Selçukluların eline geçmesi ve başkent olarak ilan edilmesi Türkler 

ve Müslümanların bölgeye yerleşmesini beraberinde getirmiş, ve ardından ilim ve 

tasavvuf alanında hızlı bir şekilde gelişme sağlanmıştır. Bu durum ise XII. asırdan 

itibaren Konya’yı ilmi anlamda daha meşhur ve cazip bir konuma yükseltmiştir.22 

XIII. asra gelindiğinde Konya dini, ilmi ve tasavvufi bakımdan çok daha 

renkli bir şehirdir. % 10’luk Rum ve diğer gayri Müslimlerden oluşan bir azınlık 

olmakla beraber, çok sayıda tasavvufi yapı da mevcuttur.23 Konya’da, Yesevîlik, 

Mevlevîlik, Bektaşîlik, Sühreverdîlik, Kübrevîlik, Halvetîlik, Rufaîlik gibi tarikatlar 

en parlak dönemlerini bu zamanda yaşamışlardır. Ayrıca Muhyiddin İbnü’l-

Arabi’nın (ö. 638/1240) Konya’ya gelmesi ve sonrasında Vahdet-i vücut 

nazariyesinin yayılıp revaç bulması da bu döneme tekabül etmektedir. Böyle renkli 

bir ortamın var olmasındaki etkilere bakıldığında İran, Türkistan , Horasan ve Arap 

diyarlarından gelen çeşitli fikirlere sahip farklı meşreplerden mutasavvıfların 

Konya’yı düşüncelerini yayabilmek için uygun bir ortam olarak görmeleri olmuştur. 

Buna ilaveten dönemin en büyük tehdidi olarak görülen Moğolların istilalarından 

kaçıp gelen mutasavvıf, derviş, sanatkar ve âlimlerde uygun gördükleri bölge olan 

Anadolu’ya göç etmek zorunda kalmışlardır. Hiç şüphesiz bunda Selçukluların din 

ve mezhebi hususlardaki hoşgörülü tavrı etkili olmuştur. Bu durum her ne kadar 

                                                             
20 Barthold, Moğol istilâsına kadar Türkistan, 80-82; Ayrıca bkz. Haykıran, Moğollar ve Mevlânâ, 48-

49. 
21 Bayram, Selçuklular Zamanında Konya’da Dini ve Fikri Hareketler, 70. 
22 Mehmet Aydın, “Konya’da Din ve Tasavvuf”, Milli Mücadeleden Günümüze Konya (1915-1965), 

(Konya: T.C Konya Valiliği İl Kültür Müdürlüğü, 1999), 1/35-37. 
23 Kaval, Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Dönemin Sosyo-Dini Yapısı ve Tasavvufi Hayatı, 97-102. 



10 
 

güzel bir fikir canlılığını doğursa bile, zaman zaman fikir çatışmalarınıda beraberinde 

getirmiştir.24 

Tasavvufi yapılara ek olarak var olan medreselerde Selçuklular zamanda 

ciddi ilmi eğitimlerin alındığı yerler olmuştur. Büyük Selçuklular döneminde kurulan 

Nizamiye medreselerine bakıldığında bunlar Sünnî yapılı medreseler olup ilmi 

çalışmalarda bu anlayışa göre tahsil edilmiştir. Hiç şüphesiz Anadolu ve Konya’da 

bundan payını almıştır. Bununla birlikte Selçuklular döneminde Hanefî-Mâtürîdî 

mezhebine de yatırım yapılmıştır. II. Gıyâseddin Keyhüsrev döneminde Konya’da 

bazı meşhur medreselere Hanefi fakihlerin atanmasını bu zaviyeden görmek gerekir. 

Özellikle Hanefi olan Orta-Asya ve Mâverâünnehir’den gelen göçlerle daha fazla 

yaygınlık göstererek, ciddi anlamda sayı artmış ve Anadolu’da Hanefilik çok daha 

yaygın bir  mezhep haline gelmiştir. Burada gördüğümüz diğer bir mezhep ise 

Malikiliktir. Antalya ve Alanya limanlarını fethi akabinde Kuzey Afrika ile başlayan 

ticari ilişkiler sonucunda Konya’ya kadar gelen nüfusun buraya yerleşmesiyle 

birlikte Konya’nın belli bölgelerinde Malikilik mezhebi de varlığını sürdürmeye 

başlamıştır.25 Ancak her hâlükârda Anadolu’da yaygın ve hakim mezhep Hanefilik 

olup26 bu bağlamda halkın geneli Ehl-i Sünnet ve Hanefi mezhebine mensup olarak 

toplumdaki varlığını sürdürmüştür.27 

Özetle ifade etmek gerekirse, Anadolu’da hem tasavvufi anlayışlar hem de 

itikadi-ameli mezheplerin varlığı ve bunun yanı sıra medreselerle birlikte zaviye, 

hânikâh vb. yapılar zengin bir ilmi ve tasavvufi ortamın varlığını bize göstermiştir. 

  1.2. MEVLÂNÂ’NIN HAYATI VE ESERLERİ 

1.2.1. Mevlânâ’nın Hayatı 

 Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, bugün Afganistan sınırları içerisinde bulunan 

Belh şehrinde 6 Rebiülevvel 604 (30 Eylül 1207) tarihinde doğmuştur. Asıl adı 

                                                             
24 Güllüce, “Mevlânâ’nın Yaşadığı VII/XIII. Asırda Belh ve Konya’nın İlmî ve Tasavvufî Durumuna 

Genel Bir Bakış”, 108-110. 
25 Bayram, Selçuklular Zamanında Konya’da Dini ve Fikri Hareketler, 100-108. 
26 İbn Battûta Tancî, İbn Battûta Seyahatnâmesi, 1/401-411.413. 
27 Kaval, Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Dönemin Sosyo-Dini Yapısı ve Tasavvufi Hayatı, 171. 



11 
 

Muhammed b.Muhammed b. Hüseyin el- Belhi şeklinde Mesnevi eserinin girişinde 

yazılıdır. Celâleddîn, Onun lakabıdır. Efendimiz anlamındaki Mevlânâ ise Onu 

yüceltmek amacıyla söylenmiş bir sıfatıdır. Ayrıca doğduğu yere nisbetle söylenen 

“Belhi” ve yaşadığı topraklar olan Anadolu’ya nisbetle söylenen “Rûmî” lakaplarıyla 

da anılmıştır.28 Babası, Sultanu’l-ulema (Âlimlerin Sultanı) ünvanına sahip 

Bahâeddin Veled olarak tanınan Belh’in önde gelen âlimlerinden Hüseyin Hatibi 

oğlu Muhammed (ö. 628/1231)’dir. Annesi, Mader-i Sultan olarak bilinen 

Karaman’da medfun olan Mümine Hatun’dur. (ö. 625/1227)29 

 Bahâeddin Veled’in (ö. 628/1231) Belh’ten göç etmesi 609/1212 ya da 

birçoklarının görüşüne göre 610/1213’te Mevlânâ’nın 5-6 yaşlarında olduğu bir 

döneme tekabül etmektedir. Belh’ten ayrılmasının nedeni kesin olarak bilinmemekle 

beraber farklı görüşler ileri sürülmektedir. 

O döneme bakıldığında Bahâeddin Veled ve Fahreddin Râzî (ö. 606/1210) 

arasında ciddi bir fikir ayrılığının olduğu görülmektedir. Bunun temeli ise Kelâm ve 

akla yaklaşım bakımından felsefeciler ve sûfîler arasındaki tarihi arka plana sahip 

ihtilafa dayanmaktadır. Bununla birlikte Bahâeddin Veled, Kübreviye tarikatına 

mensup idi ve Harezmşah’ın Kübreviye tarikatı müntesipleriyle arasının iyi 

olmadığı, Fahreddin Râzi ile daha çok yakınlığının olduğu bilinmektedir. Bu yakınlık 

neticesinde Harzemşahın Bahâeddin Veled’e düşmanlığa teşvik edilmesi Onu terke 

mecbur bıraktığı iddia edilmektedir. Moğol korkusununda bu göçün 

gerçekleşmesinde önemli bir neden olduğu da iddia edilmektedir.30 Bunlardan başka 

Bahâeddin Veled’in Belhlilerden kırıldığı ve incindiği bunun üzerine ilahi hitapla 

Hicaz’a gitmek için yola çıktığı ve hatta Moğolların Belh’e saldırdıklarından yolda 

haberdar olduğu da iddia edilmektedir.31 Bahâeddin Veled’in göç etmesine ilişkin 

hangi durumun etkisinin olduğu noktasında her ne kadar farklı görüşler olsa bile ilmi 

ve fikri sahada Bahâeddin Veled’in Fahreddin Râzi ile ciddi bir ihtilafın  ve 

münakaşanın olduğu açıkça görünmektedir. 

                                                             
28 Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, 29/441. 
29 Galip Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, Türk-İslam Medeniyeti 

Akademik Araştırmalar Dergisi 3/2007 (2007), 59-60. 
30 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, Çev. Feridun Nafiz Uzluk, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 2004), 79-91. 
31 Abdulbâki Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1985), 41-42. 



12 
 

 Mevlânâ’nın ilk çocukluk evresine tekabül eden bu göç Belh’den ailesiyle 

birlikte ayrıldıktan sonra Nisâbur üzerinden devam etmiştir. Burada kaldıkları 

zamanda Ferîdüddin-i Attâr, (ö. 618/1221) Mevlânâ Celâleddîn’e güzel hayr 

dualarda bulunmuş ve ona, Esrâr-Name’sinden bir nüsha hediye etmiştir. Akabinde 

yolcululukları Bağdat, Mekke, Şam, Malatya, Erzincan ve Akşehir olmuştur. 

Akşehir’de tekkede bir müddet kalıp , müderrislik yaptıktan sonra Lârende’ye gelmiş 

ve burada yedi sene kalmıştır.32 Bu bağlamda şunu da ifade etmeliyiz ki aktarılan yol 

güzergâhında özellikle Bağdat sonrasıyla ilgili farklı bilgilerde bulunmaktadır.33 

 Mevlânâ, Lârende’de ilmi anlamda zenginleşmeye devam etmekte ve 

babasından dersler almaktaydı. Ayrıca burada bulunduğu zaman diliminde 

Bahâeddin Veled’in müridi olan Lâla Şerâfeddin Semarkandî’nin kızı Gevher Hatun 

ile evlenmiş (624/1226) ve bu evlilikten Sultan Veled ve Alâeddin Çelebi isimleriyle 

meşhur iki oğlu olmuştur. Bunun yanında evlilikten kısa süre sonra Mevlânâ’nın 

anneside vefat etmiş ve Lârende’ye defnedilmiştir.34 

 Anadolu Selçuklu devleti bu dönemde Anadolu’ya hakim bir konumdaydı ve 

en parlak dönemini 618/1221 yılında sultanlığa gelen I. Alâeddin Keykubad ile 

yaşamaktaydı. Keykubad ilme, sanata ilgisi olan tasavvufa bağlı bir Sultan olarak 

başkent Konya’da âlim, sanatkar, mutasavvıf toplamaya çalışırdı. Tabii olarak 

Bahâeddin Veled’in de Konya’da olmasını arzulayan Sultanın daveti üzerine 

Konya’ya göç etmiştir. Burada medreseye yerleşmeyi tercih etmiş ve medrese 

dersleriyle meşgul olmuştur. İlaveten Alâeddin Camii’nde vaazlar gerçekleştirmiş, 

Emirlerin hatta Sultan Alâeddin’in de  iştirak ettiği bu vaazlar ve zamanla daha fazla 

tanınmasıyla Konya’da şöhret kazanmıştır. İki sene Konya’da bulunmuş olan 

Bahâeddin Veled,(ö. 628/1231) Mevlânâ henüz yirmi dört yaşında iken burada vefat 

etmiştir.35 

 Bahâeddin Veled’in vefatından sonra Mevlânâ Celâleddîn, babasının yerine 

geçip vaaz ve fetva işleriyle meşgul olmuştur. Vefatının üzerinden bir yıl gibi kısa 

                                                             
32 Fuat Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, haz. Orhan F. Köprülü, (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 1976), 217. 
33 Ayrıntılı bilgi için bkz. Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”,  29/441-442. 
34 Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, 62-63. 
35 Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, 62-63. 



13 
 

bir süre geçtikten sonra Konya’ya onun halifelerinden Tirmizli Seyyid Burhâneddin 

Muhakkık (ö. 638/1240) gelmiş fakat Şeyhi’nin vefat ettiğini ve onun yerinde oğlu 

Mevlânâ Celâleddîn olduğunu öğrenmiştir. Bunun üzerine Seyyid Burhâneddin 

Mevlânâ’nın yetişmesiyle ilgilenmiş, Mevlânâ’nın hâl ve kaal ilminde kemale eren 

babası gibi olmasını istemiş ve hal ilmine sûfîlik yoluyla başlaması tavsiyesinde 

bulunmuştur. Bunun üzerine Mevlânâ ise onun müridi olmuş, kılavuzluğunda 

yetişmiş ve hizmetinde bulunmakla birlikte Seyyid Burhâneddin’e olan bağlılığı 

onun vefatına kadar devam etmiştir.36 Bunun yanı sıra şunu da ifade etmeliyiz ki 

manevi  kemâle erişmek için seyr’ü sülûk’e devam eden Mevlânâ, ayrıca babasının 

vefatından iki yıl sonra ( 630/1233) hocası Burhâneddin’in yönlendirmesi ile manevi 

ilimlerin yanı sıra  zahiri ilimlerde bilgisini daha da artırmak ve kendisini geliştirmek 

için ilim yoluna çıktı ve Halep ile Şam bölgesinde bulundu. O zaman burası İslami 

ilimlerin öğrenilmesinde önemli merkezlerden biriydi. Özellikle Moğol 

saldırılarından dolayı Suriye’ye sığınan İran ve diğer bölgelerden gelen âlimlerde 

ilmi anlamdaki zenginliğin sebeplerindendir.37 

Mevlânâ Halep’te Halaviyye medresesinde kalmıştır. Burada ilim tahsil ettiği 

alimlerden birisi de engin bilgiye sahip gönlü aydın bir er olan Halep diyarının Veziri 

Kemâlüddîn İbnü’l-Adîm (ö. 660/1262) idi. Mevlânâ’nın Hanefi mezhebine air daha 

fazla derinlik ve ihtisas gerektiren bilgileri Hanefi fakihlerinden olan bu alimden 

öğrenmiş olması muhtemeldir. Bir süre burada kaldıktan sonra Mevlânâ Şam’a 

geçmiştir. Burada Mukaddemiye medresesinde kalmış marifet öğrenmek, kemâle 

erişmek için eğitimine devam ederek, din ilimleriyle meşgul olmuştur. İlaveten 

Muhyiddin-i Arabî, Evhadüddîn-i Kirmânî, Sadreddin Konevî gibi birçok alim ve 

sûfî ile tanışmış, sohbet etmişlerdir. Burhâneddin Muhakkık’ın (ö. 639/1241) 

ölümünde bulunduğu göz önüne alındığında Şam’daki ikameti dört yılı geçmemiştir. 

Halep ve Şam’da en fazla yedi yıl kalmış ve nihayetinde Konya’ya dönmüştür. 

Geldiğinde ise hocası Seyyid Burhâneddin’in isteği üzerine riyazete, nefsi ile 

mücadeleye başladı ve peş peşe üç çile çıkarmıştır. Seyyid Burhâneddin, vefatına (ö. 

                                                             
36 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 218; Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin 

Hayatı ve Eserleri”, 63. 
37 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 39-41. 



14 
 

639/1241)38 kadar Mevlânâ’nın Seyr’ü sülûk’ünde, eğitiminde ve kemâle 

erişmesinde önemli bir yere sahip olmuştur. Seyyid Burhâneddin’in vefatından sonra 

beş yıl yalnız kalan Mevlânâ bu süreçte tasavvuf’un yanı sıra kelam, fıkıh, tefsir, 

hadis gibi zahiri ilimlerle ilgilenmiş, medresede dersler vermiş vaazlarda bulunmuş 

ilaveten İran, Hint, Arap edebiyatını incelemiş ve klasik yunan filozoflarının 

okumuş, bu şekilde ilim ve irfanını artırmıştır.39 

Şems-i Tebrîzî (ö. 645/1247) Konya’ya gelmeden önce belli bir dönem 

Erzurum’da çocuklara Kur’ân öğrettiği, öğretmenlik yaptığı bilinmektedir, Tabii o 

gittiği yerlerde çok uzun süre kalmayan, biraz tanınmaya başladıktan sonra mekan 

değiştiren yapısından dolayı “Şems-i Parende” (Uçan Şems) denilmiştir. Şems’in 

Konya’ya gelişi 642/1244 yılına tekabül eder. Mevlânâ ile ilk görüşmesi ve tanışması 

ise Handa bir sedir üzerinde oturan Şems’in tam karşısındaki sedire Mevlânâ’nın 

oturması ve bir müddet sonra Şems’in ona Muhammed mi yoksa Bâyezid mi büyük 

sorusunu sormasıyla başlamıştır. Şüphesiz Muhammed’in büyük olduğunu ifade 

eden Mevlânâ’ya Şems, Muhammed’in kalbinin paslanmasından dolayı istiğfar 

ettiğini söylediğini halbuki Bâyezıd’ın kendisini noksan sıfatlardan tenzih ettiği ve 

bedeninin içinde Allah’tan başka bir varlık olmadığını söylediğini hatırlatmış ve bu 

konudaki görüşünü sormuştur. Mevlânâ ise “ Muhammed günde yetmiş makam 

aşıyordu. Her makam ve mertebeye varınca evvelki makam ve mertebedeki 

bilgisinden istiğfar ediyordu. Bâyezid’sa vardığı makamın ululuğundan kendisinden 

geçti de o sözü söyledi.” şeklinde cevap vermiş. Bunun üzerine her ikiside oradan 

ayrılmışlar ve yalnız kalarak altı ay sürecek olan halvet gerçekleştirmişlerdir. 

Makâlât eserindeki Şems’in bu hadiseyle ilgili sözleri rivayetin doğruluğunu 

göstermesi açısından önemlidir.40 Bu rivayetin dışında Şems ve Mevlânâ’nın ilk 

görüşmesiyle ilgili birbirinden farklı bir çok rivayette bulunmaktadır.41 

 Şems’in Mevlânâ üzerinde derin etkileri vardır. Onun seyr-i sûlukûnun 

tamamlamasında rehberlik etmiş, mürşidi olmuştur.42 Sultan Veled ikisinin 

                                                             
38 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 43-52. 
39 Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, 64. 
40 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 66-69. 
41 Ayrıntılı bilgi için bkz. Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”,  29/ 442-443. 
42 Haykıran, Moğollar ve Mevlânâ, 51. 



15 
 

aralarındaki bu güçlü ilişkiyi Musa peygamber ile Hızır’ın buluşmasına benzeterek 

Şems’in ona Hızırlık ettiğini söyler ve ayrıca ondan sonra Mevlânâ için sırların 

açıldığı, görünmemiş şeyleri gördüğü ve Şems’e olan aşk ve muhabbetinin ileri bir 

seviyeye ulaştığını belirtir.43 

 Şems-i Tebrîzî ile tanıştıktan sonra Mevlânâ’nın birden bire müridlerinden, 

çevresindeki insanlardan uzaklaşması ve vaktinin çoğunu Şems ile geçirmesi 

şaşkınlıkla karşılanmakla birlikte Şems aleyhtarlığının başlamasına neden olmuştur. 

Bu artan aleyhtarlık ve serzenişler üzerine yaklaşık bir buçuk yıl sonra (643/1246) 

Şems aniden kaybolmuş, Konya’dan ayrılmıştır. Bu ayrılıştan sonra Mevlânâ odasına 

kapanmış, özlemini ifade eden gazeller söylemiş perişan bir hale dönmüştür. Hatta 

bunu gören müridler bundan üzüntü duyarak af dilemişlerdir. Bir müddet sonra 

Şems’i Tebrîz’den gelen mektupla Şam’da olduğu öğrenilmiş, nihayetinde Mevlânâ, 

oğlu Veled’i Şam’a göndermiş ve ısrarlı istek üzerine on beş aylık ayrılıktan sonra 

Şems-i Tebrîzî Konya’ya gelmiştir.(1247) Mevlânâ ise bundan çok memnun olmuş 

ve onun daima Konya’da kalması için yanında büyümüş, terbiye almış evlatlığı olan 

Kimya Hatun ile evlendirmiş ve medredenin bir köşenini ona tahsis etmiştir.44 

  Mevlânâ ve Şems arasında muhabbet ve huzur içerisinde geçen günleri uzun 

sürmedi. Şems aleyhteki söylem ve dedikodular tekrar ortaya çıkmış bunu fark eden 

Şems’in, Sultan Veled’e kendisini Mevlânâ’dan uzaklaştırmak isteyenlerin olduğunu 

ifade etmiş ve ayrıca bir gün hiç kimsenin izine bile rastlayamayacağını söylemiş ve 

dediği gibi de bir gün ansızın kayıplara karışmıştır.45 Bu kayboluş ve şehadeti 1247 

yılında gerçekleşmiştir. Akıbetiyle ilgili Şems’in öldürülüp, kuyuya atıldığı , suikasta 

uğradığı vb. rivayetler bulunmaktadır. Şems’in yokluğunda perişan olan, adeta deliye 

dönen, gece gündüz semâ eden Mevlânâ’nın onun akibetinden haberdar olmadığını, 

onu aramak için yapmış olduğu Şam ziyaretlerinden anlamamız mümkündür. 

Mevlânâ’nın ona karşı sevgi ve özlemi çok büyüktü. Hatta Şemsi gördüğünü 

söyleyen birinin gelmesi üzerine Mevlânâ üstündeki elbiselerin hepsini ona 

bağışlamış ve yanındakilerin bunun yalan olduğunu neden bunları verdiğini 

                                                             
43 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 71. 
44 Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, 67-68. 
45 A. Selahaddin Hidayetoğlu, Hazreti Mevlâna Muhammed Celâleddin-i Rûmi Hayatı ve Şahsiyeti, 

(Konya: T.C. Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları, 2005), 30-31. 



16 
 

söylemesi üzerine Mevlânâ, onun söylediğininin yalan olduğunu bildiği için bunları 

verdiğini, şayet doğru olsa canlar vereceğini söyleyerek46 içinde bulunduğu durumu 

sevgi ve özlemini göstermiştir. 

 Şems’ten sonra Mevlânâ, zerkûb (kuyumcu) lakabıyla bilinen önceleri 

Konya’da kuyumculukla uğraşan biri olan Salâhuddîn Feridun’u (ö. 1258) kendisine 

musahip edinmiştir. Şems-i Tebrîzî’ye de mülaki olmuş olan bu zat ayrıca 

Burhâneddin Muhakkık’ın da  müridlerinden olup züht ve takvasıyla ön planda olan 

biridir. Mevlânâ’nın çevresindeki birçok mürid, onun şer’i ve edebi ilimden yoksun 

bilgisiz olduğunu söyleyerek aleyhinde durmuşlardır. Mevlânâ bu dedikodulara 

aldırış etmemiş bilakis Salâhuddîn’in kızını oğlu Sultan Veled’e alarak bâtınî 

bağlılığı zâhirî bir ilişkiyle de güçlendirmiş olmaktadır. On yıllık beraberlikten sonra 

Salâhuddîn’in hastalanarak ölmesi (1258) Mevlânâ’yı çok üzmüş hatta bunun üzerine 

birtakım gazeller tanzim etmiştir.47 

 Salâhuddîn’in vefatından sonra Mevlânâ, Çelebi Hüsâmeddin’i (ö. 1284) 

kendisine dost ve halife olarak seçti. Mevlânâ’nın sohbetlerinde on beş sene 

bulunmuş olan Çelebi, onun vefatından sonrada 9 yıl Mevlânâ’nın postunda irşat 

makamında oturmuştur.48 Ayrıca Onun Mesnevi’nin ortaya çıkmasındaki teşvikinden 

dolayı önemli bir katkısının olduğunu söylememiz mümkündür. Mevlânâ, 

Hüsâmeddin Çelebi’nin hilafet makamına geçişinden dokuz ya da on sene sonra 

672/1273 yılında rahatsızlanarak vefat etmiştir. Vasiyetinde ağlanmaması ve feryat 

edilmemesini istemiş çünkü o, ölümü kavuşma günü olarak görmekteydi. Bundan 

dolayı da ölümüne düğün gecesi anlamına gelen “şeb-i arûs”denilmiştir. Herkes 

tarafından saygı duyulan geniş kitlelerin sevgisini kazanmış olan Mevlânâ’nın 

cenazesine ise her din ve mezhepten insanın bulunduğu kalabalık bir topluluk iştirak 

etmiş ve nihayetinde ahirete uğurlamışlardır.49 

                                                             
46 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 82-87. 
47 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 224-225. 
48 Hidayetoğlu, Hazreti Mevlâna Muhammed Celâleddin-i Rûmi Hayatı ve Şahsiyeti, 36. 
49 Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, 29/ 444-445. 



17 
 

1.2.2. Mevlânâ’nın Entelektüelitesi ve Dini Anlayışının 

Teşekkülünde Etkili Olan Şahsiyetler 

 Bir âlimin anlaşabilmesinde çevresinin, sahip olduğu ilmi birikimlerin ve 

bunların kökeninin bilinmesi büyük önem arz etmektedir. Bu doğrultuda Mevlânâ’yı 

ele aldığımızda onu yetiştiren âlimler, manevi terakkisindeki rehberlik eden 

mutasavvıflar, okumuş olduğu dini, edebi vb. birçok eserler, sahip olduğu fikirlerin 

arka planı ve teşekkül evresindeki faktörleri göstermektedir. Bu da onun daha iyi 

bilinmesi ve görüşleriniz özünün kavranması sağlamaktadır. 

 Hiç şüphesiz Mevlânâ’nın ilmi terakkisinde, eğitim ve terbiyesinde en önemli 

etkiye sahip şahsiyetlerden biri olgunluk çağına kadar onunla birlikte olan babası 

Bâhaeddîn Veled (ö. 628/1231) olmuştur. Sultânu’l-Ulema Bâhaeddîn Veled, Şeyh 

Necmeddîn Kübrâ’ya (ö. 618/1221) bağlı mürid ve halifelerinden olduğu, onun da 

Ahmet Yesevî’nin (ö. 562/1166) son zamanlarına yetiştiği ve ondan istifade ettiği 

bilinmektedir. Netice itibariyle bu da dolaylıda olsa Mevlânâ’nın etkilendiği ve ilmi 

anlamda istifade ettiğini noktayı daha geriye götürmemizi sağlamaktadır. Ancak 

doğrudan etki Sultânu’l-ulema’nın tedrisinde yetişmesi ile olmuştur. Özellikle onun 

vefatından sonrada, sohbetlerinin bir araya getirilmesiyle oluşmuş bir eser olan 

Maârif ’de Mevlânâ’nın elinden düşürmediği, okuyup mütalâa ettiği, dolayısıyla da 

Mevlânâ’nın fikir ve eserlerine tesiri olmuş bir faktör olarak karşımıza çıkmıştır.50 

Bununla birlikte Nişabur’da karşılaştığı Necmüddîn-i Kübrâ’nın (ö. 618/1221) önde 

gelen halifelerinden olan Ferîdüddîn Attâr’dan (ö. 618/1221) Esrârname kitabını 

hediye olarak alması benzer çizgide bir tesirin varlığından burada da söz etmemizi 

mümkün kılmaktadır. Çünkü bu kitabı Mevlânâ’nın sürekli yanında bulundurması, 

istifade etmesi ve eseri olan Mesnevi’ye buradaki bazı hikayeleri alması bunu açıkça 

göstermekteyiz.51 

 Bahâeddin Veled’in halifesi ve aynı zamanda Mevlânâ’nın babasının 

vefatından sonraki şeyhi ve hocası olan Seyyid Burhâneddin Muhakkık’a 

                                                             
50 Güllüce, “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve Kaynaklar”, 

55. 
51 İdris Türk, “Mevlânâ’nın İlmî-Manevî Şahsiyetinin Oluşumunda Şems’ten Önceki Dönemin Rolü”, 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15/30, (2016/2), 513. 



18 
 

baktığımızda, onun tasavvufla ilgili konuşmalarının bir araya getirilmesiyle teşekkül 

etmiş farsça, mensur bir eser olan Makâlât karşımıza çıkmaktadır.52 Maârif ismiyle 

de bilinen bu eserin53 Sultanu’l-ulema’nın Maarif’i ve Mevlânâ’nın Mesnevi’sindeki 

gerek konu gerekse de fikirlerle uyum içerisinde olması54 silsile halindeki bir 

etkileşimin varlığını göstermektedir. Ayrıca Seyyid Burhâneddin’in Makâlât ve diğer 

kitaplarını vefatından sonra Mevlânâ’nın teslim alması,55 onun ilme olan ilgisini ve 

hocasının kitaplarından istifade ettiğini gösteren diğer başka bir örnektir. 

 Seyyid Burhâneddin, Mevlânâ’nın mânevi terakkisinde de çok önemli bir 

yere sahiptir. Ona, kâmil bir mürşid olarak nefisle mücadele, riyazet gibi tasavvufi 

merhalelerde kılavuzluk etmiş, önder olmuş, feyizli sohbetleriyle onu olgunlaştırmış 

yetiştirmiş ve pişmesine vesile olmuştur.56 Bu tasavvufi terakki ile beraber zahiri 

ilimlerde de iyi bir şekilde yetişebilmesi için Seyyid Burhânettin’in tavsiyesi üzerine 

Halep ve Şam’daki medrelere gitmiş Kemâlüddîn İbnü’l-Adîm (ö. 660/1262) ve 

birçok âlimden başta fıkıh, hadis olmak üzere İslami ilimleri tahsil etmiştir. Âlim ve 

sûfîleri ziyaret edip ilmi ve tasavvufi sohbetlerde bulunmayı ihmal etmeyen 

Mevlânâ’nın Muhyiddin-i Arabî, (ö. 638/1240) Şeyh Sa‘deddin el-Hamevî, Şeyh 

Osman er-Rûmî, Şeyh Evhadüddin Kirmânî, Şeyh Sadreddin el-Konevî gibi 

görüştüğü âlim ve sûfîlerin57 şahsiyetinin oluşmasındaki önemi muhakkaktır. 

 Mevlânâ’nın hayatında Şems-i Tebrîzî son derece önemli bir yere sahiptir. 

Onu tanımadan önce mürid ve talebelerini okutan, vaaz ve irşat faaliyetleriyle 

uğraşarak çevresindekileri Allah’ın emir ve yasaklarını öğretmekle birlikte İslami 

talim ve terbiyeyi aşılayan bir İslam âlimi mutasavvıfken Şems-i Tebrîzî’yi 

tanıdıktan sonra bu faliyetlerden geri kalmış, semâ’ya yönelmiş,58 etrafındaki talebe 

ve müridlerinden neredeyse tamamen kendini soyutlamış, kitaplardan uzaklaşmış ve 

                                                             
52 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 26. 
53 Ethem Cebecioğlu, “Seyyid Burhânettin’in Bazı Kur’ân Âyetlerine Getirdiği İşarî Yorumlar-I”, 

Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (1999), 12. 
54 Semih Ceylan, “Seyyid Burhânettin”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 

2009), 37/57. 
55 Türk, “Mevlânâ’nın İlmî-Manevî Şahsiyetinin Oluşumunda Şems’ten Önceki Dönemin Rolü”, 522. 
56 Hidayetoğlu, Hazreti Mevlâna Muhammed Celâleddin-i Rûmi Hayatı ve Şahsiyeti, 22. 
57 Türk, “Mevlânâ’nın İlmî-Manevî Şahsiyetinin Oluşumunda Şems’ten Önceki Dönemin Rolü” 519-

520. 
58 Hüseyin Güllüce, “Mevlânâ ve Şems-i Tebrizî”, Uluslararası Mevlâna ve Mevlevîlik Sempozyumu 

Bildirileri-I, Şanlıurfa, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2007, 23. 



19 
 

manevi içsel bir aşkla beraber mistik bir vecd hâline bürünmüş, manevi yolculuğa 

odaklanmıştır.59 Bu yolculukta kitabi ilimde daha ileride olan Mevlânâ’nın, onun 

daha çok manevi/hâl ilminden faydalanmıştır. Ayrıca, hadis, kelam, siyer, tasavvuf, 

hikmet gibi ilimlerin üzerine konuştukları sohbet şeyhi de olmuştur. Kalp ve gönül 

arasındaki irtibatın tesisinde rehber olan Şems’in etkisini Mevlânâ’nın “hamdım, 

piştim, yandım” sözünden de anlamamız mümkündür.60 Bunlarla birlikte Şems, 

Mevlânâ’nın eserlerine de kaynaklık etmiştir. Divânı Kebir deki mazmûn 

kavramların Mesnevi deki bazı bahis ve hikayelerin, Şems’in sohbetleri esnasında 

müridleri tarafından not edilerek oluşturulmuş bir eser olan Makalât’ tan alınmış 

olması buna örnek teşkil etmekte ve ayrıca Makalât ve Mesnevi arasında güçlü bir 

bağın varlığını göstermektedir.61 

 Ârif ve velî bir zat olan, Şems’ten sonra onu sakin ve dinginliğe ulaştıran ilk 

halifesi Selâhaddîn Zerkûbî ve Mesnevi kâtibi, Mevlânâ’nın ikinci halifesi 

Hüsâmeddin Çelebi’de Mevlânâ’nın fikirleri üzerinde tesiri olanlar arasında 

görülmektedir.62  Ele almış olduğumuz bu şahsiyetlerlerin Mevlânâ’nın yakınındaki 

isimler olması ve aralarında doğrudan bir rabıtanın varlığı bakımından önem arz 

etmektedir. Ancak bunların dışında açıklayacağımız üzere Mevlânâ’ya tesiri olan 

birçok şahsiyet ve eserlerin olduğuda muhakkaktır. 

 Kur’ân ve hadisler Mevlânâ’nın fikri-düşünsel yapısında, esinlendiği temel 

ana kaynağı olmasının yanı sıra istifade ettiği birçok kaynak ve eserler vardır.63 

Hakîm Senâî’ye (ö. 525/1131) baktığımızda bunlardan birisini görmekteyiz. Onun 

10.000 beyitten oluşan Hadikâtü-l Hakika ve Tarikatü’ş-Şeria ya da Mevlânâ’nın 

eserlerindeki ifadesiyle İlâhinâme olarak bilinen Tasavvuf ahlakını, tasavvufi hâl ve 

makamlarını, dini duyguları eşsiz bir şekilde şiir diliyle açıklanmakta olan bu eseri 

Mevlânâ daha Şems ile tanışmadan önce okumuştur. Hakîm Senâî’nin eserlerinden 

                                                             
59 Rasih Güven, “Mevlânâ Ceâleddin ve Şems-i Tebrîzî”, çev. Sâfi Arpaguş, M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi (2004), 143. 
60 Güllüce, “Mevlânâ ve Şems-i Tebrizî” 21-22. 
61 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 101; Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 244. 
62 Güllüce, “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve Kaynaklar”, 

56. 
63 Ahmet Kâzım Ürün, “Mevlânâ’nın Edebî Kişiliğini Etkileyen Şahsiyetler ve Eserleri”, III. 

Uluslararası Mevlâna Kongresi Bildiriler, Selçuk Üniversitesi, (2003), 169. 



20 
 

istifade etmiş olan Mevlânâ, onun tasavvufi düşüncelerini özümsemiş, şiirlerinden 

nakiller yapmış ve yorumlamıştır.64 Bu doğrultuda sıkça Senâî ve Attâr’dan bahseden 

Mevlânâ, kendisini süregelen bu didaktik-tasavvufi şiir mirasının bir parçası olarak 

görmektedir. Ayrıca şair ve edip vasfının ön planda olduğu Mevlânâ’nın genellikle 

Arapça ya da Farsça hikayeleri, düzyazıları kendine özgü hoş bir biçimde şiire 

dökmesi de onun bu alandaki maharetini göstermesi açısından önemlidir.65 

Yunan felsefesi ve İran mitolojisine aşina olan Mevlânâ, Yunan, Mısır, İran 

ve Hint gibi dünyada geniş ölçüde bilinen kültürlerden faydalanmış ve Rumca’yı iyi 

bilmesinin bir sonucu olarak da Yunan filozof ve şairlerinin eserlerini asıllarından 

okumasını, bazı filozoflarla görüşmesi de entelektüel zenginliğini genişletmesini 

beraberinde getirmiştir. Bu zenginlikle ilgili başka bir örnek verecek olursak İmam-ı 

Gazâlî’nin tasavvufla ilgili önemli bir eseri olan İhyâü Ulûmi’d-Dîn’i söylememiz 

gerekir. Çünkü bu kitap Mevlânâ’nın okuyup, alıntılar yaptığı ve onun önem verdiği 

bir vasfa sahiptir. Bunlara ilaveten Mevlânâ tefsir, hadis, fıkıh, tarih kelam, hikmet 

ve felsefe gibi birçok alanda okuduğu, istifade ettiği eserlerle birlikte vasfını artırarak 

düşünce dünyasını zenginleştirdiğini de bilmekteyiz. Tabii onun istifade ettiği 

şahsiyet ve eserleri bunlarla sınırlı görmek mümkün değildir. Eserlerinin kaynakları 

incelendiğinde tesbit edilen birçok kaynağın yanı sıra bilinmeyen birçok eser ve 

şahsiyetlerin katkısıda hiç şüphesiz muhakkaktır.66 

1.2.3. Mevlânâ’nın Eserleri 

 Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin bilinen beş eseri bulunmaktadır. Farsçanın 

edebi dil olarak ön planda olduğu o dönemde Mevlânâ’nın eserleri de Farsça 

yazılmıştır. Bunlardan Mesnevî ve Divân-ı Kebîr manzum (şiir), Fîhi Mâ Fîh, 

Mecâlis-i Seb’a ve Mektûbât adlı eserleri ise mensûr (düz yazı) bir şekilde 

yazılmıştır. 

 

                                                             
64 Mehmet Necmettin Bardakçı, “Mevlânâ’nın Tasavvufî Düşüncesinin Kaynakları”, İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi 19 (2007/8), 66-68. 
65 Franklin D. Lewis, Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, çev. Gül Çağalı Güven, Hamide 

Koyukan, (İstanbul: Kabalcı Yayınevi,  2008), 346-347. 
66 Güllüce, “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve Kaynaklar”, 

57-59. 



21 
 

I. Mesnevi, asıl itibariyle vezin yönünden birlik, kafiye yönünden farklı olan 

iki mısranın bir kafiyede olduğu farsça da kullanılan edebi bir türdür. Ancak bugün 

Mesnevi denildiğinde türden daha ziyade Mevlânâ’nın eseri olan Mesnevi bilinmekte 

ve ilk o akıllara gelmektedir. Bu eserin yazılmasına gelindiğinde Hüsâmeddin 

Çelebi’nin büyük bir etkisinin olduğunu görmekteyiz. O, Senâî’nin Hadikâsı ya da 

Attâr’ın Mantıkut-Tayrı gibi onların yazdığı vezinde irfan ve tarikat usülleri üzerine 

Mevlânâ’nın bir kitap yazmasını arzu etti. Mevlânâ ise şimdi Mesnevi’nin başında 

yazılı bulunan, daha önceden yazdığı 18 beyiti ona verdi ve böylece başlanmış oldu. 

İlk 18 beyitin dışında ise Mesnevi Mevlânâ’nın sözlerinin Hüsâmeddin Çelebi 

tarafından yazıya geçirilmesiyle oluşturulmuş ve nihayetinde Mevlânâ’ya okuyarak 

tashihi gerçekleştirilmiştir.67 Kesin tarih olmamakla birlikte yazıma başlanmasının 

1259-1261 yılları arasında olduğu, bitişinin ise 1264-1268 yılları arasına tekabül 

ettiği tahmin edilmektedir.68 İçeriğine baktığımızda geniş bir yelpazeye sahip 

olduğunu gördüğümüz Mesnevi, 26.660 beyitten oluşan  bir eser olma özelliğine 

sahiptir. Birçok dillere çevrilen, şerhleri yapılan bu eser69 dünya genelinde birçok 

bölgede okuyan geniş bir kitle de oluşturmuştur. Özellikle farsça yazılmış bir eser 

olması da Hint-Pakistan yarımadasındaki tesirine yardımcı olmuş, büyük bir zevkle 

okunmuş ve bölge Müslümanları üzerinde birleştirici bir etkiye sahip olmuştur.70 

II. Divân-ı Kebîr, içerisinde gazel, terkîbi bend ve rubaileri barındıran 

Mevlânâ’nın büyük bir eseridir. Eserdeki şiirlerinde mahlas olarak “sus” anlamına 

gelen Hâmûş kelimesini, hayatında önemli yeri olan Salâhaddin ve Hüsâmeddin 

Çelebi’nin isimlerini ve bunların yanı sıra asıl itibariyle büyük bir sevgi ile bağlı 

olduğu hocası Şems-i Tebrîzî’nin adını kullanmıştır. Çok fazla kullanılmış olan Şems 

mahlası Divân-ı Kebîr’in, Divan-ı Şems yada Külliyyât-ı Şems isimleriyle de 

anılmasını beraberinde getirmiştir.71 Şems-i Tebrîzî ile tanışmadan önceye ait 

şiirlerinin olmasının yanı sıra asıl itibariyle Mevlânâ’nın, Divan-ı Kebirdeki 

                                                             
67 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 380-383. 
68 Hidayetoğlu, Hazreti Mevlâna Muhammed Celâleddin-i Rûmi Hayatı ve Şahsiyeti, 39. 
69 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 268. 
70 Emine Yeniterzi, Sevginin Evrensel Mühendisi Mevlâna, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2011), 108. 
71 Yakup Şafak, Hazret-i Mevlâna’nın Eserleri, (Konya: T.C. Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm 

Müdürlüğü Yayınları, 2005), 71-72. 



22 
 

şiirlerinin çoğunu Şems’le buluşmasından sonra söylediği kabul edilmektedir. Ayrıca 

üslûp olarak bakıldığında eserde, Mesnevide de olduğu gibi  lirik ve didaktik unsurun 

ön planda olduğu bir özelliğe sahip olduğu görünmektedir.72 

III. Mektûbât, genellikle tavsiye ya da birinin derdine derman olma amacıyla 

Mevlânâ tarafından çevresindekilere yazdırılmış toplamda 147’yi bulan mektupların 

toplanmasından müteşekkil bir eserdir.73 Mektupların hedef kitlesinde ise nasihat, 

uyarı ya da hayırlı işlere teşvik için devlet yöneticileri, tüccarlar olduğu gibi yakın 

dostları ve zaman zaman uzak kaldığı aile etrafı da bulunmaktadır. Bunlara ilaveten 

kendisine dini ve ilmi alanda sorulan soruların cevabı mahiyetinde bir nevi fetva 

sayılabilecek mektuplarda vardır. Ayrıca Mevlânâ’nın diğer eserlerinde gördüğümüz 

ayet, hadis, şiir ve hikayelere sahip muhtevayı burada da görmemiz mümkündür.74 

IV. Mecâlis-i Seb’a, Çelebi Hüsâmeddin veya Sultan Veled tarafından not 

edilen Mevlânâ’nın yapmış olduğu yedi vaazını kapsayan bir eserdir. Eserde 

kaydedilen notlara ek olarak kâtibin, esas ve özüne müdahale etmeyerek, gözden 

geçirip eklediği bazı ilavelerde vardır. Mecâlis-i Seb’a’nın en önemli özelliği 

Mevlânâ’nın Şems ile tanışmadan önceki fikir ve düşüncelerini yansıtan bir eser 

oluşudur. Bu eserin muhtevasına baktığımızda ise na’t, münâcât ve dua cümlelerini 

barındıran bir girişten sonra ayet, hadis ve hikayelerle birlikte Senâî ve Attâr’ın 

sözlerinden, Mesnevî ve Divân-ı Kebîr deki beyitlerden nakillerle Mevlânâ’nın 

gaflet, günahlardan sakınma, kulluk, bilginin önemi, inanç gibi konuları işlediğini 

görmekteyiz.75 

V. Fîhi Mâ Fîh, Mevlânâ’nın yapmış olduğu sohbetlerin muhtemeldir ki oğlu 

Sultan Veled tarafından yazılıp derlenmesiyle oluşmuş bir eserdir. Eser lûgavi olarak 

“içindeki içindedir, ondaki ondadır” anlamına gelmektedir. Eski nüshalarda Fîhi mâ 

fîh ismi geçmeyim, Esrârü’l Celaliyye olarak yer almıştır. Nüshalar arası farklılık 

göstermekle birlikte 70’den fazla bölüme sahip olan bu eserde Selçuklu veziri  

Muînüddin Pervâne’ye hitaplar bulunmakta ve Seyyid Burhâneddin, Şems ve 

                                                             
72 Atasağun, “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı ve Eserleri”, 80-81. 
73 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 271. 
74 Sâfi Arpaguş, “Mevlâna Celâleddin Rûmî (1207-1273)”, İstem 5/10 (2007), 103. 
75 Şafak, Hazret-i Mevlâna’nın Eserleri, 96. 



23 
 

Selahâddin Zerkûb’la ilgili bahisler geçmektedir.76 Bunun dışında bölümler 

genellikle tasavvuf nükteleri, irfan, tarikat, ayet ve peygamberin hadislerinin olduğu 

bir muhtevayı kapsamaktadır. Pek çok noktada maksatların ifade biçiminin 

Mesneviye benzediği Fîhi mâ fîh’in, kinaye ve ince tabirlerden uzaklığı, çabuk 

anlaşılır ve sade bir dile sahip olması Mesneviden farklı özellikleri olarak karşımıza 

çıkmaktadır.77 

Nihai olarak bu eserlerin ortak bir özelliği olarak şundan bahsedebiliriz ki o 

da Mevlânâ’nın kelam, itikat, tasavvuf ve mezhepsel bağlamda anlayışını ortaya 

koyacak bir malumatları sunmalarıdır ki özellikle Mesnevi ve Divân-ı Kebîr’e 

baktığımızda bunu daha etkili ve yoğun bir şekilde görmemiz mümkündür. Nitekim 

bu eserler Mevlânâ’nın Allah ve peygamber inancının nasıllığını göstermekle birlikte 

ilaveten Hz. Ebû Bekir, Ömer, Osman, Ali, Âişe ve diğer sahabilere bakışı ile hangi 

mezhepsel anlayışa yakınlığı ya da uzaklığı anlaşılmış olmaktadır. Zira mezheplerin 

teşekkülünde bu sahabiler hakkındaki ortaya konan görüşlerin ayrı bir ehemmiyeti 

vardır. Ayrıca bazı kelam ve mezhebi anlayışlara getirdiği eleştiriler ise Mevlânâ’nın 

eserlerinin kapsamının genişliğini daha net bir şekilde sunmuş olmaktadır. 

                                                             
76 Şafak, Hazret-i Mevlâna’nın Eserleri, 85. 
77 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 399-400. 



24 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN DİNİ ANLAYIŞ ŞEKLİ VE ŞİÎLİĞE BAKIŞI 

 Bir dini anlayış ve mezhepsel paradigmanın tespitinde en temel unsur 

İslam’ın temel esaslarına bakış olmaktadır. Bunun yanı sıra İslam tarihinde önemli 

görülen ve etkin olan şahsiyetlerin nasıl konumlandırıldığı da bunun tespitinde 

belirleyici bir faktördür. Buradan hareketle ifade edebiliriz ki bir şahsiyetin inanç ve 

düşünsel bazdaki kabul ve ortaya koyduğu fikirleri ise kendisi hakkında doğal olarak 

düşünsel ve mezhepsel çerçevede bilgi vermektedir. Bu doğrultuda Mevlânâ’ya 

geldiğimizde onun dini anlayışının ve Şiîliğe bakışının anlaşılmasında yukarıda ifade 

etmeye çalıştığımız faktörler büyük önem arz etmektedir.  

Bu bölümde Mevlânâ’nın eserlerinden hareketle Kur’ân, Hadis ve Peygamber 

anlayışı açıklanmakla birlikte beraberinde İslam tarihinde ve mezhepsel 

paradigmalarda kayda değer önem ve etkinliğe sahip olan Hz. Ebû Bekir, Ömer, 

Osman, Ali ve ilaveten Ehl-i Beyt ve Hz. Peygamberin eşi Hz. Âişe ele alınmış 

olacaktır. Zira bunlar bize Mevlânâ’nın Şiî anlayışa bakışını sunmakla birlikte onun 

düşünsel anlamda bu mezhep anlayışıyla örtüşüp örtüşmediğini de ortaya koymuş 

olacaktır. 

2.1. KUR'ÂN VE PEYGAMBER ANLAYIŞI 

2.1.1. Kur’ân Anlayışı 

 Yaşadığı dönemle sınırlı kalmayıp etkisi günümüze ulaşan, geniş kitleler 

tarafından ilgi duyulan önemli bir âlim olan Mevlânâ’nın düşünce ve inanç köklerine 

baktığımızda temelde gördüğümüz ilk unsur Kur’ân ve Hz. Muhammed’in (a.s.) 

sünneti üzerine bina edilen bir anlayışa sahip olmasıdır. Babası Bahâeddin Veled ve 

hocalarından Burhâneddin Muhakkık-i Tirmizî gibi önemli şahsiyetlerin tedrisinden 

geçmesi de hiç şüphesiz Kur’ân ve Hadis ilminin onda erken yaşlardan itibaren 

başlayıp devam ettiğini ve Kur’ân eğitiminde onların önemli bir yerinin olduğunu 

göstermektedir. İlaveten okumuş olduğu pek çok tefsirde ilmi anlamda birikim ve 



25 
 

derinliğe sahip olmasını beraberinde getirmiş ve Kur’ân’ı tefsir eden ayrıca bir 

müfessir olarak görebileceğimiz Mevlânâ’yı çıkarmıştır.1  

 Mevlânâ’nın nezdinde Kur’ân’ın önemi ve yerini anlayabilmek için kuşkusuz 

onun eserlerinden hareketle değerlendirme yapmamız gerekecektir. Bu onun 

Kur’ân’a bakış açısını en sağlıklı ve doğru bir şekilde değerlendirebilmemizde temel 

ölçüttür. Onun yazıya geçirilmiş sohbetlerine, mektuplarına ve eserlerine 

baktığımızda Kur’ân ve hadisin merkezde olmasıyla birlikte beyit ve açıklamalarının 

bunların çerçevesinde destekleyici mahiyette olduğunu görmekteyiz. Nitekim 

eserlerinde bu ifadelerimiz çok açık bir şekilde anlaşılmaktadır. Çünkü Mevlânâ’nın 

Mesnevi isimli eserine baktığımızda 420’si lafzen 272’si meâlen olmak üzere 700 

civarı ayete yer vermiştir. İlaveten yapmış olduğu hatırlatma ve işaret yollarıyla 

bahsetmesiyle birlikte bu sayı 1500’ayete kadar çıkmaktadır. Bu da nerdeyse 

Kur’ân’ın ¼’üne tekabül etmektedir. Yine başka bir eseri olan Fîhi Mâ Fîh’te ise 148 

ayete yer vermiştir.2 Bu ise bize Kur’ân’ın onun düşünce dünyasındaki yerini çok 

açık bir şekilde göstermektedir. 

 Mevlânâ’nın Mesnevi eserinin birinci cildinin girişine baktığımızda bir ifade 

vardır ki zaman zaman yanlış yorumlanabilmiş maksadının dışında anlamlara tevil 

edilebilmiştir. Bunlara yer verecek olursak, Mesnevi ile ilgili “Âlemlerin Rabbinden 

indirilmiştir. Ona ne önünden, ne ardından bâtıl yaklaşamaz.” ve ayrıca “Kur’an’ı 

açıklar, rızıkları genişletir, ahlâkı güzelleştirir.” ifadeleri yer almaktadır.3 Öncelikle 

burayı iyi anlama ve kastın neliğini doğru bir şekilde ortaya koymamız gerekir. 

Mevlânâ her zaman sözü, Kur’ân ve hadis kantarıyla tartmış, onların hükümleri 

çerçevesinde hakikate ulaşma yolunu tercih etmiştir. Nitekim burada da onun 

maksadı, Mesnevi’nin, Kur’ân ve hadis-i şeriflerin meâli, açıklaması ve tefsirini 

kapsayan ilham eseri olduğunu bildirmektir. Ayrıca Mesnevi’ye Kur’ân’ın özü 

anlamına gelen “Mağz-ı Kur’ân” da denilmiştir.4 Bunlar asıl itibariyle eserde 

Kur’ân’a ve beraberinde hadislere çok geniş yer verilmesi, tefsir ve açıklamaların 

                                                             
1 Derya Örs, “Mevlânâ ve Kur’an”, Mevlâna’nın Düşünce Dünyasından, ed. Nuri Şimşekler, (Konya: 

T.C. Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları, 2005), 23-24. 
2 Mehmet Necmettin Bardakçı, “Mevlânâ’nın Tasavvufî Düşüncesinin Kaynakları”, 57-58. 
3 Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, Mesnevî-i Manevî, çev. Derya Örs, Hicabi Kırlangıç, (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015), 31-32. 
4 Abdulbaki Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1981), 1/19-21. 



26 
 

olmasından kaynaklanmaktadır. Bunun yanı sıra âlemlerin Rabbinden nüzülünü ifade 

eden ibare ayrıca bu cihetten bakıldığında çok açık bir şekilde görünmektedir ki 

Mesnevi’nin kaynağı Kur’ân ve hadis merkezlidir. Keza böylece, Mevlânâ’nın bu 

kaynaklardan ilham aldığını, kendi heva ve hevesinden bir şey katmadığını ifade 

etmek için kullandığı bir ibare olduğunu anlamış olmaktayız. İlaveten kendiside 

eserinin mahiyetinin Kur’ân’ı açıklama bağlamında olduğunu kitabının girişinde 

ifade etmiştir. Sadece bununla kalmayıp Mevlânâ’nın Mesnevi ve diğer eserlerine 

bütüncül olarak bakıldığında onun Kur’ân telakkisi, bizim bu saptamalarımıza katkı 

niteliğindedir. 

 Mevlânâ’nın beyitlerini incelediğimizde Kur’ân telakkisini özetleyen şu 

beyitler karşımıza çıkmaktadır. “ Canım tenimde oldukça Kur’an’ın kölesiyim. Ben 

Tanrı’nın seçkin peygamberi Muhammed’in yolunun toprağıyım. Her kim bundan 

başka bir söz naklederse ona çok üzülür ve o sözden de çok üzüntü duyarım.”5 

Mevlânâ’nın bu beyitleri Kur’ân ve Hz.Muhammed’e (a.s.) bağlılık derecesini, 

verdiği önemi ve ayrıca bir hayat rehberi olarak anlamlandırdığı değerlendirmesini 

yapabileceğimiz son derece önemli ifadelerdir. 

 Kur’ân’ı her bağlamda kılavuz olarak gören ve ön planda tutan Mevlânâ, 

Vehim ile Akıl’ın bir mihenk olmadan aşikar olamayacağını ve her ikisinin de bir 

mihenkle ölçülmesi suretiyle anlaşılabileceğini ifade etmiştir. O, bu mihengi Kur’ân 

ve Peygamberlerin halleri olarak görmüştür.6 Buradan da anlaşılacağı üzerine 

mihenk, ölçüt olarak görülen Kur’ân ve nebilerin sünneti olmaksızın bunların bir 

önem kazanamayacağı ve hakikati gösteremeyeceği açıktır. Bu ise Kur’ân’ın 

Mevlânâ nezdinde ki  anlam ve işlevini göstermesi açısından kayda değerdir. 

 Başka bir yerde Allah’ın haberleri yani Kur’ân’ı ifade ederek hoş ve 

güzelliğini belirtmiş bunun sebebin ise baştan sona ebedi olması şeklinde 

açıklamıştır.7 O, Allah’ın kitabından Hakkın ayetlerinin okunması gerektiğini 

                                                             
5 Mevlana Celaleddin Rumi, Mevlâna’nın Rubaileri I, çev. M. Nuri Gençosman, (İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1974), 216, rubai:1052. 
6 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi IV, çev. Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991), 186, b. 2303-2304. 
7 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi I, çev. Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991), 89, b. 1102. 



27 
 

söylemiştir.8 Fakat onun Kur’ân’ı okumaktan kastının, öğrenmek, anlamak ve bir hâl 

ilmine dönüştürmek olduğunu da aşikardır. Çünkü Mevlânâ, Kur’ân’ın 

Peygamberlerin ahvali olduğunu, nitekim ona sığınmanın Peygamberlerin ruhlarıyla 

beraber olmayı ihtiva ettiğini belirtmekle birlikte Kur’ân’ın sadece okunup, 

yaşantımızda karşılığı olmaması durumunda ise bir faydanın hasıl olamayacağını 

ifade etmiştir. Ayrıca Kur’ân’ın hükümlerine uyup, kıssalardan istifade edildiği 

takdirde can kuşuna ten kafesinin dar geleceğini ve o kafesten kurtulmak 

istenileceğini, kafesten kurtulmak istemeyenlerin ise bunun onların cehaletlerinin 

sonucu olduğunu açıklayarak bu şekilde bir benzeşim kurmuştur.9 Buradan da 

anlaşılacağı üzerine Mevlânâ’da Kur’ân kişinin tüm hayatında yer bulması gereken 

bir nizam olarak kalbe ulaşıp batini etkisinin hasıl olması neticesinde hayata 

uygulayıp emirlerini tutacağı zahiri etkiyi de beraberinde getiren bir kitaptır. 

Mevlânâ Kur’ân’ın hakikati ve doğruluğunu “Ey şükreden kişi, Tevrat, İncil 

ve Zebur, Kur’an’ın doğruluğuna şahadet etmedi mi?” diyerek açıklamıştır.10 Onun 

bu açıklaması Kur’ân referanslıdır. Zira Kur’ân’da, Tevrat’ın bir nur ve hidayet 

olarak indirildiğini Tevrat ve İncil’in Hz. Muhammed’in habercisi ve müjdecisi 

olduğu ifade edilmektedir.11 Dolayısıyla önceki bu kutsal kitaplar verdiği haberlerle 

Kur’ân’ın doğruluğunun alameti konumunda olmuştur. Allah’ın kelamından bi-haber 

olan, onu duymayan kulağı eşek kulağına benzeten Mevlânâ bu bağlamda herkesi 

Allah’ın davetini duymaya davet etmiştir.12  

Mevlânâ, Kur’ân’ı idrak edemeyip görünenin dışında bir şey görmüyorum 

diyen münkirleri eleştirerek düşünceden yoksun her görünen şeyin, gizli hikmetlerin 

habercisi olduğunu kavrayamadıklarını belirtmiş ve bu karanlıktan kurtulmanın 

yolunun tek harfinin bile değiştirilmesine kimsenin gücü yetmeyeceği, güneş gibi 

                                                             
8 Mevlana Celaleddin, Mevlâna’nın Rubaileri I, 149, rubai:735. 
9 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 123-124, b. 1537-1540. 
10 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi III, çev. Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991), 206, b. 2539. 
11 Kur’an-ı Kerim Meâli, çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2013), el-Mâide 5/44-48.  
12 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr II, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992), 409, b. 3431. 



28 
 

apaydın Kur’ân’a bakmaları gerektiğini söylemiştir.13 Mevlânâ, gönül mumlarını 

görmeyen, gözü kapananın hangi günahtan dolayı Allah’ın gözünü bağladığını 

sorgulamasını, yaptıklarından ötürü ağlayıp tövbe ederek hatalarını bırakması 

gerektiğini ve artık susarak konuşan, anlatan Allah’ın vahyini dinlemesi gerektiğini 

belirtmiştir.14 Bu da Kur’ân’a referans olmakta ve hastalığın, hatanın ilk sığınma ve 

iyileşme merci’nin Allah’ın vahyi olduğu anlatılmaktadır.  

Yine başka bir yerde benzer bir şekilde Kur’ân’a işaret eden Mevlânâ, 

Allah’ın vahyinin geldiğini bize düşenin ise onu dinlemek olduğunu ve bu sahip 

olunan keskin kulağın bize Allah’ı görür göze sahip olmamıza vasıta olacağını 

belirtmiştir.15 Bu çerçevede Vahyin gereği olan oruç ibadetini de Kur’ân’la 

ilişkilendirerek yer veren Mevlânâ, onu Kur’ân’ın tertemiz ışığının sırrı olarak 

görmekte ve Kur’ân’ın ışığını arzulayanlara bu ibadetin önemini böylece açıklamış 

olmaktadır.16 

 Kur’ân’ın emir, yasak ve korkutmayı içeren bir muhtevaya sahip olduğuna 

değinen Mevlânâ, bunun muhatabının cansız nesneler olmayıp bilakis akıl sahibi 

insanlar olduğuna işaret etmiştir. Kendisinin de ifade ettiği gibi bir taşa, mermere ya 

da ölüleri kaldırıp hükmetmek, bir şeylerle mükellef tutmak olası değildir.17 Bu 

bağlamda Kur’ân’ın muhatabı bilakis akıl sahipleridir. Mevlânâ’nın burada değindiği 

husus ise ilahi nizam ve yasaya taalluk etmekte, Kur’ân’ın hayatımızdaki fonksiyonu 

ve rehberliğinin gerekliliği ile birlikte akıl sahibi insanların buradaki sorumluluğu 

izah edilmiş olmaktadır. Diğer bir taraftan Mevlânâ, basiret gözüyle bakılabildiğinde 

görüleceği üzerine Kur’ân’ın tamamında nefsin kötülüklerinin anlatıldığını da ifade 

etmiştir.18 Bu doğrultuda emir ve buyruk gibi zahiri tarafıyla birlikte nefs gibi batınî 

                                                             
13 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 231, b. 2875-2879. 
14 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr III, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992),  81, b. 600-603. 
15 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 63, b. 442. 
16 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr VII, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992), 636, b. 8473. 
17 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi V, çev: Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991), 248, b. 3026-3029. 
18 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi VI, çev: Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991), 387, b. 4862. 



29 
 

yönünü de ihtiva eden bir mevcudiyette görmekteyiz ki Mevlânâ eserinde bu iki 

cihete bu şekilde değinmiş olmaktadır. 

Eserinde şeriat kavramına da yer veren Mevlânâ, şeriatı teraziye benzeterek 

iki zıddı, düşmanı memnun edip kinden kurtardığını,  kötülüğü ve şerri ortadan 

kaldırarak şeytanı delil şişesine hapsettiğini belirtir. Ayrıca şeriatın hoş bir efsun 

okuduğundan da bahseden Mevlânâ, aksi durumda insanların düşmanını paramparça 

edeceğini bir durumun vaki olacağına işaret eder.19 Mevlânâ’nın buradaki ifadelerine 

baktığımızda kısas hükmünün varlığının insanların ellerini bağlayarak haset 

sebebiyle yanlış şeyler yapmasının önüne geçtiği anlaşılmaktadır. Şeytanın delil 

şişesine hapsiyle ilgili olarak ise kinaye yapıldığını söylememiz mümkündür. 

Buradaki kastın şeytanı mağlup ederek etkisiz hale getirilmesidir. Ayrıca kullanılan 

terazi kavramı ile ise de kanun-ı ilâhi ve adalete işaret etmektedir.20 Bu bağlamda 

Kanun-ı ilahi, İslam hukuku çerçevesinde değerlendirebileceğimiz şeriatın 

kaynağının Kur’ân olması hasebiyle bu doğrultuda Mevlânâ’nın görüşleri burada  

ayrı bir önem arz etmektedir. 

Mevlânâ, Kur’ân’ın zâhiri ve bâtını yönünün olduğunu, hatta bâtınının da 

bâtını olduğunu ifade eden bir hadisi şerh  etmiştir. Bu bağlamda o, “Oğul, sen 

Kur’an’ın dış yüzüne bakma.. Şeytan da Adem’i topraktan ibaret gördü, hakikatine 

eremedi!” beyitlerine yer vermiştir. Mevlânâ, Kur’ân’ın sadece zahirine 

bakılmamasını söyleyerek zahirin tıpkı insana benzediğini yani sureti görüldüğü 

fakat hakikatinin, canının gizli olduğunu söylemiş ve ayrıca insanın yakınında 

bulunanların dahi zâhire bakarak bizi göremeyeceği, halimizi anlayamayacağını ifade 

etmiştir. Bu çerçevede bâtını öncelemenin hakikate erişmenin kapsısı olarak 

görmüştür. Çünkü Mevlânâ, şeytanın hakikate erememesi ve gerçeği 

görememesinde, Onun Adem’i (a.s.) topraktan  ibaret görüp zahirde takılı kalması 

şeklinde açıklamıştır.21 Bütüncül olarak bakıldığında Mevlânâ zâhir ve bâtıni 

cihetten Kur’ân’ın anlaşılmasına önem atfedilmiştir. 

                                                             
19 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 100, b. 1210-1214. 
20 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Mehmet Demirci, Süleyman Gökbulut, Mustafa 

Tahralı, (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2008), 9/405-406. 
21 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 347, b. 4244-4249. 



30 
 

Kur’ân’ın özünün önemiyle ilgili yine başka bir yerde Mevlânâ, Kur’ân’ın 

lafzı doğru okunsa bile anlamından habersiz olanın, ona gerçek anlamı söylenmiş 

olsa dahi kabul etmeyerek körü körüne okumaya devam edeceğinden bahsederek 

okuduğu halde anlamını bilmeyenleri eleştirmiştir. Çünkü bu ona göre cevizlerle 

oynayan çocukların misaline benzemektedir. Bunla oynayan çocuklara ceviz içi veya 

ceviz yağı verildiğinde almayıp hışır hışır ses çıkaran cevizlerin dışını tercih etmeleri 

onların özden uzak olmalarını göstermektedir. Bunun içinde Mevlânâ sahabeyi örnek 

göstererek onların yarım yahut bir sureyi öğrendiklerinde parmakla gösterilip önem 

atfedildiğini belirtmiştir. Çünkü onlar hazmederek, anlayarak, öğreniyor ve özüne 

vakıf oluyorlardı.22 Bu da Mevlânâ’nın nezdinde Kur’ân’dan maksudun neliğini 

göstermesi açısından önemlidir. Çünkü Mevlânâ, izahatlardan da anlaşılacağı üzere 

Kur’ân’ı, tefekkür edilerek anlaşılması, hayata, yaşantımıza dair söylediklerinin 

özümsenmesi suretiyle Kur’ân’ın dış yüzüyle yani zahiriyle sınırlı kalmayıp, 

hakikatine ulaşılmasının önemini açıklamış olmaktadır. 

Kur’ân’ı kendi bilgi ve durumuna göre tevil edenlerin insanların içinde örse 

vurur gibi Kur’ân’a vurduklarını söyleyen Mevlânâ,23 Kur’ân’ın zahiri ve batini 

bütünlüğüne büyük önem vermiştir. Bu bağlamda Kur’ân’ı hevâ ve isteğine göre 

tevil edenlere karşı çıkmış ve eleştirmiştir. Bu konumda olanların ise sadece dille 

değil, gerçek manada imanlarını tazelemesi gerektiğini söylemiştir. Çünkü ona göre 

hevâ taze ve canlı olduğu müddetçe iman taze olmayacaktır.24 Buradan hareketle 

Mevlânâ’nın yüksek ve âli olan bu manaların hakikatten uzak nefsani tevillerle 

buluşturanların Kur’ân’ın taşıdığı yüce manayı yüzeyselleştirip asli anlamından 

uzaklaştırdığını ve bununda hakiki imanın kapısında bir kilit, engel olduğunu  

açıklamaya çalışmıştır.25 Çünkü Mevlânâ da Kur’ân asıldır. Onun Necm suresine 

atfen yapmış olduğu izahatından da anlaşılacağı üzerine vahiyden olmayan sözü, 

heva ve heves sınıfındaki söz olarak tasnif etmiştir ve topraktan olanlar gibi havada 

                                                             
22 Mevlana Celaleddin Rumi, Fîhi Mâfih, Çev. Meliha Ülker Anbarcıoğlu, (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1990), 128-129. 
23 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 155, b. 1244. 
24 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 87, b. 1078-1081. 
25 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Selçuk Eraydın, Mustafa Tahralı, (İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2004), 1/344. 



31 
 

parça parça dağılıp tükeneceğini söylemiştir.26 Buradan da anlaşılacağı üzerine 

maksat nefsin hevâsından olan, Allah’ın ilkâ etmediği sözdür ki bu da toprağın 

rüzgârla uçup sonrasında dağılıp kaybolduğu gibi aynı akıbete sahip olacağının ifade 

edilmek istendiği anlaşılmaktadır.27 

Mevlânâ, Allah’ın sözünün insana kolay anlaşılabilir gibi gelse bile onun 

remizlerinin kolay anlaşılamayacağını söyler ve bundan dolayı zanna uyup hezeyan 

içerisine düşülmemesi söyleyerek Allah’ın kelamının ancak Allah’ın kelamıyla tefsir 

edilmesi gereğini beyan eder.28 Bununla ilişkili olarak başka bir yerde de Mevlânâ, 

Kur’ân’ın manasını Kur’ân’dan ya da hevâ ve heveslerini bertaraf etmiş, Allah’ın 

karşısında alçalmış, ruhu Kur’ân kesilen adamdan öğrenilmesi gerektiğini 

belirtmiştir.29 Bunun üzerine bu beyitlerden anlaşılan, genel olarak 

söyleyebileceğimiz Allah kelamının tefsirinin Allah’ta fânî olan halîfe-i Hak’tan30 

yani ilimde sağlam ve rüşt sahibi olan insan-ı kamilden istenmesidir. Nitekim ayette 

de Kur’ân’ın tevilinin ilimde râsih olanların bileceğine işaret edilmektedir.31 Zira 

onlarda bunun tefsirini Hakkın beyanından yapıp, sahip olduğu ilimin zenginliğiyle 

Kur’ân’ın maksadını, aslına bağlı olarak ortaya koyma amacındadırlar. 

Kur’ân-ı Kerîm’i Allah’ın kelamı olup, onunla birlikte kaim olarak gören 

Mevlânâ, Kur’ân’ın güneşin nuru olarak insanları aydınlattığını, yol gösterdiğini 

belirtmektedir. Fakat bazılarının Kur’ân’ı kınamalarına değinen Mevlânâ Kur’ân’ın 

onlara, kendilerini cehalete teslim edenler diye kıyamete kadar sesleneceğini 

söyleyerek, masal sayıp kınayarak kafirlik tohumu ekenlerin gerçekte yok olup 

masala dönüşmüş olduklarını belirtmiştir. Asılda kınayarak hükmün yok 

sayılmasının hakikati değiştirmeyeceği vurgulanmıştır.32 Bununla birlikte Kur’ân’ı 

anlayamayan ve sapıtanlardan bahseden Mevlânâ, bazı kişilerin o ipe sarıldıkları 

                                                             
26 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 372, b. 4668-4669. 
27 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Dilâver Gürer, Mustafa Tahralı, (İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2009), 13/252. 
28 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 182, b. 2292-2294. 
29 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 256, b. 3128-3129. 
30 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Dilâver Gürer, Mustafa Tahralı, (İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2008), 12/128. 
31 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Mehmet Demirci vd., (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2008), 10/318. 
32 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 350-351, b. 4281-4288. 



32 
 

halde kuyunun dibine çöktüklerini çünkü onların kuyudan çıkma sevdalarının 

olmadıklarına yer vermiştir.33 Burada Kur’ân vasıtasıyla birçok insanın hidayete ve 

delalete düştüğünü, delalete düşenlerin fasıklar olduğunu ifade eden ayet (Bakara 

2/26) ile Allah’ın ipine sarınılması gerektiğini belirten ayete (Âl-i İmrân 3/103) işaret 

edilmektedir. Allah’ın ayetlerini aslından uzak, yanlış anlamanın neticesi delâlete 

sürüklenmekle karşı karşıya kalmayı beraberinde getirir. Ayrıca Kur’ân’ın bir ucu 

âlem-i illiyyinde ve diğer ucunun da âlem-i esfelde olduğunu belirtirsek o ipe 

tutunarak yukarıda çıkmak, aşağıda inmek mümkündür.34 Açıkça anlaşılacağı 

üzerine aşağı inmeyi tercih edenlerin Kur’ân’ın aslından uzak yanlış anlam ve 

yorumlamalarının sonucu bu durumla karşılaşmaları kendilerinin bir tercihi olarak 

karşılarına çıkmaktadır. 

Mevlânâ Kur’ân’ın yüceliği ve ihtişamını açıklarken helal olan sihrin 

Kur’ân’ı okuyup anlayarak anlaşılacağını bunun dışındakilerin ise bertaraf 

olmalarının kaçınılmazlığını belirtmiştir.35 Buradaki maksada baktığımızda ise helal 

olan sihrin Allah’ın izhârına matuf olan sihir olduğunu ve örneğinin Kur’ân’da 

bulunduğunu, haram sihrin ise Hakkın ortadan kaldırılması mahiyetinde olan sihrin 

olduğu açıklanmak istenmiştir. Mevlânâ da Kur’ân’ın anlaşılıp Hakkın izharının 

görülmesiyle birlikte bunun karşısında inkarcıların hile ve uğraşlarının  baş aşağı 

olacağının müşahede edileceğini beyitlerinde böylece açıklamış olmaktadır.36 

Kur’ân’ı küfür ve bâtıl’dan kurtaran bir hakikat yolu olarak gören Mevlânâ 

bunu ifade ederken kuyuya sarkıtılan kova senin için sarkıtılmıştır Ey Yusuf diye 

nida etmiş,  kuyudan çıkış ve kurtuluşun ancak Kur’ân kovasına yapışarak mümkün 

olacağını söylemiştir.37 Teşbih ve metafor kullanımıyla zenginleştirilen bu anlatımda 

aslında Yusuf nidası özel bir isimden ziyade Kur’ân’ın muhatabı olan herkese 

yapılan bir çağrı mahiyetindedir. Kovada ise Yusuf peygamberin kuyudan 

                                                             
33 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 344, b. 4210-4211. 
34 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, haz. Selçuk Eraydın  v.d., (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2005), 6/481. 
35 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 40, b. 451. 
36 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 9/163. 
37 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr I, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1957), 

176, b. 1666. 



33 
 

kurtuluşuna atfen bir benzetme yapılarak Kur’ân muhataplarının bâtıl ve küfür 

kuyusundan Kur’ân aracılığıyla Hakka, felah’a kavuşacakları anlatılmak istenmiştir. 

Bunlarla beraber Mevlânâ’nın eserlerinde çok ciddi oranda Kur’ân 

ayetlerinin, onların tefsir ve açıklamalarının varlığına müşahede olmaktayız. Bunlar 

içerisinde doğrudan Kur’ân’ın kendisi hakkında yapmış olduğu tefsire yer verip tahlil 

edecek olursak burada ahzâp suresini ele alabiliriz.  

Emanetin göklere, yere, dağa teklif edildiği, onların bu emaneti yüklenmekten 

çekindiğini, insanın ise o emaneti yüklendiğinden bahseden ayeti ele alan Mevlânâ 

örnekler vererek bu ayeti açıklamıştır. Dünya’da bir iş ve gaye üzerine 

bulunduğumuzu beyan eden Mevlânâ, dünyada unutulmaması gereken bir şey 

olduğunu, her şeyi unutup onun unutulmaması halinde bundan endişe duyulacak bir 

şey olmadığını ancak hepsini unutmayıp, yerine getirip unutulmaması gereken o işi 

yapmamış olunduğunda ne kadar fazla iş yapılmış olunsa dahi o işin 

yapılmamasından dolayı aslında hiçbir şey yapılmamış olacağını belirterek bunun 

daha iyi anlaşılması için kılıç örneği vermektedir. Mevlânâ, kılıcın yapılış 

maksadının dışında satır yerine ya da daha farklı fonksiyonlarda kullanılması halinde 

asıl yapılış amacının dışındaki işlevler olduğundan, yapılış maksadına hizmet 

etmediğinden dolayı her ne kadar çok fazla işlevde kullanılsa da bir anlam ifade 

etmeyeceğini söylemeye çalışmıştır. Bu doğrultuda Kur’ân emanetiyle 

şereflendirilen insanın bunun dışındaki uğraşlarla uğraşıp dünyada yapması gereken 

işten gafil olup, dünyadaki bulunma gayesinden uzak olması aslında her ne kadar çok 

iş yapsa bile o asıl gaye olan işi yapmayıp, ondan gafil olduğu için aslında hiçbir şey 

yapmamış olacağını detaylı bir şekilde onun açıklamalarında görmekteyiz.38 

Bunun üzerine ifade edebiliriz ki, genel çerçevesini bu şekilde ortaya 

koyduğumuz Mevlânâ’nın Kur’ân bağlılığı burada da açıklamaya çalıştığımız gibi 

eserlerinin bütününe yansımış ve geniş bir şekilde işlenmiştir. Eserlerine bütüncül 

olarak baktığımızda daha net bir şekilde anlayacağımız onun Kur’ân telakkisinin asıl 

itibariyle Kur’ân sevgisinden gelmiş olmasıdır. Sahip olduğu ilmi zenginlikle de 

geniş ölçüde Kur’ân’ın tefsir ve açıklamalarına yer vererek bunu ortaya koymuştur. 

                                                             
38 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 23-25. 



34 
 

Diğer taraftan Şia’nın konumuz bağlamında yorumladığı bazı ayetlerde 

burada önem arz etmektedir. Hz. Ali ve evladının imâmetine Kur’an’dan bazı 

ayetleri delil gösteren Şii uleması, özellikle şu ayetler üzerinde yoğunlaşmıştır. 

Örneğin “ Rabbinden sana indirileni açıkça tebliğ et.” (Maide 5/67) mealindeki 

ayette Hz. Peygamberden,  Hz. Ali’nin imâmetini ilan etmesinin istendiği şeklinde 

yorumlanmıştır. Buna binaen de Hz. Peygamberin Gadîr-i Hum’da bu emri yerine 

getirdiği yani Hz. Ali’ye imâmlık vazifesini bildirildiği Şiîler tarafından kabul 

edilmişir.39 Bunun dışında ayrıca Erken dönemden Şia’nın tefsir ve hadis alanında 

muteber kabul ettiği bir alim olan Kummi’ye (ö. 307/919) baktığımızda ise, 

tefsir’inde dosdoğru yol manasına gelen ayeti (Fatiha 1/6) Hz. Ali ve onun 

imametinin hak oluşu şeklinde tevil etmiştir. Sad suresi 28. ayette geçen iman edip 

iyi işler yapanlar ile yine aynı ayette Allah’a karşı gelmekten sakınanlar manasındaki 

müttaki ifadelerini de Hz. Ali ve ashabına hamlederek yorumlamıştır.40 

Tekrar Mevlânâ’ya dönecek olursak Bediüzzaman Firuzanfer’in (ö. 1970) 

tesbitiyle Mevlânâ’nın tefsir ilminde kuvvetle muhtemel yararlandığı düşünülen 

Tefsîr-i Taberî, Tefsîr-i Sülemî vb. birçok tefsir eserlerinin41 müelliflerinin Ehl-i 

sünnet itikâdına sahip olduğu bilinmektedir. Bununla birlikte Mevlânâ’nın Şiî 

anlayışta olduğu gibi Hz. Ali ve Ehl-i Beyt merkezli ayetlerin meal ve tevilinde 

bulunulmasına karşın onun, bu zaviyeden bir yaklaşımının olmadığını, eserlerine 

bakıp beyitlerini incelediğimizde Kur’ân’ın ayetlerinin yorumlanması noktasında 

herhangi bir Şiî temayülün bulunmadığını görmüş olmaktayız. Ayrıca Mevlânâ 

Kur’ân’a büyük bir ilgi ve muhabbetle bağlıydı ve yukarıda da ifade ettiğimiz gibi 

onda en ufak herhangi bir değişiklik yapmaya kimsenin muktedir olamayacağını 

Mesnevi’de belirtmenin yanı sıra Kur’ân’ı kendi hevâ ve heveslerine göre tevilde 

bulunanları da ciddi bir şekilde eleştirmiştir. Sonuç olarak Mevlânâ’nın eserlerindeki 

beyitlerden ve buradaki izahtan anlaşılacağı üzere onun, Kur’ân’da tahrifi ya da 

                                                             
39 Yavuz Ünal, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013), 

247. 
40 Amannisa Alimoğlu, “Şia Tefsiri ve Aşırı Batınî Yorum: Cafer b. Mansur Kitabu’l-Keşf Örneği”, 

Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (2004), 165-167. 
41 Güllüce, “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve Kaynaklar”, 

58. 



35 
 

birçok ayeti Hz. Ali, Ehl-i Beyt ve İmamlara tevil eden bu Şiî anlayışlardan tamamen 

uzak bir mesabede olduğunu anlamış olmaktayız. 

2.1.2. Hz. Muhammed ve Hadis Anlayışı 

 Her İslam âlimi, sûfi, mütefekkirde olduğu gibi Hz. Muhammed, (a.s.) 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’de de büyük bir etki ve öneme sahiptir. Büyük bir sevgi 

ve muhabbetin bir neticesi olarak değerlendirebileceğimiz bu etkiyi onun eserlerinde 

çok detaylı bir şekilde görmemiz mümkündür.  O, eserlerinde Muhammed 

Mustafa’yı (a.s.) güzel isimler ve vasıflarla anmış, onun yoluna olan bağlılığını ifade 

etmiş ve hem kendisi hem inananlar için onun önemine ve vazgeçilmezliğine yer 

vermiştir. Buna binaen bizde eserlerinden hareketle onun Hz. Muhammed 

tasavvurunu incelemiş olacağız. 

 Öncelikli olarak Hz. Muhammed sevgisi ve muhabbetinin doğal bir sonucu 

olarak eserlerinde hadis rivayetleri ve kendisi tarafından yapılan şerhleri 

bulunmaktadır. Bu bağlamda geniş bir hadis bilgisine sahip olduğu da açıkça görülen 

Mevlânâ’nın, eserlerinde çok fazla hadis kullandığı görülmektedir. Doğrudan 

doğruya zikredilen hadislerin yanı sıra telmîh, mânâ ve işâret yoluyla da zikredilen 

birçok hadis bulunmaktadır. Örneğin Mesnevi eserini ele alacak olursak 53 başlığın 

hadislerden müteşekkil olduğunu görmekteyiz.42 Bunun yanı sıra tekrarlar hariç 158 

hadis tesbit edilmiştir.43 Yine farklı bir çalışmada ise tekrarlarla beraber 276 hadisten 

söz edilmektedir.44 İranlı âlim Bedîuzzamân Fürûzanfer ise araştırmasında 745 

rakamına ulaşmıştır. Tabii buradaki farklılığın sebebi olarak tekrarlanan hadislerin 

ayrı ayrı sayılmasıyla birlikte Arapça vecize, darb-ı meseller ve hadisin anlamına 

işaret eden beyitlerin de sayılmasının sonucu ulaşılmasıdır.45 Mesnevi’nin dışında 

onun Mektuplarına baktığımızda da tekrarları çıkardığımızda hadis nitelemesiyle ya 

da bunu belirtmeden yer verdiği yüz civarı rivayet bulunmaktadır.46 Sadece bunlarla 

sınırlı olmayıp bütün eserlerinde önemli ölçüde yer bulan hadisler Mevlânâ’nın 

                                                             
42 Ali Yardım, Mesnevî Hadîsleri (Tesbît ve Tahrîc), (İstanbul: Damla Yayınevi, 2008), 12. 
43 Yardım, Mesnevî Hadîsleri (Tesbît ve Tahrîc), 292. 
44 Bardakçı, “Mevlânâ’nın Tasavvufî Düşüncesinin Kaynakları”, 62. 
45 Yardım, Mesnevî Hadîsleri (Tesbît ve Tahrîc), 295-296. 
46  Mehmet Eren, “Mevlânâ’nın Mektuplarında Hadislerden Mesajlar”, Marife Dini Araştırmalar 

Dergisi 7/3 (Kış 2007), 271. 



36 
 

anlam dünyasında Hz. Muhammed’in yerini göstermesi açısından önem arz 

etmektedir. 

 Mevlânâ, beyitlerinde “Canım tenimde oldukça Kur’an’ın kölesiyim, Ben 

Tanrı’nın seçkin Peygamberi Muhammed’in yolunun toprağıyım. Her kim bundan 

başka benden bir söz naklederse ona çok üzülür ve o sözden de çok üzüntü duyarım.” 

diyerek47 böylece ona olan sevgi ve bağlılığını ortaya koymaktadır. Hz. Muhammed 

örnekliği bu söz ve ifadelerin ötesinde Mevlânâ’nın yaşantısında da karşılık bulmuş 

durumdadır. Bununla ilgili anekdota yer verecek olursak Mevlânâ’nın Emir 

Pervâneyle olan diyaloğu buna örnektir. O kendisinden nasihat isteyen Pervâne’ye 

Kur’ân’ı ezberlediğini ve Şeyh Sadreddin hazretlerinden hadis dinlediğini 

duyduğunu söylemesi üzerine Emir Muînüddin Pervâne bunu doğrulayarak evet 

demiştir. Bunun üzerine Mevlânâ ise Allah ve elçisinin sözlerini okuduğuna dikkat 

çekerek bunların gereğini yeri getirmeme ve nasihat almama durumu söz 

konusuyken, kendisinden nasihat talep edip bunu yerine getirmenin nasıl mümkün 

olacağını ifade etmiştir.48 Başka bir anekdot da ise abdest alması için eline su 

dökülen Mevlânâ’nın suyun pazularına tam gitmemesi üzerine hoşnutsuzluğunu dile 

getirmiş ve  Hz. Peygamberin sünnetinin tamamıyla yerine gelmesi gerektiğini 

vurgulamış ve suyun düzgün bir şekilde dökülmesinin istemiştir.49 Buradan da 

anlaşılacağı üzerine o inandığını yaşayan, söylediklerinin öncelikle kendi hayatında 

karşılığı olan bir âlimdir. 

Mevlânâ’nın eserlerinde Hz. Muhammed,  en fazla, sırasıyla Ahmed, 

Muhammed, Mustafa, Peygamber, Rasûl, Ahmed-i Muhtâr, Nebî, Tanrı Elçisi, 

Peygamberler Ulusu, Sultan, Padişah ve Yâsîn isimleriyle anılıp yer verildiğini 

görmekteyiz.50 İçlerinde yücelikte bildiren bu isimlerin içerisinde özellikle yâsîn 

isimlendirmesi dikkat çekmektedir. Mevlânâ, yapmış olduğu duasında yasin soyunun 

                                                             
47 Mevlana Celaleddin, Mevlâna’nın Rubaileri I, 216, rubai:1052. 
48 Ahmet Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri, çev. Tahsin Yazıcı, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1995), 1/344. 
49 Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri, 380. 
50 İbrahim Emiroğlu, “Mevlânâ’nın Hz. Muhammed’e Sevgisi ve Bağlılığı”, D.E.Ü İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 18 (2003), 54. 



37 
 

gittiği yoldan canların cana ulaştırılmasını Allah’tan niyaz etmiştir.51 Yine bir yerde 

ey yasin meşalesi52 başka bir yerde ise yasin ümmeti olarak53 bu ismi kullanmıştır. 

Yasin’in ifade ettiği anlamı mütercim Kur’ân’ın 36. Sûresi “Ya sin” diye başladığını 

Sin’in Tayy lehçesinde insan demek olduğunu, ayette de Hz. Peygambere hitap 

edildiğinden dolayı Hz. Muhammed’in adı olduğunu ifade ederek açıklamıştır.54 

Buna ve eserlerinde kullanım yerlerine binaen doğrudan Hz. Muhammed’i kastettiği 

anlaşılmaktadır. 

Mevlânâ’nın beyitlerindeki Hz. Muhammed tasvirlerine girip 

detaylandırmadan önce peygamber kavramı üzerinden başlayıp ilgili beyitlerini 

açıklamamız daha makul olmaktadır. Bu çerçevede öncelikle Mevlânâ’nın genel 

olarak peygamber tasavvuruna bakacak olursak, peygamberlerin tamamının mucizesi 

olduğunu değinen55 Mevlânâ, peygamberlerin gerekliliği ve gönderilmesiyle ilgili de 

çeşitli izahlar ortaya koymaktadır. Bütün peygamberlerin insanın içinde sahip olduğu 

mâdene işaretle hakikati ortaya koymak için geldiklerini söylemiştir.56 Şimşek 

örneğini veren Mevlânâ nasıl ki şimşeğin aydınlığının yol göstermeye faydası 

olmazsa, aynı şekilde vahye erişebilmede de cüz’i akılı yeterli görmez. İşte tam bu 

noktada peygamberlerin gerekliğine vurgu yapan Mevlânâ, Allah’ın ihsan ve fazlına 

ulaşabilmek için onlara ihtiyaç olduğunu söyleyerek bunca peygamber 

gönderilmesinin gerekçesini de bu çerçevede açıklamış olmaktadır.57 

Yine bununla ilgili olarak dünya büyücüsünün bağladığı düğümlerin 

çözümünde akılların yetersiz kaldığını ifade eden Mevlânâ, bundan dolayı Allah’ın 

Peygamberleri yolladığını belirtmiştir.58 Burada Dünya büyücüsünden kastedileni 

aslî, temel anlamda değerlendirileceği gibi dünyanın nefsin etrafını çevreleyen 

dünyevi zevkler ve onun cazip ve çekiciliğinin ifade edilmesi için mecazî anlamda 

                                                             
51 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr VI, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992)  251, b. 2514. 
52 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 151, b. 1206. 
53 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr II, 10, b. 77. 
54 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr VI, 439. (Tercümanın açıklaması ) 
55 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr I, 267, b. 2510. 
56 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr III, 316, b. 3076. 
57 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi IV, 266. b. 3318-3320. 
58 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi IV, 256, b. 3196-3197. 



38 
 

kullanılmış olması da mümkündür. Ancak her iki durumda şu açıktır ki 

peygamberlerin gönderilmesi bir ihtiyaç ve aynı zamanda bir gerekliliktir. 

Yüce, yükseklik anlamına gelen ve cennetlerin en yüce yerini ifade etmek 

için kullanılan İlliyyîn kavramını59 Mevlânâ, peygamberlerin bu cinsten olduklarını 

söyleyerek60 sahip oldukları ululuk mertebesine işaret etmiştir. Bu ulu 

Peygamberlerin birbirinden ayırt edilemeyeceğini eserinde örneklerle açıklayan 

Mevlânâ, bir yerde on adet mum bulunması halinde görünüşte her birinin diğerinden 

ayrı olduğunu fakat nuruna bakılacak olursa kuşkusuz hepsinin aynı olduğunu ifade 

etmiştir. Mevlânâ yine başka bir örneğinde ise yüz adet elma ve yüz adet ayvanın 

sayıldığında her birinin ayrı olduğunu fakat onların sıkıldığında  yüzün ortadan 

kalkıp artık birin alacağını belirtmiştir.61 O bu örneklerle peygamberler arasında 

birliğe dikkat çekerek tefrikanın mümkün olmayacağını açıklamaya çalışmıştır. 

Mevlânâ’nın Mektuplar ’ında yaptığı açıklama ve aktarımda da olduğu gibi 

peygamberlerin beden evlerinden yansıyan ışıkta aslında tek ışıktır. Tek güneşten 

vurmaktadır. Bu cihetle peygamberlerde birdir, yani bütün hepsi tekliği ifade eder, 

birini yalanlamak bütün peygamberleri yalanlamak demektir. Abdest örneğinde 

olduğu gibi uzuvlardan birini yıkamadığında diğer uzuvların yıkanmasında bir fayda 

hasıl olmayacağı gibi62 bu durum da aynen bu şekildedir. Ayrım yapılması, istisna 

görülmesi, birini kabul edip diğerini etmeme gibi bütüncül yaklaşımdan uzak 

anlayışların kabul edilemeyeceği burada ifade edilmiş olmaktadır. 

Mevlânâ, peygamberlerin yücelik ve rütbelerine dikkat çekmiş bu bağlamda 

padişahların isim, şan, hutbe ve yüceliklerinin çok farklı olduklarını çünkü onların bu 

isim ve vasıflarının bakî kalmayacağını, sahip oldukları kudretin heva ve nefisten 

olduğunu belirterek peygamberlerin bu durumun zıttı olduğunu, onların 

icazetnamelerinin Allah’tan olup, bütün peygamberlere şamil olan Ahmed isminin 

kıyamete kadar var olacağını söyleyerek yüceliklerinin kaynağı olarak ilahi kudrete 

işaret ederek açıklamıştır. Ahmed ismine de ayrıca burada açıklayan Mevlânâ bu 

                                                             
59 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/201. 
60 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 51, b. 641. 
61 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 54, b. 678-680. 
62 Mevlânâ Celâleddin, Mektuplar, Çev, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (İstanbul: İnkılap ve Aka 

Kitabevleri, 1963), 104-105. 



39 
 

ismin bütün peygamberlerin ismi olduğunu yüz elimizde olunca doksanda bizimdir 

şeklinde örneklendirerek ifade etmiştir.63 Onun namı bütün peygamberlerin namıdır. 

Son peygamber oluşu diğer peygamberlere de şamil olmayı beraberinde getirmiş 

olmaktadır. Çünkü yüz sayısını zikrettiğimizde aynı şekilde içinde bulunan doksan 

adeti de zikretmişizdir. Doksan da yüzün içerisindedir.64 Bu çerçevede bunlar 

üzerinden anlaşılan Mevlânâ’nın peygamberlerin yücelik, birlik ve aynı çatı altında 

hemhal homojen bir beraberlik ve vasıflarının olduğuna işaret etmesidir. 

Peygamberlerin hikayelerini hayal ve uydurmadan ibaret olarak görenlerin 

yalan bir söylem ortaya koyduklarını belirten Mevlânâ65 onların, Allah’ın ışığıyla 

bakıp gördüklerini dolayısıyla Hz. Muhammed ve diğer peygamberlerin sözlerinin 

boş olmadığını beyan ederek66 onların sözlerinin önemine vurgu yapmıştır. 

Nitekim peygamberlerin rehberliği ve yol göstermesinin olmaması halinde 

Allah’ı tanıma ve ona ulaşma yolu bilinemeyecektir.67 diyerek onların rehberliğinin 

önemine dikkat çekmiştir. Beraberinde Mevlânâ, peygamberlerin ve velilerin 

yolunun takip edilip, o yolda gayret gösterilmesi gerektiğini ifade etmiştir.68 Buradan 

maksat ise Kur’ân ve kendi nefislerinden konuşmayan ancak ilahi vahyi yaşayıp, 

öğreten nebiler’in sünneti ve onların yolunda istikamet üzere çalışanlara işarettir. 

Ancak buradaki işaret zahirle sınırlı bir işaret olmamaktadır. 

 Mevlânâ, mânâ ve ruhu matlup ve aslolan olarak görür. Bununla ilişkili 

olarak peygamberlerin eserlerinden, izlerinden konuşmanın ya da salavat getirmenin 

ötesinde peygamberin temizliğinden, onun özünden neye sahip olunduğunun önemini 

vurgulayan Mevlânâ,69 asıl itibariyle görünürde gözükenin kalpte, davranışta 

yansımadığı müddetçe peygamberlerin yolunu ve hakikatini idrak edememiş 

olacağımıza işaret ederek, yaptıklarımızın batıni noktada bir karşılığının olmasıyla 

birlikte değer kazanacağı vurgulanmış olmaktadır. Yani Mevlânâ’nın fiilin olmaması 

                                                             
63 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 89, b. 1103-1106. 
64 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 1/351. 
65 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 373, b. 3120. 
66 Mevlânâ, Mektuplar, 73. 
67 Mevlânâ, Mektuplar, 104. 
68 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 79, b. 975. 
69 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr V, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992), 270, b. 3158-3159. 



40 
 

ya da önemsizliği üzerinden olmayıp bilakis fiilin yani eylemin, mânâ, ruh ve özüyle 

anlam kazandığını, bir bütün olarak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. 

İlaveten Mevlânâ, peygamberlerin kurtuluş yolunu gören, bilen kimseler 

olduğuna yer vermiş ve halk nazarında gözbebeği gibi küçük göründüğünü, mânen 

büyüklüğünün anlaşılamadığını ifade etmiştir. Peygamberlerin bu doğrultuda kendi 

ümmetlerini kurtuluş yerine davet ettiğini belirtmiştir70 Çünkü peygamberler 

ümmetlerine karşı çok merhametlidirler. O bunu annenin kızgınlığı benzetmesi 

üzerinden açıklayarak anlatmıştır. Mevlânâ, çocuğa annenin kızmasının hilm yani 

yumuşaklıkla olduğu gibi peygamberlerin kızmasının da bu cihetten anneye 

benzediğini ifade etmiştir.71 Annenin kızması, annenin korumasıdır, çocuğun iyiliği 

içindir. Bu bağlamda peygamberin kızmasındaki hilm sıfatının varlığını ise 

ümmetlerinin kurtuluşu, saadeti için merhamet barındıran bir yaklaşımla olduğu 

çıkarımını yapmamız mümkündür. 

Bundan başka peygamberlerin din anlamında rızıklanılabilecek şahsiyetler 

olduğu  ifade edilip onların bu husustaki yetkinliklerini açıklanmakta olup,72 bununla 

birlikte onların, kavminden yapmış olduğu peygamberlik için hiçbir ücret 

istemediğini belirtilmiştir.73 Bunu Mevlânâ’nın doğrudan Kur’ân referanslı 

söylediğini anlıyoruz. Çünkü ayette de (Hûd 11/51) bu açıkça geçmekte olup 

peygamberlerin ücretinin ancak Allah katında olduğu belirtilmiştir.74 Buna binaen 

yukarıda da ifade ettiğimiz gibi peygamberlerin din anlamında yetkin şahsiyetler 

olup ümmetlerini  kurtuluş ve hidayete ulaştırma çabası içerisinde gayret ettiği ve 

bunun için karşılık beklemediği Mevlânâ’nın eserlerinde açıkça yer bulmaktadır. 

Mevlânâ nazarı çerçevesinde yer verilen bu genel peygamber tasavvuru doğal 

olarak aynı zamanda Hz. Muhammed’i de içinde barındıran bir yaklaşımdır. Ancak 

sadece bununla sınırlı kalmayıp özel olarak Hz. Muhammed’e, onun hadislerine, 

                                                             
70 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 81, b. 1002-1004. 
71 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 418, b. 3500. 
72 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 380, b. 3963. 
73 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi II, çev. Veled İzbudak, haz. Abdulbaki Gölpınarlı, (İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1991) 44. b. 574. 
74 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/164. 



41 
 

faziletine, onu itikadi bağlamda konumlandırdığı yere ve önemine yer vermiş 

olmaktadır. 

Bu bağlamda öncelikle ifade edecek olursak Hz. Muhammed’i merhametli, 

şefkatli peygamber olarak niteleyen Mevlana,75 Dünya’nın tamamıyla bayram ve 

neşeyle dolu olsa bile buna karşın Hz. Muhammed’e sahip olunmanın yeteceğini 

belirterek76 Hz. Muhammed’e sahip olmayı bütün dünyevi zevklerin üzerinde 

gördüğünü vurgulamış olmaktadır. Böylece ona duyduğu büyük sevgi ve muhabbeti 

anlaşılmaktadır. 

Hz. Muhammed’e, “Sultanım, sultanlarımın sultanı, padişahlar padişahı”77 

gibi nitelendirmelerle de hitaplarda bulunmuş olan Mevlânâ, insanın arılığı (maddi-

manevi temizlik) Muhammed Mustafa’dan öğrendiğini belirtip,78 Onun, iki cihanda 

da güzelliğinin benzeri olmadığı ve Allah’ın nurunun ona yardım etmekte olduğunu 

ifade etmiştir.79 Yani hem önder hem de sahip olduğu ilahi kaynaklı vasfına işaret 

edilmiştir.   

Bir yere gitmek istenildiğinde ilk olarak aklın rehberlik ettiğini, daha sonra 

onun rehberliğinde göz ve diğer organların sırayla harekete geçtiği örneğinden 

hareketle Hz. Muhammed’in önderliğine değinen Mevlânâ, her şeyin öncelikle Hz. 

Muhammed’e geldiğini, ona gelmeden bize bir şeyin ulaşmayacağını belirtmiştir.80 

Bununda vahiy olduğu anlaşılmaktadır ki bu Hz. Peygamber’e vahiy ilk geldikten 

sonra onun aracılığıyla bütün inanan ve muhataplarına ulaşmış olmaktadır.  

Mevlânâ, Hz. Muhammed’e benzer ne geldiği ne de geleceğini bundan dolayı 

son peygamber olduğu vurgulanırken, aynı şekilde sanatında olmuş olana yani son 

derece ileri bir düzeye varana bu sanat sende bitmiş denileceği gibi bu durumlar 

arasında benzeşim ilişkisi kurulmuştur. Bundan başka Allah’ın peygamberlerden 

kalan mühürleri onun dini hürmetine kaldırdığı, onun şefaatinin dünyada dine 

                                                             
75 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 218. b. 2849. 
76 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 117, b. 1048-1049. 
77 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 128, b. 1187. 
78 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr IV, haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992) 268, b. 2579. 
79 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 56, b. 676. 
80 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 343. 



42 
 

ahirette ise cennetlere ulaştıracağını söyleyerek şefaatçi vasfına vurgu yapılmıştır.81 

Mühürlerden maksat ise Tevrat, İncil gibi ilahi kitaplarda açılmayan ilahi sırların ve 

maârif-i ilâhinin son peygambere açılmasıdır ki bu fetih suresinin ilk ayetinde de  

size apaçık bir açık açtık şeklinde yer verilmiş olmaktadır. Bu bağlamda ayetin 

hükmü zahiren bakıldığında muhalifleri yenme ve hidayet kapısını açmak iken asıl 

itibariyle bâtındaki mânâsı daha önceki ümmetlere açılmayan sırların açılması 

olmaktadır.82 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’in dünya sevgisine sahip olmakla itham 

edilemeyeceğini, onun akılların ve göklerin hazinelerinin dahi onun nezdinde bir çöp 

kadar dahi değerinin olmadığı ifade edilmiştir. Çünkü o miraçta gözünü ve gönlünü 

yedi göğün hazinesine karşı yumup onların talepkârı olmamıştır. Bunlar dururken 

böyle bir peygamberin Mekke, Irak, Şam için savaşıp almayı arzulaması mümkün 

değildir. Mekke’nin fethi için verdiği mücadele bilakis Allah’ın emriyleydi. Bu 

noktada gönlü kötü olup şüpheye düşenlerin ise kendi bilgisizlik ve hırslarının 

sonucu bu hal içerisinde olmuş,83 Hz. Muhammed’i anlayamamıştır. Buradan da 

anlaşılacağı üzerine onun gayretleri Allah’ın rızasını kazanmak doğrultusunda olmuş, 

kendi çıkarı ya da faydasıyla ilgili bir faaliyet yürütmemiştir. Çünkü o geçici 

hazinelere muhabbet beslemeyecek bir yüceliktedir, Bu doğrultuda ona karşı ön yargı 

ve olumsuz tutumdan sakınmak vurgulanmış ve beyitlerle böylece açık bir şekilde 

anlatılmış olmaktadır. 

Eserlerinde Hz. Muhammed’in gönderiliş amacının halkı helak uçurumun ve 

azap tehlikesinden kurtarmak olduğu beyan edilmiş84 ve Mevlânâ buna ilaveten Hz. 

Muhammed’in gönderilişini bilgisizlerin meydanda olup, kafirliğin ve sapıklığın 

üstün olduğu bir dönem olarak nitelendirmiş dönenim şartlarına işaret etmiştir. 

Ayrıca Allah yolunda savaştığı, ümmetine haram ve helalleri anlatıp söz ve 

davranışlarıyla öğütler verdiğini söyleyerek onun yapmış olduğu fiillerden de 

                                                             
81 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 15, b. 164-172. 
82 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, haz. Dilâver Gürer, Mustafa Tahralı, (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2008), 11/68-69. 
83 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 314-315, b. 3948-3956. 
84 Mevlânâ Celâleddin, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), çev; haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (Konya: Yeni 

Kitap Basımevi, 1965), 7. 



43 
 

bahsetmiş olmaktadır.85 O, Allah’ın buyruklarına aykırı davranılmasının terk 

edilmesi gerektiğini belirterek bu çerçevede Hz. Muhammed’in gönderilişini 

açıklamıştır.86 Buna binaen görevi ve gayesinin insanları kötü işlerden uzak tutarak 

hidayet yolunu göstermek ve hidayetlerine vesile olmak sonucunu çıkarabilmekteyiz. 

Mevlânâ, dinin babadan miras olarak bulunup akabinde mirasyedi gibi olup 

şükürden uzak durulduğuna değinmiş ve birçok yerde olduğu gibi burada da Ahmed 

ismini kullanarak aktarımda bulunmuştur. Ahmed’in ümmetler üzerinde hakkı 

olduğu, Ümmetlerin Allah’ı anması için onca put kırdığı ve gayretlerinin olduğu aksi 

halde ataların taptığı puta tapma geleneğinin devam edeceğini belirten Mevlânâ, 

Ahmed ismini bu vasıflarıyla böylece zikretmiştir.87 Burada tarif edilen vasıflar göz 

önünde bulundurarak Ahmed’den genel olarak peygamberleri kapsayan bir yaklaşım 

ya da Hz. Muhammed (a.s.) anlamamızda mümkündür. Her halükarda bu 

Mevlânâ’nın peygamberlik kurumunun önemi ve gerekliliğini yani Ahmed sıfatının 

ya da isminin insanlara hidayat rehberi açısından ehemmiyetini göstermesi açısından 

önem arz etmektedir. 

Burada da yer verilen Muhammed Mustafa’nın görev ve gönderiliş gayesine 

karşın insanlara düşen sorumluluklara da yer verilmiştir. Ümmetin bozguna 

düştüğünde Hz. Muhammed’in sünnetine sarılanın, bozulmayıp değerden 

düşmeyeceği ve yüz bin şehidin sevabının verileceğini ifade  eden hadise yer veren  

Mevlânâ, Onu tasdik etmiş, onu yol gösteren iki cihanın elçisi olarak 

nitelendirmiştir.88 İlaveten Mevlânâ, Hz. Peygamberin hadislerinin tevilinin 

yapılmamasını buna karşın kişinin kendisini tevil etmesi gerektiğini belirtmiş89 ve  

bununla beraber Ahmed-i muhtar yani seçilmiş Ahmed (a.s.)’ın yanından 

ayrılmamayı, başka bir yere gitmemeyi öğütlemiştir.90 Zira Şeytanın aldatma, hile ve 

kurnazlığına dikkat çeken Mevlânâ, ejderha bile olsa mağlup edebilecek konumda 

olduğunu beyan etmektedir. Bundan dolayı deliyle, çocuğun yaptığı işi yapmayıp 

                                                             
85 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 87. 
86 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 77. 
87 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 29. b. 366-371. 
88 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 8. 
89 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 299, b. 3744. 
90 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 379, b. 4923. 



44 
 

bilakis Hz. Peygamberin yeğleyip, seçtiği işin yapılması gerektiğini söylemiştir.91 

Çünkü dünyevi süsler ve oyuncaklarla aklımıza örtünün bürünmemesi ilaveten akıl 

yetisinin kullanılabilmesi Muhammed Mustafa’nın yolunu tutmakla mümkün olacağı 

anlatılmak istenmiş ve aksi halde ejderha benzetmesi yapılarak her ne kadar güçlü ve 

dayanıklı olunursa olunsun şeytanın tuzaklarına düşülebileceğine işaret etmiştir. Bu 

bağlamda Hz. Muhammed (a.s.)’ın kavillerinin uygulamaya dönüşmesinin önemi 

vurgulanmıştır. 

Sürüden ayrılan kuzuyu kurdun kapması örneğine de yer veren Mevlânâ 

buradan hareketle sünnet ve cemaat yani topluluğu bırakan kişinin durumunun da bu 

minvalde benzer durumla karşı karşıya kalıp, kendi kanını dökmüş olacağına yer 

verir. Sünneti yola benzeten Mevlânâ, topluluğu ise yoldaşa benzetmektedir. Bu 

bağlamda yol olmadan yoldaşın olmasının helâk olup gidileceği bir durumu 

beraberinde getirdiği ifade edilmekte ve yoldaşın ise akla düşman ve kendisinden 

zarar gelen olmaması gerektiğini belirtmektedir. Zira o, bu hüviyetteki yoldaşı yoldaş 

saymamaktadır.92 Bu ifadeler öncelikli olarak Mevlânâ’nın Hz. Peygamberin söz, fiil 

ve takrirlerini içeren sünnete bağlılığını göstermektedir. Ayrıca o, hidayet yolu 

olarak gördüğü sünnetten ayrılmanın sonucunun vahim bir durumla karşı karşıya 

kalınacağını işaret ederek uyarmaktadır ki buradan ve açıklamalarından biz onun 

sünnete ne kadar bağlı olduğunu bilmekte, bakış açısını görmüş olmaktayız. 

Hz. Muhammed’in heva ve hevesten konuşmayacağını, konuştuğu her sözün 

vahiy kaynaklı olduğunu vurgulayarak93 ayete referansla Hz. Muhammed’ın 

kelamının hakikatine dikkat çeken Mevlânâ, Hz. Peygamberin sözünü duymaya, 

kulak vermeye davet edip,94 böylece akabinde onların sözlerinin gereğinin 

yapılmasına işaret etmiş olmaktadır. Ayrıca Ahmed ismiyle Hz. Muhammed’i 

anmakta ve canının ona feda olacağını, onun, kendi özünü balçıktan ayırıp yaşattığını 

vurgulayarak Mevlânâ,95  onun, kendi üzerindeki etkisine de değinmiş olmaktadır. 

                                                             
91 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 17, b.163-165. 
92 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 43, b. 500-504. 
93 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 372, b. 4670. 
94 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 77, b. 626; Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 147, b. 1181. 
95 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 339, b. 3335-3336. 



45 
 

 Bunun neticesinde onu baş olarak görüp sarık misali ona sarıldığını, 

bağlandığını söylemesi96 ona olan muhabbeti ve onun yoluna olan bağlılığını ortaya 

koymaktadır. Nitekim Ahmed’i (a.s.) anlam denizdeki bir inci olarak tasvir eden97 ve 

Ahmed’in (a.s) parıltısıyla Allah’ın kokusunun duyulduğunu söyleyen Mevlânâ,98 

onun insanları Allah’a ulaştırmadaki fonksiyonuna da dikkat çekmiş olmaktadır. 

Bunlarla beraber savaş, hastalık gibi durumlardan bahseden Mevlânâ,  

Ahmed’in (a.s.) isminin anılması vesilesiyle bunların izale olduğuna değinip 

yüceliğine vurgu yaparken diğer bir yandan onun hakiki suretinin herkes tarafından 

bulunamayacağı, idrak edilemeyeceğini belirtilmiştir.99 Ancak Mevlânâ’nın beyitleri 

ve takip ettiği yol, Hz. Muhammed’i hakiki anlamda anlamaya ve bağlanmaya matuf 

bir yol olduğunu göstermesi açısından önemlidir. 

Bunun dışında Hz. Peygamberi, âsi yani günahkarlar için şefaate gelen 

Ahmed olarak zikretmesi100 ve Muhammed Mustafa’nın himmetinin varlığına 

değinmesi101 Mevlânâ’nın, Hz. Peygamberin şefaat ve yardımına olan inancını 

göstermektedir.  Ayrıca gerek âlemlere rahmet Muhammed Mustafa’nın ruhundan 

medet talep edilmesini söylemesinden102 gerekse de Ahmed (a.s.) gibi ateşten alıp 

kevser’e götürmesini ifade etmesinden103 şefaat inancının farklı vurgularla teyidi 

anlaşılmaktadır. Buna ilaveten yine şefaatle ilgili olarak Hz. Muhammed’in şefaat 

kemerini beline bağlamış bir şefaatçi dost olduğunu ve sıratın bir ucunda bekleyerek 

ümmetin azap dumanından esenlik içinde geçmesini sağlamayı murat ettiği ifade 

edilerek104 anlatılmıştır. Başka bir beyitinde ise Hz. Muhammed’ın (a.s.) ümmetini 

dileyip, onlara şefaatçi olacağını bildiren hadise yer vererek onun, iki cihanda da 

                                                             
96 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 405, b. 3906. 
97 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 599, b. 7949. 
98 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 225, b. 2131. 
99 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 307. b. 3839-3844. 
100 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 92. b. 1204. 
101 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 189, b. 2460-2461. 
102 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 52, b. 430. 
103 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 427, b. 4106. 
104 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 78. 



46 
 

aman verip herkesin onunla yardıma nail olacağını ve gözü Allah’tan başka bir şeye 

kaymayan Muhammed Mustafa olarak her derdin şefaatçisi olduğu belirtilmiştir.105 

Mevlânâ bununla birlikte şöyle bir duruma da dikkat çeker ki nebi’nin, 

Allah’ın kudretini göstermesi bu cihetle davet ederek halkı uyandırması gerektiğini 

ancak bir kimseyi istidat makamına ulaştıramayacağı, bunun Allah’ın işi olduğunu106  

açıklamış olmaktadır. Yine başka bir yerde yapmış olduğu benzetmede Hz. 

Muhammed’i şarapla dopdolu bir kadeh, Allah’ı ise iyi kişilere sakilik eden olarak 

belirtmiştir.107 Yani nihai olarak peygamberin peygamberlik görevini yaptığını, asıl 

yol gösterenin hidayetin kaynağı Allah tarafından olduğu izah edilmek istenmiş 

olmaktadır. 

Mevlânâ, bütün peygamberlerin delili, hüküm yürüten, adalet sahibi ve 

çaresiz derdine çare olarak gördüğünden bahsederek108 Hz. Muhammed’e işaret 

etmiş ve kendi nezdinde onun ifade ettiği büyük anlama değinmiştir. Ayrıca 

Mevlânâ, Muhammed’in (a.s.) mucizelerinin varlığını belirterek, birçok mucize 

örneklerine yer vermiştir. Örneğin, avucunda sakladığı taşlarla Hz. Peygamberin 

yanına gelen Ebu Cehil’in elindeki taşların konuşup Hz. Muhammed’in doğruluğunu 

Kelime-i şehadetle dile getirmesi bunlardan biridir.109 Buna ilaveten her ne zaman bir 

ağaç ya da taşın Hz. Muhammed’i gördüğünde ona selam verdiği mucizesinden 

bahsetmesi diğer bir örnektir.110 Diğer bir beyitinde ise Mevlânâ yerin askerinin kim 

olduğu retorik sorusuna yer vermiş ve aya dikkat çekerek Ahmed’e ayı yarması 

hitabıyla seslenmiştir.111 Burada Ahmed’ten kastedilen Hz. Muhammed’tir. Özellikle 

ayın yarılması mucizesine işaret edilmiştir ki bu  işaret yerdeki orduların 

yardımından ziyade semada Allah tarafından vaki olan asıl yardıma dikkat 

çekmektir. Bu da Allah’ın Hz. Peygambere ihsanı ve asıl desteği olarak 

                                                             
105 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 226, b. 2859-2861. 
106 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 333-334. 
107 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 184, b. 1661. 
108 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 128, b. 1190. 
109 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 172-173, b. 2154-2159. 
110 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 227. b. 2832. 
111 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 28. b. 353. 



47 
 

gösterilmiştir.112 Ayrıca Hz. Muhammed’i akla ve dine düşman olan his gözü ile 

bakıldığında sadece beşer olarak gören inkarcılara değinen Mevlânâ, bundan dolayı 

inkarcıların, onun ayı böldüğünü görmediklerini ifade etmiştir.113 Kısacası onun bu 

beyitleri sahip olduğu mucize tasavvurunu göstermesi açısından önemli olmakla 

birlikte gözünü hakikat ve mucize gerçeğine kapatanlara karşı ne yapılırsa yapılsın 

ön yargılardan kurtulunmadığı müddetçe mucizenin bir anlam ifade etmeyeceği 

vurgulanmış olmaktadır. 

Adem ve diğer bütün peygamberlerin Hz. Muhammed’in arkasında ve 

sancağının altında olduğunu ifade eden hadise yer veren Mevlânâ, bunu meyve’nin 

görünüşte ağaçtan doğmasına karşın hakikatte ağacın meyve’den vücut bulduğu 

örneğiyle açıklamıştır. Yine Mesnevi de yer verilen başka bir hadiste ise suret 

cihetinden her ne kadar Hz. Adem’den doğmuş olsa da asıl ve hakikat cihetinden Hz. 

Muhammed’in kendisini onun atası olarak nitelediğini görmekteyiz.114 Bunun 

dışında farklı hadislerde de Hz. Muhammed’in yaratılışta ilk, gönderilişte son 

peygamber olduğunu belirtilmiştir. Buradan maksadın farklı hadis kitaplarında da 

mevcut olduğu üzere Muhammed Mustafa’nın bütün peygamberlerden ve 

ümmetlerinden ileri olduğunun açıklandığı hadislerin bu beyitler aracılığıyla şerh 

edilmesidir.115  

Yine bununla ilişkili olarak Fîhi mâ fîh’te bütün nebilerin korkudan 

kurtulmuş ve güven içerisinde oldukları belirtilmiştir. Fakat güvenden güvene büyük 

farklılıkların varlığına vurgu yapılarak Hz. Muhammed’in diğer nebilerden 

üstünlüğünün bu güven hususundan kaynaklandığı açıklanmıştır.116 

Mevlânâ, cennet ve cehennemin diğer insanlara görünmemesine karşın Hz. 

Muhammed’e görüldüğüne ve hatta onun elini uzatması halinde cennetteki meyve’yi 

koparabilecek kadar yakınlıkta olduğunu belirterek117 onun faziletiyle birlikte Allah 

                                                             
112 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, haz. Osman Türer vd., (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2006),  3/116. 
113 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 123. b. 1606-1607. 
114 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV,  43. b. 522-527. 
115 Abdulbaki Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1983), 4/396. 
116 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 75. 
117 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 167, b. 1476-1478. 



48 
 

katındaki değer ve önemine de işaret etmiş olmaktadır. Buna ilaveten onun vasıf ve 

niteliklerini açıklayan beyitlerinde yer verdiği Müzzemmil suresinin tefsirinde ise 

Muhammed Mustafa (a.s.) ile ilgili nitelemelerde bulunan Mevlânâ, şaşkın bir 

bedene benzettiği âlem için, onun akıl mesabesinde olduğu, nur denizine kaptanlık 

eden ikinci Nuh olduğu, geminin imdadına yetişen vaktin Hızır’ı olduğu, topluluğun 

önünde gökyüzündeki ışık hüviyetinde olduğu, hidayeti kaf dağına benzetip onu o 

dağının hüması olarak gördüğü, vaktin İsrafil’i olarak görüp kıyametten önce 

kıyamet koparması gerektiğine yer vererek onun vasıflarını üstünlükle bahsetmiştir. 

Bunun yanı sıra Ey peygamberim nidasıyla Hz. Muhammed’e seslenerek onun 

mumunun, sahip olduğu kasırganın karşısında bir öneminin olmayacağını 

belirtmiştir.118 Burada ondan kasıt ise inkarcılardır, vurgulanmak istenen onların 

çürük akıllarınca nûr dedikleri batıl fikirlerin, sahip olunan şiddetli rüzgara karşı 

mücadele gücünün olmayacağıdır. Hz. Peygamberi İsrafil’e (a.s.) benzetmesi ise 

halkın alıştıkları dünyevi ve nefsani yaşamdan uyandırması kast edilerek kıyamet 

koparma teşbihi yapılmıştır.119 Yine buradan çok açık bir şekilde anlaşılmaktadır ki 

burada Hz. Muhammed’in insanlığı inkar ateşinden kurtarması, onları bu batıl 

düşüncelerden uzaklaştırıp yardımcı olmasına değinilerek hidayet için yol gösteren 

Hz. Peygamber’in nitelikleri üzerinde durulmuş ve ilgili ayet bu çerçevede 

genişleterek tefsir edilmiştir. 

Mevlânâ’nın eserlerinde Hz. Muhammed’in adını övgü ve yücelterek andığını 

görmekteyiz. Bir beyitinde Mustafa (a.s.) ölmüş olsa bile, onun adının yanmayacağı 

yani yok olmayacağı zira o ismin sahibinin uludan ulu, ileriden daha ileri olduğu 

belirtilmiştir.120 Özellikle yer verdiği bir hâdisede geçen söylemde de olduğu gibi Hz. 

Muhammed’i övülmesi, aynı zamanda Allah’ın senâsını ifade etmektedir.121 Çünkü 

onun övülmesi de Allah’ı hatırlatmaktadır. Bununla birlikte Mesnevi‘de Hz. 

Muhammed’in diğer bir ismi Mustafa da kullanılmıştır. Burada sefa denizi ve 

Peygamberlerin başı olarak nitelendirilmiş ve İncil’de isminin yazılı olduğu 

belirtilmekle beraber şekli, özelliği, savaşı, oruç tutması, yemesinin de İncil’de 

                                                             
118 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 119-121. b. 1454-1479. 
119 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Selçuk Eraydın vd., (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2006), 7/419-428. 
120 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 230, b. 2865. 
121 Mevlana Celaleddin i, Fîhi Mâfih, 346. 



49 
 

anıldığı ifade edilmiştir. Ayrıca Hırıstiyan topluluğunun Ahmed hitabına sıra 

geldiğinde sevap kazanmak için öpüp122 saygı, hürmet ve tazim göstererek 

yücelttikleri ifade edilmeye çalışılmıştır. Bunun aksine Ahmed’in (a.s.) adını ağzına 

eğerek yani alaylı bir şekilde alanın ağzının çarpıldığından bahseden Mevlana,123 

kişilerin ad ve şanla belirlenmeden önce onun isim ve şanının dünyanın kutluluk beyi 

olarak var olduğunu ifade etmiştir.124  

Bunun yanı sıra aynı zamanda o, Ahmed’in sancağının ulaşmasıyla küfür’ün 

ağlamaya başladığını,125 Ebû Cehil örneğinde de olduğu gibi şeriat sahibi  Ahmed’le 

alay etmenin sonucu olarak kahırın ona ulaştığına yer vererek126 bu bağlamda 

kendisini Ahmed’in dostu olarak nitelemiştir.127 Ayrıca dünya’nın övündüğü Mustafa 

bizim128 diyerek kendisini küfrün, alayın ve inkarcılığın karşısında onun safında 

olarak tanımlamıştır. Mevlânâ, Ahmed’i inkar etmeyi hilecilikle, aldatmayla eş 

görmektedir.129 Çünkü o, inkarcıların Hz. Muhammed’i yüzlerce delille kendi 

oğullarını tanır gibi tanıdıklarını fakat haset ve kıskançlıklarından ötürü bilmezlikten 

geldiklerini ifade etmiştir.130 

Mevlânâ Hz. Muhammed’in ümmiliğiyle ilgili olarak ise okumayan, 

yazmayan şeklinde çoğu insanın anladığının aksine hakikate ulaşmış, gerçeğe vâkıf 

olanlarca asıl anlamının bundan farklı olduğunu ifade etmiştir. Onlar başkalarının 

elle kalemle yazıp olmuş geçmiş şeyleri anlatırken Muhammed’in (a.s.) elsiz 

kalemsiz yazıp gaypten bahsetmesi ve gelecekle ilgili şeyleri anlatması olarak ifade 

ederek,131 Ümmiliği bilinenin dışında bu manada değerlendirmiş olmaktadır. Ondan, 

Ahmed-i muhtârım yani seçkin  olarak övgüyle bahseden Mevlânâ,132 hazinelerin 

açıldığı, Muhammed Mustafa’nın tekrar geldiğini söyleyip o güneşin eteğine 

                                                             
122 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 58, b. 727-730. 
123 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 65, b. 812. 
124 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 20, b. 264. 
125 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 355, b. 3434. 
126 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 29, b. 220. 
127 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 238, b. 2259. 
128 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 316, b. 3053. 
129 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 297, b. 3536. 
130 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 299, b. 3663-3665. 
131 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 96. 
132 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 116, b. 1086. 



50 
 

yapışmaya, ona iman etmeye herkesi çağırmış, davet etmiştir.133 Ayrıca Yaradan’ın 

Hz. Muhammed’e (a.s.) salavat getirilmesini buyurduğunu açıklayan Mevlânâ, 

bundan dolayı onun, inananlar tarafından dönülüp başvurulan zat olduğuna yer 

vermiş134 ve ayrıca Hz. Peygamber’in manevi etkisinden de bahseden Mevlânâ,  Hz. 

Peygamberin halini hatırını sorduğu hastanın onu görünce iyileşip, yeniden 

yaratılmış gibi olduğunu anlatarak,135 onu şifa kaynağı olarak göstermiştir. Nihai 

olarak Mevlânâ, burada genel olarak onun kerem ve fazilet sahibi şahsiyetine 

değinmiş olmaktadır. 

Mevlânâ can şehrini görebilmek için baş kulağının yalana dolana kapatılması 

gerektiğini belirtmiş ve sözlerin iç yüzünü işiten, bununla birlikte Kur’ân’da 

“Kulağın ta kendisi” olarak geçtiğini ifade eden Hz. Muhammed’in kulağına işaret 

etmiştir. Ona göre Hz. Muhammed baştanbaşa gözdür, kulaktır, süt verendir. Bunun 

karşısında biz ise onun süt emen çocukları olarak136 konumlandırılmış olmaktayız. 

Bu beyitlerinin açıklamasıyla ilgili olarak ise buradaki yalandan kastedilen dünyevi 

cezp edicilikler olup buna karşı yapılması gereken zahir kulağının bunlara karşı 

bağlanması, sağır olması şeklinde değerlendirilmesi mümkündür. Bununla beraber 

Hz. Muhammed’in baştanbaşa göz, kulak olmasından anlaşılan ise onun bunlara 

cismen sahip olmasının ötesinde gıyapta vaki olan sırlardan da haberdar 

olabileceğinin belirtilmesidir.137 

Muhammed’in (a.s.) bir tuzdan melâhat kazandığını, ondan miras kalan bu 

melâhatın varislerinin ise aramızda, yakınımızda olduğunu söyleyerek düşünmemizi 

murat eden Mevlânâ’nın,138 bu ifadeleri tahlil edecek olursak tuzdan maksat Hak 

Teala’dır. Melâhat ise latif olmayı yani güzellik anlamını taşır. Ancak buradaki 

güzellik “cemil” den farklıdır. Çünkü cemilin güzelliği ilk bakışta göze çarparken 

melîhin güzelliği tedricen ve dikkat edildikçe anlaşılır. Buna binaen Hz. 

Muhammed’in melâhatı yani güzelliğinin kaynağının Allah olduğu belirtilmiş ve 

                                                             
133 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 280, b. 3575-3576. 
134 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 258, b. 3258. 
135 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 173, b. 2252-2254. 
136 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 9. b. 101-103. 
137 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Selçuk Eraydın, v.d., (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2005), 5/44-45. 
138 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 160, b. 2004-2006. 



51 
 

ondan kalan yakınımızda olan bu varislerin ise kalbin özlemi ile talep edilmesi 

gerektiği anlatılmak istenmiştir.139 Kalbin özlemi ile aranması ile gerekenler, 

varisler’den anladığımız ise Hak yolunu takip edenlerin ve Hz. Peygamberin varisi 

olarak gördüğü alimler olduğunu anlamaktayız. Nihai olarak Mevlânâ burada 

melâhat ve kaynağına dikkat çekerken aslında Hz. Muhammed’in ilâhi cihetine ve 

peygamber olarak kutsiyetine de vurgu yapmış olmaktadır. 

Hz. Muhammed’in emrine uyup ölmeden önce ölmeyi yeğleyip, onun gibi 

nefsimizle savaşa girmemiz gerektiğini söyleyen Mevlânâ140 Ahmed’in (a.s.) miraç 

padişahi olmasının, toprak olmayı seçmesinden geçtiğini söyleyip bunun üzerine 

onun gibi toprak olunması gerektiğine yer verilerek141 onun tevazuluğu açıklanmak 

istenmiş ve herkes için onun örnekliğinin önemine değinilmiştir. Ayrıca kervanın 

başı olarak nitelediği Ahmed’in (a.s.) şarabının kokusunu iyi bir şekilde almak ve 

rengini görebilmek için Tebrîz’in yanında bulunması gerektiğini belirtmiştir.142 

Buradan da çıkarımda bulunabileceğimiz üzere Hocası Şems-i Tebrîzî’ye olan 

muhabbeti ise onun Muhammed Mustafa’nın yolunda yürüyen iyi bir nefer 

olmasından kaynaklanmaktadır. Bunun dışında ise yapmış olduğu şarap tasviri bir 

mecaz kullanımdır ki Mevlânâ’nın eserlerinin birçok yerinde bunu görebilmemiz 

mümkündür. Onun şaraptan maksadının aşk ve hak şarabı olduğu ve Ahmed’in (a.s.) 

yolunu tasvir ettiği anlaşılmaktadır.  

Hz. Muhammed’in nuruyla ilgili olarak ise eserinde, onun nurunun 

milyonlarca parçaya ayrılıp uçtan uça iki dünyayı kaplayacak şekilde olduğunu ve o 

nurdan bir perdenin yani bir kısmın yırtıvermesinin binlerce rahip ve keşiş’in  

zünnarlarını koparı vermesine neden olacağı143 yani kuşaklarından kurtulup, eski 

inançlarından uzaklaşacağı gibi bu bağlamda onu yücelten tabir ve anlatımları da 

bulmak mümkündür. Yine bu nurla ilgili olarak nasıl ki balıklara yüzme 

öğretilemeyeceği gibi Muhammed Mustafa’nın nurundan doğana ise adalet ve 

                                                             
139 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Selçuk Eraydın, Mustafa Tahralı, (İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2005), 2/41-42. 
140 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 167, b. 1471. 
141 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 118, b. 1351-1352. 
142 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 673, b. 8563. 
143 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 189, b. 1724. 



52 
 

zulümden bahsetmenin mümkün olmayacağını söylemiştir.144 Çünkü onu hayatında 

içselleştirenin, fıtratta sahip olduğu zulümden uzak ve adaletle muttasıl vasfının 

korunacağına işaret edilmiş olmaktadır. 

Bunlara ilaveten Hz. Muhammed’in tevazusu ve üstünlüklerine de yer 

verilmiştir. Ondan övgüyle bahsedilirken son derece alçak gönüllü olup, her zaman 

selamı erken davranıp onun verdiğini, zahiren ilk vermese bile yine alçak gönüllü 

davranıp söze ilk olarak  başladığı belirtilmiştir. Çevresindekiler sahip oldukları 

vasıflara onun sayesinde ulaşmıştır. Çünkü her şeyi Hz. Muhammed’den duymuş ve 

öğrenmişlerdir. Bu bağlamda onun gölgesi konumunda olmuşlardır. Feleklerin 

yaratılma sebebini olarak Hz. Muhammed’e işaret edilen hadisi kutsiye de binaen 

Hz. Muhammed’in asl olduğu vurgulanmış ve her ne kadar görünüşte gölgenin 

sahibinden önce eve ulaşmış olsa bile gerçekte gölgede onun yani aslın bir fer’idir. 

Buna binaen yüksek makamlar, şeref, tevazu, hikmetler, vs. hepsinin onun 

gölgesinde olduğu ifade edilmek suretiyle,145 Hz. Peygamberin vasıf ve üstünlüğü 

örnekle de açıklanarak dile getirilmiş olmaktadır. 

Özellikle “Sen olmasaydın…” hadisi kutsisine çokça yer veren Mevlânâ 

eserlerinin  muhtelif yerlerinde farklı şekillerde bunu şerh etmiş olmaktadır. Örneğin 

Mesnevi’de “ Sen olmasaydın gökleri yaratmazdım ” hadisi kutsisine yer veren 

Mevlânâ, Hz. Muhammed’i ifade eden bu sözü aşkla ilişkilendirmiş ve Allah’ın ilahi 

aşkının bir sonucu olarak bu söze işaret etmiştir. Beraberinde onu Peygamberler 

içinden seçtiğine yer veren Mevlânâ,146 Allah katında Hz. Muhammed’in müstesna 

yeri olduğunu vurgulamış olmaktadır. 

Ek olarak buna ilişkin anlattığı kıssada da bu hadisi kutsiye tekrar yer veren 

Mevlânâ, bunun karşısında Hz. Muhammed’in, “Muhammed’in Rabbi! Keşke 

Muhammed yaratılmasaydı” kavline yer vererek  Allah ile Hz. Peygamber arasındaki 

ilişkiyi ortaya koyar ve açıklar. O, bunlar üzerine yapmış olduğu açıklamasında Hz. 

Muhammed’in Allah’ın vuslatı içerisinde bir balık gibi yaşayıp onun rahmet denizine 

girip çıktığını yani o âlemde rahmet içersindeki durumunu belirtmiştir. Fakat o, bu 

                                                             
144 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 243, b. 2803. 
145 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 164-166. 
146 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 224, b. 2737-2739. 



53 
 

âlemde her ne kadar peygamberlik, padişahlık, büyüklük, şöhret gibi yüce sıfatlara 

nail olsa bile bu dünyanın mutlak kavuşmaya kıyasla ona bir zahmet, yük ve azap 

olduğunu ifade ederek anlatmıştır.147 Bu bağlamda hadisi kutsinin karşısında Hz. 

Peygamberin bu kavli, çok daha iyi anlaşılıp maksat kavranmış olmaktadır.  Buna 

ilaveten ayrıca burası bize Hz. Peygamberin Allah’a olan muhabbeti ve bağlılığını 

göstermesi açısından da önem arz etmektedir. 

Nübüvvet ve hadis tasavvuru bağlamında Şia’nın doktrinlerine bakmamız 

Mevlânâ’nın düşüncel telakkisiyle kıyas yapıp çıkarımda bulunma açısından önem 

arz etmektedir. Öncelikle Şia, nübüvvet anlayışı bağlamında nebilere verilen 

seçilmişlik, mucize, ismet yani günahsız olma ve efdaliyet gibi pek çok vasıflarının 

olduğunu kabul etmişlerdir. Onlar burada yer verdiğimiz bu vasıfların aynı zamanda 

imamlarda da olduğunu belirterek imâmet’i nübüvvetin uzantısı olarak görmüş 

olmaktadır. Bu da imamlar’ın seçilmiş, günahsız ve mucize sahibi gibi  özelliklerine 

sahip olması anlamına gelmektedir. Bunun yanı sıra Şii-İmâmi anlayış Hz. 

Muhammed hariç İmamları bütün nebilerden ve meleklerden daha faziletli ve üstün 

olarak görüp onların sözünün Allah ve elçisinin sözü gibi kutsal kabul etmişlerdir. 

Ayrıca Şii-İmâmiyye şefaat yetkisi konusunda bunu sadece Peygamber’le sınırlı 

görmeyip bu yetkinin imamlara da verilmiş olduğunu inanmaktadırlar.148 Bu da 

onlardaki peygamber tasavvurunu göstermektedir. 

Şii-İmâmiyye’nin Hadis alanında otorite olarak değerlendirdiği Kuleynî’nin 

(ö. 329/940) el-Kâfî’si, Şeyh Sadûk olarak tanınan İbn Bâbeveyh el-Kummî’nin (ö. 

381/991) Men lâ yahduruhu’l-fakîh’i, Ebû Ca’fer et-Tûsî’nin (ö. 460/1067) 

Tehzîbü’l-ahkâm ve el-İstibsâr (iki kitap) isimli eserlerini yani Kütüb-i Erbaa olarak 

bilinen bu dört temel hadis kitabını muteber ve sahih olarak kabul etmektedirler.149 

Nitekim Şia’nın bir rivayetin güvenilirliğini hususundaki tutumuna baktığımızda 

görmekteyiz ki diğer sahabilerden nakledilen hadislerde Hz. Peygamberin fiil ya da 

sözünü içerir ve Ehl-i Beyt’in hadisiyle’de zıt olmaması halinde huccet anlamı 

                                                             
147 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 309-311. 
148 Halil İbrahim Bulut, İslam Mezhepleri Tarihi, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), 

349-353. 
149 Ahmet Yücel, Hadis Tarihi, (İstanbul: M.Ü İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2014), 145. 



54 
 

taşıdığı anlayışı hakimdir.150 Bu metod ve yaklaşım Mevlânâ’da karşılığı olmayan bir 

hüviyettedir. 

Bunların yanı sıra onlardaki Sünnet’in tanımı ise kendilerine mahsus bir 

anlayışla on dört masumdan gelen haberle sınırlı tutulmuş olmaktadır.  Kabul 

ettikleri bu isimler Hz. Muhammed (s.a.v) başta olmak üzere Hz. Fatıma, Hz. Ali ve 

on bir evladıdır. Onların bu sözleri hadis olarak değerlendirilmekte olup yine 

imamların din hususundaki sözleri ise Hz. Peygamberin sözleri kadar bağlayıcı bir 

hüviyette olduğu kabul edilmiştir.151 Bunu daha iyi anlayabilmek için Kütüb-ü Erbaa 

denilen eserlerden biri olan ve 16.000’den fazla hadis ihtiva eden el-Kâfi isimli hadis 

kitabına bakmamız yeterli olacaktır. Zira buradaki hadislerin çoğu mâsum imamların 

sözlerinden müteşekkil olup, ekseriyetle Hz. Peygamber’e muttasıl olarak ulaşmayan 

rivayetleri barındırmaktadır.152 Bu da göstermektedir ki Şia hadis kavramıyla daha 

çok imamların sözlerini kastetmiş olmaktadır. Zira Şiî-İmâmiye, Hz. Peygamberin 

vasiyetine uymayarak adalet vasfını yitirdiklerine inandıkları sahabileri bilgi ve 

rivayet zincirinde yer vermeyip bilakis bilgilerinin kaynağının Rasulullah olduğuna 

inandıkları imamlar’a yer vermişlerdir.153 Bu da onların sınırlı hadis ve isnad 

çeşitliliğini göstermektedir. 

Nihai olarak burada izah etmeye çalıştığımız nübüvvet ve hadis telakkisi 

Mevlânâ’nın anlayışından çok farklı olduğu açıktır. En temelde Mesnevi’den örnek 

verecek olursak onun burada kullandığı hadis kaynakları bakımından incelendiğinde 

Kütüb-i Sitte’den de içinde birçok hadisleri muhteva eden bir hüviyete sahip 

olduğunu görmekteyiz.154 Yine burada Mevlânâ tarafından yer verilen hadisler 

arasında ileride de yer vereceğimiz üzere Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer gibi sahabileri 

metheder içerikte hadisler de bulunmaktadır. Bu da Şiî doktrine tezat oluşturan başka 

bir zaviyedir. Zira onların hadis kapsamı belli sahabilerle sınırlı olmakta olup Hz. 

                                                             
150 Allame M. Hüseyin Tabatabaî, Tüm Boyutlarıyla İslâm’da Şia, çev. Kadir Akaras, Abbas Akyüz, 

(İstanbul: Kevser Yayınları, 2009), 91. 
151 Safa Muradov, Ehl-i Sünnet ve Şia’nın Farklılaşmasında Hadis Rivâyetlerinin Rolü (Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019), 18-19. 
152 M. Cemal Sofuoğlu, “el-Kâfî”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/148. 
153 Hikmet Gültekin, “Şîa’da İhtilâfu’l Hadîs Problemi ve Ebû Ca’fer et-Tûsî’nin Uddetü’l-Usûl İsimli 

Eserinde Zikrettiği Çözüm Önerileri”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 13/69 (2020), 1371. 
154 Yardım, Mesnevî Hadîsleri (Tesbît ve Tahrîc), 271. 



55 
 

Ebû Bekir ya da Ömer gibi sahabilerle ilgili bir rivayet zinciri ya da müsbet bir hadis 

metni kabul etmeleri mümkün değildir. Bunun yanı sıra Şia’nın imamet ve nübüvveti 

bu denli yakınlaştıran zaman zaman ortak ve benzer bir zaviyede vasıflarla gören 

yaklaşımlarına karşı Mevlânâ’nın eserlerinde gördüğümüz üzere bu minvaldeki 

fikirlerle örtüşen herhangi ortak bir paydanın olmadığı tespit edilmiş olmaktadır. 

2.2. HZ. ALİ VE EHL-İ BEYT ANLAYIŞI 

2.2.1. Hz. Ali Anlayışı 

 İslam tarihinde önemli bir yere sahip olan Hz. Ali’yle ilgili olarak hicret’ten  

takriben 22 yıl önce (M. 600) Mekke’de doğduğu rivayet edilmektedir. Hz. 

Muhammed’in (a.s.) amcası Ebû Talip’in en küçük oğlu olan Hz. Ali, aynı zamanda 

yakınlık olarak Hz. Peygamberin amcasının oğlu olmaktadır. Mekke’de hüküm süren 

kıtlık nedeniyle amcası Ebû Talip’in yükünü hafifletmek adına Hz. Muhammed, Hz. 

Ali’yi kendi himayesine almış ve beş yaşından itibaren hicrete kadar onun yanında 

büyümüştür. Dokuz, on ya da on bir yaşlarında Hz. Peygambere iman ettiği rivayet 

edilen Hz. Ali, ilk iman edenlerden olmanın yanı sıra ayrıca Hz. Peygamber’le 

birlikte ilk namaz kılan kişi olarak da bilinmektedir.155 Bu bağlamda şunu da 

belirtmek gerekir ki Hz. Ali’nin ilk inananlardan olması, Hz. Peygamber’in evinde 

büyümesi ve onun en sıkıntılı zamanlarında yanında olması, hem amcasının oğlu 

hem de kızı Fatıma ile evlendiğinden dolayı damadı olması gibi nedenlerden dolayı 

Hz. Peygamber’in onu gönülden sevip, ona diğer sahabilerden farklı iltifatlarda 

bulunmasını çok tabii olarak değerlendirmenin yanı sıra ayrıca bu durumun, onun 

faziletine işaret ettiğini söylemekte mümkündür. Ancak bu durum  İslam dini için 

büyük hizmetler yerine getiren ve Hz. Peygamberin çeşitli övgülerine mazhar olan 

Hz. Ebû Bekir, Ömer ve Osman gibi önemli sahabelerin fazilet ve üstünlüklerine 

halel getirmemekte ve hilafet için delil teşkil etmemektedir.156 

                                                             
155 Ethem Ruhi Fığlalı, “Ali” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

1989), 2/371. 
156 M. Yaşar Kandemir, “Ali” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

1989, 2/378. 



56 
 

 Mevlânâ’ya bakacak olursak, onun da Hz. Ali’ye büyük önem verdiğini 

görmekteyiz. Zira onu çok fazla zikretmiştir. Mesnevî’de kırk bir Dîvân-ı Kebîr’de 

ise yirmi üç yerde Hz. Ali’den bahsedilmektedir.157 Bir tarihi bir de menkıbevi tarafı 

olan Hz. Ali’den bahsedilirken her iki cihet mezcedilmekle birlikte ağırlıklı olarak 

menkıbe tarafına yer verilmiş olmaktadır.158 Bu bağlamda onun eserlerinden 

hareketle bunu detaylandırıp açıklamamız daha makul olacaktır. 

Ahlakından ötürü Allah’ın rızasını kazanmaya nail olduğu159 ve Murtaza’nın 

rıza kapısının halkasını çaldığını160 ifade eden Mevlânâ, Allah’a yapmış olduğu 

niyazda Hz. Ali’ye yer vermiş ve onun ahdine vefa eden ve Allah’ın rızasını 

kazanmış bir şahsiyet olmasından bahsederek Allah’ın rahmeti ve esenliğini onun 

üzerine dilemiştir.161 

 Yukarıda da yer verdiğimiz Mürteza ismi Hz. Ali’nin lakabı olmakla birlikte 

Mevlânâ zaman zaman bu isme yer vermiş ve Mürteza’nın nebilerin sonuncusu Hz. 

Muhammed’den (a.s.) aldığı hakikatlere ve maârif-i ilâhiyye işaret ederek Hz. 

Peygamber162 sayesinde Mürteza’nın inciler saçıp can vadisinde Allah’ın aslanı 

kesildiğini ifade etmiştir.163 Bu ise Hz. Ali’nin ilahi terakkisinde Hz. Peygamberin 

önemini göstermekle birlikte, Hz. Ali’nin ulaştığı manevi dereceye işarettir. 

Mevlânâ, Hz. Ali’nin ne denli sağlam imana sahip olduğuna yer verirken 

ayrıca ulaştığı manevi dereceyi de  göstermiş olmaktadır. Özellikle bir beyitinde 

Perde kalksa da imanının artmadığını belirten Hz. Ali’nin sözüne yer vererek onun 

bu sözünün aradaki kalıbın kalkması ve kıyametin görünmesi halinde bile yakîninin 

artmayacağı ve değişmeyeceğini ifade eden bir söz olduğu şeklinde açıklanmıştır. 

Ayrıca bunu daha da detaylandıran Mevlânâ örneğiyle bunu çok daha açıklayıcı 

mahiyete taşımıştır. Buna bakacak olursak bu ise karanlık gecede herkesin farklı bir 

                                                             
157 Ali Aksu, “ Mevlana’nın Mesnevî’sinde Dört Halife”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2009), 

21. 
158 Mehmet Demirci, “ Mesnevi’de Hz. Ali İmajı”, Hazreti Ali Sempozyum Bildirileri, DEÜ. İlahiyat 

Fakültesi, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı ve Diyanet İşleri Başkanlığı İzmir İl Müftülüğü İşbirliği, 

(2009), 411. 
159 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 91. 
160 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 89. 
161 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 7; 55; 67. 
162 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/258. 
163 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 71, b. 925. 



57 
 

cihete doğru namaz kılmasını ve gündüz olduğunda içlerinde kıbleye, yüzünü 

çevirmiş olanın dışında hepsinin yüzlerini çevirmeleri örneğidir. Çünkü Mevlânâ’nın 

da açıkladığı üzere onun çevirmesine gerek yoktur, hakiki yönde olarak herkes 

yüzlerini ona çevirmiş olmaktadır. Velhasıl bu âlemde gece yüzlerini ona dönmüş ve 

başkasından yüz çevirmişler için kıyamet görünmüş ve hazırlanılmış demektir.164 Bu 

çerçevede Mevlânâ ise onun imanının ayne’l-yakîn yani görür gibi bir iman 

olduğunu izah etmeye çalışmış olmaktadır. 

Mevlânâ birçok yerde Hz. Ali’ye işaret ederek aslan tasvirleri kullanmıştır. 

Bunların mahiyeti ve verildiği yerlere bakacak olursak Allah’ın aslanı o,165 diyerek 

Mevlânâ’nın kullandığı bu lakap asıl itibariyle Hz. Peygamber tarafından söylenmiş 

bir lakaptır. Hz. Peygamberin Ali’ye aslan demesinin temsil yoluyla bir benzetme 

olduğunu açıklayan Mevlânâ, aslında bunun misal olduğu için böyle olduğunu yani 

hülasa aslanın onun dengi ve benzeri olmadığını söyleyerek166 bir yırtıcı hayvandan 

öte burada asıl maksadın onun cesaret ve yiğitliğinin vurgulanmak istenmiş 

olmasıdır.167 Ona hitaben yer verilen başka bir beyitte ise aslanın peşine düş ve onu 

avla denilmesinin nedeninin ise Ali ve Murtazâ olmasından kaynaklandığı168 

belirtilerek aslan ve Ali el-Murtazâ arasındaki mecazi anlamdaki benzeşim ilişkisi 

teyit edilmiştir. 

Mevlânâ, köpeğe tapınan, ilahlaştıran nefsin sırdaşı olmayı malup olan ve sol 

tarafta olanlar çerçevesinde değerlendirmekle birlikte bunun dışında aslana yoldaş 

olmayı, kazanmayı ve iman ehli olmayı bunun karşısında ayrı  bir zaviyede 

değerlendirmektedir.169 Bu bağlamda  onun için Hz. Ali’nin yoldaşı olmak önem arz 

etmektedir. Buna ilişkin olarak yiğitlikte ondan başka yiğidin olmadığı sözüne yer 

veren Mevlânâ, Allah’ın aslanına dönme yani onun yanında bulunma telkininde 

bulunmuştur.170 Ayrıca başka bir tasvirde tilkinin oyununu kaçmak aslanın oyununu 

ise savaşmak olarak ifade eden Mevlânâ, tilkinin, Allah’ın aslanıyla eşit 

                                                             
164 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 45. 
165 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 379, b. 3176. 
166 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 158, b. 1941. 
167 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 5/511. 
168 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 9, b. 23. 
169 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 356, b. 3676-3678. 
170 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 617, b. 8195. 



58 
 

olamayacağını belirterek171 sırtlana, tilkiye dost olmamayı bilakis aslanlar gibi mâna 

ormanına gidilmesi gerekliliğini beyan etmiş172 ve aslanlar aslanının anlam yani 

mâna ışığı olduğuna yer vermiştir.173  

Özellikle Hz. Ali’yi yiğitlikte Allah’ın aslanı, mürüvvette ise Tih çölünde 

rahmet kanadını açan, zahmetsizce kerem sofrasından pişmiş tatlı nimetler veren 

Musa’ın (a.s.) bulutu olarak beyan eden Mevlânâ,174 İsrailoğulları’nın kırk yıl çölde 

kalması ve ayette de (Bakara 2/57) açıklandığı üzerine onların bulutla 

gölgelendirildiği, Allah’ın katından bıldırcın, kudret helvası indirilip rızıklandırıldığı 

duruma175 atıf yaptığı ve buradan hareketle Hz. Ali’yle bağdaşım kurup onun şecaat 

ve cömertliğine işaret etmiş olduğu anlaşılmaktadır. 

Divan- Kebir’de de Haydar olarak176 Hz. Ali’nin lakabına yer veren Mevlânâ, 

gam ve keder’in sillesinden imtina ettiğini zira kendisinin can ormanında Haydar-ı 

Kerrar olduğunu belirtmek suretiyle177 Hz. Ali’nin vasfıyla benzeşim kurduğunu 

görmekteyiz. Onun, Allah’ın aslanı olduğu ve tekrar tekrar saldırmasından dolayı da 

kerrarlıkta bulunduğu belirtilmek178 vasıtasıyla yiğitliği vurgulanmış olmaktadır. 

 Bunun yanı sıra Mevlânâ, Muhammed’in (a.s.) da Hz. Ali’ye yürekli, 

korkmaz, kuvvetli ve ayrıca Allah’ın aslanı olduğu gibi vasıflarla taltifte bulunmuş 

olduğunu belirtip ilaveten Hz. Peygamber ona, buna dayanıp güvenmemeyi, ümit 

ağacının gölgesine sığınması gerektiğini nasihat etmiştir.179 Bu bağlamda Mevlânâ 

Hz. Ali’nin güzel sıfatlarla övgü aldığı ve beraberinde bu vasıflara bel bağlamama ve 

rehavete düşmeme uyarısıyla da öğüt almasına işaret etmiş olmaktadır. 

Hayberin kapısını söküp koparan Murtaza Ali180 olarak yer vermiş ve böylece 

onun yiğitliğinden övgüyle bahsetmiş olan Mevlânâ, baltayı alıp erkekçe vurmak 

                                                             
171 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 415, b. 4012. 
172 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 300, b. 3060. 
173 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 662, b. 8790. 
174 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 298, b. 3732-3735. 
175 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/78-79. 
176 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 137, b. 1237. 
177 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 199, b. 2525. 
178 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 202, b. 1928. 
179 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 238, b. 2959-2960. 
180 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 265, b. 3380. 



59 
 

suretiyle Hz. Ali gibi Hayber kapısının koparılmasını söyleyerek181 hem Hz. Ali’nin 

güç ve kudreti hem de manevi yönden ıslahın yapılmasına değinmiş olmaktadır. 

Nitekim Mevlânâ’nın değindiği hadise İsrailoğullarının elinde olan Hayber kalesinin 

Hz. Ali’nin bayrağı alıp gösterdiği başarı ve onun gücüyle alınmasına atıf yapılarak, 

hayber kalesine benzetilen kötü huylara, benliğe, varlığa182 ve nefsani sıfatlara işaret 

etmektedir. İşaret edilen bu kötü sıfatların ortadan kaldırılması ise riyazet ve 

mücadele baltasını alıp Hz. Ali’nin Hayber de vurduğu gibi vurmakla olacağını 

vurgulamış olmaktadır.183  

Mevlânâ, Hz. Ali’nin elest sakisi ve sarhoşu olduğunu belirtip, huzursun sen 

demekte ve ayrıca Müslüman kolunun kuvvetiyle Hayber kalesinin kapısını 

kopardığına yer vermektedir.184 Bununla beraber onun Murtaza olduğunu, bundan 

dolayı ondan saki olarak Allah’ın şarabını fazla fazla sunmasını isteyip185 Hz. Ali’nin 

yüceliğine işaretle, ondan Kevser suyuna erişmeyi arzuladığı ve yapmış olduğu 

Hayber’e atıfla da Hz. Ali’deki imanın kuvvetine işaret edildiği anlaşılmaktadır. 

Hz. Ali’nin kılıcının ismi olarak bilinen Zülfikar’a gelince bununla ilgili 

olarak Mevlânâ, Hz. Ali’den yani Allah’ın aslanından, onun keskin Zülfikarından 

başka onca kafirin zırhını kim yarıp parça parça edebileceği şeklinde retorik bir soru 

sorarak186 kılıcın vurmasında da Hz. Ali örnek gösterilmiş, onunki  gibi safları kırıp 

geçirmesi belirtilmiştir.187 Mevlânâ, bunun dışında yapmış olduğu benzetmelerde de 

Hz. Ali’yi taltif ettiğini ve onun Zülfikarına yer verdiğini görmekteyiz. Nitekim kutlu 

baharın gelişi ve âleme rahmetin saçılması durumunu, Hz. Ali’nin zülfikar’ı gibi 

güzelleşip, ışıl ışıl parlaması188 şeklinde açıklanması bu taltife örnektir. Ayrıca bir 

beyitinde ki açıklamasına getirdiği teşbihte Hz. Ali’nin Hayber kalesinin kapısını 

koparmasına yer verirken189 başka bir beyitte ise Hz. Ali gibi savaşmayı190 örnek 

                                                             
181 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 95, b. 1244. 
182 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1981), 2/213. 
183 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/347. 
184 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 68, b. 591. 
185 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 578, b. 7650. 
186 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 355, b. 3494. 
187 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 307, b. 3925. 
188 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 338, b. 2810. 
189 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 122, b. 1032. 
190 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 334, b. 3284. 



60 
 

gösteren Mevlânâ, onun savaştaki kudret ve şecaatine de  ilaveten değinmiş 

olmaktadır. 

Murtaza’nın Hz. Peygamberin yiğidi olmakla birlikte onun kudret ve kılıcı 

olduğunu ifade eden Mevlânâ,191 Hz. Ali’nin kılıcının harpte Hz. Peygamberi 

beklediğinden dolayı kendisini zül-fekaar ettiğini belirtmiş ilaveten Allah’ın 

vahyinin benimsenmesi için vaki olan bekleyişin, gözü ibret gözü kıldığına yer 

vermekte ve bunun izahına matuf vermiş olan beyitlerindeki örneklerde ise bu 

bekleyişin olgunlaştıran ve bereketlendiren bir bekleyiş olduğunu belirtmiştir.192 

Mevlânâ’nın açıklamasında da anlaşılacağı üzerine Hz. Ali’nin kılıcını kılıç yapan, 

sahip olduğu o unvana ulaştıran faktörün ilahi rıza ve olgunlaştıran bir bekleme 

çerçevesinde olmasından kaynaklandığı vurgulanmak istenmiştir. 

İlaveten Zülfikarı çekmeye Haydar’ın pazusunu gerek gören193 ve bu 

gerekliliği açıklarken Hz. Ali’den Zülfikar’ın miras alınması varsayımına yer veren 

Mevlânâ, Allah’ın aslanının yani Ali’nin sahip olduğu kol sende de varsa göster 

diyerek194 onun kılıcının bir alet olduğu, aletin kuvveti failiyye olmadığı müddetçe 

bir işe yaramayacağını ifade etmiştir.195 Bu bağlamda asıl cevher ve hünerin kılıç’ın 

ötesinde onu taşıyanda olduğu belirtilerek Hz. Ali’nin sahip olduğu manevi kuvvet 

ve ihlasa işaret edilmiş olmaktadır. Yine bu ihlasa ilişkin başka bir beyitte ise 

Mevlânâ, Allah’ın aslanı olarak nitelediği ve hilelerden arınmış olarak gördüğü Hz. 

Ali’yle her peygamber ve velinin öğündüğünü belirtmekle birlikte ibadette sahip 

olduğu ihlasa vurgu yaparak bu ihlasın ondan öğrenilmesi gerektiğini 

bildirmektedir.196 Ayrıca Allah’ın aslanının bineğinin düldül olduğunu belirten 

Mevlânâ197 gönlü düldül yapabilmenin mümkün olduğuna açıkça yer vererek198 Hz. 

Ali’nin örnekliği vurgulanmaktadır. Nitekim burada onun bineğinden mecazen nefsin 

ve hevâ’nın esiri olmayıp tam aksine bunları Hz. Ali gibi, bir bineğin yani düldülün 

                                                             
191 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 78. 
192 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 130, b. 1491-1495. 
193 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 455, b. 4362. 
194 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 206, b. 2502. 
195 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 10/136. 
196 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 297, b. 3721-3723. 
197 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 238, b. 2224. 
198 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 151, b. 1429. 



61 
 

kontrol edilmesi gibi kendimiz kontrol ederek onun sahip olduğu takva ve ihlasa 

ulaşmaya işaret ettiği anlaşılmaktadır. 

Mevlânâ, Allah ondan razı olsun diyerek dua da bulunduğu Hz. Ali’nin 

hutbede aktardığı dünyanın düzenci, büyücü, gaddar ve atlatıcı olduğunu, bundan 

dolayı ise dünyadan çekinmeyi tavsiye ettiği199 uyarı ve tembih mahiyetindeki 

sözüne yer vererek onun dünya hileleri hususunda tasavvurunu ortaya koymakla 

birlikte bunun dışında Mevlânâ, Hz. Peygamberin Hz. Ali’ye söylediği değer 

biçilmez sözlerinin olduğundan da bahsetmektedir.200 Bu söz yani hadis ise Hz. 

Ali’nin ehliyle buluşurken Allah’tan kendisini ve kendisine rızık olarak verdiği 

şeylerden şeytanı uzaklaştırmasını istemesidir. Böylelikle kendilerinden bir çocuk 

olması durumunda ona şeytanın zarar veremeyeceğini bildirmiştir.201 Bu bağlamda 

Hz. Peygamberin ortaya koyduğu değer ve önem çok açıktır.  

Fakat suistimalle Hz. Peygamber ve Ali’ye nispetle soy izafe edenlere işaret 

ettiği anlaşılan Mevlânâ’nın bir yakınması ve sitemi söz konusudur. Onca ahmağın 

Hz. Ali’ye ve Peygambere kendisini nisbet ettiğini bir zamanda olunduğunu belirten 

Mevlânâ,202 böylece kendilerini Hz. Ali’nin soyu ve Hz. Peygamber’in neslinden 

gösterme durumu içerisinde olduklarını belirtmiştir.203 Mevlânâ bu önemsiz 

insanların yapmış olduğu olumsuz tavır nedeniyle tepki koymanın yanı sıra ayrıca 

inananların Hz. Muhammed (a.s.) ve Ali’ye duyduğu büyük sevgi ve saygınlığı da 

belirtmiş olmaktadır. Zira o ahmakların bu şekilde davranmaları onların İslam 

toplumunda muazzam bir karşılığı olmasından kaynaklanmaktadır. 

Hz. Ali’nin sıkıntının içindeki mükafatı görebilen ve ayrıca sabreden bir 

şahsiyet olduğundan hareketle onun ehemmiyetine yer veren Mevlânâ, belanın 

vukufiyetinden bahsederken onun belli bir kısmının ise altın madeni olduğunu 

belirtip, minnet güneşinin yanmasının aşk âleminde bir devlet kuşu gölgesi 

mesabesinde olduğunu bunun kokusunu alamayanın o belaya layık olamayacağı 

                                                             
199 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 25. 
200 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi V, 26, b. 273. 
201 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1984), 5/55. 
202 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 168, b. 2195. 
203 Mevlâna, Konularına Göre Açıklamalı Mesnevî Tercümesi, çev. Şefik Can, (İstanbul: Ötüken 

Neşriyat, 2008), 427. 



62 
 

ancak Allah’ın rızasını kazanmış olan Murtaza’nın vücudunun, onun bedeninin buna 

layık olacağını beyan ederek204 belanın, sıkıntının kendi içerisinde bir hazineye sahip 

olduğunu vurgulamış olmaktadır. 

Hz. Ali’yle ilgili Mevlânâ’nın yer vermiş olduğu bir hadise Hz. Ali’nin ihlas 

ve üstünlüğünü göstermesi açısından son derece önemlidir. Bu hadisede aktarıldığı 

üzere savaş esnasında düşmanını alt edip hemencecik kılıcını onun üzerine çekerek 

saldıran Hz. Ali’nin yüzüne savaşçının tükürmesi üzerine Hz. Ali hemen 

savaşmaktan vazgeçerek kılıcı elinden atmıştır. Bu tutum ve anlamlandıramadığı 

merhamet karşısında şaşıran savaşcı kılıcı kaldırmışken neden indirmeyip kendisini 

bıraktığını sorması üzerine205 Hz. Ali kendisine tükürüldüğü zaman huyunun harap 

ve berbat bir hale dönüştüğü, hiddetlendiği ve nefsinin kabardığını söyleyerek o anda 

savaşının yarısının Allah diğer yarısının ise nefsi için olduğu bir vaziyet aldığını 

ifade edip Allah’ın işinde ortaklığın yaraşmayacağını ayrıca onun Allah’ın nakışı 

olduğu, Allah’ın kudret eliyle bezendiği, kendisinin olmayıp Allah’a ait olduğunu 

söyleyerek gerekçesini açıklamıştır. Bu sözleri işiten savaşçının gönlünde nur 

belirmiş ve Hz. Ali’den kendisinin tekrar edebilmesi için kelime-i şehadet-i 

söylemesini istemiştir. Böylece bu hadise sadece onunla sınırlı kalmayıp beraberinde 

kendi akraba ve kavminden elliye yakın kişinin müslüman olduğu bir hadise 

olmuştur.206 Buna ek olarak Mevlânâ’nın yer verdiği bu hadisenin cereyanıyla ilgili 

daha farklı anlatım, ilişkilendirme ve bilgiler bulmakta mümkündür.207  

Yine bu hadiseye ilişkin olarak ayrıca Hz. Ali’nin bunca insanı, halkı kılıçtan 

kurtardığını, bunu yaparken ise demir kılıçtan daha keskin, yüzlerce ordudan daha 

üstün ve galip olan hilim kılıcıyla yapmış olduğuna değinilerek208 Hz. Ali’nin yaptığı 

işin önemi ve faziletine işaret edilmiştir. 

Burada ifade edilenlere ilaveten özellikle Hz. Ali’nin o sırada kılıcı elinden 

bırakmasının sebebiyle ilgili olarakta Mevlânâ, onun kendi ağzından verdiği 

anlatımda, kendisinin Allah’ın kulu olduğu, ten yani beden memuru olmadığı 

                                                             
204 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 373, b. 4861-4864. 
205 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 297, b. 3722-3727. 
206 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 317-318, b. 3976-3987. 
207 Bkz.: Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/632-633. 
208 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 318, b. 3988-3989. 



63 
 

kendisinin hevâ ve heves aslanı olmayıp Allah’ın aslanı olduğu, işinin dinine şahitlik 

ettiği ifadelerine yer verip bunlarla birlikte sen atmadın Allah attı sırrının mazharı, 

Allah’tan başkasını yok bilen, savaşta yaşatan öldürmeyen diğer yandan 

cömertliğinin, vermesinin de varının ve onu sakınmasının da  Allah için olduğunu 

beyan eden sözlerine yer vermiştir. Böylece savaşırken içine vesvese ve benlik  

geldiğinden ötürü kılıcı bırakmayı uygun gördüğünü söylemiş olmaktadır. Çünkü Hz. 

Ali kendisinin Allah için her ne yaparsa bunu hevaya kapılarak, taklit ya da şüpheye 

düşerek değil görerek yaptığını belirtmiştir.209 Bu ise farkında ve bilinçli olmanın 

ötesinde hakka’l yâkın derecesinde yaptığına bir işaret mahiyetindedir. Sonuç olarak 

Mevlânâ’nın yer vermiş olduğu bu beyitler onun işlerinde sürekli ihlası aradığının 

açık bir göstergesi mesabesindedir. 

Yine Mevlânâ’nın beyitlerinde, hür olan birisi olarak öfkenin kendisini nasıl 

bağlayabileceği belirtilip ilaveten “Sen bensin ben ise senim” sözüne yer verilerek 

buna binaen Ali’nin Ali’yi nasıl öldürülebileceği retorik sorusu sorulmuştur.210 

Mevlânâ’nın buradaki ifadeleri Hz. Ali’nin lisanından söyleniş ifadeler olup, hür biri 

olarak Hz. Ali’nin gazaba esir düşmesinin muhal olduğu açıklanmak istenmektedir. 

Bununla birlikte müslümanların tek nefis gibi olduğunu beyan eden hadis mucibince 

de onun müslüman olmasıyla kendisi olduğunu vurgulamış olmaktadır.211  

Bunlarla beraber Mevlânâ, Hz. Ali’nin yapmış olduğu temsil yollu bir 

benzetime de yer vermiştir. Burada Hz. Ali’nin akılı taç olarak gördüğünü ifade eden 

Mevlânâ onun bu sözüne ilaveten o taça sahip olduğumuz incimizle başka bir 

güzellik ve parlaklık verilmesi gerektiğini beyan etmiştir.212 Ayrıca Hz. Ali’ye 

tümüyle akıl ve göz olduğunu beyan ederek nida eden ve akabinde ondan, 

gördüğünden az da olsa söylemesini isteyen Mevlânâ, onun hilim kılıcının canı 

param parça ettiği, ilim suyunun ise toprağımızı temizlediğini belirtip ilaveten Hz. 

Ali’nin gözünün gayb idrakini öğrenmiş olduğunu açıklamıştır.213 Nitekim 

Mevlânâ’nın beyitleri velilerin şahı olan Hz. Ali’nin bekâ-billâh yani Allah’ta 

                                                             
209 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 302-303, b. 3788-3806. 
210 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 305, b. 3825-3829. 
211 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/517-518. 
212 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 331, b. 4257. 
213 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 299, b.3745-3751. 



64 
 

kaybolmasına da  işaret etmektedir. 214 Onun yapmış olduğu benzetmesinden 

anlaşılan ise Hz. Ali’nin kılıç gibi etkili yumuşaklığının küfür perdelerini yırttığı, 

ilminin ise nefsin kötülüğünü temizlediğini söylemesidir.215 Bu ise savaşta Hz. Ali ile 

düşman arasında geçen hadise bağlamında açıklanan beyittir. Onun ilim ve takvasına 

dikkat çekmesi bakımından ayrı bir önem arz etmektedir. 

Mevlânâ bir beyitinde, kendi sırrından bir ah etmek istediği takdirde Hz. Ali 

gibi kuyuya gidip, kuyuya ah etmesi gerektiğini beyan etmiş216 yine bununla ilgili 

başka bir beyitinde ise Hz. Ali gibi kuyuya ah edilmesi gerektiğini belirtmiş ve 

ayrıca ahın mahreminin az olduğunu, bekçi gibi geceleri gidilmesi ve gizlice 

yürünmesi gerektiğini ifade etmiştir.217 Yine aynı ifadenin benzer şekilde Divan-ı 

Kebir de geçtiğini görmekteyiz. Nitekim burada da derde merhem bulamadığından 

ötürü Ali gibi kuyuya ah etmesi, akabinde kuyunun bundan coşmasını ve kuyunun 

ağzında kamış bitmesini sonrasında ise ney’in haykırıp sırları yayması şeklindedir.218 

Buradaki beyitlerin izahı çerçevesinde aktarılan bir hikayede Hz. Peygamberin, Hz. 

Ali’ye bir takım ilahi sırlar söylediği ve onun bu sırlara dayanamadığı bundan dolayı 

söyleme ihtiyacı duyup bir kuyuya söylediği ve sonradan kuyunun kıyısında kamışlar 

çıktığı ve bir çobanın çıkan kamıştan kaval yaptığını ve yaptığı kavalı çalmasıyla 

birlikte bu sırların nağme halinde gönüllere yayıldığı şeklinde anlatılmaktadır.219 Asıl 

itibariyle buradaki ma’na, anlam ve çıkarımlar öncelikle Vahdet-i vücud sırrına 

herkesin tahammül edemeyeceği, bunun için Hz. Ali gibi sağlam bir kalp olması 

gerektiğidir. Bir diğer husus insanda batına olan şeyleri ortaya çıkarma arzusunun 

olmasıdır. Yine başka bir çıkarım ise Hz. Ali’nin de sakınıp yapmadığı gibi ehli 

olmayanlara sırrın paylaşılmaması gerektiği ve bunun caiz olmadığıdır. Çünkü bu, 

ehli olanla paylaşılır. Nitekim Hz. Peygamberin Hz. Ali’yle paylaşması da bu 

kavildendir. Ayrıca Mevlânâ’nın belirttiği gece gidilmesi, gizli yürünmesi de ilahi 

                                                             
214 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/499. 
215 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/497. 
216 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 161, b. 2014. 
217 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 180, b. 2232-2233. 
218 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 264, b. 2534-2535. 
219 Abdulbaki Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1983), 4/534. 



65 
 

sırlara matuf olanlara bir hitap mahiyetindedir ki220 sırların korunması ifade 

edilmektedir. 

Hz. Peygamberin Hz. Ali’ye nasihatini ihtiva eden bir hadisi şerifte ise, 

herkesin farklı bir ibadetle Allah’a yaklaşma arzusu içinde olduğu belirtilmekte olup, 

ona, akıllı ve Allah’a ulaşmış kulla sohbet ederek Allah’a yaklaşmaya çalışmayı ve 

böylece kulların en ileri gidenlerinden olacağı belirtilmiş olmaktadır. Bununla ilgili 

olarak açıklamasında Mevlânâ’nın rivayette de ifade edilen yerlere vurgu yaptığını 

görmekteyiz. O, Hz. Musa’yı örnek olarak göstermiş ve Musa’nın (a.s.) Hızır’ın 

hükmüne girip devam etmesinde de olduğu üzere, bulunması durumunda  bir Pîr’e 

teslim olunmanın gerekliliğine yer vermiştir.  Bunun bütün ibadetlerden daha iyi 

olduğu nitekim böylece bu yolda herkesten daha ileri olunmuş olacağını 

vurgulayarak masal ve rivayetlerle yoldan ayıramayacak, yeryüzünde gölgesi 

Kafdağı ruhu da simurg gibi çok yükseklerden uçan, akıllı ve Allah’a ulaşmış bir 

Pîr’in gölgesine sığınmayı vurgulayarak açıklamıştır.221 

Bu konuyla Mevlânâ’nın yer verdiği hadise ve ilişkin değerlendirmelere 

bakacak olursak, buradan hareketle Hz. Muhammed’in (a.s.) manevi yolda rehber 

yani bir mürşidin gerekliliğini Hz. Ali şahsında hatırlatması ve ayrıca Mevlânâ’nın 

sahip olduğu tasavvuf anlayışında manevi ilerleme ve tekamül için yol göstericiye bir 

rehbere ihtiyaç duyulması düşüncesi çerçevesinde anlaşılabileceğini ifade eden 

açıklamaların olduğunu görmekteyiz.222 Ayrıca buna ilişkin yer verilen hadisin 

kaynağının sağlam ya da zayıflığı bizim konumuz olmayıp, bilakis bu rivayet ya da 

hadisin varlığı üzerinden onun Hz. Ali tasavvurunun ortaya koyulması amacımız 

olmakta ve bu doğrultuda Mevlânâ’nın Hz. Ali’yle ilişkilendirip değerlendirdiği her 

ifade çalışma alanımıza girmekte ve kendi nezdimizde önem arz etmektedir. 

Bunlarla birlikte Mevlânâ, vermiş olduğu Hz. Ali’nin kıssası üzerinden 

nasihat ve sohbetlerde de bulunmuş olmaktadır. Bu kıssalardan birisi olarak 

Mevlânâ, inatçı bir adam ile Murtaza arasında ki diyaloğa yer vermiştir. İnatçı birisi 

                                                             
220 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, haz. Sâfi Arpaguş, Mustafa Tahralı, (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2005), 8/126-127. 
221 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 238-239, b. 2961-2969. 
222 Demirci, “ Mesnevi’de Hz. Ali İmajı”, 397-398. 



66 
 

bir gün Murtaza’ya yüksek bir yerin damında olduğunu hatırlatıp buna binaen 

Allah’ın koruyacağını biliyor musun şeklinde soru yöneltmiş ve Murtaza’dan, onun 

iyice inandığını anlayabilmek için kendisini aşağıya atmasını yani atlamasını istemiş 

ve böylece Murtaza’nın inanışını deliliyle görebileceğini söylemiştir. Müminlerin 

emiri Murtaza ise ona cevaben Allah’ın koruyucu olduğunu onaylayıp var oluştan, 

çocukluktan, yetişkinliğe kadar onun koruyup kolladığını açıklar ve Allah’ı bu 

şekilde sınamalı yaklaşımına karşı tavrı değişir ve bu cüretten ötürü canın belaya 

sataşmasın diyerek susmasını ve yanından defolmasını ister. Mevlânâ ise Hz. Ali’nin 

bu kıssası üzerinden Allah’ı sınamayı budalalık ve edepsizlik olarak tarif etmiş ve 

sınamanın ancak Allah’a yaraşacağını söyleyip223 daha detaylı ve geniş anlatımla 

beyitlerinde meseleyi açıklamıştır. Burada Hz. Ali’nin kıssasına yer verilmiş olması 

ya da konunun Hz. Ali örnekliğinde açıklanıp anlatılmış olmasında İslam tarihinde 

ona verilen değere ilaveten Mevlânâ nezdinde ki onun ehemmiyetinden 

kaynaklanmasıdır. 

Yer vermiş olduğu diğer bir kıssada ise Mevlânâ, insanlara gönderilen rehber 

yani peygamberlerin kendi cinslerinden olduklarını anlatıp bunun gerek ve önemine 

değindiği bir konuyu Hz. Ali üzerinden aktarmış ve onunla kadın arasında geçen 

diyalog üzerinden detaylandırmıştır. Burada ki hadise Hz. Ali’nin yanına gelen bir 

kadın, çocuğunun oluğun üzerine kaydığını belirtip, çağırmasının faidesiz olduğunu, 

akıllı olmadığı için sözden anlamayacağı dolayısıyla tehlikeden kurtulup yanına 

gelemeyeceği, işaretten anlamayacağı anlasa da dinlemeyeceğini söyleyip, düşüp 

helak olmasından korktuğunu çocuğunun kurtulması için bir derman bulmasını 

istemiştir. Bunun üzerine Hz. Ali’de dama bir çocuk çıkarmasını isteyip cinsin kendi 

cinsine aşık olduğunu bundan dolayı kendi cinsini gören çocuğun oluktan dama 

ineceğini söylemiştik. Nitekim öyle de olmuş çocuk aşağı düşme tehlikesinden 

böylece kurtulmuştur. Asıl itibariyle Peygamberlerin de insanları oluktan kurtarmak 

için insan olarak gönderilmiş224 olması teması Mevlânâ’nın bu örneği üzerinde 

açıklanıp, izah edilmiş olmaktadır. 

                                                             
223 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 29-30, b. 353-361.  
224 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 214-215, b. 2657-2669. 



67 
 

Bundan başka Mevlânâ’nın Hz. Ali’yle ilgili olarak zikrettiği bir kıssada ise 

Hz. Ali’nin şahadetinden ve onun katilinden bahsetmektedir. Peygamber (a.s.) 

Allah’ın bildirmesiyle Ali’nin ölümünün onun hizmetkârı tarafından  olacağını 

hizmetkârın kulağına söyleyerek haber vermiştir. Hz. Ali’ye de bunun bildirilmiş 

olduğunu belirten Mevlânâ, bu konudaki Hz. Ali’nin teslimiyetine yer vermiştir. 

Çünkü Mevlânâ’nın da ifade ettiği üzere katilin, bu kötü işin kendisinden çıkmaması 

için Hz. Ali’den kendisini öldürmesini, ikiye bölmesini bu kötü durumla karşılaşıp 

canının yanmamasını istemesine binaen Hz. Ali onun, gitmesini söyleyip kader 

kaleminin bunu yazıp mürekkebinin ise kuruduğunu belirterek ölümünün onun kendi 

elinden olması durumu söz konusuyken Allah’ın kaza ve kaderine karşı 

gelinemeyeceğini, kendisine karşı gönlünde bir düşmanlık beslemediğini zira onu 

Allah’ın bir aleti olarak görüp, Allah’ın aletini kınamanın, itiraz etmenin mümkün 

olmayacağını söyleyerek bu teslimiyetini ortaya koymuş olmaktadır.225 Bir kimsenin 

kendi kaderini önceden bilmesi İslam akaidine göre söz konusu değildir. Ancak bir 

kısım tasavvufi kaynaklarda Hz. Ali için bu nevi bilgiler verildiği anlaşılmaktadır. 

Bunların sıhhatinin tartışılması bizim konumuzu aşmaktadır. Ancak İbn Mülcem’in 

Hz. Ali’nin hizmetkarı olarak sunulması, katl olayının önceden bilinmesi gibi 

hususlar tarih kaynaklarıyla teyit edilebilecek şeyler değillerdir. Ayrıca Ali’nin kendi 

kaderini önceden bilmesi hususu Sünni kaynaklardan ziyade Şiî kaynakların kabul 

ettiği bir şeydir. Nitekim Şiî kaynakların hemen hemen tamamı Hz. Ali’nin kaderini 

önceden bildiğini, Kûfe’ye gelip yerleşen İbn Mülcem’in niyetini ve onun kendisini 

öldüreceğini sezdiğini, fakat ölümden korkmayıp Allah’ın kaderine teslim olduğunu 

rivayet etmektedir. 

Burada Hz. Ali’nin gelecekle ilgili bir hadiseyi bilmesi söz konusudur. 

Aslında bu durum Şiî akidesine göre normaldir. Nitekim Şiî düşüncede imamların 

geleceği bildiği hususu İlmu’l imam sıfatı başlığı altında işlenmektedir. Burada 

Allah’tan Hz. Muhammed’e ondan Hz. Ali ve akabinde gelen imamlara tevarüs eden 

ilim ve sanatlara ait bilgilerin bu silsileyle alınması durumu söz konusudur. Bu 

bağlamda imamlar kendilerinin ve hatta taraftarlarının ne zaman öleceklerini bilir ve 

onlar istemediği sürece ölümün onlara ulaşmayacağı anlayışı vardır. Yine buradan 

                                                             
225 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 306-307, b. 3844-3853. 



68 
 

hareketle Şiî anlayış yeryüzünün herhangi bir noktasında bir şey meydana gelecekse 

bunun imamların bilgisi dahilinde olduğunu savunur ve bu durumu Allah’ın ona 

verdiği ilham vasıtasıyla bildiği şeklinde açıklarlar.226 Öncelikle Hz. Ali’nin 

ölümünü bilmesiyle ilgili önemli bir husus vardır ki bu da ifade edildiği gibi ilham 

yoluyla haber alıp bilmesi olmayıp bilakis Hz. Peygamberin bildirmesiyle öğrenmiş 

olmasıdır. Bununla birlikte Hz. Ali’nin gelecekte vaki olacak bir hususu Hz. 

Muhammed tarafından öğrenmesi İslam akidesine aykırı bir durum 

oluşturmamaktadır.227 Bu çerçevede Mevlânâ’nın beyitlerinde açıkladığı da onun Hz. 

Peygamber aracılığıyla öğrenmiş olmasıdır ki bu Şiî doktirinle tezat oluşturmaktadır. 

Bize göre Mevlânâ’nın burada ortaya koyduğu yaklaşım, Şiîlikten etkilenmesinden 

ziyade tasavvufun kendi içindeki anlayışından kaynaklandığı söylenebilir. 

Hz. Ali’nin katiline gösterdiği mürüvvet ve kereme değinen Mevlânâ, Hz. 

Ali’nin düşmanını gözüyle görüp gece gündüz baktığı halde hiç kızmadığını, ölümü 

dirilmekle aynı görüp, ölümün ona karşı hoş geldiği şeklinde, Hz. Ali’nin ifade 

ettiğini açıklamıştır.228 Ayrıca Hz. Ali’nin lisanından söylediği hitapla229  kendisinin 

(Hz. Ali) Allah’ın aslanı olduğu ve Allah’ın aslanının hürlük ve ölümü aradığını 

ifade eden bir beyite yer veren Mevlânâ, onun, ölümde yüzlerce hayat gördüğünü 

belirtmiştir.230 

Mevlânâ’nın başka bir beyitine bakacak olursak, Hz. Ali, her zerrenin bir 

katil olup, elinde hançerler kendi katilini öldürmeye teşebbüs etse dahi tek kılına bile 

bir şey olamayacağı, çünkü Allah’ın kader kalemini Hz. Ali’yi onun öldüreceği 

şeklinde yazdığı için bunun gerçekleşeceğini söyleyip ilaveten tasalanmamasını zira 

Hz. Ali kendisinin ten yani beden kulu olmayıp ruhun eri ve sultanı olduğunu ve 

                                                             
226 Halil İbrahim Bulut - Özkan Gül, “İmâmiyye Şîa’sında İlmu’l-İmâm İnancı”, Marife Bilimsel 

Birikim 5/1 (Bahar 2005), 84-85. İlmu’l-imam konusu hakkında diğer bir Şii görüş için bkz., a.e., 

sayfa 89. Bu imami –usuli anlayış ise İmamın bilgisinin sınırlı olup her şeyi kapsamadığını ifade eder 

ve belli çerçevede bu kapsamı açıklamıştır. 
227 Halil İbrahim Bulut, “Mevlâna’da Ehl-i Beyt Muhabbeti”, Türk Kültürü, Edebiyatı ve Sanatında 

Mevlâna ve Mevlevilik Ulusal Sempozyumu Bildiriler (14-16 Aralık 2006), Sümam Yayınları, (2007), 

574. 
228 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 312, b. 3924-3926. 
229 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/555. 
230 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 316, b. 3964-3966. 



69 
 

onunda şefaatçisi olacağını belirtmiştir.231 Ancak şefaatle ilgili olarak tarih 

kitaplarında böyle bir bilginin bulunamamış olduğu belirtilmekte olup Mevlânâ’nın 

farklı bir yerden ya da keşf yoluyla ilham olunmuş olabileceği ihtimalleri üzerinde 

durulmaktadir.232 Her halükarda bunların dışında Mevlânâ’nın bu durumu Mesnevi 

sinde yer veriyor olması, onun sahip olduğu Hz. Ali algısını bize gösterdiğinden 

bizim için kayda değer ve önemlidir. 

Hz. Ali’den övgüyle bahsederken Mevlânâ, onun bedenini öldürüp ayaklar 

altına aldığından bahsedip bu hüviyetteki ki bir zatın beylik ve halifelik hırsına 

düşemeyeceği, onun zahiren makam ve hüküm işleriyle uğraşmasının emirlere 

rehberlik ederek onlara yol göstermek, emirlik makamını yeniden canlandırmak ve 

hilafet fidanının meyvelenmesini sağlamak için olduğunu söyleyerek233 Hz. Ali’nin 

dünya’nın geçici şan ve rütbelerinden uzak olup bunların arzusunda olmadığı 

üzerinde durularak, onun üstün şahsiyetine vurgu yapılmış olmaktadır. 

Bu beyitler Şiî düşünceye de red niteliğindedir. Nitekim kimi Şiîler, Hz. 

İmam yani Ali’nin halife olma arzusunun olduğu fakat korkusundan dolayı üç 

halifeye biat ettiğini ve bu üç halife zamanında “takiyye” yapmış olduğunu 

söylemektedirler. Şârih bu açıklamaya karşı olarak Hz. Ali’yi halife olma arzusu 

çerçevesinde tasvir edip Hz. Osman’dan sonra hilafete talip olduğunu ve bu 

doğrultuda kendisine muhalefet eden Şam valisiyle savaştığı belirtilip itirazın öne 

sürülmesi durumunda Mevlânâ’nın devamındaki beyitinin bu itiraza güzel bir cevap 

mahiyetinde olduğunu vurgulamıştır ki bu beyitin halifelik arzusu içinde olmayıp, 

emirlere rehberlik ilaveten hilafetin canlandırılıp meyvelendirilmesi bağlamında 

olduğuna yukarıda da yer vermiştik. Ancak bu durumu detaylandıracak olursak Hz. 

Ömer döneminde fetihlerin çokluğu nedeniyle ahlakı bozulmuş farklı milletlerle 

iletişim kurulmuş oldu beraberinde servet ve zenginlik arttı bununla birlikte heva ve 

nefsani cihete yönelinmeye başlandı. Hz. Osman döneminde ise halk arasında 

fitnelerin çıkması, emirler arasında makam, rütbe hırsı ve nefsi arzuların 

kuvvetlenmesi durumu söz konusuydu. Bu tabloya binaen Hz. Ali, Hz. Osman’dan 

                                                             
231 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 314, b. 3940-3942. 
232 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/549. 
233 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 314, b. 3945-3947. 



70 
 

sonra halifelik makamını ıslah edip daha iyi bir duruma getirmek için makama talip 

olmuştur. Çünkü hilafet makamına sahip olunmadıkça emr-i bil-ma’rûf ve nehy-i 

ani’l münker (iyiliği emretmek ve kötülükten menetmek) vazifesi ve adaleti yürütüp 

uygulanmasının mümkün olmadığı aşikardır. Mutlaka zahirde hüküm ve kuvvet 

sahibi olunması gerekir. Bu doğrultuda Mevlânâ’nın benzetmesinde de olduğu gibi 

emirliğe can vermenin, emirlere adalet yolunu göstermek, hilafet fidanının 

meyvelendirilmesinde ise emr-i bil-ma’rûf ve nehy-i ani’l münker le insanların 

ahvalinin ıslah edilmesi olarak işaret edildiği anlaşılmaktadır.234 Sonuç itibariyle Hz. 

Ali’nin makam arzusu içinde olmayıp onun hangi neden ve gerekçeyle bu görevi 

üstlendiği Mevlânâ’nın beyitlerinde yer almış olmaktadır. İlaveten onun bu 

beyitlerinde Şia’nın anlayışına karşı bir red ve açık bir eleştiri mahiyetinde olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Hz. Ali’ye emîrül müminin yani müminlerin emiri olarak hitap eden 

Mevlânâ235 yine başka bir Hz. Ali vurgusunda ise Ebu Leheb’in yol kesiciliğine 

tevessül etmemesi için Hz. Ali gibi aynı safta durup direnmeyi ve can baş endişesine 

düşülmeyeceğini belirterek236 onun halifelik ve önderlik vasfını ortaya koymanın 

yanı sıra ayrıca onun gibi olmak ve hayatımızda onun sahip olduğu örnek duruşu 

benimsemenin önemine  yer verilmiş olmaktadır. 

Bununla birlikte Mevlânâ, “Osman’ın devri geçip bittikten sonra Ali bey 

olur” diyerek237 asıl itibariyle Hz. Osman’dan sonra hilafet makamının sahibinin Hz. 

Ali olduğunu beyan etmek istediği anlaşılmaktadır. Yine başka bir beyitte ise her 

aşığın bir güzeli seçtiğini beyan eden Mevlânâ yücelik derecesini görenin, gelip 

geçici güzelle aşk oyununa girişmeyeceğini belirterek Allah’ın lütfunu ümit edip 

umanın, o lütfun dışında hiçbir şeye ilgi göstermeyip gönül bağlamayacağını 

açıklamıştır. Bu beyitlerin hemen akabinde ise Hz. Ebû Bekir ve Ömer’in canla başla 

yani bütün çabasıyla Hz. Osman ve Ali’yi seçtiklerine yer verilmiştir.238 Bu da 

göstermektedir ki Mevlânâ, Hz. Peygamberden sonra hilafet görevini üstlenen bu 

                                                             
234 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/550-551. 
235 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 317, b. 3975. 
236 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 221, b. 2800. 
237 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 487, b. 6366. 
238 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 205, b. 2354-2361. 



71 
 

dört sahabeyi hilafet arzusu ve hırsı içerisinde görmeyip Allah’ın lütfu ve rızasına 

talip olanlar olarak görmekte ve ululuk mertebesinde değerlendirmektedir. Bu ise Şiî 

doktrinle bağdaşmayıp, tezatlık oluşturan bir durumdur. 

Mevlânâ’nın yapmış olduğu İmam ve veli tasvirinde belli bir şahsiyetle 

mukayyet olmamıştır. O, her dönemde peygamber yerine bir veli olacağından ve 

bunun kıyamete kadar her devirde sürekli devamlılığından bahsederek diri ve faal bir 

imamın, o veli’nin olacağını ve bunun Ömer ya da Ali soyundan olmasının fark 

etmeyeceğini ifade etmiştir.239 Mevlânâ’nın bu beyitleri Hz. Peygamberin getirdiği 

şeriatı teyit için süregelecek kâmil bir veli, zamanın kutbu olarak anlaşılmaktadır. 

Bununla birlikte ayrıca onun bu beyitleri İmâmiyye, Şia ve Râfizîler’in fikirlerine 

karşı ret mahiyetindedir. Çünkü İmamiyye bu konuda İmam-ı mutlak’ın Hz. Ali 

soyundan olması gerektiğini söylerler. Şia ve Râfizîler ise Hz. Ömer’in soyuna 

buğzetmektedirler. Üstelik Şia’nın İmam-ı kaim olan Muhammed b. Hasan 

Askerî’nin uzun ömürlü olup kıyamete kadar yaşayacağı inancına sahip olduğu 

bilinmektedir. Mevlânâ apaçık bir şekilde bu düşüncelerin karşısındadır. Zira 

Mevlânâ, Şiî anlayıştan farklı olarak her devirde kamil bir velinin varlığını 

savunmakla birlikte onun vefatı durumunda ise silsile üzerine diğer bir veli’nin 

mevcudiyetini vurgulamış olmaktadır. Ayrıca Mevlânâ, veliliğin Hz. Ömer, Ali ya da 

bunların dışından bir nesilden de olabileceğini belirterek,240 hangi soy ve nesilden 

olmasının önem teşkil etmeyeceğini açıklamış olmaktadır. 

Bununla birlikte şikayete başlayıp gamı anlatan ve kıvrandığı şeyi söyler bir 

vaziyet içerisinde olduğunu ifade eden Mevlânâ, akabinde ki beyitte ise Râfizî olan 

birine Benî-Kuhâfe (Kuhâfe’nin oğlu)’den nasıl söz edilebileceği ya da Hâricî olan 

birisine Ebu Türâb’ın gamının nasıl anlatılabileceğini sorarak241 asıl itibariyle her iki 

anlayışın sahip olduğu birbirine zıt yaklaşım ve doktrinlerine karşı duymuş olduğu 

memnuniyetsizliği ifade etmek istemiştir. Zira Ebu Türâb künyesiyle yer verilen Hz. 

Ali ya da Kuhâfe’nin oğlu olarak ifade edilen Hz. Ebû Bekir’den bahsedilemeyecek 

                                                             
239 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 62, b. 815-817. 
240 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/228. 
241 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 239, b. 3024-3025. 



72 
 

bir ortamı Mevlânâ’nın kendisine dert edindiği ve sebebinden ötürü kıvranmasına 

neden olan, rahatsız eden bir sorunsal olarak görüp değerlendirdiğini anlamaktayız. 

Hz. Peygamberin, “Ben kimin mevlâsı ve dostuysam amcamın oğlu Ali, onun 

mevlâsıdır.” hadisine yer veren Mevlânâ, mevlâ’nın anlamının ayaktaki kulluk 

prangasını çözüp atan ve azâdeden olduğunu açıklayıp ayrıca içtihat sahibi Hz. 

Muhammed’in (a.s.) kendisine de Hz. Ali’ye de mevlâ ismini taktığını242 belirterek 

hem bu ismin vasfını hem de Hz. Ali’nin, Hz. Peygamber katında ne kadar değerli 

bir sahabe olduğunu ortaya koyarak onun önemine yer vermiş olmaktadır. Bu da 

göstermektedir ki Mevlânâ’nın bu hadise bakışı ve mevlâ kelimesini yorumlaması, 

yine bu hadisi Hz. Ali’nin imametinin tayini olarak kabul eden Şiî düşünceden farklı 

bir yaklaşım sergilediğini ve bu anlayışla onun bir irtibatının olmadığını 

göstermektedir. 

Bunun yanı sıra Hz. Ali’ye, Aliyyel Mürtazâ olarak hitap eden Mevlânâ, ay 

gibi söylemeden yayılan nurun yani bu sırrın Hz. Ali’den parladığına değinip ondan 

bu sırrı açmasını istemiştir. Böylece kabukların içlenmesi yani zahir ehlinin hakikate 

erişmesinin ortaya çıkaracağı belirtilmiş olmaktadır. Çünkü Hz. Ali ilim şehrinin 

kapısı olarak nitelendirilmiştir.243 Aslında Mevlânâ burada bir hadise yer vermiş 

olmaktadır. Bu hadisin başına bakıldığında ise Hz. Peygamberin ilmin şehri olduğu 

bilinmektedir. Buradan hareketle ilim ve hilim de Hz. Muhammed’in varisi olarak 

tanımlayabileceğimiz Hz. Ali’den mâ’nâ’ya erişmeye işaret edilmiş 

olabilmektedir.244 Yani burada Mevlânâ, Hz. Ali’nin ilmi zenginliğine işaret etmiş 

olmaktadır. Dolayısıyla burada Şiî düşünce ve Şii-imamet anlayışıyla Mevlânâ’nın 

bir yakınlığının bulunmadığı âşikardır. 

Sonuç olarak Mevlânâ Hz. Ali’den bahsederken onun Allah’ın kaderine rıza 

göstermesi, yakînî imanı, ihlası, ilmi, takvası, cömertliği, yiğitliği gibi birçok vasıf ve 

faziletine yer vererek beraberinde çeşitli taltif ve güzel nitelemelerle onu övmektedir. 

Bunu yaparken ise bir ölçü çerçevesinde yapmıştır ki bu ölçünün Hz. Ebû Bekir, 

Ömer ve Osman’ı yok sayıp sadece Hz. Ali’ye münhasır kılınmış bir anlayışı ya da 

                                                             
242 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 361, b.4538 -4540. 
243 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 300, b. 3757-3760. 
244 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/501. 



73 
 

bunun ötesinde onu kutsayıp ilahlaştıracak bir fikri beraberinde getirmeyen bir 

ölçüdür. Bu ise Mevlânâ nezdinde Hz. Ali profilini değerlendirmemiz açısından 

önem arz etmektedir. 

2.2.2 Ehl-i Beyt Anlayışı 

 Ehl-i beyt ismi “ehl” ve “beyt” sözcüklerinden müteşekkil bir tamlamadır. 

Ehl sözcüğü “akrabaları, eşi, ailesi” anlamlarında olup Beyt sözcüğü ise “ ev, çadır, 

mesken, aile” gibi anlamlara gelmektedir. Bu bağlamda Ehl-i Beyt kavramının 

kimleri kapsadığıyla ilgili olarak sadece Hz. Peygamberin hanımlarıyla münhasır bir 

anlamı olmasından bütün Müslümanları kapsayacak şekle kadar birçok yorum ve 

tanım bulmak mümkündür. Örneğin Şia’nn İsnâaşerî koluna bakıldığında onların bu 

kavramın içerisine Hz. Ali, Fatıma, Hasan ve Hüseyin birlikte bunların dışında dokuz 

imamı kattıklarını görmekteyiz. Bu çerçevede Hz. Peygamberin eşleri, Hz. Fatıma 

dışındaki çocukları, Hz. Hasan ve Hüseyin haricindeki torunları Ehl-i Beyt’e dahil 

edilmemiştir. Bununla beraber daha geniş zaviyeden bakıldığında Şia, Hz. Hasan ve 

Hüseyin’in soyundan gelenleri de ehl-i beyt’in içerisinde kabul edildiğini 

söylememiz mümkündür. Ehl-i sünnete gelindiğinde ise temel iki yaklaşımın 

olduğunu görmekteyiz. Birinci yaklaşım Ehl-i Beyt’in sadece Hz. Peygamberin 

eşlerine münhasır bir kavram olduğu hakkındadır. İkinci yaklaşıma göre ise de Ehl-i 

Beyt, Hz. Peygamberin çocuklarının tamamını, erkek-kadın tüm torunlarını, amcaları 

ve amcalarının evlatlarıyla torunlarını ve diğer akrabalarını yani kısacası Haşim 

oğullarını içeren bir kavram olduğudur.245 Bizim ise bu çalışmamızda yer verdiğimiz 

Hz. Peygamber’in ehl-i beyti içerisinden, Mevlânâ’nın eserlerinde geçen Hz. Fatıma, 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’le mahdut bir çerçevenin ortaya konulmasıdır.  

Öncelikle Mevlânâ, Allah’ın rahmetinin Hz. Muhammed’in soyu-sopu, 

sahabesi ve ehl-i beyti üzerine olması niyazında bulunmuş246 yine bu minvalde 

yapmış olduğu dua ve niyazların sonuna Hz. Muhammed (a.s.) ile ışığın ve doğru 

yolun ehli olan soyu-sopu hakkı için diyerek247 onun ehlinin önemine işaret etmiştir. 

Onun ehl-i beytinin temizliğine değinip, hidayet ve nur sahibi olduğunu belirten 

                                                             
245 Adnan Demircan, Hz. Ali Dönemi ve Ehl-i Beyt, (İstanbul: Beyan Yayınları, 2008), 13-16. 
246 Mevlânâ, Mektuplar, 17. 
247 Mevlânâ, Mektuplar, 71. 



74 
 

ifadelerinde yeniden onun hakkı için diyerek ya da dua niyazlarında bulunarak birçok 

yerde onun soy-sopuna yer veren Mevlânâ248 Hz. Peygamberin, bütün soy-sop ve 

sebeplerin kesileceği fakat kendi soyu-sopu ve sebebinin kesilmeyeceğini ifade eden 

hadisine de yer vermiştir. Bunu açıklarken Hz. Muhammed’ın (a.s.) koyduğu sebep, 

onun koyduğu soy-sop ve kardeşliğin kesilmemesi şeklinde açıklamıştır ki nitekim 

Allah aşkına birbiri ile görüşen biri arkadaşı yanında bulunmasa bile hayali olduğu 

ve hayırlar yapmada faydasının olduğunu, arkadaşının yanında bulunması 

durumunda ise sözüyle yardımcı olduğu, ikisi de dünyadan irtihal edince canlarının 

ahirette buluştuğu şeklinde açıklamıştır.249 Hadis ve Mevlânâ’nın hadise yapmış 

olduğu bu izah ise Hz. Peygamberin soy-sop yani ailesi, ehl-i beyti bağlamında daha 

geniş bir çerçeve çizmiş olmakla birlikte bunun baki olacağı vurgulanmış olmaktadır. 

Yine bir beyitinde de yer verildiği üzere, eve gitmeyip bu gece benimle 

kalman durumunda ya Allah’ın aslanı Ali ya da alevî kesilirsin denilmekte olup buna 

ek olarak akıldan kurtulup deli divane cihetine yönenileceği ve adım adım ilerlenen 

bu yolda birden bire deli divane olunacağı250 ifade edilerek geçirilen süreç bildirilmiş 

olmaktadır ki bu süreçte aklın ötesinde kalp ve duygunun varlığının ön planda 

olduğu anlaşılmaktadır. Bununla birlikte alevîlik kavramına da yer verildiğini 

gördüğümüz bu beyitte kastedilen İran’da kendilerine Ehl-i Hak ya da Türkiye’de 

Alevî ve başka isimlerle bilinenler olmayıp bilakis buradaki murat Hz. Ali’nin soyu 

olmaktadır.251 Nihai olarak bu bağlamda burada Hz. Ali ve onun soyuyla hemhal 

olunarak yakınlık ve muhabbetin hasıl olacağı ve onlara karşı sevginin artacağına 

işaret edildiğini anlamış olmaktadır. 

Ehl-i beyt bağlamında ilk olarak bahsetmemiz gerekirse Mevlânâ, Hz. 

Fatıma’ya yer vererek Hz. Peygamberin ona vermiş olduğu değere işaret etmiştir. 

Buna ilişkin Mevlânâ, Hz. Peygamberin Hz. Ali’yle olan diyaloğuna yer vermiştir. 

Burada ciğerini emekliyor olarak görmesi durumunda ne yapacağını soran Hz. 

Muhammed’e karşı cevap veren Hz. Ali, Allah’ın elçisinin bu sorusuna cevap 

veremeyeceğini fakat onu yüreğinin içine sokup, göz çukurunu ona yurt olarak 

                                                             
248 Mevlânâ, Mektuplar, 29; 69; 111; 122; 124; 133; 144; 167; 178; 183; 210. 
249 Mevlânâ, Mektuplar, 180. 
250 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 408, b. 5320-5321. 
251 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 676. (Tercümanın açıklaması ) 



75 
 

bağışlayacağını belirtip bunlarla birlikte yine de kendisini kusurlu ve suçlulardan 

addedeceğini ifade etmiştir. Bunun üzerine ise Hz. Peygamber, Fatıma’nın bedeninin 

bir parçası olduğu ifadesine ilaveten evladımızın yer yüzünde yürüyen ciğer 

parelerimiz, ciğerlerimizin parçası olduğunu beyan etmiştir.252 Bu da açıkça 

göstermektedir ki genel olarak evlatlarımızın bize önemli, değerli olması gibi aynı 

şekilde Hz. Peygamber için de kızı Fatıma son derece önemli ve kıymetlidir. Hz. 

Ali’nin vermiş olduğu cevap ise Hz. Peygamberin bir parçası olan kızının onun için 

de son derece önemli olduğunu göstermektedir. 

Bununla birlikte Mevlânâ, Hz. Peygamberin torunlarına da geniş bir yer 

vermiş, üstünlük ve faziletlerine değinmiştir. Hz. Peygamberin, Hz. Hasan ve 

Hüseyin’i ümmeti arasından kendisine seçtiği ve böylelikle zatına yaklaştırıp, 

rahmetine ulaştırarak bu suretle insanlardan üstün tutmasından bahseden Mevlânâ, 

onlara uyan ensar, muhacir ve bütün sahabeye esenlikler niyaz etmiştir.253  

İlaveten Hz. Muhammed’in (a.s.) torunları Hz. Hasan ve Hüseyin’le ilgili bir 

rivayete yer veren Mevlânâ, çocukken onların, şeriata uymayan ve yanlış bir şekilde 

abdest alan bir adamı gördüklerini ve o adama nezaketle en iyi bir şekilde abdest 

almayı öğretmek istediklerini belirtir. Bu doğrultuda her ikisi de adamın yanına 

gelip, diğerinin kendisine yanlış abdest aldığını söylediğini belirtip onun karşısında 

abdest almayı ve böylece kimin daha doğru abdest aldığını söylemesini ondan talep 

eder. Akabinde Hz. Hasan ve Hüseyin adamın önünde abdest almışlardır. Bunun 

üzerine adam onlara cevaben oğullarım diyerek hitap etmiş ve kendi abdest alışının 

yanlış olduğunu belirterek onların abdestinin doğru, güzel ve şeriate uygun olduğunu 

söylemiştir.254 Burada Mevlana, Hz. Hasan ve Hüseyin’in faziletiyle birlikte 

sergiledikleri erdemli davranışa yer vererek onların örnekliğini sunmuş olmaktadır. 

Bu örnekliğin yanı sıra Mevlânâ, kimde kendisinin ateşi varsa kendisinden 

hırka giymiş olduğunu açıklayıp Hz. Hüseyin gibi yaralı, Hz. Hasan gibi elinde zehir 

kadehi olduğunu beyan etmiştir.255 Buranın teyidi mahiyetinde başka bir beyitinde 

                                                             
252 Mevlânâ, Mektuplar, 14. 
253 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 91-92. 
254 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 242-243. 
255 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 53, b. 427;  s. 68, b. 559. 



76 
 

ise kendisini Hz. Hüseyin gibi kendi kanına bulanmış, zehirler içmede ise Hz. Hasan 

gibi olduğunu,256 yani onun gibi gamın elinden yudum yudum zehir içtiğini 

vurgulamış olmaktadır.257 Buranın açıklamasına gelecek olursak burada ateşin onu 

yakan aşk ve muhabbet bağlamında anlaşılması mümkündür. Mevlânâ’dan hırka 

giyen yani bu ateşi kendisine tevarüs ettirenin onunla hemhal olmakla birlikte ayrıca 

Hz. Hüseyin’in yaralanması ve Hz. Hasan’ın zehirlenmesine işaret ederek onların 

hüzün ve kederine de sahip olacağını vurgulamak istediğini anlamaktayız. 

Bunun yanı sıra “Öldür beni ey gam” nidasıyla seslenen Mevlânâ, gece 

uyumanın ölüm, bununla birlikte sabah uykudan uyanmanın ise ölümden sonraki 

diriliş ve yaşam olduğuna yer vermiştir. Bu bağlamda “Ben Hüseyin, sen ise 

Yezid’sin” ifadesi258 ve ayrıca “Kerbela Hüseyin’isin” diye yer verdiği beyitinde, 

bugün suyun bırakılması gerektiğini belirtip buna ilaveten şimdi suyun ışıl ışıl 

parlayan kılıç olduğunu ifade etmesiyle onun,259 Kerbelâ da Hz. Hüseyin’in şehit 

edilmesine atıfta bulunmuş olduğunu ve kendisini Hz. Hüseyin’in safında gördüğünü 

anlamış olmaktayız. Bununla birlikte onun, yapmış olduğu nidasını da 

değerlendirecek olursak, ölüm onun için olumsuz bir çağrışım olmayıp bilakis 

canlılık ve yaşamın bir başlangıcı mesabesindedir. 

Şayet şimdi Kerbelâ isen, her Hüseyin’in haşredileceği yani toplanacağı yerin 

de sen olacağı izahına yer veren Mevlânâ,260 Kerbelâ ruhunu taşıyanın, beraberinde 

gerek hüzün ve keder gerekse de Hz. Hüseyin’e olan sevgi ve muhabbetle ona bakan 

herkesin ayrıca bir Hüseyin olduğunu belirtmiş olmakta ve Kerbelâ ruhunun haşirde 

de Hz. Hüseyin’le beraber olmayı getireceğini anlatmaya çalıştığı anlaşılmaktadır. 

Yine Mevlânâ başka bir yerde “Huseyn’in gözünün ışığısın, Yezid’in değil” 

diyerek261 Yezid’e net bir şekilde muhalefetini ortaya koymuş, kıymet ve değerin Hz. 

Hüseyin’in safında, onun yanında olmakla tezahür edeceğini belirtmiştir. Ayrıca 

                                                             
256 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV,  46, b. 380. 
257 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 166, b. 2097. 
258 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 336, b. 2803.   
259 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 134, b. 1242. 
260 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 141, b. 1277. 
261 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 59, b. 805. 



77 
 

Mevlânâ, Hz. Hüseyin’in gözünün ışığı olunması ifadesini ise bir taltif ve övünç 

kaynağı olunması bağlamında kullanmıştır. 

Mevlânâ, özlem ateşiyle gönlünün feryatlar etmekte olduğunu ifade ederken 

ayrılığın Yezid benzeri, kendi gönlünün ise Hz. Hüseyin gibi olduğunu belirtip, bu 

gönlün yüzlerce kere Kerbela da şehit olduğunu bildirmiştir. Her ne kadar görünüşte 

şehit olmuş olsa bile gayb aleminde diri  ve padişahlar padişahı olduğunu niteleyerek 

de262 Hz. Hüseyin’den övgüyle bahsetmiştir. Bu bağlamda bu beyitler Mevlânâ’nın 

Hz. Hüseyin’e karşı olan büyük sevgiyi açıkça göstermesi açısından bu da önemli 

beyitlerden biridir. 

Bu bağlamda açıkça görülmektedir ki Mevlânâ, Hz. Peygambere olan büyük 

sevgi ve muhabbetinin yanı sıra Hz. Ali, Fatıma, Hasan ve Hüseyin gibi onun ehl-i 

beytine de büyük bir özlem, muhabbet ve tazim içerisindedir. Ayrıca Hz. Hasan ve 

Hüseyin’e genişçe yer veren Mevlânâ, özellikle Hz. Hüseyin’in Kerbelâ’da maruz  

kaldığı yani onu şehadete götüren elim hadiseye de atıfta bulunmuş ve bu bağlamda 

kerbela şehitlerini anarak Hz. Hüseyin’in safında olduğuna da işaret etmiş 

olmaktadır. 

 

2.2.3. İmam Hüseyin ve Kerbelâ Matemi Çerçevesinde 

 Kerbelâ hadisesi, Hz. Peygamberin torunu Hz. Hüseyin’in, Yezid b. 

Muaviye’ye biat edip onun halifeliğini kabul etmeye zorlanmasının sonucu vaki 

olmuş bir hadisedir. 61/680 yılında Kerbelâ’da gerçekleşen bu olayda Muaviye’nin 

ordusu tarafından Hz. Hüseyin ile birlikte beraberindeki yetmiş iki kişi şehit edilmiş 

olmaktadır.263 Bu hadiseye Mevlânâ’da değinmiştir. 

                                                             
262 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 73, b. 525-527.  
263 Mustafa Öz, “Kerbelâ”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 

25/271-272. Ayrıca bkz. M. Mahfuz Söylemez, İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2014), 334. 



78 
 

 Mesnevi’de Mevlânâ, Kerbelâ ile ilgili yirmi beş beyitte özlü ve hikmetli bir 

şekilde bir kıssa üzerinden anlatarak buna yer vermiştir.264 Ayrıca Mevlânâ’nın 

Halep’te ilim tahsil ettiği göz önüne alındığında o dönemde Halep’te Şia’nın çok 

olduğu da bu bağlamda düşünülmektedir.265 O, beyitlerinde kadın erkek bütün 

Haleplilerin Antakya kapısına gelip Ehl-i Beyt’in yasını tuttuklarını belirtip Şia’nın 

bu aşure gününde Kerbelâ vakası için tuttukları yasta Ehl-i Beyt’in çektiği zulümleri 

anımsayıp bağırıp, feryat edip, ağlayarak yas tuttuklarına yer vermiş olmaktadır. 

Bunun yanı sıra bir garip şairin çölden geldiği ve bu feryadın sebebini araştırmaya 

koyulduğu Mesnevi’de belirtilmiştir. 

Bu minvalde Mesnevi’deki beyitlere doğrudan yer verecek olursak; “ Ben 

şairim, bir mersiye düzüp okuyayım da buradan bir yiyecek, bir azık parası alayım. 

Bunu duyanlardan birisi dedi ki: Yahu, sen deli misin? Yoksa Şîa değilsin de 

Ehlibeyt düşmanı mısın? Aşura gününü, o gün şehit olan cana yas tutulmanın 

yüzlerce yıl yaşamadan daha üstün olduğunu bilmiyor musun?” şeklinde yer verilen 

beyitlerde şair’in buna cevaben yermiş olduğu ifadelere de yer verilmiştir. “Şair dedi 

ki: Doğru ama Yezid’in devri nerde? Bu yas, buraya ne kadar da geç gelmiş? Körler 

bile o kötülükleri gördüler, sağırların kulakları bile o hikayeleri duydu. Siz şimdiye 

kadar uyuyor muydunuz ki şimdi yas tutuyor, elbisenizi yırtıyorsunuz? Ey uykuya 

dalanlar, kendinize ağlayın! Çünkü bu ağır uyku çok kötü bir ölüm. Tanrı’ya mensup 

ruh, zindandan kurtuldu. Neden elbisemizi yırtalım, niçin elimizi ısırıp duralım? 

Onlar, din sultanlarıydı. Bağı kırdıkları zaman onlara sevinç çağıdır. Bilmiyor, 

anlamıyorsan yürü, kendine ağla. Çünkü göçmeyi, mahşeri inkar ediyorsun. Kendi 

harap dinine, harap gönlüne ağla ki bu eski topraktan başka bir şey görmüyor.”266 

şeklindeki beyitlerle Mevlânâ bir şair kıssası üzerinden anlattığı Kerbelâ ile ilgili 

nasıl tasavvura sahip olduğu ve bu noktadaki eleştirisi öğrenilmiş olmaktadır. 

Mevlânâ’nın, nerdesiniz Allah’ın şehitleri, nerdesiniz Kerbelâ çölünün 

belasını arayanlar? Nerdesiniz gök kapısını açmayı bilen semanın padişahları, 

                                                             
264 Yüksel Göztepe, “Osmanlı Şârihlerinin Getirdiği Yorumlar Işığı Altında Mevlana’nın 

Mesnevî’sinde Kerbelâ Matemine Bakış”,  Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Din Bilimleri) III, ed. 

AlimYıldız, (Sivas: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2010), 3/328. 
265 Abdulbaki Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, (İstanbul: Inkılâp Kitabevi, 1985), 6/143. 
266 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi VI, 65-67, b. 777-802. 



79 
 

hazinenin kapısını açanlar, tez canlı aşıklar diye yer verdiği beyitlerinde267 asıl 

itibariyle Mevlânâ, Muaviye’nin oğlu Yezid’in halifelik iddiasında bulunması ve Hz. 

Peygamberin torunu Hz. Hüseyin’in ona biat etmeyişi ve Hicazdan ayrılıp Küfe 

yolunda Yezid’in ordusu tarafından Hz. Hüseyin’in altı aylık çocuğu dahil 

yanındakilerin tamamının şehit edilmesi hadisesinin gerçekleştiği bu elim Kerbelâ 

hadisesini hatırlatan bir mersiyedir.268 Bu doğrultuda Mevlânâ’nın Kerbelâ şehitlerini 

açık bir şekilde özlemle andığı ve övgüyle bahsettiğini görmekteyiz. 

Mevlânâ’nın bu beyitleri üzerine farklı meşrep ve anlayışların kendi 

tasavvurları doğrultusunda bu hadiseyi yorumladıklarını söylememiz mümkündür. 

Ancak öncelikle ifade edecek olursak Hz. Hüseyin, Mevlânâ nezdinde de önem arz 

etmektedir. Mevlânâ, “Ey Kerbela şehitleri, kalkın!” diyerek269 Bağdat yakınlarında 

vuku bulan Hz. Hüseyin ve tabilerinin şehitliğine yer vermiş olmakta olup,270 bunun 

yanı sıra Hz. Hüseyin’den de eserinde dinin kralı ve temiz ruha sahip olarak 

bahsedildiği ve onun sevgisinin Hz. Peygamber sevgisinin devamı olduğuna 

değinilerek yer verilir.271 Bu da ona bakışı göstermesi noktasında önem arz 

etmektedir. 

Bu noktada Mesnevi’de belirtilen hikayenin beyitlerine atfen yer verilen şerh 

ve görüşlere bakmamız gerekmektedir. Nitekim Hz. Hüseyin’in şehadetine 

üzülmekle birlikte Mevlânâ’nın, onun şehit olduğu Aşure gününü bir matem günü 

olarak gördüğüne yer verilmiştir.272 Ayrıca Mesnevi’de Mevlana’nın, Şiîler’in 

Halep’te ki anma merasimleriyle alay etmeyip aksine neşe ve birlik müjdesi olarak 

görüp yer vermiş olduğu ifade edilmiştir. Zira Mevlânâ’nın bakış açısına göre bu 

hadise, zahiri ıstırabın ötesinde İmam’ın manevi zaferinin bildirildiği şekliyle güzel 

                                                             
267 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 367, b. 3808-3813. 
268 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 414. (Tercümanın açıklaması ) 
269 Mevlana Celaleddin Rumi, Mesnevi V, 135, b. 1624. 
270 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 9/526. 
271 Seyed G Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, Rumi’s Spiritual Shi’ism, ed. Seyed Ghahreman Safavi, 

(United States of America: London Academy of Iranian Studies Press, 2008), 59-60. 
272 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 59. 



80 
 

bir haber niteliği taşıyan surette görüldüğü ifade edilmiştir.273 Bu da Şiî anlayış 

nezdinde müspet şekilde yapılmış bir yorumu temsil etmektedir. 

Yine o, Mesnevi’de, Halep şehrinde yas tutan Şiî topluluğu eleştirip, atıfta 

bulunarak onların, asıl itibariyle ölüden farksız kendi ruhları için yas tutmaları 

gerektiğini belirtmiştir. Yapılan izahta ise bu evreden sonra Hz. Hüseyin’in ruhuna 

atıfta bulunulabileceğine yer verilmiştir. Bu durum bazı şarihler tarafından 

Mevlânâ’nın Şia’ya karşı olduğu şeklinde anlaşılmış olsa da gerçeğin öyle olmadığı 

savunulmuştur.274 Zira buradaki şerhte gerçeğin Mevlânâ’nın bu matemi önce kendi 

ruhumuzu tesviye edip daha sonra ileri bir kademeye geçileceği noktasına işaret 

edilmiş olduğu anlaşılmaktadır. Sonuç itibariyle bu da Şia’ya karşı eleştirel mahiyet 

arz etmeyecek şekilde yapılmış bir yorum olmaktadır. 

Bunun dışında hakiki matemin hiç kalpten çıkmaz olduğuna yer verilip bunun 

yanı sıra bu gam ve matemin bir güne hasredilmesinden ötürü bunun bir nifak ve riya 

merasiminden ibaret olduğu275 şeklinde yorumlanmış ve asıl itibariyle yılda belli bir 

günde, belli bir tarzda değil, her an daima yürekte hissedilmesi gerektiği şeklinde276 

izah edilerek açıklanmıştır. 

İlaveten Mevânâ’yı Şiilik ile ilişkilendirenler Mesnevi ile ilgili bazı vasıfların 

varlığından bahsederek iddialarda bulunmuşlardır. Bunlara baktığımızda Mesnevi’nin 

altı kitabının her birinin 12 söylem içermekte olduğu ve toplamda bu sayının 72 

olarak verildiği ileri sürülmüştür. Bu bağlamda verilen sayıların tesadüfi olmayıp Hz. 

Peygamberin halefleri ve ruhani varisleri olan Ehl-i Beyt’in 12 İmam’ın her birine 

bir övgü niteliği taşıdığı ve bunun yanı sıra 72 söylemin de Kerbelâ’da, Hz. 

Hüseyin’le birlikte şehit olan 72 sahabisine eşit olduğu iddia edilmiştir.277 Ayrıca 

buna ilişkin diğer bir sav ise Mevlânâ’nın Konya’daki türbesinde, mezar haznesinin 

duvarlarında on dört masum’un (Hz. Muhammed, Hz. Fatıma ve 12 İmam) 

                                                             
273 William C. Chittick, “Rumı’s Vıew Of The Imam Husayn”, Rumi’s Spiritual Shi’ism, ed. Seyed 

Ghahreman Safavi, (United States of America: London Academy of Iranian Studies Press, 2008), 44-

45. 
274 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 60. 
275 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 11/275. 
276 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 6/146. 
277 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 60. 



81 
 

isimlerinin yazılı olduğu izahlarıdır.278 Böylece sembolik olarak bu şekilde yer 

verildiği savunularak Mevlânâ Şiî çizgiye yaklaştırılmış olmaktadır. 

Kerbelâ’da Hz. Hüseyin’in öldürülmesi vâkıası Şiîler’de olduğu kadar 

Sünniler’de de büyük bir tepki oluşturmuştur. Zira Kerbelâ olayına ilişkin Şiîler ve 

Sünniler arasında farklı değerlendirmeler olmakla birlikte Hz. Hüseyin’in 

katledilmesi hemen hemen bütün Müslümanları ortak paydada toplamıştır.279 Bu 

bağlamda bu elim hadisenin her iki mezhep tarafından da esefle karşılanan bir vakıa 

olduğunu aşikardır. 

Bunun dışında bu mateme ilişkin Şia’nın aşırı bir şekilde feryadı figan 

etmesine Mesnevi’de eleştirel bir şekilde bakıldığı minvalinde izah ve yorumlarda 

bulunulmaktadır.280 Mevlânâ’nın, şair’in ağzından matem hadisesini eleştirmesinin 

görmezden gelindiği ya da Hz. Hüseyin gibi bir din ulusu olan birinin matemini 

anlamak için engin gönüllü olunması gerektiği şeklinde yorumlanarak281 burada 

Mevlânâ’nın yapmış olduğu eleştiri görmezden gelinip ya da matemi taklidin 

ötesinde tahkiki bağlamda anlayıp idrak edilmesine işaretle sunulmuş bir eleştiri  

olduğu anlaşılmaktadır. 

Nihai olarak Mevlânâ’nın Hz. Hüseyin ve Kerbelâ ile ilgili yer verilen 

beyitlerine binaen ifade edecek olursak, Mevlânâ’yı Şiîlik ile ilişkilendirenler, onun 

beyitlerini Şiî anlayışa halel getirmeyecek şekilde şerh etmektedirler. Böylece onun 

Şia’ya yakınlığı ispat edilmek istenmiştir. Bu minvalde Mevlânâ’nın mateme ilişkin 

eleştirisi ya görmezden gelinip ya da farklı şekilde şerh edilmiş olmaktadır. Bunun 

dışında Kerbelâ bütün Müslümanların teessürle karşıladığı bir hadise olup doğrudan 

Şiî ya da Sünni bir anlayışa sahip olmakla ilgili bir veri vermemektedir. Ancak 

mateme ilişkin kendi ağlanacak halin ve içinde bulunan gafletin göz ardı edilip 

yapılan matem anmasının Mevlânâ tarafından Şia’ya karşı bir eleştiri mahiyeti arz 

                                                             
278 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 60. 
279 Adnan Demircan, “Ehl-i Sünnet Âlimlerinin Kerbela Olayına Yaklaşımları”, Marife, 10/1 (Bahar 

2010), 73-77. 
280 Göztepe, “Osmanlı Şârihlerinin Getirdiği Yorumlar Işığı Altında Mevlana’nın Mesnevî’sinde 

Kerbelâ Matemine Bakış”, 329. 
281 Göztepe, “Osmanlı Şârihlerinin Getirdiği Yorumlar Işığı Altında Mevlana’nın Mesnevî’sinde 

Kerbelâ Matemine Bakış”, 332-334. 



82 
 

ettiği minvalinde birçok şerhler ve yorumlar da bulunmaktadır. Bu doğrultuda yer 

verilen beyitlerin onun Şiîliğine dayanak oluşturacak bir mahiyet arz etmediğini 

söylememiz mümkündür. Öte yandan onun Kerbela’yı ele alış şekli bir bakıma Şiî 

olmadığının açık bir delili de sayılmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVLÂNÂ’NIN İTİKADİ-MEZHEBİ ANLAYIŞIYLA İLGİLİ 

TEMEL YAKLAŞIMLAR VE SAHABİLERE BAKIŞI 

 Sadece Müslüman toplumlarda değil, Batı dünyasında da büyük bir 

hayranlıkla takip edilen Mevlânâ, eserleri ve düşünceleriyle bugün de  evrensel etkisi 

süregelen saygın bir ilim ve fikir adamı olduğunda şüphe yoktur. Böylesine büyük 

bir teveccühe mazhar olan bir şahsiyeti ister etnik, isterse fikrî ve mezhebi anlamda 

olsun hemen her kesim kendi yanında göstermenin gayreti içindedir. Biz, bu 

ideolojik arka planı dikkate alarak bölümde Mevlânâ’nın itikadi ve mezhebi 

anlayışını nesnel bir şekilde ortaya koymaya çalışacağız. Bu doğrultuda onun Şiî 

olduğuyla ilgili iddiaların temeline inip Nüshalar, Sûfîlik, İmâmet-velayet gibi 

Şiîlikle ilişki kurulan konuları tespit ederek sorunsalları ele almış olacağız. Bunun 

yanı sıra onun ilk halifeler ve sahabeye bakışı da burada konu edilecektir. 

3.1. İLK HALİFELER VE GENEL OLARAK SAHABE ANLAYIŞI 

İslam tarihinde büyük önem arz eden, ilk halifelerden Hz. Ebû Bekir, Ömer 

ve Osman’ı merkeze alıp değerlendirdiğimizde mezhepsel bağlamda ayrı bir 

ehemmiyet ve anlamla karşımıza çıktığını görmekteyiz. Yine bu halifelere ek olarak 

genel sahabi tasviri, Hz. Âişe ve diğer sahabilerin de mezhepsel anlayışlarda karşılığı 

bulunmakta olup onların fikri anlayış ve inanışlarını belirleyici bir mahiyet arz 

etmektedir. Burada ki kapsamımız ise bu sahabiler etrafında olacaktır. Bu zaviyeden 

bakıp Mevlânâ’nın eserlerinde yer verdiği ölçüde halife ve sahabe telakkisini 

anlamak düşünsel yapısının bilmek açısından gereklidir. Daha özelde ele aldığımızda 

buradaki çalışmamız Mevlânâ’nın düşünce dünyasını halife ve sahabe zaviyesinden 

hareketle anlamak, Şiî anlayışla örtüşüp örtüşmemesi ya da herhangi bir yakınlık ve 

benzerliğin bulunup bulunmaması bağlamında anlamak açısından aydınlatıcı 

olacaktır. 



84 
 

3.1.1. Hz. Ebû Bekir Anlayışı 

Fil vak’ası’ndan iki ya da üç yıl sonra doğduğu bilinen Hz. Ebû Bekir, 

ticaretle uğraşan, şerefli yüksek ahlak ve geniş kültür sahibi bir kabile olan Beni 

Teym kabilesinden gelmektedir.282 Hz. Ebû Bekir’in kızı Hz. Âişe ile Hz. 

Muhammed’in (a.s.) ilerde olacak evliliğinden dolayı da ayrıca Hz. Peygamberle de 

akrabalık ilişkisi bulunmaktadır.283  

Öncelikle kendisine gelecek olursak Bekir isimli bir çocuğu olmadığı halde 

Ebû Bekir künyesinin neden verildiği ile ilgili yeterli bilgi bulunmayan Hz. Ebû 

Bekir’in İslam’dan önce Atik lakabına sahip olduğu bilinmektedir. Hz. Ebû Bekir 

müslüman olunca Hz. Peygamber tarafından Abdullah olarak isimlendirilmiş fakat o, 

Sıddık lakabıyla meşhur olmuştur. Onun nasıl müslüman olduğuyla ilgili 

kaynaklarda pek az bilgi bulunmakta olup onun, Hz. Muhammed’in Peygamber 

olduğu haberini alınca o sırada Erkam b. Ebü’l Erkam’ın evinde bulunan Hz. 

Peygamber’in yanına giderek kendisiyle görüşüp akabinde İslamiyet’i kabul ettiği 

şeklinde bilinir. İlk müslümanlardan olan Hz. Ebû Bekir Kureyş’in ileri 

gelenlerinden olması hasebiyle İslam’ın yayılmasına büyük katkısı olmuştur. 

Özellikle cennetle müjdelenen Hz. Osman, Talha b. Ubeydullah, Sad b. Ebi Vakkas, 

Zübeyr b. Avvam, Abdurrrahman b.  Avf gibi önde gelen sahabiler de onun 

vesilesiyle müslüman olmuştur. Ayrıca ilk halife olan Hz. Ebû Bekir daha önce Hz. 

Peygamberin tayiniyle Hac emiri görevini üstlenmiş, Necid bölgesine gönderildiği 

seriyyeye (628) Kumandan tayin edilmiş ve yine Hz. Peygamberin isteğiyle Hicretin 

11. yılı Safer ayında Hz. Peygamber namaz kıldırmaya çıkamayacak kadar hasta 

olduğunda onu görevlendirilmiştir. Bunlara birlikte, gerek onun Mekke döneminde 

ağır işkenceler gören Müslüman köleleri satın alıp azat etmesi gerekte Hz. 

Peygamberin mağara dostu ve can yoldaşı olup Medine’ye Hicret esnasında onunla 

birlikte olması, Hz. Ebubekir’i erdem ve sadakatiyle ön plana çıkarmıştır. 

                                                             
282 Üstün Nezih, Hz. Ebubekir, (İstanbul: Beyan Yayınları, 1994), 7. 
283 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2007), 290. 



85 
 

 Mevlânâ’ya gelecek olursak o ise Hz. Ebû Bekir’den Mesnevi’de on, Divan-ı 

Kebir’de sekiz yerde bahsetmektedir.284 Bahsetiği bu yerlerde Hz. Ebû Bekir’i 

müsbet bir şekilde ele alıp onu, zamanın sıddık’ı ve vefalı olarak tasvir etmiştir.285 

Mevlânâ’nın yer verdiği bu Sıddık nitelemesini ele alacak olursak Sıddık kelimesi, 

anlam itibariyle gerçekleyici demek olup bu lakabı almasında ki olay ise söyle 

aktarılmaktadır. Hz. Muhammed’in (a.s.) mirac hadisesini anlatmasına karşın 

müşrikler inanmayıp bu kadarının olamayacağını söylemiş ve hatta Ebû Cehil, Hz. 

Ebû Bekir’e rastlayınca ona, arkadaşının bir gece Kudüs’e gittiği ve göklere çıktığını 

söylediğini belirtmiş ve buna da inanıp inanmayacağını sormuştur. Bunun üzerine 

Hz. Ebû Bekir, o söylediyse bunun doğru alacağını ifade etmiştir ve böylece Sıddık 

lakabıyla anılmıştır.286  

Hz. Ebû Bekir’e atfen “Hakk’ın Sıddık’ı” mucize istemeyip onun yalan 

söylemeyeceğini belirten287 yani daha da açık ifadeyle Hz. Muhammed’den bir koku 

alınca bu yüzün yalancı yüzü olmadığını ifade eden Hz. Ebû Bekir’e karşı Ebû 

Cehil’in ise dert sahibi olmayıp yüzlerce şakkı kamer görüp yine de inanmadığını, 

cahil olanın hakikat sırlarını defalarca gösterilmesine rağmen görmediğini belirten 

Mevlânâ, çirkin çehre ile güzel çehrenin ayırt edilebilmesi için gönül aynasının sâf 

olması gerektiğini söylemiştir.288 Bu beyitler Hz. Peygamberin tebliğe başladığında 

Hz. Ebû Bekir’in onu tasdik edip iman etmesine işaret etmekle birlikte Ebû Cehil’in 

onlarca mucize görmesine rağmen muhalefet ve düşmanlıktan son nefesine denk 

dönmediğini belirten beyitlerdir. Buradan hareketle gönül aynasının temizliğine 

değinen Mevlânâ’nın, bu aynanın kibir, haset, garaz ve inat gibi nefsani sıfatlardan 

uzak olunmasının gerekliliğine işaret ederek289 asıl itibariyle Hz. Ebû Bekir’in bu 

faziletlere sahip olan ve kendi nefsini bu nefsani sıfatlardan azat etmiş bir şahsiyet 

olarak tasvir ettiğini anlamış olmaktayız. 

                                                             
284 Ali Aksu, “Mevlana’nın Mesnevî’sinde Dört Halife”, 21. 
285 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 379, b. 4923. 
286 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/496. 
287 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 29, b. 351. 
288 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 157, b. 2059-2063. 
289 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi , haz. Osman Türer vd., (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2008),  4/72-73. 



86 
 

Mevlânâ, Hz. Ebû Bekir’in başarıya mazhar olduğunu, böyle bir Padişah’ın 

arkadaşı olup, onu candan tasdik ettiğini ifade etmiştir.290 Bu Padişah Hatem-i 

Enbiya Hz. Muhammed (a.s.) olup Hz. Ebû Bekir’in ilahi başarısı ise, onun nübüvvet 

nurunun büyük şanını idrak etmesi olmuştur.291 Bu da Hz. Ebû Bekir’in faziletine 

işarettir. Bununla birlikte Mevlânâ, Hz. Ahmed’in (a.s.) gözünün Hz. Ebû Bekir’e 

değmesiyle birlikte bir tasdik vesilesiyle Sıddık olduğunu bildirerek292 bu hadiseye 

atıf yapmış bulunmaktadır. Eserinde de bu lakaba yer vermiş olan Mevlânâ, 

Sıddık’ın görüp “ Ey güneş! Ne doğudansın, ne batıdan. Lâtif bir surette parla, âlemi 

nurlandır” diyerek293 onun Hz. Peygamber’i görmesi ya da onda görmesine işaret 

etmiş ve onun Hz. Peygamber’e olan bu veciz taltifine yer vermiş olmaktadır. 

Ebû Bekir Sıddık’ı Hz. Peygamber sevgisi ve onu tasdikiyle ön plana 

çıkardığını gördüğümüz Mevlânâ, bu çerçevede Sıddık’ın gerçekleri doğrulamakta 

sır incilerini deldiğini ifade etmiş294 ve onun sözünde ve inancında gerçek olduğunu 

belirtmiştir.295 Yine bu bağlamda Sıddık’ın, Peygamberin aşığı olup ondan feyiz 

dilediğini belirten Mevlânâ,296 gerçeklik ve vefa madeni olarak nitelendirdiği 

Sıddık’ın,297 başını Hz. Peygambere rehin ettiğini söyleyerek298 Hz. Muhammed’in 

(a.s.) yoluna olan bağlılığını vurgulamış olmaktadır.  

Mevlânâ’nın Hz. Ebû Bekir’in imanının muhkemliğine değindiği tasviri de 

ele alacak olursak, bu bağlamda o, yakîn sıfatının şeyhi kamil olup, doğru ve güzel 

zanların ise onun müritleri mesabesinde olduğunu ifade ederek zannın kuvvetli 

olması durumunda yakîne daha yakın olup inkardan uzaklaşılmış olunacağını 

açıklamıştır. Mevlânâ bu açıklamanın üzerine Hz. Ebû Bekir’in imanının tartılması 

halinde bütün dünya imanına üstün geleceğini belirten hadisi aktarmakta olup299 

bunu tamamlayan başka bir hadis aktarımında ise o, Hz. Ebû Bekir’in yerine 

                                                             
290 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 70, b. 922. 
291 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/257. 
292 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 215, b. 2688. 
293 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 190, b. 2367. 
294 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 89. 
295 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 91. 
296 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 78. 
297 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 55. 
298 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 162, b. 1534. 
299 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 206. 



87 
 

getirdiği namaz, oruç ve sadaka ile diğer ashaba tercih edilmeyip bilakis onun 

kalbindeki iman ile tekrim olunduğunu belirten hadise yer vermiştir. Mevlânâ, onun 

başkalarına olan üstünlüğünün belkide Allah’ın ona olan yardım ve onun muhabbeti 

için olduğunu söyleyip buna ek olarak ise kıyamette diğer ibadetlerin ötesinde 

muhabbeti getirdikleri zaman muhabbetin aslolan olup teraziye sığmayacağını ifade 

etmiştir.300 Öncelikli olarak Hz. Ebû Bekir’in öneminin anlatıldığı burada ibadetin 

önemsiz bir mahiyet arz ettiğini söylememiz mümkün değildir, Çünkü Mevlânâ, 

Allah’ın emirlerini, namazı vs. yerine getirmenin muktezasını301 ve ten’e etkisi 

olmayan ilmin yük olup, amelin gerekliliğini302 açıkça ortaya koymaktadır. Buradan 

hareketle diyebiliriz ki özellikle o, Hz. Ebû Bekir’in kalbindeki imanının onu lütuf ve 

yücelik seviyesine çıkardığını ve böylece onu diğer sahabelerden üstün kıldığını 

vurgulamış ve ayrıca onun görür gibi bir iman vasfı olan yakîni imanına işaret 

etmiştir. Mevlânâ’nın burada bu hadislere yer vermesine binaen diyebiliriz ki onun 

iman cihetinden diğer ashaptan üstünlüğünün aktarılmış olması Mevlânâ nezdinde 

onun halifeliğinin meşru kabul edilmesinin beyanı bağlamında olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Buna ilaveten Hz. Ebû Bekir’i gönülle mağara dostu olup bununla birlikte 

dört dostun da ışığı olarak görmesi303 bu bağlamda Hz. Ebû Bekir’in diğer üç dost 

yani halifeden üstün faziletine işaret olduğu anlaşılmış olmaktadır.  

Sahip olduğu bu iman ve üstünlüğüne işaret etmesinin yanı sıra Mevlânâ, Hz. 

Ebû Bekir’i suçlardan çekinen olarak tasvir etmiş ve Hz. Peygamberin soyuyla 

birlikte Hz. Ebû Bekir’i de zikrederek ona Allah’ın rahmetini dilemiş ve esenlikler 

niyaz etmiştir.304 Hayır ve dua ile anılan Hz. Ebû Bekir’in burada ise günahtan 

sakınan bir zat olarak yüceltildiğini anlamaktayız.  

Bunların dışında Mevlânâ, Mağara dostu305 diyerek Hz. Ebû Bekir’e işaret 

etmiş ve onu bu sıfatla birçok yerde müsbet ve güzellikle anarak zikretmiştir. Sıddık 

                                                             
300 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 325-326. 
301 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 41, b. 480. 
302 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 276, b. 3447-3448. 
303 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 41, b. 345. 
304 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 7; Mevlânâ Celâleddin, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 67. 
305 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 288, b. 3402. 



88 
 

ve Mustafa’ın (a.s.) mağarada dost olduğunu ve örümceğin de mağara kapısına ağ 

örmeye koyulmasına değinen Mevlânâ,306 örülen bu ağın yabancılara perde olduğunu 

belirterek307 burada Mekke’den Medine’ye hicret eden Hz. Peygamber ve Ebû 

Bekir’in müşriklerin zararından korunmak için saklandıkları Sevr dağında 

karşılaştıkları olaya işaret etmektedir. Zira onlar mağaradayken bir örümcek ağ 

örmüş, güvercin ise yumurtlayarak kuluçkaya yatmış ve böylece mağaranın önüne 

gelen müşriklerin içeride kimse olamayacağına kanaat getirip dönmelerine sebep 

olmuştur.308 Mevlânâ’nın bu hadiseye dikkat çekmesi Sıddık’ın Hz. Peygambere 

eşlik ettiği bu yolculukta yardımcı ve destekçisi  olması meziyetini ortaya çıkararak 

onu güzel bir şekilde andığını göstermektedir. 

Mağaraya benzer gönlümüze bakıp Ahmed’i de gör Sıddık’ı da diyerek309 Hz. 

Peygamberin yanı sıra Hz. Ebû Bekir’e de olan büyük muhabbetini gösteren 

Mevlânâ, bununla birlikte gönülle aşkı, Ahmed (a.s.) ile Hz. Ebû Bekir gibi mağara 

dostu olduğu benzetmesine yer vererek310 onların sahip olduğu muhabbet ve dostluğu 

ön plana çıkarmış olup böylece diğer kavramların izahında da kullanmış olmaktadır. 

Sûfî tasvirine değinirken güzele gönül verip, başbuğa ise can feda ettiğinden 

bahseden Mevlânâ, bu çerçevede, sûfiyi Hz. Mustafa’ya (a.s.) sarılmış Hz. Ebû Bekir 

olarak görmektedir.311 Vermiş olduğu teşbihte ise Mevlânâ’nın mağarada Hz. Ebû 

Bekir’e dönme tasvirine yer vermiş312 yine başka bir benzetmesinde de halvette bir 

mağara ve can dostuna kavuşma ümit ve beklentisiyle ikinin ikincisiysen mağaraya 

gir313 demiştir ve iki kişinin ikincisi yani Hz. Ebû Bekir’i kastedip onun mağarada 

olması durumunda mağaranın cennet kesileceğini belirterek314 onun örnekliği ve 

sahip olduğu faziletini sunmaktadır. 

                                                             
306 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 370, b. 3095. 
307 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 395, b. 5148. 
308 Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 120. 
309 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 509, b. 6685. 
310 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 162, b. 1429. 
311 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 174, b. 1636-1637. 
312 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 163, b. 1300. 
313 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 205, b. 1920. 
314 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 145, b. 1676. 



89 
 

Mağarada dosta dost kesilen Sıddık’ın olmamasının mümkün olmayacağını 

ifade eden Mevlânâ,315 mağara dostundan kaçması durumunda kap-karanlık ve 

mağara gibi dar olacağını belirtmiştir.316 Yine bununla beraber Hz. Muhammed (a.s.) 

ile Sıddık’ın görünüşte mağarada fakat gerçekte yedinci kat semada olduğuna yer 

vermiştir.317 Mevlânâ’nın bu beytinde onların Medine’ye gerçekleştirdikleri hicret 

sırasında kaldıkları mağaraya değinmekle birlikte Hz. Ebû Bekir’in de Allah katında 

ne kadar değerli olduğu ve onun manevi yüceliğine işaret edildiği anlaşılmaktadır. 

Ek olarak Mevlânâ Hz. Ebû Bekir’in İslam için yaptığı desteğe de değinmiş 

olmaktadır. Nitekim Hz. Peygamber’in ücretinin dosta kavuşmak olduğu aksi halde 

Hz. Ebû Bekir’in kırk bin dinar vermesinin olmadığını ifade eden beyite ilişkin318 

işaret edilen asıl durum şu şekildedir. Hz. Muhammed (a.s.) Peygamberliğini ilan 

etmeye başladığında Hz. Ebû Bekir ticaretle uğraşan bir zat idi ve kırk bin dirhemi 

bulunmaktaydı. Bununla köleler alıp azat ederdi ve böylece İslam’ı kuvvetlendirmiş 

olurdu. Medine’ye döndüğünde beş bin dirhemi bulunduğu319 ve hatta bununla ilgili 

olarak kırk bin dinar’ın tamamını infak ettiği ve setr-i avret için bile hiçbir şeyinin 

kalmadığını bunun sonucu olarak üç gün dışarı çıkamadığı da aktarılmaktadır.320 

Mevlânâ’nın beyitide bu hadiseye de işaret eden bir mahiyet arz etmektedir. Bu 

bağlamda beyit Hz. Peygamber’in görevini karşılık beklentisi içinde yapmış olmayıp 

Allah rızası için yaptığını göstermekle birlikte Hz. Ebû Bekir’in ise yaptığı tasadduk 

ve katkılarının olduğunu belirtmiş ve böylece onu, Hz. Peygamberin destekçisi 

konumunda göstermiş olmaktadır. 

Hz. Ebû Bekir’in İslam için yaptığı diğer bir katkı ise zulüm ve işkenceden 

Bilal’i kurtarmasıdır. Muhtasar bir biçimde ifade edecek olursak ahad (bir) diyen ve 

efendisinin ona diken dalıyla vurması, onu güneşin altında dövmesine rağmen 

Allah’ı ve Hz. Peygamberi anmaktan geri durmayan Bilal’i, Sıddık’ın oradan 

geçerken görmesi ve ayrıca ahad sözünden dolayı gözü dolup gönlünün incinmesine 

                                                             
315 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 352, b. 3233. 
316 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 454, b. 6198. 
317 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 264, b. 2484. 
318 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 44, b. 576. 
319 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 2/134. 
320 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/164-165. 



90 
 

yer veren Mevlânâ321 kafirin hırsı yatışıp gönlü razı oluncaya kadar para verip Bilal’i 

satın aldığına yer vermiştir.322 Bilal’i zulümden kurtarıp böylece özgürleştiren Hz. 

Ebû Bekir’in bu davranışına Mevlânâ’nın değinmesi ise onun faziletine işaret etmek 

olup bununla birlikte sahip olduğu İslami hassasiyetin tezahürüne açık bir vurgu 

mesabesinde olduğu anlaşılmaktadır. 

Hz. Ebû Bekir’i tertemiz olarak nitelendiren Mevlânâ, haşri daha iyi tasdik 

edebilmek için Hz. Ebû Bekir’e bakmak gerektiğini belirtmiş ve ayrıca onu 

doğruluğundan ötürü mahşere varıp haşrolmuş kişilerin ulusu olarak tanımlamıştır. 

Bununla birlikte o, Hz. Peygamberi referans göstererek ölümden önce ölmüş, 

yaşayan bir ölü görmek isteyenlerin Hz. Ebû Bekir’i görmesi gerektiğini belirten 

söze kendi aktarımıyla yer vermiştir.323 Yine bu çerçevede Mustafa’nın (a.s.) huyuna 

sahip olmak isteyenlerin Hz. Ebû Bekir ve Ömer gibi ölür olduklarına değinerek324 

onları Hz. Peygamber’in yolunda olup örnek alınması gereken bir vasıfla 

sunmaktadır. Buradan hareketle Mevlânâ’nın Sıddık’ı, nefsani sıfatlardan kendisini 

tezkiye edip uzaklaştırmış ve manevi anlamda üst bir derecede sahip olmuş biri 

olarak gördüğünü söylememiz mümkün olmaktadır. 

Nihai olarak Hz. Ebû Bekir’in, Mevlânâ’nın eserlerinde hayır ve güzelliklerle 

anıldığını görmekteyiz. Özellikle onu Hz. Peygamberin aşığı olarak takdim etmesi ve 

onun mağara dostluğuna yer vermesi en dikkat çeken hususlardan olmuştur. Bunun 

yanı sıra  birçok davranış ve vasfına değinen Mevlânâ, örnek bir şahsiyet olarak 

gösterdiği Hz. Ebû Bekir’i haramlardan çekinen ve çok güçlü bir imana sahip 

niteliğine yer vermekle birlikte onun vefalı, tertemiz, doğru ve özellikle sıddık lakab 

ve vasfını genişçe ele alarak ne kadar önemli ve değerli olduğunu ortaya koymuş 

olmaktadır. Bu da Mevlânâ nezdinde Hz. Ebû Bekir’in müstesna yerini 

göstermektedir. Bize göre Mevlânâ ile Şiîlik arasında ilişki kuran iddialara 

verilebilecek en güçlü cevaplardan biri Mevlânâ’nın Hz. Ebû Bekir’e biçtiği roldür; 

onu saygı ve muhabbetle anmasıdır. Bu şekilde davranan birisinin Şîa’ya meyilli 

olması akla ziyan bir iddiadır. 

                                                             
321 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 74, b. 888-896. 
322 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 85, b. 1033. 
323 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 62, b. 742-749. 
324 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 123, b. 1408. 



91 
 

3.1.2. Hz. Ömer Anlayışı 

Hz. Ömer, Fil Vak’ası’nın gerçekleşmesinden on üç yıl kadar sonra, diğer bir 

rivayete göre de Büyük Ficâr (Dördüncü Ficâr) savaşından dört yıl kadar önce 

Mekke’de doğmuştur. Onun müslüman olmadan önceki hayatıyla ilgili yeterli bilgi 

bulunmamaktadır. Daha çok müslüman olmasından sonraki dönemi iyi bilinen Hz. 

Ömer’in, risaletin 6. yılında (616) Müslüman olduğu bilinmektedir.325 

 Bununla birlikte Hz. Ömer’in kızı Hafsa ile Hz. Muhammed’in (a.s.) evliliği 

(625) ise onun, Hz. Peygamberle olan hısım yani akraba olmasını sağlamıştır.326 

Ayrıca İslam tarihinde ilk defa “emîru’l-mü’minîn” tabiri de Hz. Ömer için 

kullanılmış olup Hz. Ebû Bekir’den sonra ikinci halife olarak bu görevi üstlenmiştir. 

Bununla ilgili ise Şiî ulemasının Hz. Ali’nin hilafetine ilişkin ilahi bir emirin 

bulunduğu ve onun hilafetinin gasbetildiği doktirinine karşı Sünni ulema bunu 

karşısında durmuş olup ittifakla Hz. Ebû Bekir’den sonra hilafet makamına en uygun 

olan ve müslümanların en faziletlisi olarak Hz. Ömer’in olduğu anlayışını 

savunmuşlardır.327 Velhasıl adaletiyle ün salmış olan Hz. Ömer İslam tarihinde çok 

önemli bir yere sahip, önemli bir sahabe olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle 

Mevlana’nın da bu önem ve değerine yer verdiğini gördüğümüz Hz. Ömer’in 

Mesnevi’de on sekiz, Divân-ı Kebîr’de ise yirmi farklı yerde geçtiğini müşahede 

etmekteyiz.328 

Eserlerinden hareketle bunlara bakacak olursak, ona, arınmış Ömer 

nitelemesiyle yer veren Mevlânâ,329 Hz. Ömer’i Hz. Peygamberin azmi, kuvveti ve 

adaleti olarak tanımlamış330 böylece taltifte bulunmuştur. Yine buna ilişkin başka bir 

yerde Mevlânâ, Hz. Ömer’in adaletine değinerek onun adaletini bilmeyen kimsenin, 

o kadar eli kana bulaşmış olan Haccac’ı adil biri olarak görebileceğini ifade 

etmiştir.331 Burada bahsedilen Haccac ibn Yusuf es- Sakafi zulmüyle meşhur, birçok 

                                                             
325 Mustafa Fayda, “Ömer”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 

34/44. 
326 Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 290. 
327 Mustafa Fayda, İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2014), 254-255. 
328 Ali Aksu, “ Mevlana’nın Mesnevî’sinde Dört Halife”, 21. 
329 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 67. 
330 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 78. 
331 Mevlana Celaleddin, Mesnevi V, 293, b. 3596. 



92 
 

kimsenin kanını dökmüş biridir. Bunun karşısında Hz. Ömer’in bilinip, 

görülmemesinin, sanki onun adilmiş gibi olduğu izlenimine sevk edeceğinden 

bahsetmiş olan Mevlânâ, mukayese etmek için iki zıttın olmasının gerekliliğine 

işaretle332 Hz. Ömer’in adaletine vurgu yapmış olmaktadır. 

Hz. Ömer’e Faruk ismiyle de yer vermiş ve onun doğru ve gerçek ile aslı 

olmayanı, yalanı, eğriyi, gösterişi ayırt edebilmesi vasfını zikretmiş olan Mevlânâ,333 

onun ayrılıktan kurtulması dolayısıyla Faruk olduğunu334 ifade etmiştir. Bununla 

birlikte Hz. Ömer’in mâşuka aşık olduğunu ve böylece gönül gibi hak ile batılı ayırt 

eden bir konuma sahip olduğuna yer veren Mevlânâ,335 burada maşuktan murat 

olarak Hz. Muhammed Mustafa’ya işaret etmiş ve Hz. Ömer’in ona karşı olan büyük 

muhabbetinin, kendisinde nefsani ve cismani vasıflardan bir iz bırakmayıp bütünüyle 

gönül gibi olduğunu bundan dolayı da hakla batılı ayırt edici bir vasfa mazhar 

olduğunu açıklamış olmaktadır.336 

Mevlânâ, Hz. Ömer’in İslam’la müşerref olmasına da yer vermiştir. Bunu 

anlatırken Hz. Peygambere kasteden yani öldürme amacında olan Hz. Ömer’in bu 

suçunun onu kabul kapısına ittiğini belirtmiştir.337 Hadise ise şu şekildedir. Hz. 

Ömer’in kız kardeşinin evine gittiğinde onu Kur’ân okurken görmesi üzerine çok 

sinirlenmiş fakat öncelikli olarak Hz. Muhammed’i öldürmek istemiş ve onu 

öldürmek üzere Hz. Muhammed’in mescidine gitmiştir. Lakin Muhammed 

Mustafa’dan (a.s.) fırlayan nur onun kalbine saplanmış yani Hz. Ömer öldürmek için 

gittiği yerde İslam’a girmiş olarak ayrılmıştır.338 Yine bu hadiseye Divan’ı Kebir’de 

kısaca değinen Mevlânâ akabinde ise Hz. Ömer’in talihinin güzel olduğunu, Allah’ın 

tuzağına düşüp bakış feyzine ulaşmasından bahsetmiştir.339 

Bunun yanı sıra cebir ve ihtiyar meselesinin üzerine devam eden beyitlerde 

Mevlânâ akıl ve can bahsine yer vermiştir. Burada o, akıl bahsinin inci ve mercan 

                                                             
332 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 10/449. 
333 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 7; 55; 89; 91. 
334 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 352, b. 3233. 
335 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 70, b. 923. 
336 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/257. 
337 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 305, b. 3832. 
338 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 249-251. 
339 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 39, b. 318. 



93 
 

dahi olsa can bahsinin farklı olduğunu, onun başka bir makamı ve ilaveten o can 

şarabının başka bir kıvamı olduğundan söz etmiştir. Bunun akabinde ise Mevlânâ 

akıl bahislerinin vaki olduğu zamanda Hz. Ömer (ö. 23/644) ile Ebü’l Hakem’in (ö. 

2/624) sırdaş olduğu ancak her ne vakit Hz. Ömer’in akıl aleminden can alemine 

gelmesi vaki olduğunda Ebü’l Hakem’in her ne kadar akıl ve his bakımından kamil 

olsa bile can bahsinde onun Ebû Cehil (ö. 2/624) olduğunu belirtmiştir.340 Bu beyitler 

cahiliye zamanında Kureyş’in akli nizam işlerinde Hz. Ömer ile Ebû Cehil lakabıyla 

bilinen Ebü’l Hakem’in birlikte hareket edip aralarında bir ihtilafın olmadığından 

bahsetmekle birlikte mesele can bahsine intikal ettiğinde ise bunun akıl bahsinin 

fevkinde bir mesabede olduğunu vurgulayarak341 üst derecede değerlendirmiş 

olmaktadır. Bu bağlamada Mevlânâ Hz. Ömer ile Ebû Cehil’i ayıran farkın ne 

olduğunu yani Ebü’l Hakem’i Ebu Cehil yapan faktöre dikkat çekerek Hz. Ömer’in 

bu hususta hidayeti bulmasına işaretle, onun davranışından hareketle örnekliğini 

göstermiştir. 

Hz. Ömer’in hidayete ulaşmasını bu şekilde anlatan Mevlânâ, Hz. Ömer’in 

sahip olduğu imanı anlattığı bir yerde ise Hz. Ömer’e zehirle dolu bir kâsenin 

armağan olarak getirildiğinden bahsetmektedir. Burada Hz. Ömer, getirilen bu 

kasenin ne işe yaradığını sorması üzerine ona cevaben, kılıçla öldürülemeyecek bir 

düşman olması durumunda bundan verildiği ve bunun bir damlasının yüz bin kişiyi 

öldürmeye muktedir olduğu bilgisi verilmiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer ise kendi 

düşmanının bin kişilik olup yüz bin kişiyi yere vurduğunu belirtip içindeki bu 

düşmana kılıç yetişmediğini ve dünyada en fazla düşmanlık edenin de o olduğu 

söyleyip bundan dolayı çok iyi bir şey getirdiklerini ifade etmiş ve kasenin tamamını 

bir yudumda bitirmiştir. Bunun sonucu olarak ise oradakiler Hz. Ömer’in dininin hak 

olduğunu söyleyip müslüman olmuşlar. Hz. Ömer ise onların müslüman oluşuna 

değinip hâlâ bu kafir müslüman olmadı diyerek istisna getirmiştir. Mevlânâ ise onun 

bu ifadesini açıklarken onun imandan kastının avamın imanının olmadığını  çünkü 

onda bu imamdan fazlasıyla olduğunu belirtmiş ve ilaveten belki onun sıddıkların 

imanına sahip olduğunu söyleyerek asıl Hz. Ömer’in arzu ettiği imanın ayn-el yakîn 

                                                             
340 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 120, b. 1501-1505. 
341 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 1/452. 



94 
 

yani nebilerin, has kulların sahip olduğu imam olduğunu açıklamıştır.342 Mevlânâ’nın 

bu izahından da açıkça anlaşılmaktadır ki o, Hz. Ömer’i büyük bir Allah dostu olarak 

kabul edip, onun kendi nefsiyle mücadelesinden hareketle Hz. Ömer’in düşman 

olarak yalnızca kendi nefsini gördüğüne işaret etmiş olduğu anlaşılmaktadır.343 Bu da 

aynı zamanda sahip olduğu imanın hakikatini göstermektedir.  

Bunun yanı sıra Mevlânâ, Hz. Ebû Bekir ve Ömer’i Hz. Peygamberin 

yolunun yolcusu olarak görmektedir. Buna ilişkin yer verdiği beyitinde o, Mustafa 

(a.s.) yani Hz. Peygamberin huyuna sahip olmak isteyenlerin, Hz. Ebû Bekir ve 

Ömer gibi ölür olduklarını söyleyerek344 her iki ashabında aslında Hz. Peygamberin 

huy, tabiat ve ahlakını örnek almış vasıflarını vurgulamış olmaktadır. 

Mevlânâ Hz. Ömer döneminden birçok kıssaya yer vermiştir. Bunlardan birisi 

Halife Hz. Ömer ile onu saltanat ve şatafattan uzak kendi halinde ağaç altında uyuyor 

bir vaziyette bulan Rum Kayseri’nin elçisi arasında geçen hadisedir. Rum 

Kayseri’nin gönderdiği uzak çölleri aşarak Medine’ye Hz. Ömer’i görmeye gelen 

elçi Medine halkına,  Halifenin köşkünün nerede olduğunu sormuş ve oraya at ve 

eşyalarını çekeceğini söylemiştir. Halk ise, gönül gözünde kıl bitenin onun köşkünü 

göremeyeceği önce bu kıl yani hastalıktan arınılması gerektiğini sonra köşkün 

görünebileceğine yer vermekle birlikte onun köşkünün bulunmadığını bildirip 

Ömer’in köşkünün ancak aydın canı olduğu, yoksullar gibi onun kulübecikte 

yaşadığını ifade etmişlerdir.345 Bu sözler üzerine Rum elçisinin Hz. Ömer’i görme 

iştiyakı artmakta ve aynı zamanda Cihandan can gibi gizlenmiş böyle bir kimse olur 

mu demekteydi. Bu minvalde o padişahı arayama odaklanan elçi aynı zamanda atını 

ve eşyasını da kaybetmiş delice onu arayan bir haldeyken onun yabancı olduğunu 

anlayan bir bedevinin karısı elçinin Hz. Ömer’i aradığını anlayıp yerini işaret ederek 

Allah’ın gölgesinin yani Ömer’in halktan ayrı yalnız bir şekilde gölgelikte hurma 

ağacının altında uyuyor olduğunu söylemiştir.  Bunun üzerine oraya gelen elçi uzakta 

durmuş ve Hz. Ömer’i görünce titremeye başlamıştır. Bu hal onda muhabbetle 

heybet gibi iki zıttın aynı anda gönülde karışması durumudur. Elçi daha önce büyük 

                                                             
342 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 186-187. 
343 Bulut, “Mevlâna’da Ehl-i Beyt Muhabbeti”, 578. 
344 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr V, 123, b. 1408. 
345 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 111-112, b. 1390-1395. 



95 
 

sultanlar, padişahlar gördüğünü, aslanların olduğu ormana daldığı, pek çok savaşta 

bulunup hatta yara aldığını fakat hiçbirinde ne renginin attığı ne korkup ürktüğünü 

belirterek silahsız bir şekilde kuru yerde yatan adama işaret ederek yedi azasını 

titremesine neden olan şeyin neliğini anlamadığını ifade etmiştir. Buna cevaben 

verilen sözde ise bu heybetin bu adam ya da halktan olmayıp bilakis Allah’tan 

geldiği açıklanmış olmaktadır. Bir müddet sonra Hz. Ömer uyandığında elçi selam ve 

tazimde bulundu. Bunun üzerine Hz. Ömer ise selamı alıp yanına davet etti ve onu 

teskin ederek karşısına oturttu. Hz. Ömer böylece onu sevindirerek, gönlünü yapmış 

oldu. Bundan sonra ise Allah’ın pür-i pak sıfatlarına ilişkin ince konulardan konuşup 

ayrıca elçiye makam nedir hal nedir sorularını sorarak Allah’ın abdallara gösterdiği 

ihsan ve lütufu nakletmiş  ve yine Hz. Ömer elçiye  ruh seferleri ile can menzillerini 

anlatmıştır. Böylece Hz. Ömer o yabancı zatı dost görüp Allah’ın sırlarından 

anlatmış oldu. Bununla beraber o elçide Ey müminlerin emiri diyerek hitapta 

bulunarak, can’ın yücelerden yere nasıl indiği ve herhangi bir şeyle mukayyet 

olmayan bu can kuşunun nasıl kafese girdiği sualini yöneltmiştir. Hz. Ömer ise 

Allah’ın ona afsunlar okuduğunu söyleyerek akabinde gelen beyitlerde de yer 

verildiği üzere bu meseleyi detaylı bir şekilde elçiye anlatmıştır.346 Ve böylece Hz. 

Ömer’den duydukları bu sözler elçinin gönlünde bir parlaklık neşet ettirmiştir.347  

Bu hadise özellikle Hz. Ömer tasavvurunu göstermesi açısından önem arz 

etmektedir. Nitekim burada Hz. Ömer’in gösterişten uzak, sade bir hayat idame 

ettirdiğine yer verilerek onun hırs ve saltanat peşinde olmadığı resmi çizilirken 

bununla birlikte onun heybetinin kaynağı olarak ise Hak Teâlâ gösterilmiş 

olmaktadır. Çünkü Allah’ın gölgesi olarak nitelendirilen Hz. Ömer’in aynı zamanda 

müminlerin emiri olarak hitap edilmesi bunu açıklar niteliktedir. Buradan hareketle 

Hz. Ömer’in halifeliğini güzel taltif ve nitelemelerle Mevlânâ’nın kendi beyitlerinde 

veciz anlatımıyla yer vermesi, onun Hz. Ömer’in örnek şahsiyetini sunması ve 

halifeliğinin güzellikle andığı sonucuna bizi götürmektedir. 

Hz. Ömer’le ilgili başka bir hadise de ise yaşlı babasına süt verip hizmetinde 

bulunan kızla arasında geçen diyalog üzerinedir. Hz. Ömer’in kıza hitaben bu 

                                                             
346 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 113-116, b. 1408-1454. 
347 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 121, b. 1515. 



96 
 

devirde böyle babasına hakkı geçmiş çocuğun bulunmayacağını ifade etmesine 

karşın kız ona cevap vermiş ve doğru söylemekle birlikte arada fark olduğunu 

belirtmiştir. Çünkü babasının kendisini büyütüp baktığını ve zarar gelmesin diye 

üzerine titremesine karşın kendisinin ise onun hizmetinde bulunduğunu fakat onun 

zahmetinde kurtulmak için de gece gündüz dua da bulunduğunu belirtmiş yani onun 

kendi üzerine titremesi gibi kendisinin onun üzerine titreme durumunun olmadığını 

ifade etmiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer o kadının, kendisinden daha fazla fakih 

olduğunu söylemiştir. Bunun izahında ise Mevlânâ fakihi bir şeyin özünü bilen 

kimse olarak tarif etmiş ve Hz. Ömer’in görünüşe göre hüküm vermesine karşın onun 

işin özünü söylemesi vurgulanmıştır. Ayrıca Mevlânâ, Hz. Ömer’in işlerin sır ve 

hakikatini bilemez olmayacağını belirtip sahabenin yapısının böyle olduğu yani 

kendisini küçük gösterip başkalarını övdüklerinin söylemiştir.348 Buradan da açıkça 

anlaşılmaktadır ki Mevlânâ Hz. Ömer’in tevazu sahibi örnek kişiliğini göstermekle 

birlikte manevi rütbe olarak Hz. Ömer’i üst bir mertebede konumlandırmıştır. 

Yapmış olduğu bir benzetmede şeytanın Hattâboğlu Ömer’den korkup 

kaçmasına yer veren Mevlânâ,349 Hattâboğlu Ömer’i müminlerin emiri konumunda 

değerlendirmiş ve bununla birlikte Allah’ın ondan razı olması niyazında 

bulunmuştur. Nitekim belirttiğimiz gibi şeytanın dahi onun gölgesinden kaçar bir 

durumda olduğu rivayetine yer veren Mevlana, Hz. Ömer’in Peygamber’a (a.s.) 

büyük bir aşk ve muhabbet beslediği, dindar olduğu, ona hizmette çok iyi olup bu 

hizmete dalkavukluk bulaştırmadığı şeklinde onu tanımlamıştır. Bununla birlikte Hz. 

Peygamber’in Ömer’e hitaben söylediği kendisinin gönderilmemesi halinde onun 

yani Hz. Ömer’in gönderileceği rivayetine de yer veren Mevlânâ’nın350 bu aktarımı 

onun hem Hz. Peygamber hem de kendi nezdinde ki kıymetini göstermesi açısından 

önemlidir. 

Bu kıymeti gösteren başka bir durum da Hz. Ömer döneminde çıkan 

yangındır. Mevlânâ Hz. Ömer döneminde vaki olan bir yangına değinmiş ve bu 

yangının izale edilmesi noktasında Hz. Ömer’in tavrını ortaya koymuştur. Yangınla 

                                                             
348 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 331-332. 
349 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 208, b. 1860; Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 94, b. 1157;  Mevlânâ, 

Dîvân-ı Kebîr VII, 306, b. 3923. 
350 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 43-44. 



97 
 

ilgili olarak şehrin yarısını saran bu ateşin evleri, kuşların kanatlarını ve onların 

yuvalarını hatta taşı dahi kuru ağaç gibi yakmasından bahseden Mevlânâ, buna karşı 

insanların yangını söndürme amacıyla döktükleri su ve sirkenin bile ateşin alevini 

artırmadan başka bir işe yaramadığını belirtmiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer’e 

yüzünü dönen halk yangının suyla sönmediğini söylemişlerdir. Hz. Ömer ise onlara 

hitabında bu ateşin kendilerinin hasislik yani cimrilik ateşinden bir parça olduğunu 

belirtip bundan dolayı suyu bırakıp fakirlere ekmek dağıtmalarını ve hasislikten 

kurtulmaları gerektiğini söylemiştir. Onlar her ne kadar cömert ve mürüvvet sahibi 

olduklarını söyleseler dahi Hz. Ömer buna karşı çıkmış onlara Allah için eli açık 

olmadıklarını, yoksullara verdikleri ekmeğin ise bir âdet olarak görülmekte olup 

övünmek için yaptıklarını söyleyip351 onların yanlışları hususunda uyarmıştır. 

Nitekim Mevlânâ’nın burada Hz. Ömer’in faziletini ön plana çıkaran bir hadiseye 

kendi veciz anlatımıyla yer vermesi öncelikle Hz. Ömer’in önderliğine işaret 

etmektedir. Zira halk sorunun halli için ona gitmişlerdir. Bir diğer husus ise Hz. 

Ömer’in onlara vermiş olduğu hikmet dolu cevap ve öğüttür. Bu da Hz. Ömer’in bu 

öğütlerinin Mevlânâ nezdinde istifadeye layık görüldüğünü ve değer atfedildiğini 

açıkça göstermektedir. 

Yine bu değeri anlatmaya matuf Mevlânâ’nın yer vermiş olduğu bir kıssada 

geçen Hz. Ömer benzetmesi önem arz etmektedir. Zira burada kıssanın paydaşı olan 

şahsın kendisini Hz. Ömer’e benzetmesinin yanı sıra aziz olarak hitap ettiği şahsı ise 

Mustafa (a.s.) gibi görmesi ve ilaveten onun hizmetinin uğrunda beline gayret 

kemerini bağlamasından söz etmiştir.352 Öncelikle burada kemer bağlamaktan murat 

hizmete hazır olmayı ifade eden kinayeli bir anlatımdır. Kendisinden ey aziz 

hitabıyla bahsedilen zatın yani Hekîm-i gaybî’nin Hz. Peygamber’e benzetilmesi ise 

onun sahip olduğu ledün ilminden kaynaklanmaktadır.  Kıssa’nın paydaşı olan şahıs 

olan şah’ın yani padişah’ın kendisine Hz. Ömer benzetmesi yapması ise Hz. Ömer’in 

nasıl ki Hz. Peygamberi öldürme maksadıyla giderken hiç düşünüp, murat etmediği 

İslam’la şereflendiği gibi kendisinin de cariyenin tedavisi için Hekîm-i ilâhî’yi 

isterken aynı zamanda onun huzurunda hiç düşünüp, kastetmediği kamil bir imana 

                                                             
351 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 296-297, b. 3707-3717; Mevlânâ, Mektuplar, 23; 130. 
352 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 6, b. 77. 



98 
 

nail olmasıdır.353 Bunun yanı sıra bu beyitin Hz. Ömer’in müslüman olmasıyla 

İslam’ın kuvvet bulduğuna işaret çerçevesinde bir değerlendirme de bulmamız 

mümkündür.354 Ancak her halükarda Hz. Peygamber ve Ömer arasındaki yakınlığa 

ve Hz. Ömer’in onun emir ve hizmetine amade olan bir manaya işaret eden bir beyit 

olarak yer verilmesi açık bir şekilde Hz. Ömer’in sahip olduğu fazileti 

göstermektedir. 

Mevlânâ’nın yer vermiş olduğu başka bir hadise ise Hz. Ömer’in ilahi emir’e 

muhatap olup zor durumdaki çalgıcının sıkıntısını gidermesi bağlamındadır. Hz. 

Ömer zamanında güzel ve latif bir şekilde çenk çalan bir çalgıcının olduğundan söz 

eden Mevlânâ,355 bu çalgıcının oldukça yaşlanıp zayıfladığı ve bundan dolayı da 

kazanç sağlayamayacak hale geldiği ve böylece bir parça ekmeğe muhtaç biri 

konumuna dönüştüğünden bahseder. Bu konumdaki çalgıcı niyazında, yetmiş yıldır 

Allah’a isyan edip durduğunu fakat Allah’ın ihsanını hiç kesmediğinden bahsederek 

yaptığı duada Allah’tan yardım istemektedir.356 Bu hadisenin Hz. Ömer tarafına 

bakıldığında ise Mevlânâ Allah’ın ona bir uyku verdiğini ve gayb aleminden  gelen 

bu uykuda görülen rüyada, Hakkın  Hz. Ömer’e seslenip357 has ve muhterem bir 

kulunun mezarlık civarında olduğunu bildirmekle birlikte Beytülmalden yedi yüz 

dinar alıp ona götürmeyi ve o adamın her ihtiyacı olduğunda ihtiyacının 

giderilmesini buyurmuştur. Bunun üzerine Hz. Ömer sesin heybetinden kalkıp bu 

buyruğun gereğini yerine getirmeye koyulup Allah’ın selamını götürdüğü bu zata 

giderek Hakkın buyurduğu şeyleri yerine getirmiştir. Ayrıca Allah’ın onu çok 

methettiği ve kendisinin ona hayran kaldığını ifade eden Hz. Ömer,358 o çalgıcıya 

hitaben onun bu ağlamasının aklı başında olmaya işaret ettiğini belirterek359 teskin 

etmiştir. Mevlânâ’nın zikrettiği bu hadisenin Hz. Ömer cihetine bakıldığında 

anlaşılmaktadır ki Hz. Ömer, Allah’ın rüyasında kendisine seslenecek kadar önemli 

görülen bir zat konumundadır. Bununla birlikte devletin hazinesi konumunda olan 

                                                             
353 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 1/110-111. 
354 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/76. 
355 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 152, b. 1913. 
356 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 166, b. 2082-2085. 
357 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 168, b. 2104-2106. 
358 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 173-175, b. 2162-2183. 
359 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 176, b. 2199. 



99 
 

beytülmalden yapılacak olan tasarrufun Hz. Ömer’in muhatap alınarak emirde 

buyrulması gibi durumlar da ayrıca Mevlânâ’nın Hz. Ömer’e hangi zaviyeden bakıp 

konumlandırdığını göstermesi açısından son derece ehemmiyet arz etmektedir. 

Başka bir yerde ise Mevlânâ, Hz. Ömer’i müminlerin ulusu olarak 

nitelendirmiş ve halifeliği devrinde bir hırsızı cellada teslim etmesi hadisesinden 

bahsetmiştir. Burada hırsız halifeye hitapla kendisini öldürtmemesini, bu hırsızlığın 

ilk suçu olduğunu beyan ederek bağırması üzerine Hz. Ömer cevap vermiş ve haşa 

Allah’ın ilk suçta öfkelenip hemen ceza vermeyeceğini, öncelikle Allah’ın lütfunu 

göstermek için bir defaatle suçu örtüp daha sonra adetinin tecelli etmesi için 

cezalandırdığını ifade etmiştir.360 Burada Hz. Ömer’in vermiş olduğu cevaba bakacak 

olursak bu onun Allah tasavvurunu göstermesi açısından önemli olup ayrıca 

Mevlânâ’nın ona, örneklerde yer verip, müminlerin ulusu ve halifesi nazarıyla 

bakması da Mevlana nezdinde ki Hz. Ömer tasavvurunu göstermesi açısından 

kıymetlidir. 

Mevlânâ, değindiği bir kıssada da yine Hz. Ömer’e yer vermiş ve burada 

kendisini Hallaç-ı Mansur gibi gösteren ve ilaveten Hz. Ömer’le Ebû Leheb’i 

birbirinden ayırt edemeyip buna karşın eşek sıpasının yellenmesini gece yarısı bile 

tanıyabildiğini söyleyen şahsa hitaben bu söze inanılmasının kişiyi kör ve sağır eden 

bir eşek olarak gördüğü tanımlamaya yer vermiştir.361 Çünkü Mevlânâ Fâni-fillah 

yani Allah’ta yok olan birisinin gafil olmamasının gerekliliğini ifade edip bundan 

dolayı burada bir zıtlık teşkil ettiğine yer vermiştir. Bundan ötürü de bu söze 

inanmanın açıkça bir ahmaklık olduğunu ortaya koymuştur. Zira Hz. Ömer hidayet 

isminin mazharı konumundayken Ebû Leheb ise delalette düşüren, saptıran bir vasfı 

teşkil etmektedir.362 Bu bağlamda Mevlânâ bu vasfa sahip İslam’ın en büyük 

düşmanlarından olan Ebû Leheb’den363 Hz. Ömer’i açık bir şekilde ayırıp bu 

farkındalığa sahip olamayan muhatabına da ağır bir şekilde eleştirerek Hz. Ömer’i 

konumlandırdığı fazilete işaret etmiştir. 

                                                             
360 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 14, b. 167-170. 
361 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 55, b. 692-694. 
362 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 5/193. 
363 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 3/76. 



100 
 

Hilalin görülmesi ile oruca başlanılması üzerinden anlatılan ve verilen mesaj 

çerçevesinde bir hadiseyi ele aldığımızda ise Mevlânâ, Hz. Ömer döneminden söz 

edip oruç ayının geldiğini bundan mütevellit birkaç kişinin dağ tepesinde bulunup 

oruç hilalini görüp şereflenerek bunu hayra yorma arzusunda olduklarından 

bahsetmektedir. Bu hal içerisindeyken birisi gelip Hz. Ömer’e hilali ördüğünü 

söylemektedir. Fakat Hz. Ömer her ne kadar gökyüzüne baktıysa da ayı göremeyip 

bunun, onun  hayalinden sudur ettiğini aksi halde kendisinin gökleri ondan daha iyi 

gördüğünü ve tertemiz hilali görememesine ihtimal olmadığını söylemiş ve o adama 

elini ıslatmak suretiyle kaşını sıvazlamasını ve tekrar hilale bakması gerektiğinin 

beyan etmiştir. Adam onun dediğini yaptıktan sonra ayı göremediğini ifade etmiş ve 

bunun üzerine Hz. Ömer ise ona, kaşının kılından dolayı şüpheye düştüğünü çünkü 

bu kılın gözün önünde yaydan bir ok gibi durmasının ayı görme yanılgısını 

doğurduğunu ifade etmiştir. Yer verdiği bu hadisenin üzerine Mevlânâ eğri bir kılın 

gökyüzüne perde olmasından hareketle bütün vücudun eğri olması durumunda 

vaziyetin daha vahim olacağına işaret ederek her parça ve cüz’ümüzü doğrulara 

uymak suretiyle doğrultulmasına yer vermiş olmaktadır.364 Bu doğruluk ve 

kendimizin istikamet üzerine düzeltilmesi mesajı ise Hz. Ömer üzerinden aktarılan 

hadisede asıl verilmek istenen maksat olup aksi halde sadece bir olaya ilişkin bilgi 

vermenin olmadığı anlaşılmaktadır. 

Bunlarla birlikte Mevlânâ’nın yapmış olduğu tasvirler de önem arz 

etmektedir. Bu bağlamda Hz. Ebû Bekir’in başını, Hz. Ömer’in oğlunu, Hz. 

Osman’ın ise ciğerini ona rehin ettiğini belirten Mevlânâ’nın365 bu beyitine özellikle 

de Hz. Ömer’in oğluyla ilgili hususa bakacak olursak Abdullah b. Ömer, en çok fetva 

veren ve hadis rivayet eden sahabelerden birisidir. Bunun yanı sıra gençken o, Uhud 

savaşına katılmak istemiş fakat yaşının on üç olmasından ötürü Hz. Peygamber kabul 

etmemiştir. Yine aynı sebepten dolayı Bedir savaşına da girememiştir. Fakat on beş 

yaşında girdiğinde Hz. Peygamberin izniyle bu savaşa ve ondan sonraki fetih ve 

gazvelere katılması durumu söz konusu olmuştur.366 Bu kapsamda beyiti 

                                                             
364 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 9-10, b. 112-123. 
365 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 162, b. 1534. 
366 M. Yaşar Kandemir, “Abdullah b. Ömer b. Hattâb”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: 

TDV Yayınları, 1988), 1/126. 



101 
 

değerlendirecek olursak öncelikle burada Hz. Ömer’in oğlunu rehin ettiği zattan kasıt 

Hz. Muhammed (s.a.v) olmakta olup anlatılmak istenen ise Hz. Ömer’in daha genç 

yaşlarda oğlunu Hz. Peygamberin yoluna adamasıdır. Gerek ilim gerekte cenk 

meydanında Hz. Ömer’in oğlunun göstermiş olduğu bu tavır Hz. Peygamberin 

yoluna rehin edilmesinin açıklayıcısı mahiyetindedir. Bunun dışında Mevlânâ’nın 

vermiş olduğu Hz. Ebû Bekir, Ömer ve Osman şeklindeki sıralamanın ise açıkça 

hilafetin tasnif ve düzenine işaret etmiş olduğu aşikardır. 

Mevlânâ bir beyitinde, nice Osman’ın varlığına ve utançla dolu olmasına yer 

vermekle birlikte bunun yanı sıra ise Hz. Ömer’in onun sarhoşluğundan ötürü utanç 

halini geçtiğini ve oduncu olduğunu ifade etmiştir.367 Mevlânâ’nın Divân-ı Kebîr’in 

de yer verildiğini gördüğümüz teşbih ve metaforları içeren tasavvufi bir anlatıma 

sahip olan bu beyitte onun sarhoşluğundan maksadın Hz. Muhammed’in (a.s.) 

sarhoşluğu yani ona olan aşk olduğu anlaşılmakla birlikte Hz. Osman’ın utançla dolu 

olmasından ise onun haya sahibi sıfatına vurgu yapılmış olmaktadır. Hz. Ömer’in 

oduncu olarak tasvir edilmesinden ise onun Hz. Peygamberin ateşiyle tutuşur bir hal 

içerisinde sarhoş oluğuna işaret edildiği anlaşılmaktadır. Bu çerçevede genel olarak 

bakıldığında görülmektedir ki bu anlatım Hz. Osman ve Ömer’in manevi hal ve 

mertebelerine işaret mesabesindedir. 

Buna ek olarak bu beyit bize Ehl-i Sünnet’in, fazilet sıralamasını hilafet 

sıralamasına göre değerlendirmesi anlayışını hatırımıza getirmektedir.368 Zira 

Mevlânâ’nın, Hz. Ömer’in utançla dolu olma mertebesini aşıp, Hz. Peygambere olan 

aşk ve muhabbetinin ileri seviyeye ulaşması durumunu, onun aşk sarhoşluğu 

bağlamında tasvir etmesi, Hz. Ömer’in manevi anlamda daha ileri bir seviyede 

olduğuna işaret şeklinde değerlendirmek mümkündür. Bu da Sünni doktrini destekler 

mahiyettedir. 

Başka bir beyitinde ise Hz. Osman’ın başının döndüğü, sarhoş başında 

mahmurluk olduğu ifade edilmekte ve başına kabağı alıp dökülmesi durumunda ise 

Hz. Ömer gibi adalet gösteren, yardım eden bir muhtesibin nereden bulunacağı 

                                                             
367 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 294, b. 3760. 
368 Fatma Pınar, “Pezdevî’nin Hilâfet Teorisinin Temel Dayanakları”, Akademik Tarih ve Düşünce 

Dergisi  7/4  (Aralık 2020), 2625.  



102 
 

sorusuna yer verilmektedir. Bununla birlikte Mevlânâ, devamındaki beyitte bir sözün 

keyfiyetinden bahseder ki bunun Hz. Ömer’in Osman’dan daha sarhoş olduğunu 

dedirten bir mahiyette olduğunu belirtmiş ve ayrıca böylesine Üveys-i Karanî’nin 

kokusunu veren şarabın olmadığını, böylesine sarhoşun görülmediğini söylemiştir. 

Çünkü o, düşünce sarhoşu olmanın şarap sarhoşu olmaya benzemediğini, zira bunun 

bir damlasının yaptığı etkiyi iki testi şarabın yapamayacağını açıklamıştır.369 Buna 

ilişkin şarabının rayihasının bu dünyaya yayılması halinde tamamıyla sarhoş olmuş 

ve yerlere serilmiş bir Ömer’in görüleceğinin belirten Mevlânâ,370 burada ise Hz. 

Ömer’in Hz. Peygambere olan sevgi ve muhabbetine vurgu yaptığı anlaşılmaktadır. 

En temel itibariyle Mevlânâ burada her ikisini de yani Hz. Ömer ve Osman’ı  Hz. 

Muhammed’in hak yoluna aşk ve muhabbetle devam eden neferler olarak sunmuş 

olup ilaveten Hz. Ömer’in adalet ve yardım sahibi vasfı vurgulanmıştır. Buna ek 

olarak Hz. Ömer’in sarhoşluğunun daha fazla olduğunun söylenilmesine yer veren 

Mevlânâ’nın bu izahı ise yukarıdaki açıklamamızı destekler mahiyette olup aynı 

zamanda manevi faziletine işaretle hilafetteki fazilet sırasına matuf bir beyan olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Bunun dışında Mevlânâ Şiî taifeye de değinmiş bulunmaktadır. Bilindiği 

üzere Şia, Allah’ın emri ve Hz. Peygamber’in bildirmesiyle Hz. Ali’nin halife 

olduğuna inanmakla birlikte diğer halifelerin hilafeti Hz. Ali’den haksızlıkla 

aldıklarını düşünmekte ve özellikle Hz. Peygamber’in vefatından sonra hilafet 

işlerini tanzim eden Hz. Ömer’i de sevmemektedirler.371 Bu bağlamda Mevlânâ’nın 

sağırın yanında kopuz çalınamayacağı gibi Şia’ya da Hz. Ömer’den bahsetmenin 

mümkün olmadığı372 tabiri tam da bu duruma ifade etmektedir. 

Râfizîler’e de değinen Mevlânâ, konuştuğun kişinin Râfızî olması durumunda 

Hz. Ali’nin lütfu şayet Sünni’yse Hz. Ömer’in adaletinden bahsedilmesi bağlamında 

                                                             
369 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 379-380, b. 4927-4931. 
370 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 329, b. 3230. 
371 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 3/231. 
372 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 261, b. 3201. 



103 
 

yer verdiği beyiti373 Mevlânâ’nın bu iki fırka arasında ki temel düşünce farklılığının 

kaynağına işaret mesebasindedir. 

Mevlânâ, Râfizîler’le ilgili bir benzetmesinde, Râfizîlerin her an Hz. Ali ile 

Ömer’i savaştırıp durduklarını374 ve onları birbirine kattıktan sonra ise Râfızî’nin 

parmağını dişlemeye koyulduğu375 tasvirine yer vererek bu durumdan duymuş 

olduğu hoşnutsuzluğu ortaya koymuş olmaktadır.  

Bununla birlikte Mevlânâ’nın vermiş olduğu bir kıssa da Ömer ve Ali 

ayrımının bariz bir şekilde mevcudiyetini göstermektedir. Bu anlatılan kıssa da yer 

verilen Kâş şehri İran’da bulunan bir şehrin ismi olup sakinleri Şiîliği 

benimseyenlerden müteşekkildir. Bu şehre gelen Ömer isimli yabancı adama karşı 

tutumları ise Şiî taassuptan kaynaklanmış olup bundan ötürü ekmek satın almak 

isteyen adama her ekmekçi diğerine gitmesini söylemiştir.376 Mevlânâ’nın yer 

verdiği şekliyle bakacak olursak nitekim o, yüz kuruş verilse dahi Kâş şehrinde Ömer 

ismiyle ekmek alınamayacağından bahsettiği bu kıssa da isminin Ömer olduğunu 

söyleyen bir adam ekmek satın almak için bir dükkana girmiş fakat dükkan sahihi, 

başka bir yere işaret ederek oranın ekmeği daha iyidir demekte ve oraya 

göndermektedir. Aynı zamanda gönderdiği diğer ekmekçiye de seslenerek Ömer’e 

ekmek ver demektedir ve gittiği her ekmekçi böyle yaparak bir diğerine 

göndermiştir. Adamın ekmek almadaki bu mahrumiyetinden bahseden Mevlânâ Ali 

olması halinde zahmetsiz ve rahat bir şekilde ekmek alabileceğini aksi halde Ömer 

olarak bütün Kaşan’ı gezse dahi ekmek almaktan mahrum olacağını ifade etmiştir. 

Bunun üzerine kıssanın akabinde, Allah’ı tanıyan ve görebilen iki göze sahip 

olunduğunda ise iki âlemin de dostla dolu görüneceğine yer veren Mevlânâ,377 

buradan da anlaşıldığı gibi hakikatin kavranması durumunda Hz. Ömer ve Ali 

arasında bir ayrımın görülmeyeceğine işaret etmiş olmaktadır. 

Nihai olarak şunları söyleyebiliriz ki Mevlânâ, Hz. Ömer’le ilgili birçok 

kıssaya yer vermiş ve bunlarda Hz. Ömer’in müslüman olmasından, cimrilikten 

                                                             
373 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 166, b. 1331. 
374 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 84, b. 775.  
375 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 165, b. 1516. 
376 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 12/414. 
377 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 255-256, b. 3220-3234. 



104 
 

kurtulup cömertliği teşvik ettiği yangın hadisesine ya da Rum elçisinin de şahit 

olduğu sade ve gösterişten uzak mütavazı bir hayat yaşamasına kadar birçok 

hadiseye değinmiş bulunmaktadır. Bu kıssalardan Hz. Ömer’in örnek şahsiyeti 

gösterilmiş olup bunun dışında Mevlânâ, onun adaletine, hakkı batıldan ayıran Faruk 

vasfına ve  imanının kuvvetli mahiyetine yer vermiş olup, onun arınmış, fazilet 

sahibi biri olarak şeytanı bile kendisinden kaçıran biri olduğunu vurgulamıştır. 

Ayrıca Mevlânâ’nın burada Şiî ve Râfızî bağlamda ortaya koyduğu ifadelerin ise 

eleştirel bir yaklaşımı ihtiva ettiği anlaşılmaktadır. Bunların ötesinde de bakacak 

olursak Hz. Ömer’in fazilet ve güzellikle anılması ve onun müminlerin emiri olarak 

görülmesi bile Şiî doktrinle başlı başına tezat oluşturmaktadır. Bu bağlamda özetle 

Mevlânâ’nın nezdinde Hz. Ömer’in çok özel ve önemli bir yere sahip olduğu 

aşikardır. 

3.1.3. Hz. Osman Anlayışı 

Hz. Muhammed’in (s.a.v) damadı ve üçüncü halife olan Hz. Osman 577 

senesinde Mekke’de doğmuştur. Babası Ümeyye kolundan Affân olup annesi ise 

Ervâ binti Küreyz’dir. Hem anne hem de baba soyundan Abdulmenaf’ta yani Hz. 

Peygamber’in soyunda birleşir. Hz. Ebû Bekir ile yakın arkadaş ve dost olan Hz. 

Osman onun teşviki sayesinde İslam’la müşerref olmuş ve ilk müslüman olanların 

beşincisi olmuştur. Müslüman olmadan önce ticaretle uğraşan ve zengin bir tüccar 

olan Hz. Osman,378 müslüman olduktan sonra ailesinin şiddetli baskısı olmasına 

rağmen inancından geri durmamıştır. Hatta ileride gerçekleşecek Tebük seferi için 

orduya en fazla bağışın onun tarafından gerçekleşmiş olmasından da onun servetini 

bu yolda harcamada tereddüt etmediği anlaşılmaktadır. Bununla birlikte Hz. 

Peygamberin vahiy katipleri arasında yer alan Hz. Osman379 ayrıca Hz. 

Peygamber’in kerimesi Rukayye ve onun vefatı üzerine diğer kerimesi olan Ümm-i 

Gülsüm’le evliliğinden dolayı kendisine iki nur sahibi anlamına gelen “zinnûreyn” 

                                                             
378 Dört Büyük Halife, (İstanbul: Türkiye Gazetesi Yayınları, 2004), 273. 
379 Adem Apak, İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2014), 267-268. 



105 
 

denilmesi ve bu ünvanla meşhur olmasını ortaya çıkarmıştır.380 Bu da onun İslam 

tarihindeki müstesna yerini göstermektedir. 

Mevlânâ’nın eserlerine bakacak olursak o da Hz. Osman’dan Mesnevi’de dört 

Divan-ı Kebir’de ise sekiz yerde bahsetmektedir.381 Zinnûreyn’i Hz. Peygamberin 

damadı ve bununla beraber kendisine uyulacak dostu olarak nitelendiren Mevlânâ,382 

Hz. Osman’ın bariz görüşün kendisi olduğunu ve böylece feyizli bir nura erişip 

zinnûreyn olmasına değinerek383 öncelikle Hz. Osman’ın aşikar olan nur yani Hz. 

Peygamber’in nurunun pınarı olup bu nuru çevresine dağıtması belirtilmiş olup 

zinnûreyn lakabı ile isimlendiğine yer vermiştir. Zira bilindiği üzere bu lakap onun, 

Hz. Peygamber’in iki kızı ile evliliğinden ötürü verilmiştir. Bu lakaba ilişkin 

Mevlânâ’nın üzerinde durduğu hususa gelecek olursak Zinnûreyn’den (iki nur sahibi) 

anlaşılan odur ki iki çeşit nur olması ve bunlardan birincisinin kalbe varid olup 

başkalarına dağıtılamaz ciheti olup bununla birlikte diğer yani ikincisinin ise nefiste 

râşid ve aynı zamanda başkaları için bir mürşit mahiyetinde olduğudur ki 

Mevlânâ’nın Hz. Osman’ın bu haline işaret etmek istediği anlaşılmaktadır.384 Bu 

zaviyeden baktığımızda bu mahiyetin Hz. Osman’ın yüceliğini taltif eden bir 

yaklaşım olduğu değerlendirmesini yapmamız mümkün olmaktadır. 

Mevlânâ, Allah’ın rahmetini ve esenliğini niyaz ettiği duasında Allah’ın 

kalbini marifet ışığıyla ışıklandırdığı ve iki nur sahibi olarak nitelediği Hz. Osman’a 

da yer vermiştir.385 Hz. Osman’ın ciğerini ona yani Hz. Peygambere rehin ettiğine 

yer veren Mevlânâ,386 ayrıca Zinnûreyn’in mezarın karanlığında aydınlık bir yer 

hazırladığını da beyan etmiştir.387 Mevlânâ’nın bu tasvirleri onun ahiret hazırlığı ve 

hesap günü bilincinde olduğunu göstermekle birlikte ilaveten Hz. Peygamberin 

yolunda hizmette kendisini ortaya koyup, yoluna canla başla sarılıp onun yolunun 

istikametinde olduğunu vurguladığı anlaşılmaktadır. 

                                                             
380 Mahmud Sâmi Ramazanoğlu, Hazreti Osman Zinnûreyn Radiyallahu Anh, (İstanbul: Erkam 

Yayınları, 2009), 7. 
381 Ali Aksu, “ Mevlana’nın Mesnevî’sinde Dört Halife”, 21. 
382 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 78. 
383 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 71, b. 924. 
384 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 3/258. 
385 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 91-92. 
386 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 162, b. 1534. 
387 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 89. 



106 
 

Bununla birlikte onda hilim ve utanç vasfının bulunduğunu belirten 

Mevlânâ,388 yine başka bir yerde de onun iki nur sahibi olması ve arınmışlığına389 

onun tertemiz olmasına390 değinilerek Hz. Osman’ın yüce ve pirüpak manevi 

şahsiyetine işaret ederek beraberinde onun yumuşak huylu mizacı ve edep-haya 

sahibi yönünü vurgulamak istemiştir. 

Hz. Osman’dan merhametli halife olarak bahseden Mevlânâ, onun minbere 

çıkmasına ilişkin hadiseye de yer vermiştir. Hz. Peygamberin minberinin üç basamak 

olduğunu belirten Mevlânâ, Hz. Ebû Bekir’in minberin ikinci basamağı, Hz. Ömer’in 

ise dine ve İslam’a olan saygısından ötürü minberin üçüncü basamağına oturduğuna 

değinip Hz. Osman’a gelmiş ve onun ise halife olur olmaz minbere çıktığı ve üst 

basamağa oturduğunu açıklamıştır. Mevlânâ, herzevekil yani geveze olarak 

tanımladığı birisinin bu durum hakkında soru sorduğu belirtilmiş ve bu sorunun ise 

diğer iki halifenin minberde Hz. Peygamberin yerine oturmazken onun nasıl olurda 

bu iki halifeden üstün olmaya kalkıştığını sormuş ve mertebe olarak onlardan daha 

aşağı olduğunu Hz. Osman’a söylemiştir. Bahtı kutlu olarak nitelendirdiği Hz. 

Osman ise ona cevaben üçüncü basamağa oturması durumunda Hz. Ömer’e, ikinci 

basamağa oturması halinde ise de Hz. Ebû Bekir’e benziyor olarak görünüp, öyle 

sanılabileceğini söylemiş bununla birlikte bir üst basamağın ise Mustafa’nın (a.s.) 

makamı olup o padişaha benzemesine imkanın olmadığını ifade etmiştir.391 

Bu hadisenin arka planına bakacak olursak Hz. Ömer’in kurduğu şûrâ, Hz. 

Osman’ın hilafetine karar vermiş ve ona bey’at edildikten sonra Hz. Osman evine 

gitmiştir. Akabinde Avf oğlu Abdürrahman ona giderek mescide gelip hutbe 

okumasının gerekliliğini bildirmiştir. Hz. Osman ise mescide gelip minberde Hz. 

Peygamberin yerine çıkmış fakat bir şey söyleyememiş ve nihayetinde Allah  izin 

verir ve ömrü de yeterse elbette okuyacağını söyleyerek minberden inmiştir.392 

Mevlânâ’da bu hadiseyi açıklamakta olup açıklarken yer verdiği bazı tasvirlere 

bakacak olursak öncelikle Hz. Osman’ın bahtı kutlu olarak nitelendirmesinden 

                                                             
388 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 55. 
389 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 7. 
390 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 67. 
391 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 40-41, b. 487-496. 
392 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 4/390. 



107 
 

anlaşılan, onun cennetle müjdelenenlerden olmasına işarettir. Bununla beraber onun 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in oturduğu basamağa oturmayıp Hz. Peygamberin 

oturduğu basamağa oturmasıyla ilgili olarak anlatılan ise şayet onların oturduğu 

basamağa oturması durumunda Hz. Ebû Bekir ya da Ömer misali olup onların 

davasında olduğu yani onların yerine oturmakla onların naziri ve misli olma 

vehminin gelebileceği belirtilmiş olup Hz. Muhammed’in (s.a.v) oturduğu basamağa 

oturması halinde ise onun Şah-ı enbiya olması hasebiyle kimsenin aklına böyle bir 

misliyet vehminin gelmeyeceği açıklanmak istenmiştir.393 Bu da açıkça 

göstermektedir ki Mevlânâ Hz. Osman’ın bu davranışını bir erdem olarak açıklamış 

ve böylece ortaya koymuştur. 

Bunlara ilave olarak Hz. Osman’ın hutbe okuması gerektiği yerde tam aksi 

olarak ikindiye yakın bir süreye değin susup kaldığını belirten Mevlânâ, o zaman 

zarfı içerisinde halkın hem ileri gelen hem de sıradan olanlarına bir heybet çöküp 

kimsenin ona okusana diyecek ya da mescitten ayrılacak bir gücünün kalmadığını 

beyan etmiştir. Nitekim Mevlânâ, orada mescidin içi, damı nurla dolmuş olup bu 

nuru, can gözü açık olanların görmesinin yanı sıra körlerin bile o nur vesilesiyle 

coşmuş olduğunu tasvir etmiştir.394 Buradan anlaşılmaktadır ki kalp gözü açık olanlar 

o halife-i zişanın yani Hz. Osman’ın bâtınî nuruna bakakalırlar. Bunun beraberinde 

kalp gözü kör olanlar ise o nurdan etkilenmiş olurlar.395 Bu çerçevede baktığımızda 

burada ki Mevlânâ’nın Hz. Osman’ı tasviri çok önemlidir. Zira o, Hz. Osman’ın 

faziletine ve yüksek manevi cihetine işaret etmiştir. 

Bu hadise Fîhi mâ fîh’te ise burayı tamamlayıcı ve daha da açıklayıcı bir 

mahiyette ele alınmıştır. Zira Mevlânâ bunu daha da detaylı açıklarken Hz. Osman’ın 

minbere çıkıp susması ve hiçbir şey söylemeyip onlara baktığında yüzlerce zikir, 

amel, hutbe ve vaaz’dan hasıl olmayan bir hal ve vecd yani birçok faydalar hasıl olup 

sırların keşfolunduğunu  ifade etmiştir. Mevlânâ Hz. Osman’ın minberden inmek 

istediği zaman ise oradaki halka hitaben faal imam olmanın çok söyleyen bir imam 

olmaktan daha hayırlı olduğunu söylediğine değinmiş ve bunun üzerine izah 

                                                             
393 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 7/155-156. 
394 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 41, b. 496-499. 
395 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 7/157. 



108 
 

getirmiştir. İzahında da söz söylemekten maksadın fayda sağlamak, kalbe etki etmek, 

ahlakı değiştirmek olduğunu dile getiren Mevlânâ, Hz. Osman’ın hiç konuşmaksızın 

bunların tamamını meydana getirdiğini yani halkın sözle elde ettikleri maslahat ve 

faydanın birkaç misline sözsüz sahip olduklarını bundan dolayı da Hz. Osman’ın 

söylediğinin tamamıyla sevap olduğunu beyan etmiştir. Bunun akabinde Hz. 

Osman’ın kendisine faâl demesine de değinen Mevlânâ, onun minberde gözle 

müşahede edilebilen hiçbir şey yapmadığını yani namaz, hac, sadaka, zikir’in 

ötesinde hutbe bile irad etmediğini ifade edip amel ve fiil’in sadece görünenden 

ibaret olmayıp beklide bu sayılanların o amelin sureti yani görünüşü olduğu396 

çıkarımında bulunmuştur. Nitekim burada Mevlânâ Hz. Osman’ı Allah’a yakınlık, 

üstünlük ve sahip olduğu maneviyatı insanlara yansıtmasına ve tesiri bulunmasına 

işaret ederek onun veli kişiliğini ön plana çıkarmış bulunmaktadır. 

Bunun yanı sıra Mevlânâ’nın beyitlerinde yer verdiği Mustafa (a.s) ve onun 

dört üstün dostu hakkı için diyerek ifade ettiği tabire baktığımızda da397 dört dosttan, 

dört halifenin kastedilmek istendiği anlaşılmakta olup ayrıca ayrım gözetmeksizin bu 

dört halifenin faziletinden bahsedilerek açık bir şekilde onlara böylece değinilmiş 

olmaktadır. 

Mevlânâ, Hz. Ebû Bekir, Ömer, Osman ve Ali isimlerini zikrederek onların 

hayalinin sahabenin hayalinden üstün olduğunu beyan etmiştir. Bunu 

temellendirirken ise bilgili bir mimar ile mimar olmayan kişi arasındaki hayalin 

büyüklüğünün farkına dikkat çekerek bilgili mimarın tahayyülünün gerçeğe daha 

yakın olduğunu bildirmiştir.398 Bu bağlamda Hz. Ebû Bekir, Ömer, Osman ve Ali’nin 

mânâ ve batın ilmine yakınlığının daha ileri bir mertebede olup onların bu ilmi 

tahkike ulaştırma cihetine dikkat çekilmiş olmaktadır. Bunun yanı sıra Mevlânâ’nın 

onların isim sıralamasını bu şekilde vermiş olmasından ise onların halifeliğine işaret 

ettiği anlaşılmaktadır. 

                                                             
396 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 202-203. 
397 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 191, b. 1751. 
398 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 347. 



109 
 

Hz. Ömer öldüyse Osman’ın geldiğini belirten Mevlânâ,399 Osman’ın 

mushafına el basma tabirini de kullanmıştır.400 Onun bu ifadelerine bakacak olursak 

öncelikli olarak Hz. Osman’a olan suikast sırasında okuduğu Kur’ân’a işaret etmekte 

ve o Kur’ân’a anlam ve önem atfettiği anlaşılmaktadır. Bunun yanı sıra burada bariz 

bir şekilde Hz. Hz. Ömer’den sonra Hz. Osman’ın hilafeti üstlenmesi ve bunun 

meşruiyetini açıklanmış olmaktadır. Bu yaklaşımla Hilafet konusunda Sünni doktrini 

destekleyici ve onunla  bağdaşan bir mahiyet arz ettiği böylece görülmüştür. 

Sonuç olarak Mevlânâ, Hz. Osman’dan övgü ve faziletlerle bahsetmiştir. Hz. 

Osman için kullandığı onun arınmış ve temiz olması, hilim ve haya sıfatlarının 

kendisinde bulunması, feyz ve manevi tesirinin olması, kendisine uyulacak bir 

şahsiyet olarak gösterilmesi, zinnûreyn lakabına sahip olmuş olması vb. bunlara 

örnektir. Bunlarla beraber Hz. Osman’ı halife olarak nitelendirmesi ve dört dostun 

yanı sıra onun hilafeti üstlenmesine de yer veriyor olması bu bağlamda onun bakış 

açısını net bir şekilde ortaya koymaktadır. 

3.1.4. Hz. Âişe ve Diğer Sahabelerle İlgili Anlayışı 

Eserlerinde de görüldüğü üzere Mevlana nezdinde Hz. Âişe (ö. 58/678) ve 

diğer sahabilerin çok müstesna bir yeri bulunmaktadır. Özellikle onun sahabelerle 

ilgili nitelemelerine baktığımızda bunu çok daha iyi anlayabilmekteyiz. Bunun yanı 

sıra onun sahabilerle ilgili değindiği kıssalar ise onların örnek şahsiyetini ortaya 

koymuş olmaktadır. Bu bağlamda baktığımızda bizde çok açık bir şekilde 

görmekteyiz ki Mevlânâ hiçbir sahabiyi kötülemeden ya da olumsuz bir nitelemede 

bulunmadan hayır, fazilet ve üstünlükle anmıştır. Bu ise onun, genel olarak müspet 

sahabi algısını göstermektedir 

Hz. Peygamberin, sahabem diye isimlendirdiği topluluğun yıldızlar gibi olup 

yola gidenlere ışık, şeytanlara ise taş mesabesinde olduğunu izah eden hadise yer 

veren Mevlânâ,401 başka bir yerde ise Hz. Peygamberin ashabını yıldızlara benzetip 

hangisine uyulursa hidayete erişileceği hadisine yer vermiş ve bu hadisi açıklamıştır. 

Bu açıklamada ise Mevlânâ yıldıza bakmak suretiyle bir şeyden bahsetmeden, 

                                                             
399 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 156, b. 1478. 
400 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VII, 30, b. 408. 
401 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 292, b. 3656. 



110 
 

söylemeden o yıldızın vuslat menziline ulaştıracağını ifade ederek402 sahabenin 

fonksiyonuna işaret etmiştir. Yıldızın çölde de, denizde de kılavuz ve rehber 

olduğunu izahından hareketle Mevlânâ, Hz. Peygamber’in sahabesini de böylece 

yıldızlar misali olarak açıklamıştır.403 Onun bu izahı sahabenin rehberlik ve 

önderliğinin doğrudan beyanıdır. 

Mevlânâ sahabenin faziletine değindiği başka bir yerde ise Hz. Peygamberin 

kendisini ve ashabını Nuh’un gemisine benzetip buna girenlerin kurtuluşa 

eriştiklerini beyan ederek izah etmiştir.404 Bununla birlikte kılıçlara karşı çıplak bir 

şekilde atılan sahabenin, seçilmiş Muhammed’in (s.a.v) sunduğu şarapla yıkılıp, 

kendinden geçtiği ve sarhoş olduğunu belirtmiştir.405 Mevlânâ, ayık adamın sarhoşun 

durumunu yani sarhoşun kendisinden geçişini anlayamayacağı gibi Ebû Cehil’in (ö. 

2/624) de sahabenin hallerini anlayamayacağını ifade etmiştir.406 Böylece o, burada 

sahabenin eriştiği üst mertebe olarak manevi hallerine işaret etmiş olmaktadır. 

Mevlânâ, Hz. Peygamberin sahabesi ve zevcelerine de esenlikler niyaz ederek 

rahmet duasında bulunduğunu görmekteyiz.407 Hz. Âişe’ye (ö. 58/678) gelince 

Mevlânâ, Hz. Âişe’den temiz kadın olarak bahsetmiş ve onun temizliğinin tezahürü 

olan bir hadiseye yer vermiştir. Bu hadisede anlattığı üzere bir kör aceleyle Hz. 

Peygamberin yanına gelmiş Hz. Âişe ise ona görünmemek için derhal oradan 

kaçmıştır. Hz. Peygamber sınamak için o seni görmüyor o kadar gizlenmene gerek 

yok dese bile Hz. Âişe elleriyle işaret ederek o görmese de ben onu görüyorum 

demek istemiştir.408 Bu hadise ise Hz. Âişe’nin temizliği ve inancındaki ihtimamını 

gösterip onun iffeti hakkında konuşanlara karşı açık bir reddiye mahiyeti arz 

etmektedir. 

                                                             
402 Mevlana Celaleddin, Fîhi Mâfih, 203. 
403 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 209, b. 2643-2644. 
404 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV,  44, b. 538-539. 
405 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 184, b. 1660. 
406 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr II, 6, b. 34. 
407 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis),  42. 
408 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, s. 56-57, b. 670-687. 



111 
 

Perde ardında Humeyra’n var diyen Mevlânâ,409 bunun yanı sıra Hz. 

Peygamberin Hz. Âişe’ye hitaben Humeyra olarak nida ettiğini belirtmiştir. Ayrıca 

Mevlânâ, Hz. Peygamberin bu ismi kullandığı bir yerde “Kelliminî yâ Humeyrâ” 

yani konuş benimle ey Humeyra dediğini ifade etmiştir.410 Bu sözün mahiyeti ise Hz. 

Peygamberin Allah sevgisine daldığı zaman kendisine gelebilmek için Hz. Âişe’ye 

böyle seslendiği rivayet edilmektedir.411 Başka bir hadisi şerifte de ona bu isimle yer 

verilmiş dinin yarısının Humeyra’dan alınması gerektiği beyan edilmiştir.412  

Hz. Âişe ile Muhammed (s.a.v.) arasında geçen başka bir hadiseye değinen 

Mevlânâ’nın yine burada Hz. Âişe’den müspet bir şekilde bahsettiğini görmekteyiz. 

Zira onu Sıddîka nitelemesiyle zikreden Mevlânâ413 böylece onun doğru ve hakikati 

söylemesini vurgulamış olmaktadır. Bununla birlikte Mevlânâ, Sıddîka’nın Hz. 

Peygamber’e sorusunda, hitabında edep sahibi olduğunu da vurgulamıştır.414 Buna ek 

olarak Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’ye yakası tertemiz Hatun diyerek hitap 

etmesinden bahseden Mevlânâ415 onun pür-i pak şahsına işaret etmiş olmaktadır. 

Cafer-i Tayyar’la (ö. 8/629) ilgili olarak ise onun kanadının kendinden 

olduğunu beyan eden Mevlânâ,416 burada Hz. Ali’nin büyük biraderi yani Hz. 

Peygamber’in amcaoğlu olan bu zat-ı kiram’ın, hadiste de buyrulduğu üzere ona 

cennete uçması için iki kanat verilmesine417 atıfta bulunduğu anlaşılmaktadır. Bunun 

yanı sıra Mevlânâ, Allah’ın Cafer’e, eli ve ayağının yerine iki kanat verdiğini ifade 

ederek örnek olarak ona bakılmasını söylemiştir.418 Mevlânâ’nın işaret ettiği hadise 

H.8. yılında Cafer-i Tayyar’ında komutanlığı üstlendiği Mute’de ki savaştır. Bu 

savaşta önce kolunun birini, daha sonra da diğerini kaybeden Cafer-i Tayyar 

nihayetinde şehitliğe ulaşmıştır. Hz. Peygamber ise onun göklerde meleklerle birlikte 

                                                             
409 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, s. 190, b. 1849. 
410 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, s. 157, b. 1972-1973. 
411 Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, 1/413. 
412 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/31. 
413 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 161, b. 2027-2028. 
414 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 164, b. 2059. 
415 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 162, b. 2033. 
416 Mevlana Celaleddin, Mesnevi II, 273, b. 3565. 
417 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 4/455. 
418 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 167, b. 2059. 



112 
 

uçar olduğunu beyan etmiştir.419 Mevlânâ, Cafer-i Tayyar gibi uçmadıkça balçık 

yeryüzünden kurtulunamayacağını belirtmiştir.420 Canın, Caferlik göstermek için 

Cafer’i Tayyar kesildiğini beyan eden Mevlânâ,421 onun, savaşta kendisini Tayyar 

eden bu faziletine işaret etmiş olmaktadır. 

İlaveten, Cafer-i Tayyar gibi havalarda uçup durur derken Mevlânâ,422 onun 

ilahi alemde uçması ve üst derecelere erişmesini ifade etmeye çalışmaktadır. 

Mevlânâ, Hz. Cafer’in o şaraptan sarhoş olması neticesinde elini ve ayağını feda 

ettiğine değinmiş423 ve Cafer-i Tayyar’ın içtiği o şaraptan kendisine de aynı şekilde 

sunulmasını istemiştir.424 Bu sarhoşluğun ise manevi sarhoşluk olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Bunlara ek olarak Hz. Peygamberin evlatlığı Zeyd b. Harise’ye425 (ö. 8/629) 

yer veren Mevlânâ, Muhammed’in (s.a.v.) Hz. Zeyd’e temiz ve saf arkadaş olarak 

olarak hitap ettiğinden bahsetmiş426 ve beraberinde buradaki aktarımında onun 

faziletine vurgu yapılmıştır. 

Mevlânâ, Hz. Bilal’le ilgili olarak ise Hz. Bilal’in dinini, düşüncelerini 

gizlemeyip “Ahad” yani Allah’ın birliğini belirttiğini, onların ise bu doğruya karşı 

Bilal’in elbisesini çıkarıp çıplak vücuduna diken dallarıyla dövdüğü, çarmıha gerdiği,  

ve böylece onun bedeninden defalarca kan fışkırdığını beyan etmiştir.427 Hz. Bilal’e 

zayıflıktan ölüm renginin çöktüğünü belirten Mevlânâ, onun karısının ise bu 

durumunu elem ve keder hali olarak tasvir ettiği bilgisini vermiştir. Bunun karşısında 

Hz. Bilal ise bu halin bir neşe ve zevk olduğunu, bu ölümü zevk olarak görmenin 

yanı sıra ayrıca bir vuslat olarak tanımladığını ve ruhunun asıl vatanına ulaşacağını 

beyan etmiştir.428 Her halükarda dinini haykırmaktan geri adım atmayan Hz. Bilal’e 

                                                             
419 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 8/64-65. 
420 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr IV, 112, b. 996. 
421 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 206, b. 1961. 
422 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 102, b. 811. 
423 Mevlana Celaleddin, Mesnevi IV, 170, b. 2101. 
424 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr VI, 287, b. 2914. 
425 Konuk, Mesnevî-i Şerîf  Şerhi, 2/436. 
426 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 280, b. 3500-3502. 
427 Mevlana Celaleddin, Mesnevi VI, 80, b. 964-967. 
428 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 287-288, b. 3517-3529. 



113 
 

burada bu şekilde yer verilmesi onun sağlam bir iman sahibi olması ve imanındaki 

sebatının örnekliğinin sunulmak için olduğu aşikardır. 

Mevlânâ, Hz. Bilal’in (ö. 20/641) ezan okurken “Hayyı” kelimesinin yanlış 

telaffuz edip “Heyyi” şeklinde okuduğunu da belirtmiş ve Hz. Peygamberin 

buyurduğu üzere Bilal’in Heyyi’sinin yüzlerce hadan, hıdan iyi olduğu izahına yer 

vermiştir.429 Bu minvalde Mevlânâ, Hz. Bilal’in sahip olduğu güzel sese değinir ve 

Mustafa (a.s.) hatta Hz. Adem’i bile kendisinden geçiren ve dalga dalga coşan güzel 

sesin sahibi olarak onu tasvir eder.430 Bununla beraber o, Bilal’in canından, aşk 

salasını duymayı ifade ederek431 onun her halükarda Allah’ın birliğini haykırıp 

bundan vazgeçmemesini vurgulamış olmaktadır. 

Ezan örneğinden hareketle Mevlânâ’nın başka bir beyitine de burada yer 

verecek olursak Mevlânâ’nın, namaz’ın uykudan daha hayırlı olduğu, sesinin 

minareden gelmesiyle birlikte herkesin mescitleri doldurduğu ifadesini kullanması 

da432 Ehl-i sünnet anlayışına sahip yerlerde okunan ezana vurgu mahiyetinde olup, 

Şia’nın aksine bu ezan şeklinin sıhhatine işaret edilmiş olunmaktadır. Bu da onun 

sahip olduğu Ehl-i sünnet anlayışına işaret eden örnek mahiyetindedir. 

Hz. Hamza’dan (ö. 3/625) da bahseden Mevlânâ, Hz. Hamza’nın Uhud’ta 

Vahşi tarafından mızrakla öldürülüp şehit edilmesine yer vermiş, ondan yiğit olarak 

bahsetmiş ve önce savaş aslanı iken sonra Allah’ın aslanı olduğu tasavvurunu ifade 

etmiştir.433 Mevlânâ, onun gençken ölümü dünyaya veda etme  olarak görürken daha 

sonra ise bir uykudan uyanma, dirilme, hakikat kapısına erişme idrakine ulaştığını 

belirtmiştir.434 Ok ve mızrak’ın Hz. Hamza’ya güller saçan bir gül dalı gibi 

göründüğünü bundan dolayı da güller saçıldığında kimsenin zırh giymez olduğunu 

belirten Mevlânâ,435 Hz. Hamza’nın ölümden korkmadığı, şehitliği güzellikle 

                                                             
429 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 14-15, b. 172-177. 
430 Mevlana Celaleddin, Mesnevi I, 158, b. 1986-1989. 
431 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 236, b. 2207. 
432 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, 133, b. 1146. 
433 Mevlânâ, Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), 24-27. 
434 Mevlana Celaleddin, Mesnevi III, 280, b. 3429-3436. 
435 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr I, 311, b. 2883. 



114 
 

karşılayıp bunu kendisi için bir ödül olarak algıladığını ortaya koymuş ve onun 

sağlam imanından hareketle örnekliğini sunmuş olmaktadır. 

Bunlardan hareketle nihai olarak ifade edebileceğimiz şudur ki Mevlânâ 

sahabeleri Hz. Peygamberin benzettiği gibi yıldızlara benzetmiş ve onlara uyulması 

gerektiğine yer vermiştir. Ayrıca Hz. Âişe’nin (ö. 58/678) edebine, doğruluğuna ve 

temizliğine, Hz. Hamza’nın (ö. 3/625) şecaatı ve imanına, Hz. Bilal’in (ö. 20/641) 

mest eden sesine, Zeyd b. Harise’nin (ö. 8/629) temiz ve saf bir arkadaş olmasına, 

Cafer-i Tayyar’ın (ö. 8/629) elini ayaklarını kaybetmesine rağmen Tayyar olup 

uçmasını beyan ederek böylece değindiği sahabeleri bu güzel meziyetlerle tabir etmiş 

olmaktadır. Mevlânâ’nın Hz. Âişe’yi müsbet vasıflarla nitelemesi ve sahabe’yi 

kapsayıcı yaklaşımıyla Şiî doktrinlerden ayrılmakta olup kendi anlayışını böylece 

ortaya koymuş olmaktadır. 

3.2. ŞİÎ MEZHEBİ DÜŞÜNCEYE YAKINLIĞIYLA İLGİLİ 

İDDİALAR 

3.2.1. Nüshalar Arası Farklılık Çerçevesinde 

Mevlânâ’nın düşünce yapısının doğru bir şekilde tespit edilmesi, onun asıl 

fikir ve görüşlerini göstermede önem arz etmektedir. Buradan hareketle Mevlânâ’ya 

ait olan eserlerin asıl nüshalarıyla birlikte tespit edilmesi bir gerekliliktir. Zira farklı 

nüshalar ve beyitlerin bulunması Mevlânâ’nın yanlış anlaşılmasına sebep olduğu gibi 

sahip olduğu gerçek tasavvurun bilinmesini de daha güç bir hale getirmektedir. 

Öncelikli olarak bu hususta Mevlânâ’nın Mesnevi isimli eserini ele almamız 

yerinde olacaktır. Zira en eski Mesnevi nüshalara baktığımızda bazı beyitlerin 

sonradan yazılmış Mesnevi nüshalarından farklı olduğu tespit edilmiştir. Bu 

minvalde Mesnevi nüshalarının istinsahının zaman zaman gerçekleşmesiyle beraber 

akabinde beyit sayısında artma eksilme ve lafzen değişikliğe uğrama gibi durumlarla 

karşılaşılmıştır. Örneğin ilk on sekiz beyitte bile nüshalar arasında farklılık bulmak 

mümkün olduğu gibi bununla beraber altı ciltlik olan bu esere yedinci bir cilt 

uydurulup hatta şerhi bile yapılmıştır. Nitekim bu doğrultuda şüphesiz dikkate 



115 
 

alınacak en doğru Mesnevi nüshası bugün Mevlânâ müzesinde bulunan 1278 (H. 

677) tarihli en eski nüshadır.436  

Uydurulmuş olan yedinci cilde bakacak olursak burada uydurma, yanlış, 

laçka, yerinde kullanılmamış sözler ve ibareler yer almaktadır. Bunun yanı sıra bu 

uydurma cildin bir önceki altıncı ciltle de bir bağlantısı bulunmamaktadır, Buna 

benzer birçok nedenler bu noktada sıralanabilmektedir. Nitekim bunlarda 

Mevlânâ’ya isnat edilen bu yedinci cildin büyük bir yanlış ve hata olduğunun başka 

bir göstergesidir.437 Bu da açık bir şekilde bu ciltte bulunan beyitlerin Mevlânâ’ya ait 

olmadığını göstermektedir. 

Eflaki’nin (ö. 761/1360) ifade ettiği üzere 26.660 beyit olan Mesnevi,438 ile 

ilgili olarak genel anlamda diğer tespitlerin bu sayıya yakın olduğu görülmektedir. 

Ancak geç modern dönem yazmaları ve ilaveten XIX. asır baskılarında bu sayı 

27.700’den 32.000’e kadar farklı miktarlarda olduğu tespit edilmiştir. Bu da iki ila 

yedi bin arasında Mevlânâ’ya ait olmayan eklemelerin yapılmış olduğunu 

göstermektedir.439 Özellikle, Mevlânâ’nın kendi beyitlerindenmiş gibi yer verilen 

ancak açık bir şekilde Şiî menhecli şiirler olup asıl itibariyle İran üzerinden 

Meşhed’e seyahat eden Yusuf Sinacak’a (ö. 1546) ait olduğu bilinmekte440 olan  

şiirler bu duruma örnek teşkil etmektedir. 

Mesnevi nüshalarının sorunsalıyla ilgili olarak ayrıca Anadolu’dan İran ve 

Hindistan’a (ilaveten Pakistan ve Afganistan) giden Mesnevi el yazmaları ve onların 

üzerine yapılan şerhler üzerinde durmamız gerekecektir. Zira bu el yazmalar ve 

şerhlerde çok fazla ilaveler ve anlamsız saptamalar tespit edilmiştir. Bu bağlamda 

asıl nüshanın Mevlânâ müzesinde bulunması önem arz etmektedir. Bunun vasıtasıyla 

dervişlerin Mesnevi’ye getirdiği kendi yorumları ve Mesnevi’yi deforme eden birçok 

değişiklik anlaşılmış olmaktadır. Bu doğrultuda Mesnevi şerhlerinde yapılan 

eksiklikleri ele alacak olursak üç alt başlıkta ifade etmemiz mümkündür. Bunların 

ilki, nakıs nüshaların kullanılması, ikincisi, yöresel inanç ve anlayışlara göre 

                                                             
436 Mehmet Ender, “Mesnevi (Nüsha Farkları)”, Din Yolu Dini ve İctimai Dergi 1/14 (1956), 13. 
437 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 188-189. 
438 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 268. 
439 Lewis, Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, 356-357. 
440 Lewis, Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, 522. 



116 
 

Mesnevi’ye yapılan ilaveler, üçüncüsü ise Mesnevi’nin tasavvufi boyutunun 

kavranamamasıdır.441 

Mesnevi’nin dışında Divan-ı Kebir’i de bu doğrultuda tahkik etmemiz 

gerekir. Zira nüshalar nezdinde ki benzer sorunsal ondada bulunmaktadır. Öncelikli 

olarak ifade edecek olursak Mevlânâ’nın şiirlerini ihtiva eden Divan’a, elli bine 

yakın beyit bulunmasından dolayı  Divan-ı Kebir dendiği gibi asıl itibariyle 

Mevlânâ’nın gazellerinin sonunda kendi ismi yerine genellikle hep hocası Şems-i 

Tebrîzî’nin ismini kullanmasından dolayı Divan-ı Şems-i Tebrizi de denmiştir.442 

Bunun yanı sıra Külliyat-ı Şems-i Tebrizi, Gazeliyat-ı Şems-i Tebrizi de onu ifade 

eden diğer isimlendirmelerdir. Ancak mevcut derlemelerin hepsi aynı beyitleri 

içermeyip bazısı Divan-ı Kebir’in yarısını bazısı çeyreğini bazısı da onun içinden 

seçme şiirleri içermiş olmaktadır.443 Farklı isimlerle de olsa genel anlamda hepsi 

Mevlânâ’nın Divanını temsil etmektedir. 

Basma Divanlarda yazılı olan ve Mevlânâ’ya nispet edilen şiirlerden çoğu 

Mevlânâ’nın fikirlerinin mahsulü olmayıp bazı şairlere aidiyeti kesin olan şiirlerdir. 

Tespit edildiği üzere Mevlânâ’ya aidiyeti varmış gibi göstermek için gazelin sonuna 

Şems adı yazan beyitler ilave edilmiştir. Ayrıca bunlar Şems divanı olarak toplanmış 

olup bu da ayrı bir sorunsalı ortaya çıkarmıştır. Bu minvalde örnek verecek olursak 

Isfahanlı Cemalettin, Tabaslı Şemseddin, Everi gibi şahsiyetlerinin beyitleri ve ayrıca 

Sultan Veled’in Veled mahlaslı  olan 27 gazeli Bombay’da (Mumbai) basılan bazı 

nüshalara kaydedilmiştir. Bununla beraber yine tespit edildiğine göre Şems ya da 

Şems-i Meşriki mahlasını kullanan bir şairin şiirleri de toplanmış olup 230 adet gazel 

olarak Şems’in (Divan) külliyatına dahil edilmiştir.444 

Bunun yanı sıra Külliyat-ı Şems-i Tebrizi isimli esere baktığımızda eseri tertip 

eden,  Divan’ın Hindistan basımlı nüshadaki yanlışlardan ve Mevlânâ’ya ait olmayan 

                                                             
441 Erkan Türkmen, “Mesnevinin Hint ve İran Nüshaları ile Mevlana Müzesinde Bulunan Asıl 

Nüshayla Karşılaştırılması”, Uluslararası Düşünce ve Sanatta Mevlânâ Sempozyum Bildirileri, 

Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  (2006), 237. 
442 Mevlânâ Celâleddin, Dîvân-ı Kebîr Seçmeler 1, haz,  çev. Şefik Can, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2015), 8. 
443 Lewis, Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, 357. 
444 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 180-181. 



117 
 

beyitlerin bulunmasından şikayet etmektedir. Ancak hazırladığı bu eserdeki 

Mevlânâ’ya ait olmayan beyitler çok daha fazladır.445 Bu konuda Gölpınarlı’nın 

eserinde bu yanlışlıkları ve Mevlânâ’ya ait olmayan beyitleri numaralarıyla birlikte 

tespit edilmiş bir şekilde görmemiz mümkündür. 

Mevlânâ’nın Divanı konusunda özellikle Tahran Üniversitesi 

Profesörlerinden Füruzanferin çalışması önem arz etmektedir. Zira o Şiî tarafgirliği 

yapmadan ilmi bir çalışma yapmış ve bu çalışmada basılmış ya da basılmamış 

Mevlânâ’ya ait bütün Divanları titizlikle incelemek suretiyle nüsha farklılıklarını 

ortaya koymuştur. Akabinde gerçekten Mevlânâ’ya ait şiirleri özenle seçmiş ve yedi 

cilt halinde Divan-ı Kebir olarak bastırmıştır. Bu basımda Hz. Ali’yi yüceltip, 

tanrılaştıran şiirler bulunmamaktadır.446 O, bu çalışmasını on nüshadan faydalanıp 

tahkik ederek hazırlamıştır.447 Bu bağlamda değerli bir baskı ortaya konmuş 

olmaktadır. 

Divan-ı Şems-i Tebrizi (Tahran: Tolu, 2536/1978) isimli başka bir nüshada 

bulunmaktadır. En eski yazma nüshaya dayandırıldığı ifade edilen bu basımın 

kuşkusuz Fürûzanfer’den yararlandığı barizdir. Ancak nüsha’da Fürûzanfer’inkinden 

ortalama 130 daha fazla şiir bulunmaktadır. Bu nüshadaki temel sorun ise bu ifade 

ettiğimiz sayıdaki şiirlerin neredeyse hepsi uydurmadır. Örneğin Şiîliğe has bir 

kullanım olan Allah Mevlânâ Ali ibaresi buna örnektir. Bunun yanı sıra 1957 yılında 

Külliyat-ı Şems (Emir Kebir Yayınevi tarafından) isimli basımda da yayınlanan 

beyitlerden bir düzineden fazlası Mevlânâ’ya ait olmayıp, bunlardan bazıları Şiî 

temalı beyitler olarak karşımıza çıkmaktadır. Buradan hareketle İran’da evlerin 

çoğunda Divan-ı Şems’in bir nüshası bulunması ve yaygın bir eser olması448 durumu 

da göz önüne alındığında doğru ve güvenilir nüshanın dikkate alınmasının önemi bir 

kere daha aşikar olmaktadır. 

Bunlara ilaveten ayrıca Mevlânâ, ailesi gibi kendiside Hanefi olmakla birlikte 

bu çizgideki medreselerde terbiye görmüş birisidir. Bunun üzerine ifade edecek 

                                                             
445 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 270. 
446 Şefik Can, Mevlânâ Hayatı, Şahsiyeti ve Fikirleri, (İstanbul: Neşriyat, 1995), 327. 
447 Gölpınarlı, Mevlânâ Celâleddin, 270. 
448 Lewis, Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, 362-364. 



118 
 

olursak Hz. Ali’yi meydanın başbuğu, yiğidi olduğunu ifade edip mertlerin ona 

selam ettiğini beyan eden ve oniki imamın isimlerini ihtiva eden beyitleri ele 

aldığımızda üslübundaki zayıflık ve o asrın insanlarının tarzlarına uygun olmayan 

yaklaşımları Mevlânâ’nın şiirlerine yapılan ekler olduğu ihtimalini daha da 

güçlendirmektedir. Tamamı uydurma olmasa bile oniki imam kısmı bu sadettendir.449 

Mevlânâ’nın şiirlerinin arasına ona ait olmayan birçok şiir karıştırılmıştır. 

Örnek olarak Hindistan’da basılan 1036 sayfalık büyük bir ebata sahip Külliyyât-ı 

Şems-i Tebriz kitabında da Mevlana’ya ait olmayan pek çok şiir vardır. Bu noktada 

ifade edeceğimiz şiirler Hz. Ali’yi Tanrılaştıran şiirler olup Şiîler’in İsmailiyye 

koluna ait şairlerin şiirleridir. 1280/1863 yılında Divan-ı Şemsü’l-Hakâyık ismiyle 

İranlı edip Hidayet Han (Rızâ Kulı Han Hidâyet) tarafından hazırlanıp Tahran’da 

bastırılan bu Divan eserinde, bu duruma örnek olarak gösterebilecek mahiyette 

Mevlana’ya ait olmayan birçok şiir bulunmaktadır. Özellikle yer verdiğimiz Hidayet 

Han’ın Divan-ı Şemsü’l-Hakâyık adlı eseri ayrıca Mithat Bahari Beytur tarafından üç 

cilt halinde Divan-ı Kebirden Seçmeler ismiyle Türkçeye çevrilip450 Kültür Bakanlığı 

tarafından da yayınlanmıştır. Dolayısıyla bunlar herhangi bir ayıklama yapılmadan 

dilimize tercüme edildiği için Mevlânâ’ya ait olduğu yanılgısına kaptırmış ve 

Mevlânâ’nın yanlış tanınmasına sebep olmuştur.451 Bu eserde yer alan şiirlerin 

örnekleri de incelediğimiz üzere aşağıda mevcuttur. 

Divan-ı Kebir’den Seçme Şiirler olarak basılan bu eserde Hz. Ali’yle ilgili 

açıklamaları ve vasıflandırmaları incelediğimizde Mevlânâ’ya ait olmayan, ilave 

edilen şiirleri açık bir şekilde görmekteyiz. Nitekim buradaki şiirlerde Hz. Ali’nin 

açıklayıcı imam olup ilaveten Hakkın yüksek sıfatlarının da Hz. Ali’nin vasfı 

olduğuna ve Hakkın ondan yani Hz. Ali’den görünür olup, onun Allah ile içli dışlı 

olduğu söylemlerine yer verilmiştir. Bunun yanı sıra Hakkın Hikmetini Hz. Ali’den 

başka kimsenin bilmeyeceği, Onun bütün Peygamberlerin sırrında olup, Yine 

Peygamberlere yardım edenin de o olduğu belirtilmiş ve bununla beraber 

başlangıçsız evvelin de sonsuz ahirin de o yani Hz. Ali olduğu ve onun nurundan ise 

                                                             
449 Fürüzanfer, Mevlâna Celâleddin, 184-185. 
450 Can, Mevlânâ Hayatı, Şahsiyeti ve Fikirleri, 327. 
451 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr Seçmeler 1, 9. 



119 
 

Adem’in (a.s.) toprağının olduğu açıklanmıştır. Bunlara ek olarak Hz. Ali’nin dinde 

evvel ve ahir olup  onun Allah yolunda kılavuz olduğu452 izahlarına da yer 

verilmiştir. Ayrıca Şems-i Tebriz’in hem Hz. Muhammed hem de Hz. Ali olduğu 

belirtilmiş olup453 bu da yine Divan-ı Kebir’in tahkikinin yapıldığı asıl orijinal 

nüshada bulunmayan, Mevlânâ’ya ait olmayan beyitler sınıfındandır. 

Hz. Ali’yle ilgili diğer tasvir ve anlatımlara baktığımızda ise yine bu 

minvalde birçok ifadeler görmekteyiz. En bariz olarak  “Cihan var oldukça Ali var 

olur, cihan var olurken de Ali vardı” beyitlerini gösterebiliriz. Hz. Ali’nin, vasıl olan 

Şah, Veli ve Kur’an sırlarının kâşifi olarak nitelendirildiği bu eserde bunların yanı 

sıra Hz. Adem’in bir kıble gibi olup asıl secde olunanın Hz. Ali olduğu ve 

Meleklerin’de Hz. Adem’e Hz. Ali’den dolayı secde ettikleri ifade edilmiştir. 

Bununla beraber Adem, Şit Eyyüp, İdris, Yusuf, Yunus, Hud, Musa, İsa, İlyas, Salih 

ve Davut gibi Peygamberlerin de Ali olduğu vurgulanmıştır. Yine bu minvalde 

Tebriz’in Hak Güneşin’den, cihanın gizli ve açık sırlarından her ne gösterdi ise 

bunların hepsinin de Ali olduğu açıklanmıştır. Bu beyitleri “Âfaka her bakışımda 

gördüm ki, yâkin yüzünden her varlıkta var olan Ali idi.” beyitleri daha geniş 

kapsamda açıklar mahiyettedir.454 

İlaveten bu eserde Hz. Ali’yi neredeyse ilahlaştıran bu beyitlerin dışında 

Sıddık’a yani Hz. Ebû Bekir’e de değinilmiş, mağarada Hz. Peygamberle beraber 

bulunmasına işaret edilerek “İşte içinde ikinin ikincisi o olunca, mağara bile 

güzelleşir…” beyitine yer verilmiştir.455 Bu beyit Divan-ı Kebir’in tahkikinin 

yapıldığı asıl nüshada da mevcuttur. Bu durum göstermektedir ki Hz. Ali’yi 

neredeyse ilahlaştıran bu beyitler Mevlânâ’ya ait olmayıp bu esere sonradan ilave 

edilen şiirlerdir. Aksi halde bu durum bir tezatı göstermektedir. Zira Hz. Ali’nin yanı 

sıra Hz. Ebû Bekir’den de güzel bir şekilde bahsedilmiştir. Gerek Şiî-İsmaililer 

gerekse Hz. Ali merkezli diğer mezhep ve ekollerden birine müntesip birinin Hz. 

                                                             
452 Mevlâna, Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler I, çev. Mithat Bahari Beytur, (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1965), 3-5. 
453 Mevlâna, Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler III, çev. Mithat Bahari Beytur, (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1965), 144-145. 
454 Mevlâna, Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler II, çev. Mithat Bahari Beytur, (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1961), 139-140. 
455 Mevlâna, Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler I, 50. 



120 
 

Ebû Bekir ile ilgili müspet bir nitelemede bulunması mümkün değildir. Bu da 

Mevlânâ’ya ait olmayıp onun adına sonradan eklenen şiirlerden olduğunu teyid 

etmektedir. 

Nihai olarak görmekteyiz ki birçok yerde farklı surette basılan Mesnevi ve 

Divan-ı Kebir eserleri, nüshalar arasındaki sorunsalın temel sebebi olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Zira asıl ve gerçek nüshadan farklılıkları bulunan bu nüshaların tahkiki 

yapılmamış olup uydurma ve başka şairlere aidiyeti kesin olan beyitler 

bulunmaktadır. Bunun yanı sıra nüshalara yapılan eklemelere baktığımızda Şiîlik 

gibi Hz. Ali öncüllü mezhepsel anlayışların söz konusu olduğunu anlamaktayız. Bu 

Şiîlik faktörü farklı nüshaların ortaya çıkışında etmen olup Mevlânâ’nın Şiî anlayışa 

yakın olduğu yanlış izleniminin teşekkülünü sağlamıştır. Ancak Konya’daki müzede 

de bulunan en eski tarihli ve tahkiki yapılmış nüshaların varlığı sayesinde 

Mevlânâ’nın söz konusu eserlerinin asıl formlarını  doğru bir şekilde anlayabilmemiz 

mümkündür. 

3.2.2. Şiîlik-Sûfîlik Bağlamı Çerçevesinde 

Mevlânâ’nın Şiîlik ile ilişkilendirilmesi dikkate alındığında Şiîlik-Sûfîlik 

ilişkileri ve bu bağlamda geliştirilen söylemler ehemmiyet arz etmektedir. Genel 

itibariyle Şiîliğin, tasavvufla yakın bir bağının olduğu söylem ve iddialarının 

karşısında olan Şiîler olmakla birlikte bunun yanı sıra Şiîliği, tarihi süreç içersinde, 

Sûfîlik ve irfan kavramlarıyla yakın bir ilişki içersinde gören Şiîler de olmuştur. Bu 

yaklaşım ise Mevlânâ gibi birçok Sûfî’nin Şiî şemsiyesi altında değerlendirilmesine 

sebep olmuştur. 

Burada Mevlânâ’nın kullandığı mezhep kavramına yer vermemiz önem arz 

etmektedir. Zira Mevlânâ farklı bir konunun izahında dört mezhepte de kanının helal 

olması tabirini kullanmıştır.456 Onun bu tabiri kullanması Sünnî anlayışta kabul 

edilen dört hak mezhep anlayışına mutabık olduğu anlaşılmakta olup bu yanlış 

değerlendirmelere bir cevap niteliği taşımaktadır. 

                                                             
456 Mevlânâ, Dîvân-ı Kebîr III, b. 2553. 



121 
 

Öncelikli olarak konunun daha iyi anlaşılması için Şiîliğin ortaya çıktığı 

döneme bakmamız gerekir. Farklı görüşler olmakla birlikte en muteber görüş Emevî 

kuvvetleri tarafından şehid edilen Hz. Hüseyin’in kanı bu mezhebin doğuşunun 

zeminini oluşturmuştur.457 Bunun yanı sıra kimi Şiîler’e baktığımızda Hz. Ali ve 

Halifeler nitelemesinde bulunarak aralarında ihtilafın olduğu bir durumu ifade 

etmişlerdir. Bu minvalde Şiîlerin, liderin atama, Sünnîlerin ise seçim aracılığıyla 

olması fikri bu ihtilaftaki temel yaklaşım farkı olarak kimi Şiîlerce 

değerlendirilmiştir. Buna ilişkin Halifeler’in çeşitli yollarla bu düşünceyi yok 

etmekle meşgul olduğu, hatta bu fikrin savunucuları olan Şiîlere zulmedildiği 

savunulmuş ve bunlardan ötürü imamlar döneminin tamamı boyunca takiyye yapılma 

durumunda kalındığı belirtilmiştir. Bu durum daha sonrada devam edip takiyye yani 

Şiîlerin kendilerini gizlemeye teşvik edilmesine gerekçe olmuştur. Netice itibariyle 

bu durumlardan dolayı Şiîlerin bir kısmı fikir ve inançlarıyla kimseyi etkilememeleri 

için köşelerine çekilmeye zorlandığı ve onların ise İslam tarihinde Sufizm yani 

tasavvuf ismini buldukları savunulmuş olup böylece yavaş yavaş tasavvuf teriminin 

gündeme geldiği belirtilmiştir. Bu bağlamda Şiîliğin özü ve anlamı olarak görülen 

Sûfîlik, kendini başka bir isimle yani tasavvuf adı altında göstermiş oldu.458 Bu 

yaklaşıma bakıldığında Şiîliğin, Sûfîlik ile ilişkilendirilmesi noktasında önem arz 

ettiğini görmekteyiz. 

Şiîlik ile tasavvuf arasında ciddi ilişkilerin olduğu kabul edilir.459 Bunu 

destekleyen unsurlardan biri Şia’daki İmâmet ile tasavvuf edebiyatındaki “kamil 

insan” anlayışı arasındaki benzerliklerdir. İmam ve kamil insan söylemi aynı kimliğe 

tekabül edip aynı şey olduğu ve bunun yanı sıra Tasavvuftaki “kamil insan” 

tasavvurunun Şiîliğin İmâmet ilkesi ile ifade edildiğine yer verilmiştir. Bu bakımdan 

                                                             
457 Mustafa Öz, “Şîa”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 

39/111. 
458 Hajj Nor Ali Tabandeh - Majdhub Alishah, “Shi’ism, Sufism and Gnosticism (Irfan)”, Rumi’s 

Spiritual Shi’ism, ed. Seyed Ghahreman Safavi, (United States of America: London Academy of 

Iranian Studies Press, 2008), 23-25. 
459 Kamil Mustafa Şeybi, es- Sıletu Beyne’t-Tasavvuf ve’t-Teşeyyu: el-Anâsırü’ş-şia fi’t-Tasavvuf 

(Beyrut: Dârü’l-Endülüs, 1982), 1/663. 



122 
 

sûfîler de takip ettikleri dini uygulamalara bakılmaksızın Şiî olarak 

görülmüşlerdir.460 Bu da benzerlik üzerinden kurulan bir ilişki mesabesindedir. 

Şiîlik ve Sûfîliğin, İslamın içsel (batınî) boyutuna müteallik olmaları, aynı 

kaynaktan ilhamlarını almış olmaları noktasında ortak bir mirasa sahip olup birbirleri 

arasında tabii olarak karşılıklı birçok etkilenmeler de gerçekleşmiş olduğu kimi 

Şiîlerce belirtilmiştir.461 Farklılıklar bulunmakla birlikte manevi ve irfanî makamlar 

noktasında Sûfî ve Şiî öğretiler arasında benzerlikler mevcut olduğu savunulmuş ve 

Şiîlikte amacın Hz. Peygamber ve İmamlar’ın uygulamalarını, hayatını taklit ederek 

onların sahip olduğu içsel manevi hallere ulaşmak iken Sûfîlikte de amacın manevi 

haller ve makamlarla Allah’a ulaşmak olduğuna yer verilmiştir. Şiîler nezdinde özel 

anlam verilen Hz. Peygamber ve İmamlar’ın hayatı hususunda da Sûfilerle ciddi 

benzerlikler bulunmaktadır. Her ikisinin de manevi makamlara ilişkin fiili ve tatbiki 

cihetiyle beraber aynı gerçekliğe yani İslami içselliğe vurgu yapmış olduğu 

belirtilmiştir.462 Bununla birlikte hem Şiî hem de Sûfîler’de Hz. Ali’ye karşı 

gösterilen saygı onların arasındaki sıkı ilişkiyi göstermektedir.463 Bu husustaki örnek 

ve tasvirlere bakacak olursak Şiî anlayış, Sünnî zaviyeden de örnekler vererek, 

Sûfîliğin, Şiîlikle bazı benzerlikler sergilediği ve üstelik Şiîliğin kimi yönlerini 

kendilerine mal ederek benimsedikleri ifade edilmiştir. Nitekim bu hususta büyük bir 

otorite olarak görülen İbn Haldun’un (ö. 1406) yazısındaki ifadelerine yer verilmiştir. 

“Sufiler böylece şi’a teorilerinden doyum noktasına gelmişlerdi. Bu teoriler onların 

dini düşüncelerine o kadar derinliğine nüfuz etmiştir ki, sufiler, onlara özgü bir hırka 

giyme adetini, Hz. Ali’nin, Hasan el-Basri’ye böyle bir hırka giydirmiş olması ve 

ondan, sûfi yolu izlemeyi açıkça kabul etmesini istemiş olması olgusuna 

dayandırmışlardır. Hz. Ali tarafından başlatılmış olan gelenek, sufilere göre, sufi 

şeyhleri’nden birisi olan Cüneyd-i Bağdâdi vasıtasıyla sürdürülmüştür.” Bunun yanı 

sıra Şiî zaviyeden Şiîlik, sonradan Sûfilik olarak isimlendirilen şeyin kaynağıdır. Bu 

kaynaktan yani Şiîlikten, İslami içselliği anladığımız takdirde tabii olarak Sûfîlikten 

                                                             
460 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 49. 
461 Seyyid Hüseyin Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, çev. Sadık Kılıç 

Tasavvufi Makaleler, (İstanbul: İnsan Yayınları,  2002), 133. 
462 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 125-126. 
463 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 120. 



123 
 

ayrılamaz olduğu464 iddia edilerek bu yaklaşım desteklenmiştir. Yine bunun yanı sıra 

yer verildiğine göre İslam'ın temeli ve ruhu Şiîlikte olup Şiîliğin özü (ruhu) 

Sûfîliktedir. Sûfîlik, Şiîlikten başka bir şey olmayıp gerçek Şiîlikte, Sûfîlikten 

(tasavvuftan) başka bir şey değildir.465 Bu perspektiften bakıldığında Şiîlik ve Sûfîlik 

asıl itibariyle İslami yapıyı tamamlayan iki farklı anlayış olarak değerlendirilmiştir. 

Zira bunlar ruhî ve dini olmak üzere aynı gerçekliğin iki farklı temsili mesabesinde 

görülür.466 

Belirtildiği üzere aynı gerçeği ifade eden Şiîlik ve Sûfîlik (tasavvuf) ilişkisi 

bağlamında467 ayrıca İmamlar’ın yaşadığı dönemde, onlarla bazı büyük Sûfîler 

arasında sıkı bir ilişki ve irtibat bulunduğu da belirtilmektedir. Bu bağlamda Hz. 

Ali’nin öğrencilerinden Üveys el-Karâni ve Hasan el-Basrî örnek gösterilmekle 

birlikte İmam Cafer es-Sadık’ın halkasına dahil olanlardan da İbrahim el-Edhem, 

Beyazid el-Bestami, Bişr el-Hâfi gibi sufilere yer verilmiştir. Keza İhvan-ı Safa’nın 

risalelerindeki bazı sûfîliğe yapılan atıflarda Sûfîlik ve Şiîlik arasındaki ilişkiyi 

göstermekte olduğu belirtilmiştir. Bu misallerden hareketle zahidler olarak tanınan 

ilk Sûfîler’in çoğunun İmamlar’ı ziyaret edip zühd yolunda onların örnekliğine 

başvurduğu açıklanmıştır. Ancak belirtildiği üzere İmamlar’dan sonra Şiîlik ve 

Sûfîlik birbirinden farklı hüviyetler kazanmış olup belli ölçüde birbirinden 

ayrılmışlardır. Sûfîlik ile Şiî-İmamlar arasında bilinen son bağ İmam Rıza olup bu 

İmam’dan sonra artık Şiî-İmamlar Sûfîlerle birleşmemiş ve Sûfîlerin aleyhinde de 

konuşmamışlardır.468 Fakat bu durum kalıcı bir mahiyet arz etmemektedir. 

Moğol istilasının akabinde Şiîlik ve Sûfîlik farklı şekillerde tekrardan 

birleştiler. Çünkü o dönemde görünürden uzak olup sonraları Sûfî tarikatlar içinde ve 

yeni ekoller oluşturarak gün yüzüne çıkmışlardır. Özellikle Oniki İmam Şiîliğinde de 

VII/XIII. yy’dan X/XVI. yy’a kadar resmi Şiî çevrelerinde Sûfîlik gelişme 

göstermiştir. Şiî ulema eserlerinde Sûfî öğretilere de yer vermiş olup Sûfî ünvanı da 

almışlardır. Bu minvalde İbn Arabi ekolüne bağlı olan Seyyid Haydar Amuli (ö. 

                                                             
464 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 119. 
465 Tabandeh - Alishah, “Shi’ism, Sufism and Gnosticism (Irfan)”, 25. 
466 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 118. 
467 Tabandeh - Alishah, “Shi’ism, Sufism and Gnosticism (Irfan)”, 21. 
468 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 126-127. 



124 
 

757/1385’ten sonra) örnek gösterilebilir. Sûfî olup ayrıca irfani Şiîliğin zirvesi olarak 

görülen Amuli gerçek Şiîliğin gerçek bir Sûfîlik, gerçek Sûfîliğin de gerçek bir Şiîlik 

olduğuna inanmaktaydı. Ayrıca İbn Arabi de zahiri bakımdan Sünnî olarak 

bilinmekle birlikte Oniki imam hakkında yer verdiği eseri ve bunun Şiîlerce önem 

atfedilen bir konumda olmasından ötürü Şiî irfan’a katkısından dolayı bu bağlamda 

ayrı değerlendirilmiştir.469 İbn Arabi’nin anlayışlarından etkilenenlerin bir kısmı da 

onun öğretilerini İmâmiyye Şiîliği’ne eklemiştir. Durum böyle olunca özellikle 

İran’ın Şiîliği kabul ettiği bir dönem olan Safeviler devrinin fikri sentezi için ortam 

hazırlamış yeni Şiî kelamcılarını ortaya çıkarmıştır.470 Bu durum Şiîlik Sûfîlik 

ilişkilerinin sağlamlığını gösterme bağlamında yer verilmiş izahat ve iddianın 

temellendirme bağlamında önem arz etmektedir. 

Bu çerçevede kısaca yer verilecek olursa, Şiîler ile Sûfîler arasındaki ilişkiler 

VIII.-XIV. yüzyıl ve sonrasına tam anlamıyla değişime uğramış olup salt karşıtlık ve 

düşmanlık yerine kimi Şiîler tasavvufa karşı olumlu tavır takınmışlardır. Gerçekleşen 

bu tedrici değişim Timur ve II. Han dönemlerinde ortaya çıkmış olup Safaviler 

döneminde de süregelmiştir. Daha öncede yer verildiği üzere Seyyid Haydar Amuli 

(ö. 720/1320) gibi kimi Şiî düşünür ve müelliflerin özellikle İbnü’l Arabî’nin (ö. 

938/1240) anlayış ve doktirinini, Şiî doktirin ve felsefesi ile birleştirme uğraşlarının 

bunun bir sonucu olarak ortaya çıktığı savunulmuştur. Amuli’den sonra ise Sûfîlere 

karşı muhalefet eden ve tam tersi pozitif bir yaklaşım içinde olan iki Şiî anlayışın 

olduğunu söylememiz mümkündür.471 Bu da Şiîlik içinde konuyla ilgili tek bir 

yaklaşımın olmadığını açıkça göstermiş olmaktadır. 

Bununla birlikte VII/XIII yy’dan X/XVI.’a kadar Sûfîlik ve Şiîliğin 

mezcolduğu, her ikisiyle de irtibatlı Sûfî ve dini hareketler olmuştur. Mü‘şa‘şa‘a 

(Sha’sha’ah) ve Fanatik Hurufi mezhepleri direkt olarak Sûfî ve Şiî temelden 

yayılmış olup Şiî-Safevi hareketine alan hazırlamışlardır. Yine Ni’metullâhî ve 

Nûrbahşî tarikatlarına baktığımızda bunlar da hâla Şiî dünyada en yaygınları olarak 

                                                             
469 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 128-129. 
470 Seyyid Hüseyin Nasr, “Yedinci Yüzyıl Sufiliği ve İbn Arabi Ekolü”, çev. Sadık Kılıç, Tasavvufi 

Makaleler, (İstanbul: İnsan Yayınları,  2002), 114. 
471 Nasrullah Pürcevâdî, “On İki İmam Şiiliğinde Tasavvufa  Muhalefet”, çev. Abdullah Kartal, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 11/1 (2002), 239-240. 



125 
 

varlığını sürdüren Şiî-sûfi yapılardır. İlaveten yeni İran devletini kurmuş olan siyasi 

hareketin özüne bakıp daha geriye gidildiğinde Safeviler örnek gösterilmektedir. Zira 

Şeyh Safiyyüddin-i Erdebili’nin Sûfî tarikatına gittiğimizde Safevi hareketin Sûfî 

temelli bir ibtidasının olduğunu görmekte olup472 buradan hareketle Sûfîlikle bir 

ilişkilendirme söz konusu olmuş olmaktadır. 

Bunların dışında yer verilen bazı görüşlerde ise Tasavvufun, Şiî anlayışla, 

özellikle On İki İmam Şiîliği ile müşterek yönlerinin olduğunu ifade edilmekle 

birlikte asıl itibariyle tasavvufun, Sünnîliğin bir tarzı olarak gelişim gösterdiği 

belirtilmiştir. Şiîler’in Sûfîlere muhalefet edip bazen düşmanca tavır içerisine 

girmesinin nedeni olarak bu durum gösterilmiştir. Bu bağlamda Tasavvufu (Sufiliği) 

eleştiren ilk İmâmî yazarlardan birisi olarak Cemaleddin el-Murtaza er-Razi 

gösterilir. Zira o, Sûfîlerin kendilerini, Allah ve Peygamberler’den sonra 

yaratılanların en iyisi olarak gördükleri ve onların Allah’ı bu dünyada göreceklerine 

olan inanca sahip olmaları gerekçesiyle de eleştirmiştir. On İki İmam Şiîliğinin 

(İsnaaşeriyye) tasavvufa yönelik bu muhalefeti On İkinci İmam’ın Gaybet-i Suğra’sı 

olarak bilinen III./IX. yüzyıla kazar uzanır. Tasavvufa karşı olan Şiî Muhalefet’in, 

Hüseyin Mansur el-Hallac’ın (idamı 309/922) yaşadığı dönemde ona karşı duyulan 

husumetle başlamış olduğu da ifade edilmektedir. Şiî gelenek Hallac’ı bir Şiî olarak 

kabul etmekle birlikte İmâmiye’nin önde gelenleri tarafından Kum şehrinden 

kovulduğu kabul edilmektedir. Bağdat’taki On İki İmam (İsnaaşeriyye) Şiîlerinin 

lideri Şeyh el-Müfid (ö. 413/1022) onun fasık ve zındık vasfıyla maruf olduğunu 

zikretmiş ve diğer bütün Sûfîleri de eleştirmiştir. Şeyh Mufid bu eleştirilerini Onuncu 

İmam Ali el-Hâdi’nin (254/868) Sûfîliğini iddia eden bir şahsın ya sahtekar ya sapık 

ya da saf biri olduğunu belirten sözüne dayandırmaktadır. Diğer bir dayanak ise 

Sekizinci İmam Ali er-Rıza’nın, (203/818) Sûfî ismi işitilir işitilmez onun dil ve 

kalple reddetmesi gerektiğine yer vermesi ve onları eleştirip aleyhlerinde 

konuşmanın Hz. Peygamberle birlikte kafirlere karşı savaşmakla eş değer olduğunu 

vurgulamasıyla temellendirilmektedir.473 Yine bunun dışında baktığımızda Sûfîliğe 

müsamahalı yaklaşan kimi Şiîler’den dahi menfi çağrışımlardan kaçınmak için 

                                                             
472 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 129-132. 
473 Pürcevâdî, “On İki İmam Şiiliğinde Tasavvufa  Muhalefet”, 233-238. 



126 
 

tasavvuf kelimesinin yerine irfan kavramını kullandıkları görülmektedir.474 Bu ise 

tasavvufa karşı eleştirel ve mesafeli bir anlayışın varlığını açıkça gösterir olmaktadır. 

Bunun yanı sıra Şiî anlayış içersinde tasavvufa karşı böyle bir muhalefetin olduğunu 

bilmemizde meseleyi tüm boyutlarıyla anlamamız hususunda önem arz etmektedir. 

Nihai olarak burada görmekteyiz ki şiî anlayış, sûfîlik ile sağlam bir 

ilişkilerinin olduğunu aktarmada çeşitli delil ve kaynak kullanmakta olup bunu 

temellendirme çabası içerisinde olmuşlardır. Bu bağlamda sûfîlik (tasavvuf) Şiîlikten 

ayrılmaz bir parça olarak bir ve bütün görülmüş olup hakikatin zahiri ve batini 

yönüyle birbirini tamamladıklarına işaret edilmiştir. Kimi Şiîlerce bu yaklaşım kabul 

edilmemiş ya da irfan ismi kullanılarak sûfîlikten farklı bir konumda 

konuşlandırılmak istenmiştir. Bu da meselenin diğer bir boyutudur. Bunun dışında 

Şiîlerin kendilerini sûfilikle sağlam bir ilişki içerisinde göstermesi Mevlânâ gibi 

birçok sûfîyle onları şiî ortak paydada görünmeyi sağlamış olmaktadır. Zira onlar 

kendilerini sûfîlikle ilişkilendirip ortak benzerliklerine ve bazı referanslara yer 

vererek şiîlik-sûfîlik anlayışını birleştirmiş olup Mevlânâ gibi birçok sufiyi de kendi 

anlayışlarının bir parçası olarak göstermiş olmaktadırlar.  

3.2.3. Hz. Ali’ye Atıfları Bağlamında İmâmet-Velayet 

Velayet sevgi ve aşk olarak nitelenen bir kavramdır. Bu bağlamda Mesnevi’de 

de ana konu aşktır. Zira  Mevlânâ aşk’ın doğasından bahsetmiştir. Dini anlayışta 

rivayet, rasyonel ve gönül merkezli üç farklı yaklaşım göz önüne alındığında 

Mevlânâ gönül merkezli bir yaklaşımı tercih etmiştir. Zira bu, iman ve aşk ya da 

velayet yolu olarak görülmektedir. Sûfîler de her zaman diliminde ilahi bir manevi 

rehber ya da veli’nin bulunduğuna ve onun aracılığıyla kişinin Allah’a giden yolu 

bulabileceğine inanır. Bu minvalde Mevlânâ’nın Peygamber'den sonra bu yolun 

kaynağı veya velisi olarak Hz. Ali'yi görmekte olduğu belirtilmiştir. Buradan 

hareketle ayrıca Mesnevi’nin bir velayet kitabı olmakta olup Mevlânâ’nın da bir Şiî 

olduğu iddia edilmiştir. İlaveten Hz. Peygamberin maneviyatı ve velayeti Hz. Ali’nin 

                                                             
474 Pürcevâdî, “On İki İmam Şiiliğinde Tasavvufa  Muhalefet”, 241. 



127 
 

şahsında olup Peygamberden sonra her zaman aşk yolunda rehber (veli) bulunmakta 

olduğu da475 vurgulanmış olmaktadır.  

Velayet, genel ve özel olmak üzere 2’ye ayrılmıştır. Bu bağlamda genel 

velayet taklitten yakınlığa ve Hakta yok oluşla ilişkilendirilmişken özel velayet ise 

Hz. Muhammed ve onun soyundan gelen Ehl-i Beyti (kızı Hz. Fatıma, onun kocası 

Hz. Ali ve çocukları Hz. Hasan ve Hüseyin) ile ilişkilendirilmiştir. O aşamada, bu 

velayeti elinde bulunduranlar Kur’ân’ın zahirinin yanı sıra, onun içsel, deruni 

seviyeye deki anlam dünyasını da idrak etmiş oldukları vurgulanmaktadır.  

Mevlânâ’nın ise özel velayeti, (velayet-i hassa) velayet-i şemsiyye (güneş) ve 

velayet-i kameriyye (ay) olmak üzere iki yönlü olarak ele aldığı belirtilir. Bu 

minvalde velayet-i şemsiyye’nin tecellisi velayet-i Muhammediyye olup bunun 

sahibi Hz. Peygamber ve ilaveten Mesnevi’ye referans ile Hz. Ali iken, velayet-i 

kameriyye’de ise Hz. Peygamber soyundan gelenler ve Allah’ın tayin ettiği Ehl-i 

Beyt olarak açıklanmıştır. Bu doğrultuda Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Hz. Ali’nin 

velayet-i hassa sahibi olarak görülmesi ve Hz. Ali’nin üstünlüğüne dair ifadelerin 

olduğu açıklanmıştır. Yine bu metinlere atfen Mevlânâ’nın Hz. Ali’nin velayetini 

kabul edip, onun diğer sahabilerden manevi üstünlüğüne inandığı belirtilmiştir.476 

Nihai olarak bu bağlamda Mevlânâ’nın bazı ifadelerine yer verilip Hz. Ali’nin 

velayetine bağlayacak şekilde yorumlanmış olduğunu söylememiz mümkündür. 

Yine velayetle ilgili olarak ilahi vahye dayanan ve her şeyde mevcut olan 

ebedi bir hakikat olduğuna yer verilmiştir. Hz. Adem’den Hz. Muhammed’e kadar 

bütün Peygamberler, Peygamber olmadan önce veli olup velilik, Peygamberlik 

döngüsü sona ermiş olsa da devam edegelen çerçevede görülmüştür. Mevlânâ ise 

buna ilişkin Peygamberliğin gül bahçesinin harap olmasına karşın velayet rayihasının 

özünün koklanması gerektiğini ifade ederek477 velayetin ehemmiyetine değinilmiş 

olmaktadır. 

                                                             
475 Sharam Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, Rumi’s Spiritual Shi’ism, 

ed. Seyed Ghahreman Safavi, (United States of America: London Academy of Iranian Studies Press, 

2008), 29. 
476 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 49-51.  
477 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 30. 



128 
 

Hz. Ali’yle ilgili olarak ise onun, Allah tarafından veli olarak tayin edildiği 

anlayışı bazı Kur’ân ayetlerine ve hadislere de dayandırılmıştır. “Ey Allah’ın Rasulü 

Rabbinden sana indirileni tebliğ et…” ve ilaveten “Bugün sizin için dininizi kemale 

erdirdim…”, ayetleri ile Gadir-i Hum ve Sakaleyn hadisi buna örnektir. Önemli 

olanın Hz. Peygamberden sonra velayetin Hz. Ali ve diğer Şiî imamlar ile devam 

ettiğine inanmak olduğu vurgulanmaktadır. Ayrıca tüm müslüman kaynakların 

aktardığı Kur'ân ve hadis referanslarının Peygamber'in soyuna duyulan sevginin 

İslam'ın temel bir ilkesi olduğunu teyit etmekte olup Mevlânâ'nın Mesnevi’sinin, Şiî 

İslam'ın temel ilkelerinden biri olan İmam Ali'nin velayetine inandığını kanıtlar 

mahiyette olduğu belirtilmiştir.478 Bu da onlar nezdinde bir delil olarak görülmüştür. 

Velayet Tasavvufun hakikati olup ayrıca İslam’ın da bâtınî yönü olarak479 

görülmüştür. Bu zaviyeden bakıldığında kalbin yolu aynı zamanda velayet yolu olup 

velayet ve kalp ise bir gerçeğin farklı iki yönünü480 temsil etmiş olmaktadır. Bunların 

yanı sıra ayrıca velayet ile tam olarak bitişik olan Şiîlikte ki İmam anlayışının da Sûfî 

anlayışınkiyle örtüşmekte olduğuna yer verilmiştir. Özellikle Sûfî anlayışta her 

Üstad’ın kendi devrinin kutbuyla ilişki halinde olmasının yanı sıra Şiîlikte ise bütün 

manevi görevler her dönemde İmam ile ilişkili olmaktadır. Bu bağlamda Şiî-

velayetteki imam tasvirinin rol ve işlev bakımından Sûfî üstadınkine benzediği 

söylenmektedir.481 Bununla beraber ayrıca Hz. Peygamber ve 12 İmamın tamamı 

kendi zamanlarında ilahi velayeti temsil eden “Mükemmel İnsan”ın tecellileri olarak 

görülmüştür.482 Bu da velayetin etkinliğini gösteren bir hüviyet arz etmektedir. 

Velilik ile ilgili olarak ise Allah’ın yeryüzündeki gölgesi olduğu ve 

Mevlânâ’nın ise bunu, rehberlik eden ilahi güneş ışığı483 olarak tasvir ettiğine yer 

verilmektedir. Bu denli yüceltici tasvirlerle yer verilen Şiî-velayet kavramı daha 

zengin ve benzer ortak nokta ve benzerliklere yer verilerek açıklanmış olmaktadır. 

Bu bağlamda Şiî-velayet kavramı ile onu simgeleyen hırka tasviri Sûfîlik ile Şiîlik 

                                                             
478 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 49. Ayrıca bkz. el-Maide 5/67; el-Maide 5/3. 
479 Seyed G Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 49. 
480 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 30. 
481 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 123-124. 
482 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 49. 
483 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 30. 



129 
 

arasında çok önemli bir ortak unsuru ortaya koymaktadır. Bu kapsamda hırka giymek 

sembolik anlamı itibariyle Şiî-velayet anlayışıyla birleşmiş olmaktadır. Zira hırka 

giymek, velayete ilişkin hususi bir lûtfun ve manevi bir öğretinin üstad’dan talib’e 

yani öğrenciye aktarılmasını temsil ettiğine işaret ediliştir. Bu bağlamda Şiî 

zaviyeden bakıldığında Hz. Peygamberin, Hz. Ali, Hasan ve Hüseyin ve kızı 

Fatıma’yı saracak şekilde üzerlerine hırka koymasından bahseden Hırka hadisine 

atfen evrensel velayetin Hz. Fatıma’ya (kısmî velayet) ve onun aracılığıyla torunları 

olan imamlara yani Hz. Hasan ve Hüseyin’e aktarılmasını simgelerken, Sûfî 

zaviyeden bakıldığında ise Hz. Peygamberin giydiği gibi hırka giymek ve hırkanın 

temsil ettiği ilahi sırları anlama kapasitesine ve bilince ulaşmayı ifade ettiği 

belirtilmektedir. Bunun yanı sıra te’vil ve buna ilişkin bilgi ve öğretinin gizli bir 

formunun varlığı, derûni, irfânî vasıf ve velâyet hem Şiîlik hem de Sûfîlikte 

benimsenip güvence altına alınmıştır.484 Bu da ortak zaviyeden değerlendirilmiş olup 

her ne kadar sağlam bir yapısı olmasa da savundukları argüman için benzerlik temelli 

bir örnek oluşturmaktadır. 

Şiî ve Sûfîler’in sahip olduğu bir diğer ortak öğreti ise “Muhammed’in nûru” 

ve silsile (velayet zinciri) öğretisi olduğu belirtilmiştir. Birazcık farklı formlar altında 

da olsa sahip olunan bu öğreti de Şiî anlayış, bir Peygamberden diğerine ve 

nihayetinde son Peygamber Hz. Muhammed’e (s.a.v.) ve ondan da İmamlara 

aktarılarak tevarüs etmiş “ilk nur”un varlığını benimseyip bu nur sayesinde onların, 

ilahi bilgiye ermek, günahlardan korunmak gibi vasıfları da elde etmiş olduklarını 

kabul ederler. Yine aynı surette Sûfîlikte de insan’dan Peygamber’e kadar ulaşan bir 

velayet silsilesi mevcuttur. Bu minvalde manevi gerçekleşmeyi mümkün kılacak olan 

biri olarak vahiy kaynağına bağlı,  bu yolda sülük etmiş bir zât mevcudiyeti anlayışı 

vardır. Bu tezden yola çıkarak silsile ile Şiî anlayıştaki “Nûr-i Muhammedî”ye 

benzeyen bir ortaklığın bulunduğu ortaya konmuş olup her ikisinde de manevi bir 

mevcudiyetin devamlılığı ön görülmüş olmaktadır.485 Bu da her ikisinin ortak bir 

zaviyesi olarak sunulmuştur. 

                                                             
484 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 121-123. 
485 Nasr, “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve Tarihi Münasebetler)”, 124-125. 



130 
 

İlaveten Allah’ın, Hz. Ali'yi Peygamber'den sonra manevi halef ve veli olarak 

atadığı savunulmuştur. Hz. Ali'nin halife olarak Peygamber'in yerini alıp almadığı 

konusu doktrinsel değil, tarihsel bir mesele olduğu ve önemli olan Peygamberden 

sonra velayetin devam ettiğine inanmak olduğuna değinilmiştir. Bu bağlamda 

Mevlânâ “Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır…” hadisine yer vermiş 

olup Hz. Peygamber'in Gadir Hum'da Hz. Ali'yi tayin etmesinin tarihsel gerçekliğini 

kabul etmiş olduğunu486 vurgulamıştır. Hem Sünnî hem Şiîlerce kabul edilen bu 

hadisle ilgili olarak Mevlânâ’nın da yer vermesi çok tabii olmaktadır. Ancak 

Mevlânâ’nın bu hadise yer vermesinden bu anlam çıkarılmış olup Şiî doktirini 

destekler mahiyette burada sunulmuştur. 

Bu ortak zaviyeler ve benzerliklerin tüm Şiîler nezdinde benimsendiğini 

söylememiz mümkün değildir. Zira farklı anlayışta olan Şiîlerde bulunmaktadır. 

Örneğin Cemaleddin el-Murtaza er-Razi tasavvuf erbabının sahip olduğu velâyet 

anlayışına da karşı çıkmıştır. Zira Sûfîler nezdinde herkesin velayete sahip 

olabileceği inancı varken Şiîler velayetin Hz. Peygamberden sonra İmamlara özel bir 

ayrıcalık olduğuna inanırlar. Bu minvalde sûfîlerin Keramet gösterme gücünü kabul 

etmeyip kerametin imamlar nezdinde gösterilebileceğini kabul ederler. Ayrıca Şiî 

anlayışa göre  Hz. Peygamberin dışında hiçbir insanın İmamlardan daha üstün ve 

faziletli olması mümkün değildir.487 Bu gerekçelerden ötürü bir karşıt görüşün 

olduğunu görmekteyiz. 

Bunun dışında Veli, çağının en mükemmel insanı ve Allah'dan insana lütuf 

aracısı olduğu belirtilmiş olup onun kabulünün, Allah'ın kabulü olduğu 

vurgulanmıştır. Buna ilişkin yer verilen Mevlânâ’ın ifadeleri belirtildiği üzere bunu 

destekler mahiyette olmaktadır. Zira Mevlânâ’ya referansla yer verildiği üzere, 

(Veli’nin) bir kimseyi reddetmesi Allah rızası için yaptığını ve veli’nin kimseyi 

kabul etmesi durumunda da otoritenin o olduğu488 beyan edilmiştir. Buna ilave 

olarak Mevlanâ’nın beyitlerine işaret edilerek, oraya referansla her çağda bir velinin 

çıkıp bu durumun kıyamete kadar süreceği ifade edilmiş olmaktadır. Onun, vasıf 

                                                             
486 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 36. 
487 Pürcevâdî, “On İki İmam Şiiliğinde Tasavvufa  Muhalefet”, 238. 
488 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 30. 



131 
 

itibariyle hem Mehdi (hidayete eren) hem de Hadi olan (hidayete erdiren)489 bir 

hüviyete sahip olduğu açıklanmıştır. Tabii bu referanslar tevil edilerek yer verilmiş 

bir yapıda olmaktadır. 

Yine bu bağlamda Hz. Ali'nin velayetine, yani Ali'nin Peygamber'in gerçek 

halefi olduğuna ve bunun onun münhasır hakkı olduğuna inanan her şair, yazar ve 

mutasavvıfın bir Şiî olduğu söylenmiştir. Asıl mesele, burada savunulduğu üzere 

Ali'nin velayetine inanan herkesin Şiî kabul edilebileceğidir. Bu husus dikkate 

alındığında Sa'di, Hafız, Rumi ve genel olarak tüm büyük Sûfîler Şiî olarak görülmüş 

olmaktadır.490 Bunun yanı sıra Mevlânâ’nın nazarında, Hz. Ali ve diğer evliyaların 

insanlara bu dünyada ve ahirette yol gösterdiği de belirtilmiştir.491 Buradan da geniş 

bir Sûfî yelpazesinin kapsanmasının amaçlandığı görülmektedir. 

Bunların dışında Mevlânâ’yı ruhani anlamda Şiîlikle ilişkilendirme 

noktasında onun Hz. Ali’yle ilgili olan tasvirlerine yer verilmiştir. Bu bağlamda 

örnek verecek olursak Hz. Ali’nin Müminlerin emîri, ihlasla davranan, Allah’ın 

aslanı, her peygamberin ve evliyanın gururu, cömert yapısı, bütünüyle akıl ve göz 

olup bilgisine işaret edilmesi, cennetin şahini, görünmeyeni algılayan, Allah’ın razı 

olduğu kişi, ay küresi (velayet-i kameriyye), velayet-i şemsiyye’nin sahibi olduğuna 

işaret, nur üstüne nur, ilim şehrinin kapısı, manevi velayetin yolu, kanatları parlayan 

şahin, ameli dinine şahit olan, Allah’ın iradesinin tezahürü olan, nefsinin yükünü 

yolda kaldırıp Allah’ta yok olan ve ilahi gölge hüviyetinde olması minvalindeki 

ifadelerine de atfen onun velayetinin Allah’tan geldiğine492 işaret edildiği 

savunulmuştur. 

Yine Mevlânâ’yı Şiîlikle ilişkilendirme noktasında onun Hz. Ali’ye referansta 

bulunduğu başka örnek ve nitelemelerden de bahsedilmiştir. Bu doğrultuda Hz. 

Ali’nin Allah’ın vekili olduğu, Allah’ın ışığına daldığı gibi tasvirler ve bunun yanı 

sıra ilahi bahçe, yalnızca Allah’a bağlanan, ilahi bilgi kapısı, ruhun efendisi, asillerin 

güneşi gibi ifadelere de  yer verilmiştir. İlaveten onun velayetinin ışığının Allah’ın 

                                                             
489 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 36. 
490 Tabandeh - Alishah, “Shi’ism, Sufism and Gnosticism (Irfan)”, 23. 
491 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 37. 
492 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 51-55. 



132 
 

nurundan olduğu tasvir edilmiştir. Ayrıca Mevlânâ Hz. Ali’nin tamamıyla Allah’a ait 

olduğundan söz eder ve bu da Hz. Ali’nin iradesi ve varlığının Allah tarafından 

sınırlandırıldığı şeklinde yorumlanmıştır.493 Ancak şunu da görmekteyiz ki yer 

verilen bu ifadeler ve nitelemelerin bazısında görüşlerin desteklenmesi için gerek 

Mesnevi’de geçen bu beyitler yorumlanmış şekliyle sunulmuş gerekse Hz. Ali’nin 

isminin geçmediği yerde de tevil yoluyla Hz. Ali’yi ifade eden niteleme olduğu 

savunulup bu şekilde yer verilmiştir. Buradan da Mevlânâ’nın Şiîliğe yakınlığı 

noktasında bir dayanak oluşturulmak istendiği anlaşılmaktadır. 

Yine Mevlânâ, veli’nin zamanın peygamberi olup, Allah'a yoldaşlığın, 

evliyaya yoldaşlıkla mümkün olduğunu ve evliya’nın, Allah'ın hayat veren velayet 

nefesiyle insanı dirilttiğine işaret edilerek yer verilmiştir. Bunun yanı sıra yine yer 

verildiği üzere Mesnevi'de veli, pir veya yol gösterici şeyh olarak da adlandırılır ve 

itaat zorunlu görülür. Peygamber bu hususu Hızır gibi herkesten önce Ali'ye 

öğretmektedir. Bu nedenle Mesnevi'de Hz. Peygamber’in, Ali'ye mürşide itaatin 

Allah'a en yakın yol olduğunu öğütlediği bildirilmiş olduğu belirtilmiştir. Bununla 

beraber Mevlânâ’nın, zamanın kutbunun (yani velinin) nefesi (sözleri) yanında, 

nakledilen ilmin, su varken kumla abdest almak gibi olduğunu ifade eden beyitine 

yer verilip buna bağlı olarak onun, veliyi yolun kendisi olarak bile görmekte olduğu 

beyan edilmiştir. Çünkü mükemmelliğe ulaşmanın yolunun veli ile bağlantılı 

olmakla mümkün görüldüğü494 ifade edilmiştir. 

  Hemen hemen bütün mutasavvıf şeyhleri gibi Şiî olduğu savunulan 

Mevlânâ’nın, Velayete inanmakta olup Hz. Ali'yi veli olarak tanıdığı 

belirtilmektedir. Ancak o, ilk üç halifeye sövüp lanetlemediği için Rafızi olarak 

değerlendirilmez. Bunun yanı sıra o, literal anlamda Sünnî olup Sünnîliği İslam 

geleneğinin gerçek yolu olarak görmektedir.495 Fakat şu da var ki Mevlânâ’nın 

Sünnîliğe yer verip ondan bahsetmesindeki kastın ise Hz. Peygamberin sünnetine 

                                                             
493 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 55-59. 
494 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 31-34. 
495 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 39. 



133 
 

sahip olunmakla ilgili olduğu belirtilmiştir.496 Bu izah ve tevil onun Şiî zaviyenin 

dışında görülmemesini sağlamış olmaktadır. 

Mevlânâ’nın tasvir edildiği şekliyle Şiîliği mevcut fıkıhçılar ve diyalektik 

ilahiyatçıların tasvirindeki gibi olmadığı savunulmaktadır. Zira Allah’ın, Hz. Ali'yi 

Peygamber’den (s.a.v.) sonra manevi halef ve veli olarak atadığı ve Hz. 

Peygamberden sonra her zaman aşk yolunda İmam Ali ailesinden yaşayan bir manevi 

rehber olan veli olduğu inancı farklı bir konum arz etmektedir. Bu doğrultuda manevi 

(ruhani) Şiîlik ile fıkıh Şiîliği arasında farkın olduğuna işaretle değinilmiş 

olmaktadır.497 Ayrıca Şiîliğin, ileri sürülenin aksine halifelere karşı konumlanmış 

politik bir hareket olmayıp onun velayete dayanan kalbi bir yol olduğu ve kelam, 

fıkıh ve siyaset farklılıkları bu ana yolun dışında tali meseleler olduğu 

vurgulanmıştır. Mevlânâ’nın Mesnevi’de ilk dört halifenin hepsinden olumlu söz 

ettiği ancak konuşma tonu Hz. Ali’ye gelince tamamen farklı olduğuna değinilmiştir. 

Zira Hz. Ali’ye gelince ona farklı yer verip Hz. Peygamberden sonra onu veli olarak 

kabul ettiği açıklanmış498 ve Hz. Ali'yi önceki üç halifeden hiçbirinin sahip olmadığı 

manevi bir yapıya sahip olarak görmekte olduğuna değinilerek böylece Mevlânâ’nın 

gerçek bir Şiî olduğu499 iddiası bu minvalde şekillendirilmiş olmaktadır. Buradan da 

Mevlânâ’nın dört halifeyle ilgili müspet söylemlerinin olması durumunun onun 

Şiîliğine halel getirecek bir durum olarak görülmediği anlaşılmaktadır. 

Özetle ifade edecek olursak Mevlânâ ile ilgili verilen referanslara 

bakıldığında onun sözlerine bütüncül yaklaşımla bakılmayıp bağlamından 

kopartılmış bir şekilde anlamından uzak yorumlanarak yer verildiğini söylememiz 

mümkündür. Bu da nesnellikten uzak bir sonucu ortaya çıkarmış olup Şiî anlayışın 

argümanlarını açıkça yetersiz bırakmaktadır. 

                                                             
496 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 34. 
497 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 48. 
498 Safavi, “Rumi Spiritual Shi’ism”, 60-61. 
499 Pazouki, “Spiritual Walayah or Love in the Mathnavi Mawlawi”, 38-39. 



134 
 

SONUÇ 

Büyük bir mutasavvuf ve mütefekkir olan Mevlânâ, hem hâl hem kâl ehli 

olup bunların yanı sıra fikir, görüş ve yaşantısıyla toplumlara ışık tutmuş evrensel 

etkiye sahip büyük bir şahsiyettir. Bu müstesna şahsiyetin dinî, mezhebi, etnik ya da 

siyasî mensubiyeti önem arz etmektedir. Onun hayatı, ilmî kişiliği ve Ehl-i sünnete 

mensubiyeti gibi hususlarda genel bir kabul olmakla birlikte özellikle bazı Şiî 

çevreler onun Şiî ya da Şia sempatizanı olduğu şeklinde iddialar ileri sürmüşlerdir. 

İşte bu çalışma tam da bu konuyu merkeze almıştır. 

Öncelikli olarak belirtmeliyiz ki, incelediğimiz eserlerinden hareketle 

Mevlânâ’nın ortaya koyduğu fikir ve görüşler, Şia’nın inanç, fikir ve görüşleriyle 

örtüşmeyen bir mahiyet arz etmektedir. Zira Mevlânâ, her ne kadar Şia nezdinde 

büyük önem atfedilip farklı bir yerde konumlandırılan Hz. Ali’den bahsediyor olsa 

da, bunun yanı sıra Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman’dan da çok yerde 

bahsetmiş ve onları müsbet anlamda, güzel nitelemeler ve tasvirlerle anmıştır. Bu ise 

Şiî doktirine tezat bir durum arz etmektedir.  

Mevlânâ’nın, Hz. Ali’den fazla bahsetmesi, yeri geldiğinde Hz. Hasan ve Hz. 

Hüseyin’i en güzel şekilde anması, bir kısım Şiî çevrelerce iddia edildiği üzere onun 

Şiî olduğuna ya da Şia’ya muhabbet beslediğine delil olarak gösterilemez. Çünkü Hz. 

Ali, Hasan ve Hüseyin sadece Şia’da değil, bütün Müslümanların nezdinde muteber 

sahabiler olarak sevilip sayılmaktadır. Dahası başta Hz. Ali olmak üzere Ehl-i beyt 

mensupları müslüman toplumun değer verdiği şahsiyetlerdir. Mevlânâ’nın bunlardan 

fazlaca bahsetmesi, güzel nitelemelerde bulunması son derece olağan olup herhangi 

bir Şiî yakınlığa ya da mensubiyete delil olarak gösterilemez. Mevlânâ’nın, Hz. 

Ali’ye son derece ehemmiyet verdiği ve güzel vasıflarla nitelediği aşikardır. Ancak 

unutulmamalıdır ki, Şiîlik Hz. Ali’yi sevmekten ziyade diğer sahabeye teberri etmek 

üzerine kurulmuştur. Dolayısıyla bir kimsenin Şiîliği Ali sevgisinden değil, Hz. Ebû 

Bekir, Ömer, Osman, Âişe vb. sahabilere karşı nasıl bir tutum sergilediğinden 

anlaşılır. Bu itibarla Mevlânâ’nın söz konusu sahabiler hakkındaki görüşleri önem 

arz etmektedir. Mevlânâ’nın başta Hz. Ebû Bekir, Ömer, Osman ve Âişe olmak üzere 

bütün sahabeye kadar büyük bir sevgi ve saygısının olduğu anlaşılmaktadır. Söz 



135 
 

konusu sahabileri hayırla yadeden bir İslam aliminin Şiîlikle ya da Şiî sempatizanı 

olmakla itham edilmesi kabul edilir bir durum değildir. 

Mevlânâ’nın Şia’ya mensubiyeti ya da bu görüşe olan yakınlığı bağlamındaki 

iddiaların kaynaklarının tesbit edilmeside son derece önemlidir. Bu çalışmada tesbit 

edildiği üzere Mesnevi ve Divan-ı Kebir eserlerinde farklı ilave beyitlerin bulunması, 

Hz. Ali’yi neredeyse ilahlaştıran kimi şairlerin şiirlerinin eklenmesi bu dayanıksız 

iddialara kaynaklık eden örneklerden biridir. Bu nüshalar muteber ve yaygın 

olmasalar dahi Mevlânâ hakkında yanılsama ve yanlış nitelemelere sebebiyet verecek 

kadar etkili olmuşlardır. 

Yine Şiîlik-sûfîlik arasında bir ilişki temeline yer verilip bunun üzerinden bir 

zemin oluşturulması ve bunun Mevlânâ gibi bazı sûfîlerle ilişkilendirilmesi 

durumuda diğer bir tesbitimizdir. Bunlara ek olarak Mevlânâ’nın bazı beyitlerinin 

asıl manalarını tahrif edecek ölçüde farklı  anlamların çıkartılması ve böylece Hz. 

Ali’yle ilgili imamet-velayet tasvirleri, farklı minvalde ona ilişkin atıflar ve bunlar 

üzerine yapılan manadan uzak tevil ve şerhler Mevlânâ ile ilgili bu mesnetsiz ve 

yanlış iddiaların temelini oluşturmaktadır. Nihai olarak yapılan bu çalışmada tesbit 

edildiği üzere Mevlânâ’nın eserleri çerçevesinde herhangi bir Şiî emarenin 

bulunmadığı böylece ortaya çıkmış olmaktadır. 

 

. 

 

 

 

 

 



136 
 

KAYNAKÇA 

 

Aksu, Ali. 

 

 

“Mevlana’nın Mesnevî’sinde Dört 

Halife”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 

13/1 (2009), 21. 

Alimoğlu, Amannisa. “Şia Tefsiri ve Aşırı Batınî Yorum: 

Cafer b. Mansur Kitabu’l-Keşf Örneği”, 

Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 4 (2004), 165-167. 

Altuntaş, Halil – Şahin, Muzaffer. 

  

Kur’an-ı Kerim Meâli, Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2013. 

Apak, Adem. İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2014. 

Arpaguş, Sâfi. “Mevlâna Celâleddin Rûmî (1207-

1273)”, İstem 5/10 (2007), 99. 

Atasağun, Galip. “Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin Hayatı 

ve Eserleri”, Türk-İslam Medeniyeti 

Akademik Araştırmalar Dergisi 3/2007 

(2007), 59-60. 

Aydın, Mehmet. “Konya’da Din ve Tasavvuf”, Milli 

Mücadeleden Günümüze Konya (1915-

1965), 1/35-37, Konya: T.C Konya 

Valiliği İl Kültür Müdürlüğü, 1999. 

Bardakçı, Mehmet Necmettin. “Mevlânâ’nın Tasavvufî Düşüncesinin 

Kaynakları”, İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi 19 (2007/8), 66-68. 

Barthold, V.V. Moğol istilâsına kadar Türkistan, haz. 

Hakkı Dursun Yıldız, Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 1990. 

Baykara, Tuncer. “Konya”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 26/183-184, Ankara: 



137 
 

TDV Yayınları, 2002. 

Bayram, Mikail. Selçuklular Zamanında Konya’da Dini 

ve Fikri Hareketler, İstanbul:  Nüve 

Kültür Merkezi Yayınları , 2008. 

Bulut, Halil İbrahim. İslam Mezhepleri Tarihi, Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2016. 

“Mevlâna’da Ehl-i Beyt Muhabbeti”, 

Türk Kültürü, Edebiyatı ve Sanatında 

Mevlâna ve Mevlevilik Ulusal 

Sempozyumu Bildiriler (14-16 Aralık 

2006), Sümam Yayınları, (2007), 574. 

Bulut, Halil İbrahim - Gül, Özkan. “İmâmiyye Şîa’sında İlmu’l-İmâm 

İnancı”, Marife Bilimsel Birikim 5/1 

(Bahar 2005), 84-85. 

Can, Şefik. Mevlânâ Hayatı, Şahsiyeti ve Fikirleri, 

İstanbul: Neşriyat, 1995. 

Cebecioğlu, Ethem. “Seyyid Burhânettin’in Bazı Kur’ân 

Âyetlerine Getirdiği İşarî Yorumlar-I”, 

Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi (1999), 12. 

Ceylan, Semih. “Seyyid Burhânettin”, Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, 37/57, Ankara: 

TDV Yayınları, 2009. 

Chittick, William C. “Rumı’s Vıew Of The Imam Husayn”, 

Rumi’s Spiritual Shi’ism, ed. Seyed 

Ghahreman Safavi, United States of 

America: London Academy of Iranian 

Studies Press, 2008. 

Demircan, Adnan. Hz. Ali Dönemi ve Ehl-i Beyt, İstanbul: 

Beyan Yayınları, 2008. 



138 
 

“Ehl-i Sünnet Âlimlerinin Kerbela 

Olayına Yaklaşımları”, Marife, 10/1 

(Bahar 2010), 73-77. 

Demirci, Mehmet. “Mesnevi’de Hz. Ali İmajı”, Hazreti Ali 

Sempozyum Bildirileri, DEÜ. İlahiyat 

Fakültesi, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı 

ve Diyanet İşleri Başkanlığı İzmir İl 

Müftülüğü İşbirliği, (2009), 411. 

Demirci, Mustafa. “Mevlana’nın Düşünce Köklerine Belh 

Üzerinden Bir Bakış”, Tarihî Süreçte 

Mevlâna ve Eserleri Ulusal Sempozyum 

Bildirileri, SÜ Mevlâna Araştırmaları 

Enstitüsü Yayınları (2014), 76. 

Duman, Cengiz. Mecusîlik, Ankara: 

www.islamhukukusayfasi.com, e-kitap, 

2009. 

Eflâkî, Ahmet. Âriflerin Menkıbeleri 1, çev. Tahsin 

Yazıcı, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1995. 

Emiroğlu, İbrahim. “Mevlânâ’nın Hz. Muhammed’e Sevgisi 

ve Bağlılığı”, D.E.Ü İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 18 (2003), 54. 

Ender, Mehmet. “Mesnevi (Nüsha Farkları)”, Din Yolu 

Dini ve İctimai Dergi 1/14 (1956), 13. 

Eren, Mehmet. “Mevlânâ’nın Mektuplarında 

Hadislerden Mesajlar”, Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 7/3 (Kış 2007), 

271. 

Fayda, Mustafa. İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2014. 

“Ömer”, Diyanet Vakfı İslâm 

http://www.islamhukukusayfasi.com/


139 
 

Ansiklopedisi, 34/44, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007. 

Fığlalı, Ethem Ruhi.  “Ali” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 2/371, Ankara: TDV 

Yayınları, 1989. 

Fürüzanfer. Mevlâna Celâleddin, Çev. Feridun Nafiz 

Uzluk, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 2004. 

Gölpınarlı, Abdulbâki. Mevlânâ Celâleddin, İstanbul: Inkılâp 

Kitabevi, 1985, 41-42. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 1, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1981. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 2, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1981. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 3, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1983. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 4, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1983. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 5, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1984. 

Mesnevî Tercemesi ve Şerhi 6, İstanbul: 

Inkılâp Kitabevi, 1985. 

Göztepe, Yüksel. “Osmanlı Şârihlerinin Getirdiği 

Yorumlar Işığı Altında Mevlana’nın 

Mesnevî’sinde Kerbelâ Matemine 

Bakış”, Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Din 

Bilimleri) III, ed. AlimYıldız, Sivas: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2010. 

Güllüce, Hüseyin.  “Mevlana’nın Düşünce Dünyasının 

Oluşmasında Etkili Olan Şahsiyetler ve 

Kaynaklar”, Uluslararası Düşünce ve 



140 
 

Sanatta Mevlânâ Sempozyum Bildirileri, 

Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi (2006), 51-52. 

“Mevlânâ’nın Yaşadığı VII/XIII. Asırda 

Belh ve Konya’nın İlmî ve Tasavvufî 

Durumuna Genel Bir Bakış”, Ekev 

Akademi Dergisi 17/ 55 ( Bahar 2013), 

102-103. 

“Mevlânâ ve Şems-i Tebrizî”, 

Uluslararası Mevlâna ve Mevlevîlik 

Sempozyumu Bildirileri-I, Şanlıurfa, 

Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 

2007, 23. 

Gültekin, Hikmet. “Şîa’da İhtilâfu’l Hadîs Problemi ve Ebû 

Ca’fer et-Tûsî’nin Uddetü’l-Usûl İsimli 

Eserinde Zikrettiği Çözüm Önerileri”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi 13/69 (2020), 1371. 

Güven, Rasih. “Mevlânâ Ceâleddin ve Şems-i Tebrîzî”, 

çev. Sâfi Arpaguş, M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi (2004), 143. 

Haykıran, Kemal Ramazan. Moğollar ve Mevlânâ, İstanbul: Sentez 

Yayıncılık, 2015 

Hidayetoğlu, A. Selahaddin. 

 

Hazreti Mevlâna Muhammed 

Celâleddin-i Rûmi Hayatı ve Şahsiyeti, 

Konya: T.C. Konya Valiliği İl Kültür ve 

Turizm Müdürlüğü Yayınları, 2005. 

İbn Battûta Tancî, Ebû Abdullah 

Muhammed. 

 

İbn Battûta Seyahatnâmesi, çev. A. Sait 

Aykut, 1/529, İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2000. 

Kandemir, M. Yaşar. “Abdullah b. Ömer b. Hattâb” Diyanet 



141 
 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1/126. 

Ankara: TDV Yayınları, 1988. 

 “Ali” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 2/378 Ankara: TDV 

Yayınları, 1989. 

Kaval, Musa. Mevlânâ’nın Mesnevi’sinde Dönemin 

Sosyo-Dini Yapısı ve Tasavvufi Hayatı, 

Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, DoktoraTezi, 2011. 

Kesik, Muharrem. “Sâdettin Köpek”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 35/392-393, İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008. 

Konuk, Ahmet Avni. Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 1, haz. Selçuk 

Eraydın, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2004. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 2, haz. Selçuk 

Eraydın, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2005. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 3, haz. Osman 

Türer vd., İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2006. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 4, haz. Osman 

Türer vd., İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2008. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 5, haz. Selçuk 

Eraydın, v.d., İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2005. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 6, haz. Selçuk 

Eraydın v.d., İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2005. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 7, haz. Selçuk 



142 
 

Eraydın vd., İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2006. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 8, haz. Sâfi 

Arpaguş, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2005. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 9, haz. Mehmet 

Demirci, Süleyman Gökbulut, Mustafa 

Tahralı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2008. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 10, haz. Mehmet 

Demirci vd., İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2008. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 11, haz. Dilâver 

Gürer, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2008. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 12, haz. Dilâver 

Gürer, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2008. 

Mesnevî-i Şerîf  Şerhi 13, haz. Dilâver 

Gürer, Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2009. 

Köprülü, Fuat. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 

Haz. Orhan F. Köprülü, Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1976. 

Küçük, Osman Nuri. Mevlânâ ve İktidar, Konya: Rumi 

Yayınları, 2007. 

Lewis, Franklin D. Mevlânâ Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, 

çev. Gül Çağalı Güven, Hamide 

Koyukan, İstanbul: Kabalcı Yayınevi,  

2008. 

Mahdi, Mohammad Yasir. “Türk-İslam Kültür Merkezlerinden Biri 



143 
 

Olarak Belh Şehri”, İstem 9/18 (2011), 

228-229. 

Mevlana Celaleddin Rumi. Mesnevi I, çev. Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991. 

Mesnevi II, çev. Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991. 

Mesnevi III, çev. Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991), 206, b. 2539. 

Mesnevi IV, çev. Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991. 

Mesnevi V, çev: Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991. 

Mesnevi VI, çev: Veled İzbudak, Haz. 

Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1991. 

Mevlana Celaleddin Rumi. Fîhi Mâfih, Çev. Meliha Ülker 

Anbarcıoğlu, İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1990. 

Mevlânâ Celâleddin Mektuplar, Çev, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, İstanbul: İnkılap ve Aka 

Kitabevleri, 1963. 

Mevlânâ Celâleddin. Mecâlis-i Sab’a (Yedi Meclis), çev; haz. 

Abdülbâki Gölpınarlı, Konya: Yeni 

Kitap Basımevi, 1965. 

Mevlânâ Celâleddin. Dîvân-ı Kebîr I, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, İstanbul: Remzi Kitabevi, 



144 
 

1957. 

Dîvân-ı Kebîr II, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Dîvân-ı Kebîr III, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Dîvân-ı Kebîr IV, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Dîvân-ı Kebîr V, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Dîvân-ı Kebîr VI, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Dîvân-ı Kebîr VII, haz. Abdülbâki 

Gölpınarlı, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992. 

Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî. Mesnevî-i Manevî, çev. Derya Örs, 

Hicabi Kırlangıç, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2015. 

Mevlana Celaleddin Rumi. Mevlâna’nın Rubaileri I, çev. M. Nuri 

Gençosman, İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1974. 

Mevlâna. Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler I, çev. 

Mithat Bahari Beytur, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1965. 

Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler II, çev. 

Mithat Bahari Beytur, İstanbul: Milli 



145 
 

Eğitim Basımevi, 1961. 

Divan-i Kebir’den Seçme Şiirler III, çev. 

Mithat Bahari Beytur, İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1965. 

Mevlâna. Konularına Göre Açıklamalı Mesnevî 

Tercümesi, çev. Şefik Can, İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2008. 

Mevlânâ Celâleddin. Dîvân-ı Kebîr Seçmeler 1, haz,  çev. 

Şefik Can, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2015. 

Muradov, Safa. Ehl-i Sünnet ve Şia’nın 

Farklılaşmasında Hadis Rivâyetlerinin 

Rolü Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2019. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. “Şiilik ve Sufilik (Temel İlişkileri ve 

Tarihi Münasebetler)”, çev. Sadık Kılıç 

Tasavvufi Makaleler, İstanbul: İnsan 

Yayınları,  2002. 

“Yedinci Yüzyıl Sufiliği ve İbn Arabi 

Ekolü”, çev. Sadık Kılıç, Tasavvufi 

Makaleler, İstanbul: İnsan Yayınları,  

2002. 

Nezih, Üstün. Hz. Ebubekir, İstanbul: Beyan Yayınları, 

1994. 

Ocak, Ahmet Yaşar. Babaîler İsyanı, İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2011. 

Öngören, Reşat. “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/441, 

Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Örs, Derya. “Mevlânâ ve Kur’an”, Mevlâna’nın 



146 
 

Düşünce Dünyasından, ed. Nuri 

Şimşekler, Konya: T.C. Konya Valiliği 

İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü 

Yayınları, 2005. 

Öz, Mustafa. “Şîa”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 39/111, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010. 

Öz, Mustafa. “Kerbelâ”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 25/271-272, Ankara: 

TDV Yayınları, 2022. 

Özgüdenli, Osman Gazi. 

 

“Moğollar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 30/228, Ankara: TDV 

Yayınları, 2020. 

Özdemir, Hacı Ahmet. “Müsta‘sım Billâh”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 32/126, 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Pazouki, Sharam. “Spiritual Walayah or Love in the 

Mathnavi Mawlawi”, Rumi’s Spiritual 

Shi’ism, ed. Seyed Ghahreman Safavi, 

United States of America: London 

Academy of Iranian Studies Press, 2008. 

Pınar, Fatma. “Pezdevî’nin Hilâfet Teorisinin Temel 

Dayanakları”, Akademik Tarih ve 

Düşünce Dergisi  7/4  (Aralık 2020), 

2625. 

Pürcevâdî, Nasrullah. “On İki İmam Şiiliğinde Tasavvufa  

Muhalefet”, çev. Abdullah Kartal, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

11/1 (2002), 239-240. 

Ramazanoğlu, Mahmud Sâmi. Hazreti Osman Zinnûreyn Radiyallahu 

Anh, İstanbul: Erkam Yayınları, 2009. 



147 
 

Safavi, Seyed G. “Rumi Spiritual Shi’ism”, Rumi’s 

Spiritual Shi’ism, ed. Seyed Ghahreman 

Safavi, United States of America: 

London Academy of Iranian Studies 

Press, 2008. 

Sarıçam, İbrahim. Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2007. 

Sofuoğlu, M. Cemal. “el-Kâfî”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 24/148, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001. 

Söylemez, M. Mahfuz. İslâm Tarihi, ed. Eyüp Baş, Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2014. 

Sümer, Faruk. “Keykubad I”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 25/358, Ankara: TDV 

Yayınları, 2022. 

Sümer, Faruk. “Kösedağ Savaşı”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 26/272-273, Ankara: 

TDV Yayınları, 2002. 

Şafak, Yakup. Hazret-i Mevlâna’nın Eserleri, Konya: 

T.C. Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm 

Müdürlüğü Yayınları, 2005. 

Şahinoğlu, M. Nazif. “Bahâeddin Veled”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, 4/460-461, İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 

Şeybi, Kamil Mustafa. es- Sıletu Beyne’t-Tasavvuf ve’t-

Teşeyyu: el-Anâsırü’ş-şia fi’t-Tasavvuf, 

1/663, Beyrut: Dârü’l-Endülüs, 1982. 

Tabandeh, Hajj Nor Ali - Alishah, 

Majdhub. 

“Shi’ism, Sufism and Gnosticism 

(Irfan)”, Rumi’s Spiritual Shi’ism, ed. 

Seyed Ghahreman Safavi, United States 

of America: London Academy of Iranian 



148 
 

Studies Press, 2008. 

Tabatabaî, Allame M. Hüseyin. Tüm Boyutlarıyla İslâm’da Şia, çev. Kadir 

Akaras, Abbas Akyüz, İstanbul: Kevser 

Yayınları, 2009. 

Turan, Osman. Selçuklular Zamanında Türkiye, 

İstanbul: Nakışlar Yayınevi, 1971. 

Türkmen, Erkan. “Mesnevinin Hint ve İran Nüshaları ile 

Mevlana Müzesinde Bulunan Asıl 

Nüshayla Karşılaştırılması”, Uluslararası 

Düşünce ve Sanatta Mevlânâ 

Sempozyum Bildirileri, Onsekiz Mart 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  (2006), 

237. 

Türk, İdris. “Mevlânâ’nın İlmî-Manevî Şahsiyetinin 

Oluşumunda Şems’ten Önceki Dönemin 

Rolü”, Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 15/30, (2016/2), 513. 

Türkiye Gazetesi Yayınları. Dört Büyük Halife, İstanbul: Türkiye 

Gazetesi Yayınları, 2004. 

Ünal, Yavuz. Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine 

Yeniden Bakış, İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2013. 

Ürün, Ahmet Kâzım. “Mevlânâ’nın Edebî Kişiliğini Etkileyen 

Şahsiyetler ve Eserleri”, III. Uluslararası 

Mevlâna Kongresi Bildiriler, Selçuk 

Üniversitesi, (2003), 169. 

Yardım, Ali. Mesnevî Hadîsleri (Tesbît ve Tahrîc), 

İstanbul: Damla Yayınevi, 2008. 

Yazıcı, Tahsin. “Belh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 5/410-411, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992. 

Yeniterzi, Emine. Sevginin Evrensel Mühendisi Mevlâna, 



149 
 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2011. 

Yücel, Ahmet. Hadis Tarihi, İstanbul: M.Ü İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2014 

 


	ÖZ
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	KISALTMALAR LİSTESİ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	MEVLÂNÂ’NIN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE YAŞADIĞI DÖNEM (1207/1273)
	1.1.  MEVLÂNÂ’NIN YAŞADIĞI DÖNEM
	1.1.1. Siyasi ve Sosyo Kültürel Durum
	1.1.2. Dini, Fikri ve Tasavvufi Ortam

	1.2. MEVLÂNÂ’NIN HAYATI VE ESERLERİ
	1.2.1. Mevlânâ’nın Hayatı
	1.2.2. Mevlânâ’nın Entelektüelitesi ve Dini Anlayışının Teşekkülünde Etkili Olan Şahsiyetler
	1.2.3. Mevlânâ’nın Eserleri

	İKİNCİ BÖLÜM
	MEVLÂNÂ’NIN DİNİ ANLAYIŞ ŞEKLİ VE ŞİÎLİĞE BAKIŞI
	2.1. KUR'ÂN VE PEYGAMBER ANLAYIŞI
	2.1.1. Kur’ân Anlayışı
	2.1.2. Hz. Muhammed ve Hadis Anlayışı

	2.2. HZ. ALİ VE EHL-İ BEYT ANLAYIŞI
	2.2.1. Hz. Ali Anlayışı
	2.2.2 Ehl-i Beyt Anlayışı
	2.2.3. İmam Hüseyin ve Kerbelâ Matemi Çerçevesinde

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	MEVLÂNÂ’NIN İTİKADİ-MEZHEBİ ANLAYIŞIYLA İLGİLİ TEMEL YAKLAŞIMLAR VE SAHABİLERE BAKIŞI
	3.1. İLK HALİFELER VE GENEL OLARAK SAHABE ANLAYIŞI
	3.1.1. Hz. Ebû Bekir Anlayışı
	3.1.2. Hz. Ömer Anlayışı
	3.1.3. Hz. Osman Anlayışı
	3.1.4. Hz. Âişe ve Diğer Sahabelerle İlgili Anlayışı

	3.2. ŞİÎ MEZHEBİ DÜŞÜNCEYE YAKINLIĞIYLA İLGİLİ İDDİALAR
	3.2.1. Nüshalar Arası Farklılık Çerçevesinde
	3.2.2. Şiîlik-Sûfîlik Bağlamı Çerçevesinde
	3.2.3. Hz. Ali’ye Atıfları Bağlamında İmâmet-Velayet

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

