SiVAS CUMHURIYET UNiVERSITESI
Sosyal Bilimler Enstitiisii

Temel islam Bilimleri Ana Bilim Dah

EBU MANSUR EL-MATURIDI iLE NUREDDIN ES-SABUNI’NIN
NUBUVVET ANLAYISLARININ MUKAYESESI

Doktora Tezi

HACI iSMAIL DOGAN

Sivas

Aralik 2023






SiVAS CUMHURIYET UNiVERSITESI
Sosyal Bilimler Enstitiisii

Temel islam Bilimleri Ana Bilim Dah

EBU MANSUR EL-MATURIDI iLE NUREDDIN ES-SABUNI’NIN
NUBUVVET ANLAYISLARININ MUKAYESESI

Doktora Tezi

HACI iSMAIL DOGAN

Tez Danismani

Dr. Ogr. Uyesi Abdullah DEMIR

Sivas

Aralik 2023









ETIiK ILKELERE UYGUNLUK BEYANI

Sivas Cumhuriyet Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii biinyesinde
hazirladigim bu Doktora tezinin bizzat tarafimdan ve kendi sozciiklerimle yazilmig

orijinal bir ¢aligma oldugunu ve bu tezde;

1. Cesitli yazarlarin ¢aligmalarindan faydalandigimda bu ¢alismalarin ilgili
boliimlerini dogru ve net bicimde gostererek yazarlara agik bicimde atifta
bulundugumu;

2. Yazdigim metinlerin tamami ya da sadece bir kismi, daha dnce herhangi
bir yerde yayimlanmigsa bunu da agikga ifade ederek gosterdigimi;

3. Bagkalarina ait alintilanan tiim verileri (tablo, grafik, sekil vb. de dahil
olmak iizere) atiflarla belirttigimi;

4. Baska yazarlarin kendi kelimeleriyle alintiladigim metinlerini, tirnak
icerisinde veya farkli dizerek verdigim yine baska yazarlara ait olup fakat
kendi sozciiklerimle ifade ettigim hususlar1 da istisnasiz olarak kaynak

gostererek belirttigimi,

beyan ve bu etik ilkeleri ihlal etmis olmam halinde biitiin sonuclarina

katlanacagimi kabul ederim.

....]...12023
Imza
Haci ismail DOGAN

Vi






ON SOZ

Yiice Allah insan1 yarattiktan sonra basibos birakmamis, onlara diinya ve ahiret
saadetini saglamak icin emir ve yasaklarini peygamberler gondererek hatirlatmistir.
Kur’an-1 Kerim’e gore tarih boyunca peygamber gonderilmeyen higbir topluluk
yoktur. Bu baglamda insanlik tarihi ayni zamanda peygamberler tarihidir ve
peygamberler insanlar i¢in en biliyiik nimettir.

Peygamberler gonderildikleri kavimleri, oncelikle tevhid inancina davet
etmistir. Peygamberlerin davetini kabul edenlerin yaninda onlara karst c¢ikan ve
miicadele edenler de olmustur. Bu kars1 ¢ikis, kimi zaman peygamberlerin sahsina
yonelik bir itiraz seklinde tecelli ederken kimi zaman da getirdikleri mesaja yonelik
olmustur. Dolayisiyla peygamberler ve peygamberlik kurumu tarih boyunca insanligin
giindeminde olmaya devam etmistir.

Islam diisiincesinde peygamberlik kurumu, keldm ilmi ve Islam felsefesi
tarafindan konu edinilmistir. Bu ¢alismada ela aldigimiz konumuz kelam ilmi ve
yonelik glindeme getirilen siiphe ve itirazlara akli ve nakli delillerle miicadele eden
Ehl-i Siinnet kelam ekollerinden biridir. Mezhebin kurucu ismi olarak kabul edilen
Ebl Mansir el-Matiiridi (6l. 333/944) ile tesekkiil donemi miitekellimlerinden
Nireddin es-Sabuni (6l. 580/1184) kendi cografyalarinda ve donemlerinde, niibiivvet
akidesine aykir1 goriislerle miicadele etmislerdir. Onlarin niibiivvet inancina dair
goriigleri ve miicadeleleri de hig siiphesiz kendi ¢aglarinin yaninda giliniimiize de 151k
tutmaktadir.

Matiiridi ile Sablni’nin niibiivvet anlayislarint mukayese edilmesine 6/11nan
bu calismada, onlarin niibiivvet inancini temellendiren fikirlerini, niibiivvet inancina
yonelik yikici, siipheye diisiiriicii ve Islam inancina aykir1 goriislerle miicadelelerini
ve donemin niiblivvet merkezli tartismalarini ele aldik. Calisma esnasinda niibiivvet
tartigmalarinin her iki miitekellim zamaninda ¢ok yogun bir sekilde devam ettigini
tespit ettik. Matiiridi kelam anlayisina bagliligini her firsatta dile getiren ve itikadi
konularda referans olarak Matiiridi’yi gordiigiinii ifade eden Sabini’nin, beslendigi
tasavvufi kaynaklarin da etkisiyle zaman zaman Matiiridi’den farkli kanaatlere sahip
oldugunu tespit ettik.

Matiiridi  ve  Sablni’nin, Yyasadiklar1  yilizyilm  deistleri  olarak
nitelendirebilecegimiz akimlarla niibiivvet inancinin temellendirilmesi ve muariz
goriiglerin  bertaraf edilmesi noktasindaki c¢abalarinin ve keldmi goriislerinin
mukayeseli olarak ele alinmasi Hanefi-Matiiridi kelam anlayisinin izini siirme
bakimindan 6nemli veriler sunmaktadir. Onlarin kendi dénemlerinde peygamberlik
kurumu ve peygamberlerin sahsina yonelik dile getirilen hususlar1 kelami bakis agisi



ile izale etmeleri giiniimiizde One siiriilen benzer durumlar i¢in Onemli veriler
sunmaktadir.

Bu calismamizla imam Matiiridi {izerine yapilan ilmi ¢alismalara bir yenisini
eklemis olduk. Ancak Sabilini’nin kelam niibiivvet anlayis1 iizerinde daha 6nce doktora
calismasi yapilmamis olmasi, Hanefi-Matiiridi kelam anlayiginin daha iyi anlagilmasi
hususunda bizlere alana katki saglama imkani sunmustur. Sabini’nin el-Miinteka
isimli eserinin ¢alismamiz vesile ile ilim diinyamiza kazandirilma imkani dogmustur.

Calismamiz esnasinda yol gosterici ve ufuk acici katkilar sunan degerli
damigmamim Dr. Abdullah DEMIR’e siikranlarimi sunarim. Ayrica tezimin
sekillenmesinde ¢ok onemli katkilar sunan ve arastirma ve yazmaya motive eden
degerli hocam merhum Prof. Dr. Mehmet BAKTIR’1 rahmetle aniyorum. Yine
calismamin sekillenmesinde i¢indekiler boliimiinden sekil diizeltmelerine kadar ¢ok
yogun katki saglayan degerli hocalarim Prof. Dr. Hiiseyin YILMAZ ve Dog. Dr.
Ahmet CELIK ile; tezimi okuyarak degerli goriislerini ileten Prof. Dr. Ismail BULUT
ve Dog¢. Dr. Mehmet Akif CEYHAN hocalarima da tesekkiirlerimi sunuyorum. Ayrica
manevi destekleri ile daima yanimda olan esime ve evlatlarima minnetlerimi ifade
ederim.

Gayret bizden; Tevfik Allah’tandir.
H. Ismail DOGAN

Sivas/2023



ICINDEKILER

[0 2 5] 0 77/ OO TTR TR IX
| (0l 1210 33 SQ 1 B ) 2 SN Vil
KISALTIMALAR ..ottt st na st ens st n st st sna st nenne e X1
OZET ..ottt XV
ABSTRACT ..ottt sttt s et s sttt en st XVII
GIRIS ..ottt 1
METODOLOJIK CERCEVE ..........coooiiiitiiieiiee st sess s s sssesss s esesss s sennens 1
1.  ARASTIRMANIN KONUSU ve KAPSAMI ........cccovireiiesiieiesriesseseeeses s 1
2. ARASTIRMANIN AMACI ve ONEMI .........cccocovoviiiiiiiieesieeeeeeeeee e, 6
3. ARASTIRMAYA DAIR LITERATUR ......ccccoooviiiieeieeceseceeseee e 8
4, ARASTIRMANIN YONTEMI ......cooooiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeee oot 19
BIRINCIBOLUM ........cooiiiiiiiceeece e eeese et st snas st en s ssnnens 21
MATURIDI VE SABUNP’NIN ILMI KISILIKLERI ......coovovoviveioeeeeeeeeeee e 21
1.  YASADIKLARI SOSYAL KULTUREL CEVRE........c.cceoevieuieiieieieceeeresereseie e 21
2. MATURIDI’NIN ILMI KISILIGI VE YONTEMI .....oovoiiiiieeicceeeeeee e, 29
3. SABUNI’NIN ILMI KISILIGI VE YONTEMI ....c..cvoviiiieeiceeeeeeeeeee e 47
TKINCIBOLUM ..o 61
MATURIDI VE SABUNI’YE GORE PEYGAMBERLIK ...........ccocooovvovviiiieiieenn, 61
1. PEYGAMBERLIKLE ILGILI TEMEL KAVRAMLAR........c.cccccoevviieeerererereeannns 63

1.1. Nebi ve Resul Kavramlari........cocoveiiiiiiiiiiiiiiiicie ettt seibaree e e e 63

1.2. Nebi ve Resul Arasindaki FarK.....c..oviiceeiiiiciiii et et 68

1.3. Vahiy ve IThAm KavIramlari...........cccccoveeveeeuerceeieeeceeseseeesesee s seses e sesse s 75

1.4, IMUCIZE KAVIAIML.....uviiiiieiiiii ittt sttt ettt e sttt e e s st e e e s eab e e e s sbb e e e s sbbesessbbeneesaares 84
2. PEYGAMBERLIGE IMAN ......cccooiiiiiieiceeee e 95
3. PEYGAMBERLIGIN GEREKLILIGI VE TEMELLENDIRILMESI..........cc.cc..c....... 101
4, HZ.MUHAMMED’IN PEYGAMBERLIGININ ISPATI .......cooeovveeeeeeeeeee e 119
5. PEYGAMBERLIK KARSITI AKIMLARLA MUCADELE.........ccccocooovvvivnrrirrnne. 131
6. PEYGAMBERLIGIN SONA ERMESI........cccoiiiiiriieiiesssieeeseeeeeeesees s 141
7. PEYGAMBERLERIN NITELIKLERI.......cocoivieiiieieieecee e 149

7.1, BeSEr OIMAK......cciiiiiiiiie ittt et e et nreenrae s 151



7.2, SeCIMIS OIMAK ...cvviiiiiiiiiiic ettt e e s be e e ebee e stee e sbee e saaee e 163

7.3 ISIMICE ettt ettt ettt ettt ettt ettt ettt ettt et ettt ananens 166
7.4, Akilll ve Zeki OIMak.......ccovvviiiiiiiiiiiiiiiii et e 173
7.5. Dogr u Sozlii ve Giitvenilir Olmaki..........cocoveiiiiiiiiiii e, 176
7.6. Vahiy Almak ve Teblig Etmek...........ccocviiiiiiiiiiee e 180
UCUNCU BOLUM......oooioeeeeeeeeeeeeeet ettt ettt n st en s 185
MATURID{ VE SABONI’NIN PEYGAMBERLIKLE ILGILI KELAMI
TARTISMALARA YAKLASIMLARI .........cc.cocooiiiiiieiieieess e enen 185
1. PEYGAMBERLERIN SAYISL......cccoioiiieieiiieeecieieieteeeeeie et es e en s sennes 186
2. PEYGAMBERLIGIN VEHBILIGI .....c.ovvviveieceeececeeeeeee e 195
3. PEYGAMBERLER ARASINDA USTUNLUK MESELESI......cccccccoevvviieirirennen. 199
4. PEYGAMBERLER VE GAYB MESELESI .......ccooviiiieiiesiceseseeeses s 207
5. PEYGAMBERLERIN ERKEKLERDEN SECILMESI ........ccccovvvieiieieiieeeeeeene 211
6. PEYGAMBERLERIN SEHIRLI OLMASI ......oovoioiiieieeieeieeeeeeeeeeeesesssen e 215
7. CINLERDEN VE MELEKLERDEN PEYGAMBER SECILiP SECILMEDIGI
MESELEST......ooiiitiiisictsieietesieeses et sssse st ssss s sssss s s st es st tssss s sessntsssassnsessssnsassnsnens 217
8. MUCIZENIN NUBUVVETE DELIL OLMAST ......coccooviiiieiiieeeeeeseeeeie e 221
9. PEYGAMBERLERIN ISMETI ......coiiiiiiiiicceeetceeccee et 237
9.1, Hz. Adem’in ISMEti .......oveceecveieecicieeieeeeecie et 251
0.2, HZ. NOR UN ISIMC 1.ttt ettt ettt ettt e et e e et et e et e e ere e reaeenens 254
9.3, Hz. IDFARTI AN ISINCH 1.ttt ettt ettt ettt e et e e e e e eranas 256
0.4, Hz. LUEUN TSI 1ottt ettt ettt ettt ettt et et et e et e e en et e reeeenens 265
9.5. Hz. YAKUP UN ISMEtE ..ocvoverevsceicce ettt 268
0.6, HZ. YUSUTTUN TSI 1.cve ettt ettt ettt ettt e et et ettt e e en et e neeeenens 271
9.7, HZ. MUSA NN ISIMEH 1.ttt ettt ettt ettt ettt e e et et e eeenerans 276
9.8, Hz. DAVAA UN ISINEH .. vveveeeeeee oottt ettt ettt ettt e et r et et et e et et en et e reeeenens 283
9.9. Hz. Siileyman’in ISMeti.........cciveviiiviiireiiiceseee e 286
9.10. HZ. YONUS UN TSINCH . +.+veeeevereeee ettt ettt ettt et et et et er e e e et eseen et eseneeeneranas 291
9.11. Hz. Muhammed in ISIMEti.......o.eoveeeeeee oottt ettt ettt eeeereeeneenenens 294
SONUC .....oooieieeeteetetee et et et ee ettt n et n st en e st n st s tan et tensnsnens 311
KAYNAKCA ..ottt sttt n s en e 315
ERLER .ottt ettt sttt ettt a sttt s st n et ntan et ten s nens 335
EK1: MATURjDi VE SABUNI’NIiN NUBUVVET ANLAYISLARININ
MUKAYESELI TABLOSU ..euuuiiiuiiiiuneeiruieieueesesneseesnieseeueeeesnaeeesnnaees 335
[077€] 005\ 1 £ 365



a. mif.

bk
cev.

ed.

haz.
Hz.
MO
MS
nsr.
ol.
s.a.Vv.
tsh.
TDV
thk.
ts.
vd.

Yay.

KISALTMALAR

Ayn1 miiellif

Bin, ibn

Bakiniz

Ceviren

Editor

Hicri

Hazirlayan

Hazreti

Milattan 6nce

Milattan sonra

Nesreden

Oliim, vefat tarihi
Sallallahu aleyhi vesellem
Tashih eden

Tirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari
Tahkik eden

Tarihsiz

Ve digerleri

Yayinlar1

Xl






OZET

Peygamberlik konusu; ilahiyyat, niibivvat ve sem’iyyat olmak tizere ustl-i
selase olarak bilinen Islam inancinin {i¢ ana esasindan biridir. Peygamberlik
kurumunun gerekliliginin izah1 ve bu kuruma yoneltilen elestiri ve itirazlara cevap
verilmesi, niibiivvet inancinin temellendirilmesi acisindan son derece dnemlidir. Bu
calisma, Matiiridi kelam ekoliiniin kurucu ismi Ebi Mansir el-Matiiridi ile mezhebin
tesekkiil donemi kelamcilarindan Nireddin es-Sablni’nin niibiivvet goriislerinin
kargilagtirmali olarak incelenmesine odaklanmistir. 4./10. yiizyilda Semerkant’ta
yasayan Matiiridi, Ebi Hanife’den itibaren Hanefl gelenek tarafindan kabul edilen
inanca dair gorisleri kelam yontemini kullanarak agiklamig, savunmus ve
sistemlestirmistir. Bu sayede o Ebl Hanife cizgisinde temayiiz eden Ehl-i siinnet
itikadi egilimini kelam mezhebine doniistiirmiistiir. 6./12. ylizyilda Buhara’da yasayan
Sablni ise kaleme aldig1 eserlerle Matiiridi’nin goriislerinin bilinirligine ve
yayginlagsmasina katki saglamistir.

.....

mukayesesine odaklanan bu calismada Matiiridi ekoliinlin niibiivvet konusuna
yaklagimi ele alinmistir. Niiblivvet temas1 muhafaza edilerek iki miitekellim 6zelinde
mezhep ici farklilagmalar ve Matiiridi’den Sablin1’ye uzanan iki yiiz elli y1llik donem
slire¢ analizine tabi tutularak incelenmistir. Onlarin peygamberlik anlayisina dair
kanaatlerinin ortaya konmasi suretiyle Hanefi- Matiiridi kelam anlayisinin 6/11. ylizy1l
itibartyla geldigi nokta ortaya konmus ve giiniimiizdeki durumun tarihi arka planina
dair birtakim ipuglar1 elde edilmistir. Aragtirmada sosyal bilimlerin ana arastirma
yontemlerinden olan literatiir taramasi ile kaynaklara ulasilmis; her iki miitekellimin
goriigleri degerlendirilirken elestirel bakis agis1 korunmus ve metin olusturulurken
betimleyici bir dil kullanilmistir.

Matiiridi’nin niibiivvet konusuna eserlerinde ayrintili olarak degindigi,
niibiivvetin gerekliligini ortaya koymak ve bu konuda yoneltilen itirazlara cevap
tiretmek icin akli ve nakli delilleri kullandig1 ve konuya dair 6zgilin yorumlar
gelistirdigi tespit edilmistir. Sabliini’nin tam bir Hanefi-Matiiridi kelamcist oldugu ve
Matiirid’nin  goriislerini temel referans olarak degerlendirdigi goriilmiistiir.
Matiiridi’nin ortaya koydugu kelami goriisleri genel olarak benimsedigi ve bu
goriisleri kaleme aldig1 kelam eserlerinde savundugu goriilmiistiir. Ancak onun ismet
anlayis1 noktasinda mensubu bulundugu gelenekten ayrilarak bazi peygamberlerin
“hata” islediklerini kabul ettigini, peygamberlerin sehirli olmas1 gerektigi kanaatini
paylasmadig1, peygamberligin ispati noktasinda farkli deliller kullandig1 ve niibiivvet
karsitlari ile miicadelesinde Matiiridi’den farkli olarak Haseviyye firkasini dahil ettigi
tespit edilmistir.

Anahtar Kelimeler: Kelam, Matiiridi, Nireddin es-Sabani, Peygamberlik,
Niibiivvet, Risalet, ismet, Mucize, Vahiy.

XV






ABSTRACT

The issue of prophethood is one of the three main pillars of the Islamic faith,
known as usill al-salasa: divinity, prophethood and sem'iyyah. Explaining the necessity
of the institution of prophethood and responding to the criticisms and objections to this
institution is extremely important in terms of justifying the belief in prophethood. This
study focuses on a comparative analysis of the prophetic views of Abti Mansur al-
Maturidi, the founder of the Maturidi school of theology, and Nir al-Din al-Sabiini,
one of the theologians of the formation period of the school. Maturidi, who lived in
Samarkand in the 4th/10th century, explained, defended and systematized the views
on belief accepted by the Hanaff tradition since Abtu Hanifa by using the method of
kalam. In this way, he transformed the Ahl al-Sunnah (Ahl al-Sunnah) theological
tendency, which was characterized in the line of Abtu Hanifa, into a theological sect.
In the 6th/12th century, al-Sabiini, who lived in Bukhara, contributed to the recognition
and popularization of Maturidi's views through his works.

This study, which focuses on the comparison of Imam al-Maturidi and Nir al-
Din al-Sabiint's understanding of prophethood, deals with the approach of the al-
Maturidi school to the issue of prophethood. Maintaining the theme of prophethood,
the intra-sectarian differences within the two schools of thought and the two hundred
and fifty-year period from al-Maturidi to al-Sabiini are analyzed through a process
analysis. By revealing al-Maturidi and al-Sabiini's opinions on the understanding of
prophets, the point that the Hanafi-Maturidi theological understanding had reached by
the 6th/11th century was revealed and some clues were obtained about the historical
background of the current situation. In the study, the sources were accessed through
literature review, one of the main research methods of social sciences; a critical
perspective was maintained while evaluating the views of both theologians, and a
descriptive language was used while composing the text.

It has been determined that al-Maturidi elaborated on the subject of
prophethood in his works, used rational and narrative proofs to demonstrate the
necessity of prophethood and to respond to the objections raised against it, and
developed original interpretations on the subject. Nir al-Din al-Sabiini was a Hanafi-
Maturidi theologian and considered Maturidi's views as his main reference. It has been
observed that he generally adopted Maturidi's theological views and defended these
views in his theological works. However, it has been determined that he differed from
the tradition he belonged to in terms of his understanding of ismaam, accepted that
some prophets committed "mistakes", did not share the opinion that prophets should
be urbanites, used different proofs in the proof of prophethood, and included the
Hashawiyya faction in his struggle with the opponents of prophethood unlike Maturidi.

Keywords: Kalam, Maturidi, Nir al-Din al-Sabtni, Prophethood, Risalat,
Ismat, Miracle, Revelation

XVII






GIRIS
METODOLOJIK CERCEVE

1. ARASTIRMANIN KONUSU ve KAPSAMI

Kur’an-1 Kerim ve hadislerin anlasilmasi noktasinda tesekkiil eden ¢ok sayida
ilim dali mevcuttur. Bu ilim dallarinin bir kismi ibadetlere iliskin hususlar1 agikliga
kavusturmay1 amaglarken, bir kism1 ayetlerin agiklanmasini gaye edinmistir. Kelam
ilmi ise son ilahi din olan Islam’in inang esaslarini nakli ve akli delillerle agiklamayi
Ve savunmay1 amaglar.

Insanlarin inandig1 dini dogru bir sekilde ogrenip anlamasi onemli bir
ihtiyactir. Bu ihtiyacin saglikl bir sekilde karsilanamamasi halinde bir takim olumsuz
dini diisiincelerin olusmasi kacinilmazdir.! Keldm ilminin tesekkiil siirecinde Islam
inang esaslarini anlama ve yorumlama noktasinda farkli kelam mezhepleri ortaya
¢ikmistir. Bunlardan Matiiridilik ve Es’arilik, Ehl-i siinnet keldam mezhepleri olarak
olan Ebla Mansur el-Matiiridi (61. 333/944) ile bu ckoliin sonraki donem
kelamcilarindan Nireddin es-Sabtni’nin (61. 580/1184) niibiivvet anlayislart konu
edilmistir.

Arastirma konumuzun merkezinde yer alan Matiiridi, EbQ Hanife ¢izgisinde
temayiiz eden Ehl-i slinnet itikadi egilimin keldm mezhebine doniismesinde Oncii
sahsiyettir. Onun Te vilatii’I-Kur’an adl tefsiri ile Kitabii’t-Tevhid adli kelam eseri
giinlimiize ulagsmistir. Sabini ise Matiiridiligin mezhep kimliginin belirginlestigi Bati
Karahanlilar doneminde yagsamis bir Matiiridi kelamcisidir. el-Kifdye fi'l-hiddye, bu
eserin serhi el-Biddye fi usili’d-din ve el-Miinteka min ‘ismeti’l-enbiyd’ onun
giiniimiize ulagan kelam eserleridir. Bu eserleri incelendiginde onun kelami meseleleri
ve tartigmalar1 saglam ve anlagilir bir dille anlattigi, Matiiridi ve Ebii’l-Muin en-
Nesefi’nin (61. 508/1115) gorislerini genel anlamda benimseyip temellendirdigi ve
Matiiridi keldm anlayisinin yayilmasina katki sagladigi anlagilmaktadir.

Arastirmamizda Matiirldi’nin yasadig1 yiizyilda hakim olan Samaniler
Donemi’nden, Sablini’nin yasadigi Bat1 Karahanlilar Donemi’ne kadar (6./12. yilizy1l)

! Hiiseyin Yilmaz, Alevi Siinni Diyalogu (Sivas: Asitan Yayncilik, 2011), 4.

1



Maveraiinnehir bolgesinde niibiivvet konusunun hangi yogunlukta ele alindig1 ve nasil
giindeme geldigi de tespit edilmeye calisilmistir.

AAAAAA

yaklagik iki yiiz elli yil vardir. Matiiridi’den Sabtni’ye bu tarihsel siirecte Matiiridi
ekoliiniin niibiivvet konusuna yaklasimi ve farklilasmalar1 tespit edilerek iki yiiz elli
yillik tarihin siire¢ analizinin yapilmasi hedeflenmistir. Ayrica zaman ve mekan
baglaminda niibiivvet anlayisindaki sabiteler ve degisimler de ortaya konulmaya
calisilmistir. Nitekim “Es’ari ve Matiiridi olmak, zamana ve mekana gore degismeyen
tek ve sabit bir kalip degildir. Es’ari ve Matiiridi olmanin ¢ercevesi baglamlarin
degismesine paralel olarak degisir veya doniisiir.”? Niibiivvet konusu 6zelinde bu
degisim ve donlisiimiin olup olmadiginin aragtirilmasi ¢alismamiz agisindan ayrica
Oonemlidir.

Niibiivvet konusu; ilahiyyat, niiblivvat ve sem’iyyat olmak {izere usiil-i selase
olarak bilinen Isldm inancinin ii¢ ana esasindan biridir. Ayn1 zamanda akaid-kelam
kitaplarmin icerigini olusturan ii¢ temel béliimden biridir. Islam toplumunun iginden
ve disindan peygamberlik kurumuna degisik agilardan itiraz ve saldirida bulunulmasi
karsisinda kelamcilar peygamberlik inancini temellendirmeye ve ortaya atilan
itirazlar1 cevaplandirmaya ¢alismuslardir.® Keldmcilarin peygamberlik kurumu ve
peygamberlerin 6zellikleri iizerinde durmalarinin sebebi niibiivvetin dindeki yerini ve
peygamberlerin Allah ve insanlar karsisindaki konumunu belirlemektir.* Niibiivvetle
ilgili kelami tartismalarin yogunlugunun zaman zaman arttig1 sdylenebilir.

Her ne kadar Matiiridi’nin yasadigi cografyadan uzak bolgede yasayan biri olsa
da Kindi’nin (61. 252/866) niibiivvet meselesi lizerine miistakil eserler yazmis olmasi
niibiivvet tartismalarmin Islam diinyasinda hicri 9. yiizyilda énemli bir kelami
miilahaza oldugunu gosterir. Nitekim Kindi, Risale fi 'r-redd ale’l-maniyye, Risdle fi'r-
redd ale’s-seneviyye isimli eserleri ile Maniheizm ve Seneviyye’nin niibiivvet
goriislerini elestirmistir. Ote yandan Risdle fi isbati’r-rusiil isimli eseri ile
peygamberligi ispat etme gayesi giitmiistiir.®> Ayni sekilde Cahiz’in (6. 255/869)
niibiivveti inkdr eden kisilerden ve akimlardan bahsetmesi® Matiiridi’nin yasadig

2 Mehmet Kalayci, Tarihsel Siirecte Es’arilik Matiiridilik Iliskisi (Ankara: Ankara Okulu Yaymlar,
2017) 53.

8 Faruk Sancar, Keldm ve Tasavvuf Acisindan Niibiivvet: Fahreddin er-Razi ve Ibnii’l-Arabi Ornegi

(izmir: Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2010), 162.

Selim Ozarslan, “Peygamberlerin Ozelliklerinden Erkek Olmak ve Diisiindiirdiikleri”, Cumhuriyet

Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 10/2 (2006), 110.

5 Mahmut Kaya, “Eba Bekir er-Razi ile Eba Hatim er-Razi Arasinda Gegen Tartisma”, Islam

Tetkikleri Dergisi 9 (1995), 52.

Cahiz, dehriler, miilhidler ve Hristiyanlarin Hz. Muhammed’in peygamberligini inkar ettiklerini

belirtmektedir. bk. Ebd Osman Amr b. Bahr Cahiz, Hucecii 'n-niibiivve thk. Abdiisselam M. Harln

(Beyrut: Mektebetii’l-hilal, 2002), 3/277.



cagda oldugu gibi onun 6ncesinde de peygamberlik meselesinin 6nemli bir tartigma
konusu oldugunu gostermektedir.

Matiiriddi’nin, Ismaili Sia’smin  (Karmatilerin) Dogu Horasan’daki
faaliyetlerinin etkili oldugu 4/10. ylizyilda yasamig olmasi onun niibiivvet
tartismalarmin ortasinda oldugunu gostermektedir.” Ismaili 6gretiye mensup olup
Yeni Eflatuncu felsefeyi 6greti i¢inde sistemlestiren dai olarak on plana ¢ikan Ebt
Ya’kub es-Sicistani’nin (61. 386/996’dan sonra) Ishdtii n-niibiivve (Kitdabii Isbdti n-
niibii’at) isimli bir eser yazarak peygamberligi ispat etme gayreti de niibiivvet
meselesinin Matiiridi zamaninda oldukca giindemde oldugunu teyit etmektedir.®
Ebii’l-Muin en-Nesefi’'nin, Matiiridi’nin, Karamita’ya reddiye i¢in iki kitap yazdigini
ifade etmesi® de ayn1 sekilde onun niibiivvet meselesi ile hemhal olduguna bir baska
delildir.

Matiiridi zamaninda niibiivvetin tartisilmasinin sebeplerinden biri de hem
fbnii’r-Ravendi (61. 301/913-914) ® hem de Ebd Isi el-Verrak’a (6l. 247/861)
Uatfedilen niibiivvet karsit1 fikirler igeren Kitdbii z-Ziimiirriid isimli eserin varligi
olmalidir. Kitabin miiellifi peygamberlerin mucizelerini inkdr etmis ve Kur’an’da
celiskilerin oldugunu ileri siirmiistiir. Matiiridi, Ibnii’r-Ravendi’nin niibiivveti inkar
etmek yerine aksine ispat eden birisi oldugunu kabul etse ve ondan niibiivveti ispat
sadedinde alintilar yapsa da bu konuda farkl1 telakkiler de s6z konusudur.!2 Matiiridi,
niibiivveti inkar edenin Verrak'® oldugunu belirtir ve ona cevaplar verir. Nihayetinde

bk. Ali Avcu, Karmatiler: Ortaya Cikislari, Fikirleri, Edebiyat1 ve Islam Diisiincesine Katkilar1,

Dinibilimler Akademik Arastirmalar Dergisi 10/3 (2010), 199-246.

8 Yusuf Sansarkan, Ismdililik ve Neoplatonizm: Ebii Ya kub es-Sicistani Ornegi, ed. Abdullah Demir
(PDF: Oku Okut Yayinlari, 2023), 20-21, 31.

® 7 Ebll Mu‘in en-Nesefi, Tebswratii’l-edille ngr. Hiiseyin Atay- Saban Ali Diizgiin (Ankara: DIB

Yayinlari, 2004), 1/ 472.

Ibn Ravendi’nin 6liim tarihi ile ilgili farkli goriisler olmakla birlikte Katip Celebi’nin ifade ettigi

301/913-14 tarihi agirlik kazanmaktadir. bk. Katip Celebi, Kesfiiz-Ziiniin ngr. M. Serafeddin

Yaltkaya - Kilisli Rifat Bilge (Istanbul: Istanbul Maarif Matbaas1, 1941), 1/1423.

11 Muhtelif eserleri olan Bagdatli Mu’tezili bir alimdir. Tam adi, Ebd isa Muhammed b. Hartin b.
Muhammed’dir (247/861). Mu’tezili goriiglerinin yaninda, S$ii ve Maniheist inanglartyla da
iligkilendirilen fikirleri vardir. (bk. Carl Brockelmann, Tdrihu’l-Edebi’l-Arabi (Misir: el-Hey'etii'l-
Mlsriyyetii'l—Amme 1i’1-Kitab, 1993), 1/341.

2 pk. Imamii’l-Haremeyn el-Ciiveyni, Liima'u I-edille fi kavad'idi Ehli’s-Siinne thk. Abdiilaziz Izziddin

es-Sirvan (Beyrut: Dar-u Liibnan, 1408/1987), 195; Omer b. Muhammed el-Beyzavi, Tevdliu'l-

Envdr min Metali'l-Enzdr thk. Abbas Siilleyman (Beyrut: Daru'l-Cil, 1411/1991), 213; ilhan Kutluer,

“Ibnii’r-Ravendi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yaynlari, 2000),

21/179-184.

Asil ad1 Ebti Isa Muhammed b. Harun b. Muhammed’dir. Bagdat’ta dogmus ve orada vefat etmistir.

Mu’tezile’nin énemli alimlerindendir. Hayati ve itikadi goriisleri hakkinda ¢ok farkl rivayetler s6z

konusudur. Mu’tezile’den sonra Maniheist oldugunu, $ii veya Zeydi oldugunu sdyleyenlerin

yaninda zindik oldugunu ifade edenler de vardir. Bu tiirlii ithamlara ragmen onun eserlerinden
nakiller de yapilmasi son derece ilgingtir. bk. Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums

(GAS) (istanbul: istanbul Biiyiiksehir Belediyesi Yayinlari, 2018), 1/620; Abdiilkahir el-Bagdadi,

Mezhepler Arasindaki Farklar, ¢ev. Ethem Ruhi Figlali (Istanbul: TDV Yayinlar, 2018) 49, 51;

Ebii’l-Feth Taciiddin  Sehristani, el-Milel ve’n-nihal (Kahire: Miiessesetii’l-Halebi, 2010), 1/269,

10

13

3



Matiiridi, Verrdk veya ibnii’r-Ravendi iizerinden yiiriiyen niibiivvet merkezli bir
tartismanin tam ortasindadir. Ayni sekilde EbG Bekr Muhammed b. Zekeriyya er-
Razi’nin (6l. 313/925) niibiivveti kabul etmeyen ve gereksizligini ifade eden
goriisleri* ile onun goriislerine reddiye icin Ismailiyye’nin iinlii daisi Ebi Hatim er-
Razi’nin (6l. 322/933) kaleme aldig1 A ’lamu n-niibiivve *° isimli eser niibiivvet
tartismalarinin Matiirldi zamaninda glindemde oldugunu gdstermektedir.

Matiiridi zamaninda niibiivvetle ilgili tartisilmalarin sebeplerinde bir digeri de
Hakim et-Tirmizi’nin (61. 320/932) yazmis oldugu Hatmii’l-evliya isimli eser
olmalidir. 270/883 yilinda yazildigi tahmin edilen bu eserle, Hakim et-Tirmizi,
niibiivvet meselesinde kimilerine gore veli-nebi iistiinliik tartismas1 agtig1'® kimilerine
gore ise niibiivvet iddiasinda bulundugu i¢in Tirmiz sehrinden Belh sehrine siirgiine
gonderilmistir.}” Tirmiz ile Semerkant arasinin yakinlig1 ve Maveraiinnehir bolgesinin
iki onemli sehri olmas1 dikkate alindiginda fikri etkilesimin de kac¢inilmaz oldugu
aciktr.'8

Matiiridi’nin dénemindeki Islam inanc sistemine zarar vermesi muhtemel
diisiince ve akimlarla miicadele etmesi, esasen bir kelamcinin asli vazifesidir. Ote
yandan kelami miinazaralarin “glindem” ile dogrudan irtibatli oldugunun da delili
sayilir. Ornegin Matiiridi, niibiivvet meselesi iizerinde oldukca fazla dururken o
donemde tartisma konusu olmayan ahiret hallerine dair ayrintili bilgiler vermez.*°

Glinlimiize ulasan eserler dikkate alindiginda Matiiridi’den sonra niiblivvet
konusunun kapsamli bir tartisma konusu olmadigini goriiyoruz. Matiiridi sonrasinda
Sabini’de niibiivvet konusunda 6nem vermis ve bu konuda miistakil bir eser yazmistir.
Sabini ile birlikte yeniden alevlenen niibilivvet tartigmalari, keldmi miinazaralarin en

275-276; ilhan Kutluer, Akl ve Itikat (Istanbul: iz Yayncilik, 1998), 53-62, 72-74. Fuat Aydin,

“Ebt Isa Verrak”, TDV Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV Yaynlari, 2013), 43/59-60.

Zekeriya er-Razi’nin din ve peygamberlik aleyhine iki eserinin oldugu bilinmektedir. O, Nakzu'I-

edydn (fi 'n-niibiivvdt) ve Mehdriku’l-enbiya (Hiyelii’l-miitenebbin) isimli eserlerinde dini gereksiz

gordiigii gibi peygamberlerin mucizelerini hilekarlik ve illizyon olarak degerlendirmistir. Bunun i¢in
kendisi de miilhid olarak degerlendirilmistir. bk. Kaya, “Ebu Bekir er-Razi ile Ebi Hatim er-Razi

Arasinda Gegen Tartisma”, 52.

15 bk. Eb Hatim er-Razi, 4 lamu’n-nubuvve (Beyrut: Daru’s-saki, 2003).

16 Hakim et-Tirmizi, mahabbetullah goriisii, bid’atcilik ve niibiivvet iddia etmesi gibi iddialarin
kendisinin siirgiine gonderilmesine sebep oldugunu belirtir ve bunlarin iftira oldugunu soyler.
Ayrica onun Hatmii’l-evliyd isimli eserinde veli-nebi tartigmasina girmedigi gériilmektedir. Ancak
onun sikayet edilip siiriilmesine sebep olan olayin, halkta infial uyandiracak kadar biiyiik bir tartigma
oldugunu séylemek miimkiindiir. bk. Hakim et-Tirmizi, Kitdbii hatmii’l-evliyd thk. Osman Ismail
Yahya (Beyrut: el-Matbaatii’l-kasiiliyye, 1965), 274-280.

17 Eb( Abdilldh Semsiiddin Muhammed b. Ahmed b. Osméan ez-Zehebi, Tezkiretii'I-huffdz (Beyrut:
Darii’l-kiitiibi’l-ilmiyye, 2012) 2/645; ibn Hacer el-Askalani, Lisdnii 'l-mizdn ngr. M. Abdurrahman
el-Mar’agli (Beyrut: Darii’1-kiitiibi’1-ilmiyye, 2010), 5/308.

8 Salih Cift, “Hatmii’l-Evliya Hakkinda”, Hatmii’l- evliyd haz. Hakim et-Tirmizi (Istanbul: insan

Yayinlari, 2018) 43-46.

Eb( Manstr Matiiridi, Te vildtii’l-Kur’an Terciimesi ed. Yisuf Sevki Yavuz (istanbul: Ensar

Nesriyat, 2019), 10/170.

14

19



onemli giindem maddelerinden birisi olmustur. Onun el-Miinteka min ‘ismeti’l-enbiyd
isimli eseri niibiivvet problemine dairdir. Bu eser Yahya el-Besagari’ye ait Kesfii 'l
gavamiz fi ahvali’l-enbiya’ isimli kitabin muhtasaridir.?

Matiiridi ve Sabini’nin niiblivvet anlayislarint mukayese ettigimiz bu ¢alisma,
konunun genisligi ve olduk¢a uzun bir zaman dilimini ihtiva etmesi sebebiyle belli
acilardan smirlandirilmistir. Birinci boliimde Matiiridi ve Sablni’nin yasadiklari
sosyo-kiiltiirel ¢evre ile hayatlar1 ve ilmi kisilikleri hakkinda kisaca bilgi verilmistir.
Ikinci boliimde peygamberlikle ilgili temel meselelere deginilmistir. Niibiivvet ve
risalet ile ilgili temel kavramlarin agiklanmasi, peygamberlere iman, peygamberligin
gerekliligi, peygamberlerin sifatlari, peygamberlerin gorevleri gibi temel niibiivvet
konular1 burada ele alinmistir. Konunun genis olmasi sebebiyle ¢calismamiz Mu’tezile,
Es’arlyye ve Matiiridiyye mezhepleri ile sinirhi tutulmustur. S6z konusu goriisler,
miistakil bir baslik hélinde ele alinmak yerine niibiivvet meselesi muvacehesindeki
basliklar i¢inde yer almistir. Kelam1 ekollerin niibiivvet goriislerine, 6n plana ¢ikan
anlayislarinin veya farkliklarinin dile getirilmesi suretiyle, miimkiin oldugunca 6zet
olarak deginilmistir. Ugiincii boliimde peygamberlikle ilgili tartismalar ele alinmistir.
Bu baglik altinda; peygamberlerin gorevleri, peygamberlikle ilgili tartismalar ve
Peygamberlerin sayisi, erkeklerden segilmesi, sehirli olmasi, cinlerden ya da
meleklerden peygamber gelip gelmedigi, gaybi bilip bilmedikleri, peygamberligin
sona ermesi, vehbilik-kesbilik tartismasi ve peygamberler arasinda tistiinliik meselesi
bu boliimiin alt basliklaridir. Peygamberlerin sifatlarindan birisi olan ismet sifati
izerinde, her ikisinin olduk¢a detayli durmasi miinasebetiyle, ismet konusu detayl
olarak incelenmistir. Peygamberlerin ismet sifatina halel getirdigi iddia edilen tutum
ve davraniglarina dair onlarin agiklamalarina ayrica yer verilmistir. S0z konusu
bagliklar ele alinirken her iki kelamciin goriislerine odaklanilmigtir. Matiiridiligin
gelisim seyri agisindan Matiiridi ile Sablni’nin niibiivvet anlayislari mukayese
edilmistir. Yapilan mukayese ile benzerlikler ve farkliliklar ortaya konulmaya ve
bdylece Matiiridi kelam anlayisinin Sablini’ye kadarki yaklasik iki yiiz elli yillik
siirecin fotografi ¢cekilmeye caligilmistir.

ARy

2 Yahya el-Besagari’nin Kesfii 'I-gavdamiz fi ahvali’l-enbiya eseri ile Sablini’nin el-Miinteka eserlerini
mukayese eden Yusuf Arikaner su sonuca varmstir: “Nireddin es-Sabiini el-Miinteka min ismeti’l-
enbiya’nda Ebii’l-Hiiseyin Muhammed b. Yahya el-Besagari’nin Kesfii’l-gavamiz fi ahvali’l-enbiya
isimli eserini ihtisar etmistir. Inceledigimiz kadariyla Nireddin es-Sabtini’nin asil metne sadik
kalarak bazi uzun kisimlar eksiltmek suretiyle kismen de metne miida-hele ederek bu eseri ihtisar
ettigi ortaya ¢ikmaktadir. Neticede el-Miinteka min ismeti’l-enbiya’nin bilyiik oranda Ebii’l-
Hiiseyin Muhammed b. Yahya el-Besagari’nin ifade ve goriislerini yansittig1 goriilmektedir.” bk.
Yusuf Arikaner, “Serhu Ciimeli usiili’d-din’in Ebii’l-Hiiseyin Muhammed b. Yahya el-Besagari’ye
Aidiyeti Meselesi”, Mevzu Sosyal Bilimler Dergisi 4 (Eyliil/2020), 59.

5



2. ARASTIRMANIN AMACI ve ONEMI{

Peygamberlik konusu kelami tartismalarin ve keldm eserlerinin ana
konularindan birisidir. Hz. Muhammed’in peygamberligine, donemin Cahiliye
toplumu tarafindan birtakim itirazlar yoneltildigini bizzat Kur’an’dan 6grenmek
miimkiindiir. Hz. Muhammed’in diger insanlar gibi yiyip i¢gmesini ve sokaklarda
gezmesini giindeme getirerek; peygamberlerin insaniistii varliklardan olmasi
gerektigini ifade etmislerdir. ?! Onlarm bu ve buna benzer sdylemlerinden Hz.
Muhammed’in niibiivvetine dair itirazlarin, daha o donemde varlig1 anlagilmaktadir.

Peygamberlerin sahsina yonelik itirazlardan sonra, kurumsal anlamda
peygamberligin sorgulanmasi ve Hz. Muhammed’in peygamberliginin gegersiz
oldugunu iddia edenlerin ortaya ¢ikmasi ile birlikte niibiivvet tartigsmalarinin farkli bir
boyut kazandigi goriilmektedir. islamiyet’in hizla yayilmaya basladigi Hicri 2.
yiizyilin ikinci yarisindan itibaren niibiivvet inanci tartigma ve itirazlarin odaginda
olmaya baslamstir.??

Tanr1’nin varligina inandig1 halde peygamberligi kabul etmeyen kisi ve gruplar
tarth boyunca hep var olmustur. Keldmcilarin bu goriisii atfettikleri Stimeniyye ve
Berahime ile miicadeleleri mezkir durumu teyit etmektedir.??

Bu arastirma, Matiiridi kelam ekoliiniin kurucu ismi Matiiridi ile onun mezhebi
anlamda takipgisi olan Sablni’nin niibivvet anlayislarinin tespit ve mukayesesini
amagclamaktadir. Bu amaca ulasilabilmesi i¢in Matiiridiligin dogdugu Maveraiinnehir
bolgesinin ve 6zellikle Semerkant sehrinin Matiiridi zamanindan Sabini’nin yasadigi
caga kadarki siyasi, kiiltiirel, dinl ve sosyolojik arka planinin incelenmesi de
hedeflenmektedir. Bu sayede Maveralinnehir’de peygamberlikle ilgili tartismalarin
tarihsel siire¢ iginde nasil ortaya ¢iktigi, tartismanin taraflarmin kimler oldugu, hangi
eserlerin kaleme alindig1 ve tartismanin nasil bir seyir izledigi takip edilebilecektir.

Matiiridi ve Sablini’nin niibiivvet anlayiglarinin tespit ve mukayesesine
odaklanan bu ¢alisma, klasik donemde Matiiridilerin niibiivvet konusuna nasil
yaklastiklari ile tarihsel siire¢ i¢erisinde mezhep ig¢inde bu konuda yorum ve anlayis
farklilig1 ortaya ¢ikip c¢ikmadigi hususunda veri sunacak olmasi agisindan onem
tasimaktadir.

2L pk. el-Furkan 25/7-8.

22 Yusuf Sevki Yavuz, “Niibiivvet”, Tiirkive Divanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi (istanbul: TDV
Yaynlari, 2007), 33/281.

22 Mehmet Aydin, Din Felsefesi (Izmir: Dokuz Eyliil Universitesi Yayinlari, 1990), 140-145; Salih
Sabri Yavuz, Islam Diisiincesinde Niibiivvet (Istanbul: Pinar Yaymlari, 2012), 6; 168 vd.; Orhan
Sener Kologlu, “Kelam ve Mezhepler Tarihi Literatiiriinde Berahime”, Uludag Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 13/1 (2004), 159-193; Hiiseyin Karaman, “Ebt Bekir er-Razi: [Thadin Gélgesinde
Bir Filozof”, Islam Felsefesi Tarih ve Problemler ed. M. Ciineyt Kaya (Istanbul: ISAM Yayinlar,
2013), 137.



Niblivvet tartismalarindan bahsederken meselenin tarihte kalmis bir tartisma oldugunu séylemek

dogru olmaz. Zira Muslimanlarin kendi iglerinde ortaya ¢ikan veya disaridan gelen bir tartisma
olarak nilbilvvet meselesinin hélen gindemde oldugunu gorlyoruz. Bugiin, niblvvet
miessesesinin en bilyik karsiti deizmdir. 24 gy akim, Batr'da kilisenin temsil ettigi dogmatik yapiya
karsi cikis olarak 11./17. yizyilda 6zellikle ingiltere’de yayginlik kazanmistir. Kutsal kabul edilen
metinleri ya da peygamberleri kabul etmeyen bu akim, ilk kez ingiliz diisiiniir Edward Herbert (.
1648) tarafindan savunulmustur. Daha sonra ise Newton (6l. 1727), Voltaire (6l. 1778), Jean-
Jacques Rousseau (6l. 1778) ve Thomas Paine (6l. 1809) gibi isimlerle temsil edilmi§tir.25 Deizme
gore akli bilgiler evreni ve tabi isleyis diuzenini Tanr’'nin yarattigini kanitlamaktadir. Ancak Tanri
insanlara peygamberler ve kutsal kitaplar gondermemistir aksine bu tir inanglar insanlarca
uydurulmustur. Dolayisiyla bir peygambere ihtiya¢ yoktur. 26 11./17. yluzyilda Batr’'da baslayan
peygamberlik tartismasinin ginimizde ¢ok genis cografyalarda hala tartisiiyor olmasi,
arastirmamizin merkezinde yer alan nibivvet meselesinin ayni zamanda gilincel bir tartisma
oldugunu gostermektedir.

24

25
26

bk. Saban Ali Diizgiin, “Deism as a Heterodox Religious Identity with its Historical and
Contemporary Aspects”, Kelam Aragtirmalart Dergisi 19/3 (2021), 889-898; Mehmet Akif
Altumsik, “Ilk Deistlere Gore Deizmin Temel inanglar1”, Dinbilimleri Akademik Arastirma Dergisi
19/2 (2019), 615-640.

Arslan, “Tmam Matiiridi’nin Deist Elestirilere Kars1 Niibiivvet Savunusu, 34-35.

Yavuz, “Niibiivvet”, 281.



3. ARASTIRMAYA DAIR LITERATUR

Matiiridi ve Sablni’nin niiblivvet anlayislarini mukayese ettigimiz bu
calismada onlarin kendi eserleri ile Matiiridi kelamina dair klasik literatiir, temel
kaynaklarimizi olusturmustur. Bunlara ek olarak Matiiridiligin dogdugu cografyanin
din ve mezhep anlayisini tespit edebilmek adina, basta mezhepler tarihi ve Islam tarihi
olmak iizere diger Islami disiplinlere ait eserlere de miiracaat edilmistir.,

Matiiridi’nin keldm anlayisinda en 6nemli eseri hi¢ siliphesiz Kitabii't-
Tevhid dir.?" Kitdbii't-Tevhid, Fethullah Huleyf tarafindan 1970 yilinda Beyrut’ta
nesredilmistir. Arapca ve Ingilizce dnsozlerin eklenmesiyle gergeklestirilen Huleyf
nesri, eseri kolay ulasilabilir hale getirmigse de metnin dogru olarak anlasilip tespit
edilmesi ve gerekli dipnotlarinin konulmasi agisindan basarili olamamistir. Nitekim
Josef van Ess ile von Hans Daiber kaleme aldiklar1 makalelerde, Ulrich Rudolph da
Matiiridi keldmina dair kitabinda Huleyf nesrinin hatalarina genis yer ayirmislardir.
Kitabii't-Tevhid’, Hiiseyin Sudi Erdogan tarafindan 1981°de Tiirkceye terciime edilse
de kabul gérmemistir. Eser, Bekir Topaloglu ve Muhammed Arugi tarafindan yeniden
tahkik edilerek 2003 yilinda yayimlanmis ve ardindan Bekir Topaloglu tarafindan
Tiirkceye g¢evrilmistir.?® Calismamizda bu nesir ve gevirisi esas almmustir. Eserin
Tiirk¢eye yeni bir ¢evrisi Tahir Ulug tarafindan 2021 yilinda yapilmistir. Yeri geldikce
bu geviriye de calismamizda miiracaat edilmistir.?°

Kitabii’t-Tevhid, Matiiridi’nin keldm sistemini tanima noktasinda temel eser
olmasinin yani1 sira Maveraiinnehir Hanefi kelam sisteminde de yeni bir asamay1 temsil
eder. Zira Matiiridl Oncesi eserler genelde akaid risaleleri seklinde olup kelami
tartismalar Ozet olarak verilmekte iken Kitabii't-Tevhid'de meseleler akli, nakli ve
semantik delillendirme yontemiyle derinlemesine analiz edilir. Donemin sartlar
itibariyla “tehlike” olarak goriilen veya “heretik” olarak degerlendirilen mezhep, firka,
akim ve dinlerin goriisleri naslarla ve akli delillendirmelerle iiriitiilmeye calislir.®

Matiiridi’nin goriislerini tespit noktasinda bir diger temel kaynagimiz onun
81 isimli tefsiridir. Te'vilatii’l-Kur’an, Bekir Topaloglu’nun
girisimleri ile Yasuf Sevki Yavuz editorliigiinde terciime edilmeye ve 2017 yilindan
itibaren basilmaya baglanmistir. Topaloglu’nun vefati sonrasi her bir ciltte farkli

Te vilatii’l-Kur an

27 Eb(i Mansur el-Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, ¢ev. Bekir Topaloglu (istanbul: ISAM Yayinlari, 2003).

28 Bekir Topaloglu, “Kitabii’t-Tevhid”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV
Yaynlari, 2002), 26/117-119.

2% Tahir Ulug, Kitabii't-Tevhid Tevhid Inancinin Akli Temelleritanbul: Ketebe Yaymevi, 2021).

% Matiiridi donemi heretik akimlar igin bk. H. Ismail Dogan, fmam Matiiridi nin Heretik Akimlara
Yénelttigi Elestiriler (Istanbul: Diizey Kitap, 2016), 90-144.

81 Eb(i Mansur el-Matiiridi, Te'vildtii’l-Kur’an thk. Fatima Yusuf El-Haymi, 10 Cilt (Beyrut:
Risaletii’n-nasirin, 2004); EbG Mansur el-Matiiridi, Te vilatii'I-Kur 'an Terciimesi ed. Yusuf Sevki
Yavuz, 17 Cilt (Istanbul: Ensar Nesriyat, 2019); Ebli Mansur el-Matiiridi, Te *vildtii Ehi-i Siinne thk.
Mecdi Basellam, 10 Cilt (Beyrut: Darii’l-kitabi’1-ilmiyye, 2005).

8



miitercimler vasitasiyla terciime edilmeye devam edilmistir. Bugiin itibariyla terciime
faaliyeti tamamlanmis ve son cildi indeks olmak iizere 18 cilt halinde yayimlanmaistir.
Matiiridi’nin Te'vilat’1 tercime edilirken bugiine kadar tespit edilmis otuz bes
nlishanin ve tahkikli nesirlerinin dikkate alinmasit dolayisiyla c¢alismamizda,
Te’vilat’in terciimesinin kullanilmasi tercih edilmistir. Ancak niiblivvet bahislerinde
tartismal1 alanlar s6z konusu oldugunda (nebi-resul farki, peygamberlere olan ihtiyag
vb.) tahkikli niishalar karsilastirmali olarak kullanilmaya gayret edilmistir.

Topaloglu, Te vilatii’l-Kur'dn’m, Kitdbii’t-Tevhid’'in  aksine miiellifin
kaleminden ¢ikmayip 6grencilerine yaptig1 takrirlerden olusmakta oldugunu Alaeddin
es-Semerkandi’ye (6l. 539/1144) dayandirarak ifade etmekte ve su agiklamalari
yapmaktadir:

Bu durum anlagilmasi gii¢ ifadeler, tekrarlar, bir ayetin tefsirinin 6nceki veya sonraki
ayetin tefsiri iginde yer almasi, benzer takdim-tehirlerin ayn1 ayetin iginde bulunmasi
gibi hususlarda kendini gostermektedir. Matiiridi’nin talebelerinin talebesi olan Ebii’l-
Muin en-Nesefi’nin Te vildt’t okuturken yaptigi acgiklamalari talebesi Aldeddin es-
Semerkandi sonradan toplayip diizenlemis ve kendisine nispet ederek kitap haline
getirmistir. Semerkandi, mukaddimede Te’vilat’ta ¢oziilmesi gii¢ ibarelerin ve kapali
manalarin bulunduguna ve alimlerin ¢ogunun bunlara niifuz edemeyecegine dikkat
¢ekmis, ustilii’d-din ve usil-i fikhin yani sira s6z sdyleme sanatlar1 ve liigat ilmiyle
ugrasanlarin bunlar1 anlayabilecegini kaydetmistir. Serhu Te 'vildti'l-Kur'an (Serhu 't-
Te'vilat) diye adlandirilan eserde bir taraftan anlasilmasi gii¢ ibareler aciklanirken
diger taraftan Hanefi-Matiirldi c¢izgisinde ayrintili bilgiler verilmekte, eserin
niishalarinda mevcut hatalarim  ve takdim-tehirlerin  diizeltilmesine imkan
saglanmaktadir. Ancak bu serhte Kehf Sdresi’nden itibaren aciklama
bulunmamaktadir. Ote yandan Te'vilat’ta mevcut bazi ibarelere serhte temas
edilmedigi goriilmektedir.3?

Bu durumda Aldeddin es-Semerkandi’nin Serhu Te vildtii'l-Kur’an™ isimli
eserine miiracaatimiz kagiilmaz olmustur.

Matiiridi’ye ait olan bu iki eserden baska ona nispet edilen birtakim eserler de
vardir. Bu eserler hakkinda gerekli agiklamayi ilgili boliime birakmakla birlikte, ona
nispet edilen eserlerden bir kismin1 Matiiridi gelenegin takibi noktasinda faydali
gordiik. Ornegin Matiiridi’ye nispet edilen Fikh-u Ekber Serhi®* isimli eserin ona
aidiyeti miimkiin degildir.®® Ancak eserde bahsedilen goriislerin Hanefi-Matiiridi

32 Bekir Topaloglu, “Te’vilatii’l-Kur’an”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV

Yayinlar1,2012), 41/32-33.

Alaeddin es-Semerkandi’nin Serhu Te vildtii’l-Kur’an (Istanbul: Siileymaniye Ktp., Hamidiye, nr.

176).

% Ebf Mansir el Matiiridi, Islam Inan¢ Esaslari (Fikh-1 Ekber Serhi), ¢ev. Adnan Biilent Baloglu -
Murat Memis (Istanbul: Bilge Kiiltiir Sanat Yayinlari, 2014).

% A. Biilent Baloglu, “Serhu’l-Fikh1’l Ekber Kimindir?”, Islam Inang¢ Esaslari (Fikh-1 Ekber Serhi),
mlf Ebii Mansir el-Matiiridi (Istanbul: Bilge Kiiltiir Sanat Yayinlar1, 2014), 13.

33

9



kelam sisteminin anlagilmasinda faydali bir tarafi oldugu i¢in bakmay1 uygun gordiik.
Yine Matiiridi’ye nispet edilen eserlerden bir digeri olan Akide Risalesi Serhi*® isimli
esere de ayn1 gerekgelerle goz attik.

Matiirldi ve Sabini’nin, Hz. Peygamber Donemi ve sonrasina yaptiklari
atiflarin kaynaklarinin tespit edilebilmesi igin Islam tarihinin temel kaynaklar1 olan
fbn Ishak’m (51. 151/768) es-Sireve I-megdzi,*’ ibn Hisam’1n (81. 218/833) Siret, ve
Taberi’nin (61. 310/922) Tarihu r-rusiil Ve’ l-miilik® isimli eserlerine yeri geldikce
miiracaat ettik. Bunlar igerisinde ibn Ishak, kendinden sonra gelen biitiin siyer ve tarih
yazarlarinin seyhi ve piri sayillmis, daha sonraki siyer miiellifleri onun talebesi kabul
edilmistir. ibn Sa’d, Ezraki, Belaziiri ve Taberi basta olmak iizere meshur tarihgiler
eserlerinde Ibn ishak’tan gelen rivayetlere genis yer ayirmislardir. ibn ishak 6zellikle
anlattigi konularin hadislerle irtibatin1 ¢ok iyi kurmus, bazen sahsi goriislerini de
ekleyerek bircok rivayeti birlestirip biitiinlestirmeyi basarmis bir tarihgidir. ibn Ishak,
ana konumuz olan niibiivvet bahsinin alt basliklarindan birisi olan deldilii n-niibiivve*
konusuna ilk temas eden kisi olmas1 bakimindan ayrica dnemlidir.*

Matiiridi ile Sablni’nin biyografileri ile hocalar1 ve 6grencilerine iliskin olarak
tabakat ve teracim kitaplarindan istifade ettik. Bu baglamda klasik tabakat eserleri®?
ile cok sayida ¢agdas arastirmaya miiracaat ettik. Zira tabakat eserlerinde Es’arilik ve
Matiiridilik gibi mezheplere 6zel olarak tahsis edilme durumu yoktur. Kalayci’nin
tespitiyle, “Tabakat tiirii eserlerin yazildig1 ¢evre genellikle islam diinyasmin bat1
bolgeleridir ve yazim siirecinin arka planinda biiyiik 6lciide nakilcilik ve rivayetcilik
faaliyeti yatmaktadir. Bu durum, eserlerin igeriklerine ve yaklasim bigimlerine de
dogrudan tesir etmistir.”*® Dolayisiyla bu tiirden eserlerin kaynak degeri olabilmesi

%6 M. Saim Yeprem, Matiiridi 'nin Akide Risdlesi Serhi (Ankara: TDV Yayinlar1,2015). Bu risalesinin
miitercimi M. Saim Yeprem, eserin Matiiridi’ye aidiyeti i¢in “muhtemelen” ifadesi kullanarak
aidiyeti tamamiyla reddetmez. (bk. Yeprem, Akide Risalesi Serhi, 9).

37 ibn Ishak, es-Sireve I-megdzi thk. Siiheyl Zekkar (Dimesk: Darueby’l-Fikr, 1976).

38 {bn Hisam, Siretii 'n-nebeviyye thk, Mustafa el-Seka - Ibrahim el-Ebyari; Abdiilhafiz Sibli (Dimesk:
Daru ibn Kesir, 2005).

¥ Eba Ca’fer Muhammed b. Cerir b. Yezid el-Amiili et-Taberi, Téarihu r-rusiil ve’l-miilik, cev. M.

Faruk Giirtunca (istanbul: Saglam Yayinlar1, 2007).

Peygamberlik miiessesesini, dzellikle Hz. Muhammed’in peygamberligini ispatlamak amaciyla

yazilan eserlerin ortak adi. bk. Yusuf Sevki Yavuz, “Delaili’n-niibiivve”, Tiirkiye Diyanet Vakfi

Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1,1994), 115-117.

4 Mustafa Fayda, “Ibn Ishak”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar,
1999), 20/93-96.

42 Abdiilkerim b. Muhammed Sem’ani, el-Ensdb nsr. Abdurrahman b. Yahya el-Muallimi el-Yemani.
vd. (Haydarabad: Meclis-i Dairetii’l-Osmaniyye 1962); Muhammed b. Muhammed el-Kuresi,
Cevdhirii’l-mudiyye fi tabakdti’l-Hanefiyye thk. Abdiilfettah Muhammed el Hulv (Kahire: yy.
1993); Mahmid b. Siileyman Kefevi, Ketd 'ibii a ‘lami’l-ahyar min fukahd’i mezhebi’n-Nu ‘mani’l-
muptdr (Istanbul: Siileymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 548); ibn Kutluboga, Tacii't-
teracim fi tabakdti ’I-Hanefiyye (Sam: Daru’l-Erkam, 1992); Katip Celebi, Kesfii z-ziiniin nsr. M.
Serafeddin Yaltkaya (istanbul: 1941). Muhammed Abdiilhalim el-Leknevi, Fevaidu l-Behiyye fi
Teracimi’l-Hanefiyye (Beyrut: Daru’l-Erkam, 1998).

43 Kalayci, Es’arilik-Matiiridilik liskisi, 11.

40

10



siyasi ve toplumsal a¢idan miimkiin iken kelami goriislerin tespiti noktasinda baska
kaynaklarla desteklenmesi gerektigini ifade etmek zorunday1z.

Matiirldi ve Sablni’nin yasadigi donemde hiikiim siiren devletler olan
Samaniler ile Bat1 Karahanlilar tarihinin bilinmesi énemlidir. Yine bu dénemde Islam
diinyasinda hiikiim siiren Selguklular ile Abbasiler hakkinda 6zellikle Maveratinnehir
baglaminda tarihi bilgilere ihtiyag¢ vardir. Biz bu konulara iligskin olarak klasik ve
giinimiiz kaynaklarindan genis bir literatiir olusturduk. Selguklularla ilgili olarak
Mehmed Altay Kéymen’in Biiyiik Selcuklu Imparatorlugu Tarihi isimli ¢ ciltlik
eserinden istifade ettik. Bu eserin medreselerle ilgili bdliimiinde Nizamiye
Medreselerinin kurulug seriiveni, Selguklu veziri Nizamii’l-Miilk’tin (61. 485/1092)
medreselerin kurulus ve isleyisindeki katkilari ile medreselerin kurulus amaci
hakkinda verilen bilgiler, donemin dini, mezhebi ve ilmi atmosferinin tespiti
noktasinda oldukc¢a 6nemlidir.**

Selguklular Dénemi dini ve siyasi yaklasimlarin neler oldugu hususunda
Ahmet Ocak’in Sel¢uklularin Dini Siyaseti isimli ¢alismasinin énemli bir eksikligi
giderdigini gordiik. Bu eserde, Sii ve Siinni hilafetler olmak {izere iki kutba ayrilan,
aym zamanda pek cok siyasi tesekkiiliin meydana geldigi IslAm cografyasinin 5./11.
yiizyildaki durumunu ve Selguklularin Siinni diisiincenin hamisi olarak gelismesi i¢in
gosterdigi ¢abanin yani sira, Sii, Batini, Karmati gibi Ehl-i siinnet dis1 akimlara karsi
verdigi miicadeleyi ana kaynaklara dayanarak ortaya koymaya ¢aligilmigtir. Ayrica
eser; Selguklular doneminde mezhepleri, tasavvuf hareketlerini, Selguklularin bunlara
kars1 yaklasimini, topraklarindaki gayrimiislim halkin durumu ve Selguklularin onlara
kars1 aldif1 tedbirleri de kapsamasi itibariyla son derece dnemlidir.**Selguklularla
ilgili bir diger kaynagimiz Selguklular devrine iliskin temel kaynaklardan birisi olan
Sadreddin Nasir ibni Ali el-Hiiseyni’nin Ahbdrii'd-Devleti’s-Sel¢iikiyye *® isimli
eseridir.

Arastirmamiz esnasinda Matiiridi gibi bir miitekellimin yetistigi devlet olan
Samanogullar1 (Samaniler) hakkinda tilkemizde yapilmis kapsamli arastirmalarin
olmadigmi gordiikk. Mevcut iki calismadan Tilay Yirekli tarafindan hazirlanan
Samdnier Devleti*" isimli yiiksek lisans tezi ile Aydin Usta tarafindan hazirlanan
Siyasi ve Kiiltiirel Samaniler Devleti Tarihi (943-1005)* isimli doktora tezi, veri elde
edebilmek adina ¢alismamiz agisindan 6nemlidir.

4 bk. Mehmed Altay Kdymen, Biiyiik Sel¢uklu Imparatorlugu Tarihi (Ankara: Tiirk Tarih Kurumu
Yayinlari,1984), 347-382.

4 bk. Ahmet Ocak, Sel¢uklularin Dini Siyaseti (istanbul: Tarih ve Tabiat Vakfi Yaymlari, 2002).

4 Sadreddin el-Hiiseyni, Ahbdrii’d-Devleti’s-Selgiikiyye gev. Necati Lugal (Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Yaylari, 1999).

4 Tiilay Yiirekli, Sdmdniler Devleti (Ankara: Yiiksek Lisans Tezi, 2002).

48 Aydin Usta, Siyasi ve Kiiltiirel Samaniler Devleti Tarihi (943-1005) (Istanbul: Mimar Sinan Giizel
Sanatlar Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2003).

11



Sehir tarihi ve cografya kitaplar1 da ¢alismamizin kaynaklar1 arasinda yer
almaktadir. Ebti Bekr Muhammed b. Ca’fer en-Nersahi’nin (61. 348/959) Tarihu
Buhdra isimli eseri Maveralinnehir bdlgesinin Semerkant ile birlikte O6nemli
sehirlerinden birisi olan Buhara ile ilgili kaynak niteliginde bilgiler igermektedir.*®
Matiiridi’nin yasadigi bolge olan Semerkant’a iligskin ise {ilkemizde yapilan en derli
toplu ¢alisma olan ve temel kaynaklarla desteklenen Semerkant Tarihi isimli galismay1
temel eser olarak belirledik. Osman Aydinli tarafindan hazirlan bu eserde
Semerkant’in fethinden Samanilerin yikilisina kadarki siireg ele alinmaktadir ki,
donem itibariyla bizim ¢alismamizin tam olarak merkezindedir. Semerkant’in siyasi
ve askeri tarihi, iktisadi durumu, ilmi, kiiltiirel ve sosyal hayati isimli dort ana basliktan
olusan eserde, Semerkant’ta Islam &ncesi sonrasi yer alan dinler hakkinda bilgiler
vardir.>

Matiiridi ile Sabini arasindaki Hanefi-Matiiridi gelenekten gelen kelamcilarin
eserlerinden de yeri geldigince istifade etmeye calistik. Ozellikle Maveraiinnehir
bolgesinde yasayan miitekellimlerin goriisleri Hanefi-Matiiridi kelaminin anlasilmasi
noktasinda son derece miithim kaynaklardandir. Bunlardan birisi Alaeddin el-
Usmendi’nin (81. 522/1157) Liibabii’l-kelam isimli eseridir.®! Sabtni’ye yakin bir
zamanda yasamis Usmendi niibiivvet konusuna miistakil bir boliim ayrrmistir. >
Usmendi, yasadigi donem itibariyla EbGi Hafs Necmeddin Omer en-Nesefi (1.
537/1145), Te vilat’1 serh eden Alaeddin es-Semerkandi (61. 539/1144) ve Sabini ile
cagdastir. Yine el-Milel ve’n-nihdl isimli klasik mezhepler tarihi eserinin miiellifi
Sehristani de (61. 548/1153) ayn1 donemde yagamistir.

Matiiridi kelam sistemini ve diisiincesini analiz edebilmek ve Sablini zamanina
kadar siire¢ takibi gerceklestirmek adina Matiiridi gelenekte eser vermis ve kelam
tarihi acisindan kiymetli miitekellimlerin eserlerini de inceledik. Bu kapsamda
Matiiridi’nin hemsehrisi Hakim es-Semerkandi’nin (1. 342/953) es-Sevddii 'I-a zam™
1simli eseri miiracaat kaynaklarimizdan oldu. Her ne kadar Hakim es-Semerkandj,
eserinde Matiiridi’den bahsetmese de es-Sevddii’l-a zam, Maveratinnehir Hanefilerin
itikadi gortisleri tizerinde belirleyici bir eser ve resmi bir belge mahiyetindedir. Zira
bu eser, Sdmani emiri Ismail b. Ahmed’in (81. 295/907) Rafizi firkalarla miicadele
kapsaminda Ehl-i slinnet inancini savunmak maksadiyla bir eser yazilmasini
istemesinin ardindan Hakim es-Semerkandi’ye gorev tevdi edilmesi neticesinde

4 Ebu Bekr Muhammed b. Ca’fer en-Narsahi, Tarihu Buhara gev. Erkan Goksu (Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Yaylari, 2013).

% Osman Aydimli, Fethinden Samaniler’in Yikilisina Kadar Semerkant Tarihi (Istanbul: ISAM
Yayinlari, 2018)

51 Alaeddin-el-Usmendi, Liibdbii’I-keldm thk. M. Sait Ozervarl (istanbul: TDV Yayinlar1, 2019).

52 bk. Usmendi, Liibdbii l-keldm, 106-126.

5% Ebu’l-Kasim el-Hakim es-Semerkandi, es-Sevddii’l-a’zam ¢ev. Talha Alp (istanbul: Yasin
Yaymnevi, 2011).

12



yazilmistir. Bu baglamda eser donemin “tehlike” olarak addedilen gruplarin kimler
oldugu ve hangi goriisleri dolayisiyla miicadele edildiginin tespiti agisindan dnemlidir.

Ebii’l-Leys Nasr b. Muhammed es-Semerkandi’nin (61. 373/983) soru-cevap
seklinde kaleme aldig1 Beydnii akidetii’l-usiul isimli eseri Hanefi-Matiiridi anlayigin
erken donem klasikleri arasinda sayilir. Dini akideleri Ehl-i siinnet ilkeleri
dogrultusunda halka 6gretmeyi amaglayan ve delillendirme ve tartismaya girmeyen bu
risale, ilk donemlerde Ehl-i siinnet taraftarlarinin benimsedigi “amentii esaslarini”
belirtmesi bakimindan énemlidir.>*

Bati Karahanlilar Donemi Hanefi alimlerinden olan Ebal’l-Yisr el-
Pezdevi’nin (6. 493/1099) °° Usiilii‘d-din *® isimli eserleri Maveraiinnehir Hanefi
kaynaklarindan biridir. Ebal’l-Yiisr Pezdevi, Sabini’nin eserlerinde ¢okca atif yaptig
bir isimdir. Bu bakimdan onun eserleri ve goriislerine miiracaat etmemiz elzem
olmustur. Pezdevi’nin Usili’d-din isimli eseri Hanefi-Matiiridi keldm sisteminin
onemli bir halkasidir ve Matiiridi ile Sablni arasinda yer almas itibariyla degerlidir.
Pezdevi, kitab1 yazma gerekc¢esini, Matiiridi’nin Kitabii 't-Tevhid’inde anlagilmasi zor
yerler, gereksiz bazi uzatmalar ve tertibinde diizensizlik bulunmasina baglar. Ote
yandan kendi iilkesinde bid’at ehlinin olmasinin yan1 sira Hanefi fakihlerinin tevhid
ilmini ihmal etmeleri sebebiyle Ehl-i siinnet ¢izgisinde bir eser yazilmasinin gerekli
oldugunu belirtir. Matiirldi’nin eserinden sonra ve Nesefi’den Once mezhebin en
onemli kitab1 sayilan Usilii'd-din muhtevast ve meselelere yaklasimi bakimindan
Kitabii 't-Tevhid le paralellik arz eder.®’

Abdullah Demir, Ebii’l-Leys Semerkandi’den sonra Pezdevi’ye gelinceye
kadar gecen yaklasik bir asirlik siirecte, kelam yonteminin kullanildigi herhangi bir
Hanefi-Matiiridi kelam kaynagi tespit edilemedigini sdylemektedir. Dolayisiyla
Pezdevi’nin kelami anlamda fetret devri sonrasinda ortaya ¢ikan ilk miitekellim
oldugunu belirterek onun Usiili 'd-din’i, Matiiridi’nin Kitabii 't-Tevhid isimli eserinin
anlasilmasi i¢in degil, Hakim es-Semerkandi’nin es-Sevddii’l-a’zam isimli eserinin
ithtiyaca binaen giincellenmis bir serhi olarak degerlendirilebilecegi kanaatindedir.

AAAAAA

% Yusuf Sevki Yavuz, “Beyanii Akideti’1-Us0l”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul:

TDV Yayinlar1,1992), 6/33.

Tagkoprizade, iki kardesten birisine “zorluk™ anlaminda “Usr”, digerine ise “kolaylik” anlaminda

“Yiisr” denmesinin sebebini eserlerinde kullandiklar1 ifadelerin zorlugu-kolaylig1 ve anlasilir olup

olmamas: ile ilgili oldugunu soyler. bk. Taskoprizade, Miftahu’s-sa ‘dde ve misbahu’s-siyade fi

mevzidti l-ulim ngr. Kamil Bekri-Abdiilvehhab Ebii’n-Nar (Kahire: Darii’kiitiibi’l-hadis, 1968),

2/185.

% Ebu’l-Yiisr el-Pezdevi, Usiilii ‘d-din nsr. Hans Peter Linss (Kahire: el-Mektebetii’l-Ezheriyye 1i’t-
tiirds, 2003).

5 Bekir Topaloglu, “Usalii’d-Din”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yayinlar1,2012), 42/217-218.

55

13



benimsemesine ragmen Pezdevi’nin Hanefi-Matiiridi kelam anlayisiyla bagdagmayan
goriislere sahip olmasini gosterir.*®

Maveraiinnehir bolgesi onemli Hanefi-Matiiridi kelam eserlerinden biri de Ebl
Ishak es-Saffar’m 61. 534/1139) Telhisii 'I-edille li-kava ‘idi ‘t-tevhid isimli eseridir. Bu
yerine Hanefiyye kavrami tercih edilmekte ve daha c¢ok Ehl-i siinnet adi 6ne
cikarilmaktadir.>®

Sabiini’nin giiniimiize ulasan ii¢ eseri vardir: el-Kifdye fi 'I-hidaye,®° el-Biddye
fi usili’d-din®! ve el-Miintekda min ismeti’l-enbiya. Onun Hanefi-Matiiridi kelamina
dair bu eserleri, doneminde Matiiridiligin bilinmesinde 6nemli bir ihtiyac1 gidermistir.
Niibiivvet meselesinde miistakil bir eserinin olmasi ise ayr1 bir 6neme sahiptir. Acik
ve samimi bir tslipla kaleme alinan el-Miinteka, erken donemde telif edilen ve
hakkinda bilgi bulunmayan Besdgari’nin (6l. 4/10. yy.) eserini ® zayi olmaktan
kurtarip giiniimiize intikal ettirmistir. Kitapta isimleri gecen peygamberler ve sozii
edilen konulara dair ayetlerle diger ayetler arasinda baglanti kurularak yorumlar
getirilmis ve akli istidlal yontemi benimsenmis, boylece Matiiridi’nin tefsir gelenegi
siirdiiriilmiistiir. Nitekim eserin kirki askin yerinde Matiiridi’ye atif yapilmgtir.%3

Konumuzla baglantili kavramlarin sozliik ve terim anlamlarini tespit sadedinde
ibn Manziir’un Lisanii’l-Arab,% Ragib el-Isfehani’nin el-Miifreddt®, Seyyid Serif
Ciircani’nin  Kitdbii't-Tarifat % Miitercim Asim Efendi’nin  Kdmiisi I-Muhit

58 Abdullah Demir, Ebi Ishdk es-Saffdr in Keldm Yontemi (Istanbul: ISAM Yayinlari, 2018), 34.

% lyas Uziim, “Eb Ishak Saffar”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1, 2008), 35/462-

463.

Bu eser 2019 yilinda Ramazan Biger tarafindan ayn1 adla Tiirk¢eye gevrilmistir. bk. Nareddin es-

Sabini, el-Kifdye fi’l-hiddye ¢ev. Ramazan Biger (Ankara: Berikan Yayinevi, 2019).

Bu eser Bekir Topaloglu tarafindan Matiiridiyye Akaidi ismi ile Tiirkgeye gevrilmistir. bk. Nireddin

Sabani, Mdtiiridiyye Akaidi, cev. Bekir Topaloglu (Istanbul: Marmara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi

Vakfi Yaynlari, 2020.

Séabini, el-Miinteka nin baginda Ebii’l-Hiiseyin Muhammed b. Yahya el-Besagari (4./10. yizy1l)

tarafindan kaleme alinip ‘Ismetii I-enbiya’ diye sohret bulan Kesfii 'I-gavamiz fi ahvali’l-enbiya’ adli

eserden Ozetledigini sdyler. bk. Nareddin Sabilni, el-Miinteka min ismeti’l-enbiyd (Beyrut: Dar-u

fbn Hazm, 2013), 22.

68 Mehmet Bulut, “el-Miinteka”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari,
2006), 32/31.

8 bn Manzur, LisanuI-Arab (Kahire: Matbaatii’s-selefiyye, 1247/1831).

65 Ragib el-Isfahani, el-Miifieddt: Kur’an Kavramlar: Sézligii gev. Abdiilbaki Giines- Mehmet Yolcu

(istanbul: Cira Yayinlari, 2012).

Seyyid Serif Ciircani, Kitabii 't-Tarifat (Arapga-Tiirkge Terimler Sozliigii), gev. Arif Erkan (Istanbul:

Bahar Yayinlar1,1997).

60

61

62

66

14



Terciimesi,®” Hasirizade Elif Efendi’nin, en-Niiru 'I-Furkan fi Serhi Lugati’I-Kur'an %
isimli eserleri kavramlara dair miiracaat kaynaklarimizdandir.

Arastirmamizda tlkemizde niibiivvet konusu oOzelinde hazirlanan tiim
calismalar ISAM basta olmak iizere katalog tarama imkani1 veren tiim siteler ve ulusal
kiitiiphanelerde tarandi. Bu taramalar neticesinde elde edilen kaynaklar kronolojik
olarak siralanip analiz edilerek istifade edildi. Doktora ve yiiksek lisans ¢alismalarina
bu kapsamda miiracaat edildi. Bunlarin varsa kitap formati1 kullanildi. Ancak kitaplarin
farkli baskilar1 olmasi ve {lzerinde degisiklik olmasi ihtimali gbéz Oniinde
bulundurularak tez halleri de goriildii.

Niibiivvet konusunu ele alan ¢alismalar iilkemizde Hayrettin Yilmaz’in [mam-
1 Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Niibiivvet Anlayisi®® isimli doktora tezi ile
baslamis, bugiine kadar altmistan fazla yiiksek lisans ve doktora tezi hazirlanmistir.
Bu tezlerden bir kismi niibiivvet meselesini dinler tarihi zaviyesinden’®, bir kismi1 din
felsefesi ve tasavvufi acidan ! ele almaktadir. Konuyu son dénem yazar ve
diisiiniirlerinin bakigina gore ele alan calismalar da bulunmaktadir. Ornegin
Muhammed Abduh’un Tevhid, Niibiivvet ve Ef’al-i ibad Meselelerine Bakigi isimli
calisma, Halil Taspmar tarafindan Erciyes Universitesinde 2001 yilinda doktora tezi
olarak hazirlanmistir. Benzer sekilde Mustafa Sabri Efendi’nin Niibiivvet Anlayist
isimli doktora tezi Ahmet Ozvarinli tarafindan 2016 yilinda Erciyes Universitesinde
hazirlanmistir. Bu arastirmanin odak noktasindan biri olan Matiiridi’de niibiivvet
anlayis1 konusunda iki yiiksek lisans, ® iki doktora tezi”® ve bir dogentlik tezi’

67 Miitercim Asim Efendi, Kdmiisu'l-Muhit Terciimesi ed. Mustafa Kog (Istanbul: Tiirkiye Yazma
Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2013), 1-6.

6 Hasirizade Elif Efendi, en-Niru 'I-el-Furkdn fi Serhi Lugati’l-Kur’dn Haz. Mustafa Kog - Eyyiip
Tanriverdi (istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2015.

8 Hayrettin Y1lmaz, fmam-1 Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Niibiivvet Anlayigi (Erzurum: Atatiirk
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1985).

0 bk. Mustafa Sinanoglu, Kitab-1 Mukaddes ve Kur'an-1 Kerim'de Niibiivvet (Istanbul: Marmara

Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi 1995); Emine Aydin, Yahudilikte Niibiivvet

(Konya: Selguk Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2010).

bk. Kazim Agcakaya, Hékim et-Tirmizi'nin Niibiivvet ve Velayet Teorisi (Istanbul: Marmara

Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii Yiiksek Lisans Tezi, 2002); Kemal Bahge, fmam Gazali ve

Niibiivvet Anlayis: (Konya: Selguk Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi,

2008); Abdul Rashid Puthiya Purayilsah, Sah Veliyyullah ed-Dihlevi'nin Niibiivvet Anlayisi (Ankara:

Ankara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisti, Yiiksek Lisans Tezi, 2010).

2. Abdurrahim Tabak, Imam-1 Matiiridi’de Niibiivvet Anlayis: (Konya: Selguk Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2006); Kenan Gilgil, /mam Matiiridi ve Niibiivvet Anlayist
(Elazig: Firat Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2008)

8 Mustafa Can, Matiiridi’ye Kadar Niibiivvete Karst Cikanlar ve Matiiridi'de Niibiivvet Anlayist
(istanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi,1997); Kalmahan Erjan,
Imam Matiiridi’de Peygamberlik (Ankara: Ankara Universitesi, Sosyal Bilimler Universitesi,
Doktora Tezi, 2003).

™ Kemal Isik, Matiiridi’nin Inang Sisteminde Iman, Allah ve Peygamberlik Anlayisi (Ankara:
Fiitiivvet Yayinlari, 1980).

71

15



hazirlanirken Sabini’nin niibiivvet anlayist ile ilgili hi¢bir ¢alismanin yapilmamis
oldugu tespit edilmistir.

Kemal Isik tarafindan 1980 yilinda hazirlanan Matiiridi 'nin Inang Sisteminde
Iman, Allah ve Peygamberlik Anlayis1 isimli dogentlik tezinin son boliimii Matiiridi’de
niibiivvet anlayisina ayrilmistir. Bu bdliimde niiblivvete iliskin hususlarin hemen
hemen tamami verilmekte ancak son derece 6zet olarak anlatilmaktadir. Matiiridi’ nin
niibiivvet meselesine iliskin kanaatleri ¢cogunlukla Kitabii’Tevhid den naklen ortaya
konulmakta zaman zaman Te 'vila tii’l-Kur’an’a miiracaat edilmektedir. Bu iki
kaynaga ilaveten Matiiridi gelenekten bir kaynak olmasi itibariyla Nesefi’nin
Tebsiratii’l-edille 'sinden istifade edilmektedir. Baskaca bir kaynaga yer verilmemesi
erisim probleminin bir tezahiirii olabilir. Ancak konunun vuzuhu agisindan yetersizdir.
Matiiridi ~ gelenegin  en  Onemli temsilcilerinden  Sabini’den ise hig
bahsedilmemektedir.”™

Mustafa Can tarafindan 1997°de hazirlanan Matiiridi’ye Kadar Niibiivvete
Kars1 Cikanlar ve Mdtiiridi’de Niibiivvet Anlayisi isimli doktora ¢alismasi, niibiivvet
inancma dair belli basli tartismalar1 barindirmasi ag¢isindan Oncii c¢alismalardan
birisidir. Ancak Matiiridi’nin iki temel eserinden birisi olan ve oldukg¢a hacimli bir
calisma olan Te 'vilatii’l-Kur’an’a, o donemde tahkik edilmemesi hasebiyle ¢cok fazla
yer verilmemistir. Bu durumu yazar su sekilde ifade etmektedir: “Matiiridi’nin
niiblivvet anlayisini ortaya koymadan once, onun ispata yonelik istidlallerinin daha
miisahhas bir nitelik kazanmasi amaciyla gerek Kur’an-1 Kerim’de ifade edilen, gerekse
degisik din, firka ve kisiler tarafindan dile getirilen temel itiraz noktalarini tespit ettik.
Daha sonra onun iki 6nemli eseri olan Kitdbii 't-Tevhid ve Te vildtii’l-Kur’an 1 inceledik.
Tevhid’de niibiivvet ve risaletin ispati icin kirk sayfalik miistakil bir boliim olmakla
birlikte, biz niibiivvetle dogrudan ve dolayli konularda sdylediklerini tespit etmek
amaciyla eserin birgok boliimiinii de taradik. Tahkiki yapilamadigi i¢in 7e'vildt'in
tamamini detayli bir sekilde gozden gecirme imkani1 bulamadik. Ona da niibiivvete dair
eserlerde ele alinan ayetlerden hareketle bagvurduk. Bu vesileyle bu hacimli ve énemli
tefsirin nesrinin yapilmasi halinde ¢ok daha zengin malumat elde edecegimize dair
kanaatimizi belirtmekte yarar goriiyoruz.” ® Bugiin Matiiridi’nin Te vildtii'I-Kur an
1simli eserinin hem nesrinin yapilmasi hem de Tiirk¢e ¢evirisinin tamamlanmasi daha
kapsamli bir arastirma yapmamiza imkan verecek durumdadir. Dolayisiyla
Matiiridi’nin niibiivvet anlayisinin, onun nesredilen ve g¢evrilen eserleri ile birlikte
doktora arastirmasi1 olarak yeniden ele almmasmin alana katki saglayacag:
diistiniilmistiir.

Matiiridi’de peygamberlik anlayisina iligkin bir diger tez 2003 yilinda
Kalmahan Erjan tarafindan hazirlanan Imam-1 Matiiridi’de Peygamberlik adiyla

> Isik, Matiiridi’nin Inan¢ Sisteminde Iman, Allah ve Peygamberlik, 103-132.
6 Can, Matiiridi'de Niibiivvet, 217.

16



hazirlanan bu tez, yalnizca 130 sayfa olup konunun etraflica anlatilmasindan uzaktir.
S6z konusu doktora tezi, Peygamberligin Imkdm, Peygamberligin Ispati ve
Peygamberlik Kurumu baglikli ii¢ bolimden olusmaktadir. Bu c¢alismada Erjan,
niiblivvetle ilgili genel basliklar1 ele alarak 6zet sekilde ifade etmis tartismalara hig

AAAAA

A Ay

Maveraiinnehir bolgesinde ¢ok biiyiik tartismalara sebep olan Ebl Bekir er-Razi’den
ve ona cevap olarak eser yazan Ebl Hatim er-Razi’den hi¢ bahsedilmemistir.
Matiiridi’nin niiblivvet basliginda oldukca kapsamli agiklamalar yapmasinin en 6nemli
sebebi niibiivveti inkar eden goriis ve akimlardir. Ote yandan Matiiridi’nin yasadig
donemin dini-siyasi arka planina hi¢ deginilmeyen bu arastirmada fikir-hadise
irtibatinin eksik kaldig1 ve alana katki saglayacak sonuclara yeterince ulasilamadigi
sdylenebilir.””

Matiiridi’de Niibiivvet Anlayisi konulu yiiksek lisans tezi 2006 yilinda
Abdiirrahim Tabak tarafindan hazirlanmistir. Bu calismada, Matiiridi’ nin goriislerinin
niiblivvetle ilgili verilen bagliklarin altinda serdedilmesi suretiyle konunun anlasilir
kilinmaya calisildigi goriiliir. Diger yandan Matiirldi oncesi bazi kelamcilarin
niibiivvetle ilgili goriisleri bashigr altinda EbG Hanife ve Ebt’l-Hasan el-Es’ari’nin
goriisleri yani sira Sia ve Mu’tezile mezheplerinde niibiivvet anlayisina deginilir. Yine
aymi baslikta Brahmanlar’da niibiivvet ve Ebi Isa el-Verrak ve ibnii’r-Ravendi’nin
goriiglerine temas edilir. Matiiridi Oncesi bazi alimlerin niiblivvet anlayislarinin
Brahmanizm’in alt baslig1 olarak islenmesi hata olmakla birlikte meselenin fikri arka
planinin ne oldugunun ortaya konulmasi hususunda faydali olmustur. Ancak
Es’ari’nin, Matiiridi oncesi bir alim olarak gosterilmesi hatali olmustur. Bu durum,
Es’ari’nin Matiirldi’den 6nce Ehl-i siinnet keldminin kurucusu ve onciisii oldugu
intibasin1 uyandirmaktadir. Oysa Omriniin kirk yilimi Mu’tezile iginde gegiren
Es’ari’den once Eb( Hanife ¢izgisinde Ehl-i siinnet kelami Matiiridi tarafindan
sistemlestirilmeye baslanmistir. Yiksek lisans tezi olmasi itibariyla birinci el
kaynaklar yerine gilinlimiiz akademisyen ve yazarlarinin goriislerinden hareketle bir
kurgu s6z konusudur.’® Matiiridi’nin niibiivvet anlayis1 konusunda bir diger yiiksek
lisans tezi ise Kenan Gilgil tarafindan hazirlanmistir.”® Bu calisma, konuyla ilgili
onciillerine nispetle daha derli toplu olmakla birlikte konunun yiiksek lisans
seviyesinde ele alinmasinin beklendik sonuglari ile temayiiz etmektedir.

Matiiridi ile Sablini’nin niibiivvet anlayislarinin  tespit ve mukayese
edilmesinin amaglandigi bu ¢alismada, temel kaynaklarinin kullanilmasina 6ncelik

7 Kalmahan Erjan, fmam Matiiridi’de Peygamberlik (Ankara: Ankara Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Doktora Tezi, 2003).

8 bk. Abdiirrahim Tabak, fmam-1 Matiiridi ’de Niibiivvet Anlayisi (Konya: Selguk Universitesi, Sosyal

Bilimler Universitesi, Yiiksek Lisans Tezi, 2006).

Kenan Gilgil, fmam Matiiridi ve Niibiivvet Anlayisi (Elazig: Firat Universitesi, Sosyal Bilimler

Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi), 2008.

79

17



verilerek fikir-hadis irtibati tizerinden tartismalarin dini-siyasi arka planmin takip
edilmesine calisilmigtir. Bu sayede Matiiridi ve Sabini merkezli olarak Hanefi-
Matiiridi kelam sisteminde niibiivvet anlayiginin tarihsel siireci belirlenerek alana katki
hedeflenmistir.

18



4. ARASTIRMANIN YONTEMIi

Arastirmamizda genel anlamda sosyal bilimlerin, 6zel olarak ise ilm-i kelam
ve mezhepler tarihinin arastirma yontemlerini kullandik. Her seyden Once her iki
miitekellimin yasadiklar1 cografyayr dini, siyasi, kiiltiirel ve ekonomik olarak ele
almamiz miinasebetiyle Islam tarihi kaynaklarina miiracaat ettik. Tarihi olaylarin ve
tarithi sahsiyetlerin iginde yasadiklar1 toplumdan bagimsiz diisiiniilemeyecegi
gergeginden hareketle “fikir hadise irtibat1” yontemini®® benimsedik. Zira Samaniler
zamaninda yagsayan Matiiridi ile Bati Karahanlilar zamaninda yasayan Sablni’nin her
ikisi de Maveraiinnehir bolgesinde yasasa da aralarindaki yaklasik iki yiiz elli yillik
stire, Matiiridiligin silire¢ agisindan takibini gerekli kilmaktadir. Biz de siire¢ takibini
sosyal bilimlerin ilkeleri ¢er¢evesinde yapmaya calistik.

Sonmez Kutlu'nun da ifade ettigi gibi “insanlar arasindaki goriis farkliliklart
ve ayriliklar, tabii, psikolojik, tarihsel, dini ve sosyolojik bir vakiadir. Her bir din,
felsefe ve ideoloji, bu gergekten nasibini almustir.”8! Tartisilan konunun tarihi arka
plan1 ve baglami tam olarak tespit edilmediginde klasik bir metni dogru anlamak
giiclesmektedir.®2 Her kutsal metin, genel anlamiyla belli bir tarihsel baglamda ve
dogal olarak da o baglamin dokusuna uygun sekilde olusur. Meseleye yalnizca Kur’an
baglaminda bakildiginda, buna en giizel 6rnek niizul sebepleridir. Pek ¢ok ayetin
kendisine 6zgii bir niizul sebebi vardir ve bunlar onlarin anlasilmasinda ¢ogu kez
belirleyici bir rol oynarlar.8®

Kutlu'nun “zihniyet ¢6ziimleyici psiko-sosyal yaklasim” olarak ifade ettigi
yontem, her ne kadar mezhepler tarihinde kullanilan bir yontem olsa da kelam ilminin
de benzer yaklasimlar1 olmasi itibariyla 6nemlidir ve bizim yontemlerimiz arasinda
yerini almistir. Bu ydntem &zetle su sekilde ifade edilebilir: “Insanlarin ayni hadise,
olgu, olay veya nesneleri farkli bakis agilariyla gérmelerine sebep olan sey, ¢ogu kere
kisisel egilimleri ve toplumsal mensubiyetlerindir. Bir baska ifadeyle etkisinde
kaldiklar1 zihniyettir. Bu bakimdan, farkli bakis a¢ilarin1 daha iyi anlayabilmek i¢in
onlarin arkasinda belirleyici rol oynayan zihniyetlerin ¢éziimlenmesi gerekir. Bu
anlamda keldmi goriislerin Ortilk referans sisteminin ¢dzlimlenmesi olarak
isimlendirilebilecek psiko-sosyal ¢oziimlemedir.”8* Bu baglamda herhangi bir bélgeye
ulasan bir diigiincenin veya goriisiin, bolgenin sosyo-kiiltiirel iklimine gore

8 Fikir-hadise irtibatimin kurulmasi hakkinda bk. Hasan Onat, “Bilim, Bilimsel Yoéntem ve
Islan/ilahiyat Bilimlerinde (Ulim-i Diniyye) Yéntem Sorunu”, Modern Dénemde Dini Ilimlerin
Temel Meseleleri (Istanbul: ISAM Yayinlari, 2007), 41-56.

81 Sénmez Kutlu, Mezhepler Tarihine Giris (istanbul: Ensar Nesriyat, 2013), 38.

8 Demir, Saffar’in Kelam Yéntemi, 24.

8  Metin Ozdemir, “Yeni Bir Kelam Projesi Olarak Baglamsal Teoloji”, Islami Ilimler Dergisi 1-2
(Bahar-Giiz 2009), 28.

8 Kutlu, Mezhepler Tarihine Giris, 164-165.

19



sekillenmesi ve bolgenin sartlarina uyum saglamasi kacinilmazdir. Aksi halde bu
diisiincenin, kaliciligini ve siirdiiriilebilirligini saglamas1 miimkiin degildir.%®

[lim adamlarinin iginde yasadiklar1 cografyanin etkisiyle, ilmi dnceliklerinin
ve yontemlerinin farklilastigini ifade etmemiz miimkiindiir. Bunun giizel
mesai farkidir. Nitekim adina nispet edilen ekoliin kurucusu Eg’ari’nin kendi
eserlerinde niiblivvetle ilgili goriislerin ¢ok az oldugu goriilecektir. Es’ari’nin
niibiivvete dair diisiinceleri ondan sonra yazilan Ibn Firek’in el-Miicerred isimli
eserlerinde toplanmustir.®® Es’ari’nin niibiivvetle ilgili tartismalara ¢cok az yer vermesi,
ilgili tartigmalarin yasandig1 cografyadan uzak olmasi veya tartismalarin varligina dair
bir bilgiden uzak kalmasi ile agiklanabilir. Oysa Matiiridi, Kitabii t-Tevhid 'in yaklagik
elli sayfasini niibiivvete ayirmistir. Dolayisiyla arastirmamiz esnasinda sahislarin
goriiglerini ortaya koyarken i¢inde yasadiklari donemin ilmi, kiiltiirel ve siyasi
atmosferine de yer vermenin gerekli oldugu gergegini g6z 6niinde bulundurduk.

Miitekellimlerin ve mezheplerin goriislerini ifade ederken baglamindan
koparmadan betimleyici (descriptive) bir yontem kullandik. Yani mezhebi veya
miellifi, kanaatlerini elestirmeksizin, oldugu gibi aktarma yoluna gittik. Bizim
amacimiz, bu ¢aligma 6zelinde goriislerin hakliligini ortaya koymak veya elestirmek
degil; goriislerin “ne oldugunu” belirlemek ve sonrasinda mukayese ederek kendi
biitiinligii icinde anlamaya ¢aligmaktir.

Hanefi-Matiiridi gelenegin iki 6nemli simasinin niiblivvet goriislerini ortaya
koyarken nesnel bir bakis ile degerlendirme gayretinde olduk. Ancak Matiiridi ve
Sablni’nin niibiivvet anlayislarinin mukayese edildigi konularin arka planini ortaya
koyabilmek i¢in goriislerinin temellendirilmesi anlaminda normatif degerlendirmelere
yer verdik.

Ulastigimiz sonuclar1 kaleme alirken Arapga 06zel isimlerin ve kelam
terimlerinin yaziminda Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi nin imla kurallarim
benimsedik. Tiirk¢e yazimi yayginlik kazanan kelime ve kavramlari oldugu gibi
yazdik. Yani, yazildiginda kastedilen mananin anlasildigi ve baska bir cagrisima
sebebiyet vermeyen kelimeler i¢in ilave imla kurallarinmi tatbik etmeyi zaid saydik.
Tiirkce kelime ve kavramlarin imlasinda Tirk Dil Kurumu’nun resmi internet
sitesinden (http://www.tdk.gov.tr/) istifade ettik. Dipnot gdsteriminde ise /SNAD Atif
Sistemi ni kullandik.®’

8 Cagfer Karadas, “Semerkand Hanefi Kelam Okulu Matiiridilik: Olusum Zemini ve Gelisim Siireci”,
Usiil Dergisi 6 (Temmuz- Aralik 2000), 67.

8 Yavuz, Islam Diisiincesinde Niibiivvet, 102.

87 bk. http://www.isnadsistemi.org.tr

20


http://www.tdk.gov.tr/
http://www.isnadsistemi.org.tr/

BIRINCI BOLUM
MATURIDI VE SABUNI’NIN iLMi KiSILIKLERI

1. YASADIKLARI SOSYAL KULTUREL CEVRE

Ebi Mansir el-Matiiridi, Semerkantli, NGreddin es-Sabiini ise Buharalidir. Her
iki kelamci, Maveraiinnehir bolgesinde yagamlarini ve ilmi faaliyetlerini siirdiirmiisler
ve burada vefat etmislerdir. Matiiridi’nin yasadigt dénemde Maveraiinnehir
bolgesinde Samanogullar1, Sabini zamaninda ise Tiirk-Islam devleti Bat1 Karahanlilar
hiikiim siirmektedir.%®

Biiyiikk ¢ogunlugu gogebe bir yasam siiren Tiirkler, zaman igerisinde degisik
inanglara mensup bir¢ok toplumla temasta bulunmuslar ve c¢esitli inanglar1 kabul
etmislerdir. Fakat Islamiyet’i taniyana kadar aralarinda tam olarak din birliginden
bahsedilemez. 8 Tiirklerle Araplarm tarihi anlamda ilk karsilasmalar1 Islamiyet
oncesine kadar uzanmir. Ancak Tiirklerin yasadigi cografyanin fethi Hz. Omer
zamaninda gerceklesmistir. Nihavend Savasi (21/642) ve Dogu Iran’in fethinden
hemen sonra, Islam ordularina Horasan ve Toharistan’in® yolu acildi. Abdullah b.
Amir’in (61. 59/679)* 6ncii kuvvetleri komutani olan Ahnef'b. Kays (61. 67/686-87)%,
Merv ve Belh dahil biitiin Horasan boélgesini aldi. Donemin Sasani hiikiimdari, Tiirk
Hakanina siginarak yardim istedi ve Araplara kars1 Tirklerle ittifak kurdu. Boylelikle
Tiirkler ve Araplar arasinda yiiz yiize gelme olay: ilk defa gergeklesmis oldu. Hz.
Omer ve Hz. Osman zamaninda biitiin Iran ve Horasan bdlgesini ele gegiren
Miisliimanlar, Ceyhun irmagia kadar yayilma imkam buldular.®

8 Yusuf Sevki Yavuz, “Ebii Mansir el-Matiiridi Hayat1”, Te 'vildtii 'I-Kur an (Istanbul: Ensar Nesriyat,
2017), 15.

8 Metin Bozkus, Anadolu’da Islam ve Mezhepler (Sivas: Asitan Yayinlar1,2011), 24.

% Toharistan, Ceyhun'nun her iki kiyisinda bulunan ve iktisaden Belh'e bagli olan biitiin eyaletleri
kapsar. W. Barthold, Mogol Istilasina Kadar Tiirkistan ¢ev. Hakki Dursun Yildiz (Ankara: Tiirk
Tarih Kurumu Basimevi, 1990), 71.

% Tam adi Ebii Abdirrahman Abdullah b. Amir b. Kiireyz b. Rebia’dir. Hz. Osman ve Muaviye
zamaninda Basra valiligi yapmustir. Valiligi sirasinda iran ve Horasan’in fethi tamamlandi. bk.
Mustafa Fayda, “Abdullah b. Amir”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yayinlari, 1988), 1/84-85.

%2 Tam ad1 Ebt Bahr Sahr b. Kays b. Muaviye el-Ahnef es-Sa’di et-Temimi’dir. Hz. Omer ve bilhassa
Hz. Osman devrindeki fetihler sirasinda biiyilik basarilar gosterdi. 644-650 yillarinda Herat, Merv,
Merverrtiz, Belh ve bolgedeki diger sehirleri fethetti. Sasani Hiikiimdar1 III. Yezdicerd’in son
direnisini de kirarak Toharistan’a kadar ilerledi ve bir miiddet Horasan’1n bir sehrinde valilik yapt.
bk. Ahmet Onkal, “Ahnef b. Kays”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV
Yayinlar1,1989), 2/174.

9 bk. Osman Cetin, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi (Bursa: Emin Yayinlari, 2016), 1-3.

21



Emeviler zamaninda Islam’1 tantyan Tiirkler arasinda Islam’in yayginlasmast,
{ic asr1 gegen bir zaman diliminde gergeklesmistir.®* Tiirklerle Miisliiman Araplarin
birbirlerini rakip olarak gérmek yerine yan yana gelmelerine sebep olan en 6nemli olay
Talas Savasi’dir. 133/751 yilinda Horasan valisi EbQ Miislim’in (61. 137/755) Ziyad
b. Salih komutasindaki Islam ordusu, Maveraiinnehir bdlgesinde hakimiyet kurmak
niyetinde olan Cin ordusu ile kars1 karsiya geldi. Bu savasta Karluk Tiirklerinin de
Miisliimanlarla beraber hareket etmeleri, Tiirklerin Miisliimanlar arasinda yeni bir
donemi baslatmis oldu. Cinlilerin agir bir yenilgisi ile sonuglanan Talas Savasinin ¢ok
onemli sonuglar1 oldu. Bunlardan ilki Tiirklerin yiiziinii islam diinyasina donmeleridir.
Hatta denilebilir ki, Tirkler Talas Savasinda Araplarin tarafini tutmakla yalniz
muharebenin neticesini degil tarihin istikametini de degistirdi. ®® Bunun yaninda
Karluklarin yeniden bir devlet kurmalari ile Bat1 Tiirkistan’da sarsilan Tiirk hakimiyeti
yeniden saglanmis oldu. Cinliler, Bat1 Tiirkistan iizerindeki emellerinden vazgecmek
zorunda kald1. Son olarak Cin’de keten ve kenevirden iiretilen kagit, bu savas sirasinda
esir edilen Cinliler araciligiyla Cin’in diginda ilk defa Semerkant’ta iretilmeye
basland:.%®

Buhara ve Semerkant gibi sehirlerin Islam ilim ve medeniyet tarihinde dnemli
bir merkez olmasinda Talas Savasi sonrasinda yasanan gelismelerin etkisi
bulunmaktadir. Talas Savast ile baglayan Tiirklerin Miisliiman olma siireci, ilk Tiirk-
Miisliiman devletlerinin kurulmasi ile yeni bir asamaya gecti. Genel kanaat ilk Tiirk-
Miisliiman devleti olarak Karahanlilar kabul edilse de Idil-Bulgar Tiirkleri,
Karahanlilar’dan 6nce devlet kurmuslardir. Islamiyet’i kabul eden Bulgarlar, Goktiirk
Devleti’nin yikilmasi sonucu Biiyiik Bulgar Devleti’ni kurarak ilk Tiirk-Miisliiman
devleti oldu.®” Bulgarlardan sonra Orta Asya’da kurulan ilk Miisliiman-Tiirk devleti
ise Karahanllar oldu. Bdylece Tiirkler arasinda Islam’in yayilma siireci yeni bir
asamaya gecerek devletlesme ve Islam’in sancaktarhigini  yapma sekline
biiriinmiistiir.%

Maveraiinnehir, Orta Asya’da Seyhun ve Ceyhun Nehirleri arasinda kalan
bolgeye verilen isimdir. Buras1, Tiirklerin Islamiyet’le karsilastiklar1 ilk bolgedir.
Buhara, Semerkant ve Tagkent gibi sehirler ile 6nemli ilim ve kiiltiir merkezi haline
gelmis bir bé’)lgedir.99 Maveraiinnehir bolgesi, Sogd, Fergana, Sas (Taskent, Terken)

% Nesimi Yazici, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi (Ankara: AUIF Yayinlari, 1992), 12.

% Osman Turan, Sel¢uklular ve Islamiyet (Istanbul: Otiiken Yayinlari, 1999), 25.

% Cetin, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi, 6-7.

7 bk. Hakki Dursun Y1ldiz, Dogustan Giiniimiize Biiyiik Islam Tarihi (istanbul: Cag Yaynlar1, 1986),
6/26-34.

% pk. Cetin, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi, 13-16.

% bk. Yakat el-Hamevi, Mu cemu’l-Bulddn (Beyrut: Daru’s-sadir, 1977), 5/45-46; W. Barthold,
Mogol Istilasina Kadar Tiirkistan, 67; Osman Gazi Ozgiidenli, “Maveraiinnehir” Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayinlari, 2003), 8/177-179.

22



Usrusana, Ilak, Isficab (Sayram, Aksehir), Huttal, Kubadiyan (Kuvadiyan) ve
Caganiyan (Saganiyan) eyaletlerinden olusmaktaydi.%

Maveraiinnehir bolgesinde genel olarak Orta Asya Tirkleri bulunmakla
birlikte Iran kokenli Sogdlular ve Araplar da yasamaktaydi. Tiirklerin bu donemde
kabileler halinde yasadiklarini ve bir kisminin hala gogebe oldugunu sdylemek
miimkiindiir. Bu bolgenin iklim bakiminda miisait olmasinin yaninda ydneticilerinin
istikamet sahibi oldugunu, ilmi ve alimi koruduklarinmi aktarilir. Bu vesile ile bolgede

ozellikle Hanefi gelenege mensup bir¢ok alim yetismistir.'%*

Maveraiinnehir sehirlerinden Semerkant gerek siyasi gerekse ekonomik ve
kiiltiirel bakimdan 6zel ve saygin bir yere sahipti. Sehrin Miisliimanlar tarafindan fethi
ile Islam diinyasimin her tarafindan gerek tiiccarlar1 gerekse ilim adami ve dindar
insanlar1 kendisine ¢eken bir cazibe merkezi haline gelmisti. Semerkant, doguda Ipek
Yolu giineyde Baharat Yolu kuzey ve kuzeydoguda Kiirk Yolu, batida ise Altin Yol
olarak adlandirilan ticaret yollariin kesisim noktasinda ve stratejik bir konumda idi.
Basta Cin, Iran ve Tiirk topraklarindan gelenler olmak iizere diinyanin her tarafindan
tiiccarlarin geldigi bir bolge idi. Semerkant, doguda Ipek Yolu giineyde Baharat Yolu
kuzey ve kuzeydoguda Kiirk Yolu, batida ise Altin Yol olarak adlandirilan ticaret
yollarinin kesisim noktasinda ve stratejik bir konumda idi. Basta Cin, Iran ve Tiirk
topraklarindan gelenler olmak tizere diinyanin her tarafindan tiiccarlarin geldigi bir
bolge idi. Dolaysiyla Semerkant farkli din ve kiiltiirlerden insanlarla etkilesimin
oldugu bir cografya idi.1% Samaniler déneminde ilim ve kiiltiirde zirveye ulasan ve
degisik ilim dallarinda adindan soz ettiren biiyiik alim ve miitefekkirler yetistiren bir
sehir olarak dnemli bir merkez olmustur.!®® Semerkant’ta yasamis alimler arasinda
meshur muhaddis Darimi (61. 255/869), fakih ve muhaddis ibn Hibban (81. 354/965)
ve Ebii’l-Leys Semerkandi (1. 373/983) ile birlikte Matiiridi’yi sayabiliriz.1%*

892-1005 yillar1 arasinda Maveratinnehir ve Horasan olarak bilinen bolgelere
hakim olan Samaniler Devleti ilmi ¢alismalara ve alimlere verdikleri destekle islam
tarihinde miistesna bir yere sahiptir. Basinda bulunan hanedan iranl olmakla beraber
Samanogullar1 Devleti, halkinin ekseriyeti ve gittik¢e artan oranda ordu ve idare
unsurlarmin mensei dolayisiyla bir Tiirk devleti karakteri arz eder.® Samaniler

100 yijrekli, Samaniler, 13.

101 Ebu’l-Kasim el-Hasan el-Gali, Ebii Mansir Matiiridi Haydtiihu ve A ’raiihu’l-kelamiyye (Tunus:
1989), 31-32.

"""" ’nin Yetistigi {lmi Ortam ve Semerkant’ta ilim Merkezleri”,
Diyanet /Imi Dergi 55 (2019), 571, 578.

103 Aydinli, Semerkant Tarihi, 15.

104 Necmeddin en-Nesefi, Semerkant’ta yasamis alimler iizerinde yazdig1 ve bir bolimii giiniimiize
ulagmayan eserinde binin {izerinde dlimden bahsetmektedir. bk. Necmeddin en-Nesefi, el-Kand Fi
Zikri Ulemai Semerkand ngr. Nazar Muhammed el-Faryabi (Riyad: Mektebetii’l-kevser, 1991).

105 ¢, Brockelmann, Islam Milletleri ve Devietleri Tarihi ¢ev. Neset Cagatay (Ankara: Ankara
Universitesi Yayinlar1,1964), 154.

23



zamaninda Maveraiinnehir’de ilmi ve iktisadi faaliyetlerde goriilen gelisme, bolgenin
Islam medeniyetinin besigi mesabesinde bulunan Mezopotamya ile rekabet edecek

seviyeye erismesini saglamistir,%

Samanilerden sonra bdlge Karahanlilar’in hakimiyetine girmistir. Karahanl
devleti ikiye ayrilinca Nasr Han’in iki oglundan I. Muhammed biiyiik hakan (Arslan
Kara Han) unvan ile tahta ¢ikmus (432/1041), kardesi 1. ibrahim de ortak hakan statiisii
kazanmisti. “Miieyyediil-adl” lakabini tasiyan I. Muhammed’in 6liimiinden sonra
tahta c¢ikan 1. Ibrahim devletin baskenti konumunda olan Ozkend’e gitmeyerek
Semerkant’ta oturmaya basladi. Boylece devletin yeni baskenti Semerkant oldu.
Semerkant sehrinin bassehir olmasi ilmi ve kiiltiirel calismalar1 giiglendirdi. 1.
Ibrahim’in 460/1068 yilinda vefati sonrasi tahta ¢ikan 1. Nasr, Semerkant’
Selguklulara teslim etmek zorunda kaldi. Bundan sonra Bati Karahanli devletinin
Selguklulara bagl bir devlet olarak kaldigin1 gormekteyiz. Bu vesile ile Semerkant ve
Buhara gibi sehirler Bati Karahanlilar’in elinde fakat Sel¢uklulara bagli bir sehir
olarak kalmigtir.'%’

Maveratinnehir, Hanefl kelaminin tesekkiil ettigi bolgedir. Bolgede Ebl Bekir
Ahmed b. Ishak b. Sabih el-Ciizcani ile (61. 200/815) Hanefiler iginde kelam
yontemimin kullanilmasi zemin bulmustur. Ardindan onun 6grencisi Neccariyye ve
Mu’tezile’nin delillerine kars1 Mesailii ’s-sifat adinda eser yazan Ebt Nasr Ahmed b.
Abbas b. Hiiseyin el-Iyazi ile (6l. 260/874) devam etmistir. Kelam gelenegi Ebl Bekir
Muhammed b. Yeman es-Semerkandi (61. 268/881) ve Samaniler doneminde kadilik
yapan Kadi EbG Abdullah Muhammed b. Eslem el-Ezdi (61. 268/881) ile
siirdiiriilmiistiir. 2 Bu anlayis1 siirdiiren Matiiridi’nin gayretleri ile Ebli Hanife’nin
itikadi gorisleri temelinde yeni bir kelam ekolii kurulmustur. Matiiridiligin heniiz
ekollesmedigi kurulus doneminde Semerkant’taki Ehl-i siinnet mensuplar1 Cilizcaniyye
ve Iyaziyye olarak anilmaktadir.®®

Matiiridi’nin vefat tarihi, Sdmaniler’in ¢okiis siirecine girdigi zamanla Ortiisiir.
I. NGh b. Nasr 331/943 yilinda iktidara geldikten sonra Samaniler gerileme ve ¢okiis
stirecine girdi. Bu siiregte, bolgede kelam ilminin de dahil oldugu akli ilimlere yonelik
ilginin azaldigi, buna karsin fikih ve hadis ilimlerine ragbetin arttig1 aktarilir. Bu
kapsamda Matiiridi’nin hocalik yaptigi Daru’l-Ciizciniyye Medresesi’nin'® onun
vefatindan sonra keldm oOgretiminden uzaklasarak fikih, hadis ve ¢esitli ilimlerin

16 Tyran, Selguklular ve Islamiyet, 25.

107 Cetin, Tiirk-islam Devletleri Tarihi 21-22.

108 M. Sait Ozervarli, “Usmendi Oncesi Maveraiinnehir Hanefi Kelam Cevresi ve Matiiridilik”, 19.

109 M. Sait Ozervarli, “Usmendi Oncesi Maveraiinnehir Hanefi Kelam Cevresi ve Matiiridilik”,
Alaeddin el-Usmendi, Liibdbii 'I-keldm (Istanbul: TDV Yaymlari, 2019), 19. Bu husus igin ayrica bk.
EbG’l-Muin en-Nesefi, Tebsiratii’l-edille thk. Hiiseyin Atay - Saban Ali Diizgiin (Ankara: TDV
Yayinlari, 2003).

110 Tbn Yahya, Serhu ciimeli usili 'd-din (Istanbul: Siileymaniye Ktp., Sehit Ali Pasa, 1648/2), vr. 18a-
168b.

24



ogretildigi bir merkeze doniistiigii tespit edilmistir. Kelam ilmine yaklasimlarina gore
bolgedeki Hanefi alimler, kelam ilmiyle ilgilenen ve keldm ydntemini benimseyen
miitekellim Hanefiler ile kelam ilmine mesafeli duran fakih Hanefiler seklinde ikiye
ayrilabilir. ! Aldeddin es-Semerkandi, fakihlerin kelami meselelerle ilgilenmeyip
fikha meyletmeleri sebebiyle Matiiridi’nin kendi memleketinde iki asra yakin bir siire
ihmal edildigini belirtir.'*? Pezdevi, “Bu ilimle ugrasana iyi gozle bakilmadig ve
kelam yerine fikha 6nem verildigi”*'® seklindeki sozleri ile kelam ilmine iyi nazarla
bakilmadigini teyit etmektedir. Ancak onun bu ifadelerinden kelam ilmi 6grenmenin
caiz olmadig1 ya da yasaklandigi sonucunu ¢ikarmak dogru olmaz. Zira Pezdevi Ehl-i
stinnet kelamcilarinin tamaminin kelam 6grenmenin caiz oldugunu sdylediklerini ve
Ebt Hanife’nin kelim dgrenmeyi caiz gordiigiinii belirtmektedir.!*

Kelam ilmine mesafeli duran, hatta gereginden fazla kelamla mesguliyetin
mekruh oldugunu diisiinen fakih Hanefiler, bu ilmi tesvik etmedikleri gibi kelam veya
itikatla ilgili bir eser de telif etmediler. Nesefi’nin, imam Matiiridi’yi dahil ettigi
kelamcilara dair isim listesini 4./10. yilizyila kadar getirip ondan sonra kimseyi
zikretmemesi, Samaniler’in yikilis siirecinden Nesefi zamanina kadar ki bir ylizyil
icerisinde Hanefiler arasinda bdlgede hatir1 sayilir derecede keldm aliminin
yetismedigini ve Hanefl kelamina dair kelam eseri yazilmadigini teyit eder. Ayrica
Matiiridi’den Nesefi’ye kadar gegen iki asirlik bir donemde -Alaeddin es-
Semerkandi’nin de dile getirdigi gibi- kelami yontemin kullanildig1 hacimli bir eserin
yazildigina dair bir bilgiye ulasilmamas: bu sonucu destekler.*®

Horasan ve Maveralinnehir bolgelerinde Ebt Hanife’nin fikhi ve itikadi
goriigleri toplumsal hayatta belirleyicidir. Bu bolgelerde Hanefiligin yayilmasi,
Abbasiler tarafindan Bagdat baskadiligina atanan EbG Hanife’nin 6grencisi Ebl
Yisufun (61.182/798), Hanefi kadilar1 bolge sehirlerinde gorevlendirmesi ile
artmistir. Hanefilige devlet destegi, Sdmaniler doneminde de stirmiistiir. Makdis1 (61.
390/1000), Samani yoneticilerin Hanefi mezhebine egilimli olduklarmi belirtir. 118
Hanefi fakihlere saglanan destegin Selcuklular ve Bat1 Karahanlilar doneminde genel
olarak devam etmesi, Ebi Hanife’nin goriislerinin Horasan ve Maveraiinnehir’de
koklesmesini ve Hanefiligin baskin mezhep héline gelmesini kolaylagtirmistir.
Karahanlilar doneminde Maverailinnehir’de yazilan fikih eserlerinin ylizde doksan

11 Demir, “Farkli Ebd Hanife Tasavvurlart: Fakih ve Miitekellim Hanefiler Ornegi”, 1V. Uluslararas:
Seyh Sa'ban-1 Veli Sempozyumu, ed. Cengiz Cuhadar vd. (Kastamonu: Kastamonu Universitesi
Yaynlari, 2017), 1/645.

112 Alaiiddin Semerkandi, Mizdniil-usiil fi netd'ici’l-kiil nsr. M. Zeki Abdiilber (Kahire: Mektebetii
dari’t-tliras, 1418/1997), 3.

113 Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 6.

114 Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 5-6.

115 Bu tespit hakkinda bk. Demir, “Maveraiinnehirli Miitekellim Hanefilerin Din Anlayis1”, 34-35.

116 bk. Muhammed b. Ahmed Makdisi, Ahsenii ‘t-tekasim fi ma'rifeti’I-kalim nsr. Michael Jan de Goeje
(Leiden: E. J. Brill, 1906), 339.

25



sekizinin Hanefi fikhina dair olmasi, Hanefiligin baskin mezhep oldugunu
gostermektedir.!’ Hanefi mezhebinin Bati Karahanlilar Dénemi’nde yazilan eserler
bakimindan en gii¢lii donemini yasadigin1 Semerkant tarihine iligkin aragtirma yapan
Aydml’nin ¢alismasit da dogrular. O, 5./11. ve 6./12. ylizyillarda Semerkant
fakihlerinin verdikleri eser bakimindan bir yiikselis i¢inde olduklarini tespit
etmistir.!'® Demir tarafindan yapilan arastirmada da benzer bir sonuca ulasilarak Bat1
Karahanlilar doneminde Hanefiligin baskin mezhep oldugu ve Hanefi fakihlerin devlet
idaresinde ve toplumsal hayatta etkin olduklar tespit edilmistir.**°

Matiiridi din anlayisini benimseyen miitekellim Hanefiler’in Bat1 Karahanlilar
Doénemi’nden sonra bdlgede giic kaybettigi anlasilmaktadir. Bu sonucun ortaya
cikmasinda, Buhara Hanefileri’nin reisligini yapan ve Matiiridi’nin din anlayisini
benimseyen Zahid es-Saffar’in, Selguklu Meliki Sencer tarafindan 495/1102 yilinda
stirgiine gonderilmesiyle birlikte Buhara Hanefi alimlerinin reisligine/sadrligina
getirilen Burhan ailesinin kelam ilmine karsi mesafeli tutumunun etkili oldugu
distiniilmektedir. Zira Katvan Savasi’'ndan (1141) sonra olusan ortamda
Karahitaylar’in otoritesi altinda devletin yereldeki resmi temsilcisi konumunu elde
eden ve giiclinii 141 y1l koruyan (495-636/1101-1238) bu siilalenin idareci fakihleri
icinde miitekellim olarak anilan veya kelam eseri telif eden hi¢ kimse bilinmemektedir.
Bolgedeki dini miiesseseleri ve egitim kurumlarini uzun yillar idare eden yerel yonetici
konumundaki Al-i Burhan’in keldm ilminin veya Matiiridi din anlayisimin gelisimine
destek olduguna dair herhangi bir bilgi de tespit edilememistir. Aksine bu donemde
fakih Hanefiler’in temsil ettigi din anlayisi oldukca giiglenmis ve kelam ilmine ve

yontemine karsi olumsuz bakis artmugtir.1%°

Bat1 Karahanlilar’in ¢okiis doneminde Semerkant sehrinin ilim merkezi olma
sifatin1 yeniden Buhara’ya kaptirdigi sOylenebilir. Sel¢uklu hiikiimdar1 Sultan
Meliksah’in 481/1088 yilinda Bati Karahanlilar’in baskenti Semerkant’r isgal
etmesinin ilmi anlamda ¢ok onemli sonuclar1 oldu. Meliksah, Semerkant’ta kadilik
Ebi Ishak Zahid es-Saffar’s Merv’e siirgiine géndermistir. Meliksah sonrasi durumu
inceleyen Demir su tespitlerde bulunur:

Acik bir tarihi veri olmasa da 481’deki miidahale sonrasi Matiiridi anlayistaki
kelamcilarin zorla veya uygun ilim ortami kalmadigi i¢in kendi istekleriyle
Semerkant’tan Buhara’ya gog ettikleri diistiniilebilir. Daha agik bir ifadeyle 481/1088

U7 pk. Yusuf Ziya Kavakei, XI ve XIl. Aswrlarda Karahanhlar Devrinde Mavara’al-Nahr [slAm
Hukuk¢ulart (Ankara: Atatiirk Universitesi Yayinlari, 1976), 305.

118 bk. Osman Aydinl, Fethinden Sdmdniler’in Yikilisina Kadar Semerkant Tarihi (Istanbul: ISAM
Yayinlari, 2011), 440.

19 pk. Demir, Ebii Ishdk es-Saffdr’'in Kelam Yéntemi, 34-39.

120 bk. Abdullah Demir, “Matiiridi Gelen-ekinin Tesekkiil Siirecinin Teorik Temelleri: Maveraiinnehirli
Miitekellim Hanefilerin Din Anlayis1”, Din Felsefesi A¢isindan Matiiridi Gelen-Ek-i Klasik ve
Cagdas Metinler Seckisi 3 (Istanbul: Iz Yayinlari, 2016), 32-33.

26



yili 6ncesinde Matiiridi gibi diisiinenler Semerkant sehrinde ¢ogunlukta, Buhara’da
azinliktadir. Oysa arastirmamizda Pezdevi’nin vefatindan (61. 493/1100) sonraki
dénemde Ebii’l-Muin en-Nesefi, Omer en-Nesefi, Alaeddin es-Semerkandi, Saffar ve
Sabini gibi akla deger veren Matiiridi kelamcilarin Semerkant’ta degil, Buhara’da
bulunduklar1 ve burada ders verdikleri, dolayisi ile Matiiridi merkezin Buhara’da
kuvvetli oldugu tespit edildi. Muhtemelen, Selguklu Sultan1 Meliksah’in Bati
Karahanli bassehri Semerkant’t 481/1088 yilinda isgali sonrast Semerkant
kadiligindan azledilen Pezdevi ile birlikte diger Matiiridi kelamcilar1 bu sehirden

Buhara’ya go¢ etmek zorunda kalmus olabilirler.*?!

Sonug olarak Matliridiligin etkisinin hem Matiiridi hem de Sablini doneminde
Maveraiinnehir bolgesi ile smirli kaldigin1 sdylemek miimkiindiir. Mezhebin baska
bolgelere yayilmasi, Karahitaylar ve Mogollarin Maveraiinnehir’e yonelik yikici
saldirilar1 sonrasinda, ulemanin Suriye, Irak, Misir ve Anadolu’ya gelmeleri, Giineyde
ise Hindistan bolgesine gitmeleri ile gerceklesmistir. Bu da mezhebin Osmanli ve
Babiirlii devletlerinde kabul goren bir mezhep halini almasini saglamistir. Bu
bolgelerde yasayan Hanefi alimlerin itikadi olarak Matiiridiligi benimsemeleri
mezhebin bilinirligini arttirmis ve kabuliinde etkili olmustur.1?2

21 Demir, Saffar’in Kelam Yontemi, 96-97.
122 Karadas, “Semerkand Hanefi Kelam Okulu Matiiridilik: Olusum Zemini ve Gelisim Siireci”, 100.

27






2. MATURIDI’NIN iLM1 KiSiLiGi VE YONTEMI

Matiiridi, Tirk kiltiiri ¢evresinde yetisen, Kur’an’in yorumunu ilme ve akla
uygun bir sekilde yapan, dini problemlere akli agidan yaklasabilen, Islam dininin her
¢aga uygun ve evrensel bir din oldugunu vurgulayan bir kisidir.1? 4./10. yiizy1ldan bu
yana, Miisliimanlarin bir kismmin akaid alaninda 6nder olarak tanidigi ve saygi
gosterdigi bu biiylik alimin hayatiyla ilgili yeterince bilgi sahibi olunmadigi
sOylenebilir. Eba Mansir el-Matiiridi hakkinda kaynaklardaki bilgiler oldukca
sinirlidir. Maveratinnehir bolgesinde yer alan Semerkant’in dis mahallelerinden
neredeyse ittifak halindedir.'?®® Tam ad1 EbG Mansir Muhammed b. Muhammed b.
Mahmud el-Matiiridi es-Semerkandi’dir.*?® islam inancin1 ve akidesini savunmada
gbstermis oldugu {istiin basaridan dolayr “A’lamu’l-Huda”’, “Imamii’l-Hiida”,
“Imamii’I-Miitekellimin”, “Musahhihu Akaidu’I-Miislimin” ve “Reisii Ehli’s-siinne”’
127 oibi 6vgii unvanlariyla amilmasi, onun yasadigi cagdaki konumunu ve bir
miitekellim olarak insanlar arasindaki degerini ortaya koyar.

Bekir Topaloglu (6l. 2016) Matiiridi’nin dogum tarihini belirlemek i¢in
hocalarinin vefat tarihinden baska bir imkana sahip olunmadigi kanaatindedir. Buna
gore Matiiridi’nin hocalart Muhammed b. Mukatil er-Razi, 248/862 yilinda, Yahya el-
Belhi ise 268/881°de vefat etmistir.’?® Bu durumda Matiiridi’nin 3./9. yiizyilin ilk
yarisinda dogdugu sdylenebilir. ?° Kiiciik yaslardan itibaren ilim meclislerinde

bulunan Matiiridi, sekiz yasindan dnce hafiz olmustur.t®

Matiiridi’nin soyu noktasinda genel kanaat Tiirk oldugu seklindedir. Ancak
onun Arap asilli oldugunu ve soyunun Ebl Eyyub el-Ensari’ye dayandigimi
sdyleyenler de vardir.'®! Bu yorum bir dénem Semerkant’ta kadilik yapan torunu

123 Sonmez Kutlu, Imam Maturidi ve Maturidilik (Ankara, Otto Yayinlar1,2018), 9.

124 «Matiirid” (2_5k) veya “Matiirit” (<_ ) seklinde isimlendirilmesi s6z konusudur. bk. Sem’ant, el-
Ensdb, 5/155; Leknevi, Fevaidu’l-Behiyye, 195.

125 pk. Yusuf Sevki Yavuz, “Ebf Mansir el-Matiiridi Hayat1”, 15.

126 Nesefi, et-Tebsiratii’I-edille, 1/26; Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi ¢ev. Serafeddin Gélciik, (Istanbul:
Kaythan Yayinlari, 2017), 2.

127 Teknevi, Fevaidu’l-Behiyye, 195; Ibn Kutluboga, Tacii’t-Teracim, 201-202; Kuresi, el-Cevahiru’l-
mudiyye, 3/360.

128 Bekir Topaloglu, “Eb Mansir el-Matiiridi Hayat1”, 19.

125 Matiiridi’nin dogum tarihine “yiiz yila yakin yasamis olmas1” gerekgesiyle Matiiridi konusunda
iilkemizde ilk ¢aligmalardan birisini gerceklestiren Kemal Isik itiraz eder. Ancak uzun yasamis
olmadigina dair bir kanit olmadigina gore bu itirazin yersiz oldugunu belirtmek zorundayiz. Kemal
Isik’1n itiraz1 icin bk. Kemal Isik, Matiiridi'nin Kelam Sisteminde Iman, Allah ve Peygamberlik
Anlayisi (Ankara, Fiitiivvet Yayinlar1,1980), 9.

130 Fatima Yusuf el-Hiyemi “Yazarin Hayati”, Te'vildtii’l-Kur’an (Beyrut: Risdlatetii’'n-Nasir(in,

2004), 8.

Beyazizade Kemaleddin Ahmed Efendi Bosnevi, Isdrdtii’l-merdm min ibdrdti’l-Imam thk.

Muhammed Zahid el-Kevseri (Istanbul: 1949), 23; Sem’ani, el-Ensdb, 498; Zebidi, Iftdhii’s-sdde,

2/295.

131

29



Ebi’l-Hasan Ali b. Hasan el-Matiiridi (6. 511/1117) ile karstirilmasindan
kaynaklanmis olmalidir. ¥ Soyunun Ebii Eyytb el-Ensari’ye dayandirilmasinm
yanlighgina dikkat ¢ceken Sonmez Kutlu, iddianin gegersizligini ispat igin birtakim
deliller getirir. Matiirid’nin yetistigi bolgede yazilan eserlerde bdyle bir bilgi
olmamasi, Zebidi’nin bu ifadeyi onun soyunun gercekten Ebl Eyylb el-Ensari’ye
ulastig1 i¢in degil, takdir ve sereflendirme amaciyla kullandiginin belirtilmesi ve
mensuplar tarafindan Eg’ari’nin Arap olmasi vurgulanirken Matiiridi i¢in boyle bir
aktarimin olmamasi gibi gerekceler'®® s6z konusu iddianin gegersiz oldugunu ortaya
koymaktadir.

Matiiridi’nin Tiirk asilli sayilmast hususunda farkli deliller 6ne siiriilmektedir.
Bunlardan en 6nemlisi onun yasadigi Semerkant ve ¢evresinin Tiirklerin etkin oldugu
bir bolge olmasidir. Ikincisi onun kullandig: ciimlelerin kuruluslar1 ve 6zellikle bazi
fiillerin baglaglarinin Arapca dil kurallarina aykir1 olup Tiirkge gramere uygun
olmasidir. 1** Ote yandan eserlerinde diller bahsini islerken’® Arapca, Farsca, Nabatca
ile birlikte Tiirkgeden bahsetmesi**®onun Tiirk soyundan geldigi hususunda ipucu
verebilir. Ayrica ve “Yavrucugum! Namazini ézenle kil! "*3 ayetini tevil ederken “Bu,
Araplarin bildigi namazdir. Bu, dua ve niyazda bulunmak, Allah’t 6vmek, O’na
hamdetmek ve O’nu yiiceltmektir” 3 seklindeki yorumunda, aidiyet duygusu
olmaksizin “Araplarin” demesi, Arap olmadigina bilakis Tiirk olduguna isaret olarak
degerlendirilebilir.**°

Eserlerinde kullandig1 Farsca ifadelerin varlig1 ise Semerkant’ta ilim ve kiiltiir
dili olarak Fars¢anin kullanilmasiin bir tezahiiriidiir. O donemde Maveralinnehir
bolgesinde Tiirk¢e’nin yani sira Arapca ve yaygin olarak Farsc¢a kullanilmakta idi. Zira
Maveraiinnehir’de Tiirk, Arap ve Fars niifusun birlikte yasadigi bilinmektedir.
Farscanin yaygin kullanildigmin 6nemli delillerinden birisi Fars¢a ifadelere iligkin
fetva kitaplarmin yazilmasidir.2*° Bu kitaplarda giinliik hayatta karsilasilabilecek,

132 Yavuz, “Ebli Mansir el-Matiiridi Hayat1”, Te’vilatii’l-Kur’an, 15. Bu meselede genel kanaat boyle

olsa da Arap asilli miielliflerin bu bilgiye itimat ettikleri goriilmektedir. Mesela Te’vilat’in tahkikini
gerceklestiren miielliflerden birisi olan Fatima Yusuf el-Haymi, Beyazizdde’nin yukarida
verdigimiz bilgisine atif yapar ve herhangi bir tartigmaya gerekli dahi gérmez. bk. Fatima Yusuf el-
Hiyemi “Mdellifin Hayat1”, 7.

183 Kutlu, imam Matiiridi ve Matiiridilik, 26.

134 Siikrii Ozen, “Matiiridi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yaymlari,
2003), 28/146.

135 pk. er-Rtim 30/22.

136 Matiiridi, Te 'vildat, 11/203.

137 Lokman 31/17.

138 Matiiridi, Te 'vilat, 11/271.

139 Benzer ifadeler igin bk. Matiiridi Te 'vilat, 12/55, 13/431 16/336.

190 Y{suf es-Semerkandi, el-Miiltekdt fi 'I-fetevd ngr. Mahm{d Nassar; Seyyid Ydsuf Ahmed (Beyrut:
Darii’l-kiitiibi’l-ilmiyye, 1994), 243; Fahreddin Hasan b. Mansir el-Ozkendi Kadihan, Fetevd
Kddihan fi mezhebi’l-I'mami’i-A’zam Ebi Hanife nsr. Salim Mustafa el-Bedri (Beyrut: Darii’l-
kiitiibi’l-ilmiyye, 2009), 3/425.

30



kari-koca arasinda yasanan kavga esnasinda sGylenmesi muhtemel Farsca sozlere,
yemin ederken kullanilan Farsc¢a ifadeler yer alir. Yine kisinin kiifre diismesine sebep
olan (elfaz-1 kiifiir) ifadeler agiklanir.*

Dogdugu yerin ismiyle iinlenen Matiiridi’nin 944 yilinda Semerkand’da vefat
ettigi hususunda kaynaklarda neredeyse ittifak vardir. Kabri Semerkand’da bilginlerin
defnedildikleri Cakerdize Mezarligi’ndadir. 42

Matiiridi, Hanefi mezhebinde yetismis dordiincii kusak alimlerdendir. Ders
aldig1 hocalarin silsilesi Ebi Hanife’ye kadar ulasir. Buna gore onun hocalar1 su
sekildedir: Ebti Bekir Ahmed b. ishak el-Clizcani, Ebd Siileyman Musa b. Siileyman
el-Clizcani (61. 200/816), Muhammed b. Hasan es-Seybani (61. 189/805). Onun hocasi
da Ebl Hanife’dir.}**Ebi Hanife tarafindan temelleri atilan akil-nakil dengesi ile
temayiiz eden mutedil din anlayisinin, Maveralinnehir bdlgesinde olumlu
karsilanmasi, Matiiridi’'nin yetismesine olumlu katki saglamistir. Onun hocalarinin
ilmi silsile itibartyla EbQ Hanife’ye ulasmasi bunu kanitlamaktadir.*44

Nesefl Matiiridi’nin hoca silsilesini su sekilde siralamaktadir: EbG Hanife (61.
150/767) - Muhammed b. Hasan es-Seybani (61. 189/804) - Ebh Siilleyman Musa b.
Siileyman el-Ciizcani (6. 200/816) - el-Fakih el-imam Ebi Abdillah b. Ebi Bekr el-
Ciizcani (61. 285/898) - es-Seyh Ebi Bekr Ahmed b. Ishak el-Ciizcani (61. 3/9. yiizyilin
ikinci yaris1) - Ebti Nasr Ahmed b. Abbas el-Huseyn el-1yazi (61. 275/888 civari) - Ebi
Mansir el-Maturidi (61. 333/944)°

Matiiridi, akaid sahasinda bir fikir ekoliiniin bayraktarligin1 yapmis, nesilden
nesile intikal eden bir miras birakmistir. Matiiridi’nin bilinen 6grencileri Eb Ahmed
el-Iyazi (61. 275/888 civari), Ebii’l-Hasan Ali b. Said Ebt’l-Hasan er-Riistiigfeni (51.
345/956), Ebli Muhammed Abdiilkerim Musa b. Isa el-Pezdevi /61. 390/1000) ve
Ebii’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. ibrahim el-Buhari es-Semerkandi’dir (1.
373/983).146 Hakim es-Semerkandi’nin Matiiridi’nin 6grencisi oldugu iddia edilse de
bu konu yapilan arastirmalar ile kesinlik kazanmamustir. '’ Siikrii Ozen’e gore

AAAAAA

141 Bu konuda genis bilgi igin bk. Demir, Saffdr n Keldm Yontemi, 57-58.

142 Nesefi, Tebsiratii’l-edille, 1/474; Ibn Kutluboga, Tacii’t-Teracim, 31; Leknevi, Fevaidu’I-Behiyye,
195; TaskoOpriizade, Mevzuatu’I-Ulum, 1/596; Sem’ani, el-Ensdb, 498.
dgrencileri icin bk. Mustafa Bulut, “Imam Matiiridi, Hocalar1 ve Ogrencileri”, Hikmet Yurdu
(mam Matiiridi ve Matiiridilik Ozel Sayisi) 2/4 (Temmuz-Aralik 2009), 137-145; Leknevi, el-
Fevdidu’l-behiyye, 195.

144 Ebii Hanife’nin goriislerinin Imam Matiiridi’ye ulasmasi ve hoca silsilesi hakkinda detayli bilgi igin
bk. Metin Avci, Imam Matiridi'nin Fikirlerinde Ebii Hanife'nin Etkisi (Ankara: Ankara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2018), 51-61.

145 Nesefl, Tebsiwratii’[-edille, 1/ 468-471.

146 Kefevi, Ketaibii a’lami’l-ahyar, vr. 130a; Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 9.

147 Bekir Topaloglu, Hakim es-Semerkandi’yi, Matiiridi’nin 6grencileri arasinda sayar. bk. Topaloglu,
“Ebu-0 Mansur el-Matiiridi Hayat1”, 23.

31



etmek daha isabetlidir. Zira her ikisi de Ebi Nasr el-Iyazi’ye dgrencilik yapmistir.
Literatiirde isimlerinin sik sik birlikte anilmakta ve bazi menkibelerde birbirine akran
olarak gosterilmektedir. Ayrica Matiiridi, Te vilati’l-Kur’an’da, Hakim es-
Semerkandi’nin goriislerine yer vermektedir.148

Basta Matiiridi olmak tizere Ebii’l-Hasan er-Riistiifegni (61. 345/956), Ebii’l-
Hiiseyin Muhammed b. Yahya el-Besagari (61. 4./10. yiizy1l), Eb Bekir el-Iyazi (6.
4./10. yilizyilin ikinci yaris1), EbG Seleme es-Semerkandi (61. 4./10. ylizyilin ikinci
yaris1), Ebi Nasr ishak b. Ahmed es-Saffar (81. 405/1014), imamii’s-Sehid Ismail b.
Ebi Nasr Ishak es-Saffar (61. 461/1069), Eba Sekir Muhammed es-Salimi el-Kessi
(5./11. yiizyilm ikinci yaris1), Ebli Bekr Muhammed b. Ibrahim el- Hasiri (81
500/1107), Ebii’l-Muin en-Nesefi (61. 508/1115), Ahmed b. Masa el-Kessi (61.
550/1155), Mahmiid b. Zeyd el-Lamisi (61. 522/1128), Ebi ishak ibrahim b. Ismail
Zahid es-Saffar (61. 534/1139), Ebti Hafs Omer en-Nesefi (61. 537/1141), Aldeddin es-
Semerkandi (6l. 539/1144), Tahir b. Ahmed el-Buhari (6l. 542/1147), Alaeddin el-
Usmendi (61. 552/1157), Siracuddin Ali b. Osman el-Usi (6. 575/1179) ve Nireddin
es-Sabini (6l. 580/1164), kelama dair ¢aligmalar1 bulunan miitekellim Hanefiler’in
onciileri olarak sayilabilir. Haklarinda bilgi sahibi oldugumuz anilan alimlerin
yasadiklar1 zaman dilimine bakilarak bu anlayigin Matiiridi’nin hayatta oldugu yillar
ile Bat1 Karahanllar désneminde (433-608/1041-1212) giiclii oldugu sdylenebilir.'4°

Matiiridi, EbG Hanife ¢izgisinde temayiiz eden Ehl-i siinnet itikadi egilimin
mezhebe donlismesinde Oncii  sahsiyettir. Zira Eb( Hanife’nin goriislerini
sistemlestiren kurucu kisi Matiridi’dir. O, Ehl-i siinnet ve’l-cemaat i¢inde, oncelikle
yasadig1 ¢cevrede daha sonra ise Maveraiinnehir ve Horasan basta olmak iizere diger
bolgelerde kabul gorerek Hanefl c¢izginin Matiiridilik adiyla yeni bir boyut
kazanmasimi saglamistir. !>

Matiiridi’nin, Mevralinnehir bolgesinde hiikiim sitiren Saméniler Devleti
zamaninda yasadigini yukarida belirtmis ve Samaniler hakkinda kisaca bilgi vermistik.
Samaniler doneminde fikri, ilmi ve edebi calismalar desteklenmis ve s6z konusu
alanlarda adeta bir yaris baslamisti. Devlet ricali, ilim adamlarimi korumus, ilmi
aragtirmalara her tiirlii kolaylig1 gostermis ve destek vermistir. Bu sebeplerdir ki,
Samaniler doneminde tefsir, fikih, hadis, kelam ve felsefe gibi alanlarda ¢ok sayida
ilim adam1 yetismistir.'>

Matiiridi, Sdmaniler Devleti’nde kargasadan uzak, huzur ve emniyetin hakim
oldugu donemde yasamis olmakla birlikte, yasadigi cografyaya komsu bolgelerde,

148 (Ozen, “Matiiridi”, 28/147.

149 Abdullah Demir, “Matiiridi Gelen-ekinin Tesekkiil Siirecinin Teorik Temelleri: Maveraiinnehirli
Miitekellim Hanefilerin Din Anlayis1”, Din Felsefesi A¢isindan Matiiridi Gelen-Ek-i Klasik ve
Cagdas Metinler Seckisi 3 (Istanbul: iz Yaymlar1, 2016), 29-30.

150 Ahmet Ak, Biiyiik Tiirk Alimi Matiiridi ve Matiiridilik (Istanbul: Ensar Yaymnlari, 2017), 11.

151 Topaloglu, “Ebd Mans(ir el-Matiiridi Hayat1”, 20-21.

32



farkli din ve mezheplere mensup insanlar c¢okca bulunmaktaydi. Matiiridi,
Abbasiler’in kelami tartigmalar1 yasaklamasinin ardindan ortaya c¢ikan Batini
yorumlara karsi savunmasiz kalan Ehl-i Siinnet diisiincesini kelam yontemi ile
savunan Oncii alimlerdendir. O, Sia ve Batiniyye ekollerine sistematik anlamda en
onemli elestirileri yapan kisidir. 1® Ayrica Horasan-Maveraiinnehir bolgesindeki
Ismaili hareketten kapsaml1 olarak bahseden ve bu bdlgede gelistirilen felsefi igerikli
yeni Ismaili fikirleri agik¢a reddeden ilk kisidir.*>®

Imam Matiiridi’nin ilmi hayatin1 iki dénemde degerlendirmek miimkiindiir. Tk
doneminde Semerkant’in ticari bir bagkent olmasinin da etkisiyle farkli din, inang ve
kiiltiirlerin etkilesim halinde oldugu daha canli, serbest ve hiir diisiince diinyasi
hakimdir. ikinci déneminde ise Maniheizm gibi heretik din ve inanglar ile Ismaili
Siiler gibi Ehl-i Siinnet akaidine muhalif yapilarin propagandalarindan kaynaklanan
kargasa s6z konusudur. Onun zamaninda Samani hiikiimdar1 Nasr b. Ahmed’in (Sl
332/943) Ismaililige girmesi sebebiyle Ismaililer’in devletin her alaninda rahat hareket
imkan1 bulmustur. Matiiridi’nin keldm1 yoniiniin olusmasinda bu gelismenin énemli
bir yeri vardir.’>* Matiiridi, devlet ydneticileri basta olmak {izere halki Ehl-i Siinnet
akaidi konusunda bilinglendirme ve batil inanglardan uzaklastirma ¢abasina girmis ve
muhtemelen Samani yonetimine elestirel bir kars1 durus sergilemistir.*>®

Matiirldi’nin yagadigr bolgede tartigmalar Onceleri fikih ve fikih usuli
sahasinda baslamistir. Bu tartigmalar Hanefi ve Safi fikihgilar1 arasinda oldukga
yaygindir. Daha sonra bu tartismalar fikih ve hadis ulemas: ile Mu’tezililer arasina
kaymistir. Akabinde ise kelam sahasina kaymistir. Yarismaya doniisen bu tartismalar
hiikiimdarlarm 6niinde icra edilir olmustur.® Dolayisiyla onun keldmi yoniiniin
tesekkiiliinde bu durumun tesirinden bahsetmek miimkiindiir.

Orta Asya ilim merkezlerinde hiikiim siiren bu tartigmalar aslinda felsefi ve
kelami miinakasalarin seviyesi agisindan olumlu sonuglar vermistir. Mesela
Matiiridi’nin, Bagdat’ta yetisen cagdasi Es’ari’ye gore problemlere daha felsefi
yaklasmasinda s6z konusu degisik kiiltiirel ortamin etkisi mutlaka vardir. Matiiridi’nin
eserleri ile Eg’ari’nin eserleri Kkarsilastirildiginda iislupta oldugu gibi, ele alinan
konularda da farkliliklar gdze carpar. Matiiridi’nin Eg’ari’den daha somut daha teknik
ve daha felsefi terimler kullandig1 gozlenir.*>’

152 Hakyemez, “Imam Matiiridi ve Siilik”, 168.

188 Avcu, Karmatiligin Dogusu ve Gelisim Siireci, 12.

% Hilmi Demir- Muzaffer Tan, Ehl-i Siinnetin Reislerinden Imam-1 Matiiridi (Ankara: Anadolu
Yayinlari, 2021), 58.

155 Aydinli, “Imam Matiiridi’nin Yetistigi Ilmi Ortam ve Semerkant’ta ilim Merkezleri”, 593.

156 S1ddik Korkmaz, “imam Ebf Manstir el-Matiiridi’nin Hayat: ve Eserleri”, Dini Arastirmalar Dergisi
4/10 (2001) 92.

157 Korkmaz, “Matiiridi’nin Hayat1 ve Eserleri”, 93.

33



Matiirldi’nin ilm1 kisiliginde 6ne ¢ikan en belirgin yon, onun Ebi Hanife’ ’nin
fikih ve itikadi konularda takipgisi olmasidir. O hem itikadi konularda hem de fikhi
konularda genel olarak Ebli Hanife nin goriislerini dogru kabul eder ve onu otorite
goriir.®® Matiiridiligin fikri alt yapis1 Eba Hanife’ye dayanmaktadir. Zira Matiiridi,
Hanefi diisiince sistemi i¢inde yetismistir. ilim tahsil ettigi hocalar1 Hanefi ekoliinden
geldigi gibi yetistirdigi talebeleri de Hanefi mezhebi Islam anlayisin1 devam ettiren
alimlerdendir. 1 Matiiridi, eserlerinde “bizim fakihlerimiz”, *° “bizim mezhebin
alimleri”,*®! “Hanefi alimlerimiz”'% gibi ifadeler kullanarak Hanefi kimligini 6ne
¢ikartmaktadir.'®® imam-1 Azam Eb Hanife’yi ve goriislerini gayet iyi bilen Matiiridi,
Ebi Hanife’nin &grencileri olan Imam Y{suf ve Imam Muhammed’den de zaman
zaman goriisler aktarmistir,’%* Biitiin bunlar onun Hanefi gelenege bagli oldugunu teyit
eden gostergelerdir.

Eb( Hanife’nin akli ve nakli bilgileri uzlastiran mutedil din anlayisi,
Matiirid’nin yasadigi cografyada kabul gérmiis ve onun diislince sisteminin
sekillenmesinde 6nemli rol oynamustir. 185 O kabir azab1 basta olmak iizere,'®® iman
187 imanin nicelik olarak degil nitelik olarak artmas1,®® tekvinin
sefaatin Miisliimanlardan giinahkar kisiler i¢in oldugunu kabul
etme,’ teklif-i ma 14 yutakin caiz olmamasi,'’! iman ile Islam’in ayn1 olmasi,!’
ru’yetullahin hak olmas1*”® gibi kelam? goriisleri benimseyerek akli ve nakli delillerle

temellendirmeye ¢alismistir. Ote yandan Ehl-i Siinnet gevrelerce tartismali olarak

ile amelin ayr1 olmasi,
ezeli bir sifat olmas1,'%°

18 pk. Matiirldi, Te vilat, 1/135, 1/223, 2/21, 5/303-304, 6/172-173, 8/419, 9/166, 11/32, 83, 184,
14/310, 379, 16/179, 214.

1% fsmail Bilgili, “Hanefi Fikith Medeniyetine Imam Matiiridi’nin Katkis1”, Islam Hukuku
Arastirmalart Dergisi 29 (2017), 402.

160 Matiiridi, Te 'vilat, 3/109.

161 Matiiridi, Te 'vilat, 3/110.

162 Matiiridi, Te 'vilat, 10/111, 14/319, 333, 15/125.

163 Matiiridi, Te’vilat'ta “Siinni” kavramuni da kullanmakta ve kendisini de ayni anlayisin iginde
gorerek Mu’tezile’nin elestirilerine cevap vermektedir. bk. Matiiridi, Te 'vilat 13/54.

164 bk. Matiiridi, Te 'vilat 9/401, 14/310.

165 Yavuz, “Eb( Mansir el-Matiiridi”, 19.

186 pk. Matiiridi, Te vilat, 3/376, 6/473, 7/148, 8/326-327, 9/310-311, 326, 310, 10/95-96, 12/113, 365,
13/29, 67-69, 105, 17/334.

167 Matiiridi’ye gore imanm kendine 6zgii “kalbin tasdikinden ibaret” bir smur1 vardir, diger salih
ameller imana degil dinf hitkiimlerin uygulama alanina dahildir. Bk. Métiiridi, Te 'vildt 15/108.

188 Matiiridi, Te 'vildt, 7/522-523, 16/267-268.

189 Matiiridi, Te 'vildt, 8/131-132.

110 Matiiridi, Te vildt, 9/226, 314, 358, 12/368, 16/282-283, 17/36-37.

11 Matiiridi, Te 'vildt, 12/195.

112 Matiiridi, Te vildt, 14195, 167.

113 Matiirid’ye gore aziz ve celil olan Rabbin goriilmesi gereklidir, haktir, ancak bu ru’yet idraksiz ve
tefsirsiz olacaktir. Yani Allah ‘nasilsiz’ goriilecektir. bk. Matiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 98-109; a.mlf.,
Te'vildt, 1/159-160, 3/242, 5/184, 6/61-65, 14/136, 16/311.

34



degerlendirilse bile, Hz. Isa’nin goge yiikseltildigini, Ebt Manstir el-Matiiridi kabul
etmektedir.t™

Matiiridi’nin, Isrd ve Mira¢ mucizesine bakisi onun ilmi metodunu tespit
noktasina ¢cok dnemlidir. O, ayette gectigi i¢in ‘isrd’ olaymi gayet tabii kabul eder.
Ayette yer almayan ‘mira¢’ mucizesi icin ise sunlart sdyler: “Hz. Peygamber’in
goklere ylikseltildigi (miracg), hatta burada kendinden 6nceki peygamber kardeslerini
gordiigl seklinde rivayet edilen haberler ve bu haberlerde sozii edilen bilgilere dair biz
de Ebl Bekir es-Siddik’in sOyledigini deriz: “Eger bunlar1 o sdyledi ise dogru
sOylemistir, ben de bunlara sahitlik ederim. Fakat eger sozli edilen haberler dogru
degilse ayette belirtilen kadarini sdyleriz. Hz. Peygamber Beytiilmakdise, Mescid-i
Aksa’ya kadar gece yliriitiildii deriz, ahad haberleri buna ilave etmeyiz, ¢linkii bunlar
ahad haberlerdir, ahad haberlerin verdigi bilgiye sahitlik yapmak caiz olmaz.”1"

Matiiridi her ne kadar kelami goriisleri ile 6n plana ¢ikan bir alim olsa da onun
Te'vilat isimli eseri dirayet tefsirinin ilk 6rneklerindendir. Dolayisiyla onun miifessir
kimligi de son derece 6nemlidir. 1"®Te *vildt isimli eseri incelendiginde onun ibn Abbas
(61. 68/687-688), Ibn Mes’ud (1. 32/652-6653), Hasan-1 Basri (61.110/728), Ebi Muaz
(61. 780) 177 Kisai (81. 189/804), Ebi Avsece (61.?)1"® Eba Bekir el-Esam (6l
225/840)17° gibi ilk donem islam alimlerinin goriislerine sik¢a yer verdigi goriiliir.
Ancak o yeri geldiginde onlar1 da bazi goriislerini isabetsiz bulmasi hasebiyle
elestirir.’® Ote yandan Ibn Ishak’tan (81. 151/768) alint1 yapmas1'®! tarih kaynaklarina
vukifiyetini ortaya koymasi agisindan 6nemlidir.

114 Matiiridi, Te vildt, 11/102.

115 Matiiridi, Te 'vilat, 8/250, 11/325.

176 Matiiridi, Te 'vilat, 7/109.

17 Matiridi, Te 'vilat, 16/188.

178 Ebi Avsece Tevbe b. Kuteybe el-Hiiceymi en-Nahvi el-A'rabi. Semerkand'a gitmis ve orada ikamet
etmistir. Edebiyat konusunda Ebii Ubeyde Ma'raer b. Miisenna’nm gériislerini benimsemistir, imam
Matiiridi’nin edebiyat hocasiydi. (Matiiridi, Te vildt, 11/25, 21 nolu dipnot)

179 Tam adi, Ebi Bekir Abdurrahman b. Keysan el-Esam’dir (61. 225/840). Mu’tezile mezhebine
mensup fakih ve miifessirdir. Kendisinin tefsiri vardir. Ayrica usdl ilminde Makdldat isimli eserle,
Mundzardt maa’l-Alldf isimli eserleri vardir. bk. Ibrahim Tiifekei, Te vildt, 9/54, dip. 93.

180 Matiiridi, el-Bakara shresi 286. dyette yer alan “Adllah kimseyi giiciiniin yettiginden fazlasiyla
yiikiimlii tutmaz.” ifadesini tefsir ederken Hasan- Basri’nin "giicii yettigi kadar" anlamina gelen "illa
vus'aha' ifadesini, "helal ve mesru olan" diye tefsir ettigini ifade eder. Ancak o, bu goriisii isabetli
bulmaz ve soyle der: “Bazi alimler, bunun, ayetin amaglamadig1 uzak bir ihtimal oldugunu
sOylemistir, ¢linkii Allah insan1 bir seyle yiikiimlii tutunca o, helal ve caiz olur. Durum boyle olunca,
Hasan-1 Basri'ye ait goriisiin bir anlami kalmaz.” Matiiridi, Te vildt, 2/255. Benzer ifadeler igin bk.
Matiiridi, Te vildt, 8/206.

181 Matiiridi, Te 'vildt, 11/168.

35



Tefsirinde; evlilik,'® bosanma,® mehir, 184iddet siiresi,®° siit kardesligi,'8®
yalan yere yemin etme,®" cariyelerin hukuku®® gibi fikhi konulara oldukca genis yer
veren Matiiridi’nin ayn1 zamanda c¢ok oOnemli bir fakih oldugunda hi¢ siiphe
yoktur.*8Ancak yukarida ifade ettigimiz gibi onun en fazla 6n plana ¢ikan ilmi ydnii
kelam1 goriisleridir.

[lmi birikimine nazaran Matiiridi’nin yeterince taninmamasi noktasinda
Demir’in su tespitleri nemlidir:

EblG Hanife’nin akaid risalelerinden beslenen “Matiirldi din anlayis1” veya
“Matiiridilik”, gerek Matiiridi ve gerekse Ebii’l-Muin en-Nesefi’nin (61. 508/1115)
hayatta oldugu yillarda yaygin olan ‘Eb{i Hanife tasavvuruna’ aykir1 goriilmesi nedeni
ile genis bir halk destegine ve baskin bir konuma ulasamadi. Zira bolgede halk
tizerinde acik bir otoriteye sahip olan hatta sehir idarelerine yon veren Hanefi fakihler
ile Matiiridi’nin 6nciiliigiinii yaptig1 kelam yontemini kullanan Hanefilerin Eba Hanife
anlayiglar1 tam olarak uyusmamaktaydi. Daha cok fikhi kaynaklar ile menakib
eserlerinden beslenen fakih Hanefiler, keldm ilminin dinl mesruiyeti, fetret ehlinin
ylkiimliliigli, imanin yaratilmighgr ve imanda ikrar sarti gibi konularda Eba
Hanife’nin risalelerine dayanan miitekellim Hanefilerden farkl diistinmekteydi. Fakih
Hanefiler, imanin mahlik olmadigini, haberi sifatlarin te’vil edilmemesinin daha
dogru oldugunu, peygamberin daveti olmadan sadece akla dayanilarak yiice bir
yaratictya inanma ylkiimliliginin baglamayacagmi, fetret ehlinin sorumlu
tutulmayacagini1 ve Eb Hanife’nin &hir 6mriinde kelamla mesguliyeti terk ettigini
savunmaktaydi. Bu kisiler, iman tanimina amelin dahil olmadig1 ve imanin artip
eksilmeyecegi gibi konularda Ebt Hanife’nin itikadi goriislerini benimsemekle
birlikte, akaid risalesi muhteviyatin1 agacak sekilde kelami konularda konusulmasini
mekruh kabul etmekteydi. Klasik eserlerde Buhara ve Semerkant Hanefilerinin bazi
fikh1 konularda farkli kanaatlere sahip olduklarina iliskin ifadelere de rastlanir. Keldm
ve fikha dair bu tartigmalarin geneline bakildiginda, istisnalar1 olmakla birlikte, her iki
sehir 6zelinde ortaya ¢ikan bu farkliligin, aklin ve naklin bilgi degeri konusundaki
metodolojik bakisa dayandig anlasilir.*®

Ilerleyen siirecte Matiiridi’nin ismi 6n plana ¢iksa da onun kelam anlayisinin
tiim Hanefiler tarafindan benimsendigini sdylemek zordur. Zira ilm-i keldma mesafeli
durus devam etmektedir. Hanefl alimlerin keldm ilmine mesafeli yaklastiklarini bizzat

182 Matiiridi, Te 'vildt, 2/43-57.

183 Matiiridi, Te 'vilat, 2/87-98, 118-134.

184 Matiiridi, Te 'vilat, 2/135-140.

185 Matiiridi, Te 'vilat, 2/111-115.

186 Matiiridi, Te 'vildat, 2/102-111.

187 Matiiridi, Te 'vilat, 2/68-74.

188 Matiiridi, Te 'vildt, 2/43.

189 Matiiridi’nin tefsirinde hacim itibariyla iizerinde en fazla degerlendirme yaptig1 ayet, en-Nisa siiresi
92. ayettir. Matiiridi, ilgili ayetin kapsaminda yer alan adam 6ldiirmenin cezasi, fikhi durumu ve
diyet gibi konularda yaklasik 30 sayfa degerlendirme yapar. bk. Matiiridi, Te 'vildt, 3/335-364.

190 Demir, “Maveraiinnehirli Miitekellim Hanefilerin Din Anlayis1”, 20-21.

36



Matiiridi ifade etmektedir: “Eb0 Yasuf’tan rivayet edildigine gore; kendisi kelam ilmi
ile ugragsmay1 yasaklar ve bu ayetin lafzi anlamini dayanak gosterirdi. Soyle ki,
Mekkeliler Hz. Peygamber’e ruhtan sordular fakat buna cevap vermeyip ruhun
durumunu Allah’a birakti. Halbuki Hz. Peygamber’e hangi soru sormuslarsa onlara
aciklamada bulunmustur. Su beyanlarda oldugu gibi: “Sana sarap ile kumardan
sorarlar’®! “Sana ganimetlerden sorarlar”'®* “Sana yetimlerden sorarlar’!®® “Sana
hayiz halinden sorarlar”'®* “Kadinlar hakkinda sana sorular sorarlar.”*®® Bunlara
benzer beyanlarda Hz. Peygamber’e hiikiimler hakkinda ne sorulmussa mutlaka onlara
cevap ve aciklama yapmistir. Fakat burada “De ki: Ruhun ne oldugunu ancak Rabbim
bilir.”*® buyurmas: keldm ilmine dalmanin mekruh olduguna isaret eder.”*®” Eba
Yasuf'un kelam ilmi ile ugrasmayr mekruh gordiigiine dair kanaatini zikreden
Matiiridi, s6z konusu kanaatin yanlis oldugunu ifade etmektedir. Ona gore “Bu
meselenin asli, din hakkinda konugmanin ve bir¢ok ayet hakkinda keldm ilmine
dalmanin miibah olmasidir. Bunlardan biri yiice Allah’in su beyanidir: “Onlarla en
giizel bir sekilde miicadele et.”*®® Benzer baska ayetler de vardir. Ebli Yasuf’un
yasakladigi sey, (Allah’in zat1 gibi) sadece akilla idrak edilemeyen, saskinlik ve

sapikliktan baska bir seyi arttirmayan meselelerle ugrasmak olmalidir.”%

Imam-1 Azam Ebé Hanife nin kiigiik akaid risaleleri seklinde ele aldig1 inang
konularma vakif olan Matiiridi, Hanefi inang sistemini akide halinden kelam sathasina
tagiyan kisi olmustur. Matiiridi, bu inang esaslarini ve inang esaslaria bagli hususlari
akli ve nakli delillerle temellendirmeye caligmistir. Maveralinnehir Hanefl inang
anlayisin1 keldmi anlamda sistemlestiren Matiiridi, bu vesile ile Ehl-i siinnetin

reislerinden biri olarak anilir olmustur.?®

AAAAA

artarak devam etmistir.?"! Matiiridi’ye nispetle ifade edilen Matiiridilik ismi, tespit
edilebildigi kadariyla ilk defa Ibn Fadlullah el-Omeri (6. 749/1349) tarafindan
kullanilmistir. Daha sonra Teftazani (61. 792/1390) Matiiridilik ismine eserlerinde yer
vermistir.20?

191 el-Bakara 2/219.

192 e|-Enfal 8/1.

193 el-Bakara 2/220.

194 el-Bakara 2/222.

195 en-Nisa 4/127.

196 g|-fsra 17/85.

197 Matiiridi, Te vilat, 8/387.

198 en-Nahl 16/125.

199 Matiiridi, Te 'vilat 8/387-388.

200 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 17.

201 Siikrii Ozen, “Matiiridi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari,
2003), 28/146.

202 Yavuz, “Ebli Mansir el-Matiiridi”, 20-21.

37



Matiirldi kelam sistemini insa ederken akla 6dnem vermistir. Ona gore bilgi
kaynaklar1 akl-1 selim, havass-1 selime ve haber-i miitevatirdir.2%Akil yiiriitme yoluyla
bilgi edinmek insanlar i¢in kaginilmazdir. Zira gerek duyu gerekse haber yoluyla bilgi
edinirken akil yiiriitmeye zaruri olarak ihtiyac duyulmaktadir.?** Ona gore akil
yiiriitmeyi inkar eden kimsenin elinde yine akil yiiriitmekten baska bir kanit yoktur.?%®
Matiiridi’nin diisiince diinyasinmi tespit etmek i¢in eserlerini inceledigimizde hemen
gbze carpan husus onun akil-nakil dengesi gozeten mutedil kelam anlayisidir. O,
Kur’an ve siinnetin yaninda icma ve kiyasi da delil olarak kabul eder. Ona gore “Ulema
bir konuda ittifak ettikleri zaman, artik o delil olur. Resulullah’in goriisiine aykiri
olarak ortaya konan bir hiikiim icma degildir. Bir konuda Hz. Peygamber’in goriisii
bulunursa, orada bagkasinin goriisiine ihtiya¢ duyulmaz, ¢iinkii Resulullah vahye gore
konusur.” 2 Hadislerin kelami konularda delil olabilmesi i¢in Hz. Peygamber’e
aidiyetinin arastirilmasi gerektigini belirtir.?’ “Ey iman edenler! Peygamberle izel
goriisme yapacaginiz zaman, bu goriismeden once sadaka verin...”?*® ayetini haber-i
vahidin kabuliine isaret ettigini belirtir.2%® Matiiridi, kiyas ve ictihad yapmay1 kabul
etmeyenlere, Hz. Eb Bekir ve Hz. Omer’in uygulamalarim &rnek vererek elestirir.?1

Matiiridi’nin eserlerinde kelami anlamda en ¢ok elestirdigi ekol Mu’tezile’dir.
Onun Mu’tezile ile bu denli fazla miicadele etmesi, bolgede Mu’tezili fikirlerin
bilinirligini ispat etmektedir. Nitekim onun Kitabii t-Tevhid’ de en ¢cok hedef aldig1 kisi
Mu’tezili Ebii’l-Kasim el-Ka‘bi’dir (6. 319/931). Ayrica Ozen, Barthold’dan naklen,
Semerkant’ta Mu’tezile’nin ders okuttugu ¢ok sayida medrese oldugunu, bu
medreselerin sayisinin Kerramiyye’nin medreseleri ile birlikte on yediye ulastigin
kaydeder.?!! Bunun yaninda, Matiiridi goriislerini tehlikeli addettigi Mu’tezile ile getin
bir miicadele i¢inde oldugunu goriiyoruz. Zaman zaman zindiklikla sugladigi
Mu’tezile, Matiiridi’ye gore fikirleri ile Islam diinyas1 i¢in agik bir tehdittir ve bir kistm
goriisleri Mectsilerin  goriisleri ile ortiismektedir. 2! Yine onlarin kendi

203 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 4.

204 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 13.

205 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 12. Bu hususta carpici bir baska 6rnek, Allah’in arsa istivA etmesi
meselesinde onun degerlendirmeleridir. bk. a.mlf., Te vildt, 9/237-242.

206 Matiiridi, Te 'vildt, 14/80.

207 Matiiridi’ye gore peygamberlerden bize ulasan haberler, yamlmalari hatta yalan sdylemeleri
muhtemel bulunan kisilerden ulagmistir. Onlar, peygamberler gibi masum kimseler degildir. Boyle
bir haber i¢in yapilmasi gereken, s6z konusu haberlerin incelenmeye alinmasidir. Eger haberin yalan
olmasina higbir sekilde ihtimal verilmiyorsa, kendisine bdyle bir haber ulasan kimsenin yapmasi
gereken sey, onu masumiyetine agik belge bulunan peygamberden bizzat duydugu soz gibi telakki
etmesidir. bk. Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 12; a.mlf., Te vilat, 8/251, 9/55, /13/405.

208 g|-Miicadele 58/12.

209 Matiiridi, Te 'vilat, 15/57.

210 Matiiridi, Te 'vilat, 8/305.

21 Ozen, “Yeterince Taninmayan Imam: Matiiridi”, 414.

212 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 113.

38



mezheplerinden olmayanlari kendilerine diisman saymalar1?'® Mu’tezile’nin dénemin
en bilyiik tehdidi oldugunu dogrulamaktadir.

Matiiridi’nin Mu’tezile elestirisi i¢inde en fazla yekin tutan bahisler “aslah

teorisi”,?* “kullarm fiillerinin yaratilmas1”?®, “hidayet ve dalalet konusu”,?1® “sefaat

bahsi”, ?!” “bilyilk giinah isleyenlerin ebedi cehennemde kalmasi”, ?*® “irade
(mesiet)”,?**” “madum telakkisi”??° gibi konulardir. Bununla birlikte hiisun-kubuh,??*
kiiftir ile iman arasinda {giincli yol vardir iddiast (el-menziletii beyne’l-
menzileteyn),???ikili ecel anlayis1,??® kudretin fiilden ayr1 oldugu iddias1,??* rnzik??®
gibi Mu’tezile’nin kelami goriislerini elestirmis, fikri tartismalara girmis ve zaman
zaman gorisleri sebebiyle Mu’tezile’yi zindiklikla hatta kafir olmakla itham
etmistir.??® Ona gore Mu’tezile tevhid anlayis1 noktasinda kaba anlayislar1 ve kit
akillarina ragmen Israilogullarindan daha geridedir. Zira Israilogullari, Mu’tezile ‘ye

nispetle Allah’1 daha iyi tanimaktadir ve daha ileri derecede tevhid inancina baglidir.??’

Kullar i¢cin en uygun olan1 yaratmak Allah i¢in vaciptir, seklinde
Ozetlenebilecek aslah teorisi, Matiiridi’ye gore son derece sakincali ve ilm1 olmaktan
uzaktir. Ona gore bliylik glinah isleyen kimseler miisrik olmazlar. Ayrica tovbe
etmezlerse ebedi cehennemde kalir kanaati de dogru degildir.??8

Mu’tezile ve Havéric’in biiyiik giinah isleyen kimsenin ebedi cehennemde
kalacagi iddialari, Matiiridi’nin tekrara diisme pahasina siklikla elestirdigi konulardan

213 Matiiridi, Te 'vilat, 15/117.

214 Bilindigi iizere Mu’tezile’ye gore Allah dini agidan insanlar icin en elverisli olani (aslah) yapmasi
zorunludur. Sayet Allah Teéla aslah olam yaratmayip bagka tiirlii yapacak olursa zulme nispet
edilmis olur. Matiiridi’nin elestirileri igin bk. Matiiridi, Te vildt, 1/149, 226-227, 2/154, 539, 3/279,
8/151, 8/315, 8/348, 9/408, 10/54, 84, 139, 181, 298, 11/18-19, 308, 486, 12/239, 284, 13/54, 102,
266, 14/99-100, 341, 16/177, 254; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 123, 275.

215 Matiiridi, Te 'vilat 1/177, 1/233, 8/424, 10/181, 413, 425, 11/79, 389, 12/191, 14/293, 341, 15/117,
147; a.mlf., Kitabii’t-Tevhid, 281-286, 296-305.

216 Matiiridi, Te 'vilat, 9/215-216, 12/174, 16/187.

217 Matiiridi, Te 'vilat, 9/226.

218 Matiiridi’ye gore biiyiik giinah (miirtekib-i kebire) isleyen kimselerde iman niteliginin ortadan
kalkmadigina dair bir¢ok delil vardir. bk. Matiiridi, Te 'vildt 1/175, 4/44-45, 6/297-298, 6/348, 7/91,
7/310, 10/109, 11/322, 13/23, 432, 14/63, 84, 374, 15/84, 108, 273; 16/177, 17/259; a.mlf., Kitdbii 't-
Tevhid, 417-445.

219 Matiiridi, Te 'vildat, 11/183, 315,

220 Kelamda muhal konusunu ele aldig1 bir makalesinde Ahmet Celik “Imam Matiiridi’nin ma’dtim
telakkisinde, Mu’tezile’nin ma’diim anlayisinin elestirisinin ana eksen olusturdugu” kanaatindedir.
Bk. Ahmet Celik, “Kelamda Muhalin Anlam1 ve Degeriyle Ilgili Yaklagimlara Genel Bakis”, Kelam
Arastrmalart Dergisi, 1412 (2016), 473.

221 Matiiridi, Te 'vilat, 1/180; a.mlf., Kitdbii 't-Tevhid, 293.

222 Matiiridi, Te vildt, 7/1334, 15/192.

223 Matiiridi, Te vildt, 71498, 14/337;

224 Matiiridi, Te vildt, 8/177.

225 Matiiridi, Te vilat, 12/20.

226 Matiiridi, Te vildt, 11/309, 13/23.

227 Matiiridi, Te vilat, 1/186.

228 Matiiridi, Te vildt, 3/44.

39



biridir. Ona gore Cenab-1 Hakk’in “Bir giin ki nice yiizler agaracak, nice yiizler de
kararacaktir”?®® buyurmasi onlarin séz konusu iddialarmi reddetmektedir. Zira Yiice
Allah ayette, beyaz yiizliiler ve kara yiizliiller seklinde iki gruptan séz etmektedir.
Beyaz ylizliiler miiminler, siyah yiizliiler ise kafirlerdir. Burada {i¢iincii bir siniftan s6z
edilmemesi Mu’tezile’nin iddiasini gecersiz kilmaktadir. Allah Teala baska bir ayette
de “Onlarin bir kismi cennette, bir kismi da cehennemde olacaktir.”**° diye buyurmak
suretiyle yaratilanlar1 yine sadece iki gruba ayirmistir, Mu’tezile mensuplar ise
bunlara bir grup daha eklendigini iddia etmektedirler. 23! Kiigiik giinah isleyen
kimseleri kiifre diismekle itham eden Havéric ile biiyiikk giinah isleyenlerin ebedi
cehennemde kalacagini iddia eden Mu’tezile’nin goriisleri Matiiridi’ye gore tamamen
isabetsizdir.?3

Matiiridi’nin, kelami miicadelesinin merkezinde Mu’tezile ekolii yer alsa da 0
kendi doneminde var olan ve akidevi goriislerini yanlis ve tehlikeli gordiigi tiim
ekollerle tartismaya girer. O, Mu’tezile mezhebini yogun bir sekilde elestirirken ayn1
donemde yasadigi Ka’bi’nin (319-931) goriiglerini tenkit icin Ozel bir gayret
icindedir.?*3 K4’bi, bir ara Samaniler’in Horasan valisi Ahmed b. Sehl el-Mervezi’nin
yardimcihigina kadar yiikselen ve miiderrislik yapan bir kelamcidir. 24 Onun
Mu’tezile’den baska goriislerini elestirdigi keldmi ekoller arasinda Cehmiyye, 2%

229 Al-i imran 3/44, 106.

230 es-Stira 42/7.

231 Matiiridi, Te vildat, 2/1427.

232 Matiiridi, Te vildt, 4/44.

233 bk. Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 28,65-83, 95-96, 104-109, 305-325, 339-387, 393-398, 404-407, 412,
445, 468; a.mlf., Te vildt, 6/68.

2% Adil Bebek, “Ka’bi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2001),
24/27.

235 Matiiridi, Te vilat, 1/138, 7/159, 10/95-96, 12/59; a.mlf., Kitabii t-Tevhid, 85, 129, 131, 317.

40



Kaderiyye, 2% Havaric (Hardriler), 27 Miircie (Cebriyye), ?®® Sia, 2*° Batiniyye, 24°
Karmatiler,?*! Tabiat¢ilar?*?, Kerramiye,?*® Miisebbihe,?** Hasviyye,?* Dehriyye,?4®

236

237

238

239

240

241

242

243

244

245

246

Matiiridi, Te 'vildt, 1/ 111-112, 2/354, 7/54, 11/83, a.mlf., Kitabii't-Tevhid, 113, 117, 170, 292, 311,
315, 324, 354, 388, 400-410, 500-501.

Matiiridi, Te vilat, 1/127; 2/417, 4/44-45, 210, 7/310, 8/204, 13/23, 30, 14/84, 15/84, 87, 17/259;
a.mlf., Kitabii’'t-Tevhid, 421-424-, 427, 430, 432, 434-438, 440-444, 457-459, 462, 471, 479, 494,
508.

Matiiridi, Te vildar 1/ 111-112, 3/229; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 292, 406, 429, 442, 449, 458, 497-
501.

Matiiridi, Rafiziler’i (Siiler) genellikle imamet teorisi noktasinda elestirir. Misal vermek gerekirse,
“Ey iman edenler! Allah'a itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ulu'l-emre de. Eger bir
hususta anlagmazliga diigerseniz -Allah'a ve ahirete gergekten inaniyorsaniz- onu, Allah'a ve
peygambere gotiiriin. Bu, elde edilecek sonu¢ bakimindan hem hayirlidir hem de en giizelidir.” (en-
Nisa 4/59) ayetini yorumlarken soyle demektedir: “Ayet-i kerimede Réfiziler’in (Siiler) devlet
bagkanlig1 konusundaki sézlerini iptal etmeye yonelik delil vardir. Clinkii Cenab-1 Hak, “Allah’a
itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ulu’lemre de”, diye buyurmustur. Buradaki ulu’l-emr
iic gruptan bagka biri olamaz: Ya devlet adamlar1 ya fakihler veya Siilerin iddia ettigi kendilerine
0zgili imam. Eger ulu’l-emr konusunda kastedilen anlam fakihler veya devlet adamlari ise Siilerin
niteliklerini belirttikleri imam anlamina gelme ihtimali ortadan kalkar. Ayrica onlarin s6z konusu
ettikleri kiginin de imam olmasi miimkiin degildir, ¢linkii Yiice Allah $6yle buyurmustur: “Eger bir
hususta anlagsmazliga diiserseniz onu Allah’a ve peygamberine gétiiriin". Onlara gore belirledikleri
imama itaatte bulunmak farzdir. Sayet durum onlarin dedikleri gibi olsaydi -en dogrusunu Allah
bilir ya- Cenab-1 Hak tartigma konusunda hitkiim vermesi i¢in (Allah’a ve peygambere gotiiriin emri
yerine) imama gotiirlin, diye buyururdu. Matiiridi, Te’vilat, 3/258.

Batiniler’e gore Kur’an, Hz. Peygamber’e su an okudugumuz lafizlarla inmemistir. Resulullah’in
kalbine ilham olmus, o da Arap diliyle ifade etmistir. Matiiridi’ye gére durum onlarin iddia ettigi
gibi olsaydi Kur’an’in “benzeri yapilamaz” niteligi temelinden sarsilirdi. Bk. Matiiridi, Te vilat
1/215; 2/383. Batiniler’in “ilk madde” teorileri ve diger goriislerine Matiiridi’nin elestirisi i¢in bk.
Matiridi, Te vildt, 1/ 212, 2/383, 5/398, 7/499, 9/345, 10/88, 99, 392, 429, 433, 11/402, 12/205,
13/34, 15/276, 16/202-203, 263, 294-295, 307; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 120-122.

Imam Matiiridi, Karmati ve Batini kavramlarini birbirinin yerine kullanir. Yine onun elestirilerinde
yer bulan Horasan-Maveraiinnehir’deki felsefi Ismaililik, ayn1 sekilde Batini, Karmati kavramlar
ile aymdir. Dolayisiyla onun Karmati-Batini kavramlarmi bu bolgedeki Ismaili hareket igin
kullandigim soylemek miimkiindiir. (Avcu, Karmatiligin Dogusu ve Gelisim Siireci, 45-46.)
Karmati elestileri i¢in bk. Matiiridi, Te 'vildt, 1/403-405, 2/97, 545, 4/119; a.mlf., Kitdbii 't-Tevhid,
81-82.

Matiiridi, Te 'vilat, 2/556; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 77-80, 111, 183,

Matiiridi, Te vilat, 1162, 3/274.

Matiiridi, Te'vilat, 1/99-101, 2/351, 354, 5/401, 405, 6/176, 7/29, 13/60, 14/138, 15, 280, 17/297;
a.mlf., Kitabii't-Tevhid, 37, 108, 117, 129, 152.

Matiiridi, Te vildt, 8/389, 9/237, 15/108; a.mlf., Kitabii t-Tevhid, 406-407, 428, 494, 497, 498, 501,
508.

Matiridi, Te vildt, 3/249, 4/103, 5/17, 59, 416, 8/47-48, 10/80, 12/164, 14/363-364, 15/89, 16/ 263,
17/415-416; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 85, 110, 115, 146, 150-155, 161, 178, 180, 188, 190-192.

41



Muattila,?*” Miilhidler,?*® Mecisiler,?*® Seneviyye,?° Deysaniyye,?! Zenadika,?? ve
Filozoflar?®® yer alir. Filozoflara yonelik elestirilerinde cogu zaman isim vermezken
bazen direkt isim vererek elestirir. Onun isim vererek elestirdigi filozoflardan birisi
Aristo’dur. O, Aristo’yu Eristatalis seklinde dile getirmekte ve Aristo’nun Mantik
isimli eserinden alintilar yaparak tutarsizliklarini ortaya koyar.?®* Ayrica Yahudi ve
Hristiyanlar1 da yeri geldiginde inanglar1 baglaminda elestirir.?>® Bu firka ve ekollere
cevap vermesi donemin “tehdit algisi”n1 belirlemek agisindan 6nemlidir.

Onun tartisma tslubu ayni zamanda kelami metodu olmasi itibariyla
onemlidir. Tiim tartigmalarinda dikkat ¢eken ortak nokta, nassa siki sikiya bagli olmasi
ve akil nakil dengesini daima gdzetmesidir. Herhangi bir konuda muhkem bir ayet
varsa baska higbir delile gerek gormez. Ayetin olmadigi durumlarda miitevatir bir
hadis varsa amel edilebilecegini ifade eder. Hadisin sihhati konusunda tereddiidii varsa
amel edilemeyecegini belirtir.

Miitesabih ayetlerin yorumunda son derece tutarli bir metot benimseyen
Matiiridi, tesbih ve tecsim gibi durumlara diigmekten kaginilmasi gerektigini ifade
eder. Ona gore “Sonra semaya istiva etti”*>®, “Rabbin ve melekler saf saf geldi”?®" ve
“Onlar Allah’in kendilerine gelmesini mi bekliyorlar?”?® mealindeki ayetlerde bir
hareket noktasi belirlemek gerekir. Bu ayetlerde Miisebbihe’nin zannettigi gibi
Allah’mm diger varliklarin nitelendigi fiziksel sifatlarla nitelenmesine delil
bulunmamaktadir.?*®

AAAAAA

durulmasi gerektigini Kaderiyye ve Miircie (Cebriyye) mezheplerini drnek vererek
izah eder. Ona gore Kaderiyye’nin kullara ait iradi fiillerde Allah’in miidahalesinin
olmadigini sdylemesi ile Cebriyye’nin kula nispet edilen itaat ve masiyet fiillerinden

241 Matiirldi, Te 'vildt, 8/249.

248 Matiiridi, “Allah’mn halim oldugunu soyliiyorsunuz, ama kéfirlerinde ebedi cehenneme kalacagim
iddia ediyorsunuz, burada hilm nerede?” diye soran kimseler i¢in bu isimlendirmeyi kullanmaktadir.
bk. Matiiridi, Te 'vilat, 7/432, 8/249, 315.

249 Matiiridi, Te vilat, 1/211, 2/363-364, 3/227, 4/168-170, 5/286, 10/80; a.mlf., Kitabii’t-Tevhid, 113,
116, 143, 151, 214-217, 300, 311-315, 372, 401-406, 502.

20 Matiiridi’ye gore Sabiiler, Seneviyye’dir. Matiiridi, Te vildt, 9/463. Seneviyye elestirisi icin bk.
a.mlf., Kitabi’t-Tevhid, 19, 47-52, 57, 86, 112-117, 143-147, 150-151, 175, 196, 201-214, 239, 253,
267, 275-278, 300, 304 332, 341, 350, 353; a.mlf, Te vildt, 8/356-357, 10/18, 80, 12/72, 13/305,
16/204, 264.

21 Matiirldi, Kitabii 't-Tevhid, 203, 204, 206.

252 Matiiridi, Te 'vildt, 1/324, 5/213-215; a.mlf., Kitdbii 't-Tevhid, 115, 116, 117, 152, 312.

28 Matiiridi, Te 'vilat, 2/216, 557, 3/247, 5/101, 409, 6/21, 122, 8/160, 197, 9/56, 12/132, 258, 14/338,
17/169, 391; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 27, 81,185,

24 Matiiridi, Te 'vilat 14/138; a.mlf., Kitdbii 't-Tevhid, 150-151,

25 Matiiridi, Te 'vilat 14/138; a.mlf., Kitdbii 't-Tevhid, 150-151,

26 el-Bakara 2/20; el-A’raf 7/54.

27 el-Fecr 89/22.

258 el-Bakara 2/210.

29 Matiirldi, Kitabii’t-Tevhid, 92-93.

42



Allah’a herhangi bir tesir izafe etmemesi de yanlistir. Bu konuda ‘orta yol’, kullarin
hayra ve serre yonelik iradesinin varligi ile fiillerin yaratilmasimin Allah’a nispet
edilmesidir.?*°

Matiiridi’nin eserlerindeki dil ve tslubun kapalilik kendisinden sonra gelen
takipgileri tarafindan da dile getirilmektedir ki onlara ogrencileri demek de
miimkiindiir. Ornegin Pezdevi, Usuli ‘d-din isimli eserinde Matiiridi ve eserlerinden
bahseder ve dil meselesine su sekilde dikkat ¢eker:

Ehl-i siinnet ve ve’l-cemaat mezhebi iizere tevhid ilminde zahid imam Eba Mansir
Matiiridi Semerkandi’nin bir kitabini1 gériip inceledim. Ebti Mansir, Ehl-i siinnet ve’l-
cemaatin reislerindendi. Seyh imam babamin ceddi Zahid Seyh Imam Abdiilkerim b.
Musa’dan naklen onun kerametlerini bana hikdye etmistir. Zira bizim ceddimiz,
ashabimizin kitaplari ile Seyh Imam Eb Mansur’un Kitdbii t-tevhid 'te biraz kapalilik
ve uzatma, tertibinde ise bir nevi zorluk vardir. Eger bunlar olmasaydi bize kafi
gelecekti.?!

Matiiridi’nin metoduna dair Mustafa Can’in tespitleri ve bizim ilavelerimizle
sunlar1 s0ylemek miimkiindiir:

1. Isimler Uzerinde Degil Olaylar Uzerinde Durma: Matiiridi’nin belki de
en dikkat ¢ekici metodu isimler ve ayrintilar iizerinde durmak yerine olaylarin ve
durumlarin ifade ettii mana iizerinde yogunlasarak “gereksiz” tartismalardan
kacinmasidir. Kur’an-1 Kerim’de yer, zaman, mekan ve isim verilmeyen bir konu
oldugunda, s6z konusu miiphem alanin agiklamasi sadedinde bagka bir ayet veya
miitevatir bir hadis yoksa ona gore konu hakkinda ayrintilarin tespitine girmek
yerine kastedilen mana ve verilen mesaj iizerinde durulmasi daha dogrudur.
Ornegin “Yahut o kimse gibi ki alt1 iistiine gelmis ipissiz bir kasabaya ugramis ve
kendi kendine, ‘Allah bu 6lmiis kasabayr nasil diriltecek?’ demisti.”*®? ayetinde
bahsedilen kisi ve yer hakkinda konusmak gereksizdir. Zira ona gore bizim bu s6zii
sOyleyenin kimligini 6grenmeye ihtiyacimiz bulunmamaktadir. Bizim i¢in gerekli
olan sey, Cenab-1 Hakk’1n, Ayette beyan ettigi hususlar1 6grenmekten ibarettir.?53
Yine ona gore “Kur’an-1 Kerim’de isim, yer, mekan ve zamanla ilgili detaya
ihtiyacimiz olsaydi Cenab-1 Hak onu bize agiklard:.”2%

2. Tefsir ve Tevilde Naslara Oncelik Verme (Nakil-Akil Dengesi):
Matiiridi sahabenin, tabiin ve daha sonraki nesillerin ayetleri tefsir etme ve
anlamasini referans sayar ve gramer kurallarindan istifade eder. Konu hakkinda

kendi zamaninda var olan farkl goriisleri dile getirdikten sonra kendi kanaatini

260 Matiiridi, Te vilat, 1/114.

261 pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 23.

262 ¢]-Bakara 2/259.

263 Matiiridi, Te vildat, 2/195, 2/548, 4/120, 4/149, 5/105-106, 5/125, 5/293.
264 Matiiridi, Te vildat, 6/102, 9/42.

43



aciklar.?®® Onun metodunun temel 6zelligi akil ile nakil arasinda orta bir yolu
temsil etmesidir. islam’in ana kaynaklar1 Kur’an ve Siinneti temel referans alarak
akli yeri geldiginde ve geregi kadar kullanmak suretiyle onun akil ve nakil
dengesini her daim benimsedigini sdylemek pekald miimkiindiir. Ornek vermek
gerekirse, “Firavun da isi bilen biitiin sihirbazlart huzuruma getirin, diye
emretti.”?% ayetini tevil ederken 6nemli bir akil yiiriitme yapmaktadir. Ona gére
Firavun’un bu s6zii, onun tanrilik iddiasiyla ¢elismektedir. Baskasina muhtag olan
birinin ilah olmasi da miimkiin degildir.?®” Benzer bir akil yiiriitme 6rnegini
“Evlerinizi kible kilin?®® ifadesini, ‘evlerinize kibleye dogru insa edin’ seklindeki
miifessir yorumlar1 ona gore anlamsizdir. Zira yapilan her evin mutlaka bir kible
yonii vardir. 2% Ayet ve hadisleri itikadi hususlari agiklarken kullanma orani
tizerinden bir degerlendirme yapmak yerine aklin kullanimi hususundaki
yaklagimi, Matiiridi’nin akil ve nakil arasinda bir denge gozettigini séylememiz
icin yeterlidir. Matiiridi, Mu’tezile ve Kaderiyye gibi akli dnceleyen ekoller ile
Cebriyye ve Miisebbihe gibi nakli 6nceleyen ekoller arasinda akil ve nakil dengesi
gbzetmistir.

3. Olaylara Kiilli Bakig: Matiiridi’nin disiincesi kapsamli, pargalari
biitine ve tali meseleleri asil meselelere tasimak seklindedir. Konulari
yorumlarken ayrintilara takilmadan meselenin 6ziinii vermeyi yeterli goriir.
Dolayisiyla olaylara kiilli bakis ile yaklasmaktadir. Gerek ayetleri tevil ederken
gerekse kelami goriislerini ifade ederken her ayeti Kur’an biitiinligii iginde ele alir
ve her goriisiinii Islam’1n biitiinliigii icinde ifade eder.

4. Ayetlerin Yorumunda Zahir ve Bitin Bagi Kurma: Matiiridi meseleleri ele alirken
delil getirdigi ayetlerin bazen zahirine gore sonug ¢ikarirken bazen de batinina gére
yorum yapar. “Zina eden kadin ile zina eden erkegin her birine yiiz sopa vurun. ">’

ayetinde ona gore ayetin zahiri ve genel ifadesi ile amel edilemez. Zira “her birine

yiiz sopa vurun.” mealindeki emirden hareketle tiim insanlarin had cezasi
uygulamaya kalkmasi anlagilabilirdi. Ayrica ‘niye dyle yaptin® diyene de vurun
ifadesiyle “Bunu bana Allah emretti” derlerdi. Ya da emrin cem’i olmasi
miinasebetiyle hep birlikte cezalandirmaya kalkisirlardi. Bu durumda herkesin
yiizer defa vurmasi miimkiin olurdu ve had cezasinin smir1 yanlis anlagilmig

olurdu. Dolaystyla zahiri bakistan hareketle bir genelleme yapmak yanligtir.?’t

265 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 11. Ayetlerin tefsirinde ortaya ¢ikan farkli goriisler icin bk. Matiiridi,
Te’vildt, 3/240-242.

286 Ynus 10/79.

267 Matiiridi, Te vilat, 7/109.

288 Y{nus 10/87.

269 Matiiridi, Te vilat, 7/115.

210 en-Nar 24/2.

271 Matiiridi, Te 'vildt, 10/106.

44



. Diigiinceyi Eylemle Irtibatlandirma: Matiiridi’ye gore fikirlerin ¢oklugu degil,
fikirlerin eylemlerle miitenasip olup olmadig1 daha 6nemlidir. Ancak onun bu
ifadeleri ile amel-iman ayrimi yapmadigi anlasilmamalidir. Zira ona goére amel,
imanin bir parcasi degildir.

Manaya ve Maksada Onem Verme:. Matiiridi kelami istidlal yaparken sekilde
kalmaz anlama yogunlasir. Yalin tarifler yerine mananin 6ziine inmeyi 6nemli
sayar. Dolayisiyla tefekkiir ve istidlale 6zel 6nem verir. Bir mesele hakkinda delil
olmaksizin kabul etmeyi de reddetmeyi de uygun gormez. Tartistig1 kisiler dahi
bunu tavsiye eder.

Tenkit¢i Yapi: Matiiridi’nin kelam metodunda elestirel yaklasim agik bir sekilde
on plandadir. Yanlis kanaatlere sahip kisileri ve diisiinceleri elestirmeden 6nce tiim
detaylar1 ile ortaya koyar, analiz eder ve ni¢in yanlis oldugunu belirtir. Ornegin
mucizeleri, sihir ve benzeri seylerle mukayese eden birini ayn1 yolla cevaplandirir.
Mucizenin haber degerine itirazi cevaplandirirken, rakibine, duydugu herhangi bir
habere inanip inanmayacagini sorar ve inkdr edenin inkdrmmin da bir haber
oldugunu soyler. Ozellikle heretik akimlari, kendi goriislerinin tutarsizligi ve
yanlighgindan hareketle reddeder. Matiiridi’nin reddiyelerinde akli ve mantiki
delilleri kullanmasindaki ustalik hayret verici boyuttadir.?’

Gergekgilik: Matiiridi’nin kelami izahlarinda somut gergekler hareket alanlarindan
biridir. Oregin peygamberlerin gonderildikleri kavimler tarafindan topyektn bir
kars1 ¢ikisin olmamasi ona gére niibiivvetin delili sayilmalidir. Insanlar Allah’n
varhigmi kabul etmis olmalarmin neticesi olarak Allah tarafindan elgilik ile
gorevlendirildiklerini s6yleyen peygamberleri yadirgamamislardir. Peygamberleri
yadirgamayan insanlarin varlig1 niiblivvetin imkanini ortaya koymaktadir.

Delille Konusma: Matiiridi’ye gore insanlar bir iddiada bulunurken ya da
reddederken delille hareket etmelidir. Bir mesele hakkinda ‘vardir ya da yoktur’
demek veya bir hikkmiin kabulii hususunda ‘evet ya da hayir’ demek yeterli
degildir. Sirf rakibi susturmak icin karsi tarafi rencide edici sozler sarf ederek
insanlarin biiylik cogunlugu tarafinda kabul gormiis gergeklere karsi ¢ikmak dogru
degildir. Boylesi bir tutum kisiyi siipheci yapar. Ayrica iddia sahibinin
inandiricihigmi yok eder.?”

Islam diisiincesinde derin izler birakan ve kendi adiyla anilan itikadi bir

mezhebin kurucusu olan Matiiridi’nin, ¢cok genis alanlarda olduk¢a zengin bir ilm1
birikimi vardir. Ancak onun giinlimiize ulasan eserlerinin sayis1 oldukca siirhidir.

Matiiridi’ye aidiyeti kesin olup gilinliimiize ulasan eserler:

272 Dogan, Matiiridi’nin Heretik Akimlara Yénelik Elestirileri, 147.
273 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 17-21.

45



1. Kitabii 't-Tevhid: Ebii’l-Muin en-Nesefi ve Ebii’l-Yiisr Pezdevi eserlerinde,
Kitabii't-Tevhid’den bahsederler.?’* Bu eser Matiiridi’nin kelam1 goriislerini
tespit hususunda en 6nemli kaynaktir.

2. Te’vilati’l-Kur’an: Onun goriislerini igeren genis hacimli bir tefsirdir. Bu
esere farkli isimler verilmekle birlikte Matiiridi’ye aidiyeti kesindir.?"®

Matiiridi’ye nispet edilen diger eserler sunlardir: Kitabu’l-Makalat, Kitabu’l-
Cedel fi Usuli’l-Fikh, Kitabun er-Redd Evaili’l-Edille 1i’1-K4’bi, Kitabun er-Redd
Tehzibi’l-Cedel 1i’1-Ka’bi, Kitabu Beyani Vehmi’l-Mu’tezile, Kitabun fi’r-Redd
Ale’l-Karamita (fi’l-Furu ve fi’l-Usul), Meahizii’s-Serai fi’l-Usuli’l-Fikh, er-Reddii
Vaidii’l-Fiissak 1i’l-Ka’bi, er-Redd Kitabi’l-imame li-Ba’zi’r-Revafiz, Reddi’l-
Usuli’l-Hamse li-Ebi Omer el-Bahili, Serhii Cami’i’s-Sagir, Serhii Fikhi’l-EKber,
Kitabu’l-Ustl / Usilii’d-Din, Vesaya ve Miinacat, Pendname-i Matiiridi, Fevaid,
Kitabu Tefsiri Esma ve Sifat, Usulii’l-Iman. 776 Arastirmalar ilerledikce ve yeni
yazmalara ulasildikca ona nispet edilen eserler ile ilgili daha kapsamli yargilara
ulagsmak miimkiin olacaktir.

214 Nesefi, Tebsiratii’l-edille, 1/359; Pezdevi, Usiilii 'd-din, 3.
215 Topaloglu, “Eb( Mansir el-Matiiridi, Eserleri”, 29-30.
218 Bu konuda genis bilgi igin bk. Topaloglu, “Ebl Mans(r el-Matiiridi, Eserleri”, 25-34.

46



3. SABUNI’NIN iLMIi KiSIiLiGi VE YONTEMI

Tam ad1 EbG Muhammed Ahmed b. Mahmud b. EbG Bekir es-Sabtini el-Buhari
olup Nirreddin es-Sabini ismi ile meshurdur. Tabakat kitaplarinda “Imam, Nareddin,
Nireddin el-imam, Seyh el-imam” lakaplariyla zikredilir.?’” Sabtni hakkinda bilgi
veren nadir kisilerden biri olan Fahreddin er-Razi, Buhara’da ona “en-Nir es-Sabini”
denildigini sdylemektedir.?’® Buhara’da yetisip orada vefat ettigi i¢in Buhari olarak da
anilir. Adinin Ahmed, oglunun ismi Muhammed, babasinin Mahmud olmasi sebebiyle
“Ebii’l-Mehamid” diye de bilinir. 2° Kendisine ‘sabun satan veya imal eden’
anlaminda nigin Sabtni denildigine?®® dair elimizde kesin bir bilgi yoktur. Atalarinin
sabun isi ile ugrasmasi miinasebetiyle bu sekilde adlandirildig: seklindeki yaklagimlar
tamamen tahminden ibarettir.?®! Ancak bu noktada baskaca bir yorum yapmak igin
yeterli veri bulunmamaktadir.

Sabuni’nin hangi tarihte ve nerede dogduguna dair kesin bir bilgiye sahip
degiliz.?%? Kaynaklarda onun Buhara’ya nispet edilmesini ve hac disinda baska bir
yere gittigine dair kayit bulunmamasini dikkate aldigimizda Buhara’da dogup
yetistigini sdylemek miimkiindiir.?®® Yasadig1 bolge ve eserlerinde kullandig: Tiirkce
deyimler dikkate alindiginda Tiirk soyundan oldugunu sdylememiz miimkiindiir.?%*

Kaynaklarda Sabtni’nin 16 Safer 580/29 Mayis 1184 tarihinde vefat ettigi ve
Buhara’daki Kudatii’s-seb’a Kabristani’na defnedildigi hususunda ittifak edilmistir.?%
Sabani, el-Miinteka’da “Seyhii’d-din Ebd’l Hasan Ali b. Ismail el-Fagi’den
duydum” 26 demek suretiyle Hz. Peygamber’in iistiinliigii meselesine delil
getirmektedir. Onun bahsettigi el-Fagi, 493/1100 tarihinde vefat eden Sem’ani’de
Semerkant’l1 bir alim olarak bahsedilmekte ve ismi Imam Ebd’l-Hasan Ali b. Alim
Bekir el-Fagi el-Semerkandi diye gecmektedir. 27 Siiyiti’de aym tarihi

217 Kuresi, el-Cevahiru’l-mudiyye, 1/124; ibn Kutluboga, TAcii’t-terAcim fi tabakat’i-Hanefiyye, 10;
Taskoprizade, Tabakatii’l-Hanefiyye (Beyrut: Darii’1-kiitiibi’l-Maisriyye, 1985), nr. 7367, vr. 87a; el-
Kefevi, Keta’'ibii a‘lami’l-ahyar min fukaha’i mezhebi’n-Nu‘mani’l-mubtar Siileymaniye Ktp.,
Reisii’l-kiittab, nr. 690, vr. 138b, 218b; Temimi, Tabakatii’s-seniyye fi teracimi’l-Hanefiyye 2/102.

28 Fahreddin er-Razi, Miindzardt Dini Felsefi Tartismalar, cev. Omer Ali Yildirim (istanbul: Litera
Yayinlari, 2016), 29.

219 Myhammed Arugi, “Nireddin es-Sabtni”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul:
TDV Yayinlari, 2008), 360.

280 Kuresi, el-Cevahirii’lI-mudiyye, 2/322-323.

281 Ramazan Bicer, “Sabni Hayat: ve Eserleri,” el-Kifdye fi’l-hiddye mlf. Nireddin es-Sabini

(Ankara: Berikan Yayinlari, 2019), 10.

Topaloglu, Sabtini Hayati ve 1lmi Sahsiyeti”, Matiiridiyye Akaidi, 17.

283 Arugi, “Nireddin es-Sabini”, 35/360.

284 Sabini’nin eserlerinde Tiirkgede hala kullanilan deyimlere rastladik. Bunlardan birisi “Kiil gibi
oldu” deyimidir. bk. Sabini, el-Miinteka, 233.

285 Kuresi, el-Cevahirii’l-mudiyye ,1/224; Ibn Kutluboga, Tacii’t-teracim, 10. Kefevi, Tabakat, vr.138;
Leknevi, el-Fevaidii’l-behiyye, 42.

286 Sabani, el-Miinteka, 197.

287 Sem’ani, el-Ensab, 138.

282

47



nakletmektedir.?%8 Sabiini’nin vefat tarihi 580 oldugu dikkate alindiginda onun dogum
tarihi 493 6ncesi olmalidir. Bu bilgiden onun uzun bir yasam siirdiigii anlagilmaktadir.
Rézi de kendisi ile miinazara yaptiklari donemde onun yasli oldugunu
belirtmektedir.°

Matiiridi gibi Sabini de Islam diinyasinda yeterince tanmmamistir.
Matiiridi’nin taninmamasina sebep olarak dile getirilen hususlarin pek ¢ogu Sabiini
icin de gecerlidir. Onunla ilgili temel kaynaklarimiz kendi eserleri, Razi’nin
miinazaralarinda bahsettigi boliim ve sinirl bilgiler igeren tabakat eserleridir.

Onun en bilinen Ogrencisi Semsiileimme Muhammed el-Kerder?’dir (6l
642/1244) Tabakat kitaplarmin bir kism1 Kerderi’nin Sabtni’nin hocas1 oldugunu?®
bir kismu ise 6grencisi oldugunu®®! ifade etmektedir. Topaloglu, Sabiini’nin hocasinin
Abdiilgafir b. Lokman b. Muhammed Semsiileimme el-Kerderi (61. 562/1167)
olabilecegini 22 ifade etmektedir ki dogru olan da bu olmalidir. Bu durumda
Abdiilgafir b el-Kerderi, Sablini’nin hocasi; Semsiileimme Muhammed el-Kerderi de
Ogrencisi olsa gerekir.

Sablni’nin bilinen ve giiniimiize ulasan ii¢ eseri bulunmaktadir. Bunlarin tamami
Hanefi-Matiiridi kelam anlayigina dair eserler olarak dikkat ¢gekmektedir.

1. el-Kifdye fi'l-hidaye: Hanefi-Matiiridi kelam anlayis1 ¢ergevesinde yazilan bu
eserde, kelamin temel konular1 detayli olarak ele alinmaktadir. Sabini bu
eserinde kendi kelami goriislerinin yaninda karsit mezhep ve akimlarla ile
yasadigt donemde var olan diger din ve inanglardan da yeri geldiginde
bahsetmektedir. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi icin “el-Kifaye”
maddesini yazan Muhammed Arugi’ye gore bu eser, Matiiridi’nin Kitdabii't-
tevhid’i ile Nesefi’nin Tebsiratii’l-edille 'sinden sonra mezhebe dair tgiincii
sirada gelen temel kaynaktir.?%3

2. el-Biddye fi Usili’d-din: Bu onun en meshur eseridir. el-Kifdye'nin
muhtasaridir ve ona aidiyetinde sliphe yoktur. Zira o, “Sahibu’l-bidaye” diye
tabakat eserlerinde zikredilir.?®* el-Kifdye nin yaklasik dortte biri kadar bir
hacme sahip olup olduk¢a muhtasar bir eserdir. Eseri ni¢in yazma geregi

288 Ebii’l-Fazl Celaliiddin Siiy(ti, Liibbii I-Liibab fi tahriri’l-Ensdb (Beyrut: Daru’s-sadr, 1431), 192,

29 pk. Veysel Kaya, Fahreddin er-Rdzi’nin Matiiridilerle Olan Tartismalar: ve Elestirisi (Bursa:
Uludag Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2007.

20 fbn Kutluboga, Tacii't-terdcim, 10; Temimi, Tabakdtii’s-seniyye fi terdcimi’l-hanefiyye thk.
Abdiilfettah Muhammed el-Hulv (Riyad: Darii’r-Rifai, 1983),2/102;

21 Kuresi, el-Cevdhirii'l-mudiyye, 2/82; Kefevi, Tabakdt, vr.138; Leknevi, el-Fevdidii’l-behiyye, 42.

292 Topaloglu, “Sabiini: Hayat1 ve iImi Sahsiyeti”, 19.

293 Muhammed Arugi, “el-Kifaye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yaymlari,
2002), 25/565-566.

2% Kuresi, Cevdhirii’l-mudiyye, 1/124; Sa’deddin et-Teftazani, Serhu l-akaid haz. Siileyman Uludag
(istanbul: Dergah Yaymlari, 2017), 45; Taskdprizade, Tabakdtii’l-fukahd, 106; Beyazizade,
Isaratii’l-meram, 329; Leknevi, Fevaidii’'l-behiyye, 42.

48



duydugunu soyle ifade etmektedir: “Simdi, Allah’in litfu ve keremiyle el-
Kifaye fi’l-hidaye isimli kitabimin telifi sona erince bazi dostlarim benden
ibaresinin veciz ve 6grenilmesinin kolay olmasi gayesiyle, sahasinda esas
yerine gececek bir metin hulasa etmemi rica ettiler. Bende bu konuda Allah’tan
yardim diledim, yardimina sigindim, beni hatali s6zden ve yaramaz isten
korumasini niyaz ettim. O, bize yetendir, en giizel dayanaktir. Ne biiyiik dost
ne giizel yardimeidir!”%®

el-Miinteka min ismeti’l-enbiyd: Adindan da anlasildig lizere peygamberlikle
ilgilidir. Mukaddimesinde ifade edildigine gore bu eser, Besagiri’nin Kegfii [
gavamiz fi ahvali’l-enbiya isimli eserinin muhtasaridir. el-Miinteka min
ismeti’l-enbiyd’min yazilmasina sebep olan olayr Sablni sOyle ifade
etmektedir: Matiiridi zamaninda bir sahis Madsi’l-enbiya (Peygamberlerin
Giinahlary) isimli bir eser yazmistir. Bunu duyan Matiiridi, eserin yazari
hakkinda “Bunu yazan kimse kiifre girmistir. Ciinkii kitap yazmak isteyen kisi,
o konuda bilgi toplar ve topladiklarini kitabina koyar. Bu kisi de
peygamberlerin gilinah isledigine dair bilgiler toplayip doldurmustur. Bir
miiminin  giinahin1  ortaya ¢ikarmak isteyen kimsenin gilinahindan
korkulduguna gore bir peygamberin giinahini ortaya koymaya calisip kitap
donemde yasamis olan Besagari, Kesfii'l-gavamiz fi ahvali’l-enbiya isimli
eserini telif etmistir. Sablni de aynmi konunun bir devami olarak esasen
Besagari’nin eserini bir nevi ihtisar etmis ve niibiivvet meselesine dair
goriiglerini  dile getirmistir. Sablni eseri, Hagviyye’nin peygamberler
hakkindaki tezviratlarini diizeltme ve insanlarin Kesfii 'I-gavamiz 'den yeterince
istifade edememeleri sebebiyle yazdigini ifade etmektedir.*® Dogrudan olmasa
da yine eserin telifine yonelik soyledigi su sozii de Onemlidir: “Tim
miiminlerin {lizerine peygamberleri kotiileyen asagilayan durumlart bertaraf
etmek, onlarin derecelerini diisiiren durumlar1 yok etmek vaciptir.”’” Bu eser
Sabini’nin ilk yazdigi eser olmalidir. Zira o el-Kifdye’de ismet konusuna
deginirken el-Miinteka’dan bahsetmektedir.*® el-Biddye 'nin de el-Kifdye nin
Ozeti oldugu gercegi diisiiniildiigiinde bdyle bir sonu¢ kacinilmazdir. Eser
niiblivvet meselesini muhtevi olmakla beraber eserde daha ¢ok peygamberlerin
ismeti konusuna agirlik verilmistir. Bu eser, peygamberlerin ismeti konusunda
yazilan en hacimli ve doyurucu eser*® olmas1 bakimindan ayrica énemlidir.
Ote yandan Sablini bu eserinin 6zet bir eser oldugunu, detayl bilgiler icin

295
296
2

©

7
2!

©

8
299

Sabuni, el-Biddye, 47.

Sabini, el-Miinteka, 22.
Sabini, el-Miinteka, 163.
Sabini, el-Kifdye, 200.

Bulut, “Onsoz”, el-Miinteka, 9.

49



kelam kitaplarina miiracaat edilmesi gerektigini sdylemektedir ki3 bu da
eserin mahiyetine dair 6nemli bir veri sunmaktadir. Sablini, Sad slresi 29.
ayeti 3¢ yorumlarken “bereketin birka¢ ¢esidi vardir” demekte ancak
aciklamasinda sadece bir ¢esidine yer vermektedir. Bu durum kitabin eksik
olma ihtimalini akla getirmektedir. Ancak bu duruma baska bdliimlerde
rastlamadigimiz i¢in miistensihin eksik birakmasi gibi durumlar1 géz oniine
almak gerekir.

Sabilni yasadig1 donemde bolgesinde saygi duyulan, goriislerine miiracaat edilen
ve kendisinden sonra goriisleri devam ettirilen 6nemli bir miitekellimdir. Hanefi-
Matiiridi kelam sistemini ¢ok iyi bilen Sabini, eserlerini yazacak kadar derin Arapca
bilmektedir. Arap atasozleri ve deyimleri yeri geldik¢e kullanacak kadar belagate
hakimdir.3%? Sabiini, kelamin bircok tartismali ve zor meselelerini saglam fakat kolay
anlagilabilen bir iislupla izah etmeyi basarmustir. 3 Ozellikle el-Miinteka da
kullandig1 kavramlarin derinligi, dil ve gramer acisindan nitelikli 6rneklendirmeleri
onun ¢ok iyi Arapga bildigini gostermektedir.3* Ote yandan onun Seyh Residiiddin ile
“ma’dimun goriiliip goriilemeyecegi” konusunda Farsca yaptigi miinazaradan
Farscay1 ¢ok iyi bildigini anlamamiz miimkiindiir.3%

Sabiini ¢ok fazla s6hret kazanmis bir alim olmamakla beraber, el-Biddye isimli
eserinin ¢ok fazla okutulmasi ve basilmasi hem eserinin hem de kelami otoritesinin
kabul gérdiigiinii ortaya koymaktadir. Sabtini de tipk1 Matiiridi gibi Islam diinyasiin
merkezinden uzak bolgede yetismis olmanin tesiri ile fazla sohret bulamamistir. Ancak
bizim tezimiz baglaminda onun en fazla 6n plana ¢ikan yonii, niibiivvet meselesine
dair mistakil bir eser yazmasidir. el-Miinteka min ismeti’l-enbiyd isimli eseri
peygamberlerin ismeti konusuna odaklanan énemli eserlerden biridir.3%

30 Saband, el-Miinteka, 92.

01 Saband, el-Miinteka, 143.

302 pk. Sabini, el-Miinteka, 81.

303 Topaloglu, “Sabini: Hayat1 ve {lmi Sahsiyeti”, 19.

304 pk. Sablni, el-Miinteka, 40-42.

305 Leknevi, el-Fevaidii’l-behiyye, 42.

306 peygamberlerin ismetine dair yazilmis eserlerle ilgili Meliksah Sezen, bir liste vermektedir. Buna
gore ilk ismetii’l-enbiya eseri Cafer b. Miibessir’in (61. 234/848) Tenzihii’'l-enbiyd isimli eseridir.
Ondan sonra sirastyla Ebl Zeyd el-Belhi (61. 322/934) Ismetii’l-el-Enbiyd, Ibnii’Lebad’ (61. 4/10.
yiizy1lin ikinci yaris1) Ismetii ’I-el-Enbiyd, Seyh Miifid (61. 413/1032) Ademu sehvi’n-nebi, Serif el-
Murteza (61. 436/1044) Tenzihu’l-el-Enbiyd, Eb0’l-Hiseyin Muhammed el-Besagari (61. 4/10.
yiizyilin ortalart) Kegfii 'I-gavdmiz fi ahvali’l-enbiyd ve Sablni’nin (61. 580/1184) el-Miinteka min
ismeti’l-enbiya isimli eseri gelmektedir. Bu durumda Sablini’nin niibiivvet meselesi iizerine
ozellikle egilen yedinci alim oldugu anlasilmaktadir. Sezen, daha sonra listeyi giinliimiize kadar
getirmekte ve yapilan akademik calismalara ait bir liste sunmaktadir. bk. Meliksah Sezen,
Peygamberlerin Vasiflar ve Ismet Sifati (istanbul: Siyer Yayinlari, 2019), 94-99. Daha kapsamli bir
liste icin bk. Fadil Aygan, “Osmanli Donemi Niibiivvet Literatiiri”, Tiirkiye Arastirmalar: Literatiir
Dergisi 14/27 (2016), 133-174.

50



Yasadig1 donemde Buhara, Burhan Ailesi yonetiminde idare edilmekte olup
daha sonra Karahitaylarin egemenligine gecmistir. Esasen Sabiini’nin yasadigi donem,
siyasi karisikliklarin oldugu bir donemdir. Sablni’nin yasadigi donemde Bati
Karahanhlarin hikkiim siirdiiglinii ancak Selguklulara bagli bir devlet olduklarini
gormekteyiz. Bati Karahanlilarin artik yikilma zamanina yaklastigi donemde ¢ok
sayida kisinin tahta ¢iktigin1 goriiyoruz. Sirastyla II. Ahmed (523-527/1129 -1132),
Hasan (1130), II. Ibrahim (1132), II. Mahmud (1132 —1141), IIL. Ibrahim (1141), Ali
(1156 —1160), 11. Mesud (1160 —1203) hiikiim siirmiistiir.3%

Sabhini’nin yasadig1 dénemde Islam diinyasinda yaygim olan itikadi mezhep
Es’arilik’tir. Gazzali’nin (6l. 505/1111) Eba Hanife’ye yonelik “dini bozan kisi”
seklindeki suglamast ve Réazi'nin (6l. 606/1209) Maveralinnehir Matiiridi
kelamcilarin1 kiigimseyici tavrt bolgedeki Matiiridi kelamcilari muhatap kabul
etmemenin sonucudur. Onlarin Maveraiinnehir Matiiridi kelamcilarin1 kelami agidan
degil de fikhi agidan muhatap kabul ettikleri goriilmektedir. Ote yandan Matiiridi
kelamcilarin Eg’arilerin elestirilerine keldami agidan cevap vermek suretiyle kelam1i
kimliklerinin yeniden insasina yonelik bir gayret icine girmislerdir.3%

Sablini’nin hayati hakkinda en 6nemli kaynaklardan biri Fahreddin er-Razi’dir.
Onun Sabini ile yaptig1 tartigsmalara ne yazik ki, yine onun yazdiklar1 vesilesiyle
ulagabilmekteyiz. Yani tartismanin taraflarindan birisi olan  Sabdni’nin
degerlendirmeleri yoktur. Dolayisiyla Razi’nin, bu miinazaralardan galip ¢iktigin
ifade etmesi 3®° teyide muhtactir. Razi’nin Miindzardat’'inda Matiiridi ulemay:
“meselelere cevap veremez kimseler” konumunda aktarmasi, tartismalarin bize tek
tarafli aktarilmasindan kaynaklanmaktadir.3!° Ote yandan Razi’nin bu tartismalardan
galip ¢ikmasini degerlendiren pek ¢ok kimse bu durumun son derece normal oldugunu
ifade etmektedir. Zira tartigmalarin vuku buldugu dénemde Séabini yasinin ilerledigi
bir donemdedir. Ayrica yetistigi ¢evrede Hanefi fikhinin tedrisati onceliklidir ve
kelami-felsefl ilm1 ortam giiglii degildir. Oysa Razi, Miisliiman olmayanlarin yaninda
birgok itikadi mezhebin oldugu bir ortamda yetismistir. Bu vesile ile cidal yontemi ve
felsefeye hakim olmustur. Akil yliriitme ve mantik kurallarin1 daha fazla kullanmastir.
Oysa Sabiini, birtakim konularda akil yiiriitme yerine sadece ayet ve hadisleri delil
olarak gostermeyi yeterli gorlismiistiir. Bu yontem ise anlasildigi kadariyla Razi
nazarinda soniik kalmugtir. 3! Bir kisim arastirmacilara gore Razi’nin diger tiim
tartismalarda, kendi ilmi otoritesini kabullendirmek adina muarizlarimi celiskiye
diisiirmeye gayret etmesi, ilk kelamcilarin “dogru bilginin aranmasina adanmis cedel”

307 Cetin, Tiirk-Islam Devletleri Tarihi, 22.

38 Kalayci, Esarilik-Matiiridilik iliskisi, 29-30.

309 RaZl, Miindzarat, 29-32, 35-39, 47-48.

310 Kaya, Fahreddin er-Razi’nin Matiiridilerle Olan Tartismalar1 ve Elestirisi, 87.

311 Aruci, “Nireddin es-Sabiini”, 35/361; Topaloglu, “Sablini: Hayat1 ve Ilmi Sahsiyeti”, Mdtiiridiyye
Akaidi, 20-22; Biger, “Sabtni Hayat1 ve Eserleri”, 12.

51



tanimlamalariyla tezat olusturmakta ve keldmin yapici mahiyetine uymamaktadir.32
Ote yandan Sablni’nin Razi ile tartistigi zaman dmriiniin son yili ya da son birkag
yilinda oldugunu ifade etmeliyiz. Zira Raz1’nin seyahatlerinden 6nemli bir duragi olan
Buhara’ya 580/1184 yilinda ¢iktigin1 sdylemek miimkiindiir.3"

Sabiini’nin yasadig1 déonemin Gazzali’nin diislince sisteminin etkin oldugu bir
zaman dilimi oldugunu yukarida ifade etmistik. Gazzali, Es’ari kelamcis1 olarak devlet
destegi ile donemin en biiyiik tehlikesi olan Ismaililige ®** kars1 Abbasi halifesi
Mustazhir’in emriyle Feddihu |-Batiniyye isimli eserini kaleme almist1.>® Bu eseri
kaleme almadan 6nce Ismaililikle miicadele edebilmek adina mantik ve felsefenin
onemli oldugunu gordii. Onun bu kanaati, 5./11.- 6./12. ylizyillarda mantik ilmine
yonelimin bagladig1 ve Es’ari kelamcilar tarafindan felsefi konularin daha fazla
degerlendirildigi bir agsamay1 baslatti. Es’ari kelamcilarin mantik ve felsefe ilminde
derinlesmeleri, kelam ilminde cedel yontemini iyi kullanmalarini saglamakla beraber
Matiiridi kelamcilara kars1 bir avantaj sagladig: da agiktir.

Sablni’nin Hanefi-Matiiridi keldminin dénemi itibartyla en dnemli temsilcisi
oldugunu séylememiz miimkiindiir. Zira Razi, Sablini’nin yasadig1 bolgede ittifakla
‘toplumun keldmcist ve usiilcilisii’ olarak kabul edildigini ve hac doniisii minbere
¢ikarak insanlara bir hutbe irad ettigini sdylemektedir. Sabiini’nin iste bu hutbede sarf
ettigi sozler sebebiyle aralarinda bir miinazara oldugunu beyan etmektedir.3!® Bu
durum, Sabini’nin yasadigi Maveraiinnehir bolgesinde 6nemli bir alim olarak
bilindigini ve saygi duyuldugunu ortaya koymaktadir. Ayrica Sablni’nin Matiiridi
mezhebi savunucusu oldugunu da ispat eder. Zira Razi, Es’ariligin en Onemli
temsilcilerindendir.

Sabini’nin eserleri incelendiginde onun Hanefi-Matiiridi kelama bagli oldugu
ve kendisini Matiiridilige nispet ettigi goriilmektedir. Sablni biitiin eserlerinde
kendisini Matiiridiligin temsilcisi olarak gormekte ve bunu ifade etmektedir. Matiiridi
ve Nesefi’nin goriislerini genel anlamda benimseyip temellendirmis ve mezhebin
eserlerinin  bilinir olmasina hizmet etmistir. 37 Es’ariligi yeri geldiginde
elestirmistir. 38 Onun, Es’arileri en fazla elestirdigi konu tekvin- miikevven
meselesidir. Es’arilerin tekvin sifatin1 ezeli kabul etmedigini ancak “ashabimiz” dedigi

312 Kaya, Fahreddin er-Razi’nin Matiiridilerle Tartismalari, 89.

313 Yildirim, “Ons6z”, el-Miindzardat, 7-8.

314 fsmaililik ve Karmati diisiince hakkinda bk. Avcu, Karmatiligin Dogusu ve Gelisim Siireci, 153-
180.

315 Ebti Himid Muhammed b. Muhammed el-GazzAli, Batmniligin I¢yiizii gev. Avni {lhan (Ankara: TDV
Yayinlari,1993), 2.

816 Raz1, Miindzarat, 29.

817 Arugi, “Nireddin es-Sabtni”, 361.

318 Biger, “Sabiini Hayat ve Eserleri”, 13.

52



Matiiridilerin tekvini ezeli sifat olarak gordiigiinii belirtmis, her iki tarafin delillerini
siralamis ve sonug itibaryla Es’arilerin yanlis diisiindiiklerini beyan etmistir.3!°

Matiiridilik ad1  yerine Ehl-i Siinnet ve’l-cemaat isimlendirmesini
kullanmaktadir.3?® Kendisinden sonra gelen alimlerin bazi konularda onun goriislerine
miiracaat etmesi, kelamdaki konumunu tespit etme baglaminda kayda degerdir.3*
Eserlerinde kullandig1 “Ehl-i siinnet”,3?? “Ehl-i siinnet ve’l-cemaat”, 3> kavramlari ile
hem bagl bulundugu kelami anlayis1 agik¢a ifade etmekte, hem de s6z konusu
kavramlarin yasadigi donem itibariyla ¢ergevesi tamamlanmis ve bilinen kavramlar
oldugunu ortaya koymaktadir. Ehl-i Siinnet’i, Ehl-i Beyt olarak gérmesi ve Hz.
Peygamber’in iki emanetinden biri olarak gérmesi ayrica 6nemlidir. Ona gore miras
neseple olmaz ve her asirda insanlara ornek olan Ehl-i Siinnet taraftarlari
peygamberimizin asil varisleridir.3?*

Sabuni’nin kelami konularda goriislerini agiklarken kaynak olarak gosterdigi
alimlerin tamami1 Hanefi-Matiiridi gelenekten gelen kimselerdir. EbGi Bekr Ahmed b.
Ishak el-Chzcani, (6. 3/9. yiizyil) 32° Ebi’l-Huseyn Yahya el-Besagari 3% Ebii’l-
Hasen Ali b. Said er-Riistiigfani (81. 345/956), 2’ Eb’n-Nuin en-Nesefi, (6l
508/1115),328 Cemaleddin Rigazemini (Kad1 Cemal) (81. 493/1100),3%° Fakih Ebii’l-
Hasan®*° bunlar arasinda sayilabilir.

Sabtini’nin itikadi gortislerinin temelinde Hanefi-Matiiridi kelam anlayisinin
oldugunu ifade etmistik. Ancak onun melek anlayisinda farkli bir kanaate sahip
oldugunu arastirmamiz esnasinda tespit ettik. Ona gore seytanlardan birinin Miisliiman

olmas1 nasil miimkiin ise®*! meleklerden birinin de seytana déniismesi miimkiindiir.3%2

319 Sabini, el-Kifdye, 135-148.

320 Sabini, el-Miinteka, 162, 163, 177, 198, 219, 273,

321 bk, Teftazani, Serhu’l-akaid, 45, 74, 141; Beyazizade, Isdratii’l-merdam, 156, 157, 349.

822 Saband, el-Miinteka, 50, 111, 134, 212.

823 Sabani, el-Miinteka, 198, 273.

324 Sabuni, el-Miinteka, 212.

825 Sabani, el-Miinteka, 114, 246.

826 Sabani, el-Miinteka, 16, 17, 22, 28, 29, 44, 110, 111.

821 Saban, el-Miinteka, 47, 67, 79, 96, 111, 228,

328 Sabani, el-Miinteka, 11, 14, 30.

329 Sabani, el-Miinteka, 127.

330 Sabani’nin Fakih Ebd’l-Hasan diye isimlendirdigi kisinin kim olabilecegini dair yaptigimiz
aragtirmada iki isim 6n plana ¢ikmaktadir. Birincisi 582 vefat tarihli Semerkand ulemasindan ve
hatiplerinden olan, “Eb{i’l-Fazl es-Semerkandi el-Mansir?” ismiyle taninan Hanefl fakihi olabilir.
bk. Zehebi, Tarihu’l-Islam, 12/754. Digeri ise Ebii’l-Hasan, Semerkant Kadist Ebii’l-Hasan Ali b.
Hasan el-Matiiridi (6. 511/1117) olabilir. O, Matiiridi’nin kiz tarafindan torunudur. bk. Ozen,
“Matiiridi”, 28/146.

Rivayete gére peygamberimiz takip eden seytan Allah’in yardimi ile Miisliiman olmustur. bk.
Miislim, Sifatu’l-miinafikin, 69; EbG Abdilldih Ahmed b. Muhammed b. Hanbel es-Seybani Ahmed
b. Hanbel, el-M:sned ngr. Eba Hacir Muhammed Said Besyini (Beyrut: y.y., 1405/1985) 1/385;
Darimi, “Rikak”, 25.

332 Sabani, el-Miinteka, 243.

331

53



Onun bu kanaati ile meleklerin giinaha diisebilecegini iddia ettigi anlagilmaktadir.
Ancak bu kanaate nereden vardigin1 anlamak zordur.

Sablni’nin asri, tasavvuf anlayiginin giiclendigi bir donemdir ki Abdiilkadir el-
Geylani (6l. 561/1166), Ahmed er-Rifai (61. 578/1182) ve Ahmed Yesevi'nin (6l.
562/1166) yasadig1 ve tarikatlarinin kurumsallagsmaya basladigi bir zamana denk gelir.
Ayrica tasavvufi diisiincenin yansimalari felsefi ve kelam1 gelenek i¢inde bu donemde
goriilmeye baslanmistir. Gazzali’nin takriben (485/1093) yilindan itibaren tasavvufa
meyletmesi ve gercek bilgiye kesif yoluyla ulasilacagii savunan Sehabeddin es-
Siihreverdi’nin (81. 587/1191) énciiliigiinde Israkiligin ortaya ¢ikmasi bu kapsamda
degerlendirilebilir.>*3

Sablni’nin tasavvufi diisiinceye egilimli oldugu sdylenebilir. Onun eserlerinde
kullandigr iislup, delillendirme ve orneklendirmelerinde bunu gérmek miimkiindiir.
Kesf,3* ilham, 3° s1r,3% halvet ehli,®*" vird,>*® keramet®*® ve mihne34° gibi tasavvufi
methumlar1 sik sik  kullanmaktadir. Sabini’nin en sik kullandigi tasavvufl
kavramlardan biri olan kesf mefhumu ile neyi kastettigini aciklama geregi duymaz.
Doénemin ilmi atmosferi itibariyla ve hitap ettigi kitle agisindan bdyle bir ihtiyag
olmamasi sebebiyle olsa gerek kesf kavramini yalin olarak kullanir. Bu kavram ile
kastinin ne oldugunu anlama noktasinda elde ettigimiz tek ipucu Hz. Siilleyman’in
atlarla mesgul olup ikindi namazimi kagirdigi iddias1 lizerine yaptigi su aciklamadir:
“Hz. Siilleyman’1n bir tefekkiir, ibret bakis1 vardir. Burada latif olan sanata bakmis ve
bir kesf elde etmistir. Boylece diinyay1 hissetmez oldu. Dogal olarak Giines’in batigini
fark etmedi.”®*! Aym konunun agiklamasi mahiyetinde kesf kavram yerine ‘cezbe’
kavramini kullanmakta ve sunu sdylemektedir: “Allah’in sirrinda cezbe halinde yok
oldu. Yeniden bu dleme dondiigiinde yaptig1 taksirat: anladi.”34?

Sablini’nin ¢ok sik kullandigi “sir” kavrami ile neyi kastettigini anlamak
gilictiir. Zira tatmin edici bir agiklamasi yoktur. Sadece bir yerde su ifadelere yer verir:
“Sirrin nasibi ise Allah Teala ile beraber siik(ina ermek ve Allah’in disindaki her seye
itimat etmeyi birakmaktir.”3*3

333 Demir, Saffdr’in Kelam Yontemi, 21.

334 Kesf kavramu ile ilgili kullanimlari icin bk. Sabini, el-Miintekd, 52, 56, 62, 64, 80, 136, 140, 148,
149, 168.

335 Sabuni, el-Miinteka, 64, 105,

336 pk. Sablni, el-Miinteka, 52, 60, 68, 92, 97, 101, 104, 131, 167. 193, 194, 205, 206, 212, 220, 265.

337 Sabini, el-Miinteka, 174.

338 Sabini, el-Miinteka, 149, 181.

339 Sablini’ye gore keramet haktir. bk. Sabini, el-Miinteka, 56, 69, 162, 182, 188.

340 Sabani, el-Miinteka, 73, 75, 78, 80, 175.

341 Sabini, el-Miintekd 148.

342 Sabini, el-Miinteka 149.

343 Sabini, el-Miinteka 167.

54



Diinyaya bakis noktasinda onun “Diinya dar-1 temeyyyiiz degil; dar-1 sabir ve
siikiir yeridir.” sozii,>** tasavvufi kimligi hususunda énemli ipucu vermektedir. Yine
onun kader konusu gibi oldukga tartismali bir konu hakkinda “kaderin sirrin1 bulmak
icin kader konusunda arastirma ve tefekkiir yapilmasina izin verilmedigine isaret
vardir.” demesini®®®, tasavvufi bakisinin bir tezahiirii olarak gérmek miimkiindiir.
Onun tasavvufi kimligi hususunda en ¢arpici 6rnek ise Hz. Siilleyman’in atlarla mesgul
olup ikindi namazini kagirdig: iddias1 lizerine yaptigi agiklamalardir. Ona gére Hz.
Stileyman bir tefekkiir ve ibret hali i¢inde kesf elde etmistir ve dogal olarak diinyay1
hissetmemistir. Namaz1 vaktinde eda edememesi kesf halinin bir neticesidir ve
problem degildir. Zira vaktin muhafazasi ve namazin edast farz olsa da kesf
makamnin altindadir.*® Buna benzer bir ifadesi de su sekildedir: “Allah’in celalini
kesfetmek ve tefekkiir etmek, namazin zahirine riayet etmekten daha yiicedir.”3*’
Onun bu sozleri peygamberlerin ismet sifatina dair genel anlayigina ters olmanin
yaninda itikadi agidan problemlidir. Nitekim o, aymi ifadelerin hemen ardindan,
“peygamberler yaptiklar1 her fiili vahiy ile yaparlar” demektedir. Dolayisiyla s6z
konusu ifadeler iizerinden kesin yargiya varmayi ilmi agidan sakincali goriiyoruz.
Daha derinlikli aragtirmalara ihtiyag vardir.

Ote yandan onun peygamberlerin ismet sifati basta olmak iizere niibiivvet
meselesinde goriislerine basvurdugu kimseler arasinda mutasavviflarin olmasi ve
onlarin goriiglerini delil olarak kullanmasi, tasavvufa ve tasavvufi anlayisa uzak
olmadigini ortaya koymaktadir. Sabini’nin gorilislerine miiracaat ettigi ve referans
gosterdigi muhaddis ve miitekellimlerin yaninda mutasavviflar da vardir. Onun
aktarim yaptig1 alimler sunlardir: Hakim et-Tirmizi ®*®, Ebii’l-Kasim Ishak b.
Muhammed b. Ismail el-Kadi el-Hakim es-Semerkandi (61. 342/953),%*° Eba Abdillah
Mutarrif b. Abdillah b. es-Sihhir el-Harasi el-Amiri el-Basri (6. 95/713-14 ), Eb
Ali el-Ciizcani (81. 3/9. Yiizy1l),**! Eba Siileyman Abdurrahméan b. Ahmed b. Atiyye
ed-Darani (61. 215/830),3%? Ebi Hamza Horasani (61. 290/903),%* Ebii’l-Hiiseyn
Ahmed b. Muhammed el-Bagdadi en-Nari (61. 295/908),%* Ciineyd-i Bagdadi (51.
297/909) ve Ebi Ali er-Ruzbari (81. 322/935).3%

344 Sabini, el-Miintekd, 97.

345 Sabuni, el-Miinteka,101.

346 Sabuni, el-Miinteka, 148.

347 Sabuni, el-Miinteka, 149.

348 Sabuni, el-Miinteka, 45.

349 bk. Sabini, el-Miinteka, 62, 67, 96, 174, 230.

350 Sabini, el-Miinteka, 101.

351 Sabhni, el-Miintekd, 246.

2 Sabini, el-Miinteka, 270.

353 Sabini, el-Miinteka, 173. Ebi Hamza Horasani’nin bircok tasavvuf eserinde adi zikredilmesine
ragmen https://islamansiklopedisi.org.tr/ gegmemesini bir eksiklik olarak degerlendirmekteyiz.

354 Sabuni, el-Miinteka, 175.

355 Sabuni, el-Miinteka, 270.

55


https://islamansiklopedisi.org.tr/

Sabtni’nin, kelami meselelerde takipgisi oldugu Matiiridi’nin gereksiz
tartigmalardan kaginma egilimini kismen devam ettirdigini gormekteyiz. Ornegin Hz.
Misa’'nin  Allah’t gorme isteginin ardindan dagin pargalanmasi hadisesini
degerlendirirken su ifadelere yer verir: “Dagin yok olmasmin keyfiyetinde ihtilaf
edilmistir. Bazilar1 dort parcaya ayrildi, her pargasi bir bolgeye (iklim) ayrildi dedi.
Bazilari, yeryiizliniin altinda erimistir ve bundan sonra istikrar kalmamistir dedi.
Bazilar1 ise “havada zerreler oldu” dedi. Bunun keyfiyetini bilmeye ihtiya¢ yoktur.”3®

Ancak ‘istadimiz’ diye nitelendirdigi Matiiridi’nin tartismay1 gereksiz
gordiigii bazi hususlarda kendisinin aciklama getirme cabasinda oldugunu da
gormekteyiz. Bu durumun, iizerinde etkilerini bariz bir sekilde gordiigiimiiz tasavvufi
bakisin bir tezahiirli oldugunu ifade edebiliriz. Hz. M{sa’nin, otuz gece Tlr daginda
kalmas1 ve buna on gece daha ilave edilmesini®*’ degerlendiren Sabiini, bunun akil ile
idrak edilemeyecegini sOylemektedir. Ama bunun hikmeti ne olabilir sorusunu
sormakta ve birtakim agiklamalar getirmektedir. Ona gore otuz gece edas1 kolaydir.
Daha sonra Allah’in ilminde olana tamamlamak i¢in on giin daha ilave edildi. Ya da
aslinda otuz gece asildir. On gece eklenmesinin sebebi otuz gecenin noksanlarin
tamamlamak i¢indir. Ayni sey sehiv secdesinde vardir. Namazi tamamlamak igin
secde yapilir. *® Sabini’nin on gece ilave edilmesinin hikmetini ‘eksiklerin
tamamlanmas1’ olarak gérmesi peygamberlerin eksik veya kusurlu isler yaptigi
izlenimi vermektedir. Ayrica bu konuda Matiiridi’den ayrilmaktadir. Matiiridi otuz
giin ve on giin ifadelerini; “Otuz gece bir emir i¢indi, on gece ise bir bagka emir i¢indi.
Farkli iki emir icin oldugundan Cenab-1 Hak ayr1 ayr1 ifade etti. Ikincisi, bu beyan iki
ayr1 vakitteydi. Biri bir vakitte digeri bagka bir vakitteydi. Kissa bir, sozlesme de
birdir.”**® seklinde tevil etmektedir.

Imamlarin Kureys’ten olmasi meselesinde, Ehl-i Siinnet’in bdyle bir sart:
gerekli gérmedigini ifade eden Sabiini, bu goriisiine delil olarak Matiiridi’nin kanaatini
delil getirir. Imamlarin Kureys’ten olmasim sart kosanlarin “efdali varken mefduliin
imameti gegerli degildir” prensibine dayandiklarini dile getirmekte ve Es’ari’nin de bu
kanaate meylettigini belirtmektedir.>®°

Sabiini, muhkem ayetler ve miitevatir hadisleri itikadi konularda delil olarak
gorme noktasinda mensubu oldugu Hanefi-Matiiridi kelam anlayisin1 aynen devam
ettirmektedir. O, Matiiridi’nin kissalarda yalnizca ayetleri ve miitevatir haberleri
kullandigini, ahad haberlerin kesin bilgi olusturmadigi kanaatinde oldugunu

36 Sabini, el-Miinteka, 114; Benzer yaklasimlar igin bk. Sabni, el-Miinteka, 118,

%7 “Msa ile otuz gece (igin) sdzlestik ve buna on gece daha ekledik; boylece rabbinin tayin ettigi vakit
kirk geceyi buldu.” el-A’raf 7/142.

358 Sabini, el-Miinteka, 107.

39 Matiiridi, Te 'vildt, 6/56.

360 Sabini, el-Kifdye, 216.

56



soylemektedir. *! Ancak onun, Matiiridi’nin itikadi konularda ahad hadislere
yaklasimdan kismen uzaklastigin1 sdylemek miimkiindiir.3%? O, her ne kadar ahad
haberler ile amel edilemeyecegini ifade etse de ahad haberler tek bir kisiden gelen
rivayetler olmakla beraber farkli kisilerden ayni manada rivayet edilmesi itibariyla
miitevatir sayilmasi gerektigi kanaatindedir. Hz. Ali’nin cesareti, Hitem-i Tai’nin
comertligi, Enfisirvan’mn adaleti ve EbGi Hanife’nin ilmi®®® konusundaki rivayetler her
ne kadar ahad haber olsa da farkli kisilerden ayn1 manada rivayet igermesi itibariyla
tevatiir derecesine ulagsmis haberlerdir. Dolayisiyla delil olarak kabul edilmesi
gerekir.3®* Ayn1 sekilde Hz. Peygamber’in mucizeleri ile ilgili rivayetler hususunda
sunlar1 soylemektedir: “Bu haberlerin ¢ogu ahad haberlerdir. Fakat bunlarin hepsi Hz.
Muhammed’in elinde tabiat kanunlarinin disinda mucizelerin gergeklestigi konusunda
ittifak etmektedir. Iste bu manada mucize miitevatir hikkmiinde olur ve kesin bilgi ifade
eder.”%® Onun bu sozleri ahad haberlerin ittifakla kabul edilmesi halinde kesin bilgi
ifade edecegi kanaatine sahip oldugunu ortaya koymaktadir.

Sablini mucize konusunda ahad haberi delil kabul ederken, peygamberlerin
ismet sifatina halel getirmesi muhtemel rivayetler konusunda tam tersi bir kanaati dile
getirmektedir. Haber-i vahidin delil olamayacagina dair Matiiridi’den nakille sunlari
sOylemektedir: “Kissalardaki bir haber, haber-i vahid ise reddedilir. Haber-i vahid ile
ameli konularda hiikiim verilebilir. Kissalarda amel yoktur. Sahitligin iki kisi olmasi
gerekir, kissalarda bununla amel edilmez.”3%® Ayni sekilde Hz. Miisd’nin Tevrat
levhalarini yere atmasinin®’ ardindan bir kismmin kirildig1 ve gége ugup gittigi
iddiasin1 ahad haber olmasi sebebiyle kabul etmez ve “Bunlara itibar edilmez ¢iinkii
bunlar ahad haberdir”3%® demektedir. Ona gére kissalarda gecen haberlerin kabul
edilebilmesi i¢in miitevatir olmas sarttir.3%®

Bu noktada Sabini’nin eserlerinde kullandig1 hadislere sihhat agisindan
deginmekte yarar goriiyoruz. Zira onun kullandigi hadislerin bir kisminin sthhat
acisindan sikintili oldugunu bir kisminin ise bugiinkii kaynaklarda yer almadigini
tespit ettik. Sablini’nin hadis olarak aktardig1 bazi s6zlerin ise muhtemelen sufilere ait
sozler olabilecegini de gordiik. Sablini’nin hadis olarak aktardigir “Allah Teala ile

%1 Sabani, el-Miinteka, 151; a. mif., el-Kifdye, 190.

362 Sabiini’de ahad haberin degeri, kulland1g1 ahad haberler ve kullanim gerekgeleri icin bk. Omer Faruk
Erdzdemir, “Kelam {lminde Ahad Haberin Degeri: Nureddin es-Sabuni Ornegi” (Istanbul: Marmara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2022), 41-103.

33 Sabni’nin burada &zellikle Ebii Hanife’den érnek vermesi onun mensup oldugu kelami ekol
konusunda da delil teskil etmektedir.

364 Sabini, el-Kifdye, 198.

365 Sabiini, el-Biddye, 108.

366 Sabini, el-Miinteka, 53.

367 A’raf 7/150.

368 Sabini, el-Miinteka, 118, 241,

369 Sabani, el-Miinteka, 134.

fo2]

57



benim aramda bir vakit vardir. O vakit yakin bir melek ya da nebi ve resul olsa da
yaklasamaz.” ifadelerinin, sufilere ait olabilecegi degerlendirilmektedir.3™

Sithhat bakimindan sikintili  oldugunu goérdiigiimiiz ¢ok sayida hadis
bulunmaktadir. Burada her birini ifade etmemiz miimkiin olmamakla birlikte birkag
ornek verip geri kalanlarin sayfa numarasin1 vermekle yetinecegiz. “Benim halifem
Allah’tir.”, “Ben onlara sefaat¢iyim. Allah Teala bana verse de vermese de ben bunu

371 ye “Hastanin uykusunun kagmasi ve iniltisi cihattir.”3"? seklinde Hz.
373

isterim.
Peygamber’e izafe edilen sozlerin hadis kitaplarinda yer almadig1 gériilmektedir.

Sabani’nin eserleri incelendiginde itikadi goriislerini ifade etmenin yaninda,
icinde yasadigr donemde tehlike olarak goriilen din, inang, mezhep ve ekoller ile de
miicadele ettigi goriiliir. Onun peygamberlik meselesinde en ¢ok elestirdigi inang
Berahime®*ve Hasviyye’dir.3” Sabtini, Hasviyye'nin zihniyetini su sekilde tasvir
etmektedir: “Kim Hz. Misa nin kétii sozlii, kizgin ve kaba oldugunu iddia ederse onlar
Haseviyye’dendir. Ciinkii onlar peygamberlerin sifatlarini bilmiyorlar. Iman ile
kizginligi, Allah’in hukukunu ikame etmedeki sebat etme ile bikkinlig1 ve Allah’in
haklarmi talep etmesi ile nefsin isteklerini ayirt edemiyorlar.” 3 Haseviyye’nin
peygamberlerin makamina layik olmayan yorumlarindan bir kismina®’’ zaman zaman
yer vermektedir. Hatta onun niibiivvet meselesinde en sert ifadeleri Haseviyye i¢in
kullandigint sdylememiz miimkiindiir. Bu durum Sablni’nin yasadigi donemde
Haseviyye realitesini agik¢a ortaya koymakta ve kelami tartismalarin merkezinde
niibiivvet bahsinin yer aldigin1 gostermektedir. Sablini ile ¢agdas olan Fahreddin er-
Razi’nin Peygamberlerin Masumiyeti isimli bir eser yazmasi bu tespitimizi teyit
etmektedir. Raz1 bu eserin yazilis amaci olarak sunlar1 sdylemektedir: “Bu risaleyi

370 bk. Sabiini, el-Miinteka, 206. 10. Dipnot.

371 Sabind, el-Miinteka, 61.z

372 Sabuni, el-Miinteka, 67. Diger hadisler i¢in bk. Sabini, el-Miinteka, 90, 107, 113, 114, 213.

373 Sabuni, el-Miinteka, 107.

874 Sabani, el-Kifdye, 49, 176, 180; a.mlf., el-Biddye, 50, 99.

375 Hagviyye ya da Haseviyye’nin kimler olduguna dair kesin bir tespit yapmak miimkiin degildir. Zira
hicri 2. yiizyildan itibaren varlig1 bilinen Hagviyye kavrami, kullanildigr doneme ve ¢evreye gore
farklilik arz etmektedir. bk. Metin Yurdagiir, “Hasviyye”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yaynlari, 1997) 16/426-427.

376 bk. Sabini, el-Miinteka 63, 85, 95, 134, 141, 188. a.mlf,, el-Kifdye, 204-206; a. mlf., el-Biddye, 29,

111, 189.

“Hasevilerin Hz. Msa i¢in “Musa sabirsiz idi ve ahlaki giizel degildi” demeleri fasiddir ve

peygamberlerin halleri noktasinda cehalettir. Bilakis o duasinda kalbinde nur aydinlik/ferahlik talep

etmektir. Hz. Musa’nin kalbinde zaten nur vardir, tipk1 diger miiminlerde oldugu gibi. Burada risalet
makamini layikiyla yerine getirmek i¢in Allah’m nurunu daha ¢ok istedi. Bir Miisliiman

peygamberimiz Hz. Musa’ya nasil sabirsiz ve kotii ahlakli diyebilir? Bunu nasil caiz gorebilir. O,

imandan neset eden gii¢ sahibi idi. Bu giigliiliik imandan kaynaklanir bu ayn1 zamanda kolaylik ve

yumusak huyluluktur. Hz. Musa onun kavmine yumusak sekilde hitap etti. Ama sabirsizlik, kotil
ahlakli olmak ve bazi zamanlarda asir1 sertlik bazen de dalkavukluk hevadandir. Bunlarin her ikisi

de iyi degildir.” Bk. Sabani, el-Miinteka, 95. Diger elestirileri igin bk. a.mlf., el-Miinteka, 63, 85,

134, 141.

377

58



Allah’mn resullerini savunmak, mahlikatinin, takva sahibi kullarinin yaninda yer almak
ve Haseviyye’nin onlara isnad ettigi giinah, hata ve her tiirlii ¢irkin olay1 kesin bir
bigimde reddetmek icin ortaya koyduk.”*’® Haseviyye’yi itikadi acidan degerlendiren
Razi, “Onlarin soyledikleri tamamen yalandir, iftiradir. Onlar iftiraya doymayan
oburlardir. Fasid heveslerinin sonu gelmez. Ileri siirdiikleri siipheler, bu giiclii bilegi
biikiilmez, saglam ve kusursuz metoda kars1 iistiinlik saglayamaz”3’® demektedir.
Daha sonra sirasiyla peygamberlere isnat edilen glinahlar1 ele alan Razi, neredeyse
birebir olarak Sablni’nin ismet sifati g¢ercevesinde ele aldig1 konular1 izah
etmektedir. 38 Bu durum Sablni’nin yasadigi dénemde niibiivvet meselesinin
tartisildigin1 ve Ozellikle ismet sifatt baglaminda bir miinazaranin devam ettigini
gostermektedir.

Kelami anlamda en fazla elestiri yonelttigi ekol ise Mu’tezile’dir.38! Hatta
acikca soylemese de bazi konularda Mu’tezile’yi kiifre diismekle itham ettigini de
gormekteyiz. %2 Bunun yaninda Maniheizm (Maniler), 32 Mecisiler (Zeradiist), 3%
Seneviyye, ¥ Siimeniyye, 3¢ Hariciler, %7 Ibaziyye, 3¢ ibahiyye, ¥ Fadliyye, 3%
Kerramiyye, *°* Cehmiyye, 3% Batmiler, ** Zahiriler, *** Cebriyye, 3 Kaderiyye, 3%

378 Fahreddin er-Razi, Peygamberlerin Masumiyeti, cev. Hasan Fehmi Ulus (Istanbul: ilim Yayinlari,
1986), 17.

379 Razi, Peygamberlerin Masumiyeti, 17-18.

380 pk. Razi, Peygamberlerin Masumiyeti, 33-183.

%1 Sabani, el-Kifdye, 46, 52, 53, 55, 56, 71, 74-77, 86-88, 99-102, 111, 113, 126, 128, 135-140, 147-

148, 151, 163, 168-170, 173, 179, 20, 205, 207-208, 214, 233, 240, 244, 246, 265, 276-280, 282,

286-290, 297, 303-304, 314-317, 322, 325-326, 338, 343, 346-347, 357-359, 371-380; a.mif., el-

Bidaye, 39, 51, 55-56, 59, 61-68, 70, 74-75, 79, 81-82, 87, 94-5, 111-115, 123-125, 129-130, 134,

137, 140-141, 146-150,154, 159, 163, 165, 167, 172, 177-178, 182-185, 190-191, 194, 197-199,

201-203, 205-206. a.mlf., el-Miinteka, 38, 95, 99, 111, 112, 113, 152, 181,

Sablni’ye gore “Kim ahirette Allah'in goriilmesini inkar ederse o zaman Hz. Musa’nin Rabbini

tanimadigina inanmig olur. Kim boyle inanirsa kafir olur.” Sabiini, el-Miinteka, 110.

383 Qabini, el-Kifdye, 183,

%84 Saban, el-Kifdye, 61, 183, 257; a.mlf., el-Biddye, 58, 196.

%85 Saband, el-Kifdye, 56, 61, 65, 107, 258, 265, 272; a.mlf., el-Biddye, 56, 58, 201.

386 Sabini, el-Kifdye, 176; a.mlf., el-Biddye, 99-100.

387 Sabani, el-Kifdye, 147, 184, 205, 207, 214, 320, 364; a.mlf., el-Biddye, 87, 101 111, 115, 159, 167,
187, 189, 191, 197.

38 Sabani, el-Kifdye, 185,

%89 Saban, el-Miinteka, 209, 258.

390 Sabani, el-Kifdye, 205; a.mlf., el-Biddye, 110, 112, 187.

%1 Sabani, el-Kifdye, 72, 74, 77, 86-88, 102, 137, 140, 141, 168, 170, 172, 173, 175, 213, 244, 246,
353, 357; a.mlf., el-Biddye, 61-62, 67, 72, 76, 83, 94, 114, 124, 170, 195, 198.

392 Sabani, el-Kifdye, 102, 287; a.mlf., el-Biddye, 70, 73, 178,184,

393 Sabani, el-Kifdye, 86-87, 89, 110, 185, 216-217, 380; el-Miinteka, 95.

394 Sabani, el-Miinteka, 80, 245.

395 Sabani, el-Kifdye, 147, 155, 156, 164; a.mlf., el-Biddye, 123-125, 184-185, 199.

3% Sabani, el-Kifdye, 257, 259, 260, 295, 353; a.mlf., el-Biddye, 123-124, 129, 134, 140, 170, 194, 198-
199.

382

59



Dehriyye, 37 Rafiziler, **® Miisebbihe, 3*® Neccariyye, *°° Sofistler “* Filozoflar, 4%
Tabiatc1lar*®® gibi din, inang ve mezheplere de elestiriler yoneltmektedir. Ote yandan
Hiristiyanlar®® ve Yahudilere*® de inanglar1 noktasinda yeri geldiginde deginmekte
ve elestirmektedir

397 Sabani, el-Kifdye, 56, 59, 61, 110, 265, 303, 374; a.mlf., el-Biddye, 56, 130, 177, 185.

3% Sabani, el-Kifdye, 49, 71, 147, 212, 214, 216, 217, 219, 220, 232, 233, 346; a.mlf., el-Biddye, 50,
61, 87, 114, 115, 167, 187, 200.

399 Sabini, el-Kifdye, 49, 72, 74, 77, 83, 87-88, 106, 109, 346.

400 Sabhni, el-Kifdye, 74-76, 135, 147, 168, 171.

401 Sabhni, el-Kifdye, 126, 243, 258; a.mlf., el-Biddye, 50, 124, 202.

402 Sabani, el-Kifdye, 53, 59, 76, 87, 89, 110, 135, 168, 303, 374, 380.

403 Sabini, el-Kifdye, 62, 68; a.mlf., el-Biddye, 58, 60.

404 Sabani, el-Biddye, 28, 58-59, 109, 173, 186, 189, 199; a.mlf., el-Kifdye, 41, 61, 66, 190, 197.

405 Sabani, el-Kifdye, 41, 69, 190, 197; a.mlf., el-Biddye, 61, 108, 206.

60



IKINCI BOLUM

MATURIDI VE SABUNI’YE GORE
PEYGAMBERLIK

Bir dine veya bir inanca baglanmak insanlik tarihi kadar eskidir. Tarihin hi¢bir
doneminde topyekin dinsiz bir toplumun varligina dair kayit yoktur.! Aksine insanlik
tarihinin ayni zamanda bir dinler tarihi oldugu agiktir. Islam inancina gére Hz. Adem
ilk insan ve ilk peygamberdir. > Dolayisiyla insanlik tarihinin ayni zamanda
peygamberler tarihi oldugunu séylemek miimkiindiir. Hz. Adem’in yaratilan ilk insan
olmasimin yaninda ilk peygamber de olmasi, insanlarin dine olan ihtiyaclarini ifade
etmenin yaninda peygamberlik miiessesesinin ve peygamberligin 6nemini de ortaya
koyar. Ote yandan dinin inan¢ ve ibadet esaslar1 ile muamelat ve uk{bat tiirii
kaidelerinin aciklanmasi ve sinirlarinin tespit edilmesi gibi hususlar peygamberlik
miiessesesi ile gergeklesmektedir.

Hz. Adem ile baslayan niibiivvet zinciri, son peygamber (hatemii’l-enbiy4) Hz.
Muhammed ile sona ermistir. Kur’an-1 Kerim’de bu husus “Muhammed, ... o, Allah in
Resulii ve nebilerin sonuncusudur.”?® ayetiyle ifade edilir. Bu ayet peygamberlik
miiessesesinin Hz. Muhammed ile bittigini acik¢a ifade ediyor olsa da peygamberlik
inanci etrafinda ¢ok sayida tartisma ve farkli kanaatler tarihin birgok déneminde hep
var olmustur.

Allah’m irade ve kelam sifatlarinin bir tecellisi olan niibiivvet, O’nun ayni
zamanda kullarina yonelik liituf, rahmet ve hikmetinin sonucudur. Zira insan kendisine
verilen akil nimeti sayesinde bilgi tliretebilmekte ancak akil giici mutlak, mitkemmel
ve sinirsiz degildir. Insanmn sinirl bilgisiyle karsilastii her tiirlii probleme ¢ziim
getirmesi ve olup bitenlere makul bir izah olusturmast miimkiin degildir. Cenab-1
Hakk’mn, insanlarin kendi tiirlerinden sectigi elciler vasitasiyla alim-cahil biitiin
insanlar1 tatmin edecek bilgiler liitfetmesi hikmetinin bir sonucudur.*

Bu itibarla niibiivvet inanci son din Islam’in inang esaslar1 i¢inde 6nemli bir
yer tutar. Peygamberligin varligi ve Allah’in peygamber gondermesi hususunda kelam

! Hans Freyer, Din Sosyolojisi ¢ev. Turgut Kalpsiiz (Ankara: Ankara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi
Yayinlari, 1964), 31; Osman Cilaci1, Giiniimiiz Diinya Dinleri (Ankara: Diyanet isleri Baskanligi
Yaynlari, 2002), 24; Ahmet Kahraman, Mukayeseli Dinler Tarihi (Istanbul: Marmara Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Yayinlari, 2017), 14; Mircae Eliade, Dinin Anlami ve Sosyal Fonksiyonu gev.
Mehmet Aydin (istanbul: Kabalc1 Yayinlari, 2015), 6/1.

2 Al-i Tmran 3/33-34; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/266.

3 el-Ahzab 33/40.

4 Bekir Topaloglu vd., Islam 'da Iman Esaslar: (Ankara: DIB Yayinlar1, 2017), 307.

61



ekolleri arasinda herhangi bir ihtilaf yoktur. Allah’in peygamberlere vahyettigi ve
kitap inzal ettigi hususunda da herhangi tartisma s6z konusu degildir. Buna karsin
niibiivvet inancinin detaylarina inildiginde kelam ekolleri arasinda birtakim anlama ve
izah farkliliklarin oldugu goriilmektedir.®

Ote yandan niibiivvetle ilgili konular, kelami agidan her donemde giincelligini
koruyan bir tartisma alanidir. 13./19. ylizyildan itibaren diinyada yayginlik kazanan ve
tilkemizde de etkisi goriilen pozitivizm ve mutlak rasyonalizmin etkisiyle, aklin her
seyin Olgiisii kabul edilmesi ve peygamberligin hatta dini hiikiimlerin artik gecersiz
kaldig1 inanct bir kisim cevrelerde hala devam etmektedir. Bu durum geg¢miste
Siimeniyye ve Berahime tarafindan karsi ¢ikilan peygamberlik kurumuna bugiin de
karst ¢ikanlarin oldugunu gdstermektedir. ® Dolayisiyla peygamberlik inanci
etrafindaki calismalar, kadim meseleleri tartismanin {iriinii olmasinin yaninda son
derece giincel bir arastirma alanidir.

Kelam tarihi incelendiginde niibiivvet meselesinin baslangic doneminde
Oonemli bir tartigma konusu olmadig1 anlasilir. Daha sonra meydana gelen birtakim i¢
ve dis amillerin etkisi ile niibiivvet konusuna temas edildigi ve hatta kimi zaman en
onemli tartisma konularindan biri haline geldigi goriiliir. Niibiivvet konusunun kelam1
miilahazalarda 6nemli yer tutmasinin sebeplerini su sekilde siralamak miimkiindiir:

1. Yahudi ve Hiristiyanlarla yapilan miinakasalar

Siilerin masum imam anlayislari basta olmak tizere niibiivvet inanglar1
Mu’tezile’nin niibiivvet anlayisi

Filozoflarin konuyla ilgili goriisleri

Siimeniyye ve Berahime nin peygamberlik karsithig1.’

ok w0

Bu béliimde peygamberlikle ilgili temel kavramlar ve temel meseleler Matiiridi ve
Sablni’nin goriisleri cercevesinde mukayese edilecektir. Ancak bunu yapmadan 6nce
temel kavramlar ve meseleler Islam diisiincesinde 6nemli yere sahip kelami ekoller ve
miitekellimler bazinda kisaca degerlendirilecektir.

Yavuz, Islam Diisiincesinde Niibiivvet, 74-75.
6 Yavuz, Islam Diisiincesinde Niibiivvet, 46.
7 bk. Serafettin Golciik- Siileyman Toprak, Kelam (Konya: Tekin Kitabevi, 1998), 281.

62



1. PEYGAMBERLIKLE iLGIiLI TEMEL
KAVRAMLAR

Islam diisiincesinde niibiivvet inanci tartismalarinda meselenin “anlayis” ve
“isimlendirme” boyutu vardir. Soyle Ki, nebi ve resul arasindaki fark ve
peygamberlerin sifatlarindan ismet kavrami esasen bir isimlendirme farkliliginin
tezahiiriidiir. Bu baglamda Oncelikle niibiivvet inanci etrafinda giindeme gelen
kavramlar lizerinden mesele ele alinacaktir.

1.1. Nebi ve Resul Kavramlari

Tiirkgede kullanilan peygamber kelimesi Farsca kokenli olup, Kur’an-1
Kerim’de nebi ve resul kavramlari ile ifade edilir. Kur’an’da peygamberler igin
cogunlukla nebi ve resul kavramlar1 ne ¢ikmakla birlikte® besir, nezir,® hadi?, raciil*
ve abd sozciikleri de kullanilir. Abd kelimesi besir ve nezir gibi sifat olmayip
peygamberler i¢in nebi ve resul kavramlar gibi isim olarak kullanilmistir.*? Kur’an’da
bir kelimenin birden fazla manada kullanilmasi ya da birden fazla mananin ayni kelime
ile ifade edilmesi olarak tanimlanan viicuh ve nezair, Kur’an’da sik karsilasilan bir
durumdur.®

Asagida ayrintili olarak da belirtilecegi lizere dil alimlerinin bir kismina gore
“.” kavrami, ari ve duru akillarin kendisiyle tatmin oldugu bilgileri haber
verdiginden bu adi almistir. Bu kelimesinin asli hemzeli olmakla beraber, hemzesi terk
edilmistir. Kimilerine gore ise nebi kelimesi “35” “yiicelik/yiikseklik” kelimesinden
tiiretilmistir. Bir kimsenin peygamber olarak adlandirilmasinin sebebi onun diger
insanlardan daha yiice bir makamda olmasindandir.* Kelimenin nebe’ = L aslindan
tiretildigi kabul edildiginde; “Allah’tan haber veren kisi” anlamina gelir. Nebi
kelimesinin sozlii ve yazili literatiirde hemzesiz olarak kullanilmasi kelimenin bu

Bu kavramlarin etimolojik anlamlari ve Kur’an-1 Kerim’de kullanimlari igin bk. Furat Akdemir,

Fetdnet Sifati Baglaminda Hz. Peygamber’in Ornekligi Meselesi (Ankara: Ankara Universitesi,

Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2014), 45-63.

® el-Bakara 2/213. Diger ayetler i¢in bk. en-Nisa 4/165; el-Maide 5/ 19; el-En’am 6/ 48; Hid 11/1.

10 er-Ra’d 13/7.

' Ydnus 10/2; el-Isra 17/47; el-Furkan 25/8; Sebe' 34/7, 43.

12 Ayetler icin bk. el-Kehf 18/1; el-Bakara 2/23; el-Enfal 8/ 41; Meryem 19/2; el-Furkan 25/1; Sad
38/41; el-Kamer 54/9; el-Hadid 57/9; el-Cin 72/19. Kur’an’da nebi ve resul kelimelerin kullanimlari
ile ilgili bk. Isa Yiiceer, “Kur’an’da Nebi ve Resul Lafizlar1”, Kelam Arastirmalart Dergisi 5/1
(2007), 65-86.

13 Sevket Kotan, “Kur’an’1 Anlamada Usiil Uzerine”, Milel ve Nihal 14/2 (2017), 197.

14 sfahani, el-Miifreddt, 62; Zebidi, Tacii’l-aris, 10/355; Muhammed b. Yakup es-Sirazi Firuzabadi,

Kamiisii’lI-muhit (Beyrut: y.y., 1991), 4/57.

63



kokten tiiremedigine delil olmaz. Kullanilistaki zorluktan miitevellit hemze (1), ya ()
harfine doniismiistiir.™

Nebi kavrammm Ibn Firek (5. 406/1015), “Ozel bir yontemle Allah’tan
kullarina haber getiren haberci” seklinde tanimlar. 1® Zemahseri’ye (61. 538/1143) gére
onemli mesajlar getiren (nebil) Ylsa gibi kendisine bir kitap verilmemis olsa da
Allah’tan haber veren kimsedir.!” Ciircani bu kavrami, “Allah’in kullari arasindan
secerek bir kavme veya biitiin insanliga, teblig géreviyle gonderdigi kimselerdir.” 18

seklinde degerlendirmektedir.

Ragib el-Isfahani’nin (61. 5/11. yiizyilin ilk geyregi) “nebi” kelimesinin kdkiine
iliskin degerlendirmeleri olduk¢a Onemli dilbilimsel veriler sunmaktadir. O, nebi
kelimesinden once “L? kelimesinin anlamimi vermekte ve “i" kelimesi ile
aralarindaki bag1 ortaya koymaktadir. Ona gore “L&” kavrami, biiyiik fayda saglayan
kendisiyle ilim veya zanni galip olusan haber demektir. Bu ii¢ 6zelligi tasimayan
habere “L&” ad1 verilmez. “L¥ diye tanimlanan haberin 6zelligi, Allah’mn haber vermesi
ve Hz. Peygamber’in haber vermesi gibi yalandan arinmis olmasidir.®

Isfahani “L&” kelimesinin “haber” ve “bilgi” anlami tasidigini ifade ettikten
sonra kelimenin Kur’an’da kullanimlarina 6rnekler vermektedir. “Deki: Bu biiyiik bir
haberdir. Siz ondan yiiz ¢eviriyorsunuz.”? ayetinde oldugu gibi Nebe 78/1-2, Hud
11/49, 100, Hucurat 49/6, Bakara 2/33, Yusuf 12/37, Hicr 15/51, Tevbe 9/94, Endm
6/143 ayetlerinde de (L) kelimesi “haber” anlamindadir. Buradan hareketle niibiivvet
kavrammi soyle tanimlamaktadir: “(33%) Niibiivvet, Allah ile akil sahibi kullari
arasinda el¢ilik yapmaktir. Boylece diinya ve ahirette herhangi bir mazeret ileri
siirmeleri s6z konusu olmayacaktir.”?!

Ibn Manziir’a (8. 711/1311) gore nebi = (=) kelimesi J=2 veznindedir. Ya
nebe’ = L kokiinden “haber veren”?? anlaminda ismi-i fail, ya da nebve = 55
kokiinden “degeri yiikseltilmis” anlaminda ism-i mef’ul olur.? Birincisinde hemze,
ikincisinde de vav harfi ya harfine doniistiiriilmiistiir.2*

15 fbn Manzur, Lisanu 'I-Arab, 13/15; el-Ici, el-Mevdkif fi ilm-i kelam (Kahire: Mektebetii’l-Miitenebb,
ty.), 337; Kadi Abdulcabbar, el-Mugni, 15/14.

16 Ibn Firek, Ebu Bekir Muhammed b. Hasan, el-Miicerred-ii Makalati’s-Seyh Ebi’i-Hasen el Es’ari

thk. Daniel Gimaret (Beyrut: Darii'l-Mesrik, 1987), 174.

Zemahseri, el-Kegsdf ed. Murat Siiliin, gev. Muhammed Coskun vd. (Istanbul: Tiirkiye Yazma

Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2018), 4/194.

18 Ciircani, et-Tdrifat, 239.

19 isfahani, el- Miifredat, 1030.

20 Sad, 38/67-68.

2L Isfahani, el- Miifredat. 1031.

22 bk. Al-i Imran 3/15.

2 {bn Manzur, Lisanu’I-Arab, 1/163; Isfahani, el- Miifredat. 1032; Bagdadi, Usuli’d-din, 154; Ciircani,
Serhu’l-mevdkif, 3/173; Teftezani, Serhu’l-Makasid, 5/5.

4 Ismail b. Hammad el-Cevheri, es-Sthdh: Tdcii’l-luga ve Sthahu’I-Arabiyye, nsr. Ahmed Abdiilgafir
Attar (Beyrut: Darii’l-Ilm, 1979), 6/2500.

17

N

64



Adudiiddin el-ici (1. 756/1355) nebi kelimesinin farkli koklerden tiiredigi
kanaatindedir. Ona gore “Allah’tan haber vermesi itibariyla (L) "nebe" kelimesinden
haber veren manasina gelebilir. Peygamberlerin halinin yiiceliginden dolay1 yiicelik
anlamina gelen “(33) "niibiivve" tiiremis olabilecegi gibi Allah’a bir yol olmasindan
otiirii yol anlamina gelen ((=) "nebi"den tiiremis olabilir.?® Nebi kelimesi miibalagali
ism-i fail olarak kabul edildiginde ‘haber getiren, el¢i’ anlamina gelir. Ism-i mef’ail
oldugunda ise ‘kendisine haber verilen’ anlamina gelir. 2

Matiiridi’ye gore nebi, soru sorulmasi ve bilgi talebi durumunda onlara
birtakim hususlar1 haber veren demektir. %’ Pezdevi’ye gore Allah’in kendisine
Cebrail’i gondermedigi, miistakil bir seriat1 olmayan fakat Allah'm insanlar1 Islam’a
davet i¢in ilham verdigi ve bunu riiyada gosterdigi kimsedir. O kisinin nebi oldugunu
Allah baska bir resulii ile insanlara haber verir.?8 Nebi resul ayriminda Pezdevi bu
aciklamalari ile meseleye farkli bir boyut katmaktadir. Zira ona gore nebi, Cebrail ile
goriismeyip niibiivvetine dair isareti rilyasinda géren kimsedir. Riiyanin insanlar i¢in
gegerliligi ise bagka bir resuliin bildirmesi ile miimkiin olacaktir. Onun bu
degerlendirmesine Sabini’de rastlamadik. Esasen Sabini eserlerinde nebi ve resil
arasindaki fark basta olmak iizere niibiivvet meselesinde detayli agiklamalar yapmakta
ancak hatlar1 kesin olarak ¢izilmis bir nebi tamimi yapmamakta, nebi ve resul
kavramlarina iliskin etimolojik bilgiler vermemektedir.

Tiirkgede kullandigimiz Farsca kokenli peygamberlik ? kelimesi, Kur’an-1
Kerim’de risalet ve niibiivvet kavramlari ile ifade edilir. Kur’an’da gecen “hikmet” ve
“miilk” kelimeleri miifessirlerce niibiivvet olarak degerlendirilmistir.° Niibiivvet,
nebi kelimesinin mastaridir. Koken itibariyla haber vermek manasindaki ‘neb’, veya
konum ve degeri yiiksek olmak anlamindaki ‘nebve’ kokiinden tiiremis bir mastar isim
olan niibilivvet, terim olarak diinya ve ahiret hayatlariyla ilgili ihtiyaglarin giderilmesi
icin Allah ile akil sahibi insanlar arasinda yapilan el¢ilik gorevine denir. Boylece
diinya ve ahirette herhangi bir mazeret ileri siirmeleri s6z konusu olmayacaktir.>! Biraz

%5 bk. Adudiiddin el- ici, el-Mevdkif fi ilm-i keldm, 334.

% {sfahani, el- Miifredat, 1032; Teftezani, Serhu’l-Mekasid 5/5; Nesefi, Tebsiratii’l-edille, 1/162;
Ciircani, Serhu’l-mevakif, 173.

21 Matiiridi, Te 'vildt, 6/92.

28 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 20; Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 320.

29 Peygamber kelimesi, Fars¢a ‘haber’ anlamia gelen “peyam” sdzciigiiyle, ‘yiik tagiyan, alan, getirip
gdtiiren’ anlaminda “ber” sdzciigiiniin birlesmesi ile tiiretilmis bir kelimedir. bk. Ibrahim Olgun -
Cemsit Drahsan, Fars¢a-Tiirkge Sozliik (Ankara: Elhan Kitabevi, 1984), 42, 76; D. Mehmet Dogan,
Biiyiik Tiirk¢e Sozliik Ankara: 1981), 1236; Siileyman Uludag, Islam da Inan¢ Konular: ve Itikadi
Mezhepler (Istanbul: Marifet Yayinlari, 1992), 85-186.

% Mukatil b. Siileyman, Tefsiru Mukdtil b. Siileyman thk. Abdullah Mahmud Sehata (Beyrut: Dar-u
ihyau’t-turas, 2002), 1/380.

31 isfahani, el- Miifreddt, 1031; ibn Manzir, Lisdnii’l-Arab, 15/301-302; Ebu’l-Beka el-Kefevi, el-
Kiilliyyat thk. Adnan Dervis- Muhammed Misri (Beyrut: Miiessesetii’r-risale, 2011), 652; Asim
Efendi, Kdmiisu’l-muhit, 1/239. Muslihuddin Mustafa, Ahteri-i Kebir ngr. Kirimli Yusuf Ziya
(Dersaadet: Matbaa-i Arif, 1322), 1065.

65



daha anlagilir olmasi itibariyla EbG Nuaym’in (6l. 430/1038) niibiivvet tanimini
vermekte fayda goriiyoruz. Ona gore niibiivvet, “Allah’in dini ve diinyevi konulara
dair buyruklarini haber vermek iizere sectigi ve iistiin ahlaki 6zelliklerle donattig: yiice
ruhlu insani, kendisiyle insanlar arasinda elgilik yapmak iizere gorevlendirmesidir.”?

Kur’an-1 Kerim’de peygamberler i¢in kullanilan kavramlardan biri de resuldiir.
Resul kavrami sozliikte yonlendirme, yoneltme ve gonderme anlamindaki irsal
kelimesinden tiiretilmistir. > Restil kelimesinin mastar1 irsal (JW))) sozciigiidiir.
Ayrica “fe’ul” vezninde miibalaga sigasindadir. Sozliikte, resul yiice bir gorevle
vazifelendirilen kisi anlamina gelir. Ayrica el¢i anlaminda kullanilir ve goénderenin
kendisine verdigi gorevi teslim alarak yerine getirmekle gorevli kisi demektir.®* Dini
bir terim olarak restl, Allah’in yarattiklarina emir ve yasaklarini iletmekle
gorevlendirdigi kisidir.®

Kur’an-1 Kerim’de resul kelimesi hem peygamberler hem de melekler i¢in
kullanilir. “Allah meleklerden de resuller seger, insanlardan da. Siiphesiz Allah
hakkiyla isitendir, hakkiyla gorendir’>® ayetinde oldugu gibi meleklerin de elgilik
vazifesi ifa etme anlaminda resul olarak gérevlendirildikleri anlasilir.® Yine “O
(Kur’an), siiphesiz degerli, giiglii ve arsin sahibi katinda itibarli, orada (meleklerce)
itaat edilen, giivenilir bir elginin (Cebrail’in) getirdigi s6zdiir’®® ayetinde dogrudan
Cebrail resul kavraminim bir karsilig1 olarak kullanilir.®®

Resul ve risalet kavramlar1 esasen ayni anlamlara gelen farkli kaliplardaki
kavramlardir. Kur’an-1 Kerim’de ‘resul’ kelimesi isimlesmis sifat olarak ‘risalet’ ise
mastar olarak gegmektedir. Dolayisiyla sozliik ve terim anlamlari itibariyla her ikisinin
de birbirini kapsadigini goriiyoruz. ilgili ayetlere bakildiginda ‘resul’ mutlak anlamda
elci, ‘risalet’ ise elgilik anlaminda kullanilmistir.*° Kur’an’da “Ben bunlara bir hediye
génderecegim, sonra bakacagim elciler ne ile dénecekler?”*' ayetinde, miirsel
kelimesi “el¢i/el¢ilik” anlaminda kullanilmagtir.

Matiiridi’ye gore resul “Ister sorsunlar ister sormasinlar ister dilesinler, isterse
kacginsinlar tebligle gorevlendirilmis el¢idir. Hz. Muhammed i¢in bildirme ve teblig

%2 Ebii Nuaym el-Isfahani, Deldilii 'n-niibiivve, 33-34.

3 1bn Firek, el-Miicerred, 174.

34 Tbn Manzir, Lisanu’I-Arab, 1/163.

% Ciircani, Ta 'rifdt, 239.

% el-Hac 22/75.

37 Diger ayetler i¢in bk. Hid 11/77, 81; el-Ankebiit 29/31; el-Miirselat 77/1; ez-Zuhruf 43/80.

38 et-Tekvir 81/19.

39 Diger ayetler icin bk. bk. Al-i Imran 3/144; el-Maide 5/32, 67; el-En’am 6/48; en-Nahl 16/36; el-
Isra 17/15; el-Hac 22/52; el-Mii’mintin 23/51.

Furat Akdemir, “Kur’an Baglaminda Peygamberlerin Sifatlar1”, Diizce Universitesi Sosyal Bilimler
Dergisi 8/1 (2018), 55.

4 en-Neml 27/35.

40

66



olmak iizere her iki durumda mevcuttu.”*? Sabiini’ye gore nebi ve resul arasinda
derece farki vardir ve her nebil resul makamina ulasamaz. Her iki miitekellimin
goriigleri bir sonraki baglikta detayli olarak ele alinacaktir.

Resul kelimesine bir¢ok terim anlami verilmistir. Bunlarda kiigiik farklar
olmakla birlikte ortak noktalarini dikkate aldigimizda séyle bir tanim yapmak
miimkiindiir: Dini teblig etmek iizere Allah tarafindan secilen, kendisine Cebrail’in
araciligiyla yeni bir seriat vahyedilen ve getirdigi yeni seriat ile kendisinden 6nceKkileri
nesh eden kisidir.*®

Resul kelimesinin mastar1 olan risdlet kavramini ise su sekilde tanimlamak
mimkiindiir: Allah’in kullar1 arasinda sectigi bir kulunu insanlara teblig ile
vazifelendirip gondermesidir. Bir baska ifadeyle risalet, Allah’tan aldigi mesajlari
insanlara teblig etmek iizere peygamberlik gorevi anlamma gelir.** Bu gérevi yerine
getiren kisiye ise resul denir.

42 Matiiridi, Te vildt, 6/92.

4 Ciircani, Ta rifdt, 110; Kadi Abdiilcebbar, Serhu’l-usuli’l-hamse, 567; Bagdadi, Usuli’d-din, 154;
Ibn Hiimam, el-Miisdyere, 198.

4 Isfahani, el- Miifiedat, 733; Tbn Manzir, Lisdnii’I-Arab, 9/284.

67



1.2. Nebi ve Resul Arasindaki Fark

Kur’an-1 Kerim’de peygamberler i¢in nebi ve resul kavramlarinin ayri ayri
kullanilmasi nebi ve resul arasinda fark olup olmadig1 sorusunu giindeme getirmistir.
Bu hususta, nebi ile resul arasinda fark olmadigini iddia edenler oldugu gibi resuliin
nebiden kapsam ve derece itibariyla daha iistiin oldugunu savunanlar da olmustur.

Kur’an-1 Kerim’de ad1 gegen peygamberlerin bir kismi i¢in nebi, bir kismi i¢in
resul kavrami kullanilirken bazilar1 i¢in ise hem resul hem nebi kavramu
kullanilmaktadir. Yalnizca nebi olarak isimlendirilen peygamberler Hz. Hid, Hz. Lit,
Hz. Salih, Hz. Suayb, Hz. Yunus iken 45 yalnizca resul kavrami kullanilan
peygamberler Hz. idris, Hz. ibrahim, Hz. Yahya, Hz. Yakub ve Hz. ishak’tir.*¢ Hem
resul hem de nebi olarak anilan peygamberler ise Hz. Niih, Hz. Ismail, Hz. Misa, Hz.
Hardn, Hz. isa ve Hz. Muhammed’dir.*’

Hz. Nih
Hz. ismail
Hz. Misa

Hz. HarGn

Hz. Isa

Hz. Muhammed

Yalnizca nebi olarak Hem nebi hem resul olarak Yalnizca resul olarak

isimlendirilen peygamberler isimlendirilen peygamberler isimlendirilen peygamberler

4 Hz. Idris i¢in bk. Meryem 19/56. Hz. Ibrahim igin bk. Meryem 19/41; el-Ahzab 33/7. Hz. Ishak i¢in
bk. Meryem 19/49; es-Saffat 37/112. Hz. Yékub i¢in bk. Meryem 19/49. Hz. Yahya igin bk. A-li
Imran 3/39.

46 Hz. Had icin bk. el-A’raf 7/67; es-Suara 26/123, 125. Hz. Salih icin bk. el-A’raf 7/75, 77; es-Suara
26/141, 143; es-Sems 91/13. Hz. Lt igin bk. es-Suara 26/160, 162; es-Saffat 37/133. Hz. Suayb i¢in
bk. es-Suara 26/176-178. Hz. ilyas icin bk. es-Saffat 37/123. Hz. Yanus i¢in bk. es-Saffat 37/139.

47 Hz. Nah i¢in bk. el-A’raf 7/61; el-Furkan 25/37; Suara 26/105, 107; el-Ahzab 33/7. Hz. Ismail i¢in
bk. Meryem 19/54. Hz. Misa i¢in bk. el-A’raf 7/104; Meryem 19/51; el-Ahzab33/7; ez-Zuhruf
43/46; es-Saf 61/5; el-Miizzemmil 73/16. Hz. Har(n i¢in bk. Meryem 19/53; Taha 20/47. Hz. isa
icin bk. A-li imran 3/49; en-Nisa 4/71; el-Maide 5/75; Meryem 19/30; el-Ahzab33/7; es-Saf 61/6.
Hz. Muhammed i¢in bk. el-Bakara 2/285; A-li imran 3/68, 144; el-A’raf 7/157-158; el-Enfal 8/64;
el-Ahzab33/7, 21, 40; el-Fetih 48/29.

68



Kur’an-1 Kerim’de nebi ve resul kelimelerin gectigi ayetlerden nebi ve resuliin
ayni anlama geldigini ¢ikarmak miimkiin oldugu gibi farkli anlamlara geldigini
¢tkarmak da miimkiindiir. Ornek vermek gerekirse Mu’tezile’nin Hac stiresi 52. Ayette
gecen “Ne kadar resul ve nebi gonderdiysek...” ifadesinden hareketle nebi ve resuliin
yan yana gelmesi nedeniyle ayni anlama geldigini iddia etmektedir. Ancak Ehl-i
siinnet ayni ayetin nebi ve resuliin farkli anlamlara geldigini ispat ettigini
sOylemektedir. Ancak ilgili ayetlerden yola ¢ikarak nebi ve resul arasinda fark
olduguna dair delillendirmede bulunmak hem daha kolay hem de tevile kalkismadan
bu yonde degerlendirmek daha uygundur.*®

Mu’tezile basta olmak tizere bir kisim kelami ekollere gore nebi ve resul
arasinda fark yoktur. Ancak ibn Farek, Bagdadi, Maverdi, Pezdevi, Omer en-Nesefi
ve Ciircani gibi ehl-i slinnet kelamcilarina gére bu iki kavram arasinda fark vardir.
Resul kavrami nebi kavramina gore daha genis anlama sahiptir. Bu anlam genisligini
ifade eden en 6nemli ciimle de “Her resul nebidir; fakat her nebi resul degildir.”
ifadesidir. *° Son donemde bu iki kanaate ilaveten iigiincii bir anlayisin da dile
getirildigini goérmekteyiz. Bu goriisii savunanlara gore risalet ve niibiivvet
peygamberligin iki farkli yoniine isaret etmektedir. Peygamberligin Allah ile olan
iliski boyutuna “niibiivvet”, insanlarla olan iliski boyutuna da “risalet” denir.>

Mu’tezile’nin 6nde gelen alimlerinden Kadi Abdiilcabbar’a gore nebi ve
resuliin her ikisinin de vahiy almasi dolayisiyla aralarinda bir farktan s6z edilemez.
Ona gore nebi de resul de Allah’tan vahiy alir. Her ikisi de aldiklar1 vahyin yaninda,
insanlarin dogru yola ulastirilmasi hususunda gorevlidir ve aralarinda bu noktada bir
fark bulunmamaktadir. O, nebi ve resuliin ayni oldugunu ¢ok ¢arpici bir benzetme ile
sOyle ifade eder: “Allah Tedla meyve olan hurma ile nar1 birbirinden ayirmistir. Bu
durum hurma ve narin meyve olmadigina delalet etmez. Buradaki durum da aynidir.”
Nebi ve resul kelimelerinin Hz. Peygamber i¢in kullaniliyor olmasinin yaninda,
“Senden once hi¢hbir nebi ve resul gondermedik ki, o bir sey arzu ettigi zaman seytan
onun arzusu igerisine mutlaka (onu diinya ile mesgul edecek bir diisiince) atmig
olmasin. Fakat Allah, seytamin attigint derhal iptal eder.” (el-Hac 22/52) ayetinde nebi
ile resuliin yan yana gelmesini de bu iki kavram arasinda bir fark olmadigina delil
saymaktadir. Yine Peygamber Efendimiz i¢in kullanilan “hateme’n-nebiyyin” ifadesi

4 Yavuz, Islam Diisiincesinde Niibiivvet, 24.

49 Ibn Farek, el-Miicerred, 174; Abdiilkahir el-Bagdadi, Ehl-i Siinnet Akaidi (Kitabu Usuli’d-din) gev.
Omer Aydin (Istanbul: Isaret Yayimlar1,2016), 188; Maverdi, Aldmii ‘n-Niibiivve (Beyrut, y.y., 1994),
93; Pezdevi, Usulu’d-din, 320; Razi, Tefsir-i Kebir 28/190; Necmeddin Omer en-Nesefi, et-Teysir
fi 't-tefsir haz. Muhammed Coskun (istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlar,
2019), 2/477; Ciircani, Serhu’l-Mevékif, ¢ev. Omer Tiirker (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler
Kurumu Bagkanlig1 Yaynlari, 2015), 1/104.

% Sait Ramazan el-Bati, Kiibra'l-Yakiniyyati’l-Kevniyye (Suriye: Daruw’l-Fikr, 1997), 173;
Abdurrahman Aydin, “Fahreddin Razi ile Elmalili Tefsirleri Baglaminda Nebi, Resul ve Peygamber
Kavramlarina Genel Bir Bakis”, Tokat Ilmiyat Dergisi 3/1 (2015), 73.

51 Kadi Abdiilcebbar, Serhu Usuli’l-Hamse, 2/428.

69



de nebi ve resul arasinda fark olmadigina delil sayilmistir. Eger fark olsaydi “nebilerin
sonuncusu” ifadesi yerine “resullerin sonuncusu” ifadesi kullanilirdi. Mu’tezile’nin
O6nemli simalarindan Cahiz’in (61. 255/869) nebi ve resul konusunda bagli bulundugu
ekolden farkli diisiindiigiinii goriiyoruz. Ona gore kendisine miistakil kitap verilen
peygamberlere resul, verilmeyenlere ise nebi denir. Ancak Cahiz bu kanaatini
destekleyen delil ortaya koymaz. Edebiyatc1 ve dilbilimci olmasi hasebiyle boyle bir
ayrim yapmis olmasi muhtemeldir. Zira sozliikklerde nebi ve resul arasinda ayrim
bulunmaktadir.>?

Hanefi- Matiiridi kelamcilarindan Pezdevi’nin nebi ve resul ayirimini dikkate
aldigin1 goriiyoruz. Ona gore nebi Allah’in Cebrail’i gondermeyip sadik riiya ile
kendilerine ilham ettigi kKimsedir. Nebilerin miistakil bir seriat1 yoktur fakat insanlara
davet ile gdrevlendirilmistir.>® Pezdevi, nebi ve resuliin Allah katindaki derecelerinin
birbirinden farkli oldugunu, tipki insanlarin nebi ve resuller karsisinda daha alt bir
konumda olmas1 gibi, nebilerin de resuller karsisinda Allah katinda seref ve itibar
yoniinden daha asagi konumda oldugu kanaatindedir. Yine ona gore resul ve nebinin
seref ve itibarlar1 vefatlarindan sonra da devam edecektir. Bu vesile ile o0,
Mu’tezile’nin peygamberlerin gergek itibarlarmin ve sahip olduklari hiikiimlerin
vefatlarindan sonra devam etmeyecegi seklindeki diisiincelerini reddeder.>*

Es’ari kelamcilarindan Sehristani niiblivvet, risalet, resul ve nebi kavramlarinin
tahlillerine girmeksizin niiblivvet ve risaleti birlikte kullanir.?® Razi, Hac Sdresinin 52.
ayetini aslinda nebi ve resul arasinda ayrim olduguna delil olacagini ifade etmektedir.
Ona gore bu ayette nebi kelimesi O6nce gelmis ve sonra gelen resul kelimesine
atfedilmistir. Dil kurallarina gére genel olan 6zel olana atfedilir. Bu durumda, nebi
genel, resul ise 6zeldir ve aralarinda fark vardir.%® R4zi’nin bugiin kabul goren klasik
nebi-resul ayrimini benimsedigi onun bu kavramlara yiikledigi anlamlardan da
anlagilmaktadir. Razi’ye gore nebi, kendisinden Onceki peygamberin seriatini takip
eden ve insanlar1 s6z konusu seriata tabi olmaya ¢agiran kisidir.>’

Nebi ile resul arasinda fark oldugunu ifade eden Matiridi ve Es’ari
kelamcilarin yaninda tasavvufi cevrelerin de benzer bir kanaate sahip olduklarim
goriiyoruz. Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’ye gore kendisine yeni bir seriat verilen
peygamberler resul; yeni bir seriat verilmeyen peygamberler nebidir. Ancak
Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’nin yeni bir seriat verilip verilmeme seklindeki tasnifinin

52 Mehmet Baktir, “Cahiz’in Niibiivvet Anlayis1”, Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 10/2 (2006), 260.

5 Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 320.

5 Pezdevi, Usulii‘d-din, 130. Kemalledin ibn Hiimam, el-Miisdyere fi- ilm-i keldm thk. Abdiilmecid
Elban (Misir: 1929), 187-188; Sabini, el-Bidaye, 45.

bk. Halil Oztiirk, Sehristani 'nin Keldmi Goriisleri (Sivas: Cumhuriyet Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Doktora Tezi, 2017), 278.

% Fahreddin er-Razi, Tefsir-i Kebir (Mefatihu 'I-gayb), 6/244.

5 Fahreddin er-Razi, Tefsir-i Kebir, 28/190.

55

70



“teblig” ile 6zellestirdigini goriiyoruz. Buna gore Allah’tan sadece kendisini baglayan
bir seriat alan ve bu aldig1 seriat1 teblig vazifesi olmayan peygamberler nebidir.
Allah’tan aldigi seriati bagkalarina teblig ile yiikiimlii kilinan peygamberler ise
resuldiir. Bu agidan bakildiginda ilk resul Hz. Nah’tur.%®

Matiiridi’nin nebi ve resul arasindaki farka dair net bir kanaate sahip oldugunu
goriiyoruz. O, A’raf Stresi’nin 157. ayetini tefsir ederken su agiklamalar1 yapar:
“Cenab-1 Hak ‘o resulii, o nebiye’ anlamindaki beyanla onu resul ve nebi olarak
isimlendirdi. Resul, risaleti teblig etmek iizere gonderilmis ve her durumda bununla
gorevlendirilmis kimsedir. Nebi, soru sorulmasi ve bilgi talebi durumunda onlara
birtakim hususlar1 haber veren demektir. Resul ister sorsunlar ister sormasinlar ister
dilesinler, isterse kaginsinlar tebligle gorevlendirilmis elgidir. Hz. Muhammed igin
bildirme ve tebli§ olmak iizere her iki durumda mevcuttu.” % Matiiridi’nin bu
aciklamalarindan, onun resul ve nebi ayrimini, risdlet vazifesi cercevesinde ele aldigin
goriiyoruz. Buna gore her haliikdrda risdleti teblig eden peygamberler resul iken,
kendisine soru sorulunca bilgi vermek durumunda olan peygamberler ise nebidir.
Matiiridi’nin ifadesiyle resul, “benzerinin meydana getirilmesi miimkiin olmayan
ayetlerin (mucizelerin) verildigi kimseler” iken; nebi, sozii edilen karsi durulmaz
ayetlere (mucizelere) sahip olmayan sadece insanlar1 Allah’in dinine bagka seriata
davet eden kimselere” denir.®°

Matiiridi, nebi ve resul kavramlarinin farkli oldugunu Bakara stresi 61. ayetin
izahinda ¢ok net olarak vurgulamakta ve farkli bir izah gelistirmektedir. Ilgili ayette
Israilogullarinin Allah’in gazabina ugramalarina sebep olarak zikredilen “Allah’in
ayetlerini inkar etmeleri ve peygamberleri haksiz yere oldiirmeleri” ifadelerini,
“Siiphesiz ki bir resullerimize yardim edip zafer verecegiz.”®' ayetiyle birlikte
degerlendirir. Bu baglamda resullerin 8ldiiriilmedigini, Israilogullarinin 6ldiirdiigii
peygamberlerin nebi olduklarini ifade eder.? Yine ona gére nebiler miistakilen bir
seriata sahip degildir. Aksine kendilerinden Onceki seriatlara ¢agirirlardi, mucizeleri
ise kendi donemlerinde veya Onceki zamanlarda yasayan resullerin mucizelerinden
ibaretti.®®

5 Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’nin nebi ve resul arasindaki ayrimin benzerini resul kavram iginde de

yapmaktadir: “Ona gore teblig, resuliin ayirt edici vasiflarindan birisidir, fakat resuliin, emrine itaat
etmeyenler {izerinde bir otorite kurma yetkisi yoktur. Onun gorevi sadece Allah’tan aldigi hitkmii
yasa yapmak veya O’nun tarafindan kendisine 6zel olarak gonderilen seyi seriat edinmektir. Allah’in
resule, kendilerine gonderildigi kimseler tizerinde hiikiimranlik yetkisi vermesi onu halife yapmasi
demektir. Yani bu durum da o, ‘resul halife’ olmus olur. Fakat peygamber olarak gonderilen herkes
hiikmetme yetkisine sahip degildir.” Bu konuda detayl1 bilgi i¢in bk. Sancar, Kelam ve Tasavvufta
Niibiivvet, 96-101.

% Matiiridi, Te 'vildt, 6/92.

80 Matiiridi, Te 'vilat, 1/173.

61 el-Mii’min, 40/51.

62 Matiiridi, Te 'vildt, 1/172-173; Benzer agiklamalar icin bk. Matiiridi, Te *vilat, 1/203, 4/108, 12/223.

63 Matiiridi, Te vildt, 1/174.

71



Nebi ve resul arasindaki farka dair Matiiridi’nin bir bagka izahi, Hz. Miisa i¢in
®4 Ayetinin tevilinde yapmaktadir: “Bazilar1 resul ve nebi
kelimeleri arasindaki farki agiklarken restl (yeni bir seriati) teblig ile gorevli, nebi ise
bir bagka resuliin teblig ettigi (seriat1) bildirmekle gorevli peygamber anlamina gelir
demislerdir. Bazilar1 ise resul kendisine vahiy ve kitap inen peygamber, nebi ise
(kendine 6zel vahiy gelmeyen, bir bagka resuliin seriatini) haber veren peygamberdir
demislerdir. Nebi kelimesi esasen her tiirlii hayir ve bereketten haber veren peygamber
demektir. Bir peygambere “nebi” denmesinin sebebi, kendisinde (hayir ve bereket)
Ozelliklerinin toplanmasindan dolayidir. Buna “siddik” kelimesi 6rnek verilebilir. Bir
kimseye bu isim ancak biitiin hayir ve bereket Ozelliklerinin kendisinde
toplanmasindan sonra verilebilir. S6z konusu 6zelliklerden birisi eksik olursa o kisiye
“s1ddik” degil “sadik™ denilir. O eksik olan 6zellik de kendisinde toplanirsa kisi
“siddik” olur. Iste “nebi” de bdyledir. Kendisinde biitiin hayir ve bereket 6zellikleri
toplandig1 icin ona “nebi” denilmistir.” % Bu durumda Matiiridi’ye gore nebi
peygamberlerin sifati1 iken resul gorevlerine iligkin 6zel bir duruma karsilik
gelmektedir.

“O nebi ve resuldii”

Matiirldi’nin yukarida verdigimiz agiklamalarindan onun nebi ve resul arasinda
kesin bir ayirim yaptigini ¢ikarmak miimkiindiir. Onun “Bu durumda ilahi yardim
(nusret) hem resuller hem de nebiler i¢in s6z konusu olup nebilerin karsi durulmaz
mucizelere sahip olup olmamalar1 konusunda da herhangi bir ispat yapmak miimkiin
degildir.” ® ifadesi ile nebi ve resul arasinda ayirim olmadigini iddia edenlerin de hakli
olabilecegine dair bir izlenim vardir. Ancak kanaatimizce mezkir ‘agik kap1 birakma’
islubu, onun genel anlamda kelami bir metodu olup, ilmi tevazusunun ve hata ederek
insanlar1 yanlis yonlendirmekten korkmasinin bir tezahiirtidiir.

Nebi ve resul arasindaki ayrim konusunda Matiirid1i ile benzer kanaatlere sahip
olan Sabilini’ye gore nebi ve resul niibiivvetin iki farkli gorev asamasidir. Onun bu
husustaki en net goriisiine Hz. Miasa’nin, “Ey Miisd! Muhakkak ki ben yalnizca
787 ayetini isitmesi hadisesinde gdriiyoruz. Ona gore
Allah Teala rububiyetinin ikrami olarak Hz. Miisd’ya kelamullah ile teklim etti. Hz.

alemlerin rabbi olan Allah im.

Misa ile vasitasiz (Cebrail’in aracilifi olmadan) konusmasi “vahy-i irsal” degil;
“vahy-i niibiivvet” idi. Yani o heniiz resul degil nebi idi. Onun risaleti “Ikiniz beraber

Firavun’a gidin, ¢iinkii o sinirt ¢ok ast1.”®® emri ile baslamustir.®

Sablini, nebi ve resul arasinda farka iliskin somut bir Orneklendirme
yapmaktadir. Hz. Misa ile yol arkadasinin kissasinda kissasinda, o kisinin (Hizir’in)

6 Meryem 19/51.

8  Matiiridi, Te vilat, 9/195.
6 Matiiridi, Te vilat, 1/171.
67 el-Kasas 28/30.

68 Taha 20/43.

89 Sabiini, el-Miinteka, 90.

72



nebi oldugunu kabul etmekte ardindan onun i¢in resul denebilir mi sorusunu sormakta
ve cevaben sunlart soylemektedir: “O, Hz. Misa’nin vakif olmadig1 bir seyi dgretiyor
dolayisiyla nebidir; miirsel degildir. Cebrail’in yardimcilart nebilere haber getirince
Cebrail olmadiklar1 gibi o kul da miirsel olmaz.”’® Onun bu yaklasimindan Cebrail’in
araciligi ile vahiy alanlarin hiikiim ve seriat vaz edenlerin resuller oldugunu, boyle
olmayanlarin nebi oldugunu ve resullerle ayni gorevlerinin olmadig1 anlagilmaktadir.

Nebi ve resuliin farkli oldugu diisiincesini siirdiiren Sabini, Hz. Misa ile Hz.
Ibrahim arasinda bir kiyaslama yaparak farkli bir perspektif getirmektedir. O, Hz.
Miusa’nin asasinin yilana doniismesi mucizesinde korkmasi ile atese atilan Hz.
Ibrahim’in siik(inetini kiyaslamakta ve “Hz. Ibrahim’in risalet davasmin sonunda
(nihayetii’l-hal) olmasina ragmen, Hz. Miisa ise niibiivvetin baslangigta idi ve risalete
heniiz ulasmamist” demektedir.”* Yani 0 nebi idi ancak resul degildi. Yine ona gore
Cenab-1 Hakk’in Hz. Miisa’ya, “Firavun’a git, ¢iinkii o simir1 ¢ok ast1.”’? buyurmasi,
onun resul olarak gorevlendirildiginin delilidir.”® Dolayisiyla nebi ve resul arasinda
fark vardir. Nebilikten sonra resulliik gérevi gelmektedir.

Sabilini nebi ve resul arasinda fark oldugunu ve bu farkin kendi ifadesiyle “Ehli
Siinnet ve’l-cemaat” ekoliince kabul edildigini belirtmektedir. Bu anlayisa gore
peygamberimiz nebi olarak yaratilmis ve resulliige hazirlanmistir. Kirk yasinin
basinda resul olmustur. Buna delil olarak ise “Hz. Adem ruh ve ceset arasinda iken
ben nebi idim”’* hadisini getirmektedir.

Sablni benzer ifadeler ile nebi ve resul arasinda fark olduguna isaret
etmektedir. O, nebi ve resul arasinda Allah’in katindaki konumlari itibariyla bir
kiyaslama yapmakta ve “Resullerin en alt menzilesi nebilerin menzilesinin en {ist
mertebesindedir” demektedir.”® Dolayisiyla nebi ve resul arasinda her seyden dnce
menzile (derece) itibariyla fark vardir. Hiyerarside Once nebilik sonra resulliik
gelmektedir. Bu anlayisa gore tiim resuller once nebi idiler. Nebilerin riiya ve ilham
ile Allah’tan bilgi aldiklar1 daha sonra Cibril’in araciligi ile vahiy almaya basladiklar
yukaridaki ifadelerinden de anlasilmaktadir. Bu goriisleri, Hz. Muhammed’in 6nce
sadik riiyalar ile vahiy almasi daha sonra Cibril’den vahiy almaya baglamasi ile de
uyumlu ve tutarhidir.

Ancak onun nebi ve resul arasinda ayrim olmadigi seklinde anlasilabilecek
ifadeleri de vardir. Sabtni’nin, “Hz. Misa nebi ve resuldiir”’® ifadelerini, her resul
nebidir, fakat her nebi resul degildir anlayisi ile degerlendirmenin daha isabetli oldugu

0 Sabini, el-Miinteka, 132-133.

I Sabini, el-Miinteka, 93.

2. Taha 20/24.

3 Sabini, el-Miinteka, 94.

4 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/59; Tirmizi, “Menakib”, 1.
5 Sabuni, el-Miinteka, 120.

6 Sabuni, el-Miinteka, 110.

73



kanaatindeyiz. Bu durumu ilkesele olarak “her resul 6nce nebiydi” seklinde de ifade
edebiliriz.

Sonug olarak Matiiridi ve Sablni’ye gore nebi ve resul arasinda fark vardir.
Matiiridi’ye gore nebi kendisine soruldugunda teblig ile ylikiimlii iken resul, kendisine
sorulsun ya da sorulmasin teblig ile vazifelendirilmis el¢ilere denir. Ona gore A’raf
stiresi 157 ile Bakara stresi 61. ayetleri nebi ve resul arasindaki farka dair delillerdir.
AKli delil olarak ise “siddik” ve “sadik” isimlendirmeleri arasindaki fark: 6ne stirmekte
ve bir kimseye siddik ismi biitiin hayir ve bereket Ozelliklerinin kendisinde
toplanmasindan sonra verilebilecegini ifade etmektedir. Sabilini’ye gore nebi ve resul
arasinda derece farki vardir ve her nebi resul makamina ulasamaz. Bu noktada nakli
delil olarak Kasas suresi 30 ve Taha siresi 43. ayetlerini delil getirmektedir.

74



1.3.  Vahiy ve Ilham Kavramlan

Niibiivvet bahsinde bilinmesi gereken konulardan biri de vahiy meselesidir. Zira
dinin hikimleri peygamberlere vahiy yoluyla ulastirilmaktadir. Peygamberler de
kendilerine ulasan vahiyleri insanlara teblig etmektedir.

Vahiy kelimesi (>5) kokiinden tlireyen mastar bir kelimedir. Kelime anlami

29 ey

itibariyla; “baskasindan gizleyerek birine bir seyi hizli ve gizlice ulastirma”, “isaret”,
“yaz1”, “yazilmis olan sey”, “elgilik (risalet)”, “ilham etmek”, “gizli konusma”, “kitap
yazmak” ve “baskalarma ulastirilan sey” gibi anlamlara gelir.”” Bir baska agidan
vahiy, “Allah’mn biitiin varliklara, yaratilis diizenine uygun davranis bigimlerini
bildirme yolu ve insanlarla konusma seklidir.”’® diye tanimlanabilir. Vahiy tefekkiir
sonunda ulasilan bir bilgi degil peygamberlerin kalbine siiratle atilan bir sozdiir.
Buradan hareketle vahyin tanimi su sekilde yapilabilir: “Vahiy, duyularla algilama ve
akil yiiritme yontemi disinda, Allah’in insanlar arasindan sectigi peygamberine ruhi
bir yolla iletip 6grettigi ve insanlarla iletisim kurdugu sozdiir.”’® Vahyin mahiyetini
tam olarak bilmek miimkiin degildir. Zira “Allah’in peygamberlerine irade ettigi
Onerileri bildirmesi olan vahiy, Allah ile peygamberleri arasinda mahiyetini ancak
Allah’m ve kismen de peygamberlerin bilebilecegi bir iletisim vasitasi olarak

aciklanmaktadir.”’8

Kur’an’da vahyin gelis sekilleri ile ilgili en net ifadelerin yer aldig1 ayet sudur:
“Herhangi bir beser ile Allah’in konusmast ancak vahiy ile yahut perde arkasindan ya
da bir elgi gonderip izni ile diledigini vahyetmesi seklinde olabilir. Muhakkak ki O ¢ok
yiicedir, engin hikmet sahibidir ®" Ayette gecen hususlari destekler mahiyette vahyin
gelis sekillerini izah eden farkli rivayetler vardir. Bunlardan birincisi ar1 ugultusu
seklinde gelmesidir. Hz. Omer’den sdyle rivayet edilmistir: “Peygambere vahiy
geldigi esnada ar1 ugultusu gibi bir ses isitilirdi. Bir keresinde yine vahiy geldi, bir siire
bekledik, sonra kibleye dogru yoneldi, ellerini kaldirdi ve “Allah’im! Bize fazla fazla
ver; eksiltme. Bize deger ver, zelil kilma. Bize ver, mahrum birakma. Bizi tercih et,
bagkalariin kendisine tercih edildigi kisilerden kilma bizi! Bizden razi ol ve bizi raz1
et!” diye dua etti; sonra “Bana Oyle on ayet nazil oldu ki her kim onlarin geregini

7 ibn Cerir et-Taberi, Cdmiu’l-beydn thk. Ahmed Muhammed Sakir (Beyrut: Miiesestu'r-Risile,
2000) 6/406; Ibn Manziir, Lisdanu’I-Arab, 15/379; isfahani, el-Miifreddt, 536; Zemahseri, el-Kessdf,
3 /228, 398, 932.

78 [smail Bulut, “Vahyin Bilimsel Temellendirme imkani”, Eskiyeni 47 (Eyliil 2022), 613.

" Yavuz, “Kur’an ve Siinnette Vahiy”, 200.

80 Mehmet Akif Ceyhan, Kur’an Ayetleri Isiginda Vahiy (Ankara: Ankara Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisli, Doktora Tezi, 2016), 7.

8l es-Shra 42/51.

75



yaparsa cennete girer.” buyurdu ve “Miiminler feldha ermistir.”’® ayetinden baslayip

on ayeti tamamlayincaya kadar okudu.®®

Vahyin ikinci gelis sekli sadik riiyadir. Peygamberlerin riiyasi uyanik halde
gelen vahiy gibi bir tiir vahiydir. Rivayete gore Hz. Peygamber Mekke fethini
rilyasinda gormiistii. Dolayisiyla peygamberlerin riiyasi da vahiydir.®* Zeyd b. Sabit’in
(6l. 45/665) soyle dedigi rivayet edilmistir: “Peygamberin yaninda otururken kendisini
vahiy hali biirtidii. Bir ara dizi dizime degdi — o kadar agir idi ki — dizimi kiracagindan
korktum; sonra vahiy hali gecti ve ‘yaz’ buyurdu.®® ibn Abbas’tan nakledildigine gore
Hz. Peygamber’e vahiy geldiginde bu ona biiyiik bir agirlik verir ve rengi degisir, cildi
kiil rengine dénerdi. Hz. Aise’den soyle nakledilmistir: “Cok soguk bir giinde onu,
kendisine vahiy inerken gordiim, kisa bir miiddet sonra bu hal gegtiginde baktim
alnindan ter damliyordu.”%®

Vahyin tigiincii gelis sekli Cebrail’in asli sureti ya da bir sahabi suretinde vahiy
getirmesidir. “Ve aym diizeye gelmistir” anlamindaki (s $5«&)8" vahyi her getirdiginde
girmis oldugu insan suretine degil gercek suretine biiriindii demektir. Nitekim vahiy
getirirken genellikle Dihye b. Halife el-Kelbi (61. 50/670) suretinde gelirdi.® Vahiy
sirasinda Hz. Peygamber’in halinin degistigi rivayet edilmektedir. Cibril’i gercek
suretinde gordiigiinde de ayni sey olmustu.®

Matiiridi’ye gore vahiy kelimesinin bir¢ok anlami vardir. Bunlardan biri;
“atmak ve birakmaktir”. Boyle isimlendirilmesinin sebebi, kalbine birakilan ve
atilanin kimsenin, birinin bunu yapip biraktiginin farkina varmaksizin kalbine niifuz
etmesi ve siiratle kalpte vaki olmasidir. ® Dolayisiyla kalplere hizli bir sekilde
atilmasindan ve kalpte ortaya ¢ikmasindan dolay1 vahiy olarak isimlendirilmistir.%
Vahyin bir bagka anlami, ima ve isaret etmektir. En’am stresi 112 ayette gecen vahiy
kelimesi “burada gozleriyle veya dudaklariyla isaret etmesi anlamia gelir.%

Matiiridi peygamberlere gelen vahyi, “niibiivvet vahyi”, % peygamberlerin
disindaki insanlara, ar1ya ve yere gelen vahyi de “ilhdm vahyi” olarak nitelendirir.** O
vahyin kapsamini olduk¢a genis tutmaktadir. Nitekim ona goére bir takim kapali

8 el-Mii’'mintn 23/1.

8 Tirmizi, “Tefsir”, 24.

84 Zemahseri, el-Kessdf, 5/73, 6/254.

8  Eba David, “Cihad”, 19.

8 Buhari, “Bed’ii’l-Vahy”, 1.

87 en-Necm 53/6.

8  Zemahseri, el-Kessdf, 6/438.

8 pk. Ahmed b. Hanbel, el-Miisned 1/322; Buhari, “Bed’iil-vahy”, 1; “Bed’ii’l-halk", 6; Miislim,
“Iman”, 252-257

% Matiiridi, Te vilat, 8/163.

91 Matiiridi, Te vilat, 6/198.

92 Matiiridi, Te vilat, 5/204.

9 Matiiridi, Te vilat, 7/185; 8/164.

% Matiiridi, Te vilat, 11/11, 17/298.

76



meselelerin Hz. Peygamber tarafindan ¢6ziimlenmesi noktasina ger¢eklesen bazi
durumlar vardir ki bunlara “Kur’an dis1 vahiy” denir. Ona gore Kur’an dist vahyin
farkl gelis sekilleri vardir. Cebrail ile gondermek, sadik riiya veya kalbe ilham etmekle
veya diisiinme veya kiyas ile olur.®

]
Vahiy
I
[ |
] A
Niibiivvet Vahyi flham Vahyi
I
[ |
) )
Vahy-i gayr-i
Vahy-i metliiv rzetl?ivy
Kitab .
( ) (Beyan Vahyi)

Matiiridi’ye gore vahiy cesitleri

Matiiridi’ye gore siradan insanlara ve hayvanlara ilham edilen seyler kelime
anlami itibariyla vahiy olarak degerlendirilir. O, dil alimlerinden nakille sunlar
soylemektedir: “Dil alimlerinden bazilar1 sdyle demistir: Arap dilinde vahiy birkag
anlama gelir: Bunlardan biri niibiivvet vahyidir. O da Allah’in meleklerini
peygamberlerine ve elgilerine gondermesidir. Nitekim Yiice Allah soyle buyuruyor:
“Herhangi bir beser ile Allah’in konusmasi ancak vahiy ile olmustur.” % Vahiy
tiirlerinden biri de isaret anlamina gelen vahiydir. Tipki su ayette oldugu gibi; “Onlara
vahyetti ki sabah-aksam Allah’i tesbih edin.”®” Vahyin baska bir sekli de ilhAmdir.%
Su ayetlerde belirtildigi gibi: “Senin Rabb’in ariya vahyetti.”® “Misa’nin anasina
vahyettik ki...”1% Matiiridi’ye gore tevil ehlinin cogunlugu buradaki vahyin, risilet ve
haber verme konumunda degil, ilhdm ve kalbe bazi manalar1 atma tiiriinden oldugunu

% Matiiridi, Te 'vilat, 3/77, 8/197.

% “Herhangi bir beser ile Allah’in konusmasi ancak vahiy ile yahut perde arkasindan ya da bir elgi
gonderip, izni ile diledigini vahyetmesi seklinde olabilir. Muhakkak ki O ¢ok yiicedir, engin hikmet
sahibidir” (es-Stra 42/51).

% Meryem 19/11.

%8 Matiiridi, Te 'vilat, 4/375-376, 5/338.

% en-Nahl 16/63.

100 g]-Kasas 28/7.

77



sOylemistir. Ciinkii risalet vahyi olsaydi1 O, peygamber olurdu, bu ise caiz degildir. Ona
gore peygamber olmasini saglamaksizin Hz. M{isa’nin annesine risalet vahyine benzer
sekilde bir vahiyde bulunulmas1 miimkiindiir.’®® Ancak bu niibiivvet vahyi olarak
degerlendirilemez.

Niiblivvet vahyi olarak isimlendirilen vahiy tiirii Matiiridi’ye gore yalnizca
peygamberlere mahsustur. Allah (gaybi bildirmek i¢in) peygamberlerinden diledigini
secer. Yani O, diledigi kisiyi secer, onu kendisine el¢i yapar ve ona vahiy gonderir.
Buna gore peygamberlerden baska hicbir kimseye gokten vahiy inmez. % Hz.
Meryem’e gelen vahiy gibi niibiivvet vahyi digindaki vahiyler, ilham vahyidir ve
peygamberlerin haberleri gibi kesin bilgi ifade etmez.1%

Matiiridi’ye gore niibiivvet vahyi iki tiirlidiir. Birincisi vahy-i metliiv, ikincisi
ise vahy-i gayr-i metliiv 'diir.1°* O, zihar ayetini yorumlarken “Dolayisiyla bu hiikiim,
Hz. Peygamber’in seriatinda, zihar ayetinin niizuliinden 6nce de “gayr-1 metliiv”’ vahiy
(okunmayan, yani Kur’an dis1 vahiy) ile sabitti, her ne kadar daha 6nce Cahiliye devri
geleneginde mevcut ise de” demektedir.’®® Ayni sekilde Cendb-1 Hak, miinafiklarin
neler sdyledigini Hz. Peygamber’e haber vermesi®® ona gére ancak bunu vahiyle ve
kendisine gelen ayetle 6grenmistir.!%” Matiiridi’nin vahiy ve ayeti ayr1 ayr1 zikretmesi
kanaatimizce metliiv ve gayr-i metlilv vahiy ayrimindan kaynaklanmaktadir. Bu
meselede onun kanaatini daha net olarak ortaya koyan yorumu ise “Kitabin ve
elcilerimize gonderdiklerimizin asilsiz oldugunu savunanlar, evet onlar ileride gergegi
anlayacaklar!”% ayetinin tefsirinde gériilmektedir. Ona gére “kitap” ile kastedilenin
vahy-i metlitv, “cl¢ilerimize gonderdiklerimiz” ifadesi ile vahy-i gayr-i metliiv’un
kastedildigini ifade etmektedir.'%°

Vahy-i gayr-i metliviin acik oOrneklerinden biri Mescid-i Aksad’ya dogru
namazin kilinmasidir. Peygamber Efendimiz Mekke’de iken Kébe’ye dogru namaz
kiliyordu. Dolayistyla Hz. Peygamber’in elimizde tilavet ettigimiz Kur’an disinda
birtakim vahiyler aldig1 anlasilmaktadir. Peygamberlere kitap disinda vahiy geldiginin

101 pk. Matiiridi, Te vildt, 8/164; 11/20.

102 Matiiridi, Te 'vildt, 2/543.

103 Matiiridi, Te 'vildt, 16/186.

104 Vahy-i metliiv ve vahy-i gayr-i metliiv konusunda Biinyamin Erul sunlar1 sdylemektedir: “Vahyin
“vahy-i metluv” ve “vahy-i gayri metluv” seklinde ikili bir tasnife tabi tutulmasi, mefhum olarak ilk
nesillerin taniyip kullandig: bir yol degildir.” (Blinyamin Erul, “Alan Taramasi’nin Panoramasi-
Vahy-i Gayri Metluv Hakkinda Bazi Miilahazalar ve Bir Elestirinin Elestirisi”, Isldmiydt 3/1 (2000),
166). Erul’un, “ilk nesillerin ayrim yapmadigi” seklindeki iddiasinda Kkastettigi Kkisiler
miitekaddimin keldmcilar ise bu durum, Matiiridi’nin agik¢a kullanmis olmasi gercegi ile
celismektedir.

105 Matiiridi, Te 'vilat, 15/19.

106 el-Hasr 59/11.

107 Matiiridi, Te vilat, 15/86.

108 g|-Mii’'min 40/70.

109 Matiiridi, Te 'vildt, 13/94.

78



en agik delillerinden biri de suhuf ve ilahi kitap verilen peygamberlerin simirl
olmasidir. Peygamberlerin tamamina suhuf verilmemistir. Ancak biitiin peygamberler
vahiy almistir. Dolayisiyla kitap disinda Hz. Peygamber’e “vahyi gayri metliiv”
seklinde kitabin agiklanmasina ve uygulanmasina dair ek vahiy verilmesi inkar
edilemez.*

Vahyin ¢esitleri hususunda bir bagka ayirim daha yapan Matiiridi, Resulullah’a
gelen vahyin li¢ ¢esit oldugunu ifade etmektedir: “Birincisi Kur’an’dir, bunun
kendisine vahyedildigi aciktir. Ikincisi, beyan vahyidir; Allah onu Cebrail’in diliyle
yahut Allah’in diledigi baska bir vasita ile vahyetmekte, Hz. Peygamber de insanlarin
lehine ve aleyhine olan ve sadece bazilarini ilgilendiren hiikiimleri beyan etmektedir.
Uciinciisii ilham ve kavratma vahyidir. Aziz ve Celil olan Allah, Hz. Peygamber’e,
kendisine verilen vahiy ¢esitlerinin hepsine; Kur’an, beyan ve ilham yoluyla gelen
vahiylere sarilmasini emretmektedir. Allah biitiin bunlar1 ona gdstermis ve bunlarda
sasirmaktan yahut yanilmaktan veyahut dogru yoldan sapmaktan onu emin
kilmigtir.”*** Onun bu agiklamalari ile yukarida verdigimiz agiklamalari tenakuz gibi
goziikmektedir. Kanaatimizce ortada tenakuz yoktur. Zira Matiiridi’ye gore vahiy
niiblivvet vahyi ve ilhdm vahyi olarak ikiye ayrilir. Niiblivvet vahyi ise Kur’an ve
beyan vahyi olarak ikiye ayrilir. Bir bagka agidan sdyle izah etmek de miimkiindiir:
Vahiy; metliiv ve gayr-i metliiv olmak {izere ikiye ayrilir. Metliiv vahiy ile kastedilen
Kur’an’dir. Gayr-i metliiv vahiy ise beyan ve ilhamdir.

Matiiridi vahyin gelis sekillerini Stira stresi 51. ayet!!? cercevesinde ele alir.
Ona gore bu ayet, sanki risaletin mahiyeti konusunda sorulan bir soru veya bir olay
iizerine indirilmis gibidir. Ayette gecen “vahiy yoluyla” ifadesi ile Allah’m mesajlarin
peygamberin zihnine ve kalbine yerlestirmesi, peygamberin de onu anlayip insanlara
haber vermesi kastedilir. Ancak “vahiy yoluyla” soziine bazilari rityada gosterilen olay
diye mana vermistir ki peygamberlerin riiyalart da gergektir. Peygamberlerin riiyast,
uyanik halde gelen vahiy gibi bir tiir vahiydir.*® “Perde arkasindan” ifadesi ile Hz.
Miisa ile konusmasi gibil** konusmasi anlasilir. “El¢i gonderip ona izniyle diledigini
vahyeder.” ifadesi ile Cenab-1 Allah’in peygambere bir melegi gonderip haber
getirmesi anlagilir.'*® Sonug olarak vahyin gelis sekli Matiiridi’ye gore ilham ve riiya
yoluyla, dogrudan konusma ve melek vasitasiyla olmak tizere {i¢ sekilde tecelli eder.

110 Vezir Harman, “Nebi ve Resul Kavramlari Cergevesinde Peygamberligin Dindeki Yeri”,
Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 18/2 (2014), 72.

1 Matiridi, Te 'vilat, 13/271.

112 «“Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla yahut perde arkasindan konusur. Yahut bir elgi gonderip,
izniyle ona diledigini vahyeder. Siiphesiz O yiicedir, hiikiim ve hikmet sahibidir.”

113 Matiiridi, Te 'vilat, 14/61.

114 el-A’raf 7/143.

1S Matiiridi, Te 'vilat, 13/232.

79



Matiiridi'ye Gore Vahyin Gelis Bicimleri

. Dogrudan Vahiy: ilha
Melek Araciligiyla Vahiy Perde Arkasindan Vahiy ogru ar{/aﬁyily am

(Niibiivvet Vahyi) (Hz. Musa ile konusmas1 gibi) (ilham - Sadik Riiya)

Ona gore vahiy sekillerinden biri de fisildama anlamina gelen vahiydir (israr).
Nitekim Yiice Allah soyle buyuruyor: “Béylece biz, her peygambere insan ve cin
seytanlarmmi  diisman kildik. Bunlar, aldatmak i¢in birbirlerine yaldizli sozler
fisildarlar.”11® Matiiridi, baz1 miifessirlerin vahyin ash bir insanin arkadasina gizli
tutmasi icin bir s6z sdylemesi oldugunu ifade etmektedir. Vahiy bazen de ima ve yazi
ile de olur. Sonug¢ olarak vahyin esasi, hizlica kalpte vaki olmasi ve kalbe
atilmasidir. 1%’

Vahiy konusu ile baglantili hususlardan biri de ilham kavramidir. S6zliikte “bir
seyi hizlica yutmak, sindirmek ve batirmak’ anlamlarina gelir. Terim olarak “Allah’1n,
dogrudan veya melek aracilifiyla iyilik telkin eden bilgileri, istidlal ve tefekkiir
olmaksizin feyz yoluyla insanin kalbine ulastirmas1” seklinde tanimlanmistir.**® islami
terminolojide ilhdm daha ¢ok kalpleri tasfiye edilmis kisilere ani olarak verilen
tefekkiir ve istidlal dis1 bilgiler kastedilmektedir. Iste bu anlamda ilhAm hem
peygamberler hem de bunlarin disinda bazi insanlar i¢in s6z konusudur. Ancak
baglayicilik agisindan her iki ilhAm birbirinden farklidir.”%9

Matiiridi’ye gore ilham, kalpte hizlica ortaya ¢ikmasi sebebiyle vahiy diye
adlandirilmistir.’?® Ona gore ilhAmin birka¢ anlami vardir. Bunlardan birincisi “bir
caba ve zorluk olmadan bilginin siiratle kalbe atilmasidir.” Ikincisi, “iyi olan1 kétii
olandan ayirt etme yetenegidir.” Ugiinciisii “insanin samimi gayret ve taatle kulluk
gbrevini yerine getirmesi sonucu Allah’in ona takvay:r bildirmesidir.” 2 flham,
Allah’tan gelebilecegi gibi seytandan da gelebilir. Allah’tan gelen ilhdmin hayri
kapsadig hemen anlasilmaz ise de bir siire sonra anlasilir.'??

Matiiridi, “Allah Adem'e biitiin varliklarin isimlerini ogretti. Sonra onlari
meleklere gostererek, "Eger dogru soyleyenler iseniz, haydi bana bunlarin isimlerini

116 e|-En’am 6/112.

17 Matiiridi, Te vilat, 8/164-165.

18 {bn Manziir, Lisdnii’l-Arab 7/555; Ciircani, Tarifat, 32; Yusuf Sevki Yavuz, “ilham”, TDV Islam
Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yaynlari, 2000), 22/98

119 Bulut, “Vahyin Bilimsel Temellendirme imkam”, 620.

120 Matiiridi, Te 'vilat, 6/198.

121 Matiiridi, Te vilat, 17/222.

122 Matiiridi, Te vilat, 4/372.

80



bildirin" dedi.”'?® ayetinde gegen (aic) fiillinin “ilham etti” manasinda olmasinin
muhtemel oldugu kanaatindedir. Ona gore buradaki ilhdm ya tecriibi bir bilginin
sonucu ya da Allah’in égrenme fiilini yaratmasi ile gergeklesmis olabilir.* Allah’in
Ogrenme fiilini yaratmasi belli bir zahmetin sonucu olmaksizin kalpte hasil olursa bu

durum ilham olarak degerlendirilir.}?®

Matiiridi’ye gore ilham genel olarak makbul konularda gerceklesir. Ancak
insan1 yaniltan bir sekilde de tecelli edebilir. Hz. Adem’in yasak meyveden yemesi
ilhAm ile gerceklesmis olabilir.’?® O, insana kalbinde (ve aklinda) aniden meydana
gelen bir hatirlamadir. Bu durum Allah’tan da seytandan da gelebilir. Allah’tan gelen
ilhdm elbette hayirli olur. Ancak ilhAmin hayirli olup olmadig1 sonunda anlagilir.*?”
Insanlarin ilham ile vesveseyi ayirt etme imkanlar1 kesin olarak miimkiindiir denemez.
Dolayistyla onun bu agiklamalarindan ilhdmin baglayici olmadigi kanaatinde
oldugunu s6ylememiz miimkiindiir.

Matiiridi, dogru bilgiye dnem vermis ve duyu, akil ve haberi bilgi kaynag:
kabul etmistir. O ilham bilgi kaynaklar arasina dahil etmeyerek peygamber disinda
gaybdan haber vermenin gegerli ve baglayici olamayacagini ifade etmistir. O, ilhamin
delil olarak kabul edilmesi durumunda Islam toplumunun subjektif ve afaki, goriis ve
irrasyonel diisiincelerle islam’a yaklasacagin1 bunun da olumsuz bir duruma sebebiyet
verecegi kanaatindedir.!?® Peygamberler disindaki kimselere gelen ilhAmin varligini,
bir vaka olarak kabul eden Matiiridi, bilgi kaynagi olmadigini kesin olarak ifade
eder.*?®

Sablni’ye gore vahyin kelime anlami, kalpte gizli bir anlam olusturmak
demektir. Bu baglamda peygamber olmayan kimselerin kalplerinde olusan anlam,
vahiy olarak degerlendirilebilir. Zira “Miisd 'nin annesine, “Onu emzir, basina bir sey
gelmesinden endige ettiginde onu nehre birak. Korkup kaygilanma. Biz onu sana geri
dondiirecegiz ve onu peygamberlerden biri yapacagiz” diye vahyettik.”** ayetinde,
Hz. Miisd’nin annesine vahyedilmesi, kalbinde anlam olusturmak manasindadir. Yine
“Gergekten seytanlar dostlarina, sizinle miicadele etmeleri icin telkinde
bulunurlar. "3 ayetinde, seytanin telkininin vahiy kelimesi ile ifade edilmesi vahyin

sOz konusu anlamina dair bir delildir.

123 gl|-Bakara 2/31.

124 Matiiridi, Te 'vilat, 1/109. Benzer aciklamalar icin bk. a.mlf., Te vildt, 5/338; 8/163;

125 Matiirldi, Te vilat, 1/116; a.mlf., Te vilat, 4/375-376.

126 Matiirldi, Te vilat, 1/126.

127 Matiirldi, Te vilat, 41376.

128 Selim Giilverdi, “Matiiridi’nin Gayb Meselesine Bakis1”, Batman Universitesi Islami Ilimler
Falkiiltesi Hakemli Dergisi 3/2 (2019), 118.

129 Matiiridi, Te vilat, 2/490, 16/185.

130 g|-Kasas 28/7.

131 el-En’am 6/121.

81



Hz. Misa’nin annesine vahyedilmesi meselesine deginen Sablni’nin,
Matiiridi’nin izinden gittigini ve onun goriiglerini referans aldigini goriiyoruz. Mezkar
olayda bahsi ge¢en vahyin, ilham olabilecegi ya da bir melek vasitasiyla haber edildigi
seklinde degerlendirenlerin oldugunu ifade eden Sabini, tartismayr gereksiz
gormektedir. Ona gore dogru olan Matiiridi’nin ifade ettigi gibi, vahyin hangi yolla
geldigini tayin etmeye gerek yoktur. Asil énemli olan kendisine gelen bu ilhdmin
dogrulugunu nasil kavradigidir. Muhtemelen istidlal yoluyla ya da kalbinde olusan
kesin bir kanaat ile kavramigtir.'%?

Ona gore Allah’in beserle irtibati kurmasi ti¢ yollar olur. Birincisi vahiyle,
ikincisi perde ya da tas arkasindan, tgilinciisii ile el¢i gondermekle olur. Vahiy ile
irtibat kurmakla bazen melek vasitasi ile bazen vasitasiz olur. Melegin vasitasi ile olan
nida da Allah’tan sayilir.®® Sabini, perde arkasindan teklim yoluyla irtibat kurma,
peygamber gonderme de oldugu gibi harfler ve sesler ile gergeklesir. Peygamber
gondermek ise irsal, resul, peygamber se¢cme ve peygamberde harf ve ses yaratmak
seklinde tecelli eder.® Allah diledigi sekilde melek vasitasiyla vahiy verir. Melegin
vermis oldugu vahiy Allah’tandir. Melegin vasitasi ile olan vahiyler sadece
peygamberler icindir. 1% Ote yandan meleklerin nidasmin zahiti olmasi, Allah’in
nidasinin ise kalpte sir olmas caizdir.!3®

Sablni’ye gore Hz. Mlisa nin bir ates goriip gitmesi ve orada Allah’in hitabina
mazhar olmas1,**’ peygamberlerin Allah’tan dogrudan vahiy almasma bir érnektir.
Ona gore bu ayette Allah’a mekan ve zaman isnad etme vehmine diigmesinler diye
tesbihin reddi ve ortadan kaldirilmasi vardir. Hz. Misa’nin Allah’in kelamini isitmesi
smirl ve idrak edilen bir vakitle smirlidir. '

Sablni, Hz. Misa ve yol arkadasinin kissasinin anlatildigi boliimde gecen
“Derken kullarimizdan bir kul buldular ki, biz ona katimizdan bir rahmet vermis,
kendisine tarafimizdan bir ilim 6gretmistik.”**® ayetini yorumlarken “vahy-i batin”
kavramim kullanmaktadir.'*® Onun bu kavram ile ne kastettigini tam olarak anlamak
miimkiin goriinmemektedir. Zira herhangi bir agiklama getirmemektedir. Ancak onun
vahiy anlayisindaki genel bakisin1 dikkate aldigimizda, peygamber olmayan

132 Sabani, el-Miinteka, 105.

133 Sabani, el-Miinteka, 184.

134 Sabani, el-Miinteka, 91.

135 Sabani, el-Miinteka, 184.

136 Sabani, el-Miinteka, 185.

187 “Bir zamanlar Miis4, ailesine, “(Su uzakta) bir ates bulundugunu fark ettim. Size oradan bir haber
ya da 1sinmaniz i¢in ondan bir parga kor getirecegim” demisti. Oraya geldiginde ona sdyle seslenildi:
“Atesin yanindaki ve gevresindekiler miibarek kilnmistir! Alemlerin rabbi olan Allah, her tiirlii
noksanliktan uzaktir!” “Ey Misa! Siiphesiz ben mutlak galip ve hikmet sahibi olan Allah’im!” (en-
Neml 27/7-9).

138 Sabini, el-Miinteka, 104.

139 e]-Kehf 18/65.

140 Sabani, el-Miinteka, 127.

82



kimselerin kalbinde Allah’in “anlam olusturmasi” manasinda kullandigini sdylemek
miimkiin gibi goziikmekle birlikte daha detayli analizler yapilmaya ihtiya¢ vardir.

Sabiini'ye Gore Vahyin Gelis Bicimleri

Melek Araciligiyla Vahiy Perde Arkasindan Vahiy Dogrudan Vahiy
(Niibiivvet Vahyi) (Hz. Musa ile konusmas1 gibi) (Vahy-i Bati)

[lhAm konusunda detayl bilgilere yer vermeyen Sabiini, ilhAmin kalbin bir
konu hakkinda bilgi elde etmesi seklinde degerlendirmektedir. Ancak vahiy kavrami
ile ilhAm kavramim birbirinin yerine kullandig1 da goriilmektedir.*** Bu durum onun
ilham ile vahy-i gayr-i metliiv olarak degerlendirmesinin bir sonucudur. Ona gore Hz.
Yakup’un oglu Hz. Ylisuf’a kardeslerinin zarar verecegini bilmesi, kesf yoluyla ilham

edilmistir. 142 Hayvanlarin bazi hususlar1 bilmesi?*® de yine ilhdm yoluyla tecelli
eder.*

Sonug olarak Matiiridi ve Sabiini vahiy ve ilham konusunda benzer kanaatlere
sahip olduklar1 goriilmiistiir. Matiiridi’nin vahyin gelis sekilleri igerisinde saydigi
“Dogrudan Vahiy” konusunu ilham ve sadik riiya olarak yorumlarken Sabtini’nin ayni
basligr vahy-i batin olarak isimlendirdigi gorilmistiir. Ayrica Sabini’nin ilham
konusunda kesf kavramini ilave ederek ilhamin tecelli edebilmesi Oncesinde kesf
methumunun gerekliligini vurgu yaptig tespit edilmistir.

1
1

N

1 Sabini, el-Miinteka, 184.
2 Sabini, el-Miinteka, 64.
143 en-Neml 27/18.

144 Sabini, el-Miinteka, 157.

Ny

83



1.4. Mucize Kavrami

Peygamberlerin risalet gorevlerini ifa esnasinda birgok problem ve mesakkat
ile karsilagmiglardir. Bunun yaninda, muhataplar1 tarafindan genellikle benzer
tepkilerle (deli olmak veya biiyiiciiliik) }*° suglanmislar ve ¢ogu zaman alay
edilmislerdir.1*® Ote yandan teblig ettikleri mesajlar1 ispat etmek iizere kendilerinden
mucizeler istenmistir. *’ Bu baglamda mucize kavraminin aciklanmasinda fayda

vardir.

Mucize, Arapga acz (J>=) kokiinden tiiretilmis olup i’caz (Jla=') kelimesinin
ism-i failidir. Cogulu “mu’cizat”tir (<) »>2%). Sozliikte “karst konulmaz, harikulade ve
aciz birakan” anlamlarina gelir. Kudretin 6tesinde manasinda insani aciz birakan
anlamindadir. Mucize kavraminin terim anlami su sekilde yapilabilir: “Peygamberlik
iddia eden bir zatin eliyle inkarcilara meydan okudugu sirada, kendisini dogrular
mahiyette, baskalarinin benzerini yapmaktan aciz kaldiklar1 olaganiistii bir is ve
fiillerdir.” 148 Teftizani bu tanimi ile mucizenin iki yoniine dikkat cekmektedir.
Birincisi tahaddi (meydan okuma) ile beraber gerceklesen harikulade isler olmasidir.
Ikincisi ise inkarcilarin meydan okumalarma karsilik tabiat olaylarina aykir1 olarak
peygamberlik iddiasinda bulunan zatin elinde gerceklesmis olmasidir.”*4°

Kur’an-1 Kerim ve hadislerde mucize kelimesi gegmez. Mucize kavramina
karsilik olmak iizere en cok “Ayet (Ayat)” kelimesi kullanilir.'®® Ayet kelimesinin
haricinde yer yer mucize kavrami yerine “burhan”, ® “sultan”,*? “beyyine”, 1>
“furkan” 1** ve “hak”!* kelimeleri de ayetlerde kullamlir. Mucize, adetullah ve
siinnetullah®® denilen tabiat kanunlarinin gegerliligini ve etkisini kisa ve gecici bir
stire durduran mahiyeti icab1 “miispet ilimlerle izah edilemez” bir nitelik tasir. Bu
bakimdan tabiatta bir diizen oldugu ve mucizenin bu diizeni gecici bir siire ihlal ettigi
konusunda bir fikir birliginden s6z edilebilir. Zaten mucize de giiclinii buradan

almaktadir. Ciinkii tabiat diizenini bozmak ve olaganiistii bir olay1 meydana getirmek

145 gz-Zariyat 51/52.

146 g|-Enbiya 21/41.

147 el-A’raf 7/132-133.

148 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 189; Teftazani, Serhu l-akaid, 72; Amidi, Gayetii'I-merdm fi ilm-i kelam
nsr. Hasan Mahmud Abdiillatif (Kahire: 1971), 233; Seyyid Serif Ciircani, Serhu'l-Mevakif nsr.
Muhammed Bedreddin en-Na’sani (Kahire: yy., 1907), 8/ 222-223.

149 Teftazani, Serhu’l-akaid, 72.

150 pk. el-Kasas 28/32, en-Nisa 4/153, Had 11/96

151 bk. el-Bakara 2/111; en-Nisa 4/174; el-Enbiya 21/24; el-Mii’min{in 23/11; el-Kasas 28/32.

152 g|-A’raf 7/73, 106-108, Had 11/96, el-Kasas 28/31-32,35, Al-i imran 3/49-50.

153 el-A’raf 7/73.

154 el-Bakara 2/153.

1% Yiinus 10/76

156 pk. el-Fetih 4/23.

84



insanlarin gii¢ yetirebilecegi bir durum degildir. Bunu ancak bu diizeni koyan Allah
yapabilir.®’

Mucize kavrami sozliik ve terim anlamlarindan anlasilacagi tizere muhatabi
veya muarizi benzerini yapmaktan aciz birakan bir istir. Bu anlamda mucize, insan
kudretinin ve tabii olaylarin iistiinde bir durumdur. Insanlarin kudretleri dahilinde olan
olaylar mucize olarak degerlendirilemez. Mucizenin ortaya konulmasi hadisesi, bazen
peygamberlerin  gonderildigi  kavimlerin  kendilerinden talepte bulunmalari
sebebiyle!®® bazen de Allah’tan aldiklar1 vahiyleri teblig esnasinda herhangi bir talep
olmaksizin gergeklesir. Mucizeler peygamberlerin diledigi zamanda degil Allah’in
diledigi zamanda meydana gelir .1*°

Ebl Hiireyre’den rivayet edildigine gore Resulullah sdyle buyurmustur:
“Hicbir peygamber yoktur ki insanlarin inanmalari i¢in kendisine mucizeler verilmis
olmasin. Bana verilen ise Allah’in vahyettigi Kur’an-1 Kerim’dir. Bu sayede ben
kiyamet giinii {immeti en cok olan peygamber olacagimi i{imit ediyorum.” 1%
Peygamberimiz Hz. Muhammed ile diger peygamberlerin niibiivvetlerini ispat
sadedinde Allah tarafindan mucize ile desteklendiklerinde hi¢ siiphe yoktur.*6* Ancak
mucizelerin asil sahibi ve faili Allah’tir. “And olsun, senden énce de peygamberler
gonderdik. Onlara da esler ve c¢ocuklar verdik. Allah’in izni olmadan hi¢chir
peygamber bir mucize getiremez. Her ecelin (vadenin) bir yazist vardwr.” (er-Ra’d
13/38) ayetinde belirtildigi iizere mucizeler, Allah’in dilemesi ile gergeklesir. Higbir
peygamberin gosterdigi herhangi bir mucizeyi kendi sahsina aitmis gibi bir tutum ve
davranista bulunduguna dair bir delil yoktur. Hz. Peygamber’in en biiylik mucizesi
olan Kur’an-1 Kerim’in tamami nasil Allah’a aitse gosterdigi kevni mucizelerin

taman da yine O’ndandr.1%?

157 Ahmet Mekin Kandemir, “Mu‘tezile’de Zorunlu Nedensellik ve Mucize: Tabiat (Tab®) Teorileri
Cercevesinde Bir Inceleme”, Kelam Arastirmalar: Dergisi 18/1 (2020), 48.

158 “Dediler ki: "Ey Hd! Sen bize acik bir mucize getirmedin. Biz de senin sdziinle ilahlarimzi
birakacak degiliz. Biz sana iman edecek de degiliz." (Had 11/53); "Sen de ancak bizim gibi bir
besersin. Eger dogru sdyleyenlerden isen haydi bize bir mucize getir." (es-Suara 26/153).

159 «(Miisd) Atese varmca ona sdyle seslenildi: ‘Atesin basindaki de gevresindekiler de kutlu olsun!

Alemlerin Rabbi olan Allah eksikliklerden uzaktir. Ey Misa! Gergek su ki, ben mutlak gii¢ sahibi,

hiikiim ve hikmet sahibi olan Allah’im’. ‘Degnegini at’ (Mlisd degnegini attr) Onu yilanmis gibi

hareket eder goériince, doniip ardina bakmadan kagti. (Allah sdyle dedi): ‘Ey Miisa korkma! Benim
katimda peygamberler korkmazlar. Ancak kim zulmeder de sonra (yaptig1) kotiiligiin yerine iyilik
yaparsa bilsin ki siiphesiz ben ¢ok bagislayiciyim, ¢ok merhamet edenim.” ‘Elini koynuna sok;

Firavun’a ve onun kavmine gonderilen dokuz mucizeden biri olarak, kusursuz bembeyaz olarak

¢iksin. Ciinkii onlar fasik bir kavimdir." (en-Neml 27/8-12).

Buhari, “I’tisam”, 1.

181 peygamberimizin mucizeleri ve hadis usulii agisindan degerlendirmesi igin bk. Cemaliiddin
Abdurrahman b. Yasuf EbG-1 Haccac el-Mizzi, “Hz. Peygamberin Mucizeleri”, ¢ev. Erdogan
Koycii, Bartin Universitesi Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi (2014) 1/ 2, 65-88.

162 Ahmet Liitfi Kazanci, Cesitli Yonleriyle Niibiivvet Kavrami (Istanbul: Ensar Nesriyat, 2009), 206.
Ayrica bk. Kadi Abdiilcebbar, Serhu Usuli’l-Hamse, 2/428-436.

160

85



Mucizelerin peygamberlerin gonderildikleri kavimlerin sosyal, kiiltiirel, edebi
ve teknolojik 6zelliklerine uygun tarzda tecelli ettikleri goriilmektedir.!%® Hz. Salih
gonderildigi Semud kavminin ¢6l sartlarinda yasayan bir topluluk olmalar1 ve ¢olde
en c¢ok ihtiya¢ duyduklart hayvanin deve olmasi miinasebetiyle deve mucizesi ile
gonderilmistir.’® Hz. Misa doneminde sihir ve biiyiiniin yaygm olmasmin etkisiyle
onun bu alanda mucizeleri gergeklesmistir.'®® Yine Hz. Isa doneminde tip ve felsefe

yaygin oldugu igin “dliileri diriltme”, “hastalar1 iyilestirme”,'®® camurdan kus yapma

ve ugurma”*®’ gibi mucizeler gergeklestirmistir. Hz. Muhammed Dénemi’nde ise dil
ve edebiyat zirvede oldugu i¢in onun peygamberligini ispat mucizesi, bir benzerinin

yapilmas1 asla miimkiin olmayan?®® Kur’an-1 Kerim’dir.

Burada mucizenin 6ne ¢ikan ve ayirt edici olarak alti ¢izilmesi gereken
hususlar1 sunlardir:

a) Mucize peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin elinde gergeklesir.

b) Mucize olaganiistii bir is ve eylem olarak tabiat kanunlarinin istiinde ve rutin
isleyisin aksine bir eylemdir.

€) Mucizeye muhatap olan kimselerin veya peygamberlik iddiasina karst olan
kisilerin benzerini getirmeleri miimkiin degildir. Zira mucize insan kudretinin
fevkinde bir durumdur.

d) Mucize peygamberlerin istemesi ile degil, Allah’in dilemesi ile gerceklesir.

e) Peygamberlik iddiasindan oOnce olmaz. Peygamberlik iddiasin1 ispat
sadedinde zuhur eder.

f) Mucize bir inkarcinin inkar ve tekzibinden sonra meydana gelirse daha etkili
olur ve buna “meydan okuma” (tahadd?) denir.

g) Mucize, peygamberin beyam1 ile mutabik olarak tecelli etmelidir.
Peygamberin ‘benim mucizem falan istir’ dedikten sonra o ise aykir1 baska bir
olaganiistii olay ger¢eklesmemelidir.

h) Mucizenin peygamberin iddiasinin hemen akabinde ger¢eklesmesi gerekir.
Aradan zaman geg¢mesi mucizenin meydan okuma vasfina zarar verir.

Niibiivvetin ispat1 ve peygamberlerin tasdik edilmesinde mucizelerin 6nemli
bir yeri vardir. Ancak mucizenin mutlaka gerekip gerekmedigi konusu mezheplere
gore farkli degerlendirilir. EbQl Hanife’ye gore peygamberlerin mucizeleri ve velilerin

163 Ragib Isfahani, el-/‘tikdddt nsr. Semran el-icli (Beyrut: Miiessesetii’l-esraf, 1988), 131-132;

Ciircani, Serhu’I-Mevdkif, 3/400; Omer Nasuhi Bilmen, Muvazzah Iim-i Kelam, 164.

“Gergekten size Rabbinizden (benim peygamber oldugumu gosterecek) agik bir delil geldi. Iste size

bir mucize olarak Allah'in su devesi... Birakin onu da Allah'in miilkiinde yesin, i¢sin. Sakin ona bir

kotiilik etmeyin. Yoksa sizi elem dolu bir azap yakalar.” (el-A’raf 7-73).

185 pk. el-A’raf 7/73; el-Isra 17/59; Su’ara 26/153.

166 g]-Maide 5/110.

167 Al-i Imran 3/49.

168 «“Eger kulumuza (Muhammed'e) indirdigimiz (Kur’an) hakkinda siiphede iseniz, haydin onun
benzeri bir sure getirin ve eger dogru sdyleyenler iseniz, Allah'tan baska sahitlerinizi ¢agirin (ve
bunu ispat edin). Eger, yapamazsaniz -ki hi¢cbir zaman yapamayacaksiniz- 0 halde yakit1 insanlarla
taslar olan atesten sakinin. O ateg kafirler i¢in hazirlanmustir.” (el-Bakara 2/23-24).

164

86



kerametleri haktir.2®® Ehl-i Siinnet ve Mu’tezile’ye gore peygamberlik iddiasinda
bulunan bir kimsenin dogrulugunu ispat etmek icin yegane yol mucize
gostermesidir. 1% Tahavi, Allah’m tiim peygamberlere mucizeler verdigini ve
mucizenin sahih bir delil olarak ger¢ek peygamber ile sahte peygamberi ayirt edecek

en 6nemli delil oldugunu soyler.'’*

Mu’tezile’ye gére mucize, peygamberlerin taninmasinda herkes i¢in gereklidir.
Allah’1n salah olan1 yaratmasi vaciptir. Dolayisiyla insanlarin faydasina olan mucize
ve niibiivvet aslah teorisi geregi Allah’a vaciptir.?’?Kadi Abdiilcabbar mucizenin
gerekliligini daha somut hale getirerek “Allah maslahatlart 6gretmek iizere bir elgi
gonderdiginde, niibiivvet iddias1 ve bu iddianin arkasindan onun dogruluguna delalet
eden muciz ilim izhar etmesi vaciptir.!”® demektedir. Mu’tezile’den Ebii’l-Huzeyl el-
Allaf (6l. 235/849-50), mucizenin niibiivvet iddiasina delil olabilmesi i¢in ilgili
rivayetin i¢inde en az yirmi kisi olmasi gerektigini iddia etmistir. Yine Mu’tezile’den
Nazzam (61. 231/845), Ay’in yarilmasi, Hz. Peygamber’in elindeki tasin Allah’1
zikretmesi ve parmaklarinin arasinda su akmasi gibi mucizeleri kabul etmez.'"*

Her ne kadar Matiiridi’ye gére mucize, peygamberligin olmazsa olmazi degilse
de mucizelerin sahte peygamberler eliyle gerceklesmesi miimkiin degildir. 1"
Matiiridi’nin kelam anlayisinda peygamberlerin niibiivvetine delalet etme noktasinda
mucize tek basina yeterli olmayip?’® bununla birlikte onlarin ahlaki tutumlarmin ve
getirdikleri dgretilerin tutarhiligi da onemlidir.}’” Hz. Muhammed’in baska mucizesi
ve delili olmasaydi bile iistiin ahlaki ve 6rnek yasantisi, onun peygamberliginin delili
olarak yeterli olurdu.'’® Ayrica mucize olmadan peygamberlerin sozlerini kabul etmek

189 Eb{i Hanife, el-Fikhu 'I-ebsat, 56; Sabini, el-Biddye, 98-99.

170 Nesefi, Tebsiratii’l-edille, 1/690-691; Bakillani, el-Beyan ‘ani’l-fark beyne’l-mu‘cizat ve’l-
keramatve’l-hiyel ve’l-kehane ve’s-sihr ve’n-narincat ngr. Richard J. Mccarthy (Beyrut: yy., 1958),
8-11; el-Ciiveyni, Kitébii’l-irséd ila kavati‘il-edillefl ustli’l-i‘tikad thk. Ahmed Abdurrahman es-
Sayih Tevfik Ali Vehbe (Kahire: Mektebetii’s-Sekafetii’d-Diniyye, 2009), 262; Kadi Abdiilcebbar,
Serh-u Usul-i Hamse, 2/431; Golciik- Toprak, Kelam, 365.

1 Tbn Ebi’l-Izz el-Hanefi, el-Akidetii’t-Tahdvi ve Serhi ¢ev. M. Besir Eryarsoy (Istanbul: Guraba
Yayinlari, 2017), 56.

172 Cahiz, Ebl Osman Amr b. Bahr, Resd 'ilii'I-Céhiz nsr. Muhammed Basil Osman es-Surd (Beyrut:
Darii'l-Kiitiibi'l-Illmiyye, 2013), 2/265-267; Abdiillatif Harputi, Kelam Tarihi (Ankara: Ankara
Okulu Yayinlar, 2014), 85; Manastirl ismail Hakk, Telhisu l-keldm ve fi burhanu akaidu’I-Islam
(Istanbul: Mahmutbey Matbaasi, 1322), 76-79.

173 Kadi Abdiilcebbar, Serhu Usuli’l-Hamse, 2/429.

174 Bagdadi, Mezhepler Arasindaki Farklar, 128.

115 Matiiridi, Te 'vilat, 2/162-163.

176 Matiiridi bunu neden sdylemis olabilir? Acaba Hindistan’daki birtakim insanlarin olaganiistii isler
yapiyor olmalar1 veya velilerin kerametlerinin karistirilma ihtimali olabilir mi? Bunun arastirilmasi
gerekir. Biz caligmamiz esnasinda s6z konusu iddiayi teyit edecek ya da yalanlayacak bir veriye
ulasamadik.

117 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 187.

178 Matiiridi, Te 'vildt, 9/215.

87



zorunlu olmaz. *® Bu peygamberlik iddiasinin ispatinin mucize ile olacagi ve
sonrasinda ona imanin zorunlu hale gelecegi anlamina gelir.

Es’ariler’e gore peygamberligi ispat eden en 6nemli delil mucizedir. Mucize
ile birlikte peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin dogrulugu veya sahte olusu
tespit ve teyit edilebilir.® Es’arilik’te Allah’m fiillerinde sebep-illet aranmadig: i¢in
mucizenin, niibiivveti ispat disinda baska bir maksadi yoktur.'8! Es’ari kelimcilarinin
onde gelen isimlerinden birisi olan Rézi niibiivvetin ispatinin delili ancak mucizeler
yoluyla ger¢eklesecegi kanaatindedir. Ancak niibiivveti ispat i¢in sadece mucizeler ile
yetinmenin sakincali oldugunu belirterek “bilgi-marifet” teorisini ortaya atmistir. Bu
teoriye gore itikat ve ibadet konularinda dogrunun ne oldugunu bilebiliriz. Bu bilgimiz
ile insanlar1 hak dine davet ettigini gérdiigiimiiz bir peygamberin anlattiklar1 ve tebligi
uyusuyorsa, o kisinin gergek peygamber olduguna kanaat getiririz. Bu takdirde o
peygambere tabi olmakta zorunludur.'®? Razi bu teorisi ile her ne kadar kendisi bir
Es’ari kelamcisi olsa da Matiiridi’nin niibiivveti ispat i¢in mucize yeterli olmaz fikrini
benimsedigini gormekteyiz.

Mucize konusunda iizerinde durulan hususlardan birisi de mucizenin tiirleridir.
Mucizelerin bir kismi insanlarin duyu organlarina hitap ederken bir kismi ge¢gmisten
veya gelecekten haber verme seklinde olabilir. Bir kismui ise bilgiye dayanan manevi
ve akli tiirden mucizelerdir.*®® Iste bu farkliliklara istinaden kelamecilarin bir kismi
mucizeyi ikiye ayirirken'® bir kismi da iige ayirir.8°

Birincisine Hz. Masa’nin 4sd mucizesi, 1% Hz. Isa’nin oliileri diriltmesi,
camurdan yapilmis bir kusu canli hale getirmesi'®’ gibi insanlarin duyu organlar ile
dogrudan hissettikleri mucizelere hissi mucizeler ad1 verilmektedir. Bunlara tabiatla
ilgileri sebebiyle kevni mucizeler de denir. Hissi mucizeler peygamberlerin yasadigi
zaman ve mekanla sinirlidir. Bir bagka ifadeyle hissi mucizeler, bizzat peygamberlerin

yaptigini gérme veya ondan isitme yoluyla idrak olunur.188

119 Nesefi, Tebswratii’I-edille, 1/468-469; Sabini, el-Biddye, 46.

180 fbn Flrek, el-Miicerred, 176.

181 fbn Flrek, el-Miicerred, 176.

182 Fahreddin er-Razi, en-Niibiivvdt ve ma yetealleku biha (Beyrut: y.y., 1987), 47.

183 Halil Tbrahim Bulut, klasik kelam eserlerinde yer alan tasnifin disina ¢ikarak mucizeleri; Hidayet
mucizeleri, Yardim mucizeleri ve Helak mucizeleri seklinde iige ayirir. bk. Halil ibrahim Bulut,
“Mucizeler Kargisinda insanlarin Tutumu”, Diyanet IImi Dergi 40/3 (2004), 125-127.

184 fbn Firek, el-Miicerred, 202-204; Nesefi, Tebsiratii’I-edille, 1/487-509;

185 Matiiridi, Te 'vildt, 14/249; Sabini, el-Biddye, 102-108

186 el-A’raf 7/104-109; Taha 20/18-20.

187 Al-i Imréan 3/141.

18 Adil Bebek, “Kelam Literatiirii Isiginda Mucize ve Hz. Muhammed’e Nispet Edilen Mucizelerin
Degerlendirilmesi”, Marmara Universitesi llahiyvat Fakiiltesi Dergisi 18 (2000), 126.

88



Mucizelerin ikincisi peygamberlerin Allah’in kendilerine haber vermesi ile
gaybi birtakim haberleri insanlara aktarmasi ve bu haberlerin aynen tecelli etmesi
seklindeki mucizelerdir ki buna da haberi mucizeler denir.

Mucizelerin iigiincii tiirii ise Kur’an gibi muhataplarin daha ziyade akillarina
hitap eden, daha ¢ok iizerinde diisinmek ve degerlendirme yapmak suretiyle
olaganiistiiliigii anlasilan kendi zamanlarina has olmayan mucizelerdir ki buna akli
mucize denir.*8® Akli mucizeler peygamberlik ile daha yakindan ilgili, kalic1, avam ve
havas herkese hitap eden bir 6zellige sahiptir.'*

Matiirldi mucizeyi su sekilde tanimlar: “Peygamberlerin yaratilislarindaki
peygamberlik vasfi ile Allah tarafindan kendilerine ikram edilen ve baskalariin bir
benzerini meydana getirmeleri miimkiin olmayan sihir digsinda harikulade bir
olaydir.” %! Ona gore mucizeler, semavi oldugu bilinsin diye insanlarmn giic ve

kuvvetinin disinda olaganiistii olarak gerceklesir.!%

Mucize her seyden once Allah’in varliginin ve birliginin delilidir. Zira bu
mucizelere sahit olanlar, bu mucizeler ortagi bulunan varligin fiili olsaydi bu ortaklar
peygamberleri mucize gostermekten mutlaka alikoyacaklarini bilirlerdi.’®® Bu agidan
peygamberlerin haberlerinin dogrulugu ancak mucize gostermeleri ve deliller ortaya
koymalariyla anlagilir,*%

Matiiridi, mucizelerde insanlarin maslahatlarina yonelik ¢ok biiyiik faydalar
oldugunu belirtir. Ancak peygamberlerin niibiivvetine delalet etme noktasinda mucize
tek basina yeterli degildir. Peygamberlerin ahlaki yapilarinin ve getirdikleri 6gretilerin
de giiclii olmasi gerekir.!® Bu agidan biitiin peygamberler gibi Hz. Muhammed’in
baska mucizesi ve delili olmasaydi bile iistiin ahlaki ve ornek yasantisi, onun
peygamberliginin delili olarak yeterli olurdu.'%

Matiiridi’nin mucizeyi tek basina niibiivvete delalet i¢in yeterli gormemesi ve
getirdikleri ogretilerin saglamligi ile peygamberlerin ahlaki yasantilarini 6n plana
cikarmasi kanaatimizce iginde yasadigi cografyanin algilarinin bir neticesidir. Oyle
anlasiliyor ki o, mucizenin bagka fiillerle -sihir, biiyii, Hindistan bolgesindeki birtakim
kisilerin olaganiistii isleri gibi- karistirilmasi ihtimalini goz oniinde bulundurarak
boyle bir ilave sart 6ne slirmiis olabilir.

189 Bebek, “Kelam Isiginda Mucize”, 126.
190 Bebek, “Kelam Isiginda Mucize”, 127.
181 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 189.

192 Matiiridi, Te vilat, 7/221.

198 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 2.

194 Matiiridi, Te vilat, 14/186.

195 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 187.

196 Matiiridi, Te vilat, 9/215.

89



Ona gore mucizeler, {i¢ agidan insanlar tasdik etmeye mecbur birakir:
“Birincisi, peygamberlerin, biiyiik olsun kiigiik olsun, her sey hakkinda getirdigi
mucize, akil ve idrak sahibi herkesin anlayacagi gibi hikmettir ve haktir. Dolayisiyla
insanlarin ona uyma zorunlulugu vardir. Ikincisi, peygamberlerin kendi sahislar1 ve
halleri ile ilgili herkese agik olan durumlari, insanlari, onlari tasdik etmeye zorlar. Yani
peygamberlerin kendi i¢lerinde yasayan kimseler olarak asla yalan sdylememeleri
onlar1 tasdik etmeye zorlar. Ugiinciisii, peygamberlerin yaptiklari isler ve gosterdikleri
mucizeler, insanlarin siiphe etmelerini engelledigi ve mutat uygulamalara da uymadigi
icin her insaf sahibi kisiyi onu kabule zorlar.”%

Matiiridi mucize meselesini ele alirken, mucizeye karsi ¢ikanlarin goriislerine
de deginir ve onlarin itirazlarini cevaplandirir. Mucize itirazlarmna iliskin Matiiridi’nin
goriiglerine gegmeden 6nce mucizeye karsi ¢ikanlar ve goriislerine kisaca deginmek
istiyoruz.

Mucizeye itiraz edenlerin goriislerini ii¢c ana baslikta toplamak miimkiindiir.
Birincisi mucizelerin aslinda insani aciz birakma anlaminda bir tarafinin olmadigini
ve diger insanlarin da bunlarin yapilabilecegini iddia edenler. ikincisi, hak peygamber
ile peygamberlik iddiasindaki kotii niyetli kimseleri ayirt etmek igin gerekli olan
delillerin tabiat kanunlarina uygun olmasi halinde peygamberlik iddia edenelerin de
bunu yapabilecegini, tabiat kanunlarina aykiri olursa bunun da evrendeki diizeni
degistirecegini soyleyip bu durumunda muhal oldugunu iddia edenler. Bunlar her iki
durumda da mucizelerin niibiivveti ispat etmedigini iddia ederler. Ugiinciisii ise
mucizelerin sihirbaz ve kahinlerin yaptiklarindan ayirt etmenin miimkiin olmadigini
ileri siirenler.'%

Bu itirazlarin bir sonucu olarak Berahime (Brahmanlar/Hindular),
peygamberlerin mucizelerini tabiat olaylarima aykirn oldugu gerekgesiyle
reddetmektedir. Onlara gére Hz. Masd’nin denizi yarmasi, Hz. Isa’nin &liileri
diriltmesi ve Hz. Muhammed’in az bir miktar yemekle ¢ok sayida insan1 doyurmasi
tabiat kanunlarina aykiridir. Zira az, ¢ogalmaz; ok olan da azalmaz.1%

Matiiridi oncelikle mucizeye itiraz edenlerin yontemini tenkit eder ve kuru
kuruya bir seye karsi ¢ikmanin insana bir sey kazandirmayacagini aksine kiginin
degerini diisiirecegini ifade eder. Ona gore insanlar arasinda genel kabul gormiis bir
seyi dogrudan reddetmek insan1 slipheciler siifina dahil eder. Ayrica onlarin tutarlt
higbir delilleri olmayip sadece &nyargilari vardir. ?° Bu agidan miinkirlerin
peygamberler eliyle gerceklesen mucizeleri kabul etmemelerinin temelinde yaratici ile

197 Matiiridi, Te vilat, 13/288.

198 Nesefl, Tebsiratii’l-edille, 1/445-446; Sabini, el-Biddye, 17.
199 Bakillani, et-Temhid, 137; Nesefi, Tebsiratii’I-edille, 1/445.
200 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 193.

90



yaratilant mukayese yanlighigina diismeleri yatmaktadir. Oysa mucizeler Allah’in izni
ve yardimi ile peygamber aracihigiyla gergeklesmektedir.?%t

Sihir ile mucizenin ayirt edilmesinin miimkiin olmadig1 veya ayni konumda
goriilebilecegi iddiasina Matiiridi, iki kavramin mukayesesini yaparak cevap verir.
Mucizeler gerek varliklar1 gerekse etkileri itibariyla diinya hayati boyunca devam
ederken, sihir ve benzeri seyler bir anlik ve gecicidir. Mucizeler peygamberlerin istegi
tizerine degil insanlarin istegi lizerine bir meydan okuma sonrasi gerceklesirken, sihir,
sihirbazlarin istedikleri zaman gergeklesir. Sihirlerin amaci diinyalik menfaat elde
etmek iken mucizelerin bdyle bir amaci yoktur. Aksine insanlar1 diinyalik siifli arzular
yerine ahireti hatirlatir. Hasili, s6z konusu olaganiistii hallerden her birinin kendi
mabhiyetini bildiren ve durumunu ortaya koyan alametler vardir. Dolayisiyla bunlari
birbirine benzetip karistirmak sz konusu olamaz.?%? Sihir ve mucizenin ayirt edilmesi
noktasinda Sabini’nin referansi ‘Seyh’ diye nitelendirdigi Matiiridi’dir. Matiiridi’nin
“mucize ile sihir arasindaki fark, imtihan sirasinda ortaya cikar. Mucize imtihani
arttirir ve tekit eder.” dedigini aktaran Sablni, Firavun’un sihir ile mucizeyi ayirt
edememesini® bunun delili olarak degerlendirir.?%*

Mucizelerin  peygamberlik iddiasinda bulunan kot kisilerin  eliyle
gerceklesmesi Matiiridi’ye gore miimkiin degildir: “Zira bu tiir olaylar1 kullanarak
kendi adina risalet iddiasinda bulunacak kimse bunu yapamayacaktir. Daha dogrusu
Cenab-1 Hak yalan olan bir seyi tasdike ve peygamberleri taklit etmeye ¢agri yapan
kimseye bu tiir harikulade olaylar vermez. Aslinda mucize konumunda bulunacak bir
harikuladelik alisilagelen ve tabiatin {iriinii olan ¢izginin disinda olup elinde zuhur
eden kimseye ¢agrisini yaptig1 sirada liitfedilir. Ayn1 zamanda bdyle bir seyin daha
once gerceklesmis herhangi bir sebebi bulunmadig: gibi herhangi bir giicten de destek
almasi soz konusu degildir.””?%

Ote yandan Matiiridi’ye gére peygamber olmayan kisilerin elinde de -
peygamberleri tasdik etme 6zelligi tasidigi takdirde- mucize benzeri bazi olaylar zuhur
edebilir. Nitekim o, Bakara stiresi 247 ve 248. ayette Talat’a hiikiimdarlik verilmesi
ve Taltt’ un hiikiimdarligini ispat i¢in birtakim olaganiistii islerin tecelli etmesini bu
duruma delil olarak gdstermektedir. Aym sekilde Hz. Meryem kissasi, 2% Hz.
Siileyman’in yanindaki kisinin gerceklestirdigi is?°’ ve Kur’an’da yer alan diger

201 Matiiridi, Te 'vildt, 6/20.

202 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 230.

203 “Firavun soyle cikist1: “Ben size izin vermeden ona inandiniz 6yle mi? Anlasiliyor ki o size sihri
Ogreten bliyligliniizdiir. Ama ahdim olsun ben de sizin ellerinizi ve ayaklarinizi ¢aprazlama
kesecegim ve sizi hurma dallarina asacagim! Boylece hangimizin cezasinin daha siddetli ve kalici
oldugunu anlayacaksiniz!” (Téha 20/71).

204 Sabini, el-Miinteka, 94.

205 Matiiridi, Te vildt, 2/162-163.

206 Meryem 19/25, 29-30.

207 en-Neml 27/40.

91



hususlar da buna benzemektedir. Ona gore bunlarin gergeklesebilmesi igin ellerinde
harikulade olaylar zuhur eden kisilerin peygamberlerini tasdik etmesi sarttir. Sonug
olarak bu fevkaladelikler baskalarinin dilinde veya elinde zuhur eden peygamberlere
ait mucizeler statiisiinde bulunur.?’® Yani peygamber olmayanlarin elinde gerceklesen
harikulade durum, gonderilen peygamberin mucizesi sayilir.?%®

Matiiridi’ye gore mucize benzeri birtakim olaganiistii islerin peygamberler
disinda kimseler eliyle gergeklesmesine en giizel 6rnek Ashab-1 Kehf kissasidir.
Ciinkii Allah, Ashab-1 Kehf’te birgok mucize benzeri seyler var etmistir. Bunlar
insanlarin giiglerinin ve yapabilecekleri fiillerin kapasitesinin disindadir. Onlarin ii¢
yiiz sene uyumasi, elbiselerinin yipranmamasi, sicagin ve sogugun onlar
etkilememesi, bedenlerinin bozulmamasi, herhangi bir gida maddesi yemeksizin
yasamalar1 ve insanlarin serrinden korunmalari olaganiistii islerdir.?1°

O, mucizelerin insanlarin ¢abalar1 sonucu yapilabilecegi iddiasina, temelini
sarfe nazariyesinin olusturdugu bir kurgu ile cevap verir. Ona gore her 6zel kabiliyeti
olan kimse peygamberlik iddiasinda bulunmaz. Bulunacak olsa Allah, onu bundan
alikoyar (sarfe teorisi). Yani Allah, niiblivvet iddiasinda bulunacagini bildigi koti
kimseye mucize benzeri hasletler vermez.?!!

Sablni’nin de benzer bir mucize tanimi benimsedigini goriiyoruz. Ona gore
mucize “peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin iddialarinin dogrulugunu ispat
icin, meydan okuduklar1 kimselerin bir benzerini meydana getirmekten aciz kaldiklart,
diinyada Adete aykir1 harikulade bir fiil meydana getirmeleridir.”?'? Ayrica o, mucize
(35224)) kelimenin sonundaki (3) harfinin mienneslik i¢in degil, miibalaga igin
oldugunu belirtir. 2> Bu mucizeye karsi konulmasinin imkéansiz oldugu anlamim
pekistirmek i¢indir.

Ona gore her peygambere verilmis 6zel mucizeler vardir. Bu mucizeler
peygamberlerin  birinin  digerine dstiinliigiine yol agacak bir etken olarak
degerlendirilmesi dogru degildir. Cilinkii bu tahsisler fazilet sebebi olarak
goriilemez. 214 Allah istedigi zaman peygamberlere mucize verir. Baz1 zamanlarda
vermez. Ciinkii mucizeler iman edenlerin imanin1 kuvvetlendirmek i¢in veya iman
etmeyenlerin delillerini ortadan kaldirmak i¢in gelir. Mucize ile risaletin
devamliliginin bir alakas1 yoktur.?%®

208 Matiiridi, Te 'vildt, 2/162.

209 Matiiridi, Te 'vildt,10/449.

210 Matiiridi, Te 'vildt, 9/ 40-42.

211 Matiiridi, Kitdbii t-Tevhid, 192.
212 Sabini, el-Biddye, 111.

213 Sabini, el-Kifdye, 185.

214 Sabind, el-Miinteka, 109.

215 Sabini, el-Miinteka, 151.

92



Mucize ve keramet mukayesesi yapan Sabini’ye gore velilerin kerameti
Mu’tezile’nin iddia ettigi gibi mucizeye zarar vermez. Esasen velilerin kerameti bir
nevi gdnderilen peygamberlerin mucizesidir. Veliler kendi dininin dogrulugunu ortaya
koymak ve emr-i bi’l-maruf ve nehyi ani’l-miinker yaparken kerametleri ihya edebilir.
Ancak kendini begenmemek ve gosteris yapmadigina emin olmak kaydiyla. Bu sart

gergeklesmezse bu istidragtir.?!6

Mucize konusu Matiiridi ve Sablni’nin niiblivvet bahsinde iizerinde ¢okca
durduklar1 konular arasinda yer almaktadir. Ancak Matiiridi’nin mucizeyi inkar
edenlerle giristigi fikri miicadele Sabini’de belli belirsiz bir hal almaktadir. Her iki
miitekellim de mucizenin tanimi noktasinda ayni kanaatleri paylastigi goriilmektedir.
Mucize Matiiridi’ye gore peygamberlerin risaletlerinin ispati igin tek basina yeterli
degildir. Sabini’nin eserlerinde bu gorlis yer almamaktadir. Matiiridi’nin
peygamberlerin ahlaki yasantisina da dikkat ¢ekmesi oldukga yerindedir. Bu bizlere
her donemde peygamberlerin varisleri olan alimlerin, Ogretmenlerin sadece
bilgilerinin yeterli olmadigini ahlaki kisiliklerinin de gii¢lii olmasini gerektigi dersini
vermektedir. Bizce Sabini’nin bu sarta vurguyu devam ettirmesi daha isabetli
olabilirdi.

216 Saband, el-Miinteka, 162.

93






2. PEYGAMBERLIGE IMAN

Islam inancinin temel sartlarindan biri, peygamberlerin tamamma iman
etmektir. Peygamberlere iman meselesi, semavi dinleri diger dinlerden ayiran en
onemli 6zelliklerden biridir.?’

Dini bir terim olarak iman kavrami peygamberlere inanmay1 da kapsamaktadir.
Nitekim iman “Allah’tan aldiklar1 mesajlar hususlarda peygamberleri tasdik etmek ve
onlara inanmak” diye tanimlanir. ?® Miisliimanlar, Yahudilerin yaptigi gibi
peygamberler arasinda ayirim yapmaksizin hepsine birden iman ederler. Niibiivveti
bilinen bir peygamberi inkar eden kimsenin imanmin gidecegi konusunda alimler
arasinda ittifak vardir. Niibiivveti ve getirdikleri sabit olan peygamberlere iman etmek
vaciptir.?®

Kuran-1 Kerim’de her kavim icin bir uyarici peygamber geldigi 220 ve
kavimlere peygamber gelmedikce azap edilmeyecegi 2?! belirtilir. Bu Aayetler
peygamber gondermenin Hz. Muhammed 6ncesinde de var oldugunun ispatidir. Ote
yandan Hz. Adem ve esinin cennetten indirilmesinin hemen akabinde “Benden size
muhakkak bir yol gosterici gelecektir.”??? buyurularak niibiivvetin insanlik tarihi ile
bagladigina isaret edilir. Allah’in ilim, irade, kudret gibi sifatlarinin yaninda kelam
sifatt da vardir. O’nun evrende yaratma ve yok etme tecellileri vardir. Niibiivvet
disinda kelam sifatinin insanlar i¢in tecelli ettigi bir alan s6z konusu degildir.
Dolayistyla Allah’in kelam ve irade sifatlarina iman eden bir kimsenin niibiivveti de
kabul etmesi gerekir. Aksi halde bu sifatlar iptal edilmis olur.??3

Allah, Bakara stresi 285. ayette “Peygamber, Rabbi tarafindan kendisine
indirilene iman etti, miiminler de (iman ettiler). Her biri Allah’a, meleklerine,
kitaplarina, peygamberlerine iman ettiler. ‘Allah’in peygamberlerinden hi¢biri
arasinda ayirim yapmayiz. Isittik, itaat ettik. Ey Rabbimiz, affina sigindik! Doniis

27 Kadi Abdiilcebbar, Tesbitu delailu’n-niibiivve, 1/1.

218 {sfahani, el-Miifedat 100; Bekir Topaloglu- ilyas Celebi, Kelam Terimleri Sozliigii (Istanbul: TDV
Yayinlari, 2017), 155.

219 Ciircani, Dercii’d-diirer, 1/253; Ebii’l-Hasen Ali b. Ahmed b. Muhammed en-Nisabiri el-Vahidi,
Tefsiru'l-besit (Riyad: Imadetii’l-bahsii’l-ilmi, 2009), 12-339; Semsiiddin Muhammed b. Ahmed b.
Salim es-Seffarini, Levdimu l-envdru’l-behiyye (Sam: Miiessesetii’l-hafikin, 1982), 2/263; Ebii’l-
Fazl Iyaz b. Misa b. Iyaz el-Yahsubi (Kadi Iyaz), es-Sifd bi-ta rifi hukiiki (fi serefi)’l-Mustafa
(Amman: Daru’l-Fahya, 1986), 1/758; Ragib el-isfahani, Tefsir-u Rdgib el-Isfahdni thk. Muhammed
Abdiilaziz Bisuyuni (Riyad: Daru’l-vatan, 1999), 4/212.

220 «“And olsun ki biz her iimmete, “Allah’a kulluk edin, sahte tanrilardan uzak durun” diyen bir elgi
gonderdik. Onlardan kimini Allah dogru yola iletti, kimileri de saptirilmay: hak ettiler. Yeryiiziinii
dolagin da hak dini yalanlayanlarin akibetinin ne oldugunu gériin.” (en-Nahl 16/36).

221 el-Kasas 28/59.

222 g|-Bakara 2/38.

223 Ebii Hatim er-Razi, 4 lamii 'n-niibiivve, 101; Gazzali, el-Iktisad fi I-itikad, 121-122.

95



sanadir.” dediler.” buyurmaktadir. Burada agik bir sekilde peygamberlere aralarinda
ayirim yapilmaksizin tiim peygamberlere iman edilmesi gerektigi ifade edilmektedir.

Peygamberlere iman meselesi meshur Cibril Hadisi’'nde ac¢ik bir sekilde
geemektedir. Rivayete gore “Bir giin Resulullah insanlarin arasinda oturuyordu. Bir
adam geldi ve “Ey Allah’in Resulii, iman nedir?” diye sordu. Resulullah séyle
buyurdu: “Allah’a, meleklerine, kitabina, O’na kavusmaya, peygamberlerine iman
etmendir. (Ayni sekilde) oldiikten sonra son dirilise iman etmendir...” (Soran kisi
yanindan ayrildiktan sonra) Resulullah buyurdu ki, “Bu, Cibril’dir, insanlara dinlerini
ogretmek icin geldi” buyurdu.”?

Islam inancinin aksine peygamberlerin bir kismina inanip bir kismini kabul
etmeyenler vardir. Yahudiler kendilerine teblig gorevi verilen on dokuz peygamberi
kabul ederken Hz. Isa ve Hz. Muhammed’in risletini kabul etmezler. Hristiyanlar ise
Hz. Muhammed’in niibiivvetini inkar ederler.??® Berahime’den bir grup sadece Hz.
Adem’in peygamberligini kabul ederken baska bir grup ise sadece Hz. Ibrahim’i kabul
eder.??® Ote yandan Harran Sabiileri, Hermes, Valis, Zervisyus ve Eflatun peygamber
olduguna inanir. Vasit Sabiileri sadece Hz. Adem ve Hz. Sit’i peygamber olarak kabul
ederken Samiriler ise Hz. Miisa, Hz. Harlin ve Ysa ile onlardan dncekilerin niibiivveti
kabul eder.??’

Imam-1 Azam Eba Hanife’ye gore peygamberler arasinda ayrim yapilmaksizin
hepsine iman etmek gerekir. Ona gore iman esaslarin1 kabul eden fakat Hz. Isa, Hz.
Miisa ve digerleri peygamber mi yoksa degil mi? diyen kimse de kafir olur.??®

Matiiridi peygamberlere imani, “onun Allah’tan getirdigi her bilgiyi tasdik
etmek, her sozii ve her fiili dogrulamak, onun dogruyu ve hakki sdyledigine inanmak
ve onun kendisi tarafindan degil Allah’in emir ve yasaklamasiyla oldugunu bilmektir.”
seklinde aciklar.??® Bu nedenle Allah’a iman edip peygamberlere iman etmeyen
kimsenin iman1 gegerli degildir hatta onlarla savagsmak caizdir. O sdyle demektedir:
“Allah Teala’y1 ikrar edip tasdik eden, fakat Muhammed’in risaletini ve niibiivvetini
inkar edenler, risaletini ikrar ve tasdik etmedikge; onlarla savastan vazgegilmez. Resul-
I Ekrem’i ikrar ve Allah’in peygamberi oldugunu tasdik eden ancak ser’i hiikkiimleri
inkar edenlerle de bu hiikiimleri ikrar ve tasdik edinceye kadar savasilir. Onlar tasdik
edince savasilmaz.”?%° Onun bu ifadelerinden Allah’a inandig1 halde peygamberleri

224 Miislim, “Iman”, 5; Buhari, “Iman”, 37.
225 Bagdadi, Usili 'd-din, 158-161.

226 Bakillani, et-Temhid, 126-127.

227 Bagdadi, Usili’d-din, 158.

228 Eb{ Hanife, el-Fikhii’l-ebsat, 51.

229 Matiiridi, Te vilat, 14/362.

230 Matiiridi, Te 'vilat, 9/498.

96



kabul etmeyen kimselerin (bugiinkii ifade ile deistler) iman1 gegerli degildir ve
kafirlerin tabi oldugu hukuki durumlarla muamele gérmeleri gerekir.

Matiiridi’ye gore Allah’in gonderdigi peygamberlerin tamamin1  kabul
etmeyenler miimin olamazlar. Zira miimin olmanin sart1 biitiin peygamberlere iman
etmektir. Onlardan herhangi birini inkar eden tiimiinii inkar etmis olur. Buna bagh
olarak peygamberlerden herhangi birini bulundugu konumdan yukari ¢ikaran kimse
ornegin ‘Isa, Allah’m ogludur’ diyen aslinda ‘o peygamber degil” diyerek onun kadrini
ve mertebesini asagiya indiren kimse gibidir. Matiiridi’ye gore “Nith kavmi de
peygamberleri yalancilikla sugladilar.” %! Ayetinde peygamberlerin “miirselin”
(el all) seklinde ¢ogul gelmesi, peygamberlerden tek birini inkar edenin biitiiniini
inkar etmis olacagi anlamima gelir. Zira her bir peygamber, halklarini biitiin
peygamberlere iman etmeye ¢agirmigtir. 232

Matiiridi, peygamberlerin bir kismini kabul edip bir kismini reddedenlere akil
ve mantik gercevesinde cevaplar verir. O, peygamberlerin bir kismini kabul edenlere,
oncelikle bir kismimi neden kabul ettiklerini sorar. Onlarin niibiivvetini kabul
etmelerini zorunlu kilan herhangi bir 6zellige veya mahiyete dikkat ¢ekenlere, ayni
mananin ve ayni dzelligin biitiin peygamberler i¢in de gecerli oldugunu, dolayistyla
onlarin peygamberligini de kabul etmenin zorunlu oldugunu sdyler. Hz.
Muhammed’in niibiivvetini kabul etmeyenlerin ileri siirdiikleri 6zellik mesela mucize
iIse, o da mucizeler goéstermistir ve mucizeleri mucize yapan sey aynidir. Hz.
Muhammed’de mucizeler gostermistir ki bunlar hicbir peygamberde olmayan
mucizelerdir.*®

Basta Hz. Muhammed olmak {izere diger peygamberleri kabul etmeyen Y ahudi
ve Hristiyanlarin kendi peygamberlerini kabul etme gerekgelerini soran Matiiridi,
onlarin i¢ine distlikleri g¢eliskiye dikkat ceker. Hz. Muhammed’in haber verdigi
peygamberleri kendilerine ulasan bilgi ile kabul ettiklerini sdyleyen Yahudi ve
Hristiyanlar ayni bilgi kaynaklarinda yer alan Hz. Muhammed’in niibiivvetini inkar
ederek celigkiye diismektedirler. Onlarin inandigi peygamberlerin de Hz.
Muhammed’in gelecegini haber vermis olmalari ve bu bilginin ellerindeki kitaplarda
halihazirda mevcut olmasina ragmen onu inkar yoluna gitmeleri hem biiyiik bir ¢eligki
hem de sorumluluktan kagmadir.?3

Allah tarafindan gonderilen peygamberlere iman etmek imanin olmazsa olmazi
olmakla beraber, Matiiridi’ye gore Allah insanlara peygamber gondermese ve vahiy
indirmese de onlart iman etmekle mikellef kilar. Ciinkii Allah, peygamberler
gondermese ve insanlar sorumlu olmasalar basibos birakilmis olurdu ve yaratilmalari

231 es-Suara 26/105.

232 Matiiridi, Te vilat, 8/391.

233 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 209-210.
234 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 204-210.

97



anlamsiz olurdu. Dolayisiyla bu durum, el¢i géndermese ve bir sey vahyetmese bile
kullarin Yaratict’nin varligini bilmek ve birligine iman etmekle miikellef olduklarina
isaret eder.?® Bu durumu, “peygamber géndermeden delilin baglayici ve hiikmiin
gecerli oldugu” seklinde formiile etmektedir.?®® Benzer sekilde “Ve size din konusunda
hichir giicliik yiiklemedi.”?*" ayeti de ona gore Allah Teala peygamberler géndermese
bile insanlarin Yaradan’in vahdaniyetini, ultihiyyetini, yiiceligini ve nimetlerini
bilmekle ve bunlara karsilik her zaman O’na siikretmek ve boyun egmekle miikellef
olduklarin1 gostermektedir. 2® Bu agidan Matiiridi’ye gore insanlara peygamber
gonderilmese dahi akillar1 sayesinde kendilerini yaratan bir yaratici bulmak
zorundadir. Zira akil, birtakim eksiklerine ragmen Yaradan’i tanima kapasitesine
sahiptir. Allah’in peygamber gondermesi, insanlarin 6ne siirebilecekleri bahanelerini
onlemek igindir. Bununla birlikte aklin insanlara faydali veya zararli olabilecek her
seyi bilmesi miimkiin degildir. Ornegin akil, Allah’a hakiki kullugun nasil yapilacagi,
ahirette karsilasilacak haller ve Allah’in sifatlar1 gibi konulari kavrayabilecek kudrete
sahip degildir. Sonug¢ olarak insanlarin peygamberlere ihtiyacinin olmadigini
diisiinmek hata olur. Aksine insanlarin diinya ve ahiret mutlulugu i¢in peygamberlere
ihtiyact vardir.” 2 Peygamber gelmese bile Yaradan’a iman etmenin gerekli
oldugunun bir baska delili: “Biz Nith'u, ‘Kendilerine can yakici bir azap gelmeden
once halkini uyar’ diyerek kavmine gonderdik.”?* ayetidir. Zira bu ayet, peygamber
gelmese dahi insanlarin iman ile miikellef oldugunun delilidir. Eger 6yle olmasaydi
uyarict gelmeden oOnce kendilerine azabin gelmeyeceginden emin olurlardi ve
baslarma gelecek bir azap ile korkutulmazlardi.?4

Goriiglerini inceledigimiz bir diger miitekellim Sablini de niiblivvet meselesi
izerinde ¢cokca duran bir alim olarak temayliz etmektedir. Zira o, eserlerinde niibiivvet
meselesini mutlaka ele aldig1 gibi peygamberlikle ilgili farkli diisiince ve kanaatlere
de yer vermek suretiyle, Ehl-i Stinnet itikadinda niibiivvet inancinin savunucusu olarak
on plana ¢ikmaktadir. Ancak peygamberlere iman konusunda detayli aciklamalara
girme geregi gormez. Sablni’ye gore miiminlerin peygamberlere iman hususunda
bakisinin dzeti sudur: “Biitiin nebi ve resullere iman ederiz. Peygamberlerin ilki Hz.
Adem sonuncusu Hz. Muhammed’dir.” ??> Dolayisiyla peygamberlerin tamamina
aralarinda ayrim yapmaksizin iman etmek gerekir.?*3 Bazilara iman edip bazilarmi

235 Matiiridi, Te vilat, 8/391.

236 Matiiridi, Te vilat, 13/74.

237 el-Hac 22/78.

238 Matiiridi, Te vilat, 9/538.

239 Matiiridi, Te 'vilat, 10/46.

240 Ngh 71/1.

241 Matiiridi, Te 'vilat, 16/130.

242 Sabhni, el-Kifdye, 190; a.mlf., el-Miinteka, 163.
243 Sabini, el-Miinteka, 163.

98



inkar etmek olmaz. Iman ile inkér arasinda bir yol isteyenler ya da bir kismina iman
edip bir kismina iman etmeyenler gergekte kafirdir.?*

Gorildiigii  ilizere peygamberlere iman konusunda Matiirldi detayli
aciklamalara yer verirken Sablni bu konuya ¢ok daha az yer vermektedir. Her iki
miitekellim de aralarinda ayrim yapmaksizin tiim peygamberlere iman edilmesi
gerektigi hususunda ortak kanaate sahiptirler.

244 Saband, el-Miinteka, 266.

99






3. PEYGAMBERLIGIN GEREKLILIiGIi VE
TEMELLENDIRILMESI

Islam inang sisteminde Allah’m varligini kabul ettikten sonra inanilmasi
zorunlu olan inanglardan biri de peygamberlere imandir. Allah, rahmetinin eseri olarak
daha baslangicta insanlar1 fitrat {izere yaratmustir. Insanlarin iyiye ve dogruya
ulasabilmesi i¢in akil, disiinme, irade, konusma ve iiretme gibi yeteneklerle
donatmistir. Ayrica hakikati bulabilmeleri i¢in insanin yaratilisinda ve evrende ibret
aliacak deliller halk etmistir. Hepsine ilaveten peygamberler ve kitaplar gondererek
hakikati bir kez daha hatirlatmistir. Dolayisiyla niibiivvet, Allah ile insan arasindaki
iletisimi saglayan Islam itikadinin temel miiesseselerinden biridir.?*°

Hz. Peygamber zamaninda niibiivvet nurundan dogrudan dogruya istifade etme
imkan1 bulunuyordu. Ashab karsilastiklar1 problemleri Hz. Peygamber’e soruyor,
aldiklar1 cevaplan tartismaksizin ve kalplerinde en ufak bir siiphe olmaksizin kabul
ediyorlardi. 2*® Dolayisiyla ashabin zamaninda Miisliimanlar iginde niibiivvet
tartismalarinin varhigindan s6z etmek miimkiin degildir. Ancak sahte peygamberlere
kars1 verdikleri miicadele onlarin hatm-i niibiivve konusunda kararli duruslarini
gostermesi bakimindan dikkat ¢ekicidir.

Allah’in emir ve yasaklarini insanlara ulastirma vazifesi peygamberlerindir.
Ancak peygamber gondermenin hiikkmii konusunda mezhepler arasinda farkli bakis
acilar1 ve farkli kabuller s6z konusudur. “Klasik metinlerdeki tartisma, tipki salah-
aslah konusunda oldugu gibi cereyan etmektedir. Insanlarin peygamberlere olan
ihtiyac1 noktasinda kelam bilginleri arasinda esasen bir ihtilaf sz konusu degildir. Zira
biitlin mezhepler insanligin dini ve hatta baz1 diinyevi meselelerde peygamberlerin
rehberligine muhtag oldugu gercegini kabul etmektedir.”?4’

Kelam ekolleri niibiivvet ile ilgili delillendirme yaparken meseleyi iki agidan
ele aldiklarin1 gormekteyiz. Birincisi Allah’mn uliihiyyeti ikincisi ise insan agisindan
niiblivvetin imkan ve gerekliligi hususudur. Kelam alimlerinin niibiivvet meselesine
ilgisi daha ¢ok i¢ ve dis amillerin tetiklemesiyle olusan tartismalar ve bu miinakasalara
bagl olarak ortaya ¢ikan yeni fikir ve diisiincelerin sonucu oldugu sdylenebilir.
Soziinii ettigimiz bu amillerin bir kism1 dogrudan dogruya niibiivvet miiessesesi ile
ilgilidir. Bir kismu ise bilhassa Hz. Peygamber’in niibiivvetiyle alakalidir. Kelamcilar
iceride Ibnii’r-Ravendi ve Ebli Bekir er-Razi (61. 313/925) gibi kisilerin iddialarina
karsi niiblivvetin gerekliligini ve muhal olmadigini savunurken; disarida ise

245 Musa Bilgiz, “Kur’an’da Niibiivvet”, Diyanet Ilmi Dergi 49/1 (2013), 24.

246 Fethi Kerim Kazang, “Selefiyye nin Nas ve Metot Ekseninde Din Anlayisi ve Sonugclar”, Kelam
Arastirmalart Dergisi 8/1 (2010), 100.

247 Kilig Aslan Mavil, “Matiiridiler’e Gore Niibiivvetin Imkami ve Gerekliligi”, Dergiabant (Bahar
2017), 5/9, 80.

101



Sabtni’nin “Hint iilkesinin uzak bdlgelerinde yer alan” seklinde nitelendirdigi#
Berahime, *° Siimeniyye **° gibi gruplar ile Yahudi ve Hiristiyanlara karsi Hz.
Muhammed’in peygamberliginin hak oldugunu ispata ¢alismiglardir.

Ehl-i siinnet ve Mu’tezili miitekellimlere gore peygamberlik gereklidir. Ancak
bu gerekliligin ifade edilis bicimi daha dogru bir ifadeyle dozaj1 farklidir. Her iki
ekoliin de meseleye yaklasimi ayet ve hadislerin yorumlanmasi ve ozellikle de
Allah’in sifatlar1 baglaminda tezahiir etmektedir. Ornegin Nesefi’ye gore Allah,
“Diledigini yapan”®® ve yaptiklarinda herhangi bir mecburiyet altinda olmayandir.
Dolayisiyla Allah’in peygamber gondermesi viicibiyyetin degil kullarina liitfunun bir
tecellisidir ve peygamber gondermenin ilahi hikmetle agiklanmasi daha dogrudur.
Sayet insan sorumlu tutulacaksa bu sorumluluklardan haberdar olabilmek igin; neyi,
nasil ve ne zaman yapacagini bilebilmesi noktasinda peygamberlere ihtiyac vardir.??

Mu’tezili Kadi Abdulcebbar ise peygamber gonderme ve peygamberlik
miiessesesine Allah’m kullarma liitufkar olmas1,?>® sefkat ve merhametle davranmasi
ve rahmetiyle biitin varhiklar1 kusatmas1 >4 gibi sifatlarmin bir tecellisi olarak
bakmaktadir. Dolayisiyla insanlara peygamber gondermek onlara gore ilahi liitfun bir
geregi olarak vaciptir.?® Esyanin hakikatinde iyilik ve kétiiliik vardir ve akilla
bilinebilir. Niibiivvet de 6zii itibariyla iyidir ve insanlarin hayrina olmasi hasebiyle de
vaciptir.?® Bilindigi iizere Mu’tezile’nin temel tezlerinden birisi “kul icin aslah olam
yaratmak Allah i¢in vaciptir” goriisiidiir. Bu meyanda niiblivvet kullar i¢in aslah
olandir ve yerine getirilmesi Allah’in adaletinin geregi olarak ona zorunludur. Allah’in

248 Sabini, el-Kifdye, 176.

249 Brahmanizm, bugiinkii Hindistan’in kuzey bolgelerinde Vedalar sonrasinda ortaya ¢ikip milattan
once 1000- milattan sonra 500 yillari arasinda yasayan ve Hinduizm’in niivesini teskil eden dini
sistemi ifade eder. Bununla birlikte daha sonraki donemde Brahman rahiplerinin kontroliinde
bulunan dini gelismeyi belirtmek {izere bazan Hinduizm’le es anlamli bir tabir olarak kullanilmustir.
Hindistan’in “erken Orta Cag” (M.S. 600-850) donemine tekabiil eden devre Brahmanizm’in sonu,
Hinduizm’in baslangicina isaret eder. bk. Giinay Tiimer, “Brahmanizm”, TDV Islam Ansiklopedisi
(istanbul: TDV Yayinlari, 1992), 6/329.

250 {s]ami kaynaklarda siimeniyye bazan sii(e)meniyye biciminde de yer alir. Siimeniyye’den bahseden
ilk Miisliman yazarlardan Birini ve Makdisi, Hindistan’da biri Brahmanlar (Berahime), digeri
Siimeniyye (Siimeniyye) olmak iizere iki grubun bulundugunu kaydeder. Horasan, Iran, Irak ve
Sam bolgeleri Siimeniyye inancina mensupken Mecisiligin burada yayilmasiyla birlikte Siimeniyye
mensuplari Belh’in dogusuna g¢ekilmek zorunda kalmistir. Ebii’l-Muin en-Nesefi ve Ebii’l-Yiisr el-
Pezdevi de bu grubun bilgi vasitast sayilmayan habere dayandigi i¢in niibiivveti reddettigini sdyler
(Tebswratii’I-edille, 446; Usiilii 'd-din, 90). Sehristani ise Stimeniyye’den Buda ehli (ashabii’l-Biid)
diye bahsetmistir. bk. Ahmet Giig, “Siimeniyye”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yaynlari, 2010), 38/132-133.

21 el-Buric 85/16.

252 Nesefl, Tebswratii’I-edille, 2/687, 27.

253 Al-i imran 3/74; Yanus 10/60; Yasuf 12/38.

254 o]-A’raf 7/156; el-Mii’min 40/7.

2% Kadi Abdulcebbar, Serhu 'l-usuli’l-hamse, 573.

2% KAadi Abdiilcebbar, el-Mugni, 15/19.

102



peygamber gondermemesi O’nun adalet ilkesine tezat bir durum olur ve kendisine
zuliim isnat etmek olur.?>’

Mu’tezile, peygamber gondermeyi Allah i¢in vacip gormekle birlikte akla
verdigi genis yetki alanint sem’iyyat konularinda smirlandirmaktadir. Kadi
Abdiilcabbar, aklin Allah’a ibadet etmenin gerekliligini bilecegini ancak ibadetlerin
vakti, saati, miktar1 ve seklini bilmesinin miimkiin olmadigmni sdyler.?>® Mu’tezile’de
aklin smir1 meselesi peygamber gonderme hususu ile birlikte degerlendirildiginde
Cahiz’1n kanaatinin 6nemli bir yeri vardir. Cahiz, niibiivvetin gerekliligi meselesini,
insan ve Allah agisindan ele almaktadir. Ona gore bilgiyi olusturan aklin bizatihi
kendisi siirlt oldugu gibi akla bilgi saglayan kaynaklar da sinirlidir. Dolayisiyla akil,
her seyi bilme imkanina sahip degildir. Akil baz1 seyleri tiimel olarak bilebilir ancak
tafsilatim bildirmek peygamberlere aittir. Ote yandan akil, bircok yaniltic1 etkiye
aciktir. Cahiz’a gore peygamber gonderilmesinin gerekcelerinden biri de ahirette
insanlarin mazeret ileri siirmelerini engellemektir.?*

Tasavvuf cevrelerinde de ayni sekilde niibiivvetin gerekli oldugu kanaati
hakimdir. Ibnii’l-Arabi (61. 638/1240) niibiivvetin iki acidan gerekli oldugunu ifade
eder. Birincisi peygamberlerin 6rnekligidir. Insanlar nebi olan zata tabi olarak dini
yasama konusunda somut bir drnege sahip olurlar. Ikincisi ise Allah’in géndermis
oldugu vahyi insanlar i¢in anlagilir hale getirmektir. Zira biitiin insanlarin indirilen
ayetleri tam ve dogru olarak anlamalar1 miimkiin degildir.?®

Ehl-i stinnet kelaminin iki ana fraksiyonu olan Matiiridiler ile Es’ariler arasinda
niiblivvetin gerekliligi baglaminda séylem ve anlayis farki s6z konusudur. Asagida
detaylandirilacagr iizere Allah’a zorunluluk atfedilmesi s6z konusu olamayacagindan
peygamber gondermenin de bir zorunluluk olamayacag1 goriisiinii benimsemislerdir.
Matiiridiler niiblivvetin gerekliligini, Allah’in hikmet ve litfu ile agiklarken,
Es’ariler’e gore hikmet veya liituf ger¢evesinde dahi olsa Allah’a herhangi bir
zorunluluk nispet edilemez.%!

Es’ari’ye gore Allah’in insanlara peygamber gondermesi miimkiindiir.
Niibiivvette tipki diger fiilleri gibi Allah’in fiillerinden biri olup herhangi bir
zorunluluktan bahsedilemez. Dolasiyla peygamber gondermek Allah i¢in miimkiin
olup zorunlu degildir. %2 Es’ariler, Allah’a bir zorunluluk atfedilemeyecegi

37 Kadi Abdulcebbar, Serhu’l-usuli’l-hamse, 573; Ayrica bk. ilyas Celebi, Isldm Inang Sisteminde
Afkalcilik ve Kadi Abdiilcebbar (istanbul: Ragbet Yayinlari, 2002), 313.

2% Kadi Abdiilcebbar, el-Mugni, 15/26-27.

259 Cahiz’1n niibiivvet anlayisi i¢in bk. Baktir, “Cahiz’1n Niibiivvet Anlayis1”, 261-262, 267.

260 Mahmut Cinar, Imam Sa’rdni ve Muhyiddin [bnii’l-Ardbi’ye Gére Niibiivvet Inanci (Istanbul:
Ragbet Yayinlar1,2013), 136. Ibnii’1-Arabi, Fiisiisu I-hikem, 11/343.

%61 bk, Teftazani, Serhu’l-akaid, 293; ibn Farek, el-Miicerred, 175-176.

262 {bn Firek, el-Miicerred, 175; Ebti Hamid Gazzali, el-Iktisad fi I-itikad haz. Tbrahim Agah Cubukcu-
Hiiseyin Atay (Ankara: Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Yaylar1,1962), 195; Bakillani, el-
Insaf, 58.

103



diisincesini daha somut bir ifadeye dontistiirmiislerdir. Onlara gére Allah’in insanliga
bir¢ok peygamber gondermesi de sadece tek bir peygamberle yetinmesi de caizdir. Bu
durum tamamen Allah’in takdirindedir.?®®

Miimkiin-vacip meselesinde Es’ari doktrinin temelinde fayda, hikmet ve
menfaat gibi illet ve sebepler amil olmadigindan peygamber gonderme meselesinde de
“Allah kendi iradesi ile peygamber gondermistir.” kanaati hakimdir. Allah’in
peygamber gondermesi ile gondermemesi esit derecede miimkiindiir. Allah dilemistir
gondermistir; dilemeseydi gondermezdi. 2% Niibiivvetin gerekliligi meselesinde
hiisiin-kubuh ve salah-aslah tartismalart konunun “nasil anlasildigi” hususunda
belirleyici bir faktér oldugunu iddia edebiliriz. Iyi ve kotiiniin akilla
belirlenemeyecegini sdyleyen Es’ariyye’ye gore peygamber gondermek gerekli midir,
degil midir, sorusuna zorunluluk vechesinden bakilamaz. Allah’in peygamber

gdndermesi miimkiindiir; yoksa O’na vacip ve zorunlu degildir.?%®

Es’arl kelam doktrinin sistematik hale gelmesinde en 6nemli katkiy1 saglayan
Bakillani’nin (61. 403/1012) niibiivvetin ispati konusundaki temel hareket noktasi,
Allah’in insanlara kendi i¢lerinden elgiler gondermesinin aklen miimkiin olmasidir.
Allah’in peygamber gondermesi imkansiz ve gergek disi olmadigina goére miimkiin
kabul edilmelidir.?%®

Matiiridi kelam anlayisina gore esyanin 6ziinde olan iyilik ve kotiiliik bilinerek
hiikiim anlagilabilir. Yani Allah’in emrettiklerinde iyi, yasakladiklarinda ser yonii
bulunur. Allah fiillerini belli bir hikmete yonelik yarattigina gore niibiivvet hikmetin
bir sonucudur, miimkiindiir; fakat Allah’a hi¢bir sey zorunlu kilinamayacagi i¢in vacip
degildir.?®’

Niibiivvet hakkindaki gortisleri de mezhebinin genel ¢izgisi ile biiyiik oranda
ortiisen Pezdevi’ye gore peygamber gondermek aklen caiz, miimkindir. Peygambere
tabi olmanin gerekli oldugu hususunda tevhid ehli arasinda higbir ihtilaf s6z konusu
degildir.?®® Ayn1 ekolden Alaeddin el-Usmendi de Ehl-i siinnet inancina uygun olarak
insanlara dogruyu gostermek ve oOrneklik yapmak {izere peygamberlerin
gonderilmesini aklen muhal degil miimkiin olarak goriir. 2° O, niibiivvetin
gerekliligine kars1 ¢ikan ve aklen miimteni oldugunu iddia eden Beradhime’yi One
stirdiikleri delilleri ¢iiriiterek reddeder. Ona gore aklen iyi ve kotiiniin tespiti
miimkiindiir. Ancak akil ibadetlerin miktar1 ve zamani gibi hususlar1 bilmede sinirhdir.
Dolayisiyla peygamberlere ihtiyag yoktur diyen Berahime ve taraftarlar1 hatalidir.

263 Seyfeddin el-Amidi, Gayetii’'I-merdm, 318.

264 Teftazani, Serhu l-akaid, 235, dip. 1 (Miitercim).

265 Gazzali, el-fktisat, 195.

266 Ebii Bekir et-Tayyib el-Bakillani, el-/nsaf nsr. Ahmed Ferid el-Mezidi (Beyrut: yy., 2007), 92-93.
267 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 216; Sabini, el-Bidaye, 45.

%68 pezdevi, Usulii'd-din, 90-91.

269 Alaeddin el-Usmendi, Liibabii’I-kelam, 106.

104



Yine o, Berdhime’nin peygamberlerin gosterdigi mucizenin sihir gibi olaylardan ayirt
etme imkani olmamasindan hareketle niibiivvete yaptigr itirazi da reddeder.
Usmendi’ye gore mucize, ¢iiriimiis kemiklerin diriltilmesi, tedavisi imkansiz
hastaliklarin iyilestirilmesi, kii¢lik bir 4sanin yilana doniismesi gibi insan kapasitesinin
cok tistiindeki olaylarin gerceklesmesi demektir. Bunlarin insan eliyle gergeklestirilen
olaylarla karistirilmas1 miimkiin degildir.?"

Usmendi’nin peygamber gdndermenin gerekliligi noktasinda Mu’tezile nin
vacip kabuliine benzer bir tezi savundugunu da gormekteyiz. Ona gore peygamber
gondermek hikmet geregi vaciptir. Ancak bu viicibiyyet Allah i¢in bir mecburiyetin
tezahiirii degil, hikmetinin sonucudur. Ehl-i hadis kelamcilarm 2"t peygamber
gondermek hikmetin geregi olarak vacip degil caizdir seklindeki kanaatleri dogru
degildir. Miitekellimlerin ¢ogunluguna gére 2’2 peygamber géndermek Allah’in
hikmeti geregi vaciptir. Allah bir seye icabet edip etmeme de mecbur kilinamaz. Ancak
hikmetinin bir geregi olarak vaciptir demek gerekir.?’®

Allah’in peygamber gondermesi ile ilgili olarak Ehl-i siinnet kelamcilarinin
cogunlugu tarafindan benimsenen temel yaklasimlarin1 su sekilde Ozetlemek
mimkiindiir: “Peygamber gondermek vacip degil caizdir; muhal degil,
miimkiindiir.”?’* Bu teorinin dénemin itikadi tehditleri olarak goriilen akimlara kars
gelistirilmis bir yaklasim oldugu anlasilmaktadir. Zira peygamber gondermek “muhal
degildir” denirken Berahime’nin®” ‘Peygamber gondermek gereksiz ve imkansizdir’
tezine karsi, ‘Peygamber gondermek vacip degildir’ denilirken ise Mu’tezile’nin
‘Peygamber gondermek vaciptir’ tezine reddiye olusturulmustur.

Peygamberligin gerekliligi noktasinda en fazla itirazi olan ve bu anlamda
Matiiridi basta olmak {izere kelamcilar tarafindan elestirilen genellikle zindiklik ile
suglanan dini grup Berdhime’dir. Kaynaklarda Hint kokenli bir din olarak gecen
Berdhime’nin bugiinkii Brahmanizm oldugunu ifade etmek hata olmaz. Berahime;
Berhemi, Berham, Berahim, Berhamen, Brahma, Brahman veya Brehm adindaki bir
filozof, hiikiimdar, rahip veya puta nispetle anilan bir inan¢ sistemi oldugunu ifade

270 Alaeddin el-Usmendi, Liibdbii’I-kelam, 106-107.

211 M. Sait Ozervarh, Ehl-i Hadis kelamcilari ile “muhtemelen Es’ariler’in kastedildigi “kanaatindedir.
bk. M. Sait Ozervarl, “Kelami Goriisleri”, Liibdbii’I-keldm, 51.

212 Usmendi, bu ifadesi ile Hanefi-Matiiridi kelaminin miitekellimlerin cogunlugunca kabul edilen bir
ekol oldugunu ifade etmektedir.

273 Usmendi, Liibabii 'l-kelam, 108.

274 Eb(i Hamid Gazzali, el-fktisad fi’l-itikad haz. ibrahim Agah Cubukgu- Hiiseyin Atay (Ankara:
Ankara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Yayinlar1,1962), 190.

215 Berahime: Hindistan’da kutsal metin kabul edilen Vedalar’in yorumu mahiyetindeki Brahmanlar’da
yer alan ve kast sisteminin en iist tabakasini olusturan Brahmanlar’ca temsil edilen dini yapiya
verilen isimdir. (bk. Giinay Tiimer, “Brahmanizm”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV
Yayinlar1,1992), 6/329. Berahime hakkinda detayl1 bilgi igin ayrica bk. Birani, Tahkiku md li ’I-Hind
(Biruni’nin Goziiyle Hindistan), ¢ev. Kivameddin Burslan (Ankara: TTK Yayinlari, 2015);
Matiiridi, Kitdabii't-Tevhid, 175-186; Bakillani, et-Temhid, 127-134.

105



edenlerin yaninda ?’® Brahman’in yaratici tanr oldugunu ifade eden goriisler de
mevcuttur.?”” Kaynaklarda Hint kokenli oldugu kabul edilen Berahime nin kimlerle
temsil edildigi bilgisi bulunmamakla birlikte, ileri siirdiikleri elestirilere 3. yilizyilin
ikinci yarisindan itibaren hemen hemen her niibiivvet eserinde yer aldigi
goriilmektedir.?’®

Niibiivvetin gerekli olmadigi seklindeki kanaatlerin Berahime’ye aidiyeti
tartismali olsa da ana hatlariyla onlarin niibiivvete iliskin itirazlar su sekildedir:

1. Iinsanhga 151k tutmak acisindan akil yeterlidir, peygamberligin belgelenmesi icin
delil olarak kullanilan mucizelerin olusumu ve fiilen gerceklestigi sabit degildir.

2. Peygamberlerin getirdigi ibadetler manasiz olup herhangi bir fayda saglamaktan
uzaktir,”?

3. Peygamberlerin, kendilerini génderen zat ile ayni tiirden olmalar1 gerekir. Fakat
kadim varlik, zati geregi, yaratilmislara benzemeyecegine gbre peygamber
gondermesi de muhaldir.

4. Insanlardan birinin veya birilerinin peygamber secilerek diger insanlara iistiin
kilmmast dogru degildir. Dolayisiyla peygamber gonderilmemistir ve
peygamberlere ihtiyac da yoktur.?

Berahime ve Stimeniyye basta olmak {izere peygamberlige ihtiya¢ olmadigini
iddia edenlere kars1 cevap mahiyetinde dile getirilen pek ¢ok delil vardir. Bunlardan
en Onemlisi insanlarin vahye ve peygamberlere olan ihtiyacini 6n plana ¢ikaran
delillendirmedir. Insanin entelektiiel ve psiko-sosyal zaaflar1 sebebiyle vahyin yol
gostericiligine yani peygamberlere ihtiya¢ duydugu konusunda Islam alimleri arasinda
ittifak vardir.?8!

Niibilivvetin geregi ve ispat edilmesi noktasinda dile getirilen hususlardan
ikincisi insanin ozellikleri ve insanlar agisindan ortaya konan diinyevi ve uhrevi
faydalaridir. Insanlarm diinyaya gonderilis amac1 imtihan olmak?®? ve nihai varis yeri
olan ahiret yurdunda cenneti kazanmaktir.?®3 Daha dogru bir ifadeyle diinya ve ahiret
mutlulugu insanlar i¢in asil gayedir. Bunun i¢in insanlarin akil, tecriibbe ve duyu
organlar vasitasiyla elde ettikleri bilgilerin yaninda peygamberlik vasitasiyla elde

276 Bakallani, Kitabii’t-Temhid, 126-127; Sehristani, el-Milel, 3/95-96.

277 T{imer, “Brahmanizm”, 6/329-333.

278 fbrahim Arslan, “Tmam Maturidi’nin Deist Elestirilere Kars1 Niibiivvet Savunusu”, 35.

219 Giinay Tiimer, “Brahmanizm”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yay. 1992), 6/329-333.
280 Kadi Ebu Bekir Muhammed b. Tayyib el-Bakillani, et-Temhidu l-evdil ve telhsu’l-edail thk.
Imadiiddin Ahmed Hayder (Beyrut: Miiessesetii’l-Kiitiibi’s-sakafiyye, 1987), 130; Kadi
Abdiilcebbar, Serhu Usuli’l-Hamse, 2/420-436; Bagdadi, Usuli’'d-din, 155; ibn Hazm, Dinler ve
Mezhepler Tarihi, 1/336; Nesefi, Tebsiratii’I-edille, 1/454. Berahime nin niibiivvete iliskin goriisleri
ile onlarin bu goriislerine karst Ehl-i siinnet ve Mu’tezile ¢evrelerince gelistirilmis reddiyeler i¢in
bk: Metin Ozdemir, “Mu’tezile’nin Niibiivvet Miidafaas1”, Kelam Arastirmalar: Dergisi 5/1 (2007),
47-64.;

Sancar, Kelam ve Tasavvufta Niibiivvet, 179.

282 Had 11/7; el-Miilk 67/2; el-Ankebiit 29/2-3.

283 el-En’am 6/32; el-Ankebit 29/ 64.

281

106



edilebilen bilgilere de ihtiya¢ vardir. Insanoglu akli ve duyu organlar ile diinya ve
ahireti kusatacak bilgilere erismesi miimkiin degildir. Ayrica insanlarin duygulari,
hirslart ve nefsani arzulari ile dogru bilgi tiretme kabiliyetinden yoksun kalmalar1 da
pekald miimkiindiir. Ote yandan tarihi siiregler insanoglunun temel konularda bile
ortak bir kanaat olusturamadigini, ¢ok farkli degerlendirmeler ve ¢ikarimlar yaptigini
ortaya koymaktadir. Saydigimiz bu gerekgeler insanin, hataya diismekten alikoyacak,
diinya ve ahiret saadetini saglayacak miikemmel bir bilgi kaynagma ihtiyag
duydugunu ispat etmektedir.?*

Peygamberligin gerekliligi hususunda dile getirilen hususlardan {igiinciisii
insanlar arasindaki farkliliklardir. Insanlarin yeme, icme, sevme, nefret etme, iiziilme,
sevinme gibi birtakim ortak 6zellikleri olmakla birlikte algilama, kavrama ve zeka
kabiliyetleri itibariyla birbirinden farklidir. Ortalama bir zeka seviyesine sahip olanlar
cogunlukta olmakla beraber ileri diizeyde zeka seviyesine sahip olanlar ve normalin
altinda zeka diizeyine sahip olanlar da vardir. Yine istiin ahlaki niteliklere haiz
insanlarin yaninda ahlaki ve insani anlamda en asagi seviyede olanlar da vardir.
Dolayisiyla insanlar fiziki, ahlaki ve ruhi anlamda birbirinden farklidir.?® insanlar
arasindaki bu farklarin varligi kabul ettikten sonra peygamberlerin bedeni ve ruhi
kabiliyetleri yoniinden iistiin bir yaratilisa sahip olmalarin ve fizikotesi alemle irtibata
kurmalarini da kabul etmek durumundayiz. Bu baglamda niibiivvetin imkan dahilinde
oldugunu ve insanlar i¢in hikmetler barindirdigini ifade etmek miimkiindiir.

Peygamberligin gerekliligi noktasinda dile getirilen dordiincii delil mutlak
bilginin imkansizlig1 gercegidir. Niibiivvetin insan agisindan gerekliligi hususu
diinyevi meselelerde oldugundan kat be kat ahiret i¢in sdylenebilir. Zira insanin bilgi
edinim vasitalar1 diinyevi meselelerde bile mutlak, miikemmel ve evrensel bir bilgi
tiretemezken ahiret igin bilgi iiretmesi imkansizdir. Ahiret i¢in yapilmas: gereken
hazirliklarin ne oldugu, ibadetler, ibadetlerin zamani ve yapilis sekilleri gibi hususlar
ancak niibiivvet ile elde edilebilecek bilgilerdir.

Ozetlemek gerekirse insanin maddi ve manevi ihtiyaglarinin yaninda iki énemli
sebepten dolay1 da peygamberlere ihtiyag¢ vardir. Bunlardan ilki kulluk ve ibadetlerin
neler oldugu ve bu ibadetlerin nasil yapilacagmin bilgisidir. ibadetler bir peygamber
tarafindan uygulama ile gosterilmedik¢e bilinemez. Digeri ise ahiretle ilgili
hususlardir. Ahiret konular1 sem’? bilgiler olmadan akli ¢ikarimlarla elde edilemez.?8®

Matiiridi’nin yetistigi ¢evre ve i¢inde bulundugu ilmi ortamin etkisiyle
niibiivvet meselesine olduk¢a genis bir yer ayirdigini goriiyoruz. Hatta Kimi
arastirmalara gore Matiiridi’ye kadar bu meselenin detayli olarak ele alinmadigim

284 Nesefi, Tebsiwratii’l-edille, 1/457-464.

285 Ebh Hatim er-Razi, 4 lamii 'n-niibiive, 17; Ebl Nuaym el-Isfahani, Deldilii 'n-niibiivve, 32-33.

286 Abdullah Namli, “Niibiivvet Miiessesesi ve Muarizlarin Ileri Siirdiigii Baz1 Itirazlar”, Tasavvur
Tekirdag Ilahiyat Dergisi 412 (2018), 484.

107



ifade etmek miimkiindiir.?®” Matiiridi, risalet konusunda insanlarin farkli goriisler ileri
stirdliklerini sdylemekte ancak hidayet onderleri, hayir onciileri ve bilge kisilerin
risaleti kabul ettiklerini ifade etmektedir.?®® Bu durumun sonucu olsa gerek, Matiiridi
Kitdbii't-Tevhid'de niibiivvet bahsini detayli olarak degerlendirdigi gibi Hz.
Peygamber’in niibiivvetinin ispat igin ayr1 bir baslik agar.?%®

Matiiridi’nin peygamberligin ispat1 olarak dile getirdigi birgok delil vardir.?%

Bunlardan en 6nemlisi peygamberlerin gaybdan haber vermeleri ve olan biteni beseri
imkanlarla elde etme yonteminin ulasamayacagi tarzda haber vermeleridir. Ona gore
bu durumda peygamberlerin muhataplar1 kendilerine haber getiren kisinin, bu
bilgilerini Allah’tan aldigina hiikkmederler. Ornek vermek gerekirse Hz. Peygamber’in
okuma yazmay1 6grenmek icin birinin yanina gidip geldigine dair bir rivayet yoktur.
Ayrica Resulullah’in haber verdigi hususlar kendisinden dncekilerden nakil seklinde

olsayd1 inkarcilarin onun naklettiklerine ilaveler veya eksiltmeler yapabilirdi.?%

Matiiridi’ye gore Allah’in insanlara bildirmedigi haberler ve bilgiler vardir ki
bunlar da {i¢ mertebedir: “Bunlardan birincisi, insanlar1 yaratiliglarina dayanarak
hakkinda bilgi sahibi olmaktan aciz biraktigi bilgilerdir. Esyanin asli olan 6z ve
cevherleri buna 6rnek verebiliriz. Meseld bir kimse bir seyi cevher yapan niteligi
bilmek istese buna vakif olamaz. Her sey i¢in hayat unsuru kilinan su da buna bir bagka
bunu basaramaz. ikincisi, Allah’in insana -duymaya ve nakle dayanan bilgi
olmaksizin- lizerinde diisiinme ve fikir yiiriitme ile bilgisini verdigi ve kavrama imkan
bahsettigi bilgilerdir. Yaradan’1 ve O’nun vahdaniyetini bilmek bu ikinci tiir bilgiye
ornektir. Uciinciisii ise Allah’1n, gelen bir haber olmaksizin insanlari idrak etmekten
aciz biraktig1 ve vakif olma imkani vermedigi bilgilerdir. Ancak insanlar bu bilgiye
yalmzca haber yardimiyla ulagabilirler. Insanlarin menfaatleriyle ilgili olan ve
gidalarin faydalarina ulastiran bilgiler buna Ornektir. Fakat bu bilgiler, sadece
insanlardan bu konuda bilgi sahibi olanlardan ve bilgisi aralarinda yayilan kimselerden
duyulmakla 6grenilebilir. Bu tiir bilgilerde ancak Allah’in elgileri vasitasiyla elde
bilgilere ulagmalarinin miimkiin olmadig1 ve s6z konusu bilgilere ancak peygamberler
vasitastyla vakif olabilecekleri kanaatindedir. Bu durum da peygamberlere olan
ithtiyaci agik¢a ortaya koymaktadir.

Matiiridi’nin  delailii’n-nliblivve kapsaminda delil olarak ileri siirdiigi
hususlardan bir digeri peygamberlerin hitap ettikleri topluluklarin karsilasacaklar

287 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, VI.

288 Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 221.

289 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 238-266.

2% flgili degerlendirmeler igin bk. Matiiridi, Te 'vildt, 3/301.
291 Matiiridi, Te vildt, 1/188-189, 2/335, 3/267.

292 Matiiridi, Te vildt, 16/193.

108



muhtemel sonuglart ve yaptiklari her seyin karsiligmin olacagimi bildirmeleridir.
Peygamberlerin soyledikleri aynen gerceklesmistir. Ayrica Allah’in elgilerine saygi
duyan ve iyi niyetli kimseler peygamberlerin sozlerinin aynen gergeklestigini kabul
ederler.?®® Peygamberlerin Allah’tan vahiy almaksizin bilmelerine imkan olmayan
birtakim olaylar ve durumlar hakkinda bilgi vermeleri de onlarin risdlet ve
niibiivvetlerini ispat eder. Yerdeki ve gokteki varliklarin Allah’1 tespih ettiklerini
bildirmek,?** vahiy almaksizin bilinebilecek bir durum degildir ve bu da risalete isaret
etmektedir.?%®

Bakara stiresi 164. ayette gegen “Insanlara  fayda saglayan yiiklerle
denizde seyreden gemiler...” ifadesini yorumlarken Matiiridi séyle demektedir:
“Ayet-i kerimenin bu kismi tehlikelerinin yani sira zorluk ve mesakkatlerine
katlanarak ticaret yapmanin mubah oldugunu gosterir. Konunun bu yonii niibiivvetin
varligini da kanitlamaktadir. Cilinkii geminin yapilisini ve sagladigi faydalart bilmek
insanin planlayabilecegi bir sey degildir. Oyle anlasiltyor ki o, bu hususu, nesnelerin
mabhiyetini bilen, ise yarayanla yaramayanina vakif olan birinden (peygamberden)
O0grenmistir. Buna olan ihtiya¢ ortaya ciktigina gore insan tiiriine peygamber
gondermenin gerekligine hilkkmetmek de kagmilmaz hale gelmistir.”?% Onun bu
ifadelerinden, ilk defa icadi1 ve kesfi hususunda insanlarin Peygamber’in 0gretimine
muhatap olduklarini vurguladig:i anlasilmaktadir. Bu anlayis sebebiyledir ki Islam
toplumunda meslek ve zanaatlar bir peygambere dayandirilmaktadir. Bu acidan usta-
cirak iligkisi ile 6grenilen mesleklerden gemi yapiminin ilk piri de Hz. Nah’tur.

Bakara stiresi 6. ayette gegen “Su bir ger¢ektir ki inkdra saplananlart uyarsan
da uyarmasan da sonug degismez, hi¢bir zaman inanmazlar” ifadesi Matiiridi’ye gore
aslinda peygamberligin gerekliligini ispat eder. Bu ayet Allah’in iman etmeyeceklerini
bildigi bir grup hakkinda inmistir. Allah bu beyani ile s6z konusu durumu
peygamberlerine haber vermistir. Nitekim olayin da haber verildigi sekliyle

gerceklesmistir. Dolayisiyla bu ilahi beyanda niibiivvetin ispatina isaret vardir.?%’

Matiirldi, “Biz seni ancak biitiin insanlara miijdeleyici ve uyarici olarak
gonderdik. Fakat insanlarin cogu bilmezler.”?® ayeti ile “(Ey Muhammed!) Seni
ancak dlemlere rahmet olarak gonderdik.” **° ayetini yorumlarken peygamberlerin
gonderilisinin insanlar igin bir rahmet oldugunu belirtir. Insanlarin hakikati

bulmalarinda yalnizca aklin rehberligi yetersiz kalir. Zira akil, asirt istekler,

293 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 238.

29 “Yedi gok, yer ve bunlarda bulunanlar O’nu tesbih eder; O’nu hamd ile tegbih etmeyen higbir sey
yoktur. Fakat siz onlarin tesbihini anlayamazsiniz. O Halim’dir, bagislayicidir.” (el-Isra 17/45).

295 Matiiridi, Te 'vilat, 8/316.

2% Matiiridi, Te 'vilat, 1/328-329.

27 Matiiridi, Te 'vilat, 1/62.

2% Sebe’ 34/28.

29 gl-Enbiya 21/107.

109



aliskanliklar, mesguliyetler gibi pek ¢ok sebeple her zaman kadmil manada yani “saf
akil formunda” ¢alisamaz. Onu etkileyen psikolojik ve sosyolojik engellere maruz
kalir. Iste tam da bu noktada tiim insanlara dogruyu bildirmek igin peygamberlere
ihtiyag vardir ve peygamberlik gereklidir. Ayrica peygamber gonderilmekle akla
yetersiz kaldig1 durumlarin varligi hatirlatilmis ve uyar1 da bulunulmus olmaktadir.3%°
Burada “nezir” kavramim1i Matiiridi’nin peygamberler olarak yorumladigin
belirtmemiz gerekir ki tiim ayetlerde benzer bir durum vardir.>** Cenab-1 Hakk’mn,
“Miijdeleyen ve uyaran peygamberler gonderdik’° buyurmasi ona gore kendisine
itaat edenin ulasacagi akibeti miijdelemek, isyan edeni de varacagi akibetle korkutmak
iizere elgiler gondermek anlamindadir. Yine aynmi Ayetin devaminda “Insanlarin
peygamberlerden sonra Allah’a karsi tutunacak bir delilleri olmasin diye” buyurmasi
ise, insanlarin ‘Bize peygamberler gondermedin diye Allah’a karsi bir delilleri
olmasim’ diyedir.3%

Niibiivvetin insanlar i¢in bir liituf ve gereklilik olmasi birkag agidan izah eder:
“Peygamber gondermeden once azap etme hakki olan Allah’1n, insanlara azap etmeyip
yapacaklar1 miinakasa ve cekismelerini ortadan kaldirmak {izere mucizeler ve
delillerle peygamber gonderene kadar azabi ertelemesi O’nun bir liitfudur.”3** Ote
yandan Allah’in suurlu bir canli olarak yarattig1 insani sorumlu tutmamasi hikmetle
bagdasmadig gibi, sorumlu tuttugunda da ona yol gostermemesi O’nun sifatlariyla
celisir.>® Ona gore bir toplumun ayakta durmasi igin uymalar1 gereken birtakim
kurallarin ve ilkelerin olmasi gerekir. Bu ilke ve kurallarin ise kendilerini yaratan ve
onlar icin en uygun hayat tarzini bilen birinin kurallar1 olmalidir. Insanlarin kendileri
icin kurallar belirlerken yine kendilerinin belirleyici olmalar1 makul degildir. Aksine
insanlar i¢in hayat kurallar1 ve ilkelerini belirleme Allah’in gonderdigi peygamberler
gorevlidir.3%

Matiiridi’ye gore Allah peygamberleri araciligiyla dogru yolu ve hidayeti
gostermeseydi insanlarin bu yolu bulmalar1 veya ortak bir noktada bulugmalar
imkansiz olurdu. insanlar1 ahirette hesaba ¢ekecek olan Allah’in, insanlara dogru yolu
gosterecek peygamberler gondermemesi O’nun adl, hadi, hakim, nir, rab, rahman,

300 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 185.

301 “Nezir” kavraminin gectigi ayetler igin bk. el-Bakara 2/119, 231; en-Nisa 4/165; el-En’am 6/48; el-
A’raf 7/188; Had 11/25; el-Hicr 15/89; el-Kehf 14/56; el-Furkan 25/51; el-Ahzab 33/45; Sebe’
34/28; Fatr 35/24; el-Fetih 48/8.

302 en-Nisa 4/165.

303 Matiiridi, Te vilat, 4/121-122.

304 Matiiridi, Te vilat, 11/60.

305 Matiiridi, Te vilat, 5/368-3609.

306 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 186.

110



d®7 gibi sifatlarma aykir1 bir durum olurdu.®*® Ayni sekilde bunca nimeti

insanlar i¢in yaratan Allah’in onlar1 basibos birakmasi ve nimetlere siikretmelerini

rahim ve resi

istememe ihtimali yoktur. Insanlarm nasil siikredeceklerini yani ibadetleri nasil
yapacaklarini aklen sabitleme imkanlart da yoktur. O’nu raz1 edecek namaz, orug, hac
ve zekat gibi ibadetlerin belirlenmesi ancak bir elginin haber vermesi ile olabilir.
Dolayisiyla insanlar siikriin ve kiifriin Olgiilerini belirleyecek bir elgiye ihtiyag
duyarlar. Bu ihtiyac da peygamberlerin rehberligi ile giderilir.3%®

Matiiridi’nin peygamberligi ispat sadedinde belki de dikkat ¢ekici delillerinden
bir digeri peygamberlerin fiilen mevcudiyetleri ve niibiivvet miinkiri insanlarin elinde
peygamberleri yalanlamaya yarayacak delillerinin olmamasidir. Zira niibiivveti inkar
edenler, peygamberlerin getirdigi delillere alternatif bulmak i¢in zamanlari ve
imkanlar1 vardi. Ancak onlar bunu basaramadiklar1 gibi peygamberlerin iistiinligiini
pekistirmekten 6teye gecememislerdir.31% Ote yandan o, Hz. Peygamber’in zamaninda
insanlarin bir peygamber beklentisi icinde olduklarini belirtir ve Kur’an’in bu durumu
teyit ettigini sdyler.3!

Niibiivvetin ispat1 noktasinda peygamberler, kendi 6zlerinde sahip olduklari
kesin delillere sahip olmalar1 itibariyla Matiiridi’ye gore niibiivvetlerinin ispatina giic
yetirmiglerdir. Ona gore peygamberler, dile getirdikleri sdzlerin dogrulugunu teyit i¢in
delile ya da bir agiklamaya ihtiya¢ duymamislardir. Diger insanlarin varliklari bizatihi
bir delil olusturmazken peygamberlerin bizzat kendileri birer delildir. Bunun i¢in
peygamberler disindaki insanlarin sdyledikleri her s6ziin dogruluklarini gosterecek bir
delile ve hakki batildan, dogruyu yanlistan, gerce§i yalandan ayiracak bir beyan
gerekli olmustur.3!?

Matiiridi’ye gore niibiivvet miiessesesi her seyden once akli bir zorunluluktur.
Zira Allah, insan tiiriinii yaratmis ve beraberinde yeryiiziinde besinler ve ilaglar var
etmistir. Bunun yaninda onlardan hastaliklar ve 6ldiirticii zehirler de var etmistir. Zarar
veren ile fayda vereni birbirinden ayirt etmek ancak deneme ile olur ki bu durumda
insanlarin 6liimiine neden olabilir. Su halde yeryiiziindeki biitiin nesnelerin mahiyetini
Allah’in kendisine bildirecegi zatin yani peygamberlerin mevcudiyetine hitkkmetmek
kacinilmazdir. 33 Yoksa hangi maddelerin zehirli hangilerinin zehirsiz oldugunu

307 Allah’1n sifatlar igin bk. Tirmizi, “Da’avat”, 82. Bu rivayetle ilgili degerlendirmeler icin ayrica bk.
Kadir Paksoy, “Allah’in Doksan Dokuz Ismiyle Ilgili Rivayetin Tahlili”, Din Bilimleri Akademik
Aragtirma Dergisi 11/1 (2011), 91-111.

308 Matiiridi, Te vildt, 4/53-54; Beyazizade, Isdratii’l-meram, 311-312.

309 Matiiridi, Te 'vildat, 14/287.

810 Matiiridi, Kitdabii 't-Tevhid, 232.

811 “Bger biz bundan once onlar bir azapla helak etmis olsaydik mutlaka sdyle diyeceklerdi: "Ey
Rabbimiz! Bize bir peygamber gonderseydin de su zillet ve rezillik bagimiza gelmeden 6nce ona
uymus olsaydik." (Taha 20/134).

812 Matiiridi, Te 'vildt, 1/203.

313 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 225.

111



anlayabilmek icin bir can1 feda etmek gerekecekti.®!* Matiiridi’nin bahsettigi zehirli
ve zehirsiz gidalarin bilgisini vermek gibi hususlar giiniimiiz i¢in basit gibi goriinse de
tarihsel siirecte insanligin ilk yillarinda hayati 6neme sahip bilgiler oldugu hatirdan
¢ikartlmamalidir.

Aklin, nefsin egemenligine girmesi ile insan i¢in yetersiz olmasindan hareketle
peygamberlere olan ihtiyaci izah eden Matiiridi, niibiivvetin gerekliligini bir de sosyal
hayatin diizeni agisindan ele alir. Onun bu konudaki diisiincesi son derece sade ve
nettir: “Hemen herkesin lizerinde ittifak edebilecegi gibi toplum hayati kargasay1 ve
basiboslugu kabul etmez. Insanlik tarihinde yiikiimlii olacaklar1 seriatlarin ve islerini
dayandiracaklar1 prensipleri olmayan bir topluluga rastlanilmamistir. Kisilerin,
fitratlarina uygun bir sekilde idame-i hayat edebilmeleri ic¢in kendilerine yon
gosterecek, onlari ¢ok iyi tantyan bir rehberin hidayet ve ihtiyaglar1 her zaman kendini
gostermistir. Bu rehberligin  Allah’in peygamberleri ve kitaplar1 vasitasiyla
gerceklesmesi ise insan tabiatina en uygun bir durumdur. Zira o, ancak bu yolla huzur
ve siikiina kavusabilir.””31°

Insanlar arasi iliskileri diizenleyen sosyal kurallarin konulmamasi halinde,
insanlar sadece kendilerine zevk veren seylere yoneleceklerdir. Hicbir 6lgii
tanimadiklart i¢in Oliimsiizce yasayacakmis gibi bir anlayis ortaya koyacaklardir.
Herkes ayni diisiinceden hareket edecegi ig¢in de kavgayla hatta dliimle sonuglanan
cekismeler ¢ikacaktir. Bu endiselerin olmamasi i¢in haram ve helaller ile emir ve

yasaklarm olmasi kaginilmazdir.31®

Sosyal hayatin diizeni i¢in Allah’in emir ve yasaklar koymasini abes gérenler
oldugunu belirten Matiiridi Oncelikle onlarin gerekgelerini siralar. Niibiivvet
karsitlarina gore bir seyi emreden ondan elde etmek istedigi bir menfaat sebebiyle
emreder, yasaklayan da korunmak istedigi bir zarar sebebiyle yasaklar. Allah her
varliktan miistagni, her seyi bilen olduguna gore emirler ve yasaklar koymasi abestir.
Matiiridi’ye gore emir ve yasaklar konulmasi bir fayda beklentisi ya da zarardan
korunma amacina yonelik olsaydi, alemin yaratilmasinda da benzer bir sebep olmasi
gerekirdi. Oysa Allah kainati mutlak iradesi ve hikmetine uygun olarak yaratmistir. Bu
itirazlar1 ileri slirenler, O’nun ul(hiyetini, hikmetini ve biitiin kemal sifatlarim
geregince kavramamis kimselerdir. Bu tiir bir yaklasim, Yaradan ile yaratilam
birbirine benzetme hatasina diismektedir. Bu ise itibarini yiikseltmek isteyen muhtag
varliklarm isidir.3"

Matiiridi’ye gore insanlar sosyal bir varlik olarak cesitli diinyevi bilgileri
ogrenmeye muhtactirlar. insanlar bir kisim bilgilere dogustan sahip olmadiklar1 gibi

314 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 225.
815 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 186.
816 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 177.
817 Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 177.

112



sonradan da sahip olamazlar. Bu bilgiler salt akil ile degil kendilerine 6gretecek bir
ogretici (peygamber) ile elde edilebilir.'® Ona gére akil, cesitli duygularin etkisine
girebilir. Dolayistyla sinirlt bir bilgi kaynagidir. Matiiridi’ye gore insanlar sosyal bir
varlik olarak cesitli diinyevi bilgileri 6grenmeye muhtactirlar. Bu bilgiler salt akil ile
degil kendilerine 6gretecek bir 6gretici (peygamber) ile elde edilebilir. 3*°

Sosyal hayatin diizeni ve istikrar1 i¢in insanlarin nefsin egemenligi altina
girerek akillariyla koyacagi kurallar yerine, peygamberler vasitasiyla Allah’in
belirlemesi daha iyi olacaktir. Kanunlarin olmasini toplumsal diizen i¢in sart oldugunu
ifade eden Matiiridi, insanligin ulastigt medeniyetin “fi’l-ibtida” (ilk baslangic)
sahiplerinin peygamberler oldugunu soyler. Hz. Adem’in ilk insan ve ilk peygamber
olmasi hususuna dikkat c¢ekerek de insanlarin &grendikleri bilgilerde Oncelikle
peygamberlere muhtag olduklarini ifade eder. Ornegin ziraata dayali hususlarin ve
prensiplerin bilgisi akilda mevcut degildir. Yine toprak mahsullerinin faydasi ve
zararimi 6gretecek birisine ihtiyag vardir. Ayrica insanin diinya ve ahiretini tanimasini
saglayan lisanlarin 6grenilmesinde, varlik isimlerinin, g¢esitli mesleklerin, tibbin,
degisik belde yollarinin ve insan egitiminin &grenilmesinde bir Ggreticiye ihtiyag

vardik ki bunlar peygamberlerdir.3%°

Matiiridi, peygamberlere gonderilen kitaplarin iginden c¢iktiklar1 kavimlerin
diliyle gonderilmesini de ispat-1 niibiivve olarak goriir. Kur’an-1 Kerim insanlarin
kendi dillerinde olmasma ragmen, inkdrci Araplar onun benzerini meydana
getirmekten aciz kalmislardir. Eger Kur’an, peygamber tarafindan uydurulmus
olsaydi, insanlarin da onun bir benzerini uydurmalart miimkiin olurdu, ¢iinkii ayn1 dili

kullanryorlardi.32

Ona gore insanlarin medeniyet inga etmeleri peygamberler vasitasiyla
miimkiindiir. Insanlar baslangigta yeryiiziinde hangi iiriinlerin oldugundan ve bu
trlinlerin yetismesi ve iiretilmesi hususunda nasil bir mekanizmaya bagl oldugu
konusunda herhangi bir imkina sahip degildi. Insanlara yeryiiziiniin nimetleri
hakkinda gerekli bilgiyi peygamberler saglamistir. Toplumun ihtiya¢ duydugu sanat
ve meslekler, diinya islerinin omurgasini olusturan ticaret, dillerin 6grenilmesi
akillarin ¢ikarimlart ile degil peygamberlerin 6gretimi ve yol gostermesi ile miimkiin
olabilmistir.3?2

Insanlarin yardim alma ve 6giitgiiye basvurma ihtiyaci ve nimetlere geregi gibi
stikretmenin nasil yapilacagi sorusu peygamberlere olan ihtiyaci ortaya koyan akli
delillerdendir. Zira Allah’in bahsettigi her organda ¢ok sayida nimet vardir ve bu

318 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 276-277.
319 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 276-277.
320 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 179-180.
821 Matiiridi, Te 'vildt, 7/1487.

822 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 225-226.

113



nimetlere karsilik yerine getirilmesi gereken siikiir borcu vardir. Ancak bu siikriin nasil
eda edilecegi akil yoluyla kestirilemez. Su halde Allah’tan haber getirecek bir aracinin
mevcudiyetine hiikmetmek kaginilmazdir. Yine insanlar arasindaki anlagsmazliklarin
¢Oziimii de ancak peygamberle vasitasi ile miimkiindiir. Anlasmazliklarin taraflari
haliyle kendilerinin hakli oldugunu ileri siirecektir. Insanlar arasinda hakemlik
yapacak ve anlagsmazliga diisenlere ¢6ziimleri gosterecek birine ihtiyag vardir ki bunlar
da ancak peygamberlerdir.3?3

Matiiridi aklin tek basina iyi, kot ve dogru ile yanlist bulmaya yeterli
olmamast sebebiyle insanlarin peygamberlere ihtiya¢ duyduklari kanaatindedir. Ona
gore esyanin 6ziinde iyilik ve kotiiliikk vardir. Allah bir seyi iyi oldugu i¢in emretmis,
kotii oldugu icin yasak etmistir. Allah’in fiilleri belli bir hikmete yonelik yarattigina
gdre niibiivvet hikmetin bir sonucudur, miimkiindiir; fakat vacip degildir.3?*

Matiiridi peygamberlerin gerekliligini izah ederken bagvurdugu bir diger delil
aklin i¢ine diismesi muhtemel tehlikelerdir. Ona gore insan fitrati geregi nefsine
diiskiindiir. Fitrat1 onu nefsine hos gelen seylere ¢cagirir ve onlar1 giizel gosterir. Ayni
tabiat sikint1 ve yorgunluk veren seylerden de nefret ettirir. Bu sebeple insanin tabiati
esya hakkinda giizel ve ¢irkin degerlendirmesinde aklin hasimlarindan biri durumuna
diiser. Aslinda akil insani serefini arttiracak seyleri elde etmeyi onun degerini
diisiirecek seylerden de uzak durmayr emredecek tarzda yaratilmig olmasina ve
giizellik ve cirkinlik (hiisiin ve kubuh) esyanin tabiatinda mevcut seyler olmasina
ragmen; glizellik, ¢irkinlik, liziintiiler, musibetler, asir1 istekler ve ihtiraslar akla galip
gelip onun berrakligint giderebilir. Boylece onu gergegi goérmekten alikoyabilir,
tereddiide ve siipheye sevk edebilir. Iste bu tabiat geregi tereddiide diisecegi ve
sipheye kapilacagi seyleri insana aciklayacak, gergegi bulmada ve dogruyu
kavramada ona yardimci olacak bir peygambere ihtiyagc vardir. 3° Dolayisiyla
insanlarin bilgi kaynag: olarak gordiikleri akil ve duyu organlar1 birtakim arizalara
maruz kalabilir. Arizlardan uzak bir bilgi kaynagi ise ancak peygamberle vasitasi ile
miimkiindiir.3?® Sonug olarak insanlik peygamberlere muhtagtir. Nefsani duygunun
biitiin faktorleri duyulur alemde yan1 basimizda iken dogru yolda ilerlemenin faktorleri
duyular 6tesi dlemdedir. Akilda yeterlilik olsa bile mahdutluk vardir. Bu da siirekli
calisma endigesi getirir. Bu durumda peygamber gondermede kullarin isini
kolaylastirip hafifletme faktérii vardir. Bu ise biiyiik nimetler statiisiindedir.3%’

323 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 226-227.

324 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 216; Sabini, el-Bidaye, 45.
325 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid,100, 185, 187.

326 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 229-230.

327 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 231.

114



Insan nefsinin akla galip gelerek ona iyi ve kétiiyii tespit etme hususunda yanlis
yon ¢izmesinin muhtemel oldugunu ifade eden Matiiridi,®*® insan fitratinda bulunan
olumsuzluklara temas eder. Ona gore insan fitratinda mevcut olan menfi 6zelliklerden
biri de insanmn bencilligidir. Insanlar cogunlukla kendi haklhiliklarim1 ve
karsisindakilerin de haksiz olduklarim1 iddia edecekleri i¢in aralarinda siirekli bir
cekisme olmasi kaginilmaz bir sonugtur. Bu ise her tiirlii fesadin kaynagidir. Bununla
birlikte insan tabiat1 ve akli gercegi tespit etmede kendisine yardimci olacak hakemin
varhigini da gerekli ve faydali goriir. Hakki tayin etmede her seyi yaratandan daha layik
birisi olamayacagina gore Allah’in elgileri olan peygamberlere ve teblig ettikleri
kitaplara tabi olmak en uygun yol olmaldir.®?® Matiiridi’ye gére her insan nefsini
sehevi duygularin batakligina diismekten sakinma gayretinde olmalidir. Ancak biitiin
nefislerde, insanlarin kurtulus umdugu yerde kisiyi helake gotiirebilecek veya fayda
bekledigi yerde ona zarar verecek bir potansiyel vardir. Bu durum insanlarin
davraniglarinin sonuglarini haber veren bir zata yani peygambere muhtag kilar. Ancak
o sayede kendisini egitebilir.*°

Matiiridi’nin akla ¢izdigi sinir, onun peygamberlere verdigi onemi ortaya
koymaktadir. Nitekim ona gore peygamberlerin, diinya ve ahiret saadetinin
kazanilmasi i¢in akidenin 1slahi, ibadetlerin mahiyetinin agiklanmasi, sosyal, siyasal,
kiiltiirel muamelelerin yonlendirilmesi gibi gorevleri vardir. Bu ise vahyin destegi ile
gerceklesebilecek bir husustur. Bir biitlin olarak insanoglunun bilgilerinin temeli
peygamberlere (vahye) dayanmaktadir.3!

Akl yeterli gorerek niiblivveti gereksiz gorenlere karst Matiiridi, aklin ¢esitli
sebeplerle yetersiz kalabilecegini beyan ettikten sonra bir adim daha atarak sunlari
sOyler: “Sayet akilda niibiivvetten miistagni kalma 6zelligi bulunsaydi bile, liituf ve
keremde bulunma agisindan peygamber géndermek yine de gerekirdi. Ciinkii Allah
litufkar olmakla nitelendirilmis olup, kullar1 bu litufkéarlik i¢inde hayatlarim
siirdiiriirler.”3%?

Sonug olarak peygamberler, insana fitratin1 ve yaratilis amacini hatirlatan, her
bir uzvuna ait ibadeti ve onun mahiyetini agiklayan Allah el¢ileridir. Nitekim insan
tefekkiir yoluyla Allah’in varlig1 ve birligi inancina ulasir. Nimetlerin gergek sahibinin
Allah olduguna ve O’na siikretmenin geregini anlar. Fakat her insan aklin1 dogru
kullanma ve dogruya ulagma basaris1 gostermeyebilir. Zira bu husus fertten ferde

328 Matiiridi’ye gore esyanin hiisiin ve kubhu bedihi akli bilgiyle genel olarak bilinir. Ancak her seyin
bir 6zel olarak hiisnii, keza her bir seyin ayr1 ayr1 6zel olarak kubhu bilinemez. Bu, ancak ya
peygamberlerin getirdigi vahiylerle ya da tefekkiir ve nazar yoluyla bilinebilir. bk. Matiiridi,
Te'vilat, 17/243.

829 Matiiridi, Kitdbii't-Tevhid, 182.

330 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 224.

331 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 112.

832 Matiirldi, Kitdbii't-Tevhid, 231.

115



degisir. Gortldigi lizere Matiiridi peygamberligin gerekliligi konusunda ¢ok sayida
akli ve nakli deliller getirmekte ve insanlarin “eksik yanlarmin” peygamberler
vasitasiyla tamamlanacagini belirtmektedir. Ote yandan diinyevi ve uhrevi gercek
menfaatlerin elde edilebilmesi de ona gore ancak peygamberler sayesinde miimkiin
olabilir.

Peygamberligin gerekliligi konusunda Sabtni kapsamli degerlendirmeler
yapmamaktadir. Daha kisa ve yalin ifadelerle peygamberligin insanligin faydasina
oldugunu farkli istidlallerde ifade etmektedir. O, peygamber génderme hususunda Ehl-
I Hakk’in hepsinin “Allah’in resul gondermesi ve bi’set miimkiindiir” kanaatinde
olduklarini ifade etmektedir. Ona gore ¢ok az bir grubun “hikmetin geregi olmasi
anlaminda Allah i¢in vacip” oldugu kanaatine sahiptir.®*® Sabiini’ye gore onlar1 bu
kanaate sevk eden amil, hikmet sahibi olan Allah, insanlar1 hayatta kalabilmeleri i¢in
gidaya, bedenlerini sagliga kavusturmak i¢in ilaca muhta¢ olarak yaratmistir. Yine
Alim ve Hakim olandan bir agiklama olmasaydi, gidayi ilactan, zararliy1 faydalidan ve
iyilestireni oldiirenden ayirt etme imkani olmazdi. insanlarin hayatta kalmasi ve
maslahatina ve zararina olan seylere erismesi miimkiin olmazdi. Bu durumda da
mevcudatin maslahat ve mefsedete uygun yaratiimasinda hikmet olmazdi.®3*

Peygamberligin ispati hususunda Sabiini’ye gore Ehl-i Hakk’in delili sudur:
Allah’mn kullarina ait emir ve yasaklari bildirmesi, diinya ve ahiret saadetini getirecek
hususlart bildirmesi hikmete uygun bir istir. Bu durumda kullarindan bir kismini
(peygamberleri) mesajlarini teblig etmek iizere gérevlendirmesi akla uzak bir durum
degildir. Iste bu kisiler Allah’tan aldiklar1 mesajlar1 kullara ulastirirlar. Allah da onlart
mucize ile destekler. Daha acik ifadeyle Allah cennet ile cehennemi yaratmistir.
Cennette kendisine iman edenler i¢in miikafat, cehennemde ise iman etmeyenler i¢in
azap hazirlamistir. Ancak insan akli bu hadisenin inceliklerine niifuz etmeye gii¢
yetiremez.3%

Sablini, Ehl-i Hak olarak ifade ettigi kendinden o©nceki Ehl-i Siinnet
kelamcilarinin, peygamberlerin  gerekliligi hususunda zikrettigi biraz daha
somutlagtirmaktir. Ona gore Allah’in yarattig1 zararli ve faydali cisimler hususunda
aklin onlara tiim 6zelliklerine vakif olma imkani1 yoktur. Akil, yok olup gitme ihtimali
sebebiyle tecriibbeye de giic yetiremez. Ayni sekilde Allah’in ahirette kullari i¢in
hazirladig1 6diil ve cezayi, ahiretin menfaatlerine ulagsma ve zararlarindan sakinma
yontemlerini idrak etmekten aciz kalir. Sayet Allah insanlar i¢in iyilige ulastiracak
seyleri emreden, cezaya sebep olacak seyleri yasak edecek birini gondermeseydi, her

333 Sabini, el-Kifdye, 175; Sabni, el-Biddye, 99.
334 Sabini, el-Kifdye, 178.
335 Sabini, el- Biddye, 99.

116



seyi hikmet olmaksizin yaratmis olurdu. Bu ise Yaratici (Sani), Hikmet sahibi (Hakim)
ve Cémert (Kerim) olan Allah’a uygun olmazdi. 3%

Sablini, insanlarin akil nimetine ragmen farkli inang ve diislince tarzlarina sahip
olmalart gercegine dikkat cekerek Allah’in insanlar1 yonlendirmesine dolayisiyla
peygamberlere siddetle ihtiyag oldugu kanaatindedir.®¥" Sabtni bu durumu ifade
ederken, Allah i¢in aslah olani yaratmak vaciptir demek uygun degildir, demek
suretiyle Mu’tezile’nin kanaatinin uygun olmadigini da ifade etmektedir. Yine ona
gore bu durum, Berahime’nin peygamberligi gereksiz goren kanaatlerine de cevap
teskil eder. Zira akil, siikriin edasinin mahiyetini anlamaktan acizdir. Ancak seriat
gelirse, akil bunu reddetmez. Bilakis ibadetlerin tafsilati ve slikriin edas1 gibi hususlari
ile gida ve ilaglarin tafsilati i¢in peygamberlere ihtiyag vardir.33®

Sabini peygamberligin gerekliligini nimetlerin siikriinli eda edebilme
noktasinda da gerekli goriir. Ona gore insanlara akillar1 vasitasiyla nimetleri veren
Allah’a stikretmenin gerekliligi verilmistir. Ancak bu viicibiyetin edasinin nasil
yapilacaginin bilgisi verilmemistir. Bu bilgi ancak peygamberler vasitasiyla miimkiin
olur. Eger bunu aciklamasaydi, bu insanlarin gii¢ yetiremeyecegi seyleri yerine
getirmeye mecbur birakmak olurdu ki, bu da hikmetin disina ¢ikmak olurdu. Sari
tarafindan miicmel bir emir gelmisse, kulun bunu yerine getirebilmesi igin agiklamanin
da verilmesi gerekir. Bu sekilde imtihanin anlami1 gergeklesmis olur.*°

Sabini’nin peygamberligin gerekliligini konusunda énemli delillerinden birisi
akil ile ilgili kanaatleridir. Ona gore aklin ortaya koydugu hiikiimler ii¢ gruptur: Vacip,
caiz ve miimteni. Akil, vacip ve miimteni olani bilirse caiz olana vakif olmasi gerekir.
Ancak akil, caiz olana esit hiikiim verir. Verilen bu hiikiim belki dviilen bir seye belki
de yerilen bir seye miiteallik olur. Aklin bunu bilmesi imkansizdir. Aklin bu ikisini
ayirt etmesi i¢in sonuglara muttali olan bir beyana ihtiya¢ vardir. Bu vesile ile akil,
oviilene yonelecek, kotiiliikten uzaklasacaktir. 3*° Sabini “beyan” ifadesi ile
peygamberleri ya da onlarin getirdigi seriat1 kastetmis olabilecegini degerlendirmekteyiz.

Sabini’ye gore insanlarin akillari birbirine esit degildir. Kimi insanlarin keskin
zeka, yeterli akil ve dogru tabiat sahibi iken kimi insanlar akil kusuru, hatta sefihlik ve
ahmaklik olabilir. Dolayisiyla insanlar arasindaki bu farklilik seriati (dolayisiyla
peygamberleri) zorunlu kilar. Ona goére seriat uyanik akilli kimsenin yiikiinii
hafiflettigi gibi, gafil kimseleri tembihlemek, aciz ve cahil kimselere sunulan
hiiccetleri kolaylastirir. Akil ile uzun siire tefekkiir ve derin diisiince ile iyi ve kotiiniin
bilinebilecegini kabul etsek dahi bu durum biiyilik bir mesakkati getirir. Allah bunu

3
3
3
3
3

w

® Sabini, el-Kifdye, 177-178.

7 Sabini, el-Kifdye, 182.

8 Sabini, el-Kifdye, 180.

° Sabini, el-Kifdye, 178-179.

Sabini, el-Kifdye, 180; a.mlf., el-Biddye, 110.

B W W W
o

117



bilmenin yollarin1 vahiyle kolaylastirir ve akilla hiikiim c¢ikarmanin keyfiyetini
gbsterirse, bu Allah’mn rahmeti ve fazlindandir.34

Sablini’ye gore vahyi ve peygamberligi gereksiz goren kimseler de insanlarin
akil seviyelerinin farkli oldugu konusunda ayni kanaattedirler. Diinyevi maslahatlarda
akil tstlinligiiniin varhigi kabul edildiginde, dini konularda {istiinliik meselesinin daha
cok kabul edilmesi gerekir. Peygamberlik muarizlarina, kullarin akillariyla vakif
olamadig1 ve maslahatlarina olan seylerin Allah’in ilminde olup olmadigini kabul edip
etmedikleri sorulur. Eger kabul etmeyip inat ederlerse, Allah’in ilmi ile kulun ilmini
ayni seviyeye getirmis olurlar. Kabul ederlerse aklin, Allah’tan miistagni olmadigin
ikrar etmis olurlar. Allah kullarina peygamber gondererek liitufta bulunmustur.
Gonderdigi vahiyler ile onlarin maslahatlarina olan isleri tarif etmistir.34?

Peygamberlerin gerekli olmasini akli ve mantiki delillerle ispat etme gayretini
stirdiiren Sablni ilging bir 6rnek vermektedir. Ona gore bir hiikiimdarin tebaasim
cezalandirmak istemesi halinde 6ncelikle uyarmasi gerekir. Eger uyari ve 6ziir beyani
olmaksizin bir cezalandirma yaparsa, onun bu uygulamasi elestirilir ve diistincesizlikle
suclanir. Ayni sekilde Allah peygamber gondermek suretiyle benzer durumlarin 6niine
gecmistir.3*

Peygamberligin ispati hususunda tipki Matiiridi gibi Sabini’'nin de ilag
metaforunu kullandigini goriiyoruz. Ona gore Allah diinyada hem faydali hem de
zararli seyler yaratmig, fakat insanlara faydali ile zararliy1 ve zehirli ile sifaliyr
birbirinden ayirt etme imkan1 vermemistir. Oliim ihtimali bulundugundan tek tek
tecriibe ile aklin bunlari tespit etmesi de s6z konusu degildir. Su halde hikmet, Allah’in
peygamber gondermesinin gerekli oldugunu ortaya koyar. Boylece peygamberler,
Allah’in kullarina, ahirette kendileri i¢in neler hazirlandigini ve diinya igin neler
yaratip biraktigimi haber verir, iyiligi emreder, kotiiliikten sakindirir.3*

Peygamberligin gerekliligi meselesinde Matiiridi Sablni’ye kiyasla konunun
izahi i¢in olduke¢a genis yer ayirmis ve ¢ok sayida istidlal getirmistir. Her ikisi de aklin
onemini kabul etmekle birlikte aklin yetersiz kaldigi hususlarda vahyin ve
peygamberlerin devreye girmesi gerektigi kanaatindedir. Peygamberlerin her seyden
once insanlarin diinya ve ahiret saadetini saglamasi bakimindan rahmet oldugunda
hemfikirdirler. Ancak peygamberligin gerekliligini ispat sadedinde giindeme
getirdikleri deliller yukarida izah edildigi tizere farklilik gosterebilmektedir.

341 Sabani, el-Kiféiye, 180-181.
392 Saband, el-Kiféiye, 181.

33 Sabini, el-Kifiye, 181-182.
344 Sabini, el-Biddye, 99-100.

118



4. HZ. MUHAMMED’IN PEYGAMBERLIGININ
ISPATI

Peygamberligin ispati meselesinde diger kelami ekollerin kanaatlerini yukarida
ifade etmistik. Bahsi geg¢en degerlendirmelerin tamami Hz. Muhammed’in
peygamberligi i¢in de gegerlidir. Dolayisiyla burada tekrar etmeyecegiz. Ote yandan
Matiiridi’nin eserlerinde niibiivvet bahsini islerken iizerinde en fazla durdugu konunun
Hz. Muhammed’in niibiivvetini ispat meselesi olmasini da dikkate alarak konunun
uzamamast ve mecrasindan sapmamasi i¢in bu baghigr Matiirldi ve Sablni ile
siirlandirmay1 uygun gordiik.

Matiirldi’nin Hz. Peygamberin niiblivvetini ispatt {izerinde ¢ok fazla
durmasmin sebebi her seyden Once donemin ilmi ve sosyolojik gergeklerini
yansittigini gostermektedir. Bu durum ayetleri tefsir ederken hassaten gaybi hususlarin
izahinda goze ¢arpmaktadir. Ona gére Hz. Muhammed’in niibiivveti her seyden 6nce
onun ahlaki sahsiyeti, hissi ve akli mucizeleri ile ve sosyolojik agidan peygamberlere
olan ihtiyag ile sabittir.34

Matiiridi’nin isbat-1 niibiivve (deldilii’n-niibiivve) olarak degerlendirdigi
konular sunlardir:

1. Resulullah’in fiziki ve ahlaki ézellikleri: Hz. Peygamberin viicudunda var
olan bir takim 6zel durumlar ve onun ahlaki 6zellikleri peygamberliginin delilidir. Hz.
Muhammed’in peygamberlerden tevariis eden bir nur tagimasi ve omuzlar1 arasinda

peygamberlik miihriiniin bulunmasi,3*°

orta boylu olarak nitelendirilmesine ragmen
uzun boylularla yan yana geldiginde boyunun onlar1 agmas1,’ bi’set 6ncesi ve sonrast
bir bulutun onu takip etmesi ve ¢cocuk yasta dahi putlara hi¢cbir zaman yaklasmamasi
gibi mucizevi durumlar onun niibiivvetini ispat eder.3*® Hz. Peygamber’in yiiziiniin
dolunaydan daha parlak,**° kokusunun miskten daha giizel, teninin ipekten daha
yumusak olmasmin®? yaninda onun essiz ahlaki, Matiiridi’ye gére niibiivvetinin

delillerindendir. Hz. Peygamber’in kaba saba konusan ve yiiksek sesle bagirip ¢agiran

345 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 254.

346 Ancak burada bir hususta dikkat ¢ekmekte fayda vardir. Matiiridi Hz. Peygamber’in semailine dair
genis agiklamalar yaparken peygamberlik miihrii lizerinde ¢ok fazla durmaz. Oysa peygamberlik
miihrii meselesi tarihi siireg igerisinde ¢okg¢a kullanilan bir delildir. Bu hususta ayrintili bilgi igin bk.
Erding Ahatli, “Peygamberlik Miihrii”, Sakarya Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 3 (2001),
281-302.

347 Tirmizi, “Menakib”, 8.

348 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 239.

39 Tirmizi, “Edeb”, 47; Darimi, “Mukaddime”, 10.

350 Buhari, “Savm”, 53; “Menakib”, 53; Miislim, “Fezail”, 81.

119



biri olmamasi, asla yalan sdylememesi, diismanlarindan kagmamasi,?! hi¢ kimseyi
aldatmamasi ve hayasizlik olarak degerlendirilebilecek hi¢bir durumun olmamasi yani
ahlaki yiiceligi de aym1 sekilde Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispat eder.3*? Burada
Matiiridi’nin Nfr-i Muhammedi’yi3*® de delil olarak kullanmas: dikkat cekicidir.
Ancak o sadece bunu tek basinda degil fiziki ve ahlaki meziyetleri ile bir biitiin olarak
degerlendirmektedir. Peygamberligin ispatinda mucize yaninda iistiin ahlaki kisiligin
de olmasin sart kosmasi, bu goriisleri desteklemektedir.

2. Kur’an’da yer alan kissalar: Matiiridi’ye gére Kur’an-1 Kerim’de yer alan
peygamber kissalarinin  tamami ispat-1 niibiivve (delailii’n-niibiivve) olarak
degerlendirilmesi gereken ikinci husustur. Zira bu kissalar gayba aittir ve Hz.
Peygamber bu kissalarin bilgisine daha once sahip degildir. Dolayisiyla Allah’in
bildirmesi olmaksizin bilinmesi mimkiin olmayan kissalar Hz. Peygamber’in
niibiivvetini ispat eder.3** Kissalarda bahsedilen bazi konular1 her ne kadar Ehl-i Kitap
ogrenim ve telkin yoluyla bilse de Resulullah bu kissalari bilen kimselerin yanina gidip
gelmemistir. Dolayisiyla Hz. Peygamber s6z konusu haberleri herhangi bir kimseden
egitim ve ogretim yoluyla almamistir. Aksine bizzat Cendb-1 Hakk’tan gelen vahiy
yoluyla bilmistir ki bu da onun niibiivvetine delil olusturur.®® Nitekim Kur’an-1
Kerim’de Hz. Misa kissasi anlatilirken; “Miisd 'va emrimizi vahyettigimiz sirada sen
vadinin bati tarafindan bulunmuyordun ve olayin tamiklarindan da degildin.” 3%
buyurularak, kissalarin kaynagmin Allah oldugu, anlatilanlarin da vahiy mahsulii
olduguna dikkat ¢ekilmistir.

Matiiridi, s6z konusu ayetin {i¢ sekilde yorumlanabilecegi belirtir:

Birincisi, sen M{isd nin sahit oldugu bu olaylara sahit degilsin. Sonra biz bu haberleri
Mekke halkina anlatman ve boylelikle bunlarin senin niibiivvetine delil ve risdletine
kanit olmasi i¢in sana oldugu sekliyle bildirdik. Sen bunlara sahit olmamistin ve
bunlar1 bilen kimseyle de gorlismemistin ki sana 6gretmis olsun. Fakat s6z konusu
haberleri Allah katindan dgrendigini bilsinler diye oldugu sekliyle anlattin. Ikincisi,
olan bitenleri, Allah Teald’ya siikretmeyi gerekli kilan bir nimet olarak Hz.
Peygamber’e anlatmasidir. Ucgiinciisii ise onlara has kilmarak génderilen
peygamberler ve vahiy isinin kendilerinden kaynaklanmadigi, Allah katindan

oldugunun bilinmesi i¢in bu hususlari, M{isd’ya ona has kilarak anlatmasidir.>’

31 Aksine Resulullah savas amaciyla diismanlarma yoneldiginde kendisinden korkmuslar, Allah
onlarin kalplerine korku salmakla Hz. Peygamber’i miikafatlandirmistir. (Buhari, “Cihad”, 122;
Miislim, “Mesacid”, 3-8.)

352 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 254.

33 Veysel Akkaya, “Ibnii’l-Arabi’nin Nir-i Muhammedi Acisindan Hz. Muhammed ve Diger
Peygamberler Arasindaki iliskilere Bakis1”, Sufiyye 10 (2021), 180-202.

354 bk. Matiiridi, Te vilat, 1/62, 1/204, 1/220, 1/297, 2/335, 4/185, 8/65, 9/76, 9/247, 17/250.

35 Matiiridi, Te 'vildt, 16/215.

%56 el-Kasas 28/44.

357 Matiiridi, Te 'vildat, 11/57.

120



Matiiridi’nin  bu ifadeleri ile kissalarin, peygamberlerin niibiivvet ve
risdletlerini ispat eden bir unsur olarak degerlendirdigini ifade etmem pekala
miimkiindiir. Nitekim o, peygamber kissalart basta olmak iizere gabya ait konularin
yer aldig1 hemen hemen tiim ayetlerde, “Bu ayet ayn1 zamanda Hz. Muhammed’in
niibiivvetini ispat eder.” ifadelerine yer verir. >

Matiiridi, kissalarin amacini agiklarken sunlari sdyler:

Eger bize denilirse ki: Kur’an-1 Kerim’de bu ge¢mis kissa ve haberlerin anlatilmasinin
hikmeti nedir? Buna sdyle cevap verilir: -En dogrusunu Allah bilir ya- bunun gesitli
hikmetleri vardir. Birincisi, bunda Hz. Peygamber’in niibiivvet ve risaletinin ispatina
dair delil vardir. Ciinkii bu kissa ve haberler onlarin kitaplarinda sabit olup
aciklanmisti. Onlar Resulullah’in (s.a.v.) dilinin, kendi kitaplarindaki dilden farkli
oldugunu bilmekteydiler. Yine onun bunu 6grenmek igin bilen birinin yanina gidip
gelmedigini ve onlardan herhangi birinden kissalar1 isitmediginden de haberdardilar.
Biitiin bunlardan sonra Resulullah béylelikle onlara haberler verdi. Bu hususlar,
bunlar1 gayb1 bilen birinden dgrendigini gostermektedir.3°

Matiirldi’ye gore gegmis iimmetlere ait kissalarin ve haberlerin anlatilmasinda
iki sey ortaya ¢ikar. “Birincisi, Hz. Muhammed’in peygamberligini kanitlamaya isaret
etmesidir. Clinkii insanlar, onun, birilerine gidip de bunlar1 6grenmedigini biliyorlard,
buna ragmen bu haberi getirmis ve sdyledigi gibi de olmustur. Su halde O’nun, bunu
Allah sayesinde bildigi anlasilmistir. ikincisi, onlarmn seriatlar1 ve uygulamalari ile
amel etmek, ancak bizim seriatimiz tarafindan nesh edilmedigi ortaya ¢ikana kadar
gecerlidir.”3%° Peygamber kissalarinda yer alan hususlar1 Allah bildirmeksizin Hz.
Peygamber’in bilmesinin miimkiin olmadigini ifade eden Matiiridi, bu durumun Hz.
Muhammed’in risaletinin ispat1 oldugu kanaatindedir.

Nitekim o Hz. Adem kissasin1 anlatirken soyle demektedir:

Adem kissasinda, Hz. Peygamber’in niibiivvetini kanitlamaya dair delil mevcuttur.
Cinkii Resulullah kissayr Kur’an disindaki semavi kitaplarda oldugu gibi anlatmustir.
Halbuki onun semavi din mensuplarina gidip geldigi yahut da onlarin dillerini bildigi
sabit degildir. Buna ragmen Resul-i Ekrem, bilenlerden higbirinin kars1 fikir beyan
edemeyecegi sekilde konuyu haber vermistir. Bundan amaglanan hedeflerden birisi,
Hz. Muhammed’in bu hususu, Allah’tan aldigi vahiy yoluyla bilmis olmasidir.6?

Hz. Adem’in iki oglunun kurban sunmalar1 da3®?

ayn1 sekilde gayba ait bir
konudur ve Hz. Peygamber olaya sahit degildir. Bu durum, s6z konusu haberi

Resulullah’in herhangi bir beserden degil Allah’tan aldigini ispat eder. Ciinkii o,

358 Matiiridi, Te’vildt, 1/178. Benzer ifadeler icin bk. Matiiridi, Te vildt, 2/159, 4/192, 4/195, 5/313,
6/309, 11/57.

39 Matiiridi, Te vildt, 6/37. Benzer ifadeler icin bk. Matiiridi, Te 'vildt, 9/51.

360 Matiiridi, Te vilat, 2/490.

361 Matiiridi, Te vilat, 1/117.

362 a]-Maide 5/27.

121



363 risaletle

peygamber izlerinin silindigi ve ilimlerin sona erdigi bir donemde
gorevlendirilmisti. O da bunlar insanlara tek tek aciklamisti. Dolayisiyla bu ilahi

beyanda, peygamber efendimizin niibiivvetini ispat i¢in delil vardir.364

3. Gelecekte olacak olan olaylart haber vermesi: Matiridi’nin  Hz.
Muhammed’in niibiivvetini ispat i¢in delil olarak gérdiigii ti¢iincii husus, gegmis
immetlere ait kissalara ilaveten, gelecege yonelik Kur’an’da yer alan ayetlerdir.3% Hz.
Peygamber’in haber verdigi hususlarin zamani gelince ger¢eklesmesi, bunlari
Allah’tan aldigmi gosterir. 3 Ram stresi’nde yakin gelecekte Hristiyanlarm
Mectsileri yeneceginin haber verilmesinde Hz. Muhammed’in niibiivvet ve risaletine,
gercek peygamber olduguna dair giiclii bir delil vardir. Bu dyle bir delildir ki kafirler
bu konuda elestirecek ya da yalan oldugunu sdyleyecek bir husus bulamamuistir.
Halbuki Kur’an’daki diger ayetler ve haberler hakkinda elestiri yapmiglardir. Ancak
Hz. Peygamber’in Rumlarin Farslar1 yenilgiye ugratacaklarina dair verdigi haberde
daha once yaptiklar gibi bir tenkit noktasi bulamamislardir. Ciinkii O, ge¢miste vuku
bulmus bir galibiyeti degil gelecekte gergeklesecek bir zaferi bildirmistir, Bunun gibi
gaybi haberleri insanlar bilemeyecegi gibi insanlardan da ogrenemezler. Zira
insanlarin bilgisi bunu elde edemez ve daha onceki durumlarla kiyas etmek suretiyle
de algilanamaz. Dolayisiyla s6z konusu hadise onun bildirdigi gibi gergeklestigine
gdre onun bu bilgiyi Allah’tan aldigimni ve vahiy araciligryla 6grendigini gosterir.>®

Aynti sekilde “Onlarin topraklarini, evlerini, mallarini, o zamana kadar ayak
basmadiginiz bir topragi size miras biraktr”%® ayetinde Resulullah’in niibiivvetini
ispat etmeye dair delil vardir. Ciinkii o, onlara zafer vaad etmis ve netice onun dedigi
gibi olmustur. Bu, peygamberin bildirdigi ve vaad ettigi her seyde onun dogrulugunu
bilmeleri igindir.*®® Benzer sekilde Mekkeli miisriklerin Bedir’de yenileceklerini
haber veren ayet-i kerime,3’° Hz. Peygamber’in bu bilgiyi Allah’tan aldigina isaret
eder.3™

4. Hz. Peygamber 'in korunacagini bildiren dyetler: Kur’an’da gecen “Allah
seni koruyacaktir®'? ifadesi aynen vuku bulduguna gére demek ki Hz. Muhammed bu
bilgiyi Allah’tan almistir.3”® Dolayisiyla bu durum Hz. Muhammed’in niibiivvetinin

363 Matiiridi, bu déneme “fetret donemi” demektedir. O, el-Maide stiresi 19. ayette “peygamberlerin
arasinin kesildigi donem” seklindeki ifade ile fetret doneminin kastedildigini diisiinmektedir. bk.
Matiridi, Te vildt, 4/197.

364 bk. Matiiridi, Te vildt, 4/207.

365 pk. er-Riim 30/1; el-Ahzab 33/27; el-Fetih 48/27; el-Hasr 59/13; en-Nasr 110/1-3.

366 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 263.

367 Matiiridi, Te vildt, 11/182.

368 el-Ahzab 33/27.

369 Matiiridi, Te vildt, 11/371-372.

370 gl-Kamer 54/45.

371 Matiiridi, Te vilat, 14/271; 15/87; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 238.

372 gl-Maide 5/67. Benzer ayetler icin bk. el-Mii’min 40/51; el-Miicadele 58/21; es-Saffat 37/71-73.

373 Matiiridi, Te vildt, 4/282.

122



ispat1 olarak degerlendirilebilir. 3 Bu husus ile baglantili olarak Allah’in, Hz.
Peygamber’e mubhaliflerine deliller ve mucizelerle karsi koyma ve onlarla miicadele
etmeyi emretmesi®” Ona gore Resulullah’in risdletini ispat eder. “Séyle ki: Onlar
biliyorlard1 ki kendileri gibi bir konumda olanlara kars1 ¢ikip miicadele etmek tek bir
kisinin giici dahilinde bir sey degildi. Ayrica onlar kendilerine karsi ¢ikanlari
oldirmek ve yok etmek niyetinde kararliydilar. Iste bdyle bir ortamda Hz.
Peygamber’in miicadelesini siirdiirmesi sonunda onlar bunu kendi iradesiyle
yapmadigini, bunu ancak ve ancak Allah’in emri ve destegi ile yapabilecegini anlamis
oluyorlardi. Zira onun yapip ettikleri tek bir kisinin yapabilecegi kabilden bir sey
degildi.” 3"® Cenab-1 Hak yiice bir makam verdigi ve c¢ok Onemli vazifelerle
gorevlendirdigi elgisini yardim ve desteginden mahrum birakmamustir.3”’

5. Hz. Peygamber’in kendi zamaninda yasanan fakat onun bizzat sahit
olmadig1 olaylar: Bu olaylarin Allah tarafindan bildirilmesi Matiiridi’ye gore Hz.
Peygamber’in niibiivvetini ispat eder.3’® Ciinkii Yiice Allah bu tiir ayetlerde,”® kendisi
tarafindan bilgilendirildigi bilinsin diye, bizzat Hz. Peygamberin gérmedigi bir olayin
mahiyetinden haber verilmektedir.® Bu hususta en giizel érneklerden biri su ayettir:
“Biz onlarin seni dinlerken neye kulak verdiklerini, kendi aralarinda fisildasirken de
o zalimlerin, ‘Siz, sadece biiyiilenmis bir adama uyuyorsunuz!’ dediklerini ¢ok iyi
biliyoruz.”*®! Buna gore kendi aralarinda Hz. Peygamber hakkinda biiyiilenmis,
mecnun ve kahin bir kimse oldugu hususunda aralarinda fisildagsmalarini Allah’in
Resuliine haber vermesi, onun el¢iligini kanitlamasi ve bunlar1 Allah’1n bildirmesiyle
bildigini insanlara gostermesi igindir.3%2

874 Hz. Aise’den gelen bir rivayete gore Resulullah bu Ayet gelinceye kadar sahabiler tarafindan

korunuyordu. Bu ayet geldikten sonra Hz. Peygamber, “Artik evlerinize gidebilirsiniz, ¢linkii Allah

beni insanlardan koruyacaktir.” buyurmustur. (Tirmizi, “Tefsir”, 5.). Benzer bir durum da Tevbe

stiresi 13. ayette “Yeminlerini bozan ve peygamberi siiriip ¢ikarmaya karar veren” ifadeleri i¢in

gecerlidir. Zira “peygamberi siiriip ¢ikarmaya karar verenlere” bizzat Hz. Peygamber sahit

olmamisti. Ancak bu durum, kendisine bizzat Allah tarafindan haber verilmistir ki bu da onun

niibiivvetini ispat eder. bk. Matiiridi, Te 'vildt, 6/327-328, 6/438, 9/496, 17/203.

“Oyleyse artik inkarcilara boyun egme, bu Kur’an’la onlara kars1 biitiin giiciinle miicadeleni siirdiir.”

(el-Furkan 25/52).

376 Matiiridi, Te 'vildt, 10/298.

817 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 262.

378 Matiiridi’ye gore Allah, bu tiir olaylar1 Hz. Peygamber’in risaletinin delili ve niibiivvetinin kaniti
olsun diye haber vermektedir. Matiiridi, Te 'vildt 13/162, 15/46-47.

379 g|-fsra 17/41; Muhammed 47/16; el-Miicadele 58/7-8; el-Hasr 59/11; el-Miimtehine 60/1; el-Cin
72/1, 8-9.

380 Matiiridi, Te 'vilat, 4/184, 15/86, 109.

381 el-Isra 17/41.

382 Matiiridi, Te 'vildt, 8/320.

375

123



Aymi sekilde “Biz gogii yokladik” ve “Dinlemek igin onun oturulabilecek
yerlerinde otururduk.”3® mealindeki ayetler, Hz. Muhammed’in peygamberligini
ispat eden delillerden bir digeridir.

Hz. Peygamber insanlara, cinlerin diinya semasina ¢iktiklarini, meleklerin
haberlerini ve yeryiiziindeki olaylar hakkinda aralarinda konustuklar1 Allah’in emrini
dinlediklerini, sonra bunlar1 kahinlere haber verdiklerini, kahinlerin de ‘yarin soyle
olacak, su giin boyle olacak’ diye yeryliziindeki insanlara bildirdiklerini, sonra vahiy
gelmeye baslayinca haber alma yollarinin kesildigini ve onlarin engellendiklerini,
bunun iizerine de cinlerin o sozii sdylediklerini haber vermektedir. Cinler de
kendilerinin boyle yaptiklarini haber verdiler ve kendileri hakkinda verdigi haberde
Hz. Peygamber’i dogruladilar.38

Matiiridi’ye gore Allah, Hz. Muhammed’in peygamberligine delil olacak gaybi
mucizeler ve alametlerin yaninda, miinafiklarin yaptiklarini ve i¢lerinde gizledikleri
muhalefeti elgisine bildirerek onu desteklemistir. Cenab-1 Hak, Resulullah’in
risdletinin alameti ve niibiivvetinin delili olarak onlarin iglerinde gizledikleri ve
sakladiklar1 diisiincelere Resuliinii muttali kildi. Ciinkii onlar, kalplerde gizlenen
diisincelere Allah’tan baska kimsenin muttali olamayacagini biliyorlardi. Resulullah
onlarin iglerinde gizledikleri ve sakladiklari diistinceleri kendilerine haber verince, Hz.
Peygamber’in bunlar1 Allah’tan dgrendigine kanaat getirdiler.3®°

6. Bir kaynaga sahip olmadan bilgi edinmenin imkansiz oldugu haberleri
bildirmesi: Bu tiir haberler Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispat eder. “Tevrat
indirilmeden once, Israil’in kendisine haram kildiklar: disinda, viveceklerin her
tiirliisii Israilogullarina helal idi. De ki: Dogru soyliiyorsaniz Tevrat’i getirip
okuyun.”®8 iyetinde Hz. Peygamber Yahudilerin gizlediklerini aciklamustir ki bu da
ancak vahiy ile aciklanabilir bir durumdur.®8’

7. Resulullah in iimmi olmasi: Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispat etmek igin
Matiiridi’nin dile getirdigi hususlardan bir digeri Resulullah’in immi olmasidir.
Malum oldugu iizere Hz. Peygamber, kitaplari, egitim ve Ogretimleri kurumlari
olmayan bir toplum iginde yetismis ve onlardan hi¢ ayrilmamistir. S6z konusu
toplumun bir kitap gelenegi olmadigindan Hz. Muhammed’in kendi kendine bunlari
yazmasi diistiniilemez. Ayrica Mekke toplumuna disaridan bir bilgin gelmis olsaydi
tesirlerinin goriilmesi gerekirdi. Dolayisiyla Hz. Peygamber immi olarak yetisti.

383 g|-Cin 72/8-9.

34 Matiridi, Te vildt, 16/172.

385 Matiiridi, Te vildt, 16/427-428.

38 Al-i Imran 3/93.

387 Matiiridi, Te 'vildt, 2/399-400. Benzer 6rnek icin bk. Matiiridi, Te 'vildt 2/491.

124



Ummi olan bir kimse yazili kaynaklardan bilgi alamadigi gibi sozlii olarak
nakledilecek bir bilgiyi de tam olarak elde edemez.3®

Matiiridi’ye gore Kur’an-1 Kerim’in onceki dinlere mensup insanlardan ve
onlarin kitaplarindan alindig1 veya bizzat Hz. Muhammed’in yazdigin1 s6ylenmemesi
ve Allah’tan oldugunun anlasilmasi i¢in Allah onu iimmi bir peygamber olarak
gondermistir. A’raf Stresi 157. ayette yer alan “Onlar, ellerindeki Tevrat’ta ve incil’de
yazil1 bulduklari o elgiye, o immi peygambere uyarlar” ifadeleri ile “Sen bundan once
ne bir kitap okuyabiliyor ne de onu kendi elinle yazabiliyordun.” 3° ifadeleri
Resulullah’in @immi oldugunu ispat eder. Ayn1 zamanda Hz. Peygamber’in Allah
katindan gonderildigini de ispat eder. Zira Hz. Peygamber, onlarin (Yahudiler ve
Hristiyanlar) kitaplarinda olan1 bilmeden veya onlara bakmadan ve dilini bilmeden
kitaplarindaki mevcut bilgileri onlara haber verdi. Yahudi ve Hristiyanlar Tevrat ve
Incil’i getirip de Hz. Muhammed’in anlattiklarin1 bulamiyoruz, dememislerdir. Bu
durum, onlarm bu sekilde kendi kitaplarinda bulduklarini géstermektedir. 3 Ote
yandan Hz. Peygamber’in immi olusunun yaninda, Ehl-i Kitap’in kitaplarinin Arapca
olmadig1 halde bunlara uygun bilgileri haber vermesi, Hz. Peygamber’in bu bilgileri
Allah sayesinde bildigini kanitlar. Hz. Peygamber’in immi oldugu hélde dogru bilgiler
vermesi Matiiridi’ye gore risaletin kanitlanmasi konusunda en etkili yoldur.3%

Allah’in peygamberligi bir immiye vermesinin hikmeti, bunun peygamber
oldugunun bilinmesine vesile ve niibiivvetine alamet olmasi i¢indir. Ciinkii okuma
yazma bilmeyen ve tahsil i¢cin herhangi birinden ders almayan birinin kendi kafasindan
bir seyler sdylemesi miimkiin degildir. Sonra, edebi islibu ve giizel telifinden dolay1
biitiin hiikemay1 hikmetine, biitiin okur-yazarlar1 da bilgisine muhtag kilan bir kitabin,
ancak vahiy ve risalet yoluyla elde edilebilecegi bilinsin diye onu iimmi olarak
gondermistir. 32

8. Hz. Peygamber in mucizeleri: Mucizeler onun risdlet ve niibiivvetine
delildir. Matiiridi, Hz. Peygamber’in hissi mucizeleri olarak sunlari saymaktadir:
Ay’in ikiye yarilmasi, bir agacin Resulullah’in huzuruna gelmesi, tasin kendisine
selam vermesi, az bir sudan ¢ok sayida kisinin i¢ip kanmasi, duasi ile diismanlarin
kuraklik ve kitliga maruz kalmasi, ardindan kendisinden yardim dileyip yagmura ve
bolluga kavusmalari, az bir yemekle ¢ok sayida insanin doymasi, Sevr Magarasi’nda
kendisinin goriilememesi, kiitiiglin inlemesi, devenin halinden sikayet etmesi,
kizartilmis koyunun zehirli oldugunu bilmesi, hicret esnasinda kendisini takip eden
kisinin atinin kumlara gomiilmesi®® bunlara drnek olarak sayilabilir.

388 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 259.
389 el-Ankebit 29/48.

390 Matiiridi, Te 'vildt, 6/93.

31 Matiiridi, Te 'vilat, 7/17, 15/156.
892 Matiiridi, Te 'vilat, 15/157.

%93 Matiirldi, Kitdbii't-Tevhid, 256.

125



9. Kur’an’in i’cazi: Onun en biiyiik mucizesi olarak ifade ettigimiz Kur’an-1
Kerim, Matiiridi’ye gore ayn1 zamanda Resulullah’in riséletinin de en biiyiik ispatidir.
Zira Kur’an edebiyatin zirvede oldugu bir donemde nazil olarak, tiim insanlara edebi
anlamda meydan okumustur. Kur’an yaklasik yirmi {i¢ yi1lda inmis olmasina ragmen,
boliimler arasinda higbir kopukluk olmaksizin adeta tek bir seferde inmis gibidir ve bir
tek nazim olgiisiine sahip olmast itibarryla mucizedir.3%4

Hz. Peygamber’in eslerinin ve c¢ocuklarinin olmasi da “peygambere
yakistiritlamayan” bir durum olarak degerlendirilmis, misrikler ve Yahudilerce
elestirilmistir. 3 Matiiridi, Resulullah’in zevceleri ve g¢ocuklari ¢ok oldugu igin
Yahudilerin onu ayiplamalar1 ve kinamalari iizerine ayetin nazil oldugunu sdyleyen
miifessirler oldugunu belirtir. Ona gore birden ¢ok ese sahip olmak, insanin niibiivvet
ve risdlet gorevini yerine getirmesine engel teskil etmez. Nitekim daha Onceki
peygamberlerde de bu durum bir engel teskil etmemistir.3%

Sablni peygamberligin ispati hususunda kendinden dnceki keldm eserlerinde
bahsedilen ispat delillerini yeri geldigince kullanan bir alimdir. Ayn1 zamanda Hz.
Peygamber’in niibiivvetini ispat bahsine de yer verir. Ancak onun bu hususta, Matiiridi
kadar durmadigin1 sdylememiz miimkiindiir. O, yeri geldiginde bu meseleyi ele
almakta ve birtakim agiklamalar yapmaktadir.

Sabini’ye gore Hz. Peygamberin niibiivvetini ispat eden deliller sunlardir:

1. Diger peygamberlerin niibiivvetine dair deliller: Ona gore tarihte gelip gecen
peygamberlerin niiblivvetini ispat etmek ayni zamanda Hz. Muhammed’in
peygamberligini de ispat etmek demektir. Zira diger peygamberlerin niibiivveti ancak
onun haber vermesiyle kesinlik kazanir. Dolayisiyla diger peygamberlerin kabulii Hz.
Muhammed’in niibiivvetinin de kabuliinii gerektirir.3%

2. Duhd siiresi 3. Ayet: “Rabbin seni birakmadi ve sana darilmadi.”>%® ayeti
Sablni’ye gore Hz. Peygamber’in vahiy ile konustuguna dolayisiyla niiblivvetinin
ispatia delil sayilir. Zira vahyin gelmemesi peygamberimizin dogru sdyledigine bir
delildir. Yani vahiy ile haber verdigine bir delildir. Eger gergekten kendiliginden so6z
uyduruyor olsaydi, vahyin gelmedigi giinlerde bir seyler soyleyebilirdi. Oyleyse
onlarin soyledikleri iddialar1 tamamen kaldirtyor. Peygamberimiz sabretti ve vahiy
bekledi. Bu durumda insanlarin peygamberimizin vahiy bekledigini tekit eder.3%
2400

“Allah’in agiga vuracagi seyi, insanlardan ¢ekinerek iginde gizliyordun. ayeti

394 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 257.

3% “And olsun senden dnce de peygamberler géndermis, onlara da es ve gocuklar vermistik. Allah'in
izni olmadan higbir peygamber mucize getiremez. Siireli her seyin bir kaydi vardir.” (er-Ra’d 13/38).

3% Matiiridi, Te 'vildt, 7/474.

397 Sabani, el-Biddye, 102.

398 ed-Duha, 93/3.

9 Sabani, el-Miinteka, 212.

400 el-Ahzab 33/37.

126



Sabini’ye gore peygamberimizin niibiivvetine delildir. Zira Hz. Aise “Peygamberimiz
vahiyden bir sey gizlemis olsayd: bu ayeti gizlerdi” demistir.** Ciinkii onun kendi
nefsinden degil vahiyle haber verdigine delalet vardir.*%

3. Hz. Peygamber’in Allah tarafindan uyarildigi dayetler: Bu ayetlerin varligi
da onun niibiivvetini ispat eder. Abese Siresi’nde yer alan ifadeler buna delildir.
Kafirler peygamberimizin kendiliginden bir seyler getirdigini iddia ediyorlardi. Eger
“yiiz ¢cevirme olay1” peygamberimize itab olarak nitelendiriliyorsa, bunun olmamasi
gerekirdi veya gizlenmesi icap ederdir. Peygamberimiz itdbin siddetine ragmen bunu
aciklamasi, ne sdyliiyorsa Allah’in vahyi ve emri ile yaptigina delildir.*®® Goriildiigii
tizere Sabuni’ye gore Kur’an’da yer alan itdb, uyar1 ve benzeri ayetler Hz.
Peygamber’in niibiivvetine delildir. Peygamberimizin niibiivvetini ispat sadedinde
onun dile getirdigi bu delile Matiiridi’de rastlamadik.

4. Peygamber kissalari: Bu kissalar Sablini’nin nazarinda hem Kur’an’in hem
de Hz. Peygamber’in dogrulugunu ispat eder. Allah, Hz. Misa’nin hikayesini bazen
uzun uzun bazen kisa olarak ¢okca zikretmistir. Hz. M{isa’nin hikayesinin Allah’tan
oldugunun agik delilidir. Ciinkii onun kissas1 bazen ¢ok uzun bazen c¢ok kisadir fakat
hepsinde aymi anlam vardir.*** Dolayisiyla bu kissayr génderen Allah’tir ve onu
insanlara agiklayan Hz. Peygamber de hak peygamberdir.*%®

Sabini, Kur’an’daki gayb haberlerinin yer aldig1 kissalarin Hz. Peygamber’in
niibiivvetini ispat ettigi kanaatindedir. Zira Hz. Peygamber okuma yazma
bilmemekteydi ve o Ehl-i Kitap’tan hi¢ kimse ile de bir araya gelmemis ve onlardan
ders almamigstir. Buna karsin onlarin kitaplarinda olanlar1 degistirmeden sdylemesi,
bunu vahiy ile bildigine delildir.*%

Sabuni’nin Yahudiler ve Hristiyanlarin iddialarina kargin, Hz. Peygamber’in
niibiivvetini ispat i¢in mucizeler iizerinden bir cevap olusturdugunu goriiyoruz. Ona
gore Allah, Hz. Muhammed’e mucizelerden hakkina diiseni vermis onu diger
peygamberlerle ayni seviyeye getirmistir. Allah, Hz. Peygamber’in akli, haberi ve

hissi mucizelerini kendine mahsus kilmistir.*’

Sabilni, Hz. Peygamber’in niibiivvetini inkar edenlerden ilk olarak Yahudiler
ve Hristiyanlarin iddialarini dile getirmekte ve onlara cevap vermektedir. Yahudiler,
Hz. Muhammed’in peygamberligini asil olarak inkar etmekte ve Allah tarafindan
neshin muhal olmas1 itibariyle, yeni bir nebinin miimkiin olmadigin1 iddia

401 Byhari, “Tevhid”, 22; Miislim, “Iman”, 288; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 6/241, 266.
402 Sabini, el-Miinteka, 258.

403 Sabini, el-Miinteka, 233.

404 Sabini, el-Miinteka, 98.

405 Matiiridi, Kitabii’'t-Tevhid, 181, 184-185.

406 Sabini, el-Miinteka, 84.

47 Sabini, el-Kifdye, 191.

127



etmektedirler. Ayrica Hz. Mlisa’nin son peygamber oldugunu iddia etmektedirler.
Onlara gore Hz. Msa, “Ben nebilerin sonuncusuyum. Yer ve gok durdugu miiddetce
benim dinime uymaniz gerekir” demistir. Hristiyanlarin da benzer sekilde Hz.
Muhammed’in niibiivvetine yonelik itirazlari s6z konusudur. Bunlardan bir grup Hz.
Isa’nin son nebi oldugunu iddia etmistir. Bir grup ise Hz. Peygamber’in niibiivvetini
kabul etmekle birlikte onun risaletinin evrenselligini inkar etmistir. Onlara gore Hz.
Muhammed yalnizca Araplara gonderilmis bir elgidir.*%®

Yahudiler ve Hristiyanlarin neshi caiz gérmemelerini degerlendiren Sabini,
neshin cevazii inkdr etmenin dogru olmadigini ifade eder ve gilizel bir mantik
onermesi ile cevap verir: “Siiphe yok ki onlarin seriat1 da Hz. Ibrahim, Hz. Nih ve Hz.
Adem’in seriatina muhaliftir. Bu durum insanlar nazarinda agik bir hiikiimdiir ve inkar1

miimkiin degildir.”*%®

Neshi, Allah’n bilgi ve iradesinde degisim (beda) olarak kabul edip seriatin
topyeklin kaldirilmasinin miimkiin olmadig1 iddiasini da degerlendiren Sabini, bu
iddianin yersiz oldugunu ifade eder. Ona goére nesh, bir seriatin Allah’in ilmindeki
hiikmiiniin sona erdigini a¢iklamasidir. Allah, hiikkmii bilinen bir vakte kadar vazeder
ancak bu vakti hikmete binaen kullarina agiklamaz. Nesih varit oldugu zaman s6z
konusu hiikmiin bu vakte kadar mesru oldugunu beyan etmis olur. Bu ise beda ve
degisimi gerektirmez. Bu durum, yenilmesi durumundaki zarar sebebiyle bir doktorun
hastasina ‘et yeme’ deyip bir miiddet sonra da ‘et ye’ demesine benzer. Bu degisiklik
hastanin durumundaki ve maslahatindaki degisime yonelik olup, doktorun bilgisindeki
degisimle ilgili degildir.*1°

Yahudilerin, Hz. Misd’nin “Ben peygamberlerin sonuncusuyum” dedigi
seklindeki iddialarmi degerlendiren Sabini, bu iddianin bir iftira oldugunu ifade
etmektedir. Peygamberlik iddiasinda bulunan Hz. Isa’min birtakim mucizeler
gostermesi s6z konusu iddianin iftira oldugunun ispatidir. Zira mucize peygamberligin
en 6nemli ispatidir. Sayet mucize Hz. Isa hakkinda dogrulugunun kaniti olmuyorsa,
ayni sekilde Hz. Masa hakkinda da kesin delil olmaz. Hz. Misa hakkinda delil
olusturuyorsa Hz. Isa hakkinda da delil teskil eder. Bu durumda, Yahudilerin Hz.
Miisd’ya atfen dile getirdikleri s6z konusu iddianin bir iftira oldugu ispat edilmis olur.
Sabini’ye gore Yahudiler bu iddialarint Hz. Muhammed ile karsilastiktan sonra dile
getirmislerdir. Clinkii iddialar1 dogru olsaydi aralarinda acgik¢a dile getirmeleri
gerekirdi.*!

Son olarak Hristiyanlarin, Hz. Peygamber’in sadece Araplarin peygamberi
oldugu iddiasin1 el alan Sabilni, bu iddiay1 da akil yoluyla ¢iirtitmektedir. Ona gore

48 Sabiini, el-Kifdye, 190-191.
409 Sabini, el-Kifdye, 199.
410 Sabini, el-Kifdye, 199.
41 Sabini, el-Kifdye, 200.

128



Hristiyanlar, Hz. Peygamber’in yalnizca Araplara gonderilen bir peygamber oldugunu
kabul etmekle Resulullah’in yalan sdylemedigini de kabul etmis olurlar. Hz.
Peygamber’in yalan sdylemesi miimkiin olmadigina gore onun “Her peygamber kendi
kavmine génderilmistir, ben insanlarmn biitiiniine gonderildim”*'? sdziinii de kabul
etmelidirler. Ayn1 sekilde, Cenab-1 Hakk’in “(Ey Muhammed!) De ki: ‘Ey insanlar!
Stiphesiz ben, yer ve goklerin hiikiimranligi kendisine ait olan Allah’in hepinize
gonderdigi peygamberiyim.”**® ayetini de kabul etmeleri gerekir. Hz. Peygamber’in
diger dinlere mensup kimselerin yasadigi iilkelerin baskanlarmma Islam’a davet
mektuplar1 gondermesi ve Necasi ve bagkalarinin da Miisliman olmasi onun
risaletinin evrenselligini ispat eder. Ayrica Hz. Isa’nin mucizelerin onun yalan
sdylemedigine delil olursa ayn1 durum Hz. Peygamber icin de gegerlidir.*!*

5. Hz. Peygamber’in iimmi olusu: Sablni’ye gore Hz. Peygamber’in iimmi
olusu onun niibiivvetini ispat eden delillerdendir. Insanlar Peygamberimizin daha énce
bir kitap okumadigin1 bilmekteydiler ve onun bir hocasmin da olmadigindan
haberdardilar. Onun egitm aldigini bildikleri i¢in bu hususta bir siiphe kalmamastir.
Ummi olmak peygamberimiz digindaki herkes igin bir noksanlik sayilir ama onun igin
sayllmaz.**® Sabini, Hz. Peygamber’in iimmi olusuna Hudeybiye Antlasmasi’nda
misriklerin - “Muhammediin  Resulullah” yazilmasina itiraz etmeleri iizerine
“Muhammed b. Abdullah” yazilmasini istediklerinde, yazini yerini Hz. Ali’den
sormasini*!® delil gostermektedir.

Hz. Muhammed’in peygamberligini ispat hususunda Matiiridi eserlerinde daha
fazla yer verirken Sabani’nin daha az yer verdigini tespit ettik. Matiiridi, Hz.
Peygamber’in fiziki yapisi ve ahlakini, immi olusunu, peygamber kissalarini, gayb
haberlerini, mucizelerini, onun korunacagini bildiren ayetleri, onun zamaninda
yasanan fakat Resulullah’in sahit olmadigi olaylari bildirmesini niibivvetinin delilleri
arasinda saymaktadir. Sablini ise peygamber kissalar1 ve Hz. Peygamber’in immi
olusunu delil olarak kullanmaktadir. Farkli olarak Hristiyanlar ve Yahudilere karsi
neshin varligini ispat gayretine girmesi ve itab ayetlerini deliller arasina ilave
etmektedir. Diger delilleri ise kullanma geregi duymamaktadir. Hz. Muhammed’in
peygamberliginin sadece Araplara yonelik oldugu iddiasina cevap da Sablini de 6ne
cikmaktadir.

412 Byhari, “Salat”, 56.

413 el-A’raf 7/158.

414 Sabiini, el-Kifdye, 201.

415 Sabani, el-Miinteka, 264.

416 Buhari, “Sulh”, 6; Miislim, “Cihad ve Siyer”, 92; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 4/330.

129



Hz. Muhammed’in peygamberligini ispat i¢in kullanilan deliller

Deliller
Hz. Muhammed’in fiziki 6zellikleri
Hz. Muhammed’in mucizeleri
Kur’an’m i’cazi
Peygamber kissalari
Gegmisten haber vermesi (Gegmis Gayb)

Gelecekten haber vermesi (Gelecek Gayb)

Sahit olmadiklarindan haber vermesi
(Simdiki Gayb)

Bir kaynaga sahip olmadan bilgi edinmenin
imkansiz oldugu her haberin bildirilmesi
Resulullah’mn timmi olmasi

Hz. Peygamber’in uyarildigi ayetler
Duha stiresi 3. ayet

Diger peygamberlerin niibiivvetine dair
deliller

Hz. Peygamber’in korunacagini bildiren
ayetler

130

Matiiridi
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapmaz.
Atif yapmaz.

Atif yapmaz.

Atif yapar.

Sabini
Atif yapmaz.
Atif yapar.
Atif yapmaz.
Atf yapar.
Atif yapar.
Atif yapmaz.

Atif yapmaz.

Atif yapmaz.
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.
Atif yapar.

Atif yapmaz.



5. PEYGAMBERLIK KARSITI AKIMLARLA
MUCADELE

Matiiridi ve Sablni’nin peygamberlik karsiti akimlarla miicadelelerine ilgili
konu basliklar1 gergevesinde yer verdik. Dolayisiyla bu boliimde tekrara diismeden her
iki miitekellimin miicadelelerini 6zetlemeye gayret edecegiz.

Matiiridi’nin niibiivvet savunusu lizerinde yapilan arastirmalara gore niibiivvet
savunusunun ilk kez yaratmay1 reddeden ve aleme ezelilik atfeden ‘ilhad’ ¢evrelerinin
iddialarina kars1 Imam Safii (61. 204/820), imam Kasim er-Ressi (81. 246/860) ve Ali
b. Rab’an et-Taberi (6l. 246/860) gibi isimlerin c¢abalariyla basladigi
belirtilmektedir. 47 Biz de arastirmamizda bunun aksini gdsteren bir veriye
ulasamadik.

Matiiridi’nin niibiivvet bahsine olduk¢a genis yer ayirdigini elimize ulasan
eserlerinden gormekteyiz. Onun Kitdbii 't-tevhid ve Te vilati’l-Kur’an isimli
eserlerinde i¢inde bulundugu zaman ve mekéan itibartyla mevcut olan niibiivvet karsiti
akimlari, kimi zaman isim vererek kimi zaman ise isim vermeden dogrudan goriislerini
ifade ederek dile getirmektedir.

Matiirldi oncesine kadar niibiivvet meselesine miitekaddimin donem
kelamcilarin eserlerinde ¢ok fazla yer vermediklerini ve selef alimlerinin konuyu
ayet ve hadisler ¢ercevesinde tartismaya girmeden c¢ok kisa olarak degerlendiklerini
goriiyoruz. Matiirldi’nin  yasadigi cografya ve =zaman itibariyla niiblivvet
tartismalarinin tam ortasinda oldugunu sdylemek miimkiindiir. Bir keldmc1 olarak
icinde yasadigi toplumun inan¢ problemlerine kayitsiz kalmayan Matiiridi,
peygamberligin imkani, fikrl temelleri ve ispati basta olmak iizere niiblivvet
meselesine olduk¢a yogun bir mesai harcamistir. Hatta bu anlamda niiblivvet inancinin
kelamin ana meselelerinden birisi olmasinda en O6nemli katkiyr saglayan alim
oldugunu sdylememiz yanlis olmaz.

Matiiridi’nin donemindeki niibiivvet karsiti olarak ifade edilen kisi ve
akimlarla ilgili kesin bir kanaate sahip olmak zordur. Matiiridi 6ncesi donem icin
niibiivvet karsit1 olarak ifade edilen kisiler olan Ibn Mukaffa (61. 142/759), Ebi Isa el-
Verrak, Ibnii’r-Ravendi ve Ebll Bekir er-Razi’nin niibiivvet karsitliklar1 siiphelidir.
Ornegin Ibn Mukaffa’nin Mani dininden terciimeler yapmasi onun niibiivvet karsit:
olarak goriilmesine sebep olmustur. Oysa Ibn Mukaffa, Mani dininin inanglarina dair
olan eserleri degil ahlak esaslarina dair olan eserleri terciime etmistir. Kendisi de
adalet, dogruluk, siikiir, caliskanlik ve sabir gibi konulari islemistir. '® Burada

A7 Tlendiiom Ao CTonman NAAL AR

Aragtirmalar: 12/2 (2014), 37.
418 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 42-43.

131



ozellikle Ibnii’r-Ravendi hakkinda tam bir karmasa mevcuttur. *'®Matiiridi, Ibnii’r-
Ravendi’den nakiller yaparak onun niibiivvet goriisiine sahip birisi oldugunu kabul
eder. Bilinenin aksine ibnii’r-Ravendi, Ebi Isa el-Verrak’a kars niibiivvet miidafii
konumundadir.*?® Hatta o, ibnii’r- Ravendi’den yeri geldiginde miispet birisi olarak
kelami goriisler nakleder.*?

Belki de en ilging olan1 neredeyse tam bir deist olarak goriilen Ebl Bekir er-
Razi’de de benzer bir celigkinin varligidir. Zira Razi, niibiivvet karsit1 bir isim olarak
konumlandirilmis olsa da yeri geldiginde dini hiikiim ve uygulamalardan referanslar
vermektedir. Bu duruma onun su goriisiinii 6rnek olarak verebiliriz: “Biz bir sey
hakkinda temiz ve pak yargisina varirken ya dini ya da o seyin tiksinti verici olusunu
dikkate aliriz. Dolayistyla duyunun algilamadigi ¢ok az necis ve kirlilik bize zarar
vermez. Nitekim ayaklari pislige ve kana degmis olan sineklerin bir elbiseye konmasi
sonucu o elbiseyle namaz kilinmasina din de cevaz vermektedir. Yine o, 6liim korkusu
lizerine goriis beyan ederken de dini hiikiimleri referans goéstermektedir: ‘Kisi,
6limden sonra, yasamakta oldugu hayattan daha iyi bir hayata kavusacagina ikna
olmadik¢a normal olmayan bu duygudan tam olarak kurtulamaz. Bu konunun din1 bilgi
(haber) ile degil de mantik yoluyla ispati istenirse cidden ¢ok uzun tartigmay1

gerektirir.”#??

Ebl Bekir er-Razi’nin niibiivveti inkar ettigini kendi ifadelerinden daha ¢ok
Ebl Hatim’in eserinde goriiyoruz. O, eserin hemen basinda niibiivveti inkar eden bir
kisi ile yasadig1 tartismay1 ve verdigi cevabi nakleder. Tartistig1 kisinin (EbQ Bekir er-
Rézi) soyle dedigini aktarir:

Hakim olan Allah’in hikmetine ve Rahim olan merhametine uygun olan sey O’nun
tiim insanlar yaratip kendilerine faydali ve zararli olan seylerin bilgisini onlara ilhdm
etmektir. Bu durumda insanlar birbirinden iistiin kilinmadig1 gibi farkli goriislerde
ortaya c¢ikmayacaktir. Ayrica insanlik tarihinde ortaya ¢ikan bircok savas din
farkliligindan kaynaklanmistir. Bu tiir felaket ve fitnelerin ortaya ¢ikmamasi hikmetli
ve merhametli olan Allah’in herhangi bir peygamber gondermeksizin insanlara faydal
ve zararl olan seyi birbirinden ayirt edebilecek bir melekeyi onlara bahsetmesidir.*?

Bu ifadelerden niibiivvetin gereksiz hatta toplumsal kargasa ve savaslarin
sebebi olarak goriildiigii agikga anlasilmaktadir. Ayrica Allah’in insanlara iy1 ve

49 Kutluer, Akil ve Itikad, 70-80.

420 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 234, 242-253.

421 “By Rabbimiz! Bizi iki defa éldiirdiin, iki defa dirilttin.” (Mii’min, 40/11). Bu beyanda gegen iki
6liimden biri, diinyadaki eceli sona erdigi siradaki 6liimdiir. Sonra Allah onlar1 kabirde diriltecek,
sonra tekrar ldiirecek, sonra da kiyamet giinii tekrar diriltecektir. Iste iki 6liim ve iki dirilmeden
maksat budur. Ibnii’r-Ravendi” bu gOriisii benimser. Matiiridi, Te 'vilat, 13/29.

422 Metin Yildiz- Burhaneddin Kiyici, “EbQi Bekir er-Razi’de Deist Yaklasim: Aklin Yetkinligi ve
Nibiivvet Elestirisi”, Din Karsiti Cagdas Akimlar ve Deizm (Van: Ensar Nesriyat Yayinlari, 2017),
304.

423 Eb0 Hatim er-Razi, 4 'lamii n-niibiivve, 15, 39, 41, 70.

132



kétiiniin bilgisini ilham etmesinin gerektigini ifade etmek suretiyle, niibiivvet yerine,
kalplere ilham olunacak iyi ve koétiiniin bilgisinin yeterli goriildiigii de anlagilmaktadir.

Matiiridi, risalet konusunda ileri siiriilen goriisleri bes maddede toplar:

a) Yaraticiy1 inkar edenler

b) Allah’in varligimi benimsemekle birlikte emir ve yasak koymasini kabul
etmeyenler

c) Allah’1 yaratict ve yonetici olarak kabul ettikleri halde aklin yeterli oldugunu
iddia ederek peygamberleri inkar edenler

d) Peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin mucizelerini kahinler, sihirbazlar ve
gbzbagcilarin yaptiklar ile denk tutanlar

e) Peygamberlerden sadir olan mucizelerin, muhataplarinin aciz kaligini onlarda bu
fiillerle ilgili egitim ve aliskanlik eksigine baglayanlar.4?*

Risalet bahsinde bu itirazlar1 dile getiren Matiiridi, daha sonra sirasiyla
itirazlara yonelik olarak kendi diislincelerini aktarir. Niiblivveti kabul etmek igin
oncelikle Allah’in varligini kabul etmek gerektigini ifade eden Matiiridi, Allah’in emir
ve yasaklar koymasinin O’nun hakim olmasinin bir tezahiirii oldugu kanaatindedir.
Eger bu durumu kabul etmezsek kainatin hikmetsiz olarak yaratildigini ve ardindan da
Allah tarafindan yok edilmek iizere icat edildigini sdylemis oluruz.

Oysa Allah, zatiyla her seyden miistagni ve fiilinde daima isabetli olduguna gore
canlilari, kendileri i¢in belirledigi kudretin bitimine kadar varliklarimi siirdiirmeleri
amactyla yaratmig; bunun yaninda hayatin devamini gidalara baglams, siirekliligi ve
uzun Omiirliligi de insanlara sevdirmistir. Sayet Allah (c.c.), onlara yonelik birtakim
emir ve yasaklar ¢ikarmasaydi, herkes arzu ve sehvetleriyle birlikte siirekliligini ve
hayatinin devamini saglayacagi seye hizla yonelecek, hemcinsleri de ayni seye ayni
yonelisi gosterecekti. Béylece aralarinda tartisma ve ¢ekisme meydana gelecek, bu da

onlar1 birbirini ortadan kaldirmaya sevk edecekti.*?®

Matiiridi’ye gore niibiivvet her seyden once bir iman meselesidir. Zira Allah’a
inandigini iddia edip O’nun peygamber gondermesine karsi ¢ikanlar dolayli bir sekilde
Allah’t inkar etmis olmaktadirlar. Ona gore peygamber gondermek ne bir
zorunluluktur ne de muhaldir. Aksine Allah’in hikmetinin bir geregidir.
Peygamberlerin birtakim emir ve yasaklar getirmesi de bu hikmetin bir sonucudur.*%°
Allah Teala litfu ve rahmeti sebebiyle dini konulari daha kolay ve daha basit bir
sekilde 6grensinler ve yiikiimliiliiklerini eda etmeleri daha hafif olsun diye insanlara
peygamberler géndermistir. *” Peygamberlerin getirdigi ve ancak ilahi bir haber

4
4

N

4 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 221.

5 Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 222.
426 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 217.
427 Matiiridi Te 'vildt, 9/538.

N

133



vasitasiyla bilinebilecek haberler, peygamberleri tasdik etmenin geregini ortaya
koymaktadir.*?

Matiiridi’nin burada insanlarin siireklilik ve uzun émiirliiliik beklentilerine ve
bu beklentilerine karsilik bulmak {izere bir yasam insa etmelerine dikkat ¢cekmesi son
derece mithimdir. Zira insanlarin i¢inde var olan siireklilik ve sonsuzluk duygusuna
yapilan vurgudan hareketle, bu duygularin tatmin olmasi i¢in ortaya konacak
cabalarin, insanlarin bir arada yasamalarina engel ¢ikarmasi muhtemel bir kaosu da
beraberinde getirdigini ve bu durumdan ¢ikisin ancak niibiivvet vesilesi ile Allah’in
emir ve yasaklar koymasi suretiyle diizenledigini son derece yalin bir bakis agisi ile
aklen izah etmektedir.

Matiiridi, Allah’1n varligin1 ve O’nun emir ve yasaklar koymasini izah ettikten
sonra niibiivveti inkar edenlerle fikri tartigsma baslatir. Ona gore niibiivvet miiessesenin
mevcudiyetini kabul etmek akli bir zorunluluktur. Zira hem din ve diinya islerinin
yuriitilmesindeki ihtiyag ag¢sindan hem de Allah’in litufkarligini  kanitlama
bakimindan boyledir.*?® Buradan hareketle niibiivvetin gerekliligini temellendirme
sadedinde, yeryiizlindeki besinlerden bahisle, onlarin faydali, zararli veya zehirli olup
olmamasinin ortaya konmasiin 6grenilme siirecinden bahseder. Ona gore insanlar
Allah’1n yeryiiziinde halk ettigi yiyecekler, ilaglar ve gidalarin faydalari ve zararlari
konusunda deneyimlemek disinda bir bilgiye sahip degildi. Allah’in yarattig
yiyecekler konusunda kuralina uymayan kimseler igin sakincalara maruz kalabilir.
Sakincalara maruz kalmamak icin yiyecekler ve ilaglar hakkinda bilgi sahibi birine
ithtiyag¢ vardir. Ancak bu vesile ile insanlar bedeni ayakta tutacak faydali giday1 tespit
edebilirler.**® Bu yaklasimi yukarida “ilag metaforu” olarak nitelendirmis ve izah
etmistik.

Matiiridi, isim vermeden Allah’in kullarina gonderdigi peygamberleri
insanlarin yalanlayacagini bildigi halde yine de peygamber gondermesini hikmetsiz
bir is olarak gorenler oldugunu sdylemektedir. Ona gore bunu bilmesine ragmen
Cenab-1 Hakk’in yine de elgilerini gondermis olmasi, O’nun hikmetsiz is yaptig
anlamina gelmez.

Bazi miilhitlerin, yalanlanacagin1 ve reddedilecegini bildigi birine el¢i gondermek
hikmete uygun degildir diye iddia etmeleri hakli ve isabetli degildir. Eger el¢i gobndermek,
gonderenin ihtiyaci ve menfaati i¢in yapiliyorsa, onun, elgisinin yalanlanacagini ve elgiliginin
reddedilecegini bildigi birine géndermesi hikmetin disinda bir davranis olurdu. Fakat her tiirlii
noksanliktan miinezzeh ve Allah (c.c.), elgilerini kendi ihtiyaci ve menfaati igin gondermekten
miinezzeh ve yiicedir. Aksine O elgilerini, gonderdigi insanlarin ihtiyaci i¢in gondermistir.

428 Matiiridi Te vildt, 15/290.
429 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 225.
430 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 225.

134



Bundan dolay1 O’nun, elgilerinin reddedilecegini ve yalanlanacaginm bilmis olmasi, kendisini
hikmetin disina ¢ikarmaz.*3

Matiirldi Oncesinde yazilan kaynaklarda niiblivvet karsiti akim olarak
bahsedilen grup Berahime’dir. Onlarin niibiivvetle ilgili goriislerini genel hatlariyla su
sekilde 6zetlemek miimkiindiir:

1. Akil, insanlar i¢in yeterli bir bilgi kaynagidir. Allah insanlarin aklin1 kemale
erdirmis, her seyin bilgisini ve 6l¢iisiinii akla vermistir. Dolayisiyla aklin oldugu
yerde peygamberlere ihtiyag yoktur. Peygamberlerin getirecegi namaz, orug, hac,
helaller ve haramlar ve hayvanlarin kesilmesi gibi seyler aklin ¢irkin gordiigii
seylerdir. Peygamberlerin akla uygun seyler getirmesi gerekir. Peygamberlerin
getirdigi hiikiimler akla uygun olacaksa, aklin oldugu yerde onlara ihtiya¢ yoktur.
Akla uygun olmayacaksa zaten peygamberlerin kabul edilmesi zaten miimkiin
degildir.

2. Peygamberlerin kendilerini ispat icin One siirdiikleri en 6nemli delil olan
mucizelerin benzerlerini insanlar da yapabilir. Dolaysiyla peygamberlerin kabulii
icin ortaya konmus gegerli bir delil yoktur.

3. Insanlarin arasinda onlar1 uyarmak igin gonderilen peygamberlerin yine
insanlardan secilmeleri dogru degildir. Peygamberlerin, génderen varlik ile ayn1
tirden olmalar1 gerekir. Kadim Varhk, yaratilmiglar ile ayni tiirden
olmadigina/olamayacagimma  gore  peygamberlerin  insanlardan  segilip
gonderilmeleri miimkiin degildir.*32

Berahime’nin niibiivvete itirazinin merkezinde dogru bilginin mahiyeti vardir.
Eger birbirleriyle ¢elisen onermeleri bilgi olarak kabul edecek olursak onu kendi
cinsinin disina tasimis oluruz. Dolayisiyla bir kismini cehaletle 6zdeslestirmis oluruz.
Deliller de aymi sekilde celisme olmamalidir. Ozetle Berdhime’nin niibiivvet itirazi,
naslar ile akil arasinda ¢eliski bulundugu iddiasina dayanmaktadir.*33

Berahime’nin akli her seyin 6l¢iisii olarak goriip, niiblivvete ihtiyag olmadigini
iddia etmesi Matiiridi’ye gore isabetsizdir. Diinya mesgaleleri akli sararak, onun
saglikl calismasina engel olur. Bunun yaninda insanlarin hayatinda var olan ¢esitli
sikintilar, kederler, acilar ve daha birgok sebep insan aklini mesgul etmekte ve gercegi
kavramaktan alikoymaktadir. Bu sebepler insanlara yol gosterecek ve kilavuzluk
edecek peygamberlere ihtiyac vardir.*3

41 Matiiridi Te vilat, 12/51.

432 Berahime’nin s6z konusu goriisleri i¢in bk. Sehristani, el-Milel, 2/251; Nesefi, Tebsiwratii’l-edille,
1/444; Kadi Abdiilcebbar, Serhu’l- Usili’l-hamse, 2/422; a.mlf., el-Mugni, 15/109-110; a.mif.,
Tesbitu deldilu n-niibiivve (Kahire: Daru’l-Mustafa, 2010), 1/1; Bakillani, et-Temhid, 127-134; el-
Ciiveyni, Liima ‘u’l-edille fi kava ‘idi Ehli’s-stinne, 123.

Metin Ozdemir, “Mutezile’nin Niibiivvet Savunusu”, Cumhuriyet Universitesi llahiyat Fakiiltesi
Dergisi (10/2) 2006, 125-126.

434 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 228.

433

135



Matiiridi zamaninda yagamis olan EbG Bekir er-Razi’ nin niibiivvet diislincesini
donemin en 6nemli tehditlerden biri olarak degerlendirmek miimkiindiir. Zira Razi,
Allah ve ahiret inancini zikretmesine ragmen aklin yetki alanina dair bir sinir
koymamasinda dolay1 peygamberleri ve peygamberligi gereksiz gormiistiir. O, aklin
Oonemini ifade eden ¢ok sayida delil ortaya koyarken peygamberlere hi¢ deginmemistir.
Hatta ince huylu ve saf zihinli olanlarin sadece filozoflar oldugunu iddia etmistir ef-
Tibbii r-rithdni (Manevi Hekimlik) adli eserinde, Allah’in bize akil verdigini ve
sevdirdigini, insan i¢in faydali olan seylerin ve en biiyiik nimetlerin akil sayesinde elde
edildigini belirtmektedir. Ayni sekilde insanlarin hayvanlardan {istliin kilinmast,
hayvanlart egemenligi altina almasi, insanin bedensel sagligi i¢in tibbin 6grenilmesi,
diinyevi sanatlarin kazanilmasi, insani yiicelten her seyin idrak edilisi ve marifetullaha
erismek ancak akil sayesinde olur. insan aklmni bu sekilde kullandiginda Allah
Teala’nin ona ihsanda bulunarak nimetler verir ve nefsani arzulara galebe gelinerek
nefsin 1slah edilmesinin akilla gerceklestirebilir. *** Dolayisiyla onun bu
degerlendirmelerinden peygamberler yerine insan aklini 6nceleyen hatta yeterli géren
bir diisiince yapisina sahip oldugunu ¢ikarmak miimkiin gériinmektedir. Fakat Ebi
Bekir er-Razi’nin peygamberlere karsi oldugunu séylemek miimkiin degildir. Zira o
peygamberlerin iistiin ahlakli sahsiyetler oldugunu agikca ifade etmektedir.**® Ayrica
Rézi’nin s6z konusu eseri, 290-290/902-908 yillar1 arasinda Rey valisi Eba Salih b.
Mansur b. Ishak b. Muhammed b. Esed’e ithafen yazdig1 bilinmektedir.**” Muhammed
b. Esed’in o donemde Rey sehrinde hiikiim sliren Samaniler Devleti’nin bir valisi
oldugu anlagilmaktadir.*3® SAmanilerin niibiivvet karsitlig1 ile bilinen birine bdyle bir
eser yazdirmasi makul géziilkmemektedir.

Ebl Bekir er-Razi’nin, mutlak hikmet ve merhamet sahibi Allah Teala’nin
insanlar arasinda bir ayirimciliga sebep olacak peygamberligi birisine vermesi hikmet
ve merhametle uyusmayacagi ve bir¢ok savasin din farkliligindan kaynakladigini iddia
etmesi onun miilhid olarak anilmasina sebep olmustur. Razi’nin bu tiir iddialar
doneminde bilinen Berahime’nin niibiivvet karsit1 diigiinceleri ile neredeyse aynidir.
Razi’nin niiblivvet karsit1 diisiincelerine kars1 basta Ebi Hatim er-Réazi olmak iizere
Ebli Kasim el-Belhi, Farabi ve Ibn Hazm eserler telif ederek miicadele yoluna
gitmislerdir. Ebli Bekir er-Razi’nin goriiglerine dogrudan hedef alarak A ’lamii’n-
niibiivve isimli eseri yazan Eb( Hatim er-Razi’nin kitabinda elestirdigi kisinin Eb0
Bekir er-Razi oldugunda siiphe yoktur. Zira Ebti Hatim er-Razi’nin A’lamu 'n-niibiive
adl1 eserinde gecgen bazi ifadeler ile EbG Bekir er-Razi’nin es-Siretu 'l- felsefiyye 'sinde
gecen bazi ifadeler birbirine benzemektedir. Ornegin Razi’nin kendisinin filozof olup

435 Eb Bekir er-Razi, Ruh Saghg: (et-Tibbii 'r-Ruhdni) ¢ev. Hiiseyin Karaman, (istanbul: iz Yaymcilik,
2019), 57-58.

4% Razi, Ruh Sagligi (et-Tibbii’r-Ruhani), 37.

437 Razi, Ruh Saghgi (et-Tibbii’r-Ruhani), 24.

4% Osman Gazi Ozgiidenli, “Rey”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1, 2008), 35/40.

136



olmadig1 ve diger insanlarin felsefeyle ilgilenmemeleri ile ilgili hususlar hakkindaki

sdyleminde bir benzerlik vardir.*3®

Matiiridi’nin niibiivvet karsit1 akimlarla miicadelesinde Eba Isa el-Verrak
kadar Ebt Bekir er-Razi’de onemlidir. Her ne kadar Matiiridi, Ebxa Bekir Razi’nin
ismini eserlerinde anmasa da onun fikirlerinin de miicadele alani i¢ine dahil oldugunu
gormekteyiz. Ornegin Razi’nin, “mutlak hikmet ve merhamet sahibi Allah’in insanlar
arasinda bir ayirimciliga sebebiyet verecek olan peygamberligi birisine vermesi
hikmet ve merhametle uyusmaz.” seklindeki kanaatine karsilik, Matiiridi’nin
peygamberligin ve Hz. Muhammed’in peygamberligini ispat etmek i¢in 6zel gayret
gosterdigini gérmekteyiz.*4

Matiiridi’nin niibiivvet miicadelesinde elestirdigi bir diger kesim Senevilerdir.
Onlarin soyle soyledigini ifade etmektedir: “Cenédb-1 Hakk’1n, kendisine ve dostlarina
diisman olacagini ve kiifredecegini bildigi kisilere bol bol rizik vermesi ve diinyada
onlar1 miireffeh yasatmasi caiz degildir. Ciinkii diinyada bir kimsenin, kendisine
diisman olacagini1 bildigi birine 1iyilik yapmasinin hikmete uygun diismedigi
bilinmektedir. Onlar bu gerek¢eye dayanarak diyorlar ki; biitiin bunlar Allah’tan
gelmez, fakat akli kit bagka bir ilahtan gelir; ¢iinkii Allah kendini hikmet sahibi
olmakla nitelemektedir, bu ise hikmete mugayirdir.”*** Yine ona gore Berahime’nin
peygamberleri inkar etmesinin temelinde de bu yatar. Onlara gore Allah Teala’nin
peygamber gonderilen insanlarin bir kisminin kendisini ve nebilerini kabul
etmeyecegini, onlara diigmanlik edecegini hatta ldiirecegini bildigi halde peygambere
gondermesi hikmete uygun degildir. Matiiridi, Senevilerin itirazin1 tipki onlarin
delillendirme yaparken akli kullanmalar1 gibi o da akil yoluyla cevap vermektedir. Ona
gore Allah Teédla peygamberleri kendi ihtiyaci i¢in degil insanlarin ihtiyaglar
gondermistir. Bu ise hikmete aykiri degildir. Ciinkii Allah’a diismanlik eden bir
kimsenin diismanligi O’na zarar vermedigi gibi Allah’a dost olanin bir kimsenin
dostlugu da O’na fayda vermez. Hatta Allah Teala’nin kendisine diisman olacagini
bildigi birine iyilik yapmas: O’nun keremindendir. Dolayisiyla Seneviyye’nin ve
Berahime’nin 6ne siirdiikleri iddialar gecersizdir.*2

Sablni’nin peygamberlik karsitt akimlarla miicadelesinin merkezinde
Berahime ve Siimeniyye* vardir. O, Berahime ve Siimeniyye’nin peygamberligi

4
4

w

° Yildiz- Kiyici, “Ebi Bekir er-Razi’de Deist Yaklasim”, 302.

0 Matiirldi, Kitdbii 't-Tevhid, 221-266.

441 Matiiridi, Te vildt, 13/305.

442 Matiiridi, Te vilat, 13/305-306.

43 Ahmet Giig, Siimeniyye’yi “Budist inancim1 benimseyenler i¢in Miisliiman yazarlar tarafindan
kullanilan bir terim” seklinde tamimlamaktadir. bk. Ahmet Giig, “Siimeniyye”, TDV Islam
Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2010), 38/132-133.

A B B

137



444

gereksiz gordiiklerini belirtmekte™* ve onlarin peygamberlik karsit1 diislincelerini su

sekilde ifade etmektedir:

Hint tlkesinin uzak yerlerinden olan Berdhime ve Siimeniyye, Yaradan’i kabul
etmekle birlikte peygamber gondermeyi inkar etmislerdir. Onlarin bu husustaki
gerekcesi nebinin ya aklin gerektirdigi seyi ya da aksini getirmesidir. Eger aklin
gerektirdigi bir seyi getiriyorsa, akil buna muhta¢ degildir. Akla aykiri bir sey
getiriyorsa, akil bunu reddeder ve bunu imkansiz goriir ki bunun da bir faydasi yoktur.
Ote yandan peygamberlik iddiasinda bulunan herkes hikmet dis1 seyler getirmistir.
Kurban ve hedy ibadetinde hayvan keserek Allah’a yaklagmak, bir damla meninin
cikmasi ile biitiin viicudun yikanmasinin gerekmesi, bir uzuvdan necaset ¢ikmasi
sebebiyle bagka bir uzvun yikanmasi, hacda mekandan mekana kogsmak, organlar
faydasiz hareket ettirmek, hedefi olmadig1 halde tas atmak (seytan taglamak) hikmet
dis1 islerdir. Kendisinde fayda olmayan bir seyi vacip kilmak hikmete uygun
degildir.**®

Sabiini s6z konusu iddialara Ehl-i Hakk’in verdigi cevaplari ise su sekilde ifade
etmektedir:

Miilkiin sahibi olan Allah’tan emir, nehiy, sakindirma ya da ibahanin sadir olmasi akla
aykir1 degildir. Bilakis, tasarrufu altindakilerde miilk sahibinin bunlar1 yapmasi
gerekir. Emir ve yasaklarm diledigi sekilde bildirmesi de caizdir. Isterse araci
olmaksizin bizzat 6gretir, isterse yarattiklarindan birine bu ilmi tahsis eder. Sonra onu
insanlara elgi olarak gonderir. Bu kimsede, haber verdigi hususlarda dogrulugunu
kendisiyle bilecekleri bir emare yaratir. Her ne kadar 6ncesinde bu zatin kadim ve zati
ile kaim bir keldm ile miitekellim oldugunu ispat etsek de — ki bu keldm emir, nehiy

ve haberdir — akil, onun i¢lerinden bazilarini kendilerine gondermek suretiyle kullarini

kelamindan haberdar etmesini imkansiz gérmez.*4

Ayni iddialar bir kez daha el-Biddye 'de giindeme getiren Sabuni, aklin sinirini
belirleyici bir cevap vermektedir. Ona gére peygamberler aklin bilmekten ve idrak
etmekten aciz kaldigi seyleri getirir. Ciinkii akil, vacip, miimteni ve caiz diye li¢
sekilde hiikkiim verir. Vacip ve miimteni hakkinda akil kolayca hiikiim verebilse de caiz
olanlar hakkinda duraksar. Ayrica akil, caiz alanina giren seyleri haram ya da farz
kilma yetkisine sahip degildir. Peygamberler Allah’tan aldiklar1 vahiy ile fiillerin
neticelerini agiklayinca insanlar kendilerini mutlu edecek seye vakif olup ona yonelir;
felaketine sebep olan seyden de kacinir. Yine ona gore aklin idrak sinirlart i¢inde yer
alan hususlar1 da vahyin aciklamasi miimkiindiir. Bu durum insanlara kolaylik saglar.
Zira 1y1 ve kotliniin akil tarafindan tespiti i¢in, insanlarin devamli tefekkiire, araliksiz
gozleme ve eksiksiz arastirma yapmasi gerekir. Vahiy ve peygamberler sayesinde

44 Sabhni, el-Biddye, 99.
45 Sabini, el-Kifdye, 176.
446 Sabini, el-Kifdye, 177.

138



buna gerek kalmaz. Dolayisiyla Allah Teala’nin peygamber gondermesi insanlar igin
bir lituftur.*’

Matiiridi ve Sabini’nin peygamberlik karsiti akimlarla miicadelelerini Hint
kokenli dinlere yonelik yaptiklarint gérmekteyiz. Her ikisinin de peygamberlik karsiti
akimlarla miicadelesinin merkezinde Berahime yer almaktadir. Matiiridi,
Berahime’nin yaninda dini bir grup olarak Seneviyye ile miicadele ederken Sabini,
Siimeniyye ile miicadele etmistir. Matiiridi, dini gruplarm yaninda Eba Isa Verrak,
Ebl Bekir Razi’yi isim vererek elestirmekte ve onlarin niibiivvet karsit1 goriisleri ile
miicadele etmektedir. Ancak Sablni Hint kokenli dini gruplardan baska niibiivvet
karsit1 olarak miicadele ettigi bir isimlerden bahsetmez.

447 Sabani, el-Biddye, 100.

139






6. PEYGAMBERLIGIN SONA ERMESI

Peygamberlikle ilgili en 6nemli konulardan biri hatm-i niibiivvet meselesidir.
Peygamberligin sona erip ermedigi tartismas: islamiyet 6ncesi din ve inanglarda da
goriilmektedir. Ornegin Yahudilikte niibiivvet Hz. ibrahim ile baslar, Hz. Mfsa ile
zirveye ulasir ve Malaki ile son bulur.**® Ancak Tevrat’taki “Onlar i¢in kardesleri
arasindan senin gibi bir peygamber ¢ikaracagim; sdzlerimi onun agzina koyacagim ve
ona emredecegim her seyi onlara duyuracak”** ciimleleri ile birden fazla yerde
gelecek bir elgiden bahsedilmesi *° Yahudi inancinda net bir son peygamber
anlayismin olmadigin1  gdstermektedir. *°! Hristiyanlikta ise niibiivvetin hangi
peygamber ile tamamlandigina dair bir netlik yoktur. Hz. Isd’nin havarileri ile havari
olmayan bir kistm inananlarin Kutsal Ruh tarafindan peygamberlikle
gorevlendirilmesi*® ve ¢armihtan sonra Hz. Isd’min havarilerini diinyaya teblig igin
gorevlendirdigine**® dair inanglar son peygamber kavrammn Hristiyanlik igin soz

konusu olmadigina isaret etmektedir.***

Islam dininde de Allah Teala tarafindan insanlifa yol gdsterici ve hidayet
rehberi olarak gonderilen peygamberlerin ne zamana kadar gonderildigi, Hz.
Muhammed ile peygamberligin sona erip ermedigi hususu hatmi’n-niibiivve bagligina
ele aliman bir konudur. Bu meselenin miitekaddimtn kelamcilarin giindeminde yer
almast ve kelam kitaplarinda bulunmasi meselenin 6nemini ortaya koymaktadir.
Icinde yasadigimiz ¢agda bu mesele iizerinde birtakim spekiilasyonlarin yapiliyor
olmasi meselenin ayni zamanda aktiiel bir konu oldugunun delilidir. Nitekim
giinlimiizde Pakistan’da “Meclis-i Tahaffuz-i Hatm-i Niibiivvet” isimli bir olusum, son
peygamber inancinin korunmasi icin ortaya ¢ikmis bir yapidir. Son peygamber
inancint muglak hale getirerek liderleri Mirza Gulam Ahmed’in (61. 1908) mehdi,
mesih ve nebiligini iddia eden Ahmediyye’ye (Kadiyaniyye) karsi ortaya ¢ikan bu
olusum bilyilk bir miicadele vyiiriitmektedir. *° Ote yandan miistesriklerin,
peygamberlik iddiasinda bulunan kimselere ilmi bir kimlik kazandirmak i¢in malzeme
topladiklar1 da goriilmektedir.**® Hz. Muhammed’in sahsinda miindemi¢ sifatlarm
baz1 grup, mezhep, tarikat, cemaat, akim ve ideolojiler tarafindan liderlerinde tecelli

448 Sinanoglu, Kitab-1 Mukaddes ve Kur’an-1 Kerim’de Niibiivvet, 390.

449 Kitab-1 Mukaddes (Istanbul: Kitab1 Mukaddes Sirketi, 6. Basim, 2003), Tesniye, 18/15, 18.

40 Yeremya, 28/9; Malaki, 3/1.

451 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 122.

42 Sinanoglu, Kitab-1 Mukaddes ve Kur’an-1 Kerim’de Niibiivvet, 400.

453 Markos, 16/15-16.

454 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 122.

45 Mehmet Ali Biiyiikkara, Cagdas Islami Akimlar (istanbul: Klasik Yayinlari, 2016), 89-90.

46 Selim Giilverdi, islam Diisiincesinde Hatmii’n-Niibiivve Tasavvuru (Ankara: ilahiyat Yayinlari,
2023), 12.

141



ettigini iddia etmeleri de bu anlamda meselenin giincelligini korudugunu
gostermektedir.**’

Hatm-i niibiivvet kavrami, “bir seyi tamamlayip sona erdirmek; miihiirlemek”
anlamimdaki hatm kelimesi ile niibiivvet kelimelerinden olusan bir kavramdir. #°8
Peygamberligin sona ermesi, bitmesi ve tamamlanmasi anlamina gelir.**® Kur’an-1
Kerim’de “Muhammed, sizin erkeklerinizden hi¢birinin babasi degildir. Fakat o,
Allahin Resulii ve nebilerin sonuncusudur. Allah her seyi hakkiyla bilendir.”*® ayeti
ile peygamberligin sona erdigine ve Hz. Muhammed’den sonra peygamber
gonderilmeyecegine isaret vardir. Kur’an-1 Kerim’de dinin ve insanlara olan nimetin
tamamlandig, din olarak da Islam’dan raz1 olundugunu bildirilmekte*®! ve Islam’dan
baska din arayisini nasla kabul gdrmeyecegi bildirilmektedir. 2 Ayrica Hz.
Peygamber’in biitlin dinlere hakim olacak hak dinin peygamberi olarak gonderildigi
belirtilmektedir.*®® Dinin tamamlandigima iliskin bu ayetler ayn1 zamanda niibiivvetin
de sona erdigine, dolayisiyla ilahi vahyin de nihayete erdigine isaret etmektedir. Bu
bakimdan Hz. Peygamber’in son nebi olusu, niibiivvetin ve vahyin de sona erdigini
ifade etmektedir.*®* Yine hadislerde yer alan bazi ifadeler Hz. Muhammed’in son

peygamber oldugu hususunu teyit etmektedir.*®®

Islamiyet’in dogusundan giiniimiize kadar Kur’an ve Siinnete bagl olan biitiin
alimler, Hz. Muhammed’in gonderilmesi ile niibiivvetin sona erdigini kabul etmenin
Islam akaidinin temel ilkesi oldugunu benimsemislerdir. Birtakim marjinal akimlar
disinda Islam diinyasinda hatm-i niibiivvet inancinda neredeyse bir ittifak vardir.4%

Marjinal ekollerden Yezidiyye’ye gore*®” kiyamete yakin bir zamanda yeni bir

457 Mustafa Unverdi, “Giiniimiiz Niibiivvet Inanc1 Elestirisi”, Hz. Peygamber 'in Niibiivvetinin Kapsami

ve Siiresi Sempozyum Bildirileri ed. Mahmut Cinar vd. (Gaziantep: Gaziantep Universitesi
Basimeyvi, 2015), 281.

458 sfahani, el-Miifredat, 330.

459 Hasirizade Elif Efendi, en-N{ru’l-el-Furkan fi Serhi Lugati’l-Kur’an, 1/374.

460 e]-Ahzab 33/40. Ayrica el-Maide siresi 3. ayet ile Al-i imran 3/85. ayetinde ifade edilen “baska din
arayanlarin hiisrana ugrayacagi” ifadeleri de peygamberligin sona erdigine delil sayilmaktadir

461 el-Maide 5/3.

462 Al-i Imran 3/85.

463 el-Fetih 48/28-29.

464 Aygan, “Peygamberlik Zincirinin Son Halkas1 Olarak Hz. Muhammed'in Niihiivvetinin Mahiyeti”,
72.

465 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned 2/ 412; 3/266; Buhari, Eba Abdillah Muhammed b. Ismail el-Buhari,
el-Cdmi ‘u’s-sahih nsr. Muhammed Ziiheyr b. Nasr (Beyrut: Daru Tavki’n-Necat, 1422/2001)
“Menakib”, 18; Miislim, “Mesacid”, 5, “Iman”, 327; “Fedail”, 22, 23, 125; Ibn Mace, “Tkame", 25;
Darimi, “Mukaddime”, 8.

468 Taberi, Camiu’l-beyan, 19/121, 20/278; Matiiridi, Te vildt, 7/328, 9/179, 442; Ciircani, Dercii’d-

diirer, 2/398; Isfahani, el-Miifreddt, 275; EbG Abdullah el-Halimi, el-Minhdc fi suabi’l-imdn

(Beyrut: Dart’1-fikr, 1979), 1/276.

Bugiin daha gok Tiirkiye, Irak ve fran’da gériilen senkretik bir inang sistemi ve bu inanca mensup

topluluklara Yezidiyye denilmektedir. bk. Ahmet Tasgin, “Yezidiyye”, TDV Islam Ansiklopedisi

(istanbul: TDV Yayinlar1,2013), 43/525-527. Ancak Bagdadi’nin kastettigi grubun bu olup

olmadigini séylemek i¢in detayli arastirmalara ihtiyag vardir.

@

467

142



peygamber ve Kitap gelecektir.*®® Hiirremiyye’ye gore ise*®® peygamberler siirekli
olarak gelmeye devam edecektir. #’° Giiniimiizde birtakim arastirmacilarin aklin
siirlarint  zorlayan ve romantik yaklagimlarla peygamberligin devam etmesi
gerektigini ima ettiklerine de sahit oluyoruz.*"

Peygamberimizin ashabinin niibiivvet iddiasinda bulunanlarla savasmis olmasi
hatm-i niibiivvet konusunda ortak bir kanaat oldugunu teyit eder. Peygamberligin sona
ermedigini ileri siirenlerin dile getirdigi “nebilerin sonuncusu” ifadesinin resulleri
kapsamadig1 seklindeki yaklasim dogru degildir. “Nebilerin sonuncusu” ifadesinin
kullanilmasmin sebebi resul kavraminin melekler i¢in de kullanilmasindandir.
Dolayisiyla “nebilik sona ermistir, ancak resulliik sona ermemistir” demenin herhangi
bir dini temeli yoktur. Hz. Muhammed’in vefatindan zamanimiza kadar higbir
peygamberin zuhur etmemesi de hatm-i niibiivveti dogrulayici sosyolojik bir
delildir.*"?> Hatm-i niibiivvetin zarirat-1 diniyye arasinda yer aldig1 hususunda alimler
goriis birligine varmuslardir. #”® Dolayisiyla her Miislimanm bunu kabul etmesi
gerekir.*’* Zira yukarida da belirtildigi iizere hatm-i niibiivvet konusunda baska tiirlii
tevil edilme imkani olmayan agik naslar vardir.

Tarihte ve giinlimiizde peygamberlik iddiasinda bulunan (miitenebbi) kisiler
olmustur. Sahte peygamberler bulunduklar1 bolgelerdeki siyasi, ekonomik ve ahlaki
saiklerden cesaret alarak peygamberlik iddiasinda bulunmuslardir. Insanlarin
beklentilerine gore “giiya” ¢oztimler iireterek kendilerini kabul ettirme gayretinde
olmuslardir.*”® Esved el-Ansi (81. 11/632), Miiseylimetiilkezzab (1. 12/633), Talha b.
Huveylid (61. 21/642)*7® Secah (61. 41/661)*'7 daha peygamber efendimiz hayatta iken
peygamberlik iddiasinda bulunmuslar ancak kalici taraftar bulamamislardir.

Hatm-i niiblivve meselesi nebi ve resul ayrimindan bagimsiz olarak ele
alinamaz. Zira tartisma kimi zaman nebi ve resul arasindaki ayrimdan, kimi zaman ise
her iki kavramin ayni oldugu iddias1 etrafinda sekillenmektedir. Dolayisiyla bu

468 Bagdadi, Usali’'d-din, 162.

49 Mezdek tarafindan kurulan dini harekete ve asir1 Sia’min tesiriyle gelisen Iran kaynakli Arap
aleyhtar1 degisik firkalara verilen isim. (Saleh Muhammedoglu Aliev, “Hiirremiyye”, TDV Islam
Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 1998), 18/500-501.

470 Bagdadi, Usiili’d-din, 342.

471 Crnar, “Islam Kelami Acisindan “Niibiivvet” Kurumuna Cagdas Bir Yaklasim”, 171.

472 Metin Yurdagiir, http://www.sonpeygamber.info/ http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-
tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi (Erigim Tarihi:05/03/2022).

473 Eb Hanife, el-Alim ve’l miiteallim 7; Bagdadi, Ehl-i Siinnet Akaidi 196; Metin Yurdagiir, “Hatm-i
niibiivvet”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar;,1997), 478; Yurdagiir, “Islam
Diisiince Tarihinde Hatm-i Niibiivvet Meselesi”, 307.

474 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 190; Bagdadi, Usilii ‘d-din, 162-163.

475 Abdiilgaffar Aslan, Islam’da Peygamberlik ve Yalanci Peygamberlik Olgusu (Ankara: Arastirma
Yaynlari, 2009), 26-27.

418 Vakadi, Fiituhu’s-Sam (Beyrut: Daru’l-kitabi’1-ilmiyye, 1997), 2/23.

477 Secah’m peygamberlik iddias1 igin bk. Ilyas Ugar, “Ilk Dénem Islam Tarihinde Siradis1 Bir Kadin:
Secéah ve Peygamberlik Iddias1”, Bozok Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 18 (2020), 205-228.

143


http://www.sonpeygamber.info/
http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi
http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi

tartismanin bir yoniliyle nebi-resul ayrimi tartismasi oldugunu ifade etmemiz
mimkiindiir.

Ehl-i siinnet basta olmak {izere Mu’tezile ve bir kisim Sia ve Haricilik gruplari
hatm-i niibiivveti kabul etmektedir. Ancak risdletin sona erdigini kabul etmekle
birlikte niibiivvetin devam ettigini iddia edenler de olmustur.*® Ozellikle 13./19.
dile getirilmistir. ’° Bahailige gore Hz. Peygamber resullerin degil nebilerin
sonuncusu oldugundan Allah ondan sonra yeni resuller gonderebilir. Bahaullah da
gelecegi vaad edilen resuldiir. Onun gelisiyle din tamamlanmistir.*® Ancak yukarida
da ifade ettigimiz gibi Kur’an ve silinnetin baglayiciligini kabul eden biitiin alimlerce
Hz. Muhammed’den sonra niibiivvet miiessesinin sona erdigini ve onun getirdigi Islam
dininin kiyamete kadar gegerli oldugu vurgulanmistir. Bu hususun zartrat-1 diniyye
arasinda yer aldig1 kesin olarak kabul edilmektedir.

Zeydiyye ve Imamiyye’den olusan Sia diisiincesinde niibiivvet, imametle
irtibatlandirilmig bir 6gretidir. Niibiivvetin sona ermesi tevil edilerek, peygamberlerin
sahsina ait vahyin sona erdigi ifade edilmekte ve imamlarin bir ¢esit vahye dayali
goriis belirten kimseler oldugu ima edilmektedir. “8! Dolayisiyla Sia’da niibiivvetin
imamlar kanaliyla devam ettirildigini s6ylemek miimkiindiir.

Ibn Arabi basta olmak iizere mutasavviflarca hatm-i niibiivvetin kabul
edildigini gérmekteyiz. ibn Arabi, Hz. Peygamber’in son peygamber olmasindan sdz
ederken “seriaf” kavrami ile temellendirmeye gitmektedir. O, bu tanimlama ile
Cebrail’in getirdigi vahiy, Hz. Muhammed ile sona ermekte ancak “ilhdm vahyinin”
devam ettigini iddia etmektedir. Ilham vahyi ile yeni bir seriat, emir ve yasaklar ortaya
konmaz. Imam Sa’rani’ye gore ise Hz. Peygamber icin her ne kadar “nebilerin
sonuncusu” ifadesi kullaniliyor olsa da O hem nebilerin hem de resullerin
sonuncusudur.*8?

478 Ayrmtili bilgi igin bk. Yurdagiir, “Islam Diisiince Tarihinde Hatm-i Niibiivvet Meselesi”, 303-312;
Mehmet ilhan, “Giiniimiizde Hatm-i Niibiivvetle Ilgili Baz1 Kelami Meseleler”, [lahiyat Fakiilteleri
Kelam Ana Bilim Dali Sempozyumu (Erzurum: Bizim Biiro Basimevi, 2002), 49-58; Fadil Aygan,
“Peygamberlik Zincirinin Son Halkasi Olarak Hz. Muhammed'in Niihiivvetinin Mahiyeti” Hz.
Peygamber’'in Niibiivvetinin Siiresi ve Kapsami Calistayr ed. Mahmut Cinar (Gaziantep: Gaziantep
Universitesi Basimevi, 2015) 51-89.

419 Biiyiikkara, Cagdas Islami Akimlar, 89-90.

480 Ethem Ruhi Figlal, “Bahailik”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1,1991), 4/464-
468; Bahailerin Tiirkiye’de yayin yapan resmi sitelerinde liderleri Bahaullah’in vahiy aldig
iddialarim1 agik¢a tekrar etmektedirler. bk. https://bahaitr.org/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/
(Erigim 02.02. 2021)

481 Yavuz, [slam Diisiincesinde Niibiivvet, 127-130.

482 Sa’rani, el-Yevdkit 271; ibn Arabi, el-Fiitihdt 1/1434.

144


https://bahaitr.org/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/

Matiiridi’ye gore Kur’an-1 Kerim’de Hz. Muhammed nebilerin sonuncusu
olarak nitelendirilmesine ragmen “®* niibiivvetin devam ettigini sdylemek ve
peygamberlik iddiasinda bulunmak ya da birisine niibiivvet isnad etmek iizerinde
konusulmaya bile degmeyecek bir konudur. Bu tiir iddialar i¢in dogruluk delili
istenmez, direkt yalanlanir. Hz. Muhammed’i son peygamber olarak nitelendirilen
ayetin varhign tek basma bile onun “son peygamber” oldugunun delilidir. *®* Soz
konusu ayet (el-Ahzab 33/40), Matiiridi’ye gore niibiivvetin Hz. Muhammed ile
tamamlandigini agikca ortaya koymaktadir.

Matiirldi’ye gore peygamberimizden sonra niibiivvet iddiasinda bulunan kimse
ile dogrudan Allah’1 inkar eden kimsenin durumu tehdit olmasi bakimindan aynidir.
Ona gore niibiivvet ve risalet, Hz. Muhammed’in peygamber olarak gonderilmesi ve
peygamberligin onunla miihiirlenmesi ile birlikte kiyamet i¢in de bir alamet ve isaret
sayilir. “ Ondan sonra peygamber yoktur. Buna ragmen Allah’in onun
peygamberlerin sonuncusu oldugunu bildirmesinin bir hikmeti vardir:

Allah Tealda kendi katindaki ilmiyle Batiniyye’nin iddia ettigi gibi Hz.
Muhammed’den sonra bagkasinin da peygamber olarak nitelenecegini bilmistir. Batiniyye,
Kaimu’z-zaman, peygamberdir, demektedir. Dolayisiyla Cenab-1 Hak bu ayetle boyle bir
iddiada bulunandan delil istenmeyecegini onlarin sadece yalanlanacagini bildirmek

istemistir. 48

Peygamber gonderilmesinin bir ihtiyaca binaen gerceklestiginin altini ¢izen
Matiiridi, Hz. Muhammed’den sonra artik boyle bir ihtiya¢ kalmadigi kanaatindedir.
Ona gore Peygamber Efendimizin getirdigi seriat, insanlarin bir kisminin, bir bolgenin
veya belirli bir zamanin ihtiyacglarina cevap olusturmak yerine tiim insanlik ve tiim
zamanlar icin kesin ¢ozlimler ortaya koyan evrensel mesajlar icermektedir. Yine ona
gore Kur’an-1 Kerim ihtiva ettigi inang, ibadet, hukuk ve ahlak ilkelerini temel
prensipler muvacehesinde ortaya koyarken diger tali meselelerin ¢dzlimiinde
miigtehitler i¢in alan birakarak problemlere ¢oziimleri evrensel bir noktaya tagimistir.
Hal bdyle olunca, yeni bir peygambere ihtiya¢ da yoktur. Inancimiz buna miisaade
etmez. 4

Hz. Peygamber’in esleriyle bagkalarmin ebedi olarak evlenmesinin
yasaklanmasi 8 Matiiridi’ye gére niibiivvet ve risalet konusunda Cenab-1 Hak
Resulullah’1 sanki hayattaymis gibi saymasindan dolayidir. Onun vefatindan sonra
seriatt yeni bir seriat gonderilmek suretiyle nesh edilmemistir. Halbuki Hz.

483 «Muhammed, sizin erkeklerinizden higbirinin babasi degildir. Fakat o, Allah'in Resulii ve nebilerin

sonuncusudur. Allah her seyi hakkiyla bilendir.” (el-Ahzab 33/40.)
484 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 190.
485 Matiiridi, Te 'vilat, 14/248.
486 Matiiridi, Te 'vilat, 11/402.
487 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 190.
488 el-Ahzab 33/53.

145



Muhammed’den Onceki peygamberlerin seriatlar1 vefat ettiklerinde baska bir seraitle
nesh edilmisti.*®® Ozetlemek gerekirse Matiiridi’ye gére Hz. Peygamber’in seriatinin
nesh edilmemesi ve esleri hakkinda onun hayattaymis gibi kabul edilmesi Hz.
Muhammed’in son peygamber oldugunu gdstermesi bakimindan delil sayilir.

Hatm-i niibiivve inancina temel olusturan Ahzab stresi 40. ayeti degerlendiren
Sabani, iki okuyus ve bu iki okuyusa bagli olarak iki farkli anlam oldugu
kanaatindedir. Kesre ile okunursa tiim niibiivvet sona ermis ve tiim seriatlar nesh
edilmis olur. Fetha ile okunursa, tiim risaletler peygamberimizin risaleti iginde
toplanmistir ve peygamberimiz son peygamber kilinmis olur. Peygamberimiz tiim

peygamberlerin zinesi, yeryiizii ve gokyiiziiniin zinesidir.*%

Sabini’ye gore Hatm (aial)) kelimesinin anlami, peygamberimizin gelisi ile
peygamberligin bitisi anlasilir. Bagka peygamber gonderilmez. Peygamberlik artik
tam olmustur, baska peygamber olmayacaktir, onun seriati kiyamete kadar devam
edecektir. Hz. Peygamber’in hadisleri de hatm-i niibiivve meselesini teyit eder.
Nitekim peygamberimiz; “Kiyamet ile benim durumum isaret parmak ile orta parmak
gibidir’**! buyurmustur. Yine “Benden sonra peygamber yoktur”“®? buyurmustur.
Yani bu iki parmak arasinda bir sey yoksa benimle kiyamete kadar baska bir
peygamber yoktur demektir. Eger herhangi bir insan peygamberimizden sonra
peygamberlik iddia ederse delil istenmez direkt yalanlanir.*%

Sabini, peygamberlik iddiasinda bulunan bir kimseden, iddiasini ispat i¢in
ondan mucize istenmesine dair kanaatini serdederken, “Peygamberlerin ortaya
cikmasmin caiz oldugu bir zaman diliminde” *** ifadelerine yer verir. Onun bu
ifadelerinden, peygamberligin sona erdigi ve Hz. Muhammed’in son peygamber
oldugu kanaatini tasidigini ¢ikarmak miimkiindiir. Nitekim o, s6z konusu ifadeleri,
“Hz. Muhammed’in gonderilmesinden oncesi” seklinde siirlandirmistir. Zira ona
gore onun gonderilmesi ve peygamberlerin sonuncusu oldugu siibuta erdikten sonra,

bir kimse peygamberlik iddiasinda bulunsa ondan mucize istenmez, dogrudan iddias1
reddedilir.*%

Hatm-1 niibiivvet meselesinde Matiiridi ve Sabilini naslarin agik oldugu ve
peygamberligin sona erdigi hususunda ayni kanaattedirler. Bu hususta tartisma
yapmak Matiiridi’ye gore lizerinde konusulmaya degmeyecek bir mesele iken
Sablni’nin boyle bir ifadesi bulunmamaktadir. Her iki miitekkellim de miitenebbilerle
tartisma yapmak yerine direkt yalanlamak gerektigi kanaatinde ortaktir. Sablini hatm-

4
4

fec]

9 Matiiridi, Te 'vilat, 11/421.

0 Sabini, el-Miinteka, 193.

41 Byhari, “Tefsir”, 79; “Rikak”, 39; Miislim, “Fiten”, 133-135; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 3/124.
492 Buhari, “el-Enbiya”, 50; “Megazi”, 78; Miislim, “Imaret”, 44; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/185.
493 Qabini, el-Miinteka, 261.

494 Sabini, el-Kifdye, 183.

495 Saband, el-Kifdye, 184.

©

© © ©

146



i niibiivve kavramini izah ederken dil bilgisine daha fazla yer verirken Matiiridi boylesi
bir izaha gerek gormez. Matiirldi, Hz. Muhammed’in son peygamber olusuna naslarin
yaninda, Hz. Peygamber’in seriatinin nesh edilmemesi ve esleri hakkinda onun
hayattaymis gibi kabul edilmesi gibi akli izahlar da yaparken Sablini’nin akli izahlara
yer vermeyi tercih etmedigini tespit ettik.

147






7. PEYGAMBERLERIN NIiTELIKLERI

Allah Teala tarafindan secilerek insanlara ilahi mesajlar1 iletmekle gérevli olan
peygamberlerin birtakim o6zelliklerinin olmasi gerekir. insanlarin karsisina ilahi
mesajlar1 getirdigi iddiasi ile ¢ikan kisinin her seyden once giivenilir birisi olmasi
gerekir ki sozleri makes bulsun. Bu baglamda peygamberlerin birtakim sifatlar1 vardir.
Nihayetinde peygamberler, vahiy melegi Cebrail ile goriismek ve ondan vahiy almak
gibi olaganiistii bir gorev ifa etmek durumundadirlar.4%®

Kur’an-1 Kerim’de peygamberlerin sifatlarina dair dogrudan bir anlatim
bulunmamaktadir. Ancak onlarin sahip olduklart birtakim o&zellikler ifade
edilmektedir. Oncelikle peygamberlerin insanlardan secilmis olmalari ve vahiy
aldiklar1 iizerinde durulur. *" Peygamberlerin diger bir vasiflar1 ise erkek
olmalaridir.*®® Kadinlardan peygamber gonderilebilecegini iddia edenler olsa da**® bu
konuda genel goriis peygamberlerin erkeklerden secildigi seklindedir.

Klasik keldm kitaplarimizda bugiinkii anlamda peygamberlerin sifatlarinin
siralandig1 bir boliim yer almaz. Ancak peygamberlerin “secilmis olmalar1”, “insan
olmalar1”, “glinah islememeleri”, “dogru so6zlii kimseler olmalar1”, “glivenilir
olmalar1”, “mucize gostermeleri” ve “gaybi bilmemeleri” gibi 0Ozelliklerinden
bahsedilmektedir.

Peygamberlerin sifatlarina dair bugiinkii siralamayr son donem kelam
eserlerinde gdrmekteyiz. °® Son donem kelamcilarindan Manastirh Ismail Hakki
peygamberlerin sifatlar1 ile ilgili sunlar1 sdyler: “Peygamberler hakkinda “ismet”,
“emanet”, “s1dk”, “fetdnet ” ve “teblig” sifatlar1 vacip, bunlarin ziddi1 olan “masiyet”,
“hiyanet”, “kizb”, “gaflet” ve “kitman-1 seriat=ilahi mesajlar1 gizleme” sifatlar1 ise
miimtenidir.” ®* Ancak peygamberlerin sifatlar1 hakkinda farkli anlayislar veya

itirazlar da s6z konusudur ki buna ilerleyen boliimlerde deginecegiz.

Islam diisiincesinde niibiivvet isimli birinci bdliimde peygamberlerin sifatlari
konusunu ele almistik. Bu boliimde Matiiridi ve Sablini’nin peygamberlerin sifatlarina

4% Mehmet Bulut, Ehl-i Siinnet ve Sia’da Ismet Inanc (istanbul: Risale Yayinlar1,1991), 12.

497 Tbrahim 14/11; el-Kehf 18/110; el-Mii’minftin 23/24; es-Suara 16/154; Yasin 36/15, Had 11/27; el-
Isra 17-93-94.

4% “Senden once de ancak kendilerine vahyettigimiz birtakim erkekleri peygamber gonderdik. Eger
bilmiyorsaniz ilim sahiplerine sorun.” el-Enbiya 21/7.

49 Bu hususta en dikkat ¢ekici yaklagimlardan birisi [bn Hazm’a aittir. O, nebi ve resul arasinda ayrim
yaparak kadinlardan resul gonderilmemekle birlikte nebilerin gonderildigini iddia etmektedir.
Allah’tan vahiy yoluyla herhangi bir haber alan kisi nebidir. Bu meyanda Hz. Meryem Hz.
Ibrahim’in esi Sare ve Hz. Musa’nin annesi vahiy almistir ve nebidirler. bk. ibn Hazm, Dinler ve
Mezhepler Tarihi, 3/644-651.

50 Omer Nasuhi Bilmen, Muvazah [Im-i Kelam, 183; A. Saim Kilavuz, Ana Hatlariyla Islam Akaidi ve
Kelama Girig (Istanbul: Ensar Yayinlari, 2014), 227-233.

501 Manastirli Ismail Hakki, Telhisu I-keldm, 68.

149



dair goriislerini de yine aymi basliklarla ele alinacaktir. Matiiridi ve Sabtni’nin
peygamberlerin sifatlarina dair bugilinkii anlamda bir baslik ayirmadigini goriiyoruz.
Onlar yeri geldiginde peygamberlerin sifatlarini agiklamaktadirlar. Sabini’ye gore
peygamberlerin kendine has birtakim 6zelliklerinin olmasi gereklidir. Zira
peygamberler bu sayede Allah ile kullar1 arasinda elgilik yapma liyakatine
kavusurlar.>%? Peygamber gerek sozlerinde gerek fiililerinde kendisini lekeleyecek ve
kadrii kitymetini diisiirecek hatalardan korunmus (masum) olur.

502 Sabiini, el-Bidaye, 110.

150



7.1. Beser Olmak

Peygamberlerin sifatlarinin basinda onlarin beser olmalar1 ve beseri niteliklere
sahip olmas1 gelir. Kur’an-1 Kerim’de peygamberlerin insanlar arasindan secilmis
kimseler oldugu®® ve insanlarin talep ettikleri hissi mucizelerin Allah’m izni olmadan
bir beser olarak gergeklestirmenin miimkiin olmadign °** vurgulanmaktadir.
Peygamberlerin  vasiflar1  konusunda oOncelikle onlarin  beser olmalarinin
vurgulanmasinda Hiristiyanlarin Hz. Isa,® Yahudilerin ise Hz. Uzeyir hakkinda ileri
siirdiikleri “tanrilik” inancinin yanhshigmi vurgulamak yatar.>% Bir diger amag ise
peygamberlerin insanlar arasinda yine insanlara elgilik vazifesi yapmakla gorevli

kimseler olmalarmin “yadirganacak” bir durum olmadiginin®®’ vurgulanmasidir.

Peygamberler de her insan gibi yer, iger, uyur, ¢alisir, yorulur, dinlenir, evlenir,
cocuk sahibi olur, tiziiliir, sevinir, hastalanir ve nihayet vefat eder. Bu itibarla onlarin
en bariz vasfi beser oluslaridir.°®® Ancak onlar baz1 hususlarda diger insanlardan farkli
ozelliklere sahiptirler.® Bu baglamda Hz. Muhammed’in de bir insan olarak hayatim
idame ettirmek ve insani ihtiyaglarin1 gidermek igin birtakim islerde ¢alistigi bir
realitedir. Hatta ifa ettigi gorevler vesilesi ile hayvancilik, ticaret ve geleneksel tip

alaninda uzman seviyesinde bilgi sahibi olmustur.>

Allah’in kullar arasinda sectigi peygamberler Kur’an-1 Kerim’de insanlara
anlatilirken “Allah’in kulu bir beser” olarak tanitilmis ve tipki diger insanlar gibi
yeme, i¢me, evlenme, hastalanma ve nihayet vefat etme durumlarindan
bahsedilmektedir.!! Yine peygamberlerden bir kismina dair zelle diye tabir olunan
hatalar da Kur’an-1 Kerim’de zikredilmektedir.

Bu konuda en carpict 6rnek Hz. Misa’nin, kardesi Hz. Har(n ile yasadig
olaydir. Hz. Misa, Allah Teald’dan emir almak i¢in kavmini birakip Tur Dagi’na

503 e|-[sra 17/90; el-Kehf 18/110; Fussilet 41/ 6.

504 Tbrahim 14/11; el-isra 17/90-94.

505 «Allah kiyamet giinii sdyle diyecek: "Ey Meryem oglu isa! Sen mi insanlara Allah’1 birakarak beni
ve anami iki ilah edinin dedin?" Isa da sdyle diyecek: "Seni biitiin eksikliklerden uzak tutarim.
Hakkim olmayan bir seyi sdylemem benim i¢in séz konusu olamaz. Eger ben onu séylemis olsaydim
elbette sen bunu bilirdin. Sen benim i¢imde olan1 bilirsin, ama ben sende olan1 bilemem. Siiphesiz
ki yalnizca sen gayblar1 hakkiyla bilensin." (el-Maide 5/116).

506 «yahudiler, ‘Uzeyr Allah'in ogludur’ dediler. Hiristiyanlar ise, ‘Isa Mesih Allah'm ogludur’ dediler.

Bu onlarin agizlariyla sdyledikleri (ger¢egi yansitmayan) sozleridir. Onlari bu sozleri daha 6nce

inkdr etmis kimselerin soylediklerine benziyor. Allah onlar1 kahretsin. Nasil da haktan

gevriliyorlar!” (et-Tevbe 9/30).

“De ki: ‘Eger yeryliziinde (insanlar yerine), yerlesip dolasan melekler olsaydi, elbette onlara gokten

bir melek peygamber indirirdik.” (el-isra 17/95).

508 hk. el-Bakara 2/151; Al-i imran 3/144, 164; et-Tevbe 9/128; en-Necm 53/2; el-Cuma 62/2; et-Tekvir
81/22.

509 Bulut, Ismet Inanct, 33.

510 Enbiya Yildirim, “Hz. Peygamber’in Evren Tasavvuru”, Hadis Tetkikleri Dergisi 4/1 (2006), 71-
72.

511 el-Maide 5/75; el-Enbiya 21/83

507

151



gittiginde, kavmi bir buzagiyr ilah edinmisti. Dondiiglinde karsilagtigt manzara
karsisinda Hz. Misa’nin tepkisi Kur’an-1 Kerim’de soyle ifade edilir: “Miisd, kavmine
kizgin ve iizgiin olarak dondiigiinde, “Benden sonra arkamdan ne kotii igler yaptiniz!
Rabbinizin emrini beklemeyip acele mi ettiniz?” dedi. (Ofkesinden) levhalar: atti ve
kardesinin sa¢indan tuttu, onu kendine dogru c¢ekmeye bagladi. (Kardesi) “Ey
Anamoglu!” dedi, ‘Kavmim beni gii¢csiiz buldu. Az kalsin beni oldiiriiyorlard:. Sen de
bana boyle davranarak diismanlari sevindirme. Beni o zalimler toplulugu ile bir
tutma.’ (Misa), ‘Ey Rabbim! Beni ve kardesimi bagisla. Bizi kendi rahmetine sok. Sen
merhametlilerin en merhametlisisin.” dedi.” ®*2 Hz. Misa’nin Allah’tan aldig
mesajlarin oldugu levhay1 yere atmasi (veya birakmasi) ve kardesi Hz. Har(in’un sagini
cekistirmesi insanlarin 6fke aninda yaptiklari reflekslerden birisidir ki bu durum da
peygamberlerin beser oluslarinin bir tezahiirtidiir.

Miisriklerin ‘kendileri gibi yiyip, igen, ¢arsilarda gezen’ birisinin peygamber
olarak gorevlendirilmesine itiraz etmelerine dair ilgili ayeti siyak ve sibaki ile ele
alindiginda miisriklerin bir dizi itirazlar ile karsilasmaktayiz. Furkan stresinin hemen
basinda kafirlerin oncelikle Kur’an-1 Kerim’e yonelik yakisiksiz itirazlar dile
getirilmektedir. Onlar “...Bu (Kur’an), olsa olsa onun (Muhammed 'in) uydurdugu bir
yalandir. Baska bir ziimre de bu hususta kendisine yardim etmistir...””'® diyerek Hz.
Peygamberden oOnce teblig ettigi Kur’an’a yonelik siiphelerini izhar etmislerdir.
Kur’an-1 Kerim’e yonelik olarak “Yine onlar dediler ki: (Bu dyetler), onun, baskasina
vazdirip da kendisine sabah-aksam okunmakta olan, dncekilere ait masallardr.”®*
demek suretiyle kendilerince hakliliklarini ifade etme cihetine gitmislerdir. Daha sonra
ise Hz. Muhammed’in peygamber olarak segilmesine yonelik bir itiraz dile getirdikleri
goriilmektedir: “Onlar (bir de) soyle dediler: Bu ne bigcim peygamber; (bizler gibi)
yemek yiyor, ¢arsilarda dolasiyor! Ona bir melek indirilmeli, kendisiyle birlikte o da
uyarict olmaliydi ! Konumuzla en ¢ok baglantisi olan kisim da budur. Gériildiigii
gibi inanmayanlar peygamberlerin bir beser olmasmi kabulii miimkiin olarak
gérmemektedirler. Inanmayanlarin bu s6zlerine cevabin yine ayni surede verildigini
gormekteyiz: “(Resuliim!) Senden once gonderdigimiz biitiin peygamberler de hi¢
stiphesiz yemek yerler, ¢arsilarda dolasirlardi. (Ey insanlar!) Sizin bir kisminizi diger
bir kisminiza imtihan (vesilesi) kildik; (bakalim) sabredecek misiniz? Rabbin her seyi

hakkiyla gormektedir.”®®

Peygamberlere iman etmeyen kimselerin en fazla itiraz ettikleri hususlardan
biri Allah’in peygamber olarak bir beseri se¢mesidir. Misriklerin bir beserin

5

ey

2 el-A’raf 7/150-151.
513 el-Furkan 25/4.

514 el-Furkan 25/5.

515 el-Furkan 25/7.

516 el-Furkan 25/20.

e

152



peygamber olarak secilmesine hayret ettiklerini Kur’an’dan 6greniyoruz.®’ Kendi
iclerinden, kendileri gibi yiyip icen, carsilarda gezen birinin peygamber olamayacagini
iddia eden miisrikler,>!® hatta Resulullah’1 gérdiiklerinde “Bu mu Allah i génderdigi
adam!”° diyerek alay etmislerdir. Miisriklerin bu alayc1 tutumlar1 ok sert bir sekilde
kinanmaktadir: “Yoksa sen, onlarin ¢ogunun gercekten (séz) dinleyecegini yahut
diistinecegini mi saniyorsun? Hayir, onlar hayvanlar gibidir, hatta onlar yolca daha
da sapiktirlar.” ¥

Ayrica Resulullah’a iman etmek i¢in birtakim sartlar ileri siirmiiglerdir. Hz.
Peygamber’e “yerden bir kaynak figskirtmadik¢a, hurma ve iiziim bahgeleri olup
iclerinden nehirler akitmadik¢a”,®?! yahut “gdgii lizerlerine parca parca indirmedikge
veya Allah’1 ve melekleri karsilarina getirmedik¢e veya altindan bir evi olmadikga,
goge cikip bir kitap getirmedik¢ce iman etmeyeceklerini” beyan etmislerdir. Hz.
Peygamber’in bu talepler karsisinda “Rabbimi tenzih ederim! Ben sadece bir
beserim.”%?? ve “Mucizeler Allah katindadir; ben sadece bir uyaricryim.”>* demesi

emredilmistir.

Peygamberler icinden ciktiklar1 toplumlarin ahlaken en iistiiniidiirler. Risalet
vazifesi ile gorevlendirildiklerinde onlar1 kotii ahlakli olmakla elestirip karsi ¢ikan
insanlar olmamuistir. Ancak peygamberlerin de bir beser olmalar1 niibiivvete muhatap
kimselerce yadirganmistir. Hz. Nih niibiivvet vazifesinin bir parcasi olarak insanlara
“...Ben sizin i¢cin apacik bir uyaricryim...”** dediginde kavminin ona kars1 ilk tepkisi,
bir insanin niiblivvete layik olmasinin kabul edilemezligi olmustur. Kavmi Hz. Nh’a
sOyle demistir: “Kavminden ileri gelen kdfirler dediler ki: ‘Biz seni sadece bizim gibi
bir insan olarak goriiyoruz. Bizden, basit goriigle hareket eden alt tabakamizdan
baskasinin sana uydugunu gérmiiyoruz. Ve sizin bize karsi bir iistiinliigiiniizii de

gormiiyoruz. Bilakis sizin yalancilar oldugunuzu diigiiniiyoruz.”5%

Peygamberlerin beser olmalar1 ve beseri niteliklerde diger insanlarla ayni
ozellikleri tagimalar1 son derece normaldir. Zira insanlara gonderilen peygamberlerin
yine insanlardan seg¢ilmeleri onlarla hemhal olmalari i¢in elzemdir. Peygamberlerin
insanlardan secilmelerine itiraz edenlere Kur’an-1 Kerim’de su cevap verilir:
“Insanlara hidayet (Kur’an) geldikten sonra onlarin iman etmelerine ancak, ‘Allah bir

517 “fclerinden bir kisiye, 'insanlar1 uyar ve iman edenlerin Allah katinda degerli bir yeri bulundugunu

miijdele' diye vahiy géndermemiz insanlar i¢in sasilacak bir sey midir? Bir de inkar edenler, 'bu,
kuskusuz apagik bir biiyiicii' demektedirler.” (Yanus 10/2). Ayrica bk. en-Nahl 16/43-44, 113).
“Dediler ki: 'Bu nasil peygamber! Yemek yiyor, carsilarda dolasiyor. Ona bir melek indirilmeli ve
kendisiyle birlikte o melek de uyaricilik gérevi yapmali degil miydi?” (el-Furkan 25/7).

519 el-Furkan 25/41.

520 e|-Furkan 25/44.

521 el-Isra 17/90-91.

522 g|-Isra 17/92-93. Benzer istekler icin bk. el-Furkan 25/20.

523 el-Ankebit 29/50.

524 Had 11/25.

525 Had 11/27.

518

153



beseri mi peygamber olarak génderdi?’ demeleri engel olmustur. De Ki: ‘Eger
veryiiziinde, (insanlar yerine), yerlesip dolasan melekler olsayd, elbette onlara gokten
bir melek peygamber indirirdik.”5%

Peygamberlerin beser olmalarinin alt1 ¢izilirken onlarin sadece teblig gorevini
yerine getiren siradan insanlar oldugu yanlisina diistilmemesi gerekir. Zira
peygamberler, Allah’in mesajlarin1 insanlara sadece ulastirma vazifesi verilen
kimseler degildir. Onlar ayn1 zamanda getirdikleri mesajlar1 uygulayan ve toplumlari
tarafindan 6rnek alinmasi istenen kimselerdir.>?’ Ornek alinmast istenen kimselerin de
muhatap olduklar1 toplumlarla ayni Ozelliklere sahip olmast gerekir. Ciinki
meleklerden segilecek bir peygamber, insanlarin 6rnek alamayacagi bir peygamber
anlamina gelir.>?®

Peygamberler el¢ilik vazifesi ile gonderildikleri insanlar gibi beseri niteliklere
haiz olmakla birlikte birtakim iistiin 6zellikleri vardir. Her seyden 6nce onlarin vahiy
almalar1®®® ve aldiklar1 vahyi insanlara teblig etmeleri®® ve onlar1 diger insanlardan
istiin kilan yanlaridir. Peygamberler bu vazifelerini yerine getirmede birtakim {istlin
insani 6zelliklere sahip olmas1 gerekir. Insanlarin duyular ve akil ile bilmesi miimkiin
olmayan bilgileri peygamberler, Allah’tan aldiklari vahiy ile elde ederler. Vahiy
almalar1 halinde ancak gaybi bilebilirler. Aksi halde gaybi bilmeleri miimkiin

degildir.53

Peygamberlerin beser olmalar1 yaninda erkeklerden segilmesi de 6nemli bir
ayrintidir. Zira Kur’an-1 Kerim’de peygamberlerin erkekler arasindan secildigi net bir
sekilde ifade edilmektedir. >*2 Peygamberlerin erkek olmasi Matiiridilere gore
zorunludur ve bu hususta ayetler agiktir. Peygamberlerin erkek olmalari konusunda
Sabilni, erkeklerin ortaya atilmalar gerektigi gercegi ile bir agiklama getirmektedir.
Kadmlarm ise ortiinmeleri esas olduguna gore bu gorevi yerine getirmelerinin gii¢
olacagi kanaatindedir. °** Kanaatimizce Sab0ni’nin burada “drtiinmek=setr” ile
kastettigi tesettiir degil, insanlarin arasina karisarak ortada bulunmak olmalidir. Zira

52
52

o

el-isra 17/95.

“And olsun ki, Resulullah, sizin i¢in, Allah'a ve ahiret giiniine kavusmay1 umanlar ve Allah't ¢ok
zikredenler igin giizel bir drnektir.” (el-Ahzab 33/21).

Ates, Peygamberlere isnat Edilen Giinahlarin Mahiyeti, 7.

529 el-En’am 6/124.

530 el-Maide 5/67.

“De ki: Ben size, Allah’in hazineleri benim yammdadir demiyorum; ben gaybi da bilmem.” (el-
En’am 6/50); "(Ey inkdr edenler!) Allah miiminleri, pisi temizden aywmadan bulundugunuz hal
tizere birakacak degildir. Allah size gaybr da bildirecek degildir; fakat Allah (gaybt bildirmek igin)
peygamberlerinden diledigini secer. Artik Allah'a ve peygamberlerine iman edin; inanwr ve
sakimirsaniz sizin icin biiyiik bir ecir vardwr." (Al-i Imran 2/179).

532 Bu konu hakkinda bk. Yitsuf 12/109; en-Nahl 16/43; el-Enbiya 21/7.

533 Qabiini, el-Bidaye, 46.

3

528

154



setr ile tesettiir kastedilmis olsa idi, tesettiir kadinlarinki gibi olmasa da erkekler i¢in
de s6z konusudur.

Bazi alimler nebi ve resul ayrimindan miilhem, kadinlardan resul gelmedigini
ancak nebi olarak gonderilen kadinlarin oldugunu séylemislerdir. Es’ari basta olmak
iizere Ibn Hazm ve Kurtubi gibi alimler bu kanaattedir. Bu anlamda Es’arilerin
Matiiridilerle niiblivvet meselesinde ayristiklar1 en bariz konu peygamberlerin
erkeklerden secilmesi meselesidir. Es’arilerin bu konuda genel kanaatin aksine
kadinlardan “nebiler” gonderildigini iddia etmektedirler. Hatta Imam Es’ari’ye gore
kadimlardan gonderilen nebi sayis1 dorttiir.>3* Bu kanaate nebi ve resul arasindaki
ayrimdan hareketle vardiklar1 anlagilmadir. Ancak yukarida bahsettigimiz gibi,
Kur’an-1 Kerim’de yer alan ayetler ile alimlerin genel kanaati, Eg’arilerin bu
degerlendirmesinin bir yanlis anlagilmadan ibaret oldugunu ortaya koymaktadir.>*® Bu
arada tiim Es’arilerin ayn1 kanaatte oldugunu sdylemek dogru olmaz. Zira Es’ari’nin
goriiglerini derleyip toparlayan ve bu anlamda Eg’ariligin keldmi goriislerini
sistemlestiren Ibn Farek (61. 406/1015) peygamberlerin erkeklerden secilmesi
gerektigini diisiiniir.>%®

Es’ari kelamcilarindan Fahreddin Razi niibiivvet meselesinde biiyiik 6l¢iide
mensup oldugu kelami ekoliin goriislerini benimsemekle birlikte mezhebin kurucusu
kabul edilen Imam Es’ari’yi dahi elestirmekten ¢ekinmedigi goriilmektedir.>*” Onun
mensup oldugu mezhepten ayrildig1r goriislerinden biri kadinlardan nebi segilmesi
meselesidir. Fahreddin Rézi, kadinlardan peygamber gonderilmesi mevzusunda bagli
oldugu ekoliin goriislerini degil, Matiirldi’nin goriislerini benimsedigini sdylemek
miimkiindiir. Faruk Sancar’a gore Fahreddin Razi’nin goriislerinin neredeyse
biitiinliyle Matiiridilerin kanaatiyle Ortiistiigiiniin sdylenebilecegini ifade etmektedir.
Zira ona gore nebi oldugu iddia edilen Hz. Meryem nebi ya da resul degildir. Allah’in
ona vahyetmesi ve birtakim olaganiistii durumlarin onun elinde tecelli etmesi
peygamber olduguna ispat etmez. Bu durumlar daha ziyade keramet veya Hz. Isa
namina bir irhas olarak kabul edilmelidir.>*

Peygamberlerin insanlar arasindan secilmelerine Kur’an-1 Kerim’de ¢okca
tekrar edildigine ve ilgili ayetlere yukarida yer vermistik. Dolayisiyla burada tekrar
etmeyecegiz. Ancak s6z konusu ayetlere Matiiridi’nin yorumunu ortaya koymak adina
atifta bulunacagiz. Oncelikle ifade edelim ki Matiiridi’ye gére peygamberlerin
insanlardan secilmesi, insanlara bahsedilmis biiyiik bir nimettir. Ciinkii insanlar diinya
ve hayatina dair bilgileri ve ortaya c¢ikan ihtiyaglarimi peygamberler sayesinde

5% [bn Farek, el-Miicerred, 176; ibn Hazm, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Tarihi, 3/644-652.

5% Bu konudaki ayetler igin bk. Ytsuf 12/109; en-Nahl 16/43; el-Enbiya 21/7.

5% Yusuf Sevki Yavuz, “Ibn Frek”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1,1999), 19/495-
499,

537 Sancar, Kelam ve Tasavvufta Niibiivvet, 94.

538 Sancar, Kelam ve Tasavvufta Niibiivvet, 216.

155



ogrenirler. °*° Matiiridi’ye gore “Rabbimiz! Onlara kendilerinden bir peygamber
gonder.” > ayetinin kendi cinslerinden, yani beserden anlamina da gelebilecegi
kanaatindedir. Zira insan tiiriinden olan bir peygamber Allah’1 tanimaya ve sadakatli
olmaya bu tirden olmayanlara oranla daha Ondedir. “Eger Peygamber’i melek
tiiriinden gonderecek olsaydik onu mutlaka insan suretine sokardik.”>*! ayeti bu
durumu teyit eder.>#?

Matiiridi’ye gore peygamberlerin beser olmalar1 elzemdir. O, bu hususu
insanlarla kaynasma, sorunlarina vakif olma ve ¢oziim liretme zaviyesinden ele
almakta ve peygamberlerin insanlardan baska bir varlik olmasinin diisiiniillemeyecegi
kanaatindedir. Insanlarla hemhal olma, kaynasma ve tebli§ gdrevini ifa etme
bakimindan peygamberlerin insanlardan secilmesi bir lituf ve ikramdir. Zira
peygamberlerin en Onemli vasiflarindan biri olan mucize gosterme hadisesi,
peygamberlerin insan olmasi ile anlamlhidir. Misal olarak meleklerden peygamber
olmasi durumunda, meleklerin ortaya koyacaklari mucizelerin insanlar i¢in delil olma
vasfi olmadig1 gibi insanlar tarafindan goriillemeyen varliklarin yani meleklerin
gosterdikleri mucizelerinde miisahede edilmesi miimkiin olmazdi. Peygamberlerin
beser olmasi meselesini sosyolojik bir realite olarak ele alan Matiiridi, tarih boyunca
peygamberlerin geldigine, bunlarin tamaminin insanlardan segildigine ve insanlarin da
bu durumu yadirgamadigina dikkat ¢eker.

Kur’an-1 Kerim’de peygamberlerin insanlar arasindan se¢ilmis olmasina
yapilan vurgu, her seyden Once ge¢mis milletlerin igine diistiigii hatalara
Miisliimanlarin diismemesi igin hatirlatilan bir husustur. Nitekim Cenab-1 Hak, “De Ki:
Ben kendim igin, Allah’n diledigi disinda ne bir fayda elde edebilirim ne de zarardan
kurtulabilirim.” 5* buyurarak, peygamberlerin konumu ve yetkilerini insanlara
hatirlatmigtir. Matiiridi’ye gore Cenab-1 Hak s6z konusu ayeti, onlar Hz. Peygamber’i
tapilacak varlik edinmemeleri ve onu Allah’a uygun olmayan bir bicimde nispet
etmemeleri i¢in bildirmistir. Tipki Hiristiyanlarin “Mesih Allah’in ogludur.” ve
Yahudilerin “Uzeyir Allah in ogludur.”®** sdzleri gibi. Arap miisrikler de kendilerince
meleklerin  konumlarinin yiiceligi ve degerlerinden dolay1r “Melekler Allahin
kizlaridir.”®* dediler. Dolayisiyla ‘Ben kendim icin ne bir fayda elde edebilirim ne de
zarardan kurtulabilirim® ifadeleri ile Hz. Peygamber’in insaniistii biri olarak
degerlendirilme yanlhishigmin 6niine gecilmek istenmistir.>#

539 Matiirldi, Te vilat, 16/194.
540 el-Bakara 2/129.

541 el|-En’am 6/9.

542 Matiirldi, Te vilat, 1/1274.
543 ol-A’raf 7/188.

544 et-Tevbe 9/30.

545 en-Nahl 16/57.

546 Matiiridi, Te 'vilat, 6/148.

156



Matiiridi miisriklerin {i¢ seye hayret ettiklerini ifade eder: “Bunlardan ilki,
insanlarin yaratiklarinin bir benzerini yapmaktan aciz kaldiklar1 Kur’an’in bir besere
inmesi, ikincisi bir beserin peygamber olarak gorevlendirilmesi, tiglinciisii ise 61diikten
sonra dirilmenin gergeklesmesidir.”**’ Matiiridi bu hayretlerin yersiz oldugunu ifade
eder ve esasen bir beserin peygamber olarak se¢ilmesinin {i¢ acidan daha uygun
oldugunu soyler. “Birincisi peygamberlerin beserden se¢ilmesi hem delil olmaya hem
mazeretlerin 6niinii kesmeye hem de sefkat ve merhamete daha uygundur. Ciinkii
insanlar, neyin beserin gii¢ ve takatinin disinda kaldigini bilirler, kendi 6zlerinden ve
tiirlerinden olmayan varliklari ise bilemezler. Her tiir kendi tiiriiyle, her varlik kendi
tirlinden varliklarla tlfet eder. Kimse kendi yapisi ve tiiriiniin digindakilerle iilfet
edemez. Durum bdyle olunca, peygamberleri, kendilerine elgi gonderilen varliklarin
tirtinden ve ayni yaratilisa sahip varliklardan segmesi hem delillerin kabuliine hem

mazeretlerin 6niinii kesmeye hem de sefkat ve merhamete daha uygun olur.”%*

Peygamberlerin insanlar arasindan se¢ilmesine yapilan itirazlarin arka planinda
Allah tarafindan gonderilen el¢inin, gdonderenin katindaki birtakim sifatlar1 tagimasi
gerektigi kanaati yatar. “Biz seni sadece bizim gibi bir insan olarak goriiyoruz.”>*
demeleri de bu sebepledir. Onlar, elgilerin gonderenin makamindan gelmesi
gerektigini disiiniiyorlardi. Halbuki siz bizim i¢imizden ortaya ¢iktiniz, zahirde bize
baska birinden gelmediniz diyorlardi. Elgi, bagkasinin nezdinden gelen kisidir,
dolayisiyla elgide gonderenin konumuna ait birtakim 6zellikler bulunur. Ama sende
ne yaratilista ne glic-kuvvette ne malda ve ne de baska bir seyde farkli bir 6zellik

gdrmiiyoruz diyorlardi.>*°

Matiiridi’ye gore peygamberlerin insanlar arasindan seg¢ilmeleri, onlarin bir
takim iistiin vasiflara sahip olmalarina mani degildir. Ornegin hurif-1 mukattaa olarak
isimlendirilen ve Kur’an-1 Kerim’de bazi sure baglarinda yer alan harflerin ne manaya
geldigi insanlar i¢in miitesabihtir. Ancak Cenab-1 Hak, bagkalarina gostermedigi ve
onlara bildirmedigi seyleri peygamberlerine gostermistir. Bunlar insanlara gore
miitesabihtir, fakat peygamberlere gore miitesabih degildir.>!

Hz. Peygamber’in soyu, ahlaki ve siretiyle ilgili en ufak bir olumsuz tavir
sergilemeyen ve ona son derece glivenen Mekkeli miisrikler, risilet sonrasi ona ve
dinine karst menfi tutum takinmiglardir. Baslangigta olumsuz tutum takinmayan
Mekke miisrikleri, ilk evrede niibiivvet ile Hz. Peygamber arasinda salt anlamda bir
bag kuramamis; inang, 6rf ve adetleriyle celisen ayetler nazil oldukca niibiivvetin

547 “Diyorlar ki: Sahi biz, 6liip de toprak ve kemik yigini haline gelmisken mi, yeniden mi
diriltilecekmisiz?” (el-Mii’minun 23/88).

548 Matiiridi, Te vildt, 7/116-17.

59 Had 11/27.

550 Matiiridi, Te 'vilat, TI177.

551 Matiiridi, Te 'vilat, 5/308.

157



gercek anlamini kavrayabilmislerdir.>®? Peygamber Efendimiz niibiivvet vazifesi ile
gorevlendirildiginde, Mekkeliler kendisinde insani olarak kusur ve hata géremedikleri
icin itirazlarim1  “bir beserin elgilik” etmesinin mantiksiz oldugu iizerine
kurgulamislardi.®> Bu husus Kur’an-1 Kerim’de de dile getirilmektedir. Bir beserin

insanlar1 hidayete erdirecek olmasina yapilan itiraz>>* bunlardan birisidir.

Peygamberlerin beserden secilmelerine itiraz edenlerin, peygamber olarak bir
beseri degil de melegi peygamber olarak gormek istediklerine yine Kur’an-1 Kerim’de
sahit oluyoruz. % Matiiridi peygamberlerin beserden secilmesinin hikmetlerini
oldukca kapsamli bir sekilde izah eder. Ona goére insanlarin peygamberlerin
meleklerden seg¢ilmesinin iki sebebi olabilir. Birincisi insanlardan peygamber
gonderildigini diisiinmemis olmalaridir. ikincisi ise elginin beser olmasma karsi
¢ikmalarindan dolay: degil sirf inat¢iliklarindan kaynaklanan bir talep olabilir.>®

Peygamberlerin insanlardan degil de meleklerden secilmesini isteyenlere
Cenab-1 Hakk’in “Sayet peygamberi bir melek kilsaydik muhakkak ki onu (yine) bir
adam suretine sokar, onlari yine halen icinde bulunduklar: kuskuya diisiiriirdiik.”>>’
seklinde cevap vermesi Matiiridi’ye gore bir¢cok hikmet igermektedir: “Birincisi biz
peygamberleri melek olarak gonderseydik bile yine de onu beser suretine sokardik.
Ciinkii sayet onlar melek suretinde kalsaydilar, insanlar dayanamaz, dehsete
diiserlerdi. Zira melegi kendi suretinde gérmeye insanin giicii yetmez. Cibril’in bile
Resulullah’a geldiginde kendi suretinde degil de insan suretinde gelmistir.>>® Hatta Hz.
Peygamber’e Dihyete’l-Kelbi suretinde geldigi rivayet edilmistir.>*® Buna ragmen
Cibril’i her gordigiinde peygamberimiz iirperir, durumu degisirdi; insanlar onu bu
halde gordiiklerinde bu delirmis derlerdi.® iste bundan dolay1 Cenab-1 Hak, sayet
peygamberi bir melek kilsaydik muhakkak ki onu (yine) bir adam suretine sokardik
buyurmaktadir. Ikincisi peygamberler meleklerden segilmis olsaydi insanlar onun
dogru sdyledigini bilemezlerdi, onun melek oldugunu ve dogru séyledigini gosterecek
birtakim delillere ve ayetlere ihtiya¢ duyarlardi. Onun insan oldugu anlasilir, ama
kimse onu tantyamaz, dogru soyledigini de bilemezdi.”>*

%2 Yunus Akyiirek, “Cahiliye Dénemi Mekke Toplumunun Hz. Peygamber’in Niibiivvetine iliskin

Intibalar1”, Canakkale Ilahiyat Dergisi 7 (2015), 61, 68.

Eb( Hatim er-Razi, A 'lamii 'n-niibiivve, 67.

“(O azabin sebebi) su ki, onlara peygamberleri apagik deliller getirmislerdi, fakat onlar: Bir beser

mi bizi dogru yola gotiirecekmis? dediler, inkar ettiler ve yiiz ¢evirdiler. Allah da hi¢bir seye muhtag

olmadigin1 gdsterdi. Allah zengindir, hamda layiktir.” (et-Tegabiin 64/6).

555 el-En’am 6/8; el-Furkan 25/21.

556 Matiiridi, Te vildt, 5/25.

557 el-En’am 6/9.

5% Buyhari, “Bed'u'l-Halk™, 6; Miislim, "Iman”, 290.

559 Buhari, “Menakib”, 25; Miislim, “Fedailu's-Sahabe”, 100.

60 bk, Ahmed b. Hanbel, el-Miisned 1/322; Buhari, “Bed'u'l-vahy”, 1, “Bed'u'l-halk”, 6; Miislim,
“Iman”, 252-257.

561 Matiiridi, Te 'vildt, 5/27.

553
554

158



Matiiridi’ye gore Allah’in insanlara, meleklerden ve cinlerden degil de insan
tiiriinden kisileri peygamber olarak gondermesi biiyiik bir lituftur. Nitekim Cenab-1
Hak “And olsun ki iglerinden, kendilerine Allah in dyetlerini okuyan, onlari arindiran,
onlara kitap ve hikmeti 6greten bir peygamber géndermekle Allah, miiminlere biiyiik
bir litufta bulunmustur. Hdalbuki daha once onlar, apacgik bir sapkinlik iginde
bulunuyorlard:.”®®? ayetinde bu durum agikca ifade edilmistir. Matiiridi’ye gore bu
liituf ile kastedilenler ¢esitli acilardan agiklanabilir: “Birincisi her sey kendi 6ziiyle
iilfet eder ve baska bir seyin 6zline uygun bir 6zle {ilfet edemeyecegi oranda kendi
Oziine sarilir, bagka bir tiirlin arasina katilamaz. Allah meleklerin olduklar1 hal ve
durum iizere gorme giiclinii insanlara vermemistir. Ciinkii berikinin cinsi ile
obiiriiniinki farklidir, 6zleri birbirinden tamamen farklidir.””>®3

Ayrica Cenab-1 Hakk’1in “Yeryiiziine gezip dolasan melekler bulunsaydi elbette
onlara da peygamber olarak gékten bir melek gonderirdik.”>®* emri, peygamberlerin
meleklerden segilmesini istemenin yersizligini teyit eder. Ona gore yeryiiziinde
yerlesip dolasanlar arasinda insanlarin yan1 sira melekler de olsaydi ve melekler onlari
tanisaydi bu durumda meleklerden bir el¢i istemek haklari olurdu. Fakat yeryiiziiniin
sakinleri sadece insanlar olduguna gore onlarin bunu isteme haklar1 yoktur.>%®

Ona gore peygamberlerin insanlardan se¢ilmesinin ve gonderilislerinin bazi
hikmetleri vardir: “Birincisi onlar insanlarin kalplerini kaynastirmak, onlar1 bir araya
getirmek, Allah’in gonderdigi dine ¢agirmak ve aralarindaki muhalefeti kaldirmak igin
gonderilmistir. Dolayisiyla insanlarin kalplerine karsilikli {ilfet ve muhabbeti
yerlestirip birbirlerine sarilmalarin1 saglayabilmesi i¢in peygamberlerin, insanlarin
kendi tiiriinden olmasi gerekir. Ikincisi, peygamberlerin, Allah elgisi olduklarma dair
mutlaka birtakim deliller ve mucizeler gostermeleri gerekir. Onlar, beserin 6zilinden ve
tiriinden olmadiklar1 takdirde, mucizeleri ve delilleri muhataplarinca anlagilmaz.
Ciinkii bunun, bagkasi1 tarafindan degil, bu fevkaladelikleri sayesinde yaptiklari
anlayisina kapilirlar. Uciinciisii, melekler ve cinler gibi kendi cevherinden ve tiiriinden
olmayan yaratiklarin bilgisine sahip olma giicii insanda yoktur. Insanmn onlar
goremedigine bakmaz misin? Bundan dolay1r Cenab1 Hak, peygamberleri insanlara,
taniyabilmeleri ve mucizelerinin ortaya c¢ikabilmesi i¢in beser tiirlinden
gondermistir. 7 *® Eger (Hz. Peygamber) baska kabileden ve irktan gonderilmis
olsaydi, peygamberlik iddiasinda giivenilir olup olmadiklar1 ve yalan sdyleyip
sOylemediklerini bilme imkan1 olmazdi. Ayrica gdsterdikleri mucizeleri baskalarindan

562 Al-i imran 2/164.

563 Matiiridi, Te vildr, 10/255.

564 el-Isra,17/95.

565 Matiiridi, Te vilat, 8/399.

566 Matiiridi, Te vildt, 2/514-515, 5/362-363, 12/202.

D D

159



Ogrenip 6grenmediklerini bilmezlerdi. Dolayisiyla peygamberlerin beser tiirtinden
olmas1 ve gonderildikleri kavmin i¢inden ¢ikmis olmalari birgok agidan bir liituftur.%®’

Peygamberlerin  meleklerden secilmesini isteyenlerin  yaninda, Hz.
Peygamberden, melekleri kendileri ile tanistirmasini isteyenler de olmustur. Onlar
“Dogru soyleyenlerden isen bize melekleri getirseydin ya!”°%® demek suretiyle bu
taleplerini dile getirmislerdir. Matiiridi, misriklerin bu ifadeleri ile Hz. Peygamber’e
sOyle dediklerini ifade etmektedir: “Onlar Hz. Peygamber’e sOyle diyorlardi: Sen
meleklerin sana vahiy getirdiklerini zannediyorsun, o halde geldikleri zaman onlar1
bize gostersen de biz de onlar1 gorsek ya. Senin inandigin gibi onlar melek midirler
yoksa seytan mi1?”°%°® Matiiridi, meleklerin ancak insanlar igin belirlenmis eceli
gerceklestirmek icin inmelerinin miimkiin oldugunu,®” insanlarin melekleri gérebilme
kabiliyetlerinin olmadigini ifade eder.>’* Dolayisiyla beser olmanin, peygamberlerin
niteliklerinden birisi oldugunun altin ¢izer.

Peygamberlerin insanlar arasindan seg¢ilmesi {izerinde 1srarla duran Matiiridi,
ayni zamanda peygamberlerin siradan insanlardan farkli olduklarini da yeri geldigince
hatirlatir. Nitekim Hz. Peygamber, araya iftar girmeden birkac gilin pes pese tutulan
visal orucunu yasaklamisti. “Ama sen visdl orucu tutuyorsun Ya Resulullah!”
denildiginde; “Ben sizden biri gibi degilim, siiphesiz benim Rabbim beni yedirir ve
icirir” buyurmustu.®’? Bu durum, Allah Teala’nin onun igin 6zel bir durum yaratmis
oldugunu miimkiin kilmaktadir.>”® Yine Hz. Peygamber ve diger biitiin peygamberler
icin, ahiret hélleri sanki gozle goriilen, duyularla algilanan isler gibidir. ™
Peygamberler disindaki insanlar, kétiiliigii fazla isitirlerse bu durum onlarin kalplerine
hafif gelir, kalpler buna meyleder ve bundan tatmin olurlar. Peygamberler kotiiligi
isitseler ve gorseler de kalplerinde kotiiliige meyil olmaz ve asla hog gérmezler. Aksine
kotiiliikten daha fazla uzaklasirlar.>”™ Yine ona gére peygamberlerin dualari, Allah
Teala’ya ulagsma vesilelerinin en {istlinii ve O’nun nezdinde yakinlastirici yollarin en

biiyiigiidiir.>"®

Matiiridi, peygamberler1 diger insanlardan aywran iki  Gzellikten
bahsetmektedir. Bunlardan birincisi onlar kavimlerinin helak edilmesi ve azaba
ugratilmasi i¢in ancak Allah’in izni geldikten sonra beddua edebilirler. Nitekim Hz.

567 Matiiridi, Te vildt, 2/515.

568 el-Hicr 15/7.

569 Matiiridi, Te vildt, 8/18.

570 “Ona bir melek indirilseydi ya!” dediler. Eger biz bir melek indirseydik elbette is bitirilmis olur,
artik kendilerine miihlet verilmezdi.” (el-En’am 6/8).

571 Matiiridi, Te vildt 8/18-19.

572 Buhari, “Savm”, 48; Tirmizi, “Savm”, 62; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 3/170.

578 Matiiridi, Te vildt, 17/270.

574 Matiiridi, Te vildt, 17/276.

575 Matiiridi, Te vildt, 11/165.

576 Matiiridi, Te vildt, 13/432.

160



Nah Rabbinin izni ile beddua etmisti. Ikincisi kavimlerine azap geldiginde Allah’mn
izni olmadan aralarindan ayrilamazlar. Hz. Ytnus Allah’in izni olmadan kavminin
arasindan ayrilip gittigi icin uyarilmustir.®’’ Iste bu iki 6zellik, peygamberler igin
ozeldir. Peygamberler disindaki diger insanlarin facirlere ve fasiklara beddua etmeleri
ve aralarindan ayrilip gitmeleri caizdir.>’® Matiiridi her ne kadar peygamberlere has
Ozellikler olarak iki madde siralasa da baska bir yerde Allah’in peygamberler
hakkindaki hiikmiiniin {i¢ oldugunu ifade etmektedir. Yukaridaki iki maddeye ilaveten
iclinciisti 6zellik peygamberlerin kendi hayatlarindan endise etseler dahi teblig
gorevini terk etmemeleridir.>"

Peygamberlerin beserden se¢ilmesi meselesine ¢ok fazla deginmeyen Sabind,
Hz. Muhammed’in bir beser olarak tanitilmasini®®® iimmet icin bir rahmet olarak
degerlendirmektedir. Ona gore fakirlik sifatin1 ve kullarin ihtiyag duydugu seyleri
peygamberimiz i¢in de agiklamasi olmasaydi, Miisliimanlar, Hristiyanlar gibi

peygamberimizi yanlis taniyacaklard.®8!

Sablni’ye gore peygamberler insanlar arasindan segilen ve insani 6zellikleri ile
risalet vazifesini ifa eden kimselerdir. Onlarin tipk1 diger insanlar gibi korku, endise,
aclik, susuzluk, mutluluk ve hiiziin gibi dzellikleri vardir. Ozellikle peygamberlerin
korkmalar1 meselesi lizerinde duran Sablini, bunun tabii bir korku oldugunu ve caiz
oldugunu belirtir. Hz. Misa’nin asasinin yilana doniismesi sonrasinda ‘“‘arkasina
bakmadan kagmas1”*® tabii bir korkudur ve esasen Hz. Mis4, yilandan degil, 4sanin
yilan kilinmasindan korkmustur.>8®

Yine Hz. Misa’nin kardesi Hz. Har(in ile yasadig1 tartisma®®* Sabiini’ye gore
peygamberlerin beser oluslarinin bir neticesidir. Hz. Misa, fitne ¢iktigin1 kendisine
haber etmeyen Hz. Har(n’a kizmis, o da oziir dilemistir. Onlarin arasindaki
miinakasalar beseri durumun gostergesidir.’® Benzer sekilde Hz. Miisd’nin “baygin
diismesi” °®® muhtemelen beseri tabiatinin zayifliginin bir neticesidir. Bayginlik
insanlarin basina gelebilen bir durum olup uklbat ve kavga gerektiren bir sey

577 pk. el-Enbiya 21/78.

578 Matiiridi, Te 'vilat, 12/181.

579 Matiiridi, Te 'vilat, 16/47.

580 el-fsra 17/1.

%81 Sabini, el-Miinteka, 196.

“Asani yere birak!” Misa asay1 yilan gibi kivrilir gériince, doniip arkasina bakmadan kagti. “Ey

Miusa! Beri gel, korkma, ¢iinkii sen giivendesin.” (el-Kasas, 28/31.)

583 Sabini, el-Miinteka 93.

584 “(Msa doniince) dedi ki: “Ey Har(in! Onlarin saptiklarini gordiigiinde beni izlemekten seni alikoyan
neydi? Yoksa emrime isyan mi ettin?” (Taha 20/92-93.)

585 Sabini, el-Miinteka, 101.

586 el-A’raf 7/143.

161



degildir.®®” Dolayisiyla peygamberler beserden secilmistir ve beseri dzellikleri ile
insanlar arasinda peygamberlik vazifesi ifa eden kimselerdir.

Yabani hayvanlarla ve kuslarla konusma, karinca ile konusma hatta bitkiler
konusma®®® ve ilag yapmak icin tibbi bilgiler, riizgara hiikmetme, seytanlar1 ve cinleri
emrinde tutma®® gibi bir takim olaganiistii islere Allah’in izni ile muktedir olan Hz.
Stileyman’in Hiidhiid i¢in “Ya bana acik bir gerekce getirir veya onu siddetle
cezalandiririm ya da onu bogazlarim”®% demesi Sabini’ye gore beser olmasinin
neticesidir. Zira burada peygamber dahi olsa ve miilkiinde ne kadar ileri olursa olsun
onlarin beseri ilmi siirli olduguna delil vardir. Nitekim o, Hiidhiid’iin cevabini
beklemisgtir.>!

Ona gore peygamberler ne kadar yiiksek makamda olsalar ve riitbeleri ne kadar
yiice olsa da beseri tabiattan ve kulluk sinirindan ¢ikamazlar. Bu yiizden onlar devamli
sekilde ismet sifatina muhtactirlar. Bu yiizden Allah Teala onlar1 uyarabilir. Ama
peygamberlerin disinda, ni¢in uyarildiklari konusunu arastirmak caiz degildir.
Miiminler sadece giizel sdzleri sdyleyebilir.%%

Matiiridi ve Sablini peygamberlerin beser olmalarin1 niiblivvet icin gerekli
gormekte ve insanlar icin bir liituf olarak gérmektedirler. Miisriklerin peygamberlerin
meleklerden secilmesi gerektigi seklindeki itirazlara Matiiridi genis agiklamalar ile
akli ve nakli cevaplar verirken Sabiini bu konuya deginmemektedir.

5
5
5
5
5

@

7 Sabini, el-Miinteka, 115.

8 en-Neml, 27/16, 17, 18, 27.
9 Sad 38/36; Sebe’ 34/12.

0 en-Neml 27/21.

1 Sabani, el-Miinteka, 158.
592 Sabini, el-Miinteka, 163.

© © 0

162



7.2. Secilmis Olmak

Peygamberlerin niteliklerinden birisi de Allah tarafindan segilmis olmalaridir.
Bu konu ayni zamanda peygamberligin vehbiligi 6zelinde tartisilan kelami bir
miilahazadir. Peygamberler, Allah Teald ile insanlar arasinda elgilik yapmak icin
Secilmistir. O yiizden onlarin beseri sifatlar1 vardir ancak onlar beseri sifatlarin
kotiiliiklerinden ve kusurlarindan uzaktirlar. %%

Peygamberlik, insanlarin ¢alisarak elde edebilecegi bir sey degildir. Ayni
sekilde niiblivvetin en 6nemli parcasi olan vahiy almak kisisel gayretlerle elde edilen
bir makam degil tamamen ilahi bir Lituftur.>®* Cok c¢alismak, ¢ok ibadet etme ve ilahi
emirlere uymak suretiyle peygamber secilmek miimkiin degildir. Cenab-1 Hakk’in
peygamber seciminde; mal, miilk, saltanat ve makamin da higbir etkisi yoktur.%%
Ancak biitiin peygamberler risalet dncesinde iyi hayat siiren insanlardan seg¢ilmistir.

Peygamberlerin Allah tarafindan segildikleri ve bir insanin iistiin ahlaka sahip
olmak ve ¢ok ibadet etmek gibi nitelikleriyle peygamberlik mertebesine erisemeyecegi
hususunda kelamcilar ittifak halindedir. Ancak bir insanin peygamber segilmesinde
bedenen veya ruhen ayricalikli bir durumlarin olup olmadigi tartismalidir. Cogunlugun
kanaatine gore peygamberlerin herhangi bir ayricalikli yaratiliglart s6z konusu
degildir. Ancak bir kisim alimlere gore ise peygamberlerin vazifelerini layikiyla yerine
getirmeleri ve gorevlerini ifa esnasinda hata etmemeleri i¢in birtakim bedeni ve ruhi

farkliliklar1 vardir.>9®

Peygamberlerin yaratilis itibartyla ayricalikli olup olmadiklar1 farkh
degerlendirilse bile onlarin tamaminin gilizel ahlakli, dogru ve giivenilir kimseler
oldugunda siiphe yoktur.>®’ Peygamberler, insan olmalarina ragmen {istiin meziyetlere
sahiptirler. Zira Cenab-1 Hak, kendisine peygamberlik verecegi kimseleri yiiksek
ahlaki niteliklerle donatmistir. Burada kastedilen iistiinliik insanlarin erisemeyecegi
nitelikler degil insan-1 kamil olma konusundaki iistiinliiktiir. °*® Hiilasa-i kelam,
peygamberlik talep etmekle ya da calismakla elde edilecek bir makam degil, biiyiik
sorumluluk gerektiren serefli ve ilahi bir vazifedir.®

593 Sabini, el-Miinteka, 85.

59 «(Allah o peygamberi) onlardan heniiz kendilerine katilmayan baskalarina da géndermistir. O
mutlak gii¢ sahibidir, hiikiim ve hikmet sahibidir. Iste bu, Allah’1n Litfudur. Onu diledigine verir.”
(el-Cuma 62/3-4).

5% Sehristani, el-Milel ve n-nihal, 2/85.

%6 Nesefi, Tebsiratii’l-edille, 1/532; Bedreddin el-Ayni, Umdetii’I-kari (Beyrut: Daru ihyai’t-tiirasi’l-
Arab, ts.) 4/51.

897 «Zekeriya'yl, Yahya'yl, Isa'y1, Tlyas't dogru yola erdirmistik. Bunlarin hepsi salih kimselerden idi.
Ismail'i, Elyasa', Y{nus'u ve Lit'u da hidayete erdirmistik. Her birini alemlere iistiin kilmistik.” (el-
En’am 6/85).

5% Musa Ilgiz, “Kur’an’da Niibiivvet”, 40.

59 Mehmet ilhan, “Kur’an’da Peygamberlerin Gorev ve Sorumluluklar1”, Celal Bayar Universitesi
Sosyal Bilimler Dergisi 13/3 (2015), 114.

163



Matiiridi peygamberlerin se¢ilmis kimseler oldugunu vurgulamakta ve onlarin
Allah’m seckin kullar1 oldugunun altini ¢izmektedirler. Ona gore Allah Teala risalet
gorevini verecegi kimseler kendisi seger ve ismet sifat1 ile korumasi altina alir. O, bu
goriisiinii “Allah, elgiligini kime verecegini cok iyi bilir.” % ayeti ile destekler.
Matiiridi’ye gore Allah Teala elgiligini ihanet eden ve gizleyen bir insanin kalbine
tevdi etmez. ®' Yine ona gore dinde ancak salih olma niteligi bulunan Kkisiler
peygamber olarak segilir.6%

Matiirldi’nin  peygamberlerin  seg¢ilmesi yetkisinin Allah’ta olduguna
peygamberlerin secilmis olduguna delil olarak gordigii ayeti (el-En’am 6/124)
Sablni’nin de delil saydigin1 gérmekteyiz. Ona gore resul, Allah ile kullar1 arasinda
elgilige ehil olmasi bakimindan diger insanlardan ayrilmaktadir.®%

Sablni’ye gore peygamberler, kendi zamanindaki insanlarin en faziletlisi ve
akil ve anlayis bakimindan en iyisi, yaratilis ve ahlak bakimindan en iyisi, dil
bakimindan en fasih konusani1 ve en cesuru olmalidir. Ayrica peygamberler risalet
vazifelerini yerine getirmede sorun olabilecek tiim kotii sifatlardan uzak olmalidirlar.
Eger elciligin yerine getirilmesine engel teskil edecek bir durum varsa giderilir. Tipki
Hz. Msa’nin Hz. Har(n ile desteklenmesi gibi.®** Allah Teala peygamberlerine
akillarin hayret edecegi vasiflar vermistir. “Dogrusu onlar bizim katimizda gercekten
seckin kilinmis, haywrly kimseler arasindadirlar.”®® ayeti, onlarin seckin kimseler
oldugunun delilidir.6%

Allah’in Hz. ibrahim igin “Biz onu diinyada se¢ip miimtaz kildik.” 5%
buyurmas1 Matiiridi’ye gére peygamberlerin se¢ilmis kimseler olmalarinin delilidir.
Sec¢ilmis olma ile peygamberlerin ismet sifatina haiz olmalar1 anlasilabilecegi gibi,
diinyada gilizel anmilmak suretiyle miikafatlandirmasi ve ahirette miikafatinin
eksiltilmemesi seklinde yorumlanabilir.5%® Sabtini’ye gore bu 6zelliklerin bir kismi
yaratiligina, bir kismi yetisme tarzina, bir kismi Allah’tan gelen yardim ve destege, bir
kismi ise koruma ve ismete baglidir.%®® Onun bu ifadeleri ile peygamberlerin secilmis
kimseler oldugu kanaatini devam ettirdigini ve meseleyi daha da somutlastirdigini
gormekteyiz.

600 o]-En’am 6/124.

601 Matiiridi, Te 'vilat, 2/383.

602 Matiirldi, Te vilat, 2/1329-330.
603 Sabind, el-Kifdye, 201.

604 Sabind, el-Kifdye, 202.

605 Sad 38/47.

606 Sabuni, el-Miinteka, 178.

607 el-Bakara 2/130.

608 Matiiridi, Te 'vilat, 1/1274.

699 Sabini, el-Kifaye, 202.

164



Matiirldi’ye gore Yiice Allah’in “Ben, vahiylerimi géndermek ve konusmakla
insanlar arasinda sana seckin bir yer verdim.”®1® buyurmasi Hz. Mfisa’nin, dogrudan
dogruya Allah’in kelamin1 igitmesi vesilesi ile peygamberler ve diger biitiin insanlar
arasinda segkin ve istiin kilindigin1 gostermektedir. Cilinkii Allah Teala, Hz. Musa
disindaki peygamberlerle melek araciligiyla iletisim kurmustur. Yine ayni ayette
“Vahiylerimi gondermekle insanlar arasinda sana segkin bir yer verdim.” buyurmasi
ise Mu’tezile’nin ‘Allah risaleti ancak hak etmis kimseyi peygamber olarak gonderir.’
goriisiinii reddetmektedir. Eger peygamberlik se¢im yontemi liituf ve ihsan degil de
hak etme seklinde olsayd1 peygamberlik bir liituf olmazdi.5!

Sabhini’ye gére Allah Teala’nm Hz. ishak’tan sonra Hz. Yakup’un gelecegini
onceden haber vermesi, onun riitbesinin yiiksek oldugunu gosterdigi gibi se¢ilmis bir
insan oldugunu da ortaya koyar. ®*2 Yine Allah, Hz. Yasuf'un suretini kendi
zamaninda yasayanlara gore giizel kilmak gibi bir takim liituf keremler ile onu se¢kin

kilmugtir.523

Sonug olarak Matiiridi ve Sabini peygamberlerin se¢ilmis olduklarinda ve bir
takim gilizel hasletlere haiz olduklari hususunda aymi kanaattedirler. Her iki
miitekellimin, peygamberlerin se¢ilmigligine delil olarak ayn1 nakli delilleri
kullanmislardir. Sabini peygamberlerin secilmisligi meselesinde Matiiridi tarafindan
getirilen nakli delilleri daha da somut hale getirmistir.

610 el-A’raf 7/144.

811 Matiiridi, Te 'vildt, 6/47-48.
812 Sabhind, el-Miinteka, 62.

813 Sabani, el-Miinteka, 68.

165



7.3. lismet

Peygamberlerin sifatlar1 igerisinde ilizerinde en fazla durulan ve en fazla
tartisilan konu ismet sifatidir. Peygamberlerin korunmuslugu meselesi biitiin
mezheplerce benimsenen bir inang olmakla beraber, ismetin tanimi, kapsami ve
zamani ile ilgili birtakim tartismalar mevcuttur. ®*4 Konuya ismet kavraminmn
etimolojik tahlili izerinde durarak baslamak istiyoruz.

Ismet kelimesi Arapga (~=<) fiilinin mastar1 olup, menetmek, engellemek,
korumak, tutunmak, dayanmak, siginmak ve giivenmek anlamlarina gelir. %°
Peygamberlerin ismeti konusunda Isfahani oldukca kapsayici ve derinlikli bir tanim
yapar. Ona gore ismet, “Yiice Allah’1in, dnce kendilerine 6zgii kildig1 cevher safligiyla;
sonra onlara verdigi bedeni {Ustiinliklerle, onlara yardim edip ayaklarim
saglamlagtirmakla; daha sonra onlara sekine indirmekle/i¢ huzuru vermekle, kalplerini
korumakla ve basar1 vermekle onlar1 korumasidir.”®® Birbirinden farkli ¢ok sayida
ismet tammmi yapilmakla birlikte soyle bir tanimin  uygun olacagim
degerlendirmekteyiz: “Peygamberlerin giigleri yetmekle birlikte giinahlardan uzak
durabilme yetisidir.”®’

Kur’an-1 Kerim’de on ii¢ ayette gecen ismet kavrami “korumak, kurtarmak;
Allah’a sarilmak, tutunmak, iffetli olmak” manalarinda kullanilmistir. Bununla birlikte
bu ayetlerde peygamberlerin ismetine temas edilmedigi goriillmektedir. Maide stresi
67. ayette gecen “Allah seni insanlardan korur” ifadesinde “ya’simuke” kelimesi,
ismet kelimesi ile ayni kokten (m==) tiiremistir. Alimler, Kur’an’da diger insanlar gibi
beser olduklari,®® baskalarma teblig ettikleri hususlardan kendilerinin de sorumlu
tutulacags,®'° peygamberlerin kendilerine vahyedilenleri asla unutmayacaklari®? ve
Allah adina birtakim sdzler uydurmus olsalardi mutlaka cezalandirilacaklarina®?! dair
ayetler ile peygamberlerin masumiyetine istidlal etmislerdir.%??

Kur’an-1 Kerim’de peygamberlere itaati emreden ayetlerin yaninda
Peygamberlerin giinah isledikleri ve bu nedenle istigfar ettiklerini ifade eden ayetler
de vardir. Bu durum ismet sifatindan ne anlasilmasi konusunda olduk¢a karmasik bir

614 Fatma Giinaydin, “Ilk Dénem Tefsir ve Hadis Literatiiriinde Ismet Inanc1”, Kelam Arastirmalar:

Dergisi 15/1 (2017), 2.

615 Tbn Manzlr, Lisanu’l-Arab, 12/403-404. Isfahani, “ismet” kelimesi ile “imsak” kelimesinin
miiteradif oldugunu ve her ikisinin de “tutmak” anlaminda oldugunu belirtir. Hid stiresi 43. ayette
gecen “Allah’in emrinden koruyacak yoktur.” ifadesinde ismet kelimesinin korumak anlaminda
oldugu kanaatindedir. bk. Isfahani, el-Miifredat, 705.

616 [sfahani, el-Miifredat, 705.

817 Ciircani, et-Ta’rifat Arapga Tiirkge Terimler SozIigi, 153.

618 gl-Isra 17/94-95; el-Enbiya 21/8.

619 el-A’raf 7/6-7

620 el-A’1a 87/6-7.

621 el-Hakka 69/44-47.

622 Mehmet Bulut, “Ismet”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2001), 23/134.

166



durum ortaya c¢ikarmaktadir. Kur’an’dan peygamberlerin ismetine dair veriler elde
etmek miimkiin olmakla birlikte s6z konusu masumiyetin sinirlarin ne oldugunun
belirlenmesi zordur.®? Zira Hz. ibrahim, Hz. Yasuf, Hz. Yunus ve Hz. Siileyman’a
yonelik birtakim hatalardan bahsedilmektedir. Hadislerde ise Hz. David’a ait giinah
olabilecek tutum ve davranmislar s6z konusudur. Ancak biz bu boliimde s6z konusu
ayetlerde bahsedilen her durum ve tutumun detaymi  girmeyecegiz.
Degerlendirmemizi, Matiiridi ve Sablini’nin yorumlar ile birlikte {i¢iincii boliimde ele
alacagiz.

Miitekellimler ismet kavramu ile ilgili birtakim farkli kanaatlere sahiptirler. Bu
farkliliklara sebep olan hususlar sunlardir:

e Ismet kavrami nasil anlasiimalidir?

e Ismet peygamberlik ile mi baslar, yoksa bi’set éncesinde de mevcut mudur?

e Ismet sifatinin kapsami nedir?

e Ismet sifat1 ile bilyiik giinahlardan korunma m1 kastedilir? Yoksa kiiciik
giinahlar1 da kapsar m1?

e Ismet sifatina haiz peygamberlerin iradeleri baki kalir mi1?

Peygamberlerin ismet sifatlarmin varlig: ile Islam inang esaslarindaki yeri ile
ismetin yoklugunun kabulii durumunda meydana gelmesi muhtemel tehlikelere de
kisaca deginmekte fayda miilahaza ediyoruz. Peygamberlerin giinah islemesi caiz
kabul edilirse onlara uymakla sorumlu tutulan insanlarin peygamberlerin giinahlarini
islediklerinde durumlar1 ne olacaktir? Bu soru, meselenin izahinda onemli bir yer
tutmaktadir. Peygamberlerin giinah isledikleri kabul edildiginde kendilerine indirilen
vahyi teblig siirecinde sadakatleri slipheli hale gelir. Ayrica peygamberlerin
meleklerden {istiin oldugu kelam ekollerinde genel bir kabul olduguna gore®?* giinah
isleyen peygamberlerin giinahsiz meleklerden {istiin kabul edilmesi tenakuz
olustururdu. Dolayisiyla peygamberlerin agik ve aleni giinah islemelerini kabul etmek
her seyden &nce aklen muhaldir. Ote yandan Cenab-1 Hakk’in “Biz her peygamberi,
Allah’in izniyle kendisine itaat edilsin diye gonderdik...”®® ayetinde de agik¢a ifade
edildigi tizere, peygamberlere itaat edilmesi acik bir iman ilkesidir. Kendilerine itaatin
emredildigi kimselerin de masum olmasi elzemdir. Bu zorunlu tespiti yaptiktan sonra
ismet kavraminin detaylarina girebiliriz.

Peygamberlerin ¢ocukluklarindan itibaren Allah’a inandiklari, O’na sirk

kosmadiklari ve kiifre diismedikleri konusunda Islam alimleri arasinda ittifak vardir.6%

623 Mustafa Sinanoglu, “Kelamcilarin ismet Anlayiginin Kur’an Agisindan Degerlendirilmesi”, Dini
Arastirmalar 3/8 (2000), 167.

624 Teftazani, Serhu’l-Akaid, 364; Mustafa Oz, “Tafdil”, TDV Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV
Yaynlari, 2010), 39/369.

625 en-Nisa 4/64.

626 Ebh Hanife, Imam-1 A’zAm’in Bes Eseri (el-Fikhu’l-Ekber), ¢ev. Mustafa Oz (istanbul: yy. 1981),
68; Eg’ari, Itikadi Islam Mezhepleri, 272; Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 247; Sabini, el-Bidaye, 54;

167



Higbir belge veya kayit, peygamberlerin bi’set 6ncesi veya sonrasinda sirk ve kiifiir
olarak degerlendirilebilecek bir durumundan s6z etmemistir. Esasen akil da bunu
gerektirir. Zira sirk veya kiifre diisen kimsenin tebligine muhatap olan kimseler onun
pesinden gitmezdi. %2’ Hz. Peygamber’in, niibiivvet oncesi putlar icin kesilen
hayvanlarin etlerini yememesi®?® onun inan¢ noktasindaki durumunu ortaya koymasi
bakimindan 6nemlidir. Daha acik ifadeyle peygamberlerin sirk, kiifiir ve gilinaha
diismesi kabul edilecek olursa, kullarin onlara itaat etmesi ve tabi olmalar1 gerekmezdi.

Zira kiifiirde ve gilinahta ittiba olamaz.

fmam-1 Azam Eba Hanife’ye gore peygamberden bityiik ya da kiigiik giinah
sadir olmaz. O soyle demektedir: “Peygamberlerin hepsi de (salat ve selam olsun)
kiictik-bliylik giinah, kiifiir ve ¢irkin hallerden miinezzehtirler. Fakat onlarin siirgme
ve hatalar1 vaki olmustur. Hz. Muhammed, Allah’in sevgili kulu, resulii, nebisi ve
secilmis tertemiz kuludur. O hi¢bir zaman putlara tapmamis, goz acip kapayacak bir
an bile Allah’a ortak kosmamustir. O, kiigiik biiyiik hicbir giinah islememistir.””®?

Peygamberlerin giinah islememesi (ismet) konusunda Mu’tezile mensuplari
arasmda tam bir goriis birliginden sdz edilemez. Ornegin Kadi Abdiilcebbar’a gore
peygamberler hem risalet gorevinin 6ncesinde hem de bu sorumlulugunu yiiklendikten
sonra giinah islemekten korunmuslardir.®® Oysa kendi hocalarindan olan Ebd Alf el-
Ciibbai’ye gore peygamberlerin bi’setten once biiylik giinah islemeleri miimkiindiir.
Bununla birlikte her ikisi de peygamberlik sonrasi hayatlarinda giinah islemelerinin
caiz olmadig1 kanaatindedirler.%®! Kadi Abdiilcebbar’a gore Allah’m insanlara elgilik
yapmast i¢in gorevlendirdigi peygamberin teblig vazifesinin ifasini layikiyla yerine
getirmesi i¢in kendisinin kabuliinii zorlastiracak fillerden uzaklasmasi gerekir. Sayet
bu durumlardan uzak olmaz ise insanlarin onlar1 kabul edip benimsemeleri
gerceklesmezdi.5%?

a.mlf., el-Miinteka, 12; Razi, Kelama Giris, 245; Teftazani, Kelam Ilminin Maksatlar1 (el-Mekasid),
cev. Irfan Eyibil, ed. Ahmet Kayli (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi Yaynlari,
2019), 644.

627 Bulut, [smet Inanci, 41.

628 Hz. Peygamber kendisine vahiy gelmeden &nce Zeyd b. Amr b. Nufeyl’le Beldeh civarinda
karsilagti. Allah Resulii, Zeyd’e et igeren bir sofra sundu ancak Zeyd bunu yemekten imtina etti.
Bunun iizerine Hz. Peygamber: “Ben putlar i¢in kestiklerinizden yemem. Ben ancak {izerinde
Allah’1n ismi zikredilenleri yerim.” buyurdu. Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 9/270; Buhéari, “Kurban
ve Avlanma”, 91; Nesai, “Menakib”, 13.

629 Ebi Hanife, el-Fikhu’l- ekber, 55.

630 pk. Kadi Abdiilcebbar, el- Mugni, 15/281, 286; Amidi, Ebkdru l-efkdr fi usuli’d-din thk. Ahmed
Muhammed el-Mehdi (Kahire: Daru’1-Kiitiib ve’l-Vesaiki'l-Kavmiyye, 1424/2004), 4/145-146; ibn
Teymiyye, Kitabii 'n-Niibiivvat, 148.

831 Sancar, Kelam ve Tasavvuf A¢isindan Niibiivvet, 70.

632 Kadi Abdiilcebbar, Serhu [-usiili’I-hamse, 436.

168



Matiiridi her ne kadar Kitdabii't-Tevhid’de ismet sifatina deginmese de®3

Te vilat'in da ismet konusunu detayli bir sekilde ele almakta ve tavizsiz bir tutum
sergilemektedir.®®* Ona gore ismet, Allah’in peygamberlerini daima hayir islemeye
sevk eden ve onlar1 kétii fiiller yapmaktan alikoyan bir liitfudur.®*® Peygamberlerin
Kur’an’da yer alan ve hata olarak degerlendirilebilecek davranmiglar1 giinah degil
zelledir.®% Zelle, peygamberlerin hicbir kotiiliige bulasmadan sadece daha efdal olan
terk etmek demektir. 3" Peygamber olarak segilen kimseler iginde yasadiklari
toplumun salih kimseleridir.®®® Dolayisiyla giinah isleyen kisiler zaten peygamber
olarak secilmezler.

Sabini’ye gore ismet, peygamberleri giinah islemekten koruyan bir koruyucu
giic gibidir. Allah Teala ismet ile birlikte peygamberlere agirliklara tahammiil giicti
verir. Ayn1 zamanda peygamberlere tabi olanlara da kafirlerle cihat etme giicii verir.5%
Ona gore peygamberler gerek sozlerinde gerek fiililerinde kendisini lekeleyecek ve
kadrii kiymetini diisiirecek hatalardan korunmuslardir. *°Dolayisiyla ismet sifatina
haiz kimselerdir. Peygamberlerin ismet sifatina haiz olmalar1 ile kiilfet ortadan
kalkmaz. Peygamberlerin masum olmasi onlar1 itaate zorlamadigi gibi gilinah
islemekten de aciz birakmaz. Ismet Allah’in bir liitfu olup peygamberlerin iradesi
devam etmek sartiyla onlari hayir islemeye sevk eder; kotiiliikklerden alikoyar.
Peygamberlerim ismet sifat1 risaletten 6nce de sonra da sabittir. ®4! Sabtini’ye gore
giinahlardan masum olan peygamberler bir yanlis yaparsa onlara bir uyar1 olur. Seriat
sahibi peygamberlerin vakitleri ¢oktur ve giinlilk muameleleri boldur. Onlar bazen
tevhide davet, bazen seriat uygulamak, bazen kadilik yapmak ve bazen de siyaset
yapmak durumunda kalmiglardir. Oyleyse mutlaka bir halel (yanls) olabilir ve
neticede uyarilmiglardir. Allah’in litfu uyar1 zamaninda yoksa nimet ve keramet
zamaninda m1 daha ¢ok oldugu bilinmez.%42

633 Peygamberlerin zelleleri meselesini ele aldig1 makalesinde Mustafa Akgay Matiiridi’nin Kitabii’t-

Tevhid’de ismet konusuna deginmedigini belirtmektedir. (bk. Mustafa Akcay, “Kelam
Literatiiriinde Peygamber Zelleleri”, Sakarya Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 13/24 (2011/2),
3). Ancak bu tespitten Matiiridi’nin ismet goriisii yoktur sonucunun ¢ikarilmasi kanaatimizce uygun
degildir.

634 bk. Matiiridi, Te vildt, 1/217, 252, 275, 297; 2/279, 382, 383, 456; 3/303, 4/33, 35, 203, 254; 5/89,
310, 6/36; 7/118, 165, 201, 307, 353, 536, 546, vd.

835 Matiiridi, Te vildt, 10/329.

836 Matiiridi, Te vildt, 5/339.

837 Matiiridi, Te vildt, 13/431.

838 Matiiridi, Te vildt, 2/1329-330.

639 Sabini, el-Miinteka, 178.

640 Sabini, el-Biddye, 110.

641 Sabini, el-Biddye, 121-122.

642 Sabhni, el-Miintekd, 176.

169



Es’ariler, peygamberlerin sifatlarindan birisi olan ismeti, Allah’1n el¢isine itaat
giicii verip kotiiliige diisme iradesini almasi olarak degerlendirirler.®** Bu izaha binaen
peygamberlerin iradesinin kismen ortadan kalktig1 anlagilabilmektedir. Es’ari’ye gore
peygamberlerin niibiivvetten 6nce giinah ve zelle islemeleri caizdir fakat elg¢i olarak

gonderildikten sonra bunun caiz olduguna dair bir nass mevcut degildir.®**

Abdiilkahir el-Bagdadi (6l. 429-1037) “Ashabimiz, peygamberlerin
niibiivvetten sonra biitiin glinahlardan masum olmalar1 gerektigi hususunda icma
etmislerdir” demektedir.5*® Dolayisiyla peygamberlik sonrasina dair giinah islememe
kabulii noktasinda tiim peygamberler i¢in bir ittifak s6z konusudur. Nitekim Kur’an’da
peygamberlerin hayatlarinda var olan ve giinah olarak degerlendirilebilecek hatalarin
peygamberlik 6ncesinde gerceklestigi goriilmektedir. Hz. Adem’in yasak meyveden
yemesi®® ve Hz. Miisa’nin bir kavgayr ayirirken taraflardan birinin &liimiine sebep
olmas1%47 niibiivvet dncesi doneme aittir. Ancak peygamberlik sonrasi gerceklesen
hata sayilabilecek birtakim fiiller vardir ki kelam alimleri bunlar1 zelle®*® kavramu ile
ifade etmektedirler. Bu baglamda peygamberler biiylik giinah islemekten korunmakla

birlikte “zelle” diye tabir olunan kiigiik hatalar1 isleyebilirler.%4°

Rézi, peygamberlerin ismet sifatina haiz olmalariin zorunluluguna dair dort
sebep sayar. Birincisi peygamberlerin bedeninde veya nefsinde fiicurdan meneden bir
melekenin olmasidir. Ikincisi peygamberlerin, iyiliklerin &viildiigiinii kotiiliiklerin
yerildigini bilmeleridir. Ugiinciisii, peygamberlerin Allah’tan gelen vahiyle
bilgilerinin siirekli desteklenmesidir. Dordiinciisii ise hata olarak degerlendirilebilecek
konularda peygamberlerin uyarilmasidir. Bu dort sebep bir arada oldugu icin
peygamberler giinahtan masum olurlar yani ismet sifatina haiz olurlar.%*

Peygamberlerin gilinah islemekten korunmalar1 kendi iradeleri ile mi yoksa
Allah’in korumasi ile mi gergeklestigi konusu ismet anlayiginin temel tartigma
alanlarindandir. Bu konuda genel kanaatin, peygamberlerin iradeleri devre dist
birakilmaksizin, Allah’n liitfu ile peygamberini giinah islemekten sakindiracak bir
irade vermesi seklinde anlasildigini goriiyoruz. ®' Matiiridiler ve Es’ariler
peygamberlerin ismeti noktasinda iradelerinin devre dis1 birakilip birakilmamasi

643 Bagdadi, Usili’d-din, 169; Fahreddin er-Razi, Kelama Giris el-Muhassal, cev. Hiiseyin Atay
(Ankara: Kiiltir Bakanligi Yayinlari, 2002), 244.

644 Tbn Firek, el-Miicerred,186.

645 Bagdadi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 201.

646 el-Bakara 2/35

647 el-Kasas 28/16-16.

648 Zelle: “Ayagi kaymak, siirgmek” anlamindaki ‘zell’ kokiinden tiiremis bir isim olup yanilma ve
siirgme demektir. Terim olarak ise “miikelleften kasitsiz olarak vuku bulan gayri mesru davranig”
diye tanimlanabilir. (Topaloglu- Celebi, Kelam Terimleri Sézliigii 353). Zelle konusunda detayli
bilgi i¢in bk. Akc¢ay, “Kelam Literatiiriinde Peygamber Zelleleri”, 6-18.

649 Pezdevi, Usiili’d-din, 94.

650 Raz1, Kelama Giris, 245.

851 Topaloglu, vd., islam’da iman Esaslar1, 353.

170



acisindan farkli degerlendirirler. Matiiridiler ismeti, peygamberlerin iradeleri devre
dis1 birakilmadan, onu kétii fiillerden vazgegirip iyi fiillerde sevk edici bir sifat olarak
goriirken, %2 Es’ariler, Allah’in elgisine itaat giicii verip kotiiliige diisme iradesini
almasi olarak degerlendirirler.®>® Mu’tezile ise peygamberlerin iradesinin devamini
kabul ile peygamberlerin biiylik giinah islemekten Allah’in liitfu ile engellenmeleri
seklinde anlamaktadir.5%*

Sonug itibariyla biitiin kelami mezhepleri peygamberlerin masumiyetini kabul
etmigler ancak mahiyeti konusunda farkli goriisler ileri siirmiislerdir. Matiiridiler ve
Mu’tezile ismet sifatin1 kabul ederken ayn1 zamanda peygamberlerin iradelerini de
kabul etmektedir. Es’ariler ismet sifatinin giinah islemeye engel olusturacak bir
meleke olarak degerlendirmektedirler.®®

Ismet konusu ile dogrudan baglantili olan bir hususta, “peygamberlerin
birtakim fiilleri sebebiyle Cenab-1 Hak tarafindan uyarilmas1” demek olan “itab”®%
kavramuidir. Itdb kavramim “nazik uyar1” olarak nitelendirilmekte ve peygamberimiz
icin s6z konusu oldugunda itdbin ‘daha faziletli olan1 terk etmek’ anlamina geldigini
ifade edilmektedir.®’ Peygamberlere isnat edilen giinahlar ve istigfarlariyla ilgili
olarak Kur’an’da ve hadislerde bazi peygamberlere isnat edilen giinahlarin varligin
ifade edilerek bu giinahlarin peygamberlerin ismetine gélge diistiriip diisiirmedigi
sOyle izah edilir: “Bazi peygamberlerden, aslinda ¢irkin sayilmayan, fakat
mevkilerinin hassasiyeti sebebiyle ilahi uyartya maruz kalmalarina neden olan hatalar
meydana gelmistir. Elbette bu hatalar inan¢ ve ahlak konulariyla ilgili degildir.
Peygamberlerin yaptigi sey, Allah’a kulluk konusunda kendilerini kusurlu
saymalaridir. Ciinkii onlar Allah’in kudret ve azametini en iyi bilen kimselerdir. Giinah
isledikleri i¢in degil, Allah’a geregi sekilde kulluk yapamadiklari i¢in istigfar
etmislerdir.”%%®

Peygamberlerin giinah isleyip islememeleri konusunu su sekilde 6zetlemek
miimkiindiir: Peygamberler yasadiklar1 toplumun ve donemin en sdlih kimseleri
arasindan secilir. Peygamberlerin masumiyeti dogustan kazanilmis bir meziyet
degildir. Ismet peygamberlerin giinah isleme ve hata yapma melekelerinin tamamen
yok edildigi manasina gelmez. Peygamberlerin masum olmalarinin anlami, kendileri
insanlarin biitiin zaaf ve kuvvetlerini tagimalarina ve her tiirlii insani duygu, istek, arzu
ve diislinceye sahip olmalarina ragmen, bile bile hicbir giinah islemeye yeltenmeyecek

6

a1

2 Sabini, el-Bidaye, 53-54.

853 Bagdadi, Usiili 'd-din, 169.

654 Kadi Abdiilcebbar, Serhu l-usuli’l-hamse, 2/440.

655 Sinanoglu, “Kelamcilarin ismet Anlayisinin Degerlendirilmesi”, 168.

8% Topaloglu- Celebi, Kelam Terimleri Sozligii, 170

657 Bulut, “Ismet”, 23/136.

8%  Abdurrahman Ates, Peygamberlere Isnat Edilen Giinahlar (Istanbul: Cira Akademi Yayinlari,
2017), 33.

g a

171



kadar nefislerine hakim olup Allah’tan korkmalaridir.%°® Peygamberlerin biiyiik giinah
islemekten korunmalari konusunda tiim ekoller ittifak halindedir. Eg’ariler ve
Matiiridilere gore kiigiik glinahlardan yiiz kizartici sayilabilen bir bagka deyisle nefrete
micib giinah islemeleri bi’set dncesi ve sonrasi i¢in miimkiin degildir. Diger kii¢iik
giinahlari ise kasten islemeleri yine miimkiin degilken hataen islemeleri caizdir. Ancak
bu tiir hatalar giinah olarak degil, en dogruya isabet edememe olarak degerlendirilir ki
buna yukarida ifade ettigimiz gibi zelle denir. Bir Miisliimanin oruglu iken unutarak
bir yasagi ihlal etmesi giinah degil Allah’in ikrami sayilir. Aymi sekilde bir
Miisliimanin esinin hoslanmadigi helal bir yiyecekten uzak durmasi normalde
oviillecek bir durumdur. Ancak bir peygamberin ayni hususta uyarilmasi zelle
sayilir.5¢°

%9 Ates, Peygamberlere isnat Edilen Giinahlar, 25.
660 Matiiridi, Te 'vildt, 5/339; ibn Firek, el-Miicerred,186; Sabini, el-Kifdye, 206; Harman, “Nebi ve
Resul Kavramlar1 Cergevesinde Peygamberligin Dindeki Yeri”, 68.

172



7.4. Akilh ve Zeki Olmak

Allah Teala’nin insanlar arasindan segip teblig vazifesi verdigi peygamberlerin
siradan insanlar olmadigini yukarida ifade etmistik. Peygamberlerin insanlara teblig
vazifesi ve aldiklar1 vahyin agiklanmasi akil ve zeka gerektiren bir husustur. Bu itibarla
kelam eserlerinde, 6zellikle son donem kelami eserlerde peygamberlerin sifatlar
bahsinde fetanet ayr1 bir baslikta ele alinir.

Peygamberlerin teblig gorevinin yaninda vahyi anlama, yorumlama ve insani
sorumluluklarin1 yerine getirmesinde fetanet sifatt en temel Ozellikleridir ve
vazgecilmez bir niteliktir. Ciinkii peygamberler vahiy alirlar ve vahyin tebligi
muhataplarini ikna etmek, itirazlar1 cevaplandirmak ve gerektiginde susturabilmek
gibi aklin kullanimi ile miimkiindiir.%%!

Fetanet sifatt peygamberlerin akil ve zeka bakimindan herhangi bir noksanlik
tagimadiklarini; iistiin bir zeka, anlayis ve muhakeme kuvvetine sahip olduklarini ifade
eden bir kavramdir. Peygamberlerin hepsi zeki, akilli ve uyanik kimselerdir. Zira
muarizlar ve diismanlar1 zorlamak i¢in diisiince, feraset ve zeka sahibi olmak gerekir.
Peygamberler akilli ve zeki olmasalardi, hitap ettikleri kisileri ikna edemezler ve
basariya ulastiramazlardi.®6?

Fetanetin gerekliligini ifade etmesi agisindan vahiylerin muhteviyatini
hatirlamakta fayda vardir. Zira vahiy insanlara ait biitiin meseleler hakkinda detayli
bilgiler vermez. Peygamberler bu konularda devreye girmekte, yorum ve ¢ikarimlar

yapmaktadir. Bunu yapabilmekte her seyden dnce akilli ve zeki olmayr gerektirir.®%

Peygamberlerin, kavimlerini uyarmak ve Allah’in varligini hatirlatmak igin
yapmis olduklar1 birtakim olaylar Kur’an-1 Kerim’de zikredilmistir. Bunun en bariz
ornegi Hz. ibrahim’in, kavminin taptigi putlarin garesizligini ortaya koymasidir.
Enbiya stresi’nde anlatildigina gére 0 kavmini uyarmak i¢in onlarin bayram (veya bir
festival) eglencesine gittigi zaman biitlin putlar1 kirmis yalnizca biiyiik olan bir putu
kirmamugstir. Putlar1 kirdigr baltayr da o biliyiik putun boynuna asmistir. Eglenceden
donen kavmi putlarinm kirildiginm1 goriince suglu olarak gordiikleri Hz. Ibrahim’den
bunun nasil oldugunu 6grenmek istemisler o da “Bunu su biiyiikler1 yapmustir.
Konusabiliyorlarsa onlara sorun, bakalim!” demistir. Kavminin putlarinin
konusamayacagini itiraf etmelerinin ardindan ise “Oyle ise siz, (hdld) Allah’t birakip

661 Furat Akdemir, Fetdnet Sifatr Baglaminda Hz. Peygamber’in Ornekligi (Ankara: Ankara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi), 5.

662 Teftazani, Serhu’l-akaid, 5/49-50, 61; Ciircani, et-Tarifat, 8/263-280; Bilmen, Muvazzah IIm-i
Kelam, 183-186. Topaloglu- Celebi, Kelam Terimleri Sozligii, 252; Golciik- Toprak, Kelam, 315-
316; Kilavuz, Islam Akaidi ve Kelama Giris, 230; Bulut, Ismet Inanci, 19.

663 Akdemir, Fetanet Sifat1, 10.

173



da size hi¢chir fayda, hichir zarar veremeyecek seylere mi tapacaksiniz?” diye

sormustur.%%4

Peygamberlerin sifatlarindan biri olarak degerlendirilen fetanet konusunda
Matiiridi ¢ok fazla durmaz. Daha dogrusu bu sifatin agiklanmasi i¢in 6zel bir ¢aba
igerisine girmez. Sadece yeri geldiginde kiiciik agiklamalar ile yetinir. O, A’raf stresi
184. ayetin®® tevilinde, miisriklerin Hz. Peygamber’e “delilik” isnat etmelerini®®
degerlendirirken fetanet bahsine de girmekte ve sunlar1 soylemektedir:

Kafirler, Resulullah’in kendilerine muhalefet ettigini ve hoslanmadiklar1 tenkitleri
kendilerine yonelttigini, bununla birlikte onun yardimci ve destekg¢ilerinin olmadigini
gordiiklerinde onun, ancak kendisinde delilik bulundugu i¢in muhalefet ettigini
zannettiler. Bir baska sebepte, miisriklerin ilah olarak gordiikleri varliklara Hz.
Peygamber’in tapinmayi yasaklamasidir. Matiiridi’ye gore miigriklerin Hz.
Peygamberle ilgili kanaatleri diisiincesizligin tiriiniidiir. Nitekim “Diisiinmediler mi ki
yillarca beraber olduklar: o peygamberde delilikten eser yoktur.” buyrularak onlarin
diistincesizligi ortaya konulmustur. Ciinkii diisiinmeyi terk ettikleri i¢in bunlara
siddetli tehdit ve biiyiik bir ceza ongoriilmiistiir. Halbuki onlarin, bunu bilmelerini
saglayacak yontemleri mevcuttu. Birlikte yasadiklar1 peygamberde bir deliligin
bulunmadigini diisiinmediler mi? Bu Allah’tan onlara yonelik bir cevaptir.5¢7

Matiiridi’nin bu agiklamalari ile peygamberlerin akilli ve zeki insanlar oldugu
dolayisiyla fetanet sifatina sahip kimseler oldugu seklinde bir kanaate sahip oldugunu
sOylemek miimkiindiir.

Sabilini peygamberlerin 6zelliklerini sayarken akilli ve zeki olmalari gerektigini
ifade eder. Ona gore peygamberler kendi doneminde yasayan insanlarin en akillilar
olmasi1 ve en giizel ahlaka sahip bulunmalari, bunun yaninda elgilik gdrevini yerine
getirmesine engel teskil edecek sifatlar tasimamalar1 gerekir. Peygamberler niibiivvet
oncesinde risalet vazifelerine engel teskil edebilecek bir durumlari varsa Allah Teala
bu durumu niibilivvet sonrasinda izale eder. Nitekim Hz. Mlisa nin dilindeki tutuklugu,
onun dua ve niyazi ile gidermistir.%%®

664 pk. el-Enbiya 21/52-67.

865 “Diisiinmediler mi ki yillarca beraber olduklari o peygamberde delilikten eser yoktur; o ancak kesin
bir uyaricidir.”

666 Mekke miisriklerinin Hz. Peygamber’e yonelik en biiyiik ithamlarindan biri onun cinlenmis/mecnun
oldugu iddiasidir. Cahiliye dénemi Araplarinda cinlerin biiyiik bir niifuzu olduguna inanilird1.
Cinlerin fayda ve zarar verme giiciine sahip olduguna ve nihayet onlarin gaybi bildiklerine, sair ve
kahinleri yonettigine inanirlardir. Onlar sair ve kahinlerin cinlerden bilgi ve ilham aldiklarina
inandiklart i¢in Hz. Peygamber’in de onlar gibi cinlerin etkisi altina girdigini zannediyorlardi. Bu
sebeple Hz. Peygamber onlara ilahi risaletle gorevlendirildigini ve gelen vahiyleri bildirdiginde ilk
planda onu mecnunlukla itham ettiler. Ciinkii onlara gore bu tiir edebi degeri yiiksek fevkalade
sozler, ancak cinler araciligiyla gaybdan elde edilebilecek bilgilerdi. bk. Hasan Nas, “Vahiy-Siret
Baglaminda Hz. Peygamber’in Risalet Siirecinde ilahi indyet Ornekleri”, Diyanet [imi Dergi 57/3
(2021), 792.

667 Matiiridi, Te vildt, 6/140-141.

668 Sabini, el-Kifdye, 110.

174



Vahye batili karigtirmak isteyen seytanin, buna muvaffak olamayacagini
belirten Sabini, buna gerekce olarak Hz. Peygamber’in zeki olmasini gosterir. Clinkii
Hz. Muhammed akilli ve zekidir; hak ile batili, Cebrail ile seytani birbirinden ayirt
edebilir.®® Onun su sozleri fetanete bakisinin dzetler mahiyettedir:

Ben eski kitaplarda okudum. Allah akli yaratt1 ve insanlar arasinda dagitti. Dogu’dan
Bati’ya kadar tim insanlara kadar bir kum tanesi elde ettiler. Digerlerinin hepsi
peygamberimizin olmustur. Peygamberimizin bilgisi ile diger insanlarin bilgisinin
durumu, kirba ile su tasimaya benzer ki, kirbadaki su Hz. Muhammed’in bilgisi,
kirbayi tutan ipteki birkag damla su diger insanlarmn bilgisidir. Ipin iizerindeki su ile
kirbanin igindeki su kryas edilir mi? Peygamberimizin faziletleri, Allah’in ona liitfu
ve Allah katindaki makamini insanlar i¢in mutat olan sinirin disindadir. Yani insanlar
bilmezler.t™

Sonug olarak Matiiridi ve Sabilini’ye gore peygamberlerin fetanet sifatina sahip
olmalar yiiklendikleri vazifenin bir geregidir. Bu sifatin izah edilmesi noktasinda
Matiiridi’nin 6zel bir cabasi ya da kapsamli agiklamalari yoktur. Ancak fetanet
sifatinin varligim1 kabul ettigine dair tevilleri vardir. Sablni ise peygamberlerin akilli
ve zeki olmalarini agikca kabul etmekte ve bir gereklilik olarak zikretmektedir. Onun
fetanet sifatina dair “peygamberler yasadiklar1 toplumun en akilli ve zeki
kimseleridir.” Seklindeki agiklamasi konuya yeni bir a¢ilim getirmenin yaninda
sinirlandirma yapmasi bakimimdan 6nemlidir.

669 Sabini, el-Miinteka, 242.
670 Sabini, el-Miinteka, 195.

175



7.5. Dogru Sozlii ve Giivenilir Olmak

Kur’an-1  Kerim’de peygamberler siddik ve emin vasiflann ile
nitelendirilmistir.®”* Sidk (dogruluk), peygamberlerin diisiincelerinde, sozlerinde ve
davraniglarinda vazgecilmez bir unsurdur. Sidk, peygamberlerin her konuda dogru
olmas1 ve haber verdikleri seylerin ger¢ege uygun olmasidir. Higbir peygamber gerek
din islerinde gerekse diinya islerinde yalan sdylemezler. Yalan sdylemek siradan bir
insana bile yakismazken Allah’in el¢ilerinin yalandan uzak olacaklar siiphe gotiirmez
bir durumdur.®”?

Kur’an-1 Kerim’in peygamberler i¢in saydigi pek cok olumlu nitelemeler
arasinda, onlarm dogru ve giivenilir kisiler olmalar1 yer alir. Nitekim Hz. Ibrahim®"
ve Hz. Ismail’in bir resul ve nebi olarak her zaman sdziinde duran kimseler olduklar
vurgulanmistir. 4 Suard Stresi’nde ise bes farkli Ayette peygamberlerin giivenilir
oldugu ifade edilmektedir. Bu ayetlerde Hz. Nah, Hz. Had, Hz. Salih, Hz. Lit, Hz.
Suayb’in giivenilir olmas1 ayn1 ifadelerle vurgulanmaktadir.®”

Emanet (4LY) kavrami emin ve dogru olmak anlamindaki o 4 lkelimesinden
tiiremistir.%”® “Her alanda insanlara giiven vericilik” anlamina gelir. Sidk ve emanet
kavramlar1 her ikisi de dar anlamda “giivenilir olmak™ olarak ifade edilebilir. Ancak
aralarindaki farki soyle izah etmek miimkiindiir. Sidk peygamberlerin sozlerinde
giivenilir ve dogru olmalari, aleyhlerine bile olsa gercegi sdylemekten
cekinmemeleridir. Emanet ise peygamberlerin davranislarinda giivenilir olmast ve
aldatic1 fiillerden uzak olmalaridir. Peygamberlerin Allah’in emir ve yasaklarini

degistirmeden, arttirip eksiltmeden insanlara ulastirmas1 emanet kapsamina girer.%’’

Matiiridi peygamberlerin sifatlari konusunu miistakil bir boliim olarak ele alip
herhangi bir maddelendirmede bulunmaz. Dolayisiyla dogru sozlii (sidk) ve giivenilir
olmak (emanet) hususunda da miistakil bir bdliime yer vermez. Ancak onun
peygamberlerin niteliklerine dair degerlendirmelerinden peygamberlerin dogru sozlii
ve giivenilir kimseler olduklar1 neticesini ¢ikarmak miimkiindiir. Sabtni’nin
eserlerinde peygamberlerin sifatlar1 isimli miistakil bir baslik olmamakla birlikte yeri
geldiginde ismet basta olmak tiizere sifatlar bahsine girdigini goriiyoruz.

671 Meryem 19/41; es-Suard 26/107, 125, 143, 162, 178.

672 Bulut, Ismet Inanci, 16.

673 Meryem 19/41.

674 Meryem 19/54.

675 Bu ayetlerden birincisi su sekildedir: “Hani kardesleri Nih, onlara sdyle demisti: "Allah'a karsi
gelmekten sakinmaz misiniz? Siiphesiz ben size gonderilmis giivenilir bir peygamberim.” (es-Suara
26/106-107). Diger ayetler i¢in bk. es-Suara 26/125, 143, 162, 178.

676 {bn Manzir, Lisdnu ’I-Arab, 13/23; Isfahani, el- Miifredat, 90-91.

677 Bulut, Ismet Inanci, 17.

176



Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed’in giivenilirligi konusunda ¢ok 6nemli
bilgiler vardir. Ornegin, Hz. Peygamber’e kars1 en fazla diismanlik besleyen kisilerden
birisi olan Ebli Cehil, Allah Resuliiniin dogru ve giivenilir bir kisi oldugunu kabul
ediyordu. °® Yine Bedir Savasi’nda miisriklerin sancaktarligini yapan Nadr b.
Haris, Kureyslilere yaptigi konusmada Peygamber Efendimize atilan sair, ®°
biiyiicii % kahin ve deli (mecnun) ®® gibi iftiralarin mesnetsiz oldugunu itiraf
etmistir.%82 Bu asilsiz iddialara bizzat Kur’an’da cevap verilmektedir ki®® Matiiridi de
mezkir iddianin gegersiz oldugunu beyan ederek, onun dogru sozliiliiglinii ve emanete
riayetini acikca teslim etmektedir.%®*

Hz. Peygamber’in en biiyiik mucizesi Kur’an-1 Kerim igin siir ve onu getiren
Allah Resuliine de sair diyenlere cevabi yine Kur’an vermektedir: “Biz ona siir
ogretmedik; zaten ona yarasmazdi da. Ona vahyedilen, ancak bir ogiit ve apacik
Kur an dir.”%° Matiiridi’ye gére bu ayet, Allah’in elgisine siir 6gretmedigini, zaten
siirin ona gerekmedigini haber vermektedir. Yiice Allah, Resulullah’in daha once
okuma-yazma bilmemesini onun peygamberligine dair delillerinden biri saydig: gibi
siir sOylemekten uzak olmasini da onun niibiivvetinin delillerinden biri olarak
gostermistir. Bunu da onun siir soyledigi, Kur’an’t kendi kafasindan uydurdugu,
Allah’a yalan isnatta bulunduguna ve biyliciilik yaptigina dair iddialar1 ileri
stirenlerin sozlerinin dogru olmadigini, Kur’an’in yalnizca Allah’tan gelen vahiy
oldugunu bilmeleri i¢in gonderdigini haber vermektedir.®%®

Mekkeliler ¢ok iyi biliyorlardi ki Hz. Muhammed hayatinda asla yalan
sOylememis ve herhangi asilsiz bir iddianin i¢inde yer almamustir. Zira onlar hicbir

678 Tirmizi, “Tefsiru’l-Kur’an”, 6.

679 ez-Zariyat 51/10.

680 Yfinus 10/2; Sad 38/4.

681 Matiiridi, miisriklerin Hz. Peygamber’e ii¢ sebeple ‘mecniin’ dediklerini ifade eder: “Birincisi sudur:
Miisrikler, aralarindaki akilli ve anlayis sahibi insanlara Hz. Peygamber’in muhalefet ettigini ve
benimsedikleri dinin diginda bir dine inanmaya davette bulundugunu goriince akil ve anlayis sahibi
insanlara ancak delilerin muhalefet ettigini diisiinerek O’na mecniin (deli) adin1 verdiler. Ikincisi:
Onlar, diinya iglerinde kendilerine kars1 muhalefet etmeyi agiklayanlara kargi 6ldiirme ve yok etmeyi
adet edinmis bulunan firavunlara ve zalimlere karsi, Hz. Peygamber’in din hakkinda muhalefet izhar
ettigini gordiiler. Oyle ise dini konularda kendilerine muhalefet izhar eden Hz. Peygamber’e karsi
nasil davranirlardi! Béylece onlar, Hz. Peygamber’in, kendilerine karsi ¢ikamayacagini ve kendisini
ve canini tehlikeye atmayacagimi, bunu ancak deli oldugu igin yapabilecegini sandilar. Ugiinciisii:
Onlar, kendisine vahiy indigi zaman Hz. Peygamber’in renginin degistigini gordiiklerinde bu
durumun, i¢inde bulundugu ruhi bunalimdan kaynaklandigimi sandilar.” (bk. Matiiridi, Te vildt,
8/17, 16/16, 17/88-89).

682 ibn Ishak, Siretu Ibn Ishak thk: Muhammed Hamidullah (Fas: Matbaatu Muhammed el-Hamis,
1976), 181-182; Ibn Hisam, es-Siretu 'n-Nebeviyye thk. Mustafa es-Sakka vd. (Dimesk: Daru ibn
Kesir, 2005), 269.

683 “Sen — Rabbinin liitfu sayesinde — asla deli degilsin.” (el-Kalem 68/2); Ayrica bk. et-Tekvir 81/22.

684 Tbn Hisam, Siret, 2/137-138.

685 Yasin 36/69.

686 Matiiridi, Te vildt, 12/125.

177



zaman onu yalancilikla itham etmemislerdir.%®” Hz. Peygamber’i emin ve adil olarak
tamimis ve hicbir yalanimi gérmemislerdir. %88 Miisrikler onun yalanci olmadigim
bildikleri gibi sihirbaz ve kahin olmadigmi da biliyorlardi.%® Bu durum, tipki diger
peygamberler gibi Hz. Peygamber’in de sidk ve emanet sahibi bir el¢i oldugunu ortaya
koymaktadir.5%°

Matiiridi peygamberlerin dogru sozlii kimseler olduklarin1 ve sozlerinde en
kiiciik bir eksiklik ya da yalan olmaksizin tamamiyla dogru olduklarini ifade eder.
Daha agik ifadeyle peygamberlerin haber verdiklerinin aksine bir durumun meydana
gelmesi veya soylediklerinden daha azinin gerceklesmesi s6z konusu degildir.5%!

Matiiridi, Al-i imréan stresi 39. ayetin®® tefsirinde peygamberlerin nitelikleri
bahsine deginir. Ayette gecen “Salih kullardan bir peygamber olarak” ifadesi, ona
gore ¢esitli anlamlara gelebilir: “Salih olmanin biitiin alametlerinin onlarda toplandigi,
ahirette salihlere katilacaklar1 konusunda onlara verilen bir miijde, peygamberlik s6z
konusu olmasa da onlarin salihlerden olduklari anlamina gelebilir. Bu son madde de
dinde ancak salih olma niteligi bulunan kisilerin peygamber olarak seg¢ilebilecekleri
bilinsin diyedir. Keza bu ifade onlarin salih olduklarinin insanlar tarafindan bilindigi
ve bu bilgiye ragmen onlar1 reddettikleri anlamina veyahut -her ne kadar her
peygamber siddik ise de- siddik niteligi gibi bu nitelige de sahip olduklari anlamina
gelebilir.”®%

Nitekim, Hz. Ibrahim igin “Bu kitapta Ibrahim’i de okuyup an! Kuskusuz o, 6zii
sozii dogru (siddik) bir insan, bir peygamberdi.”®®* buyrulur. Matiiridi’ye gore
“S1ddik” sifati yalnizca bu ismi hak edecek isler yapan kimselere verilir. Kelimenin
“s1ddik” seklinde seddeli hali de bu fiili cok yapan ve bunu adet haline getiren
kimselere verilir. Hz. Ibrahim vefakar oldugu icin bdyle isimlerndirilmistir.®% Hz.
Ibrahim’in bir peygamber olarak dogru sozlii (siddik) ve vefakar biri olarak
tanimlanmasi, tiim peygamber i¢in ayni sifatlara haiz oldugunu da ortaya koymaktadir.

Buradan hareketle Matiiridi’nin peygamberlerin sifatlar1 i¢inde salih olma vasfi
ile dogru sozlii ve giivenilir olma sifatlarim kastettigini ¢ikarmak miimkiindiir. Zira
ona gore Allah Teala Hz. isa’nmn salihlerden oldugunu belirtmis olsa da biitiin
peygamberler salih kimselerden secilmistir. Tipki tim peygamberler “siddik”

887 Matiiridi, Te 'vilat, 10/405.

688 Matiiridi, Te 'vilat, 16/158.

689 Matiiridi, Te 'vildt, 16/22.

690 Matiiridi, Te 'vilat, 10/250-251.

891 Matiiridi, Te 'vildt, 13/50.

892 “0O mabedde durmus namaz kilarken melekler ona s6yle seslendiler: Allah'in kelimesini tasdik edici,
efendi, iffetli ve salih kullardan bir peygamber olarak Yahya’y: Allah sana miijdeliyor.”

693 Matiiridi, Te vildt, 2/329-330.

6% Meryem 19/41.

6% Matiiridi, Te 'vilat, 9/18-188.

178



olmasima ragmen Cenab-1 Hakk’in bazi peygamberleri “siddik” diye nitelendirmesi
gibi. Dolayisiyla biitiin peygamberler her agidan buna layik kisilerdir.5%

Sabini peygamberlerin sidk ve emanet sifatlarina sahip olduklarini kabul eder
ancak miistakil bir baslik altinda degerlendirme yapmaz. Sablini’ye gore peygamberler
dogru sozli kimselerdir ve onlarin dogruluklarina halel getirecek yorumlar isabetli
degildir. Zira peygamberler insanlar icin kesin delil (hiiccet) olmasi i¢in Allah
tarafindan gonderilmistir. Dolayisiyla getirdikleri haberlerin delil olabilmesi igin
sozlerinin kesin olarak dogru olmasi ve giivenilir kimseler olmalar1 gerekir. 7O,
peygamberler vahiy ile hareket ettikleri i¢in yaptiklari her iste dogru olduklarini ifade
etmektedir. Hz. Ydsuf'un gdmlegini babasina gondermesini °® yorumlarken
“peygamberlerin yaptig1 her is dogrudur, zira vahiy beklerler.”%%® demektedir. Yine
Peygamberimizin serefi (listiinliigli) lizerinde degerlendirme yaparken “Onun seref;
nefsi, fiilleri, yaratilis1, nesebi, sifat1, sirr1, sidki ve sebat ile sabittir.”’% demektedir.
Onun bu sozlerinden peygamberlerin dogru sozlii ve giivenilir kimseler oldugunu
acikea kabul ettigini ¢ikarmamiz miimkiindiir.

Goriildugii tizere Matiiridi ve Sablini peygamberlerin dogru s6zlii ve giivenilir
kimseler olduklari ve Oyle olmalar1 gerektigini kabul etmekte ancak bunun igin
miistakil bir baslik olusturmamaktadir.

6
6
6
6

©

6 Matiiridi, Te vildt, 2/329.

7 Sabini, el-Kifdye, 204-205.
8 Yisuf 12/93.

9 Sabni, el-Miintekd, 81.

70 Sabind, el-Miintekd, 205.

© © ©

179



7.6. Vahiy Almak ve Teblig Etmek

Biitiin peygamberler Allah’in insanlar arasinda sectigi ve yine insanlara onun
emirlerini ulastirmakla goérevli elgilerdir. Bu anlamda onlarin en 6nemli vazifesi
Allah’in emir ve yasaklarini kullarina teblig etme gorevidir.

Vahiy kavrami {izerinde daha oOnce durdugumuz i¢in burada tekrar
etmeyecegiz. Teblig kelimesi sozliikte bir seyi bildirme, agiklama, ulastirma,
yetistirme, eristirme, yeterlilik, gétiirme ve tasima gibi anlamlara gelir.”* Kur’an’da
cok sayida ayette teblig vazifesinin 6nemi vurgulanmaktadir.”® Teblig kelimesinin
tiiredigi (&%) fiili ve benzerleri Kur’an’da yetmis yedi kez ge¢mektedir. Bunlardan
otuzu peygamberlerin tebligi ile ilgilidir. "® Kur’an’da peygamberlerin Allah’tan
aldiklar1 mesajlar1 insanlara ulastirma faaliyetlerini ifade etmek lizere teblig (&Lill)
kelimesinin yanida’® inzar (312¥1), 7% tebsir (,&aill), % da’vet (ss=1) 707 ve tilavet
(552) %k avramlart da kullanilir.”%®

Teblig vazifesi de esasen bir emanet yiiklenmektir. "*° Bu emanete sahip
cikabilmek peygamberlerin giivenilir kimseler olmalarini gerektirir. Zira emanete
thanet etmek, hicbir peygambere yakismaz ve onlarin teblig vazifesini yerine
getirmelerini engeller.

Peygamberlerin Allah’tan aldiklar1 vahiyleri insanlara ulagtirmada kusur
etmemeleri,”*! gizlememeleri, korkaklik veya gevseklik gdstermemeleri’*? ve vahyin

anlasilmas1 icin gonderildikleri kavmin dili ile vahiy aldiklar1 *® Kur’an’da

1 ibn Manzir, Lisanu’l-Arab, 3/419-420; Isfahani, el-Miifredat: Kur’an Kavramlar1 Sézliigii, 167-
168.

702 pk. el-Maide 5/7, 67, 92, 99; el-A’raf 7/39, 62; Al-i imran 3/20, 104, 110; et-Tevbe 9/71; en-Nahl

16/25, 82; Niir 24/54; el-Ankebiit 29/18; es-Su’ard 26/214; Fussilet 41/33; el-Miiddessir 74/1-2.

Akdemir, “Peygamberlerin Sifatlar1”, 64.

“Resule diisen (vazife), ancak duyurmadir. Allah agikladiginiz1 da gizlediginizi de bilir.” (el-Maide

5/99).

“Rablerinin huzurunda toplanacaklarindan korkanlari onunla (Kur'an ile) uyar.” (el-En’am 6/51).

Ayrica bk. el-A’raf 7/63.

“Ey Peygamber! Biz seni hakikaten bir sahit, bir miijdeleyici ve bir uyarici olarak génderdik.” (el-

Ahzab 33/45). Ayrica bk. el-Isra 17/105.

“(Resuliim!) Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve giizel 6giitle cagir ve onlarla en giizel sekilde miicadele

et!” (en-Nahl 16/125). Ayrica bk. el-Kasas, 28//87.

708 «(Resuliim!) Sana vahyedilen Kitab'r oku ve namazi kil.” (el-Ankebiit 29/44); Ayrica bk. el-Kehf
18/27.

709 Can, Matiiridi’nin Niibiivvet Anlayisi, 153.

"0 “Fy Peygamber! Rabbinden sana indirileni teblig et. Eger bunu yapmazsan onun verdigi

peygamberlik gorevini yerine getirmemis olursun. Allah seni insanlardan korur. Siiphesiz Allah,

kafirler toplulugunu hidayete erdirmeyecektir.” el-Maide 5/167.

“Peygamber! Rabbinden sana indirileni teblig et. Eger bunu yapmazsan onun verdigi peygamberlik

gorevini yerine getirmemis olursun. Allah seni insanlardan korur. Siiphesiz Allah, kafirler

toplulugunu hidayete erdirmeyecektir.” (el-Maide 5/67).

2 gl-Ahzab 33-39; Al-i imran 3/146.

3 fbrahim 14/4.

703
704

705

706

707

711

180



vurgulanmaktadir. Vahiy alan elgilerin, aldiklar1 emaneti muhataplarina ulagtirmak
asil vazifeleridir. Zira peygamberler gayb alemi ile fiziki alem arasinda vasita
konumundadirlar. "4

Peygamberlerin teblig gorevini ifa ederken hata etmedikleri hususunda
neredeyse icma vardir. Teblig faaliyeti peygamberlerin sahsi ve onlarin yasadigi
donemle smirli degildir. Aksine biitiin immet iizerine kiyamete kadar yiliklenmis
biiyiik bir sorumluluktur. Ciinkii Islam’in, gelecek nesillere saglam bir sekilde
aktarilmas1 ve bu Islam dinini kabul edenlerin ¢ogaltilmasi, Islam inanglarina yénelik
itirazlarin cevaplanmasi ve ortaya atilan siiphelerin giderilmesi tebligle miimkiin
olur.™?®

Allah, insanlar1 yaratiligin anlamlari iizerinde diistinmeleri, dogru yolu bulup
sapkinlik yollarindan uzaklasmalarini temin etmek, evrenin yaratilisindan haber
vermek, yalnizca Allah’a kulluk edilmesini saglamak ve insanlarin diinya hayatinda
yapip ettiklerinden ahirette hesaba ¢ekilip cennet ya da cehennem ile karsilasacaklarin
haber vermek igin peygamberlerine vahiy gondermistir.’

Matiiridi peygamberlerin ortak gorevleri meselesinde 6zel bir baslik ya da
detaya yer vermez. Ona gore biitiin peygamberler ayni dini getirmis, hepsi de
Rahman’in birligine inanmaya ve O’na kulluk yapmaya c¢agirmislardir.
Peygamberlerin getirdigi dinlerdeki muamelata iligkin hiikiimlere gelince bunlarin
farkli olmasi miimkiindiir. Bu durum, dinlerin de farkli oldugu anlamina gelmez.
Ciinkii uygulamaya doniik ser’l hiikiimler her peygamber déoneminde farkli olabilir
ama peygamberin getirdigi inang ve ahlaka dair temel esaslar yani din degismez.”*’

Matiiridi’ye gore Allah Tealda mahlukati zararli ve faydali olmak iizere iki
statiide yaratmis ve her nesneyi hem aciya hem de hazza uygun halk etmistir. Bu
durumun 6nemli amaclar1 ve hikmetleri vardir. Insanlar1 ahirette karsilasmalari
muhtemel elemlerle sakindirmak ve haz verenlerle miijdelemek peygamberlerin ortak
gorevleri arasindadir.”*® Dolayisiyla ona gore teblig sifat1 peygamberlerin nitelikleri
arasindadir.

Onun bu konudaki degerlendirmelerini su ayetin tefsirinde gérmekteyiz: “Biz
resulleri, sadece miijdeleyiciler ve uyaricilar olarak gondeririz. Kdfir olanlar ise,
batila dayanarak hakki ortadan kaldirmak igin miicadele verirler. Onlar, dyetlerimi
ve kendilerine yapilan uyarilart alaya almislardir.”’’*® Matiiridi’ye gore bu ayet, ‘biz

14 Can, Matiiridi’nin Niibiivvet Anlayist, 153.

5 Mustafa Sonmez, “Peygamberlerin Teblig Sifat1 ve Bu Sifatin Arka Plamini Olusturmada Diger
Sifatlarin Rolii”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 10/35 (2011), 284.

Topaloglu vd., Islam’da iman Esaslar1, 299-300.

T Matiiridi, Te 'vilat, 15/143.

18 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 223.

719 g|-Kehf 18/56.

7
7

iy

6

iy

iy

181



resulleri ancak insanlara miijjde ve uyarida bulunmalarin1 gerektirecek vahiylerle
gondeririz’ demektir. Resuller, insanlara iyiligi emretmek katiiliikkten sakindirmak igin
gonderilmistir. Peygamberlerin emirlerine tabi olanlar ve yasakladiklarindan
vazgegenler icin miijde vardir. Yasakladiklar1 yapanlar icin ise uyar1 vardir.’?

Yaradan ile yaratilanlar arasindaki aracilik vazifesi ifa eden peygamberlerin,
teblig faaliyetlerini her haliikdrda yerine getirmeleri gerekir. Matiiridi’ye gore
peygamberlerin takiye yapmasi, Allah’tan aldiklar1 mesajlari insanlara ulastirmaktan
ve gerekli hallerde insanlarla miicadele etmekten sakinmalari caiz degildir. Zira Yiice
Allah; “Oyleyse artik inkdrcilara boyun egme, bu Kur’an’la onlara kars: biitiin

giiciinle miicadeleni siirdiir.”"*! buyurmustur.’??

Matiiridi “Ey Resul! Rabbinden sana indirileni teblig et. Eger bunu yapmazsan
O ’nun elciligini yapmamus olursun.”’? ayetini yorumlarken, peygamberlerin temel
niteliklerinden biri olan teblig gorevinin hicbir sekilde terk edilemeyecegini ve
ertelenemeyecegini  sdylemektedir. Ona gore Allah Teala, Hz. Peygamber’in
oldiiriilme endisesi, sevgi ve dostluga ulagsma arzusu ve yalan sdylemekle itham
edilerek rencide olmaktan korksa bile kendisine indirdiklerini insanlara teblig etmesini
emretmistir. Yani higbir sey, Allah’in sana indirdiklerini teblig etmekten alikoymasin
demektir.”?* Peygamberler niibiivveti teblig etmeyi terk etmekte Allah’tan korkarlar;
Allah’tan baska kimseden korkmazlar. Yani teblig sebebiyle baslarma gelen
eziyetlerden ve musibetlerden '® hatta canlarmin tehlikeye girmesinden bile
cekinmezler.”?

Matiiridi ayn1 ayette yer alan “Eger bunu yapmazsan O’nun elciligini
vapmamus olursun” ifadelerini degerlendirirken, teblig vazifesinin 6lim korkusu
yiizlinden bile olsa terk edilmeyecegini ifade etmekte ve bu durumun Allah Teala
tarafindan mazur goriilemeyecegini belirtmektedir. Ona gore 6liim korkusu ile tebligin
terk edilmesi, can korkusu sebebiyle kalbi imanla dolu oldugu hélde kiifre zorlanan ve
kiifrii kabul ettigini sdyleyen kimselerin durumu ile ayni degildir. Yiice Allah bu ayet
ile peygamberine, can korkusu tasisa bile ilahi mesajin tebligini terk etmesini mubah
gormemistir. Zira teblig etmek kalp ile degil dil ile ilgili bir istir ve tebligin dilden
baska bir yolu yoktur. Bundan dolay1 6liim korkusu olsa dahi tebligin terki caiz
goriilmemistir.”?’

720 Matiirldi, Te vilat, 9/103.

721 e|-Furkan 25/52.

722 Matiirldi, Te vilat, 10/298; 11/334, 16/47.
723 o|-Maide 5/67.

724 Matiirldi, Te vilat, 4/1280-281.

25 Matiirldi, Te vilat, 11/400.

726 Matiiridi, Te 'vilat, 13/274.

21 Matiirldi, Te 'vilat, 14/281-282.

182



Teblig vazifesini peygamberlerin asil gorevleri arasinda sayan Matiiridi’ye
gore bu vazife ifa edilirken dikkat edilmesi gereken birtakim hususlar vardir. Bu
hususlart Allah belirlemistir.”?® “Kullarima séyle, (inanmayanlara karsi) séziin en
giizelini soylesinler.”’® ayetinde yer alan “en giizel olan” ifadesi ile kastedilenlerden
biri de ona gore “davet’tir. Yiice Allah Hz. Peygamber’e, Rabbinin yoluna hikmetle
ve giizel Ogiitlerle insanlar1 ¢agirmasini emretmistir. Yine ona gore Allah Teala
“davet” (33=2) kelimesini gizleyerek sOyle buyuruyor: ‘Onlar1 en giizel davet sekliyle
davet et.” “el-Hasenetii” (“wall) kelimesini gizleyerek de (izmér) yapilmasi da caizdir.
Yani ‘Onlara soyle, en giizel olan kelimelerle (2l)) konugsunlar.” demektir. Yahut
sozler anlamindaki “akval” (J\#&Y)) kelimesini gizlemek suretiyle sanki soyle

buyurmustur: ‘Onlara sdzlerin en giizeli olan sdzler sdylesinler.”"*

Onun bu ifadeleri, teblig gorevini ifa eden peygamberler i¢in onun dil ve iislibu
onemli bir ilke olarak degerlendirdigini gostermektedir. Nitekim o, “dilin sadece
hayirda ve hikmette, en giizel ve en dogru sekilde kullanilmas1 gerekir” ! diyerek
ayetin yorumunu tamamlamaktadir. Peygamberlerin tebligi vazifesi kapsaminda
dikkat etmeleri gereken hususlara devam eden Matiiridi sunlar1 sdyler: “Nebi ve
resullerin adetlerinden biri de s6zde mektuplarda veciz (az ve 6z) sdyleyip yazmalari,
liizumsuz lakirdilarla mesgul olmamalari, lafi uzatmamalaridir.”"?

Matiiridi’ye gore teblig vazifesi ile miikellef olan peygamberler, teblig ettikten
sonra sorumluluklar1 yoktur. “Sen onlardan sorumlu degilsin!” ™2 ayetinden
anlasilmas1 gereken, peygamberlerin gorevi, sadece gonderildigi ve emrolundugu seyi
insanlara teblig etmekten ibarettir.”** Daha net bir ifadeyle ona gore teblig faaliyeti salt
bir duyurudan ibarettir. Hidayete eristirmek Yaradan’in uhdesindedir. “Sen sagira
duyurmak veya kore yahut apagik sapkinlik i¢inde bulunan kimseye yol géstermek mi
istiyorsun?”’7% ayetiyle Yiice Allah’in fiziken duyurmay1 kastetmedigi aciktir. Aksine
Allah Tedl, burada hidayetin yalnizca kendi giicii dahilinde oldugunu kastetmistir.
Allah Teala, Resulullah’in bundan aciz oldugunu soylemekle’® tebligin sinirlar1 da
belirlenmis olmaktadir.

Peygamberlerin de hesaba ¢ekilecegini sdyleyen Matiiridi’ye gore onlarin ilk
hesap verecekleri hususta teblig vazifesidir. “Elbette kendilerine peygamber
gonderilen kimseleri de gonderilen peygamberleri de mutlaka sorguya cekecegiz!”"'

728 “Rabbinin yoluna hikmetle ve giizel dgiitle gagir.” (en-Nahl 16/125.)

29 el-fsra 17/53.

730 Matiiridi, Te 'vildt, 9/328.

31 Matiiridi, Te vildt, 9/329.

32 Matiiridi, Te 'vildt,10/442.

733 gz-Ziimer 39/41. Benzer Ayet icin bk. es-Stira 42/48; en-Nir 24/54; el-En’am 6/52; el-isra 17/54.
34 Matiiridi, Te vildt, 12/363-364.

385 ez-Zuhruf 43/40.

736 Matiiridi, Te vildat, 13/269-270.

87 el-A’raf 7/6.

183



ayeti buna isaret etmektedir. Ancak peygamberlere sorulmasi sahitlik anlamindadir.
Nitekim Allah “Siz insanlara sahit olasiniz diye”™® buyurmaktadir.”®

Matiiridi’ye gore peygamberlerin kendi kavimlerinin kullandigi dili kullanmas1
tebligin amacina ulasmasina katki saglar. Nitekim “Istisnasiz her peygamberi kendi
kavminin diliyle gonderdik ki onlara acik acik anlatsin.”’*® buyrulur. Peygamberler
ayni dili konustuklar1 kavimlerine el¢i olarak gonderildiginde halk tarafindan daha
kolay benimsenir.’

AAAAAA

benzer kanaatlere sahiptir. Ona gore peygamberler Allah’in, kendisiyle kullari
arasindaki elgileri ve vahyinin tebligcileridir. Bu sebeple onlara iman farz olmustur.
Onlara baglanmak kurtulus vesilesi sayllmis ve hallerini tam ve dogru olarak bilmek
ehl-i iman icin bilgilerin en ehemmiyetlisi kabul edilmistir. "*> Yine ona gore
peygamberler, immetlerine bilhassa akli deliller ileriye siirerek tebligde bulunmuslar
ve onlarla miicadele etmislerdir.”*®

Abese stresinde gecen “Onun arinmamasindan sen sorumlu tutulmayacaksin
ayetini degerlendiren Sablni, peygamberimizin teblig vazifesinin -bazilarinin
iddia ettiginin aksine- devam ettigini ifade etmektedir. Burada iman etmeyenler
yiizlinden {iiziilen Hz. Peygambere teselli vardir. Ayn1 zamanda tipki Matiiridi gibi
teblig faaliyetinin salt bir duyurudan ibaret oldugunu ima etmektedir.’*

kl 120744

.....

haz verenlerle miijdelemeyi peygamberlerin ortak goérevleri arasinda sayarak teblig
sifatini kabul etmekte ve peygamberlerin ilk hesap verecekleri konunun teblig
oldugunu belirtir. Nakli delil olarak Kehf stresi 56 ve Maide siresi 67. ayetleri
gormektedir. Ona gore peygamberlerin takiye yapmasi, Allah’tan aldiklar1 mesajlari
insanlara ulastirmaktan, yeri geldiginde insanlarla miicadele etmekten sakinmalart ve
O0lim korkusu yasasalar dahi tebligden vazge¢cmeleri caiz degildir. Ona gore
peygamberlerin dil ve tsluplar tebligde énemlidir. Teblig salt bir duyurudan ibaret
olup hidayetin kaynagi Allah’tir. Sabtni teblige iliskin Matiiridi kadar detayli
aciklamalara yer vermez. Peygamberlerin teblig sifatina sahip olduklari konusunda
kullar1 arasindaki elgileri ve vahyinin tebligcileridir. Matiiridi gibi teblig faaliyetinin
salt bir duyurudan ibaret oldugunu kabul etmektedir.

738 ol-Bakara 2/143.

739 Matiiridi, Te vildt, 5/315.
70 {hrahim 14/4.

41 Matiiridi, Te vildt, 7/487.
742 Sabini, el-Miinteka, 21.
743 Sabini, el-Biddye, 176.
744 Abese 80/7.

5 Sabini, el-Miinteka, 233.

184



UCUNCU BOLUM

MATURIDI VE SABUNI’NIN PEYGAMBERLIKLE
ILGILi KELAMIi TARTISMALARA
YAKLASIMLARI

Peygamberlik kurumu ile peygamberlere yonelik itirazlar ve karsi ¢ikmalar
geemisten giliniimiize kadar az veya ¢ok hep olmustur. Bu boliimde peygamberlik
inanci etrafinda gelisen tartigmalara Matiiridi ve Sabini’nin eserlerinde yer verdigi
konular baglaminda deginilecektir. Peygamberlerin sayisi, insanlar arasindan
secilmesi, peygamberler arasinda iistiinliik tartigsmalari, peygamberligin sona ermesi,
peygamberlerin gaybi bilip bilmedigi, kadinlardan peygamber secilip secilmedigi,
melekler ve cinlerden peygamber gelip gelmedigi ve peygamberlerin giinah isleyip
islemedigi gibi tartismalar bu baslik altinda ele alinacaktir. Ayrica peygamberlerin
sehirli olmas1 meselesine Matiiridi’nin eserlerinde degindigi bir konu olmasi itibariyla
yer verilecektir. S0z konusu tartismalar Matiiriddi ve Sabini’nin gorisleri
muvacehesinde mukayeseli olarak ele alinacaktir.

185



1. PEYGAMBERLERIN SAYISI

Kelami ekollere gore ilk peygamber Hz. Adem;® son peygamber ise Hz.
Muhammed’dir. 2 Bu ikisi arasinda peygamberler gelip gegmistir. Hz. Adem’le
baslayip Hz. Muhammed’le son bulan peygamberlerin sayis1 hakkinda farkli goriisler
vardir. > Kur’an-1 Kerim’de adi gecen kisilerden yirmi besinin nebi/resul oldugu
hususunda ittifak vardir. Bunlar; Hz. Adem, Hz. idris, Hz. Ndh, Hz. Hud, Hz. Salih,
Hz. ibrahim, Hz. Lat, Hz. Ismail, Hz. Ishak, Hz. Yakub, Hz. Yasuf, Hz. Eyytb, Hz.
Suayb, Hz. Musa, Hz. Harin, Hz. David, Hz. Siileyman, Hz. ilyas, Hz. El-Yesa’, Hz.
Ziilkifl, Hz. Ytnus, Hz. Zekeriyya, Hz. Yahya, Hz. isa ve Hz. Muhammed’dir. Ayrica
Hz. Uzeyir, Hz. Lokman ve Hz. Ziilkarneyn’in isimleri gecer. Ancak peygamber mi
yoksa veli mi olduklar1 hususunda ortak bir kanaat s6z konusu degildir.* Bu ii¢ kisinin
peygamberligi hakkinda Sabtni goriis belirtmezken Matiiridi, Hz. Uzeyir’in veli
oldugunu ifade etmektedir. Hz. Lokman ve Hz. Zilkarneyn’in peygamber
olmadiklarini belirtmektedir.® Dolayisiyla onlarin hikmet sahibi veli kullar olduklart
sOylememiz miimkiindiir.

Hz. Peygamber’e atfedilen bazi rivayetlerde, onun “Nebilerin sayis1 yiiz yirmi
dort bin, resullerin sayisi yiiz on bestir.”® dedigi aktarilir. Ibn Atiyye (1. 541/1147)
peygamberlerin sayist ile ilgili rivayetin sahih olmadig1 kanaatindedir.” ibn Hacer (&1.
852/1449) bu hadisin merfu oldugunu belirtmektedir.® Kastallani (61. 923/1517) s6z
konusu hadisin Ibn Hibban (1. 354/965) tarafindan sahih olarak degerlendirildigini
belirtmektedir.®

Adem” ismi Kur’an-1 Kerim’de yirmi bes ayette gecmektedir. Hz. Adem’in ilahi hitaba muhatap

oldugunu gosteren ayetler i¢in bk. el-Bakara 2/33, 35, 37; Al-i imréan 3/33, 59; el-A’raf 7/ 11, 19,

26-27, 31, 35, 172; el-Hicr 15/26-31; el-Isra 17/61, 70; Taha 20/ 115-117, 120-121 61, 70. Pezdevi,

Ehl-i kiblenin Hz. Adem’in peygamberligi konusunda ittifak halinde oldugunu ifade etmektedir. bk.

Pezdevi, Ehl-i Stinnet Akaidi, 145.

2 Ebd Talib el-Mekki, el-Hiddye ild buligi n-nihdye (Beyrut: 2008), 1/467; Abdukahir el-Ciircani,

Dercii’d-Diirer fi Tefsiri’l-Kur’ani’l-Azim thk. Talat Salah el-Ferhan- Muhammed Edib Sekir

(Amman: Dari’l-Fikir, 2009), 1/253; Omer Nesefi, Islam Inancinin Temelleri Akaid haz. M. Seyyid

Ahsen (istanbul: Bayrak Yaylari, 1995), 117; Sabini, el-Miinteka, 33; Seffarini, Levdimu’l-

envdru’l-behiyye, 2/263.

Bilgiz, “Kur’an’da Niibiivvet Peygamberlik”, 46.

en-Nisa 4/164; el-En’am 6/83-87,89; el-Enbiya 21/48-91; el-Mii’min 40/78.

Matiiridi, Te vildt, 6/50, 148, 354, 367, 368, 9/132, 11/264.

Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/266; Ebii’l-Muzaffer Sem’ani, Tefsirii’l-Kur’dn thk. Mustafa

Abdulkadir Ata (Riyad: Daru’l-vatan, 1997), 1/503; Kadi lyaz, es-Sifa bi tarif-i hukuku’l-Mustafa

1/758; Bedreddin Ayni, Umdetii’I-kari fi serhi Sahihi’I-Buhdri (Beyrut: Daru ihyau’t-turasi’l-arab,

2010), 15/204.

7 Ibn Atiyye el-Endeliisi, el-Muharrerii’l-veciz fi tefsiri’l-kitabi’l- ‘aziz thk. Abdusselam Abdussafi
Muhammed (Beyrut: Daru’l-kiitiibii’l-ilmiyye, 2000), 2/137.

8 Tbn Hacer el-Askalani, Fethu 'I-bari bi-serhi Sahihi’I-Buhdri (Beyrut: Daru’l-marife, 1959), 6/361.

® Ahmed b. Muhammed el-Kastallani, el-Mevdhibii’I-Lediinniyye (Kahire: el-Mektebetii’t-tevfikiyye,

2010), 2/517.

o o b w

186



Tablo 1. Peygamberlerin Sayisina Dair Atif Yapilan Ayetler

Siire Adi Siire No/Ayet No

“Biz  hi¢bir toplumu, kendilerine
gonderilmig belli bir kitap olmadan
heldk etmedik.” (el-Hicr 15/4)

“Her  iimmetin  bir  peygamberi
olmugstur. Onlarin peygamberi geldigi
(tebligini yaptigi) zaman, aralarinda
adaletle hiikmedilir ve onlara asla
zulmedilmez.” (Ytnus 10/47)

“Onun ardindan da bir¢cok peygamberi
kendi topluluklarina génderdik; onlara
acgtk  mucizeler getirdiler.” (Y{nus
10/74)

“Hig¢bir iimmet yoktur ki i¢lerinden bir
uyarici gelip ge¢gmemis olsun.” (Fatir
35/24)

“Merkezinde halka ayetlerimizi okuyan
bir peygamber gondermedik¢e rabbin
memleketleri heldk etmez. Biz, iilkeleri
ancak halki zuliimde 1srar edince heldk
ederiz.” (el-Kasas 28/59)

“Daha once kissalarini sana
anlattigimiz peygamberler gonderdik.

Anlatmadigimiz (nice) peygamberler
de gonderdik.” ((en-Nisa 4/164)

Bazi rivayetlerde yiiz yirmi dort bin peygamberin, ii¢ yiiz on ii¢liniin resul
oldugu ifadeleri de yer alir.) Baz1 rivayetlerde ise peygamberlerin sayisinin iki yiiz
yirmi dért bin oldugu aktarihr.!* Matiiridi ve Sabiini konuya rivayet agisindan degil
ilkesel olarak yaklagsmiglardir. Onlara gore eger belli bir say1 belirtilirse bu durumda
riskli bir durum ortaya ¢ikar. Gergekte belirtilen sayidan daha fazla veya daha az
peygamber olabilir. Ayrica bu rivayetin Hz. Peygamber’e aidiyeti kesinlesse bile bu
durumda da verilen sayimin kesretten kinaye olup olmadigi ayr1 bir tartisma konusu
olacaktir. Dolayisiyla peygamberlere imanin bir geregi olarak tiim peygamberlere say1

Matiiridi
Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Atif yapar.

Sabiini

Atif yapar.

Atif yapmaz.

Atif yapmaz.

Atif yapmaz.

Atif yapmaz.

Atif yapar.

10" Ciircani, Dercii’d-diirer, 1/253; Seffarini, Levaimu’l-envaru’l-behiyye, 2/264.

1 Nireddin Halebi, es-Siretii’l-Halebiyye (Insanii’l-‘uytin fi sireti’l-emini’l-me’min) (Beyrut: Daru’l-

kiitiibii’1-ilmiyye, 2006), 3-391.

187



belirtmeksizin inandim demek daha dogrudur.? Ote yandan “Peygamberlerin bir
kismini bundan once sana haber verdik, bir kismini ise haber vermedik.” 13 ayeti ile
yiiz yirmi dort bin rakaminin telaffuz edilmesi ¢eligki arz etmektedir.

Tablo 2. Peygamberlerin Sayisina Dair Atif Yapilan Rivayetler

Rivayet Matiiridi Sabani
“Nebilerin sayist yiiz yirmi dort bin, Atif yapar ancak Atif yapmaz.
resullerin sayisi1 yiiz on bestir.” benimsemez.

Kur’an’da adi gegen peygamberlerin yaninda kendisinden bahsedilmeyen
peygamberler de vardir.'* Matiiridi’ye gére biitiin peygamberleri tanimak ve ismen
bilmek imanin geregi olsaydi Allah, Kur’an’da hepsini bize tanitirdi. Bizden istenen,
onlar1 tasdik edip hepsine birden iman etmektir. Bu durumda onlarin isimlerini
bilmeyen ama hepsine birden iman eden kimse miimin say1lir, aksi diisiiniilemez.'®

Aralarinda ayirim yapmaksizin biitiin peygamberlere iman etmek gerektigini
ifade eden Matiiridi, peygamberlerin sayisi noktasinda bir tartismaya girmez. Ona gore
biz peygamberlerin kendilerini ve isimlerini tanimakla degil yalnizca onlarin Allah’tan
getirdikleri haberleri bilmek ve iman etmekle miikellefiz. Ayni sekilde Cenab-1
Hak’tan gelen vahiylerin her birine biitiin ayrintilari ile bilmekle de yiikiimlii degiliz.
Diger peygamberlerin tamamini veya onlardan herhangi birini inkadr etmeden
peygamberlerin hepsine iman etmek gerekir.*®

Kur’an’da her timmete bir peygamber gonderildigi ve aralarinda adaletle
hilkmedildigi belirtilmektedir. " Matiiridi’ye gére s6z konusu Aayet, Hz.
Muhammed’den 6nce gegen biitiin kavimlere peygamber gonderildigini agik olarak
ifade etmektedir. “Aralarinda adaletle hiikmedilir” ifadesi ise peygamberlere
inananlarin kurtulacagini, inanmayanlarin ise bunun karsiligini1 gorecekleri anlamina
gelmektedir. ¥ Ayni sekilde “Onun ardindan da bir¢cok peygamberi kendi

9519 3

topluluklarina génderdik; onlara agik mucizeler getirdiler. yeti de her topluluga

bir peygamber gonderildigini ispat etmektedir. Onlara agik mucizeler getirmeleri ise

2 Matiiridi, Te ' vildt, 4/192, 5/419; Sabini, el-Miintekd, 28. Benzer bir goriis icin bk. Ebii’l-Kasim
Taciilkurra Kirmani, Gara ibii't-tefsir ve ‘acd’ibii’t-te’vil (Beyrut: Miiessesetii ulumi’l-Kur’an,
2010), 2/1034.

13 en-Nisa 4/164.

14 “Daha &nce kissalarim sana anlattigimiz peygamberler gonderdik. Anlatmadigimiz (nice)
peygamberler de gonderdik. Allah Musa ile de dogrudan konustu.” en-Nisa 3/164; “And olsun,
senden once de peygamberler gonderdik. Onlardan sana kissalarini anlattigimiz kimseler de var,
durumlarmi sana bildirmedigimiz kimseler de var...” el-Mii’min 40/78.

15 Matiiridi, Te 'vilat, 4/192, 5/419.

16 Matiiridi, Te vilat, 13/100.

17 “Her {immetin bir peygamberi olmustur. Onlarin peygamberi geldigi (tebligini yaptig1) zaman,
aralarinda adaletle hitkkmedilir ve onlara asla zulmedilmez.” Y@nus 10/47.

18 Matiiridi, Te vilat, 7/77.

1% Yinus 10/74.

188



muhtemelen peygamberlerin dile getirdikleri risalet ve niiblivvet davasina dair deliller
ve kanitlar anlamina gelebilir.?

Matiiridi’nin her kavme peygamber gonderildigini ispat i¢in delil saydigi baska
ayetler de vardir. Ona gore; “Biz hi¢bir toplumu, kendilerine gonderilmis belli bir kitap
olmadan heldk etmedik.” #* ayeti, “Merkezinde halka dyetlerimizi okuyan bir
pevgamberi gondermedik¢ce Rabbin memleketleri heldk etmez. Biz, iilkeleri ancak halki
”22 ayeti ile birlikte degerlendirilmelidir. Bu
durumda, kitab1 insanlara okuyan elgilerin tiim kavimlere gonderildigi sonucu ¢ikar.?
Sonug olarak ona gore hangi grup, renk ve irktan olursa olsun Allah her iimmete
mutlaka bir uyaric1 gondermistir. Onlar da insanlara Allah emirler vermis, yasaklar
koymus veya miibah kilmistir.?*

zultimde 1srar edince helak ederiz.

Peygamberlerin sayist konusunda Sabini, sinirlarin Matiirldi tarafindan
cizildigi kanaatindedir. Ona gore bu hususta Matiiridi’nin su sozleri meseleye dair
ilkeyi ortaya koymaktadir: “Peygamberlerin sayisin1 bilmeye ihtiyacimiz yoktur. Biz
ilk peygamberin Hz. Adem son peygamberin Hz. Muhammed olduguna iman ederiz.
Onlarin arasinda nebiler ve resuller gelmistir.”?

Peygamberlerin sayisi izerinden yiiriitiilen tartisma, Sablini’ye gore saglikli bir
tartisma degildir. Zira peygamberlerin sayisi Kur’an’da net olarak ifade edilmemis
aksine bir kisim peygamberlerin bir kismina Kur’an’da yer verilmedigi agik¢a ifade
edilmistir. ?® Ona gore Allah kullarma liitfunun bir tezahiirii olarak insanlardan
peygamberler segmistir. ik insan ve ilk peygamber ise Hz. Adem’dir.?” Ancak
peygamberlerin sayist ile ilgili kesin bir rakam sdylemek miimkiin degildir. Zira
konuyla ilgili gelen rivayetler ahad haberdir. Ahad haber ise kesin bilgi olusturmadigi
gibi inan¢ noktasinda da baglayic1 degildir. Dolayisiyla peygamberlerin sayisinin
nakledilen haberlerde bildirilen sayilarla sinirlandirmak dogru degildir. Ciinkii daha az
ya da daha fazla olmas1 miimkiin iken belli bir say1 ile sinirlandirmak beraberinde
birtakim problemleri getirir. Eger peygamberler belirtilen sayidan daha fazla ise
bazilarini niiblivvet sayisindan ¢ikarmis oluruz. Ya da daha az ise nebi olmayan
bazilarini niiblivvete dahil etmis oluruz. Bunlarin higbiri caiz degildir. Ona goére bu
hususta en dogru olan, peygamberleri toplu olarak ikrar etmek ve onlarin sayisinin
bilinmesini Allah’a havale etmektir. Miisliimanlarin bu hususta tutumu su olmalidir:

20 Matiiridi, Te 'vildt, 7/105.

2L el-Hicr 15/4.

22 gl-Kasas 28/59. Benzer bir ayet igin bk. Fatir 35/24.

2 Matiiridi, Te 'vilat, 8/16, 11/75.

24 Matiiridi, Te 'vilat, 12/43.

%5 Sabhni, el-Miinteka, 28.

% “Daha once kissalarini sana anlattifimiz peygamberler gonderdik. Anlatmadigimiz (nice)
peygamberler de gonderdik.” (en-Nisa 4/164).

Sabuni, el-Miinteka, 28, 33.

N
3

189



“Biitiin nebi ve resullere iman ederiz. Peygamberlerin ilki Hz. Adem, sonuncusu Hz.
Muhammed’dir.”?®

Sablni’nin bu husustaki kanaatini daha acik ifade etmek gerekirse, onun temel
referanst Kur’an’da adi gegen peygamberleri kabul etmek, ahad haberlerde gegen
peygamberlerle ilgili rivayetleri ise baglayici olmamasi itibariyla delil saymamaktir.
Ona gore Kur’an’in risalet ve niibiivvetini sdyledigi herkesin nebi ve resul olduguna
inanilir. Kur’an’da hakkinda bilgi verilmeyen fakat kissalarda ve tarihte gecen
kimseler hakkinda ise ne olumlu ne de olumsuz bir hiikiim vermeden susmak gerekir.?°
Ornek vermek gerekirse Hz. Meryem peygamber degildir.>® Ancak onun Hz. Misa ile
yol arkadasinin kissasinda gecen “Derken kullarimizdan bir kul buldular...”®* ayetinde
gecen ‘Abd’ igin, nebidir demektedir. Buna delil olarak ise kesin olarak “Benimle
birlikte gelirsen sabredemezsin.”3? demesini delil getirmektedir. Fakat ona Hizir ya da
Yiisa demek yerine Abd demenin dogru olacagi ifade etmektedir.

Tablo 3. Peygamberlerin Sayisina Dair Atif Yapilan Akli Temellendirme

Mitiiridi  v* Biitiin peygamberleri tanimak ve ismen bilmek imanin geregi olsaydi Allah

Kur’an’da hepsini bize tanitirdi.
v" Peygamberlerin kendilerini ve isimlerini tanimakla degil yalnizca onlarin

Allah’tan getirdikleri haberleri bilmek ve iman etmekle miikellefiz.

Sabiini v' Peygamberlerin sayisinin nakledilen haberlerde bildirilen sayilarla
sinirlandirmak dogru degildir. Ciinkii daha az ya da daha fazla olmasi
miimkiin iken belli bir say1 ile smirlandirmak beraberinde birtakim
problemleri getirir. Eger peygamberler belirtilen sayidan daha fazla ise
bazilariin nebi olmasinin bu sinirdan ¢ikarmis oluruz. Ya da daha az ise
nebi olmayan bazilarini niibiivvete dahil etmis oluruz

Peygamberlerin sayisini herhangi bir rakam ile sinirlandirmak Sabini’ye gore
peygamberlerin sayisini arttirma ya da eksiltme olabilir. Bu durumda bazi nebilerin
niibiivveti inkar edilmis olur veya nebi olmayan kimselerin nebi sayilmasi sonucunu
dogurabilir.  Dolayisiyla peygamberlerin  sayisi  meselesinde  Matiiridi’nin
‘korunma/kaginma’ ongdéren yaklasimini benimsemek en dogru olanidir. Nitekim
insanlar Hz. Ibrahim’in kimi kurban ettigi hususunda (Hz. Ismail mi Hz. ishak mi)
ihtilaf etmislerdir.3*

28 Sabini, el-Kiféiye, 190.
29 Sabini, el-Kiféiye, 189.
30 Sabini, el-Miinteka, 182.
31 el-Kehf 18/65.

32 el-Kehf 18/67.

33 Sabani, el-Miinteka,128.
34 Sabani, el-Miinteka, 28.

190



Gorildiigii ilizere Sablini, peygamberlerin sayisi meselesinde mezhep
imamimiz dedigi Matiiridi’nin goriislerine siki1 sikiya baglidir. Diisiincelerini ortaya
koyarken tek referans kaynagi yine Matiiridi’dir. Bu durum onun Matiiridi kelam
anlayigina sadik bir miitekkellim oldugunu gostermesi bakimindan 6nemlidir. Ancak
onun Hz. Ytsuf’un kardeslerinin de peygamber olabilecegi seklindeki kanaati son
derece manidardir. O, “Hz. Yakup un diger ¢ocuklar1 da nebi oldugunu sdyleyenler
vardir” demekte ve onlarin nebiligini kabule agik kap1 birakmaktadir.®® Hz. Yasuf’un
kardeslerinin “Bu hiwrsizlik yapmissa kardesi de daha once hirsizlik yapmisti.”®
demelerini (bu agikea bir iftiradir) tevil eden Sabini, ayn1 iddiasini bu kez Matiiridi’ye
dayandirarak tekrar eder. Sabini, Matiiridi’nin “Bu s6zii agiklamaya yorumlamaya
gerek yoktur. Ciinkii o zaman peygamber degillerdi” dedigini ifade etmektedir.3’
Arastirmamizda Matiiridi’nin bdyle bir iddiasin1 géremedik. Ancak benzer ifadelere
cesitli keldmi eserlerde rastlamak miimkiindiir. Bakara Stresi 136. ayette gecen
“Llu¥ly sty 345 ciimlesinde yer alan BlwYls kelimesi ile kastedilen Sabtni
sonras1 miielliflerden Ebii’l Hasan Ali b. Ahmed es-Sebti’ye (61. 614/1217) gore “Hz.
Yasuf’un kardesleri ve kabilesinden biri olabilir.”*® Zira Sabtini’nin elindeki Matiiridi
kaynaklarmin neler oldugunu bilmedigimiz gibi Matiirldi’nin giiniimiize ulasmayan
eserleri oldugu da dikkate alindiginda, s6z konusu iddianin teyide muhtag¢ bir konu
oldugunu belirtmek durumunday1z.

Tablo 4. Peygamberlerin Sayisina Dair Atif Yapilan Kisi ve Gruplar

Kisi ve Gruplar Matiiridi Sabiini
Selef-i salihin alimleri Atif Yapar. Atif Yapar.
Ebl Hanife Atif Yapar. Atif Yapar.

Sonug olarak peygamberlerin sayis1 konusunda Matiiridi ve Sabiini tartigsma
yapmay1 yersiz goriir Ve hepsine birden iman etmenin yeterli olacagi kanaatindedir.
Peygamberlerin sayisi ile ilgili gelen rivayet ahad haber oldugu i¢in her iki miitekellim
icin de kesin bilgi olusturmadig: gibi say1 vererek sinirlandirmak, peygamberlerin
sayisint azaltmak ya da fazlalagtirmak anlamina gelecegi i¢in dogru degildir.
Aralarindaki farklilik ise Hz. Ytsuf’un kardeslerinin nebilikleri meselesidir. Sabiini
onlarin nebiligini Matiiridi’ye nispet ederek dillendirse de Matiiridi’nin elimizdeki
eserlerinde bunu teyit edecek bir bilgi bulunmamaktadir.

w
o

Sabini, el-Miinteka, 64; a.mlf., el-Biddye, 96-97.

Yasuf 12/77.

Séabini, el-Miinteka, 78.

3 Ebu’l Hasan Ali b. Ahmed es-Sebti, Tenzihu 'I-el-Enbiyd (Liibnan: Daru’l-fikri’l-muasir, 1990), 141.

w W
~N O

191



Ismi gecen Kisi

Hz. Adem
Hz. Idris
Hz. Niih
Hz. Hud
Hz. Salih

Hz. Ibrahim
Hz. Lit

Hz. Ismail
Hz. Ishak

Hz. Yakub
Hz. Yisuf

Hz. Eyyub

Hz. Suayb
Hz. Musa

Hz. Hdarin

Hz. David

Hz. Siileyman
Hz. Ilyas
Hz. El-Yesa’
Hz. Ziilkifl

Hz. Yunus

Matiiridi

[k peygamberdir.

Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.

Peygamberdir.

Tablo 5. Kur’an’da adi gecen Kisilerin peygamber kabul edilme durumlari

Peygamber Nitelendirmesi

192

Sabaini

Ik peygamberdir.

Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.

Peygamberdir.



Hz. Zekeriyya
Hz. Yahya
Hz. Isa
Hz. Muhammed
Hz. Uzeyir
Hz. Lokman

Hz. Ziilkarneyn

Hz. Meryem

Hz. Yisuf’un
kardesleri

Hz. Musa’nin Yol
Arkadagt

Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.

Son peygamberdir.
Velidir.

Peygamber degildir.

Peygamber degil,
hiikiimdardir.

Peygamber degildir.

Goriis belirtmez.

Goriis belirtmez, “abd” demek
yeterlidir.

193

Peygamberdir.
Peygamberdir.
Peygamberdir.

Son peygamberdir.

Gortis belirtmek dogru olmaz;
susmak gerekir.

Peygamber degildir.

Peygamberdir.

Nebidir. “Abd” demek daha
isabetlidir.






2. PEYGAMBERLIGIN VEHBILIiGi

Niibiivvet inanci etrafinda tartisilan konulardan birisi de peygamberligin vehbi
mi yoksa kesbi mi oldugu konusudur. Peygamberlik Kur’an-1 Kerim’de ifade edildigi
tizere vehbidir. Yani insanin ¢alisarak elde edebilecegi bir makam veya yaptigi hayirh
bir amele karsilik olarak verilen bir miikafat degildir. Allah’in kullar1 arasindan
kendisinin sectigi kimselere verilen serefli bir vazifedir.® Dolayisiyla niibiivvet vehbi
bir gorevdir. Insanlar yeryiiziiniin en fazla sorumluluk isteyen isi olan peygamberlik
vazifesi igin Allah tarafinda secilip gorevlendirilir.*

Peygamberligin vehbi mi yoksa kesbi mi oldugu tartismasinda Matiiridi’nin
kanaati olduk¢a net ve aciktir. Ona gore peygamberlik, calismanin, emegin veya
gayretin sonucu degil; Allah’in segmesi ile gergeklesir.*! Dolayisiyla bazi insanlar,
yeryliziiniin en fazla sorumluluk isteyen isi olan peygamberlik vazifesi i¢in Allah
tarafinda secilip gorevlendirilmistir.*?

“Gergek su ki, biz dilersek sana vahyettigimizi ortadan kaldiririz.”* ayeti ona
gbre peygamberligin ve vahyi ibkd etmenin, Allah’in kullarina bir litfu oldugunu
bilmelerini hatirlatmadir. Yani peygamberlere vahiy gonderilmesi ve insanlar i¢in elgi
olarak belirlenmesi bir gayretin, cabanin veya hak etmenin sonucu degil bir lituftur.*

Peygamberlik sayet salih amellerin veya iyiliklerin bir karsiligi olsaydi
peygamberlerin bunu hak etmeleri i¢in dmiirlerinin bir kismin1 tamamladiktan sonra
bu goreve miistahak olmalart gerekirdi. Bu hususa dikkat ¢ceken Matiiridi soyle
demektedir: “Sayet niibiivvet yapilan iyi ameller sonucu hak edilen bir gorev olsaydi
cocukluk doneminde Hz. Yahya’ya peygamberlik verilmemesi gerekirdi. Oysa ona
daha gocukken hikmetin verildigi belirtilmektedir ki*® bu durum peygamberligin vehbi
olmasinin bir tezahiiriidiir.*®

Matiiridi’ye gore Allah’mn “el-ekram” (»_S¥)) olmasi*’ peygamberligin vehbi
oldugunu kesin olarak ispatlar. Allah “Oku! Senin Rabbin en comert olandwr.” buyurarak
Hz. Muhammed’i risalet ve niibiivvet i¢in se¢mesinin, ona Kur’an’t dégretmesinin
tamamen bir litfu ve thsanmi oldugunu, kendisinin bunu hak etmesinden Otiirii

39 el-Bakara 2/90; Tbrahim 14/11.

40 Al-i Tmran 3/33; el-En-am 6/124.

4 Matiirldi, Te 'vilat, 12/239-241.

42 Matiiridi, Te 'vilat, 9//200, 534.

4 el-Isra 17/87.

4 Matiiridi, Te 'vilat, 8/390.

4 Meryem 16/12.

46 Matiiridi, Te 'vildt, 9/166.

“Oku! Senin Rabbin en comert olandir. O, kalemle yazmayi Ogretendir, insana bilmedigini
ogretendir.” (el-Alak 96/3-5).

195



olmadigini bildirmek istemistir. Ciinkii Allah bunu minnet, liituf ve ihsan baglaminda
belirtmistir. Zira “ekrem” liitufta bulunma niteliginin zirve noktasini ifade eder.*®

Matiiridi, diinyada elde edilen rizik ve nimetlerin paylasimina yanasmayan
kimselerin kinandig1 ayeti*® tevil ederken, Allah’m kimi kullarini birtakim nimetler ile
iistiin kildigini1 ifade eder. Ona gore buradaki istiinliik elde edilmis bir durum degil
Allah’in verdigi bir {istiinliiktiir. Insanlar diisiindiikleri taktirde bu {istiinliige ve
liituflara Allah’in rahmeti ve inayeti sayesinde ulastiklarini bilirler. Ardindan
peygamberligin Allah’n takdiri ile ger¢eklesen bir durum oldugunu belirterek sunlari
sOyler: “Allah, peygamberlik ve diger nimetlere nail olmanin, hak etmek ve layik
olmakla degil kendi liitfu ve rahmeti ile oldugunu haber vermistir.”>°

Matiirldi’ye gore peygamberlik kesbi bir hal olsaydi, bunu elde etmek isteyen
kimseler arasinda bir yaris olacagi gibi diger insanlarin engellemeleri sebebiyle
peygamberler sahip olduklari makama ulasamazlardi. Ona gore Allah Teala birtakim
ozelliklerine giivenerek niibiivvet iddiasinda bulunan kimseyi engelleyecektir.
Mekkeli miisrikler Hz. Peygamber’in niibiivvet gorevi ile vazifelendirilmesinde, onun
getirdigi ayetlerden ¢ok getiren kimseye yani Resulullah’a itiraz ediyorlardi. Onlara
gore peygamber daha zengin, daha itibarli ve sohretli birisi olmaliydi. Bunun tizerine
Allah risaleti kime verecegini en iyi kendisinin bilecegini beyan ederek bu iddialar
bosa ¢ikarmistir.>

Matiiridi “peygamberlerin fakir ve yoksul kimselerden degil zenginlerden
secilmesi gerektigi” diisiincesini kabul etmez. Ona gore peygamberler (genel olarak)
yoksul idiler. Bir insan olarak yemek yerlerdi ve kendi ihtiyaglarin1 karsilamak tizere
carst pazarda dolasirlardi. Hz. Muhammed dahil onlarin bu hélleri peygamber
olmalarma bir engel olmamistir. Ayrica yoksul ve ihtiya¢ sahibi biri peygamberlik
gorevine zengin ve varlikli kimselerden daha liyakatlidir. Zira insanlar zenginlik, miilk
ve saltanat sahibi kimselere zaten tabi olurlar. Ancak bu baglanmanin samimiyeti ayirt
edilemez. 2 Onun bu tespiti, peygamberlerin genel olarak yoksullar arasindan
secilmesinin hikmetine dair yerinde bir agiklamadir.

Peygamberlerin se¢cimi  noktasinda Sablini’nin, ayrintili tartigmalara
girmedigini goriiyoruz. Niibiivvet meselesinde olduk¢a kapsamli agiklamalara yer
veren, tartigmalara deginen ve cevaplar olusturan Sablni’nin peygamberlerin se¢imi
meselesine ¢ok fazla deginmemesi, i¢inde yasadigi donemde bdylesi bir tartigmanin
olmadigina igaret etmektedir. Ona gore risalet makami beserin ulagabilecegi en yliksek

48 Matiiridi, Te 'vilat 17/292.

4 “Allah kiminize kiminizden daha fazla rizik verdi. Ama kendilerine fazla verilenler, riziklarin
ellerinin altindakilerle paylasip da onlar1 bu hususta kendileriyle esit hale getirmeye yanasmiyorlar.
Peki, onlar Allah’in nimetini inkar etmis olmuyorlar mi1?” (en-Nahl 16/71).

%0 Matiiridi, Te 'vilat, 8/171.

51 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 208.

52 Matiiridi, Te vildt, 10/256.

196



makamdir. Allah kimi peygamber kilacagmi daha iyi bilir.>® .> Ona gore kesb,
eylemin bir sebebidir; yaratmanin degildir. Alma sebebidir; verme sebebi degildir.*®
Dolayistyla peygamberlik beserin kesbi ile degil Allah’in gorev vermesiyle vehbi
olarak gerceklesir.

Peygamberligin vehbiligi tartismasina Matiiridi daha fazla yer verirken, Sabtini
daha az yer verdigi gorilmiistir. Bu durum i¢inde yasadiklar1 dénemin kelami
atmosferinin farkli olmasmin bir tezahiirii olarak goriilebilir. Goriildiigi lizere
Matiiridi ve Sablni, peygamberligin calisilarak kazanilan ya da bir emegin {riinii
olarak elde edilen gorev olarak degil, Allah’in se¢imi ile ger¢eklesen bir durum olarak
gormektedir. Dolayistyla her iki miitekellim i¢in de peygamberlik kesbi degil vehbidir.

53 Sabini, el-Miinteka, 171.
5 Sabani, el-Miinteka, 171.
55 Sabani, el-Miinteka, 181.

197






3. PEYGAMBERLER ARASINDA USTUNLUK
MESELESI

Kuran-1 Kerim’de “O peygamberlerin kimini kiminden iistiin kildik.” ®
anlaminda peygamberler arasinda iistiinliik oldugunu agikca ifade eden ayetler oldugu
gibi® iceren “Onlar arasinda ayirim yapmayiz.”® seklinde ayetler de vardir. Benzer
sekilde peygamberler arasinda derece farki oldugunu ima eden hadislerin yaninda,
tistiinliik tartismasini yasaklayan hadisler de mevcuttur.>® Ayrica s6z konusu hadisi
farkli kanaatlerine referans kabul eden ¢ok sayida miifessir bulunmaktadir.® Bu
tartigmanin Islam inang sisteminin 6ziinii olusturmadig1 dolayisiyla tartismanin bir
faydasinin olmadigini iddia edenler vardir. Ancak kaynaklarda heniiz hicri birinci
asirda meselenin tartigildigina dair isaretler yer almaktadir.® Ayrica giiniimiizde
istiinliik tartismalarinin peygamberler icin degil, halifeler i¢in oldugunu daha sonra
peygamberler i¢in de yapilmaya baslandigini iddia edenler oldugu gibi®? peygamberler
arasinda bir siralamaya gitmenin insanin sorumlulugu agisindan faydasinin olmadigin
belirtenler de vardir. Kur’an’da tiim peygamberlerin bilgisi verilmemisken ve
peygamberlerin fiillerine dair tiim bilgilere sahip olmayan insanlarin bdyle bir
siralama yapmasindan da bir fayda olmayacaktir.®?

Peygamberlerin diger insanlara gore Allah katindaki dereceleri bakimindan en
{istiin konumda bulundugu hususunda alimler arasinda ittifak vardir.%* Ehl-i siinnet
genel olarak, peygamberlerin el¢i olan meleklerden, el¢i olan meleklerin peygamber
olmayan insanlardan, peygamber olmayan insanlarin da diger meleklerden iistiin
oldugu goriisiindedir. % Peygamberler arasindaki iistiinliik tartismasinda; onlarin

5 el-Bakara 2/253; el-Isra 17/55.

57 el-Bakara 2/253; el-Isra 17/55.

58 el-Bakara 2/136; en-Nisa 4/152.

% Bunun en énemli delili, bir Yahudi’nin “Hz. Musa’y: insanlik iizerine tercih eden Allah’a yemin
ederim” demesi lizerine Ensar’dan birinin ona tokat atmasi neticesinde Hz. Peygamber’in “Allah’in
peygamberleri {izerinde istiinlik gozetmeyiniz” buyurmasidir. Bk. EbG David, Siinen, 4/121,;
Buhari, “Husumat”, 1; Miislim, “Fadail”, 159. Buna benzer bir hadise Ebi Seybe’de rastlamaktayiz:
“Peygamberler arasinda se¢cim yapmayiniz.” ibn Ebi Seybe, Musannef 17/481. Ayrica bk. Taberant,
Mu’cemu’l-evsat thk. EbG Muaz Tarik b. Avdellah b. Muhammed- Ebu’l-Fazl Abdulmuhsin b.
Ibrahim el-Hiiseyni (Kahire: Daru’l-haremeyn, 1995), 1/88; Kelabazi, et-Ta rif li mezheb-i ehli 't-
tavsif (Beyrut: Daru’l-kiitiibi’1-ilmiyye, 2009), 69.

60 Tahavi, Serhu Medni’l-Asar (Beyrut: Alemii’]-kiitiib, 1994), 4/315; Vahidi, Tefsiri'I-Basit 13/407.

61 Ulvi Murat Kilavuz, “Insan m1 Melek mi? Tiirler Arasinda Efdaliyet Meselesine Bir Bakis”, Ankara
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 56/1 (2015), 3.

62 Qalih Sabri Yavuz, “Kelamda Efdaliyet Meselesi ve ibn Kemal’in Efdaliyyetu Muhammed Risalesi”,

Dinbilimleri Akademik Dergisi 5/1 (2005), 147.

Crmnar, “Islam Kelam Agisindan “Niibiivvet” Kurumuna Cagdas Bir Yaklasim”, Siyer Arastirmalar

Dergisi 10 (2021), 163.

64 Bagdadi, Usili’d-din, 164-166; Pezdevi, Ehl-i Siinnet Akaidi, 293; ibn Fiarek, el-Miicerrad, 175;
Razi, Mealimu usuli’d-din, 182.

8 Teftazani, Serhu’l-Akaid, 364.

63

199



vahye muhatap olus sekilleri, niibiivvetlerinin devam ettigi siire, peygamberlikle
gorevlendirilmelerinin yerel veya evrensel olmasi gibi hususlar giindeme getirilmistir.
Ayrica peygamberlerin bir kismina kitap verilmis bir kismina ise suhuf verilmistir.
Bazi peygamberler vasitasiz bir sekilde Allah ile konusmus bazilar1 ise melek
araciligiyla veya diger yontemleriyle vahye muhatap olmustur. Dolayisiyla
aralarindaki bu farklar peygamberler arasindaki istiinliikk tartismasinin delilleri
sayilmistir. Ote yandan biitiin insanlara gonderilen ve teblig ettigi seriat1 kiyamete
kadar devam edecek olan Hz. Muhammed’in peygamberlerin en {istiinii oldugunda
ittifak edilmistir.®

Matiirldi’ye gore peygamberler diinyada ve ahirette derece itibariyla
birbirlerinden farkli olacaktir. Ona gére “Ibrdhim’in dininden kendini bilmeyen
diigiincesizden baska kim yiiz ¢evirir? Biz onu diinyada se¢ip miimtaz kildik. Siiphe yok
ki 0, ahirette de salihlerden olacaktir.”®" ayeti, bu durumun caiz olduguna isaret
eder. ® Peygamber arasindaki iistiinlik meselesinde Matiiridi en teferruath
aciklamalarina Bakara siiresi 253. ayetin tefsirinde yer vermektedir. “Biz o elgilerin
bir kismu digerlerinden iistiin kildik.” ifadesi Matiiridi’ye gore peygamberler
arasinda derece farklarinin oldugunu isaret eder. Ona gore peygamberlerin derecelerini
belirleyen hususlar dort agidan olabilir:

Birincisi Cenab-1 Hakk’in peygamberlere verdigi birtakim ayricalikli 6zellikler olabilir. Nitekim
Allah onlarin bir kismu ile bizzat konusmus (kelimullah),® bir kismin1 dost edinmis (halilullah),”
bazi peygamberler var ki riizgar ve kuslar emirlerine amade kilinmus,”* bazilarima 6liileri diriltme,
alaca hastalar ile dilsizleri iyilestirme mucizeleri vermis,’? Siileyman’a kendisinden sonra hi¢
kimsenin kolayca erigemeyecegi hiikiimranlik vermis,”® Daviid’a Zebir’u vermis™ bazilarina da
kendilerine 6zgii 6zelikler verilmistir.

Ikincisi peygamberlerin muhataplari ile fikren miicadele edisleri ve onlara karst kesin deliller
getirmeleri anlamina gelmesi de muhtemeldir. Soyle ki, peygamberlerin bir kisminin, kavmiyle
miicadelesi uzun siirmiis ve onlara kars1 yaptig1 istidlaller giiclii olmustur. Bunlar Hz. Ibrahim ve
Hz. Musa’dir.

Ugiinciisii ayni iistiinliigiin tesirlerinin diinya iizerinde uzun siirmesi anlaminin verilmesi de
miimkiin olup Allah peygamberlerin bir kismina bu imkan Litfetmis, digerlerine ise vermemistir.

6 Matiiridi, Tevildt, 8/331; a.mlf., Kitdbii't-Tevhid, 262; Sabtni, el-Miinteka, 268, 270, 271; Yusuf
Sevki Yavuz, “Peygamber”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yaynlari, 2007), 34/260-261;
Mustafa Oz, “Tafdil”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 2010), 39/369.

67 el-Bakara 2/130.

68 Matiiridi, Te 'vildt, 1/277.

%9 en-Nisa 4/164.

0 en-Nisa 4/125.

™l “Sabah gidisi bir aylik mesafe, aksam doniisii yine bir aylik mesafe olan riizgan da Siileyman'm
emrine verdik" (Sebe’ 34/ 12), "And olsun David’a tarafimizdan bir iistiinliik verdik, 'Ey daglar ve
kuslar! Onunla beraber tegbih edin' dedik.” (Sebe’ 34/10).

2 en-Nisa 4/171.

™ Sad 38/35.

7 en-Nisa 6/163; el-Isra 17/55.

200



Dordiinciisii ise ahiretteki sefaat ve derece yiiksekligi anlamina da gelebilir. Bir de bunun, risalet
alanlarindaki istiinliik olmasi muhtemeldir. S6yle ki: Peygamberlerin bir kismu hem insanlara

hem cinlere gonderilmisken bazilar1 sadece insanlara veya sadece kendi kavmine yonelik olarak

gorevlendirilmis, bir kismi da sadece kiigiik bir topluluga hitap etmistir.75

Matiiridi’nin peygamberler arasindaki iistiinliik meselesine dair yukaridaki
acgiklamalarina benzer bir aciklamasi daha vardir ki, bunlar daha sade ve anlasilirdir.
Ona gore Allah kendi katinda, peygamberlerin derecesini, mertebesini ve kiymetini
istiin kilmistir. Bu derecelendirmelerden birincisi mucizelerde ve delillerde olur.
Ikincisi, menzile ve kiymet bakimindan kendilerinde olur. Ugiinciisii, Allah’mn verdigi
nimetlere siikretme ve verdigi belda ve musibetlere sabretmede olur. Dolayisiyla
peygamberlerin bazilar1 bazilarina iistiin kilmmistir.”

Peygamberler arasinda istiinliik meselesi baglaminda degerlendirilebilecek
konulardan biri de “ulii’l-azm peygamberler” meselesidir.”” Matiiridi’nin ulii’l-azm
peygamberlerin oldugunu ve birtakim 6zellikleri sebebiyle buna layik gorildiklerini
kabul etmekle birlikte “Azim ve kararlilik sahibi peygamberlerin (ulii’l-azm)
sabrettikleri gibi sen de sabret!”’8 ayetinde bahsedilen elgilerin, tim peygamberler
olabilecegi iddiasina agik kapi birakir.”® Ancak bunlarin kim olduklarma dair iki farkl
isim listesi verir. Buna gore ulii’l-azm peygamberler Hz. Nh®°, Hz. ibrahim, Hz. M{sa
ve Hz. Isa ile birlikte Hz. Muhammed’dir.8! Ayette biitin peygamberlerden soz
alindig ifade edildikten sonra dzellikle bu peygamberlerin isimlerinin sayilmasi®2 bu
sebeple olabilir.®® Bazilarina gére ise ulii’l-azm peygamberler Hz. Nih, Hz. ibrahim,
Hz. Yakup, Hz. Yasuf ve Hz. Miisa’dir.3

Matiiridi ilii’l-azm vasfini tasiyan peygamberlerin 6zelliklerini ve gorevlerini
su sekilde 6zetlemistir:

e “Firavunlara, kiifiir nderlerine ve zalimlere ragmen, ilahi mesajin tamamini -6liimleri
pahasina da olsa- en giiclii ve en zalim insanlara teblig etmek

o Kavimlerinin alaylarina, iftiralarina, yalanlarina ve cesitli eziyetlerine maruz
kalmalar1 muhtemel olsa bile hitap ettikleri kimselerin eziyetlerine katlanip
gorevlerini terk etmemek ve onlarin arasindan ayrilmamak

s Matiiridi, Te 'vilat, 2/1172-173.

6 Matiiridi, Te 'vildt, 8/331-332.

7 bk. Salih Karacabey, “Ulii’l-Azm Peygamberler ve Ortak Yonleri”, Uludag Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 7/7 (1998), 297-313.

8 el-Ahkaf 46/35.

9 Matiiridi, Te 'vilat, 11/346; 13/409.

80 Matiiridi, Te 'vilat, 10/34.

81 Benzer ifadeler igin bk. Yusuf Muhammed Fari Yusuf, Mu cizdt ve Deldiliin 'n-Niibiivvet Seyyiidii I-

el-Enbiyad ve’I-Miirselin thk. Ebi Ahmed Muhammed b. Hassan (Beyrut: Mektebetii’l-islami, 2004),

3.

“Hani biitiin peygamberlerden; senden, Nih'tan, [brahim'den, Masa'dan, Meryem oglu Isa’dan

sadakat s6zii almistik, onlardan agir sorumluluk tasiyan bir s6z almistik.” (el-Ahzab 33/7).

8 Matiiridi, Te vildt, 11/348.

8 Matiiridi, Te vildt, 13/409.

82

201



o Kavimleri ne kadar direnseler ve inatgilik yapsalar da onlara helak olmalar1 ve azaba
ugramalari i¢in bedduada bulunmamak

e Maruz kalabilecekleri sikintilara ve musibetlere sabretmek

o Kendilerine farz kilinan ibadetleri korumak ve onlar1 sabirla yerine getirmek

e Nefsani arzularina boyun egmemek
Matiiridi bu alti hususun son {igiiyle biitliin Miislimanlarin da miikellef
tutuldugunu belirtmigtir.”®

O, Allah’in Hz. Muhammed’i biitiin insanlara peygamber olarak géndermesi®®

ile gegmis ve gelecek giinahlarin1  bagislamasindan & yola ¢ikarak diger
peygamberlerden iistiin tuttugunu diisiiniir.® Bu hususla ilgili iki farkli agiklama
yapmaktadir. Birincisi “Cenab-1 Hak, Miisa ve diger peygamberleri Misa, 1sa, Nih,
Ibrahim, Ismail ve Ishak gibi 6zel isimleri ile anmustir. Peygamberimiz Hz.
Muhammed’i ise nebl ve resul olarak isimlendirmistir. Bu, Hz. Muhammed’in
tistiinliigiinii gostermektedir.®® Ikincisi diger ge¢mis iimmetleri ‘Ey Israilogullar’ ve
‘Ey Ademogullar’ seklinde adlandirirken Hz. Muhammed’in iimmetini ‘Ey iman
edenler’, “Siz en hayirli iimmetsiniz”® ve benzeri sekilde nitelendirmistir. Bu da Hz.

Muhammed’in iimmetinin diger iimmetlere olan iistiinliigiinii géstermektedir.%

Ornegin “Ey Peygamber! Kdfirlere karsi cihat et!”®? beyani, Peygamberimizin
daha once gelip gecen nebilere ve resullere olan faziletine isaret etmektedir. Ciinkii
Allah, Hz. Miisa’y1 Tevrat’ta “Ey Misa!” Hz. 1sa’y1 Incil’de “Ey Isa!” diye zikretmis,
Hz. Adem’e de “Ey Adem!” diye hitap etmistir. Bizim peygamberimiz hari¢ her
peygambere kendi ismiyle hitap etmistir. Peygamberimize ise “Ey Nebi!”% ve “Ey
Resil!”% diye niteligiyle hitap etmistir. O, niibiivvet ve risalet nitelikleriyle, iistiin bir
fazilete hak kazanmistir. Hiildsa Allah Teala, peygamberimizi fazilet adiyla zikretmis
ve onunla hitap etmis, fakat diger peygamberleri sahsi isimleriyle anmistir.%

Hz. Peygamber’in diger peygamberlerden iistiin oldugu kanaatine sahip olan
Matiiridi, goriislerini desteklemek mahiyetinde diger peygamberlere verilen
mucizelerin benzerinin Hz. Muhammed’e verildigini ifade etmektedir. Hz.

Siileyman’a, sabahleyin bir aylik aksamleyin bir aylik mesafeye giden riizgarin%

8  Matiiridi, Te 'vilat, 13/408-4009.

8 Sebe’ 34/28.

87 el-Fetih 48/2.

8  Matiiridi, Te vilat, 8/331; a.mlf., Kitdabii't-Tevhid, 262.

89 Matiiridi, Te vilat, 17/278-279.

% Al-i imran 3/10.

91 Matiiridi, Te 'vilat, 6/71.

92 et-Tahrim 66/9

% el-Enfal 8/64, 65, 70; et-Tevbe 9/73, el-Ahzab 33/1, 28, 45, 50, 59; el-Miimtehine 60/12; et-Tahrim
66/9.

94 el-Maide 5/41, 67

% Matiiridi, Te 'vilat, 15/277.

% Sehe’ 34/12.

202



benzeri mucize Hz. Muhammed’e verilmisti. Ciinkii o, iki aylik mesafe olan Mescid-i
Haram’dan Mescid-i Aksa’ya geceleyin gotiiriilmiistii.?” Hz. Siileyman’a cinler ve
insanlardan yardimcilar verilmesinin aynist Hz. Peygamber’de de vardi. Nitekim O
s0yle buyurmustur: “Bana iki aylik mesafeden korku salma ile yardim edildi.”®® Hz.
Peygamber’in bildirdigi iki aylik mesafeden korku salmak, Siileyman peygambere
verilen mucizenin aymisidir. Hz. David’a verilen vasitasiz bir sekilde demirin
yumusatilmasi mucizesine karsin Hz. Muhammed’in Ay’in yarilmasi mucizesi vardir.
Ustelik bu mucize daha biiyiiktiir. Hz. M{isa’ya verilen tastan pinar fiskirmasi mucizesi
ile Hz. Muhammed’in parmaklarindan su fiskirmast mucizesi aynidir.®® Hz. {sa’nin
Allah’m onun elinde &liileri diriltmesi mucizesi ile!%® Hz. Muhammed’in zehirli
kizartilmis koyunun onunla konusmasi mucizesi benzerlik tasir. Nitekim bu
kizartilmis koyun “ben zehirliyim benden yeme” diyerek Resulullah’a haber
vermistir. ' Dolayisiyla Hz. Muhammed’in  mucizeleri ¢oktur. Hatta
peygamberlerden birine verilen herhangi bir mucizenin benzeri Hz. Muhammed igin
de vardir.’® Sonug olarak Matiiridi’nin ifadelerinden genel anlamda peygamberler
arasmda tstiinliik meselesini kabul ettigini 6zel olarak ise Hz. Peygamber’in diger
peygamberlerden iistiin oldugu kanaatine sahip oldugunu ¢ikarmak miimkiindiir.

Peygamber arasinda Tstlinlilk meselesine temas eden Sabini, Oncelikle
peygamberlerin nebi ve resul olmalari itibariyla derece farklarmin oldugu
kanaatindedir. Ona gore resullerin en alt menzilesi nebilerin en iist menzilesinden daha
yiiksektedir.1% Dolayisiyla ona gore peygamberler arasinda bir iistiinliik olmas1 son
derece olagan bir durumdur.

Peygamberler arasinda iistiinliigii kesin olarak kabul eden Sabini, % Hz.
Peygamber’in diger peygamberlerden {dstiin oldugunu g¢esitli vesilelerle dile
getirmektedir. Ona gore Peygamberimizin hem zahiri hem de batini ayiplari Allah’in
kendisine verdigi ismeti ile temizlenmistir. Allah onu sereflendirmis ve herkese iistiin
kilmistir. 1% Peygamberimiz peygamberlerin efendisidir, nebilerin sonuncusudur ve
mahlikatin en dstiiniidiir. Mira¢ gecesinde tiim peygamberler, Peygamberimizi
gormek istedi ve kendi tmmetlerine tavsiye ettiler. Daha sonra Allah onun
{istiinliigiinii bu vesile ile ortaya ¢ikarmistir, 1%

9 el-Isra 17/1.

% Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/301; Buhari, “Teyemmiim”, 1; Miislim, “Mesacid”, 3.
% Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/104; Buhari, “Esribe”, 31; Nesai, “Taharet”, 61.

100 bk Al-i imran 3/49; el-Maide 5/110.

101 Darimi, “Mukaddime” 11; Eb( David, “Diyat”, 6.

102 Matiiridi, Te vilat, 11/457-458.

103 Sabani, el-Miinteka, 120.

104 Sabani, el-Miinteka, 187.

105 Sabini, el-Miinteka, 154, 266.

106 Sabini, el-Miinteka, 268.

203



Allah’m, kullarina peygamberimiz ic¢in salat ve selam getirmelerini
emretmesi, 17 Sabini’ye gore peygamberimizin diger peygamberlerden iistiin
olduguna isaret eder. Ona salavat getirmemizin manasi, kulun taatinin kabulii igin bir
sefaat¢i takdim etmek demektir. O, kiyamete kadar bu timmet igin bir rahmettir.
Peygamberimiz ile birlikte Ibrahim Halilullah’a salat getirmek peygamberimize
getirmek gibi degildir. Bu ancak bir tesbihtir.%®

Sabini, Hz. Peygamberle ilgili ismet sifat1 baglaminda tartigmalara degindigi
boliime “Peygamberlerin efendisi, miittakilerin imami, son peygamber, yaratilanin en
sereflisi, lemlerin Rabbinin resulii, Alemlere rahmet olarak gonderilen” % basligim
uygun gormiistiir. Bu durum bile tek bagina onun Hz. Peygamber’in iistiinliigiinii kabul
ettigine delil olarak goriilebilir. ‘Seyyidii’l-miirselin” ifadesini, Hz. Peygamber’in Hz.
Zeyneb ile evlenmesi meselesini izah ederken bir kez daha kullanan '° Sabini,
peygamberimizin tiim peygamberlerin efendisi olmasi itibariyla iistiin oldugunu kabul
etmektedir.

Sablni’ye gore peygamberimizin istiinliigiinii idrak etmeye gii¢ yetirilemez.
Zira mukarrebin melekler dahi onun istiinliigiinii ancak icmal yoluyla kavramislardir.
Allah Peygamberimizin zikrini eski kitaplar, eski iimmetler ve mukarrebin melekler
arasinda ylikseltmistir. Ayni zamanda tesehhiid zamaninda ve ezanda Allah ile birlikte
onun ismi anilmaktadir.'** Dolayisiyla Hz. Peygamberlerin insanlarin en sereflisi
oldugu gibi peygamberlerin de en istiiniidiir. Peygamberimizin serefi; nefsi, fiilleri,
yaratilisi, hasebi, nesebi, sifati, sirr1, sidki ve sebat ile sabittir.'*

Ona gore peygamberimiz diger peygamberler ve biitliin insanlardan iistiin
oldugu i¢in cennete ilk giren peygamberimiz olacaktir. Ayrica peygamberimizin ruhu
diger ruhlarin 6niine ge¢mistir. Allah ruhlar yarattig1 zaman peygamberimizin ruhunu
ilk once yaratmistir. “Elestii bi rabbikum” (s» <) sorusuna ilk cevabi
peygamberimizin ruhu vermistir.!*®

Peygamberimizin faziletleri {izerinde ayrica durma geregi duyan Sabani, Hz.
Peygamber’in yeryiiziinde defnedilmesi sebebiyle insanlara ¢iglik, tas yagmasi gibi
toplu helakin gelmeyecegini belirtmektedir. 4 Peygamberimizin nuru sebebiyle,
yeryiizii temiz ve mescit kilinmistir. Hz. Peygamber “Yeryiizli benim i¢in bir mescit
ve temiz kilindi. Ne zaman namaz kilmam gerekirse teyemmiim yapar ve kilarim”

107 e]-Ahzab 33/56.

108 Sabini, el-Miinteka, 268, 270, 271.
109 Sabini, el-Miinteka, 190.

10 Sabini, el-Miintekd, 257.

11 Sabini, el-Miinteka, 202.

112 Sabani, el-Miinteka, 205.

113 Sabani, el-Miinteka, 194.

114 Sabani, el-Miinteka, 197.

204



buyurmustur.!*® Peygamberimizin dogumu ile seytanin bayragi, Kisra’nin sarayidaki
koskler yikilmis ve Farslilarin atesi sénmiistiir. 116

Peygamberimizin faziletlerine dair oldukga genis agiklamalara yer veren
Sablini’nin, “Muhammed olmasaydi diinya ve ahireti yaratmazdim” soziine dair
degerlendirmesi kelami bakis1 ve orta yolu temsil etmesi bakimindan 6nemlidir.
Sabini bu so6zii dogru bulmaz ve boylesi bir anlatimin Allah’1n rubtibiyyeti noktasinda
sorun olacagimi belirtir. Ona gore Allah bir illetle degil; illet olmaksizin yaratir.
Peygamberimizin faziletleri hakkinda rubibiyyete tecaviiz etmeyen yorumlar yapmak
gerekir. Bir miimin kalbinde Peygamberimizi asir1 derecede biiyiik goriirse, hemen
Allah’1n fazileti olmasaydi bu sekilde olamaz diye diisiinmesi gerekir.'!’

Insanlarin akli ile Hz. Peygamber’in aklii mukayese eden Sabini ilging bir
benzetme yaparak sunlart soylemektedir: “Ben eski kitaplarda okudum. Allah akli
yaratt1 ve insanlar arasinda dagitti. Dogu’dan Bati’ya kadar tiim insanlara kadar bir
kum tanesi elde ettiler. Digerlerinin hepsi peygamberimizin olmustur. Ehl-i Basra
sOyle dedi: Peygamberimizin bilgisi ile diger insanlarin bilgisinin durumu, kirba ile su
tagimaya benzer ki, kirbadaki su Hz. Muhammed’in bilgisi, kirbay1 tutan ipteki birkag
damla su diger insanlarin bilgisidir. Ipin iizerindeki su ile kirbanm igindeki su kiyas
edilir mi? Peygamberimizin faziletleri, Allah’in ona liitfu ve Allah katindaki makamini
insanlar icin mutat olan sinirin disindadir. Yani insanlar bilmezler.”®

Peygamberimizin {istiinliigii ile ilgili olarak Insirah stiresini ayrica ele alan ve
miistakil bir boliim olusgturan Sablni, Hz. Peygamber’in birtakim stiinliiklerinden
bahsetmektedir. Ona gore “Senin sanim yiikseltmedik mi?”'*° ayeti peygamberimizin
makaminin yiiceligi ile ilgilidir. Ustelik bu makam Hz. Miisa’ya kendisinin talebi ile
verilmis, Peygamberimize istemeden verilmistir.'?°

Hz. ibrahim igin Allah Teala’nin “Halilullah” ifadesi kullanmasina ragmen Hz.
Muhammed icin kullanilmamasini istiinlik baglaminda el alan Sabini,
peygamberimizin “Allah’in en sevdigi kulu” oldugunu ifade etmektedir. Buna delil
olarak su ayeti getirmektedir: “De ki: “Eger Allah’1 seviyorsaniz bana uyun ki Allah
da sizi sevsin ve giinahlarimizi bagislasin. Allah ¢ok bagislayici, ¢ok esirgeyicidir.”*?
Ona gore peygamberimize tabi olanlar “habibullah™ ise o zaman peygamberimiz

Allah’m en sevdigi olur.?

115 Buhari, “Teyemmiim”, 1; “Salat” 56; Miislim, “Mesacid”, 3-5; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned 5/145.
116 Sabini, el-Miinteka, 198.

17 Sabani, el-Miinteka, 207.

118 Sabani, el-Miinteka, 195.

119 el-Ingirah 94/3.

120 Sabani, el-Miinteka, 200.

121 Al-i imran 3/31.

122 Sabani, el-Miinteka, 192.

205



Sablni, Hz. Ylsuf’un hapisten ¢ikmasinin gecikmesi meselesini izah ederken
Hz. Peygamber’in “Kardesim Yusuf’a Allah rahmet etsin. Ona hapisten ¢ikacagina
dair haber gelseydi, hakkin ortaya ¢ikmasini beklemezdi” buyurdugunu dile
getirdikten sonra, “Peygamberimizin makami Ydasuf’tan daha biytktiir”
demektedir.'?® Hz. Davud’un, Urya’nin hanimi ile evlenmesinde uyarilmas: da Hz.
Peygamber’in ondan iistiin olduguna isaret olarak yorumlar.?

Benzer bir kiyaslamay1r Hz. Misa’nin Cenab-1 Hak ile konusmasi olayinda
yapan Sabini, peygamberimizin daha istiin oldugunu dile getirir. Hz. Misa ig¢in
Allah’m  kelamimi isitmesi zikredilmistir ama Hz. Muhammed i¢in neden
zikredilmemistir sorusunu soran Sabiini, buna sdyle cevap verir: “Hz. Misa, Allah’in
kelamin1 isitebilmek ic¢in bir perdeye (agac) ihtiyact olmustur. Oysa Hz.
Muhammed’in daha efdal perdesi (Cibril) vardir. Hz. Peygamber’in vasitasi Arapga,
Hz. Misa ninki Ibranicedir. Hz. Peygamber’in vasitas1 Cibril’dir ve daha emin ve
kuvvetlidir. Hz. Miisd’nmn vasitasi ise bir agactir.”?® Sabani’nin Peygamberimizin
mira¢ mucizesine ve orada Allah Teala ile vasitasiz iletisim kurmasina atif yaparak,
Hz. Muhammed’in daha istiin olduguna kanaat getirdigini gérmekteyiz.

Hz. Mulsa’nin, peygamberimizin iimmetinin kerametini goriince, bunlarin
kendi iimmeti olmasini istedigini dile getiren Sablini, onun bu isteginin kabul
edilmedigini, bunun tizerinde Hz. Misa’nin “Hz. Muhammed’in immetinden olmay1”
istedigini ifade etmektedir. **® Onun bu sézleri ile Hz. Muhammed’in diger
peygamberlere gore iistiinliigiinii kesin olarak kabul ettigini s0ylememiz miimkiindiir.

Sonug olarak Matiiridi ve Sablini peygamberler arasinda derece farki oldugunu
kabul hususunda ayni kanaattedirler. Ayni sekilde Hz. Muhammed’in diger
peygamberlerden iistiin  oldugu hususunda da ortak fikirdedirler. Matiiridi
peygamberler arasinda stiinliigline delil olarak kendilerine verilen mucizeleri, tevhid
miicadelelerini, diinyadaki hiikiim siirelerini, ahirette sefaat hakki, dereceleri ve ulu’l-
azm peygamber inancini delil getirmistir. Sablni ise nebi-resul ayrimini peygamberler
arasinda Ustiinliik olduguna delil olarak gormektedir. Hz. Peygamber’in istiinligii
meselesinde ise daha detayli agiklamalara yer vererek, salat ve selam ile anilmak,
kendisine verilen faziletler ve cennete ilk girecek olmasi gibi hususlart onun diger
peygamberlerden {istlin oldugunun delili olarak goérmektedir.

123 Sabini, el-Miintekd, 75.

124 Sabani, el-Miinteka, 136.
125 Sabani, el-Miinteka, 108.
126 Sabani, el-Miinteka, 120.

206



4. PEYGAMBERLER VE GAYB MESELESI

Peygamberlerin gayb1 bilip bilmedigi meselesi kelam kitaplarimizda yer alan
hususlardan biridir. Esasen bu konuda Islam’in dgretileri net olmakla birlikte bir takim
farkli kanaatlerin varligi, konunun kelami bir miilahaza olarak ele alinmasina sebep
olmustur. Bu mesele etrafindaki farkli kanaatler ya ilgili ayetlerin hi¢ dikkate
alinmamas1 ya da baglamlarindan uzak tevillere maruz birakilmasi neticesinde
gerceklesmistir. “Gayb” kelimesi mastar, isim ya da sifat olarak kullanildiginda farkli
anlamlar1 olan bir kavramdir. Mastar olarak kullanildiginda, “g6zden kaybolmak”,
“gizlenmek”, “gorinmemek”, “uzaklagmak” gibi anlamlarina gelir. Sifat veya isim
oldugunda, “gizlenen, goriinmeyen ve hazir olmayan” anlamlarina gelir.'?’ Goziin
gdérmedigi, duyularin algilamadig1 ve insan bilgisinin disinda kalan her sey gaybtir.1?8

Kur’an-1 Kerim’de gaybin bilgisinin yalnizca Allah’a ait oldugu agik ve net
olarak ifade edilmektedir. Dolayistyla O’nun disindaki varliklarin gayb bilgisine sahip
olmalar1 miimkiin degildir.'?® Bu baglamda Allah’tan aldiklar1 mesajlar1 insanlara
ulastirmakla gorevli peygamberlerin gayb bilgisine sahip olmadiklarinda siliphe
yoktur. Peygamberler aldiklar1 vahiy sayesinde ancak gaybi bilebilirler. Aksi héalde
kendiliklerinden gaybi bilmeleri miimkiin degildir. Ancak peygamberlerin bu
vazifelerini yerine getirmede birtakim {istiin insani 6zelliklere sahip olmasi gerekir.
Insanlarin duyular ve akil ile bilmesi miimkiin olmayan bilgileri, peygamberler
Allah’tan aldiklar1 vahiy ile elde ederler. Kelamcilar, Allah’mn gayb bilgisinden
diledigi kadarmi peygamber olarak gérevlendirdigi kisilere vahiy yoluyla®* bildirdigi
hususunda ittifak halindedirler.®!

Gayb konusuyla ilgili ayetlerin muhtevasina aykiri olarak Hz. Peygamber’in
gayb1 bildigi iddias1 zamanla veli/evliya ya da Allah dostu olarak tanimlananlarin da
baz1 gaybi bilgilere muttali kilindiklar1 yorumlar1 yapilmistir. Oysa Kur’an gaybin
bilgisinin Allah’a ait oldugunu bir¢ok ayette vurgulamaktadir. Hz. Peygamber’in
gayb1 bildigine dair referans olarak ileri siiriilen ayetler!®? baz1 arastirmacilara gore
onun gaybi bildiginin degil, aksine bilemeyeceginin referansidir. Ote yandan
Resulullah’m gaybi bildigine dair rivayetlerin higbirisinde bir kesinlik yoktur.**® Diger

127 fbn Manzur, Lisanu I-Arab, 5/3321-3322.

128 {sfahani, el-Miifredat, 367.

129 el-En-am 6/50; el-Ahzab 33/63; Sebe’ 34/14.

130 Al-i imran 3/179, el-Cin 72/26-27.

181 flyas Celebi, islam Inancinda Gayb Problemi (Istanbul: MUIF Yayinlar1, 1996), 159.
182 en-Naziat 79/42-45; Al-i Imran 3/179; et-Tahrim 66/3.

133 srafil Balc1, Hz. Peygamber ve Gayb (Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2016), 52,88.

207



taraftan Hz. Peygamber’in gayb1 bilmedigine dair ayetler'®* ve hadisler oldugu gibi
gaybi sinirli da olsa bildigine dair rivayetler de vardir.'*®

Matiiridi’ye gore gayb, bizim ac¢imizdan duyularla veya akilla bilinmeyen
ancak haberle bilinen bir alandir.!®® Gaybin akilla da bilinemeyecegini ifade eden
Matiiridi, sem’iyyat kapsamindaki Cennet, Cechennem, Sirat ve benzeri konularin
duyularla diinya hayat siiresince algilanamayacagini belirtir. Ona gore akil, sem’iyyat
konular1 kabul eder ve inanir.*’Hz. Peygamber’in ve diger biitiin peygamberlerin
Allah’mn kendilerine bildirdikleri haricinde gaybi bilmeleri miimkiin degildir. O, “De
ki: Ben size Allah’in hazineleri benim yanmimdadir, demiyorum. Ben gaybi da
bilmem.” 13 ayetinin, kafirlerin Hz. Peygamberden gayba dair birtakim istekleri
tizerine inmis olabilecegini ifade eder. Bunun iizerine Hz. Peygamber’in “De ki: Ben
size, Allah’in hazineleri ve anahtarlar1 benim yanimdadir, ne zaman istersem size azap
gonderilir demiyorum. Ben gaybi da bilmem, azabin size ne zaman gelecegini ben
bilemem. Size, ben melegim de demiyorum ki gdkten azabi getireyim. Ben sadece
elciyim ve sizin gibi bir beserim.” seklinde cevap vermek suretiyle gaybi bilmedigini
ifade ettigi kanaatindedir.®

Buna benzer bir baska ayette, Hz. Peygamber’in dilinden “Size, ‘Allah’in
hazineleri benim yammdadwr’ demiyorum, gaybt da bilmem, melek oldugumu da
soylemiyorum.” **° buyurulmasi, miisriklerin zihinlerindeki yanlis peygamber
algilarinin  timiine cevap mahiyetindedir. Zira onlar peygamberlerin birtakim
olaganiistii 0zelliklerinin olmasini, zengin olmalarini, gaybi bilmelerini ve melek
olmalarin istiyorlardi. “Ben gaybi1 da bilmem” ifadesi Matiiridi’ye gbre sorulan bir
sorunun cevabi olarak nazil olmustur. Muhtemelen onlar Hz. Peygamber’e ileride
baglaria gelecek olan seylerin neler oldugunu sormuslardi. Eger baslarina bir kotiiliik
gelecekse ondan kurtulmak ya da bir iyilik ulasacaksa onu karsilamak igin hazirlik
yapmak istiyorlardi. Iste bunun iizerinde Resulullah onlara “Bu gayba ait bir konudur
ve ben gaybi bilmem, gaybin bilgisi sadece Allah’a aittir.” demistir.!**

Mekkeli miigriklerin Hz. Peygamberden gayba dair bilgiler istediklerini ve bu
sayede kazang elde etmeyi dilediklerini biliyoruz. Nitekim sdyle demislerdi: “Ey
Muhammed! Rabbin sana kazangl ticareti bildirmiyor mu ki habere dayanarak ticaret
yapalim ve kazanalim veya sana kitlik ve kuraklik senesini veya bolluk ve bereket
donemlerini bildirmiyor mu?”” Bunun {izerine onlara sdyle cevap vermistir: “Eger ben,

134 pk. el-A’raf 7/188; el-En’am 6/50.

1% flgili hadisler ve degerlendirmeler igin bk. ilyas Canikli, “Kur’an’a Gore Hz. Peygamber’in
Bilgisinin Sinirlar1”, Tiirkiye [lahiyat Arastirmalar1 Dergisi 4/1 (2020), 6-32.

186 Matiiridi, Te 'vilat, 1/15; 15/86.

187 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 356.

138 el-En-am 6/50.

189 Matiiridi, Te 'vildt, 5/85.

140 Had 11/31.

141 Matiirldi, Te 'vilat, 7/184.

208



yeryiiziiniin kurakligr ve kithigiyla ilgili gayb:r biliyor olsaydim elbette bundan ¢ok
faydalanirdim, buna hazirlik yapardim. Bagima kétiiliik de gelmezdi.”**? Matiiridi’ye
gore Peygamber Efendimizin bu ifadeleri onun gaybi bilmediginin agik delilleri
olmakla birlikte, ‘Bana vahyedilenin diginda gaybi1 bilmem. Eger bana vahyedilenden
fazlasin1 biliyor olsaydim, elbette bundan c¢ok faydalanirdim.” anlamina da
gelmektedir.'*® Ayrica Hz. Peygambere, kiyametin ne zaman kopacagn sorulmasi
tizerine “Goklerin ve yerin gaybi Allah’a aittir. Kiyamet bir géz kirpmast yahut daha
da kisa olacaktir. Siiphesiz Allah her seye kadirdir.”*** ayetiyle cevap verilmesi
peygamberlerin gaybi bilmediginin bir baska delilidir.'*®

Matiirldi’ye gore peygamberlerin vahiy almak suretiyle Allah’in izni ile ve
yine Allah’m belirledigi ¢ercevede gayb bilgisine sahip olurlar. Nitekim o, Al-i imran
stresi 179. ayette gecen “Allah size gaybt da bildirecek degildir; fakat Allah (gaybi
bildirmek i¢cin) peygamberlerinden diledigini secer.” ifadesinin, peygamberlerin gayb
bilgisine Allah’in izni ile ulagmalarimin miimkiin oldugu anlamina gelebilecegi
kanaatindedir.**® Yine Hz. Yakup’un “Ben acimi ve kederimi ancak Allah’a arz
ediyorum ve ben sizin bilmediklerinizi Allah 'tan gelen bilgiyle biliyorum.”**” demesi
peygamberlerin Allah’in izniyle birtakim gaybi bilgilere muttali olduklarin
gostermektedir. 1*® Ayrica Hz. Peygamber daha dnce Bizanslhilarin Iranlilara galip
gelecegini soylemisti. Gayba ait olan bu bilgi Hz. Peygamberin bildirdigi sekilde
aynen gerceklesmistir. Bu bilgi ancak Allah’in 6gretmesi ile elde edilir.'*°

Sablni’ye gore peygamberlerin gaybi bilmesi gibi bir durum s6z konusu
degildir. O, kissalarda gecen hadiselere deginirken peygamberlerin yasadigi endise,
korku ve hiiziin gibi durumlarin gaybi bilmemelerine delil oldugunu ifade eder. Ornek
vermek gerekirse ona gore Hz. Misa’nin, Firavun’a gonderilmesi emrini aldiginda
yasadig1 endise 1 gaybi bilmediginin agik bir delilidir.*>!

Ancak ona gore peygamberler Allah’in kendilerine bildirmeleri sonras1 gayba
dair birtakim hadiselerden haber verebilirler. Nitekim Hz. Peygamber’e “Senden sonra
hanimlarindan ilk kim vefat edecek?” diye soruldu. “Eli uzun olan.”**? Bunun iizerine
hanimlar1 ellerini karsilastirmislardi. Ancak ‘eli uzun olan’ fiziksel uzunlugu degil

142 bk, Siiy(ti, ed-Diirru 'l-mensiir, 3/622.

143 Matiiridi, Te 'vildt, 6/149-150.

144 en-Nahl 16/77.

145 Matiiridi, Te 'vildt, 8/179.

146 Matiiridi, Te 'vildt, 2/544.

147 Yisuf 12/86.

148 Matiiridi, Te 'vildt, 7/380; Benzer ifadeler i¢in bk. Matiiridi, Te 'vildt, 9/496.

149 Matiiridi, Te 'vilat, 14/19.

150 “Ey rabbimiz!” dediler, “Dogrusu onun bize kars1 ileri gitmesinden veya daha da azmasindan endise
ediyoruz.” (Taha 25/45).

1 Sabini, el-Miinteka, 96.

152 B{hari, “Zekat”, 11; Miislim, “Fedailu’s-sahabe”, 101; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 6/121.

N

1

u

209



comertligi ifade etmekteydi.'®® Peygamberimizden sonra hanimlarindan Hz. Zeyneb
vefat etmistir.’>* Buradan onun cémertligi ile 6ne ¢iktig1 anlasilabilir.

Peygamberlerin gayba dair birtakim bilgileri Allah’in kendilerine bildirmesi ile
muttali olacaklarini ifade eden Sabini benzer bir ifadeyi cinler i¢in de kullanir. O, Hz.
Siileyman’in vefat ettigini anlamayan cinlerin durumunu®® yorumlarken “Bu ayette
cinlerin gaybi1 bilmedigine sadece Allah’n ortaya ¢ikarttig1 kadarini bildiklerine delil
vardir” demektedir.®

Gayb1 yalnizca Allah’in bilecegine dair acgik ayetlerin varligi dolayisiyla
Matiiridi ve Sabuni’nin  peygamberlerin gaybi bilmedikleri hususunda ayni
kanaattedirler. Yine peygamberlerin Allah’in bildirmesi ile bir takim gayb haberlerine
muttali olmalar1 konusunda da her iki miitekellim ayn1 diisiinceyi paylagsmaktadir. Bu
noktada Sabuni’nin gayb meselesinde Matiiridi’nin goriislerini aynen devam
ettirdigini sdylememiz miimkiindiir. Onun peygamberlerin yasadigi endise, korku ve
hiiziin gibi durumlari, gayb1 bilmemeye delil gostermesi ise peygamberler ve gayb
meselesinde akli bir delillendirme noktasinda bir a¢ilim getirdigini géstermektedir.

183 Miislim, “Fedailii’s-Sahabe” 101; Ibn Hacer, Fethu 'I-bdri, 3/286.

154 Sabani, el-Miinteka, 260.

15 “Siileyman’in §liimiine hiikkmettigimizde, 61diigiinii, ancak asisim kemiren aga¢ kurdu gdstermisti.
Siileyman’in cesedi yere yikilinca ortaya ¢ikt1 ki, eger cinler gayb1 bilmis olsalardi o asagilayici
eziyete katlanip durmazlardi.” (Sebe’ 34/14).

156 Sabani, el-Miinteka, 163.

210



5. PEYGAMBERLERIN ERKEKLERDEN
SECILMESI

Peygamberlerin beser oluslari ile dogrudan baglantili konulardan biri de
peygamberlerin erkeklerden se¢ilmeleri meselesidir. Yukarida degindigimiz lizere bu
konu Matiridiler ile Es’ariler arasinda ihtilaflidir. Esasen bu tartisma, nebi-resul
ayrimi meselesi, vahiy kavraminin farkli anlamlari, niibiivvette teblig gorevinin yeri
ve tebligin nebilerin ortak sifat1 olup olmamasi gibi konularla da ilgilidir.*>’ Kur’an-1
Kerim’de ad1 gecen su dort kadinin nebi olup olmadiklari konusunda ihtilaf vardir:
Meryem, Firavunun esi Asiye, Hz. Sare ve Hz. Hacer.'®® Sabini, Beyazizade, Amidj,
Ibn Hiimam ve izmirli Ismail Hakki, kadmnlardan nebi gonderilecegi gériisiiniin
Es’ariler’de genel bir goriis oldugunu belirtmistir.1>®

Es’ari, Ibn Hazm ve Kurtubi gibi alimler kadinlardan peygamber geldigini
belirtmistir. Onlara gore kadimlardan secilen peygamberler resul degil nebidir. 1%
Osmanli Donemi alimlerinden Seyhzade (61. 12/18. yy.) Ehl-1 siinnet kelaminin iki
biiyiik imami olan Imam Es’ari ve imam Matiiridi’nin akaidde ihtilaf ettikleri baslica
meseleleri ele aldig1 eserinde Es’ariler’in kadinlardan peygamber goénderilecegini
belirttiklerini aktarir.'®! Ibn Hazm peygamberlikte nebi-resul ayrimi yapmakta ve
kadinlarin resul olamayacagini ancak nebi olabileceklerini diisiinmektedir.'®? Kendisi
de bir Eg’ari kelamcisi olsa Teftazani, peygamberlikle ilgili sifatlar1 sayarken olgun
bir akla ve fikri glice sahip bulunma sartin1 da ekleyerek erkek olmalar1 da
belirtmistir.!®® Fahreddin er-Razi ise mensup oldugu Es’ari ekoliine muhalefet ederek
kadinlardan peygamber gonderilmedigi soylemistir. %4 Es’ari kelamcilarinm
tamaminin erkek olma sartina mutlak olarak bagli olmadig1 anlagilmaktadir.

Matiiridi kelamcilar ve miifessirler, peygamberlerin erkeklerden se¢ilmesinin
sart oldugu ve tarihen boyle tecelli ettigi kanaatindedirler.1®® Matiiridi’ye gore “Senden

157 Recep Ardogan, “Kelamcilara Gore Niibiivvette Erkeklik Sart1”, Kahramanmaras Siit¢ii Imam

Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 19 (2012), 75-76.

18 Ardogan, “Kelamcilara Gore Niibiivvette Erkeklik Sart1”, 77.

159 Sabani, el-Biddye 46; Beyazizade, Isardtii'l-Meram, 56; el-Amidi, Ebkdru’I-Efkdr fi Usili'd-Din,
2/713; Ibn Hiimam, el-Miisdyere, 194; izmirli ismail Hakk1, Yeni Ilmi Keldm, 72.

160 {bn Fhrek, el-Miicerred, 176; Ton Hazm, el-Fasl, 3/644.

161 Abdiirrahim b. Ali b. Miieyyed Seyhzide, Nazmu I-Ferdid (Istanbul: Fazilet Nesriyat, 2016), 49-
50.

162 {bn Hazm, Dinler ve Mezhepler Tarihi, 3/644-651.

163 Teftazani, el-Makdsid, 646.

164 Fahreddin er-Razi, Mefatihu 'I-Gayb, 9/230.

165 Ebu’l-Berekat en-Nesefi, el-Umde fi’l-Akaid thk. Temel Yesilyurt (istanbul: Endiiliis Yayinlari,
2019), 30; Pezdevi, Ehl-i Sinnet Akaidi 135; Aliyyi’1-Kari, Serhul-Emdli, 53; Beydavi, Tefsiru’l-
Beydadvi 1/159; Ibn Kutluboga, Hasiye ale’l-Miisayere (istanbul: Cagr1 Yayinlari, 1979), 197; ibn
Hiimam, el-Miisdyere, 196; Beyazizade, [saratii'l-Meram 329; Abdiillatif Harpati, Tenkihu 'I-Kelam
fi Akaid-i Ehli’l-Islam (Istanbul: Necm Istikbal Matbaasi, 1330), 97; Yazir, Hak Dini Kur’an Dili,
5/106.

211



once de sehir halki igcinden secip kendilerine vahyettigimiz erkeklerden baskasini
peygamber gondermedik”*% ayetinde ‘illa ricalen’ (Y, Y1) kelimesi ii¢ anlama
gelmektedir. Tlki ‘senden dnce peygamber olarak melek ve cin géndermedik ancak bir
insan1 gonderdik® anlamdir. ikincisi peygamber olarak kadinlar génderilmedigini
manasindadir. Ugiinciisii ise peygamberlerin sehir halkindan secilmesidir.*®” Bu son
maddeye bir sonraki baslikta deginecegiz.

Onun bu ifadelerinden, Yasuf stresi 109. ayetinin “peygamber olarak kadinlarin
gonderilmedigi, peygamberlerin sadece erkeklerden secildigi” seklinde de
anlasilabilecegini diisiindligli anlagilmaktadir. O bu ayeti agiklarken kadinlardan
peygamber gelmedigini “Biz kadinlardan peygamber gondermedik, peygamberler
erkek olup hem erkeklere hem de kadinlara gonderilmislerdir.” seklinde bir kez daha
vurgular. 1% Matiiridi’nin aciklamalarindan peygamberlerin erkeklerden segildigi,
kadinlardan peygamber se¢ilmedigi kanaatini paylastigimi séylememiz miimkiindiir.1%°
Onun “Kadmlar tiim risalet ve niibiivvet sartlarmi tasimazlar.” 1’0 ifadesi de

kadinlardan peygamber secilmedigi anlayisin1 benimsedigini géstermektedir.

Matiiridi, Cenab-1 Hakk’in Hz. Meryem i¢in “Onun annesi siddika ve inan¢h
bir kadind1.”*™* ifadesinin “nebiye benzer bir anlam tasidigin1” sdyleyenlere katilmaz.
Ona gore “siddika” ifadesi ile kastedilen sudur: “Cebrail aleyhisselam ona gelip ‘Ben
ancak sana tertemiz bir erkek ¢ocuk bagislamak icin Rabbin tarafindan gonderilmis
bir el¢iyim.’*"? dediginde, tipk1 nebiler ve resuller melekleri tereddiitsiiz tasdik ettikleri
gibi Meryem de onu tasdik etmistir. Diger insanlar ise ancak peygamberlerin haber
vermesiyle melekleri tasdik ederler. Meryem ise kendisinin melek ve elgi oldugunu
sdyleyen Cibril’i tasdik etmisti. Bundan dolay1 ona “Siddika” ismi verilmisti."
Dolayisiyla Kur’an’da adi gegen ve “siddika” olarak nitelendirilen Hz. Meryem’in
peygamber olmadigi kanaatinin yaninda peygamberlerin erkeklerden secildigi
diisiincesini de teyit etmis olmaktadir.

166 «“Senden once de sehir halki icinden secip kendilerine vahyettigimiz erkeklerden baskasini

peygamber gondermedik. Inkarcilar yeryiiziinde dolasip da kendilerinden éncekilerin sonunun nasil
oldugunu gormediler mi? Sakinanlar i¢in ahiret yurdu elbette daha iyidir. Hala akliniz1 kullanmiyor
musunuz?” (Yasuf 12/109).

167 Matiiridi, Te 'vildt, 7/404.

18 Matiiridi, Te 'vildt, 8/134.

189 Mustafa Can, peygamberlerin erkeklerden génderilmesi hususunda Matiiridi’nin kesin ifadeler
kullanmadigini, peygamberlerin erkeklerden segilmis oldugu kanaatine yakin oldugunun
anlasilabilecegini soylemektedir.

10 pk. Matiiridi, Te 'vildt, 8/400, 9/344.

11 el-Maide 5/75.

172 Meryem 19/19.

113 Matiiridi, Te 'vildt, 4/290-291.

212



Matiiridi’ye goére Hz. Miisa’nin annesi icin “ona vahyettik” " buyrulmas:
risdlet ve haber verme vahyi degil, ilham ve kalbe bilgi atma vahyi tiirindendir. Eger
risdlet vahyi olsaydi o takdirde peygamber olmasi gerekirdi. Bu ise caiz degildir.
Dolayisiyla buradaki “vahyettik” ifadesinden anlasilmasi gereken daha farklidir. Hz.
Misa’nin annesine ilham olarak peygamber olmasini saglamaksizin bir vahiyde
bulunulmasi miimkiindiir. Hz. Meryem, Cebrail ile muhatap olmasi ve onunla yiiz yiize
konusmasiyla peygamber olmamistir. Hz. M{isd’nin annesine vahyedilmesi de buna
benzemektedir.’ Matiiridi’nin bu ifadelerinden kadinlardan peygamber olmadig,
onlardan ilham alanlar olsa da peygamber olarak degerlendirilemeyecekleri kanaatine
sahip oldugunu anlagilmaktadir. Onun peygamber olarak (resul) nitelenmek icin
Cebrail araciligiyla vahiy olmayr sart kosmasi da dikkat ¢ekmektedir. Buna gore
Cebrail risaletin tescilinde gorevli olmaktadir.

Sabini, peygamberlerin erkeklerden secilmesi meselesinde, Matiiridi’nin
goriislerini aynen benimser ve “Bizim indimizde, kadin olus, peygamber gonderilmeye
engel teskil eder”!’® diyerek, hem kadinlardan peygamber gonderilmedigini acikca
ifade etmekte hem de ‘Bizim indimizde’ ifadesi ile bagli oldugu Hanefi-Matiiridi
kelam ekoliine bagliligini teyit etmektedir. Ona gore peygamberlik hak dine davet i¢in
ortaya atilmayr gerektirirken kadinlik ortiinmeyi gerektirir. Dolayisiyla aralarinda
tezatlik vardr.t’’

Sabini’ye gore peygamberlerin beser olmasi sart oldugu gibi peygamberlerin
erkeklerden sec¢ilmesi de sarttir. Bu agidan Es’ariler’in kadinlardan peygamber
gonderilmesini caiz goren anlayislart yanlistir. O, dogru olan “bizim goriistimiizdiir”
demek suretiyle'”® hem bu konudaki kanaatini ifade etmekte hem de bu diisiincede
olmayan ve Maveraiinnehir’e yayilmaya ¢alisan Es’ariler’le yasanan goriis farkliligina
da dikkat ¢ekmektedir.

O, peygamberlerin erkeklerden se¢ilmesinin bir hikmeti oldugu gibi
kadinlardan secilmemesinin de bir sebebi oldugunu diisiiniir. Peygamberlik teblig
vazifesi ile mesgul olma, mucize gosterme ve halkin oniinde liderlik gerektiren bir
vazifedir. Kadin olmak ise drtiinmeyi gerektirir ki bu durum da peygamberlik vazifesi
ile zittir. Kadinlarin imamlik, emirlik, saltanat ve kadilik i¢in uygun olmadiginda icma
vardir. Peygamberlerin erkeklerden secilmesi, kadinlardan secilmemesi, risalet ve
niibiivvetin fiiru’'undandir. Kadinlar niibiivvetin fiiru’una uygun degilken aslina uygun

174 “Miisa’mn annesine ‘Onu emzir, basina bir sey gelmesinden endise ettiginde onu nehre birak.

Korkup kaygilanma. Biz onu sana geri dondiirecegiz ve peygamberlerden biri yapacagiz’ diye
vahyettik.” (el-Kasas, 28/7).

115 Matiiridi, Te 'vildat, 11/20.

176 Sabani, el-Biddye, 100.

117 Sabani, el-Biddye, 101.

178 Sabani, el-Kifdye, 182.

213



olmalar1 diisiiniilemez. 1® Sabini “6rtiinme” ifadesi ile fiziki tesettiir ile birlikte
“gizlenme, agikar olmamay1” da kastetmis olmalidir. Onun dénemin Hanefi fikih
anlayisina uygun goriis belirttigi anlagilmaktadir.

Matiirldi ve Sabtni Kur’an’da anilan peygamberlerin erkeklerden secildigi
dolayisiyla kadinlarin peygamber olamayacagi hususunda ayni delilleri kullanmakta
ve ayni kanaati paylasmaktadirlar. Bu anlamda Sablni’nin, Hanefi-Matiiridi kelam
anlayisim devam ettirdigini sdyleyebiliriz. Ote yandan onun Es’ariler’in bu noktada
yanlis kanaatte olduklarimi agikga dile getirmesi ise itikadi agidan mensup oldugu
ekole bagliligini ve o donemde Es’ariler'in Maveraiinnehir’de bir tehdit olarak
algilandigini da teyit eder. Matiiridi, Hz. Meryem ve Hz. Miisd’nin annesi ile ilgili
ayetleri tevil ederken kadinlardan peygamber gelmedigini vahiy tiirleri analizi ile
yaparken, Sabiuni daha c¢ok Hanefi fikih anlayisina dayanan, kadinin toplum
hayatindaki konumuna iligkin delillendirmeler yapmaktadir. Ona gére peygamberlik
vazifesinin goriiniir olma, liderlik etme ve teblig gerektirmesi dolayisiyla tesettiire
biirlinmesi gereken kadinlarin tabiatina uygun degildir

19 Sabini, el-Kifiye, 183-184.

214



6. PEYGAMBERLERIN SEHIRLI OLMASI

Peygamberlerin sehirli olmasi {izerine bir tartigmaya kelam eserlerinde
rastlamak neredeyse miimkiin degildir. Yaptigimiz arastirmada bu hususta ilk bilgilere
Matiiridi’nin yer verdigini tespit ettik. Matiiridi’den sonra az da olsa baz1 eserlerde bu
hususa deginildigini goérmekteyiz. Kurtlibi tefsirinde peygamberlerin sehirli
kimselerden secildigini ifade etmektedir.'® Kadi Hiiseyin b. Muhammed b. el-Hasen
ed-Diyarbekri (61. 990/1582), kadinlardan, cinlerden ve koy halkindan peygamber
gonderilmedigini Bedreddin Ayni’den aktarmaktadir. Ote yandan Zemahseri’nin
peygamberlerin sehirlerden degil kdylerden segildigini ifade ettigini belirtmektedir.'8:
Giiniimiizde yapilan bazi ¢alismalarda da Islam’in sehirde dogdugu, peygamberlerin
sehirli oldugunu ve peygamberlerin “medine” sozciigii ile zikredildiklerine dair
degerlendirmeler bulunmaktadir.!®?

Matiiridi, Ytsuf stresi 109. ayette yer alan “Senden once de sehir halk: i¢inden
secip kendilerine vahyettigimiz erkeklerden baskasini peygamber gondermedik.”
ifadelerinin, peygamberlerin sehir halkindan se¢ildigi anlamima geldigini
diisiinmektedir. Ona gore ayetten biitiin peygamberlerin ¢6l ve sahra halkindan degil
sehirlerden secildigi anlasilir. Ayette gecen ve “el-kura’ (45535\ ) kelimesi ile sehirler ve
gelismis yapilarin oldugu yerler kastedilmistir. Kur’an’da gegen ve ‘karye’(%:_4l') ve
‘kura’ (cs4) kelimelerinin tiimii ile sehirlerin kastedilmesi buna delildir. Dolayisiyla
Allah Teala biitiin nebileri ve resulleri ancak sehir halkindan se¢ip gondermistir.
Collerde ya da kdylerde yasayan kimselerden segmemistir. 183

Peygamberlerin sehirlilerden secildigine dair “Merkezine bir peygamber
gondermedikce Rabbin memleketleri heldk etmez.””*®* ayeti onun bir baska delilidir. Bu
ayette gecen ‘merkez’ ifadesi ile kastedilen sehirlerdir. Ciinkii insanlarin yasadigi en
biiyiik yerlesim yerleri sehirlerdir. Allah’in gonderdigi dinin yayilmasi ancak sehirlere
peygamber gondermekle olur. Hatta buralardan en uzak boélgelere ve en kiigiik yerlere
dahi teblig ulasir. Yine ona gore peygamberlerin sehirlilerden segilmesi, kdy halkinin
ihtiyaglarin1 karsilamak tizere sehre geldiklerinde peygamberin onlara ayetleri
okumast ve onlar1 davet etmesini miimkiin kilar. 1%

180 Kurtiibi, el-Camiu’ li Ahkami’l-Kur’an, 9/234.

181 Kadi Hiiseyin b. Muhammed b. el-Hasen ed-Diyarbekri, Tarihu’l-hamis fi ahvdli enfesi nefis
(Beyrut: Daru’s-sadr, 2010), 1/7.

182 pk. Muammer Giil, “Islam Iktisadi Gelismesinin Tarihi ve Dini Dinamikleri”, Tarih Okulu Dergisi
7/17 (2014), 91-92; Ahmet Kiiciik, “Medeniyet Tasavvurunun Unsurlar1 ve Dinamikleri (Kur’an
Verileri Isiginda Bir Inceleme)” Marife 18/2 (2018), 591-606.

183 Matiiridi, Te 'vildt, 7/404.

184 el-Kasas 59.

185 Matiiridi, Te 'vilat, 11/75.

215



Matiiridi’ye gore peygamberlerin kdylerden degil de sehirlerden se¢ilmelerinin
iki hikmeti vardir:

Birincisi, sehir halki c¢esitli halk tabakalarmin karisimindan ve farkli nitelikteki
insanlarin bir araya gelmesinden olusur. Onlar farkli nitelikteki insanlara yaklagim
konusunda tecriibelidirler. C6l ve sahra halkindan daha akilli, daha yumusak huylu ve
daha basiretlidirler. Ciinkii ¢olde (kdylerde) yasayanlarin birlikte oldugu ve uyum
sagladigi canlilar ancak ¢esitli hayvanlardir. Sonra peygamberler gonderilmeden 6nce,
onun gonderilmesine insanlarin ihtiya¢ duyacagi birtakim isaretler ve alametler
mutlaka ortaya ¢ikar. Bu da halkin onlar1 daha ¢abuk benimsemeleri ve daha kolay
kabul etmeleri icindir. Ikincisi, peygamberlikten maksat, onun uzak bolge ve
cevrelerde yasayan insanlar tarafindan duyulup bilinmesidir. Sehirlerde insanlarin
civar bolgelerden ve uzak beldelerin 6tesinden ticaret maksadiyla ve cesitli ihtiyaglar
icin gelip gittikleri yerlerdir. Bu vesile ile peygamberin varligi o bdlgelerde de
duyulur. Col ve sahralara gelince, insanlar nadiren oraya ugrarlar, ihtiyaglarini orada
karsilamazlar, dolayisiyla peygamberlik ve onunla kastedilen halk arasinda yayilma
imkan1 bulamaz.'8®

Goriildugii tizere Matiiridi peygamberlerin sehirli olmasini kesin olarak kabul
etmekte ve iddiasini ispat i¢in nakli ve akli deliller getirmektedir.

Peygamberlerin sehirli olmas1 konusuna Sabini eserlerinde yer vermez. Bu
durum beraberinde bir takim soru isaretlerini dogurmaktadir. O, s6z konusu goriise
katilmamakta midir veya giindeme getirilecek kadar 6nemli gormemekte midir? Ya da
s06z konusu iddianin yasadigi donem itibariyla 6nemli bir tartisma konusu olmamasi
sebebiyle deginilmeyecek kadar glindem dis1 midir? Bu sorulara net bir cevap vermek
miimkiin degildir. Zira sdz konusu tartismaya ne aciktan ne de ima Yyoluyla
girmektedir. Dolayistyla bir yorum yapmak su asamada miimkiin géziikmemektedir.
Ancak bu durum bize énemli bir veri sunmaktadir. Matiiridi’nin peygamberlik igin
adeta bir sart gibi gordiigl “sehirli olma” kanaati, Sabiini tarafindan dile getirilmemek
suretiyle yok sayilmaktadir. Bu baglamda peygamberlerin sehirli olmasi sart1, ondan
iki asir sonra Hanefi-Matiiridi kelam anlayisinda -en azindan- giindem dis1 kalmagtir.

186 Matiiridi, Te 'vilat, 7/404-405.

216



7. CINLERDEN VE MELEKLERDEN PEYGAMBER
SECILIP SECILMEDiIGi MESELESI

Matiiridi ve Sabiini meleklerden peygamber se¢ilmedigi kanaatindedir. Onlarin
bu kanaatlerini peygamberlerin sifatlarim1 isledigimiz boliimde “Beser Olmak™
bashiginda ifade etmistik. Dolayisiyla burada tekrar etmeyecegiz. Bu boliimde
cinlerden peygamber seg¢ilip secilmedigi meselesine deginecegiz.

“Cin” kavrami, Arapca’da “Ortmek, ortiinmek, gizlemek, gizli kalmak”
anlamlaria gelen “cenn” kokiinden gelen bir isimdir.!®” Terim olarak ise onlarin sahip
olduklart 6zellikleri de dikkate alarak su sekilde tanimlamak miimkiindiir: Duyu
organlariyla idrak edilemeyen, insanlar gibi akil ve irade sahibi olan, farkli sekillere
girebilen, atesten yaratilmis, miimin ile kafir gruplarindan meydana gelen, ruhani ve
gizli varliklara verilen bir isimdir.

Cinlerin varligi, higbir yoruma gerek duymaksizin Kur’an’in muhkem ayetleri
ile sabittir. Bu yoniiyle bir miiminin cinlerin varligini inkar etmesi kiifrii gerektirir.
Varliklar1 hususunda Kur’an, siinnet ve icma anlaminda ittifak vardir. Ihtilaf edilen
noktalar ise onlarin mahiyetleri bakimindandir. '8 Nitekim Kur’an’da bulunan Cin
stiresi ve surenin igerigindeki net bilgiler, cinlerin varliina iman etmeyi tartismasiz
ortaya koymaktadir.'® flgili ayetlere gore cinler de insanlar gibi imtihan olmak iizere
Allah’a kulluk etmek igin yaratilmistir.'®? Kur’an’da yirmi iki yerde gegen “Cdn”
kavramu ile ifade edilen cinler, insanlarin yaratilmasindan 6nce yakici ve her seye tesir
edici atesten halk edilmistir. Bir kisim insanlar, cinlerin etkisi ve gizli oluslarindan
dolay1 onlar1 zararli mikroplara benzetmistir. Yine seytani da bir sembol olarak
gormiislerdir. Bu sekildeki bir yorum, her seyi maddi olanda goren, onun 6tesinde bir
hakikat kabul etmeyen pozitivist kimselerin bakis agisidir.1%2

Cinler insan ve melek disindaki {igtincii bir varlik tiirtine karsilik gelmektedir.
Cinlerin evlenmek ve ¢ogalmak gibi insanlarla benzer 6zellikleri olmakla birlikte
insanlara gdre daha istiin giiclere sahiptirler. Ornegin kisa siirede uzun mesafeleri kat
edebilirler. insanlar onlar1 gérmedigi halde onlar insanlar1 goriirler. Ayrica insanlarin
bilmedigi baz1 hususlar1 bilebilirler. Fakat onlar da kesinlikle gaybi bilemezler.!%

187 Tbn Manzur, Lisanu’l- Arab, 13/92-93; Isfahani, el-Miifredat, 138; Ciircani, Arapga-Tiirkce Terimler
Sozligi, 80.

188 Eg’ari, Makalatii’I-Islamiyyin, 2/1127; Isfahani, el-ltikadat ,154; Teftazani, el-Makdsid, 504; Bilmen,
Muvazzah IIm-i Kelam, 291. Topaloglu- Celebi, Kelam Terimleri Sozliigii, 63.

189 Kilavuz, “Cin”, 8/8.

10 fbrahim Halil Erdogan, “Metafizik Alemden Cinlerle Irtibatin imkani1 imkansizhigr”, Elektronik
Sosyal Bilimler Dergisi 18/2 (2019), 1956.

¥ ez-7Zariyat 51/56.

192 Temel Yesilyurt, Cagdas Inan¢ Problemleri (Ankara: DIB Yayinlari, 2017), 174.

193 “Ne zaman ki Siileyman'a 6liimii hitkmettik, cinlere onun §liimiinii sezdiren olmadi. Yalniz bir giive
bocegi/kurdu yere dayandigr asasini yiyordu. Bu sebeple Siileyman yere yikilinca ortaya ¢ikti ki,
cinler eger gaybi bilseydiler, o zilletli azab iginde bekleyip durmazlardi.” (Sebe’ 34/14).

217



Gokteki meleklerin konusmalarindan gizlice haber elde etmek isteseler de bunu
bagaramazlar. Genel kanaate gore cinlere de peygamber gonderilmistir. Onlardan bir
kism1 peygamberlerin getirdigi mesajlar1 kabul etmis bir kism1 kabul etmeyerek kafir
olarak kalmistir. Son peygamber Hz. Muhammed sadece insanlara degil cinlere de
ilahi emirleri teblig etmistir.1%

Kur’an’da verilen bilgilere dayanarak cinlere peygamber gonderildigi
noktasinda Islam alimleri ittifak etmistir. Ancak gdnderilen bu peygamberlerin insan
veya cin tiiriinden olusu meselesinde farkli kanaatler s6z konusudur.*®® Alimlerin bir
kismina gore cinlere peygamber olarak melekler gonderilmistir. Bir kismina gore
kendi cinslerinden birileri peygamber olarak secilmistir. Alimlerin ¢ogunluguna gére
ise insanlara gonderilen peygamberler ayn1 zamanda cinlere de gonderilmistir.1%

Matiiridi bu konuda ti¢ farkli kanaat oldugunu ifade eder ancak kendi goriisiinii
net olarak belirtmez. Ona gére En’am stresi 130. ayette “Ey cin ve insan toplulugu!
Icinizden size dyetlerimi anlatan ve bugiinle karsilasacaginiza dair sizi uyaran
peygamberler gelmedi mi?” buyurulmasi, “iginizden” denilerek zahiren cinlerden
197 olsa da cinlerden peygamber olup olmadig
konusunda farkli kanaatlere de kapi aralamaktadir. Ona gore bu ayete istinaden ii¢
farkli kanaat ortaya ¢ikmistir: Insanlardan bir kismia gore cinlerden peygamberler
gelmemistir, peygamberler ancak insanlardan gelmistir. Bir kism1 her iki tiirden de

peygamberler gelmistir. Cinlere cinlerden, insanlara insanlardan kanaatindedir.

peygamber geldigini gosteriyor

Ugiincii grup ise insanlardan gelen peygamberler her iki tiire gonderilmislerdir.
Bununla birlikte cinlerden de bir uyarict olmustur. Uyaricilarin derecesi,
peygamberlerinkinden daha alttadir, tipki nebilerle resullerin derece farklar1 gibi diye
diisiinmiislerdir. 1% Bu {i¢ goriisii siralayan Matiiridi her zamanki ilmi metodunu
burada da uygular. Ona gore bu meselenin aslin1 bilmemize gerek ve ihtiya¢ yoktur.
Allah insanlara gonderdigi gibi onlara da gonderebilir. Cinlerin de peygamberleri
gormeleri onlarla goriismeleri miimkiindiir. Dolayisiyla kesin olarak bilme imkanimiz
olmayan bu konu iizerinde tartisma yapmak gereksizdir.

Matiiridi’nin cinlerden peygamber gelip gelmedigi meselesinde “nebi, resul ve
nezir’ ayrimi yapmasi dikkat gekicidir. Onu bu kanaate sevk eden su ayettir: “Bir

194 Ahmet Saim Kilavuz, “Cin”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 1993), 8/8.

195 Farkl1 kanaatlerin olusmasinda su ayetin etkili oldugu goriilmektedir: “Ey cin ve insan toplulugu,
i¢inizden, size dyetlerini anlatan ve bugiinle karsilasacaginiza dair sizi uyaran peygamberler gelmedi
mi? Derler ki: Kendi aleyhimize sahitlik ederiz. Diinya hayati onlar1 aldatt1 ve kafir olduklarina dair
kendi aleyhlerine sahitlik edeceklerdir.” (el-En’am 6/130). Ancak bu ayete dayanarak cinlerden
peygamber gelmistir goriisii problemlidir. Ciinkii kesin ve net degildir. bk. Siikrii Aydin, “Kur’an
Ayetleri Baglaminda “Cin” Algist Hususunda Farkli Yaklagimlar”, Thya Uluslararasi islam
Arastirmalar1 Dergisi 7/1 (2021), 300.

196 Kilavuz, “Cin”, 8/9.

197 Matiiridi, Te 'vilat, 13/404.

198 Matiiridi, Te 'vildt, 5/234-235.

218



zamanlar cin toplulugundan bir grubu, Kur’an’i dinlemek iizere sana dogru
yonlendirmistik. Yanina geldiklerinde ‘Susup dinleyin!’ dediler, okuma sona erince de
uyaricilar olarak kendi topluluklarima dondiiler.”'® Ona gore bu Aayette gecen
“uyaricilar olarak kendi topluluklarina dondiiler” ciimlesinde gegen “uyaricilar’ ifadesi
cinlerden de uyaricilar geldigi seklinde yorumlanmistir. Bu agidan ayetin sonundaki
“uyaricilar olarak kendi topluluklarina dondiiler” climlesi uyarict cinlerin varligin
teyit etmektedir. Ancak bazen iki ziimreden soz edilir fakat bir tanesinin kastedilmesi
caizdir.?® “Q ikisinden inci ve mercan ¢ikar.” ayetinde “ikisi” denmistir ancak
kastedilen tuzlu denizdir. Burada da bu durum gegerlidir.2%! Dolayisiyla onun mezkir
ayette gecen “uyarici cinler” ile kastedilenin kavimlerini uyarmakla gorevlendirilen
cinler oldugu, bunlarin peygamber olmadiklar1 sdylenebilir. O, cinlerden nebi ve
resuller degil uyaricilar geldigi tezini Cin stresinin tefsirinde de devam ettirmekte ve
sOyle demektedir: “cinlerin arasinda uyarici cinler bulundugu ve resullerin cinlerden

degil, insanlardan oldugu belirtilmistir.”?%?

Her ne kadar En’am siresi 135. ayetin yorumunda cinlerden peygamber gelip
gelmedigi meselesinde net olarak bir kanaat ortaya koymasa da Matiiridi “Insanlari
yarattiklarimizin ¢ogundan iistiin kildik. ?° ayetini yorumlarken daha agik ifadelere
yer verir. O, “Ve onlart yarattiklarimizin ¢ogundan iistiin kildik.” ifadesi, ‘yeryiiziinde
bulunan her seyden, cinler ve digerlerinden iistiin kildik’ anlamina geldigini ifade
etmekte ve ‘zira cinlere, kendilerinden bir resul gonderilmedi, onlara ayri bir kitap da
indirilmedi’ ciimlesini eklemektedir. 2 Onun bu ifadeleri, cinlerden peygamber
gelmedigi, insanlardan gelen peygamberlere tabi olmakla miikellef olduklar1 kanaatine
sahip oldugunu ortaya koyar. Onun hangi kanaate yakin oldugunu daha acik olarak su
sOzlerinden ¢ikarmak miimkiindiir: “Peygamber insanlardan olsa da cinlerin de onlar1
dinlemeleri caizdir. Onlarin da bu delillere sahip ¢ikmalari, ona uygun davranmalari
ve sonra da peygamberlerin bilgisi olmadan bunu kavimlerine tebli§ etmeleri

miimkiindiir.”2%

Matiiridi’ye gore Hz. Peygamber hem insanlara hem de cinlere gonderilen bir
peygamberdir. 2% Kur’an’in benzerinin yapilamayacagi hususunda; “De ki, eger
insanlar ve cinler bir araya toplansa!”?’ ayeti, Hz. Peygamber’in hem insanlara hem
de cinlere gonderilmis olduguna isaret eder. Eger insanlarla birlikte cinlere de resul

199 el-Ahkaf 46/29.

200 er-Rahman, 55/22.

201 Matiiridi, Te 'vildt, 13/404.

202 Matiiridi, Te 'vildt, 16/161.

283 “And olsun biz insanogluna san, seref ve nimetler verdik; onlar1 karada ve denizde tasidik,
kendilerine giizel giizel riziklar verdik ve onlar1 yarattiklarimizin gogundan iistiin kildik.” (el-isra
17/70).

204 Matiiridi, Te 'vildt, 8/326.

205 Matiiridi, Te 'vildt, 5/235.

206 Matiiridi, Te 'vildt, 16/158.

207 el-Isra 17/88.

219



olarak génderilmemis olsaydi bu sozlerin anlami olmazdi.?®® Onun bu sdziinii ve
yukarida dikkat ¢ektigimiz yorumlarini dikkate aldigimizda cinlerden peygamber
gonderilmedigi kanaatinde oldugu anlagilmaktadir.

Arastirmamizda cinlerden peygamber olup olmadigi hakkinda Sablini’nin
eserlerinde olumlu ya da olumsuz herhangi bir ifadeye rastlayamadik. O, cinlerle ilgili
209 cinlerden peygamber gelip
gelmedigi meselesine hi¢ deginmemistir. Muhtemelen boyle bir tartismayr gerekli

yeri geldiginde gerekli agiklamalar yapmasina ragmen,

gormemistir. O, tevariis ettigi kelami gelenek dolayisiyla cinlerden peygamber
gelmedigi kanaatinde olabilir. Ancak buna dair kendi eserlerinde bilgi yer
almamaktadir.

208 Matiiridi, Te 'vilat, 8/393.
209 Sabani, el-Biddye, 113, 151, 152; a.mlf, el-Miinteka, 150, 154, 161, 163.

220



8. MUCIZENIN NUBUVVETE DELIL OLMASI

Mucizenin niibiivvete delil olmasi hususunda Ehl-i siinnet kelaminda ittifak
olmakla birlikte, niiblivveti ispat i¢in tek delil mucize degildir. Ayrica mucize
insanlarin iman etmelerini saglamak i¢in yeterli de degildir. Matiiridi ve Sabini
mucizelerin niibiivvete delaleti hususunda benzer kanaatlere sahip olmakla birlikte
getirdikleri deliller agisindan aralarinda kiictik farkliliklar s6z konusudur.

Mucize konusunda oldukga teferruath agiklamalara yer veren Matiiridi’ye gore
mucize niibiivvetin olmazsa olmazi degildir.?!® Mucize hi¢ kimseyi imana zorlamaz
ve tahakkiim altina almaz. Ciinkii iman bir ihtiyar ve tercih isidir.?!! Bu sebeple olsa
gerek o, hissi mucizelerin detaylarma girmeyi cogu zaman gerekli gérmez.?2 Mucize
gosterildiginde muhatap olan insanlarin iman etmeleri de garanti degildir. Nitekim
“Eger gelmesi sebebiyle daglarin yiiriitiildiigii veya yerin par¢alandigi yahut oliilerin
konusturuldugu bir Kur’an olsaydi (vine inanmazlardi).”** buyrularak bu hususa
dikkat ¢ekilmistir.** O, mucizeleri bir realite olmas1 itibarryla savunur.?*® Ancak hak
peygamberlerin kavimleri, peygamberleri higbir mucize gostermese bile onlarin
dogruluklarma sahitlik etmislerdir.?!® Ona gére mucizeler, peygamberlerin insanlara
sOyledikleri sozlerde ve verdikleri hiikiimde dogru ve adil olduklarinin
aciklamalaridir. Clinkii onlar Allah’a ibadet ve itaate cagirmislardir. Bu da her saglam
aklin ve selim yaratilisin gerekli kildigi bir durumdur. Mucizelere olan ihtiyac,
peygamberlerin sozlerinde dogruluk ve verdikleri hiikiimlerde adil olduklarimni

gostermekten baska bir sey degildir.?!’

Matiiridi’nin mucizelere bakisi noktasinda en fazla on plana ¢ikan husus,
mucizelerin sayis1 ve bilylikliigiliniin, tek basina niiblivvetin ispat1 ve tebligin kalplerde
tesiri i¢in noktasinda etkili olamayacagi seklindeki diisiincesidir. O, “Sundan emin ol
ki (Resuliim!) Ehl-i Kitaba her tiirlii delil ve mucizeyi getirsen yine de senin kiblene

uymazlar. Sen de onlarin kiblesine donecek degilsin...”*'® ayetinin, bu kanaatinin a1k

210« ve Allah, Musa ile gercekten konustu:” (en-Nisa 4/164) ayetini yorumlayan Matiiridi, olaym

teferruatt ya da mucize agisindan bilyiikliigii tizerinde durmaz. Onun su sdzleri mucize meselesine
bakisini ve ilim yontemini ifade etmesi agisindan 6nemlidir: “Aslinda biz konusmanin nasil cereyan
ettigini bilmiyoruz; sadece O'nun bulunmayan bir sesi ihdas ettigini ve onu Misa aleyhisselama -
nasil dilemis, ne dilemis ve neden dilemisse- Oylece isittirdigini bilmekteyiz.” Matiiridi, Te vilat
4/120.

211 Matiiridi, Te vildt, 10/324.

212 bk. Matiiridi, Te vilat, 10/ 417, 422, 425, 428, 11/42, 45-46.

213 er-Ra’d 13/31.

214 “Onlara gokten bir kap1 agsak da oradan yukari ¢iksalar, yine de “Herhalde gdzlerimiz perdelendi,
hatta bize bilyii yapilnug olmali!” derler.” (el-Hicr 15/14-15)

215 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 195.

216 Matiiridi, Kitdabii 't-Tevhid, 187-188.

217 Matiiridi, Te vilat, 8/409.

218 el-Bakara 2/145.

221



bir delili oldugunu ifade eder.?!® Bu durumda, mucizelerin insanlar1 imana mecbur
birakmasi gibi bir durum s6z konusu degildir. Iman tercih isidir. Delil giiclii olsa bile
kisi iradesini imandan yana kullanmayabilir. Ona gore “Eger (istedikleri gibi) onlara
melekleri indirseydik, oliiler de onlarla konussayd ve her seyi toplayp karsilarina
getirseydik, Allah dilemedik¢e yine de inanacak degillerdi; fakat ¢oklari bunu
bilmezler.”??° ayeti bu durum igin acik bir delildir. Insan1 imana zorlasaydi bu
gerceklesirdi. Aym sekilde “Biz istesek onlara gékten bir mucize indiririz de derhal
ona boyun egerler.”??* ayeti de bunu ispat eder.??> Ancak Allah insan1 irade kullanan
bir varlik (halife) olarak yaratmistir. Sonucuna katlanmak sartiyla iradesini istedigi
yonde kullanmakta serbesttir. Kalbin bir eylemi olan iman i¢in dis baski etkisizdir.

Matiiridi, mucizelerin insanlar1 imana mecbur birakmayacagi iddiasin1 daha
ileri bir safhaya tasir. Ona gore kiyamet gibi en biiylik mucizeyi yasayan kafirler,
kiyametten sonra yeniden dirilseler dahi iman etmezler. Nitekim “Geri gonderilseler
bile, yine kendilerine yasaklanan seylere doneceklerdir.”??® buyrularak bu durum
ortaya konulmustur. Baska bir ayette de soyle buyurmaktadir: “Sonra ‘Rabbimiz
Allah’a and olsun ki biz ortak kosanlardan degildik.” demekten baska beyan edecekleri
bir mazeretleri olmadi.”*** buyrulur. Onlar kiyameti ve azabi gordiiklerinde hemen
yalana sarilirlar. Bu da gostermektedir ki mucize onlarin zorla iman etmelerini
saglamamaktadir.??®

Mucizelerin peygamberlerin gonderildikleri kavimlerin sosyal, kiiltiirel, edebi
ve teknolojik diizeylerine uygun tarzda tecelli ettikleri seklindeki genel kanaate
Matiiridi’nin katildigin1 goriiyoruz. O s0yle demektedir:

Miisa doneminde sihir yaygin bir durumdu ve insanlar séz konusu devirde sihir
yapmaktaydilar. Dolayisiyla Hz. Miisa peygamberligine kanit olarak o insanlarin
yapmis olduklar1 tiirden mucizeler getirdi ki onlar, bu hadiselerin onlarin giiglerinin
iistiinde olmasi dolayisiyla sihir olmadiklarini, aksine semavi bir mucize olduklarini
bilsinler. Ayn1 sekilde Hz. Isa’nmn getirmis oldugu mucizeler de kavminin yapmus
oldugu tiirden olaylardir. Bunlar da tip ilmiyle ilgilidir. O da tip tiirlinden mucizeler
getirdi ki onun bunlar1 Allah katindan 6grendigini bilsinler.??®

Matiiridi’ye gore her peygamberin diger peygamberlerde olmayan bir
hususiyetleri vardir. Hz. Miisa’nin Allah Teala ile dogrudan konusmasi??’ ona mahsus
bir seydir. Ciinkii Allah’in gonderdigi her peygamberin bagkasinda bulunmayan,

219 Matiiridi, Te vilat, 1/189, 297.
220 e]|-En-am 6/111.

221 es-Su’ar 26/4.

222 Matiiridi, Te 'vilat, 5/200.

223 g|-En-am 6/28.

224 o]-En-am 6/23.

225 Matiiridi, Te vilat, 5/201.

226 Matiiridi, Te 'vilat, 6/30.

221 an-Nisa 4/164.

222



sadece kendisine has bir 6zelligi vardir. Iste bu da Hz. Miisa’nin hususiyetidir. Zira
Cenab-1 Hak orada higbir vasita ve el¢i olmaksizin kendisiyle konusmustur. Diger
peygamberlere ise gonderdigi vahiyler veya elgiler vasitasiyla konusmustur.22Aym
sekilde Hz. Siileyman’in emrine sabahleyin bir aylik aksamleyin bir aylik yol alan
riizgart vermesi, cinleri maiyetine tahsis etmesi, Hz. David’a demiri eritmeyi
ogretmesi, daglarin onunla birlikte tesbihatta bulunmasi?*®onlarin sahislarina miinhasir
mucizelerdir. Hasili her peygamberin bir konuda kendisine mahsus olan ve baskasinda

bulunmayan bir 6zelligi vardir.?*

Peygamberlerin ayni1 mucizeleri gostermesinin beklenmesi Matiiridi’ye gore
dogru degildir. Bir baska ifadeyle Onceki peygamberlerin getirdigi mucizeleri
gostermesini Hz. Peygamber’den isteyen miisriklerin talebi, Matiiridi’ye gore makul
ve mantikli degildir. Zira “Hz. Peygamber’in ayn1t mucizeyi getirmesi gerekmiyordu,
onun yapmasi gereken onlarin tabiatina ve orfiine uygun bir mucize getirmesiydi.
Biitiin peygamberler ayn1 mucizeyi degil, aksine farkli farkli mucizeleri
getirmislerdi.”%!

Genel anlamda niiblivvete 6zel anlamda mucizelere karst ¢ikan kisi ve
akimlarin diislincelerini ifade edip cevaplar veren Matiiridi Hz. Peygamber’in
mucizeleri lizerinde ayrica durmaktadir. O mucizeleri akli, hissi ve haberi (bilgi)
mucizeleri olmak tizere ii¢ baslikta degerlendirir. Ona gore Resulullah’in mucizelerin
biiyiik bir kismi1 akli ve haberi mucizelerdir.?*? Yukarida da ifade ettigimiz gibi o, hissi
mucizelerin iizerinde ¢ok fazla durmaz ve detaylarina girmez.?*® Oncelikle sunu
belirtelim ki, Peygamberimizin hissi mucizeleri noktasinda onun metodu, Kur’an’da
yer alan hususlarin iman konusu olmasi, ahad haberlerle gelen mucizeler hususunda
ise tevakkuf etmek seklindedir. Mucizeleri 6zellikle inat¢1 ve kibirli insanlarin iman
etmesi i¢in bir vasita olarak géren Matiiridi’ye gore peygamberler yasantilari ile esasen
kendilerine yonelik her tiirlii itiraz1 bosa ¢ikarmiglardir.

Matiiridi’ye gore Isra ve Mira¢ mucizeleri hissi mucizelerdir. Hissi mucizeler
Allah’in, peygamberliklerini teyit i¢in verilmistir.?3* “Zira siipheyi yok etmede ve
vesveseyi ortadan kaldirmakta daha ¢ok etkilidir. Zira hi¢ kimse bilgi edinme yolu,
duyu ve gozlem olan konularda siiphe etmez. Cogunlukla siipheler ve vesveseler akli
bilgilerde ortaya ¢ikar. Zira hi¢ kimse, kendisinin kendisi oldugundan siiphelenmez.
Aziz ve Celil olan Allah, resuliine, insafli kimselerin kabul edip iman etmesine ve

228 Matiiridi, Te vilat, 4/121.

229 Sebe’ 34/10-12.

20 Matiirldi, Te vilat, 12/250.

B Matiirldi, Te vilat, 71421-422.

232 Matiirldi, Te vilat, 14/249.

233 pk. Matiiridi, Te vilat, 10/ 417, 422, 425, 428, 11/42, 45-46.
234 Matiiridi, Te 'vilat, 9/404.

223



Resulullah’in Allah’in elgisi oldugunu ikrar etmesine mecbur edecek hissi mucizeler
gdstermek istedigi icin “Isra ve Mira¢ mucizesi” gerceklesmistir.”23°

Matiiridi, Ay’in yarilmasi (insikdk-1 kamer) ile ilgili olarak?3®, ehl-i tevilin
¢ogunlugunun bu olayin Hz. Peygamber doneminde vuku buldugunu sdylediklerini
belirterek cogunlugun goriisiine katildigini hissettirir. Matiiridi bu hususta su rivayeti
aktarmaktadir: Abdullah b. Mesd’un aktardigina gore “Resulullah ile beraber
Mina’da idik, birden ayin yarildigini1 gordiik, bir pargasi dagin arkasina gegmisti.
Bunun iizerine “Sahit olun, sahit olun!” buyurdu.”?*’ Ibn Mestid’un disinda, - Allah
hepsinden razi olsun - Abdullah b. Omer, Abdullah b. Abbas, Enes b. Malik, Huzeyfe,
Ciibeyr b. Mut’im gibi sahdbe-i kiramdan bir cemaatin da aym yarildigini goérdiikleri
rivayet edilir.?®® Matiiridi, Ay’m yarilmas1 gibi olaganiistii bir olaym, sinirl sayida
sahabiden rivayet edilmesi sebebiyle, halihazirda gerceklesmis bir olay degil, ileride
gerceklesecek bir hadise olarak degerlendirilmesi gerektigini ifade edenlerden
bahsetmektedir.?3® Ancak o, bu goriise katilmaz. Ona gére “Bu hadis, hAsdan Amma
doniigerek tevatiir derecesine ulagmistir. Bu mesele Miisliimanlar arasinda yayilmais, o
kadar ki bu hadisi duymayan ¢ok az kisi kalmistir. Ay’in yarilmasi hadisesinin az
sayida sahabiden gelmesinin birtakim sebepleri olabilir. Allah’in ¢evre halkinin onu
gormesini bulutlarla engellemis olmasi yahut bazi islerle onlari mesgul ederek
gormekten alikoymasi miimkiindiir. Cenab-1 Hak, ¢evredeki bazi karistiricilarin, onu
kendisinin yaptigin1 iddia etmemesi ve Hz. Peygamber’in peygamberlik davasinin
yalana dayandigini ileri siirmemesi i¢in boyle yapmus olabilir. Allah’in onu, mucizeyi
acikca sOyleyecek kisiler hari¢ cevre halkindan gizlemis olmasi da muhtemeldir,
nitekim kéfirler onu gizlemisler, ashab-1 kiram ise gormiis ve nakletmistir.” 24
Matiiridi’nin  bu agiklamalar1 ile sakku’l-kamer mucizesinin kabul ettigi
anlasilmaktadir.

Matiiridi’ye gore Hz. Peygamber’in getirdigi mucizelerin tamami veya
cogunlugu akli ve haberi mucizelerdir.?*! Resulullah’in en biiyiik hissi mucizesi ne
Isra ve Mirac ne de Sakku’l-kamer’dir. En biiyiik hissi mucize, Hudeybiye Seferi’nde
vuku bulmustur. Hz. Peygamber ve yanindaki ashabi sefer esnasinda susuz
kalmislardi. Hz. Peygamber’e bir tas su getirilmis o da 6nce abdest almis sonra da o
tasa elini daldirp ¢ikardiginda parmaklarindan bin bes yiliz civarindaki ashabin

2

w

5 Matiiridi, Te vilat, 8/250.

236 pk. el-Kamer 54/1.

237 Buhari, “Tefsir,” 54; Miislim, “Sifatu’l-miinafikin”, 45; Tirmizi, “Tefs’irii’l-Kur’an”, 54.

2% Taberi, Camiu’l-beydn, 27/565.

239 Matiiridi, EbG Bekir el-Es’Am’m bu kanaatte oldugunu ifade etmektedir. bk. Matiiridi, Te vildt,
14/247.

240 Matiiridi, Te vilat, 14/248.

241 Matiiridi, Te vilat, 14/249.

w

224



hepsinin su ihtiyacin1 karsilayacak derecede su figkirmistt. Bu mucize Hz.
Muhammed’in en biiyiik hissi mucizesi idi.?*?

Biitiin peygamberlerin birtakim mucizeleri vardir. Hz. Peygamber’in en 6nemli
mucizesinin Kur’an-1 Kerim oldugu hususunda basta Matiirldi olmak {izere tiim
alimlerin ortak bir kanaati s6z konusudur.?*® Kur’an-1 Kerim, edebi sanatlarn ileri
seviyede oldugu bir topluma indirilmek suretiyle, indirildigi toplumdaki insanlara
ddeta meydan okumustur. Insanlardan Kur’an’m bir benzerini?** yahut benzer on
sure?® yahut da sadece bir siresini?*® getirmesi, hatta insan ve cinlerin bir araya
gelerek bir benzerini yapmalar1?*’ istenilerek onun mucize oldugu pekistirilmistir.
Kur’an’in bu meydan okumasi (tehaddi) karsisinda donemin edip ve sairleri caresiz
kalmis ve onun benzerini getirememistir. Sayet onlar benzerini getirebilselerdi
mutlaka ortaya cikarirlard:.?*8

Ona gore boyle bir sire meydana getirmekten kaginmalari, Kur’an’in
uydurulmus olmadigini, semavi bir kitap oldugunu bildiklerini gosterir.?*® Miisriklerin
Hz. Peygamber’den birtakim mucizeler gostermesi istendiginde “Kendilerine okunan
bu Kitab’1 sana géndermis olmamiz onlara yetmiyor mu?”’*>° buyrulmasi Kur’an’m
mucizelerin en biiyiigii oldugunu ortaya koyar. ! Miisriklerin Kur’an’m
uyduruldugunu iddia etmeleri iizerine inen onun bir benzerini getirmelerinin istendigi
ayeti Matiiridi soyle yorumlamaktadir:

Yoksa ‘Kur’an’1 kendisi uydurdu mu diyorlar? De ki: Ey Muhammed! Sizin iddianiza
gore sayet onu ben uydurmugsam, hadi siz de onun gibi uydurulmus on sure getirin!
Siz uydurmay1r Muhammed’den daha iyi becerirsiniz. Clinkii siz kendinizi yalana ve
iftiraya aligtirmigsiniz. Muhammed’in ise ne yalanmi gordiiniiz ne de iftirasini!
Kendini yalana ve iftiraya alistiran biri, onu boyle bir seyi hi¢ tanimayandan daha iyi
becerir. Onun gibi on sure getirin! Sayet onu kendi kafasindan uydurdu iddianizda
dogru sodyliiyorsaniz Allah’tan bagka cinlerden ve insanlardan c¢agirabildiginiz
sahitlerinizi de ¢agirin, onun gibisini getirmek konusunda size yardim etsinler! Yahut

242 Matiiridi, Te vilat, 14/19.

243 pk. Matiiridi, Kitabii 't-Tevhid, 238; Bakillani, et-Temhid, d177; Kadi Abdiilcebbar, Serhi-u Usuli’l-
Hamse, 2/420-436; Kadi Abdiilcebbar, el-Mugni, 14/407- 433; Nesefi, Tebswratii’l-edille, 1/468-
472 Fahreddin er-Razi, Kitdbii 'n-niibiivvdt, 12-13. Gazzali, el-Iktisad, 193; Abdiilkahir el-Bagdadi,
Usiilu’d-din, 170-174; Amidi, Seyfeddin Ali b. Muhammed, Gdyetii’l-meram fi ‘ilmi’l-keldm nsr.
Ahmed Feridi Mezidi (Beyrut: Darii'l-Kiitiibi'l-Ilmiyye, 2004), 320-322.

244 Yinus 10/38; el-Isra 17/88.

245 Had 11/13.

246 el-Bakara 2/23.

247 “De ki: “Yemin ederim, bu Kur’an’in bir benzerini ortaya koymak igin ins veve cin bir araya gelip
birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.” (el-isra 17/88).

288 Kur’an-1 Kerim’in icaz1 ile ne anlagilmas1 gerektigi ve kelameilarin konu ile ilgili kanaatleri igin
bk. Osman Karadeniz, “Kelamcilara Gére Kur’an’t Kerim’in I’cazi Meselesi”, Dokuz Eyliil
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 3 (1986), 138.

249 Matiiridi, Te vilat, 7/68-69.

20 el-Ankebit 29/51.

21 bk. Matiiridi, Te vilat, 11/161.

225



sOyle buyuruyor: Onun gibi uydurulmus on sure getirin! Allah’tan bagka taptiginiz
putlart da ¢agirabildiginiz kadar yardima ¢agirin! Eger Kur’an’t onun uydurdugu
iddianizda dogru sdylilyorsaniz. Siz Muhammed’le ayn1 dili konusuyorsunuz, sayet
Allah’a iftira edip Kur’an’it kendi kafasindan uydurdu ise, siz de onun gibi
uydurabilirsiniz. Hadi dyleyse siz de bir sure getirin, hem ayni dili konustugunuz
kisileri de ¢agirm ve onlar da size yardim etsinler.?>

Bu meydan okuma Matiiriddi’ye goére Kur’an’in mucize olusunun
delillerindendir.

Yine ona gére Hz. Peygamber’in yetim ve fakir biri olmas1,%>® Kur’an’1 onun
icadi oldugu iddiasini bosa ¢ikarir. Yetim ve fakir olan biri, ilim ve marifette, benzerini
ortaya koymada biitiin beseriyeti aciz birakacak bir seviyeye ulasmasi ve Kur’an gibi
kelam1 kendisinin insa edip ortaya koymasi miimkiin degildir. Clinkii bunun i¢in
gerekli mali harcamay1 yapmaya, boylesine miikemmel bir diizeye ulasabilmek i¢in
gerekli egitim ve benzeri kiilfeti iistlenmeye durumu miisait degildir.?>* Dolayistyla bu
durum, Kur’an’in Allah keldmi oldugunu ve mucizevi bir kitap oldugunu ortaya
koymaktadir.

Ayrica Kur’an’in “kalplerdeki hastaliklara sifa olmasi”? onun mucizevi bir
kitap oldugunun kanitidir. Ona gore bedenleri yok eden veya helak eden hastaliklarin
ilaclart olmasi gibi, dini konulardaki hastaliklarin sifasi ve ilact da Kur’an’dir. Tipki
ilaglarin, bedenlerin afetlerini ve hastaligini giderdigi gibi, Kur’an’da din konusundaki
hastaliklar1 giderir. Bundan dolayr Allah goniillerdeki hastaliklar iyilestirdigi i¢in

Kur’an’a giit ve sifa diye isim vermistir.?%

Sayilar1 ¢cok az olsa da Kur’an’in mucize olmasina itiraz eden kisi ve gruplar
olmustur. Bunlardan biri Ebi Isa el-Verrak tir. Matiiridi’nin niibiivvet bahsinde en ¢ok
elestirdigi kisi olan Verrdk’a gore Araplarin belagat bakimindan farkli konumda
bulunmalari, tefekkiir ve ilim erbabi1 olmamalari hasebiyle ve savas ve benzeri
sebeplerle Kur’an’m benzerini yapmak igin vakit bulamamuslardir.?>’ Nazzam ve
taraftarlar1 Kur’an’in mana bakimindan mucizevi oldugunu kabul etmekle beraber
edebi agidan mucizevi olmadigmni hatta siradan oldugunu iddia ederler.?®® Eba Bekir
er-Razi’ye nispet edilen bir goriise gore Kur’an’in bir benzerini degil binlerce
benzerini getirmek miimkiindiir.?*®

252 Matiiridi, Tevildt, 7/757-758.

28 “QO seni yetim bulup barindirmadi mi1?” (ed-Duha 93/6).

24 Matiiridi, Te vilat, 17/267.

25 “Ey insanlar! Rabbinizden bir &giit, kalplerdeki hastaliklara, sifa, inananlara bir rehber ve rahmet
gelmistir.” (Yanus 10/57).

26 Matiiridi, Te 'vildt, 7/85.

27 Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 240.

28 Bagdadi, Mezhepler Arasindaki Farklar, 128.

259 Eba Hatim er-Razi, A lamii 'n-niibiivve, 148.

226



Kur’an’in mucize olma hiiviyetini ihlal olarak degerlendirilebilecek goriislere
sahip gruplardan biri de Karmatiler’dir.?®® Onlara gére Kur’an, Hz. Muhammed’e
mana olarak vahyedilmistir. Harflere ve climlelere ise Hz. Peygamber tarafindan
dokiilmustiir. Matliridi’ye gore “Allah’in size litfettigi nimeti, 6giit vermek igin
indirdigi kitabi ve hikmeti unutmaymn.”?®* ifadeleri, ilahi kelamin tamamen vahye

dayandigini ispat eder.2?

Matiiridi’nin benzer iddialar1 neredeyse ayni kelimeler ile Batiniler i¢in de dile
getirdigini goriiyoruz.?%® Batmilere gore Kur’an, Hz. Peygamber’e su an okudugumuz
lafizlarla inmemistir. Resulullah’in kalbine ilhdm olmus, o da Arap diliyle ifade
etmistir. ¥ Daha acik ifade etmek gerekirse Batilere gore Kur’an kelimelerden
olusan ciimleler halinde indirilmemistir. Kur’an Hz. Peygamber’in kalbine tipki bir
vehim gibi mana olarak indirilmistir. Sonra o da Kur’an’1 zihninde tasvir etmis ve
diliyle kelimelere dokmiistiir. Oyle bir telif yapmus ki baskalar1 benzerini yapmaktan
aciz kalmugtir.?®> Matiiridi bu iddialarin dogru olmadigim soyle izah eder:

Tam aksine, Kur’an, Resulullah’a telif edilmis olarak ve climleler halinde indirilmistir.
Kur’an’1n telifi, Hz. Peygamber’in fiilinin bir sonucu degildi. “Vahyi tam alma telds:
yiiziinden dilini kimildatma!”?®® mealindeki ayet, Kur’an’mn hem mana hem de lafiz
olarak indirildiginin dogrular. Kur’an’in ciimlelere dokiilmesi telifi, Hz. Peygamber’e
ait olsaydi indirilirken telasla dilini kimildatmazdi. Ciinkii Kur’an vehim gibi manaen
olsaydi onu zihninde tasvir etme, ciimlelere dokme ihtiyaci duyardi. Sonra da
diisiinmenin ardindan climlelere ulasir ve dil ile ifade edilmesi miimkiin olurdu. Dili
kipirdatmak ancak telif ve tanzim edilmis metinlerde s6z konusu olur. Bu delille,
Kur’an’in bu sekilde telif ve tanzim edilmis olarak indigi ortaya ¢ikar.?®” Ote yandan
“Anlayabilesiniz diye biz onu Arapga bir Kur’an olarak indirdik.”?%® buyrulmasi
Kur’an’1in Arapga olarak indigini ispat eder. Kur’an’1, Arapga olarak Cibril indirmistir.
Ayrica bu durum onlarin iddia ettigi gibi olsaydi, Kur’an’in “benzeri yapilamaz”
niteligi temelinden sarsilird1. 25

260 Karmatiler asiriliga kacan Sia gruplardan biri olup Kufe’li Hamdan Karmat’a nispet edilir. Bu
akimin zuhuru dort halifenin vefatindan sonra ortaya ¢ikan MecUsilerin etkisiyle olmustur. Bu
ziimrelerin amaci dini konular1 Miisliimanlarin zihninde karigik hale getirip kiifiir ve inkara davet
etmekti. Karmatlerin temel goriisii Batinilige dayanmaktadir. Buna gére her s6ziin bir i¢ yiizii bir de
dis yiizii bulunmaktadir. Kendilerinin, kelamin ve dolayisiyla Kur'an'in i¢ yiiziinii bildiklerini iddia
ederler. Seb'iyye diye de amilir. Bk. Ebi'l-Ysr el-Pezdevi, Usulu'd-din, 237-240; Sabri Hizmetli,
"Karmatiler", TDV Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV Yayinlari, 2001), 24/ 510-514.

1 el-Bakara 2/231.

%62 Matiiridi, Te 'vildt, 2/97.

23 Bu durum, Matiridl doneminde Batnilik ile Karmatilik arasinda ayirimi olmadigim

gostermektedir.

264 pk. Matiiridi, Te 'vildt, 10/392.

25 Matiiridi, Te 'vildat, 16/307.

26 gl-Kiyamet 75/16.

27 Matiridi, Te 'vilat, 16/307.

28 ysuf 12/2.

269 pk. Matiiridi, Te "vildt, 1/215; 2/383.

2

(=23

227



Batiilerin Kur’an’in nazil olusuna yonelik bir diger iddialar1 ise soyledir:
“Allah beser ruhuna ne kitap ne de peygamberlik vermistir. Bunu ancak
peygamberlerin kalplerinde ortaya ¢ikan ruhani bir varliga (en-nefsii’l-besita) verir.
Burhani varlik onlar1 destekler ve sonunda onlarla iilfet eder. Nitekim bir ayet-i
kerimede s6yle buyrulmaktadir: “Onu, senin kalbine uyaricilardan olasin diye agik bir
Arapga ile Ruhu’l-emin indirmistir.”%’® Peygamberlerin kalplerine yerlestigi sabit
olunca, artik onlar kitaplar1 ve sahifeleri kendileri insa edip yazarlar. Peygamberlerden
baska hi¢ kimse i¢in bdyle bir sey diisiinlilemez. Sonra insanlar bunu onlardan alirlar.”
Matiiridi’nin bu iddiaya cevabi ise soyledir: “Allah'in kendisine kitap, hiikiim ve
peygamberlik vermesinden sonra hi¢bir insanin kalkip insanlara Allah't birakip bana
kul olun’ demesi diistiniilemez. Aksine 'Okuyup ogretmekte oldugunuz kitap geregince
rabbin halis kullar: olun!" der.” ayetiyle?’* Allah; kitab1, hikmeti ve peygamberligi
besere verdigini haber vermektedir. Aymi seyi Hz. Isa ‘Ben Allah’in kuluyum; O, bana
kitap verdi ve beni peygamber yapti.’*'* seklinde besikte iken sdylemistir.2”® Bu
ayetler mananin degil bizzat kitabin peygamberlere verildigini teyit etmektedir.

Matiiridi’nin Kur’an’1n icazina yonelik yapilan elestirilere karsi sosyolojik ve
tarihi bir yaklagimla cevap verdigini goriiyoruz. Ona gore Kur’an’in nazil oldugu
toplum tevhid inancindan uzak, putlara taparken Kur’an’1n vaz ettigi tevhid prensipleri
insanlarin eliyle olusturulmasi miimkiin olmayan ilkeler barindirmaktadir.?’* Hz.
Peygamber’in okuma yazma bilmeyen bir iimmi olmasi1?’® i¢inde yasadig1 toplumun
edebi anlamda zirvede oldugu bir donemde, Kur’an’in benzerinin yapilamayacagina
dair meydan okumaya cevap verilememis olmasi hatta tesebbiis dahi edilememesi
buna gii¢ yetiremediklerinin delilidir.?"

Kur’an’in meydan okuyusu ani olmustur tarzindaki iddialar, Matiiridi’ye gore
uygun degildir. Zira onlara yeteri kadar zaman verilmistir. Nitekim onlar baslangicta
siirler ile karsililik vermeye calismiglardir. Daha sonra ise Miisliimanlara savas ilan
edip can ve mallarin1 harcamiglardir. Sayet Kur’an’in benzerini getirmeye akillari
kesseydi bunu yapar; savasa girismezlerdi.?’’ Araplarin Kur’an’in benzerini yapmaya
zamanlar1 olmadig1 seklindeki iddiasinin ihtimal dahilinde olmadigini belirten

.....

savas olan Bedir’e kadar yaklagik yirmi yil savagsiz donemin oldugunu hatirlatan

210 es-Suara 26/ 193- 195.

271 Al-i Imran 3/79.

212 Meryem 19/29-30.

273 bk. Matiiridi, Te vilat, 2/383.
274 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 242.
275 Matiiridi, Te 'vildt 10/251.

276 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 240.
27 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 242.

228



Matiiridi, bu zamana kadar bir hayli vakit oldugunu ifade ederek Kur’an’a nazire
getirmeye ¢alisacaklarina dikkat ¢eker.2’®

Kur’an’in mucize olmadigini dile getiren Verrak’a yonelik elestirilerine devam
eden Matiiridi, sahte peygamberlerin elinde mucize benzeri hadiseler
gerceklesemeyecegini ifade eder. Ona gore Allah Teala birine hi¢ kimsenin sahip
olmadig1 bir yetenek verdigi takdirde, onun niibiivvet iddiasinda bulunmasina mani
olur. Niibiivvet iddiasinda bulunacagini bildigi sahtekar kimseye ise 6zel bir yetenek
vermez. Ayrica bir konuda farkli bir giicli olan bir kimse varsa bir bagkas1 onu agsmak
ya da aynisin1 yapmak ister. Oysa mucize dogal sinirlar1 asan bir eylemdir. Sayet Hz.
Peygamber farkli bir giice sahip idiyse, bu giicii icinde yasadigi toplumdan almis
olmasi gerekirdi. Oysa onun toplumu, bundan mahrum idi. Bu realite gosterir ki, s6z
konusu edilen giicii, Allah, peygamberine bahsetmistir.2"

Matiiridi’ye gore Kur’an’in mucize olmasinin delillerinden biri de parca parca
indirilmis olmasina ragmen tslup bitiinliigiinii korumasidir. Eger Kur’an insan eliyle
telif edilmis bir kitap olsaydi mutlaka bir kopukluk ve uyumsuzluk barindirirdi. Oysa
Kur’an’da boyle durum asla s6z konusu degildir.?®

Kur’an’in mucize olmasinin en bariz delillerinden biri gelecekten haber veren
ayetlerin varligidir ki bunlar aynen tecelli etmistir.?8! Matiiridi Kur’an’in gaybdan
haber vermesi konusunda, onu teblig eden Hz. Muhammed’in hi¢ kimseden egitim
almadan, o bilgilere sahip oldugu bilinen birisine gitmeden ve higbir kitabi
incelemeden bu mucizenin gergeklesmesine dikkat c¢eker. O, mucize konusunu
niiblivvetin icinde degerlendirmekte ve Kur’an’in mucize olusuna ayri bir énem
vermektedir. Kur’an’in hem fesahat ve belagat agisindan icazina dikkat ¢eker hem de
gecmis ve gelecekten haber vermesini vurgular. Bunlara ilaveten fert ve toplum
hayatina yonelik sosyal ve siyasal ¢oziimler getirmesini ve son kitap olmas1 sebebiyle
kiyamete kadar ortaya ¢cikmasi muhtemel olaylarin ¢dziimleri {izerinde durur.?8?

Sonug¢ olarak Matiiridi, mucize miinkirlerini siddetle elestirir. Mucizeyi
niibiivvetin tek delili olarak gérmez. Peygamberlerin diiriistliiklerinin ve ahlaklariin
mucize ile birlikte degerlendirilmesinin dogru oldugunu savunur.?®

Sabini’ye gore mucize, peygamberlerin dogrulugunu gostermesi bakimindan
delil sayilir. Ona gore mucizeler Allah’1n fiili olup, kulun (peygamberin) bunda hi¢bir
etkisi yoktur. Mesela asdyi yilana ¢evirmek ve oliiyii diriltmek gibi mucizeler Allah’in

278 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 241.

219 Matiiridi, Kitabii't-Tevhid, 241-242.

280 Matiiridi, Kitabii’t-Tevhid, 242.

281 er-Ram 30/1-6; es-Saf 61/9, el-Fetih 48/1; en-Nasr 110/1-2.
282 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 215-216.

283 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 195.

229



fiillleri olup peygamberlerin elinde tecelli etmistir. Dolayisiyla mucizeler
peygamberleri tasdik etmek konumundadir.?8*

Ona gore mucize peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin, iddialarinin
dogrulugunu ispat i¢in en 6nemli vasitadir. Insanlardan nebi veya resul olan bir
kimseye kanit olarak kendisinde herhangi bir siiphe olmayan kati bir delil olmalidir.
Bu ise ancak peygamberlik iddiasinda bulunan kimsenin acik secik olarak mucize
gostermesi ya da mucize gosterdigine dair miitevatir bir haber ile olur.?®® Sabtini’nin
bu ifadeleri ile nebi ve resuliin farkli oldugunu kabul ettigini s6ylemek miimkiindiir.

Ona gore peygamberlerin geliginin caiz oldugu bir zaman diliminde, kadim ve
bir olan ilahin elgisi oldugunu iddia eden ve kemal sifatlarla muttasif bir erkek
peygamberlik iddiasinda bulunursa onun dogruluguna delil istenir. Delil ise mucize
gostermesidir. Eger mucize gosterirse onu kabul etmek ve haberini tasdik etmek
gerekir.?® O burada “gelisinin caiz oldugu” derken peygamber gelmesinin miimkiin
oldugu zaman dilimini kastetmektedir. Hz. Peygamber’den sonra niiblivvet son
buldugu i¢in bir kisinin bu iddia ile ortaya ¢ikmasi artik caiz ve miimkiin degildir.
Bunun miimkiin oldugu zamanlarda bu iddia ile ortaya ¢ikan kisilerden mucize
istenmistir.

Sabani’ye gore mucizeler iki kisimdir. Birincisi Hz. Isanin bebekken konusmasi
gibi?®" alisiilmamus bir fiili meydana getirmek. Ikincisi ise Hz. Zekeriyya’nmn normal
olan konusmadan kaginmasi gibi?® alisilmus fiillerden uzak durmaktir. Bunlarm her
ikisi de olagan olana aykindir. 2° O, Hz. Muhammed’in peygamberliginin
ispatlanmasini iki delille miimkiin goriir. Bunlardan birincisi akli mucize, ikincisi ise
hissi mucizelerdir.

Akli mucizeden kasd1 Kur’an-1 Kerim’dir. Hz. Peygamber onunla Arap olan
olmayan biitiin insanlara benzerini yapmalarini isteyerek meydan okumus?® onlar
bunu yapmaktan aciz kalmiglardir. Onlar sayet Kur’an’in benzerini meydana
getirmeye gii¢ yetirebilselerdi bunu mutlaka yaparlardi. Ciinkii kendileri Peygamber
Efendimizin iddiasin1 bosa ¢ikarmaya ve onun kesin ispat vasitast olarak kullandigi
Kur’an’1n delillerini ¢iiriitmeye son derece hevesli idiler. Kur’an’a nazire olusturulmus

olsaydi mutlaka yayginlik kazanacak ve bilinecekti.?%

Sablini daha sonra Kur’an’in meydan okumasi karsisinda insanlarin bir seyler
getirmemesine sebep olarak ileri siiriilen hususlar1 ele almakta ve cevaplar

24 Sabani, el-Biddye, 101.

25 Sabani, el-Kifdve, 189.

26 Sabani, el-Kiféve, 186.

287 Al-i Imran 3/46; el-Maide 5/110; Meryem 19/29.
288 Meryem 19/10.

29 Sabani, el-Kiféiye, 185-186.

290 pk. el-Bakara 2/23; el-isra 17/88.

291 Sabni, el-Biddye, 103.

230



vermektedir. Ilk olarak savas ve gecim mesgalelerinin insanlari engellemis oldugu
iddiasin1 ele alan Sabni’ye gore bu iddia temelsizdir. Clinkii Kur’an’in meydan
okumasi savaglardan ¢ok dnce gergeklesmistir. Ayrica o donemde Araplar igin kutsal
saydiklar1 seyleri korumak diger islerden daha mukaddes sayilirdi. Dolayisiyla vakit
bulamama s6z konusu degildir. O donemin ediplerinin Kur’an’a nazire getirdiklerini
ancak Miisliimanlar buna ilgi géstermemis ve Kur’an’1 meshur kilmislardir iddias1 da
yine bos bir iddiadir. Zira o donemde gayr-i miislimler sayica daha kalabalikt1 ve eger
bir nazire yapilmis olsaydi bunu mutlaka naklederlerdi. Onlarin Hz. Peygamber’e olan
diismanliklari, ortada bir nazire olsaydi mutlaka sahiplenmeyi ve nesilden nesile
aktarmay1 beraberinde getirirdi. Dolayisiyla onlar bir nazire ortaya koyamamiglar ve
Kur’an’in meydan okumasi karsisinda aciz kalmislardir.?%2

Akli mucizenin Kur’an oldugunu ve insanlarin bir benzerini getirmekten aciz
kaldigin1 ifade eden Sabtni, Hz. Muhammed’in hissi ve haberi mucizelerini
siralayarak, Hz. Peygamber’in riséletini ispat ettigini ifade etmektedir. Ona gore Hz.
Peygamber’in mucizelerinin bir kismi onun zatinda bir kismi da zatinin disinda
mevcuttur. Onun miibarek zatiyla ilgili mucizeleri sunlardir: Alninda bir nur
parlamasi, gegmis ilahi kitaplarda maddi ve manevi vasiflari ile zuhur edecegi zamanin
anlatilmasi, yaratihisindaki giizelligi ve yiiksek ahlaki.?%

Hz. Peygamber’in listlin ahlaki hususunda ayrica duran Sabiini, onun ahlakinin
ne kendinden oOnce ne de kendinden sonra baska hi¢ kimsede toplanmadigi
kanaatindedir. Yine ona gore Hz. Peygamber bu yiice ahlaki émrii boyunca muhafaza
etmis, gizli ya da asikar, neseli ya da 6tkeli halinde hayatinin hi¢bir sathasinda ondan
ayrilmamistir. Oyle ki ona diigmanlik edenler dahi Hz. Peygamber’in giizel ahlakini
kabul etmis, onu elestirecek bir durum bulamamuslardir.?%

Sabhn1 hissi mucizelerden Hz. Peygamber’in sahsinin disinda olanlar basliginda
cok sayida mucize saymaktadir. Ay’in yarilmas1,?® agacin yiiriiyiip gelmesi,?® tagin
konusmasi, 27 aga¢ kiitiigiiniin inlemesi, ?®® devenin halinden sikayet etmesi?%°ve
kizartilmis koyun etinin zehirli oldugunu haber vermesi 3®° Hz. Peygamber’in
mucizelerindendir.3%

Son olarak haberi mucizelere deginen Sablni’nin bu mucizeleri hissi
mucizelerin i¢inde degerlendirdigini goriiyoruz. Ona gore Hz. Peygamber’in

292 Sabini, el-Biddye, 103-104.

2% Sabani, el-Biddye, 104-105.

2% S4blni, el-Biddye, 105-106.

295 Byhari, “Menakib”, 27; Miislim, “Sifatii’l-miinafikin”, 43-48.
2% Tbn Mace, “Fiten”, 23; Isfahani, Deldilii 'n-niibiivve, 191.

297 Miislim, “Fezail”, 2.

2% Byhari, “Menakib”, 25.

29 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 4/173.

300 Buhari, “T1b”, 55; Miislim, “Selam”, 45; Eb{i David, “Diyat”, 6.
301 Sabani, el-Biddye 107.

231



gecmisten ve gelecekten haber vermesi onun mucizelerindendir. Gegmisten haber
vermesine en giizel 6rnek peygamberlerin ve gecmis kavimlerin kissalaridir. Hz.
Peygamber bu kissalar1 Ehl-i Kitap’in huzurunda sdylemis onlardan itiraz gelmemistir.
Halbuki o ne eskilerin kitaplarini okumus ne de onlarla beraber bulunmustur. Iste bu
durum, onun bu kissalar1 vahiy ile s6ylediginin ispatidir. Hz. Peygamber’in gelecege
dair sdyledigi hususlarin bir kism1 Kur’an’da zikredilmistir.3°? Resulullah’in gelecege
dontik soyledigi tiim haberler aynen gergeklesmistir. Bedir Savasi’nda bazi insanlarin
oldiiriilecegini haber vermesi, Beni Hanif kabilesi ile Iranlilarin savasacagini
sdylemesi, iran Sah1’nin saltanatinin yikilacagini haber vermesi ve Islam’m diinyanin
her tarafina yayilacagini haber vermesi, onun sdyledigi gibi vuku bulmustur.3%

Sabini’ye gore Hz. Peygamber’in gecmisten ve gelecekten haber vermesi de
Resulullah’in meshur mucizelerindendir. Geg¢mis olaylardan anlasilmast gereken
Kur’an’da bahsedilen peygamberlerin ve baz1 kavimlerin kissalaridir. Hz.
Muhammed’in Omriiniin sonuna kadar okuma yazma bilmemesi, Oncekilerin
kitaplarin1 okumamast ve Ehl-i kitaptan bir kimseyle goriigmemesi, s6z konusu
kissalarin Allah’n bildirmesi ile vahyedildigini ispat eder.3%

Sabuni, Hz. Peygamber’in gelecekten haber verdigi konularin bir kisminin
Kur’an’da mevcut oldugunu ifade eder.®® Bir kismi ise Hz. Peygamber’in meshur
hadislerinde yer almigtir. Sabini bu hadislere sunlart 6rnek vermektedir: “Ben
yeryiiziiniin dogusu ve batisin1 gérdiim. Ummetim hakimiyeti bana gosterilen yerlere
ulagilacak.”®% Hz. Ammar’a, “Seni azgin bir topluluk dldiirecek”*°’ buyurmasi ve Hz.
Omer, Hz. Osman ve Hz. Ali’yi sehadetle miijdelemesi ve “Benden sonra hilafet otuz
yil siirecek” 3% buyurmas.3%°

Sablni, kiyametin alametleri ile ilgili Hz. Peygamberden rivayet olunan
haberlerin gerceklesmesini de onun mucizelerinden sayar ve niibiivvetinin ispati
olarak goriir. Ona gore Resulullah’in “Soyle sOyle olacak™ dedigi seylerin bir¢cogu
gerceklesmistir. Hz. Peygamber’in durumu, sozlerinde ¢eliski olmamasi, haberlerinde
tenakuz olmamasi, Allah’1 zikretmede devamli olusu, diinyevi hazlardan uzak durusu,
tebliginde zorluklara sabretmesi, vakari, siiklineti ve temizligi ile gelecekten haber
veren kahin ve miineccimlerden farklidir. Dolayisiyla Hz. Peygamberden rivayet

302 pk, el-Bakara 2/94-95; Al-i Imran 3/112; el-Enfal 8/7; el-Kasas 28/85; el-Fetih 48/16; el-Kamer
54/45.

303 Sabini, el-Biddye, 107.

304 Sabini, el-Biddye, 196.

305 g|-Bakara 2/95; Al-i imréan 3/112; el-Enfal 8/7; el-Fetih 48/16; el-Kamer 54/45, 85; el-Kasas 85/28.

306 Miislim, “Fiten”, 70; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned 4/123; 5/274, 278; Tirmizi, “Fiten”, 414.

307 Buhari, “Salat,” 63; Miislim, “Fiten”, 70, 72, 73.

308 - Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/220-221.

309 Sabani, el-Kifidve, 197.

232



olunan gelecege dair haberler, onun risdlet ve niibiivvetini ispat eden haberi
mucizelerdir.3%

Sabini mucizenin peygamberlik iddiasinda bulunan kimseden ¢ikmasini gart
kosmaktadir. Ciinkii peygamberlik iddiasinda bulunan kimsede olagandisi bir fiil
cikabilir ki, bu mucize degil, istidrac olur. Ayni sekilde veli kullarda olagandisi olarak
ortaya cikan seyler mucize degil, keramettir. 3** Sabini, peygamberlik iddiasinda
bulunan kimselerin, “sozlerinin dogruluguna isaret talep edilmesi gerektigini” ifade
etmektedir. Ona gore Haricilerden Ibaziyye ve Batinilerin, “peygamberlerin sozleri,
delil olmaksizin ve duraksamaksizin kabul edilmesi gerekir” seklindeki kanaatleri
yanlistir. Zira peygamberler ile sahtekarlarin sdzlerinin durumu — mucize gibi bir delil
olmazsa — esittir. Peygamberlerin sdzlerinin dogrulugu ancak mucize ile ortaya ¢ikar.
Her kim niibiivvet iddia edenin s6ziinii delil olmaksizin kabul etmeyi gerekli goriirse,
Miiseylemetii’l-Kezzab’in sdzlerinin kabuliinii de benimsemis olur ki, bu miimkiin
degildir. Dolayistyla peygamberlik iddiasinda bulunan kimselerin dogrulugunun ispati
ancak mucize ile olur. inkarcilarin meydan okumasma karsin peygamberlerin,
yaratilmiglarin benzerini getirmekten aciz kaldiklar1 mucizeler gostermeleri onlarin
dogruluklarini tespit i¢in sarttir.312

Sablini’nin mucize ile ilgili bir diger sart1 da peygamberlerin teblig ile vazifeli
olduklar1 yerde ve zamanda olmasi ve kendisinden mucize istendiginde
gerceklesmesidir. 313 Aksi halde kiyamete kadar meydana gelecek olaganiistii
olaylardan ayirt etme imkani olmaz. Aymi zamanda mucizenin, getiren kisinin
dogruluguna delélet etmesi gerekir. Mucize iddiasinda bulunan kimsenin getirdigi
olay, sahibini yalanliyorsa bu mucize degildir. Aksine iddia sahibinin yalanciliginin
ispat1 olur.3%*

Sablni’nin mucize ilgili bir diger sart1 “meydan okuma” (tahaddi) ile birlikte
olmasidir. Zira peygamberlerden sadir olan her olaganiistii fiil mucize olmaz. Meydan
okuma olmaksizin gerceklesmis olaganiistii fiiller keramet olur. Ona gore mucizenin
“Inkar edenlerin benzerini getirmekten aciz kalacag sekilde” olmas1 gerekir. Meydan
okunan inkarct mislini getirerek karsilik verirse, bu durum, ayni sekilde inkarcinin
dogruluguna da delalet eden bir delil olur. Hem peygamberin hem de inkéarcinin
gosterdigi olaganiistii fiil ayni olursa, delil olmasi bakimindan birbiri ile karisir.
Dolayisiyla yalancinin, benzerini yapmaktan aciz kalacagi bir fiil mucize olabilir.
Ciinkii yalanci kimsede bunun gergeklesmesi hikmet geregi imkansiz olur.3!®

310 Sabini, el- Kifdye, 198.

311 Sabani, el-Kifdye, 186.

312 Sabani, el-Kifdye, 185; Sabini, el-Biddye, 101.

313 S4bhni, “darw’t-teklif” diye tabir ediyor. Biz bu ifadeyi, mucize istendigi zaman mucizenin
gerceklesmesi seklinde terciime ettik.

314 Sabind, el-Biddye, 186-187.

315 Sabini, el-Biddye, 187.

= P

233



Sabun1’ye gore Hz. Peygamber’in en 6zel mucizesi Kur’an’dir. Ciinkii Kur’an,
Araplar ve Arap olmayanlarin bir benzerini getirmekten aciz kaldigi bir kitaptir.
Kur’an’in meydan okumasi karsisinda insanlar ¢ok ¢aba gostermelerine ve ellerinden
geldigince canlarin1 ve mallarin1 feda etmek suretiyle onu kiigiik diisiirmeye yonelik
hirslarina ragmen buna karsilik vermekten aciz kalmislardir. Bundan dolayr Kur’an,
Hz. Peygamber’in davasiin dogruluguna en giiclii kanit ve en acik delildir.3®

Kur’an’in meydan okumasina insanlarin karsilik verememesi i¢in ileri siiriilen
tim bahaneler ona goére yersizdir. Diinyalik ge¢im derdi ya da savaslar sebebi ile
karsilik verilmedigini ileri silirenlere “meydan okuma savaslardan ve istigalden
onceydi” diyerek cevap vermistir. Nitekim savaslar hicretten sonra olmusken, meydan
okuma Hz. Peygamber’in gonderilmesinden vefatina kadar devam etmistir. Ayrica
onlarin buna giigleri yetse, savaslar ve gecim ile mesgul olmak yerine bu konuya
agirlik verirlerdi ki, bu daha kolaydir. Sonug¢ olarak Kur’an’in meydan okumasina
karsilikk imkan ve zamanlar1t oldugu hélde bundan kacginmalari yani cevap
verememeleri, Hz. Peygamber’in rislet iddiasindaki dogrulugunu gosterir.3!’

Sablni, Hz. Peygamber’in risaletini ispat eden hissi ve haberi mucizelerin
sayilamayacak kadar ¢ok oldugunu ifade eder. Ona gore bu mucizelerin bir kism1 Hz.
Peygamber’in dogumundan once, bir kismi dogumundan peygamberlik zamanina
kadar, bir kism1 peygamberliginden vefatina kadar ortaya ¢ikmistir. Bir kismi ise
kiyamete kadar edecektir. Ona gore dncelikle Hz. Peygamber’in peygamberlik nurunu
tagimasi, suretinin letafeti, yiiziinlin giizelligi, ahlakinin fazileti ve davraniglarinin
giizelligi onun niibiivvetine delil oldugu gibi mucizelerindendir. Ayrica Hz.
Peygamber’in sahip oldugu bu vasiflara baska kimsenin sahip olmadigin1 feraset
ehlinin de kabul etmesi onun risaletinin delilidir. Hz. Muhammed’in ‘el-emin’ olarak
anilmasi, kimsenin onu yalancilikla itham edememesi, kendisine diisman olanlarin
dahi giivenini kazanmis olmasi ve hayati1 boyunca gilizel ahlakinin asla degismemesi
onun davasinda dogruluguna en giiclii delildir.®!® Sabtini, Hz. Peygamber’in hissi
mucizelerinden Ay’in yarilmasi, agaclarin yliriimesi, kiitiigiin aglamasi, taslarin
aglamasi, devenin sikdyette bulunmasi ve bulutlarin Resulullah’a golgelik etmesini

kabul eder ve onun risaletinin delilleri arasinda goriir.%°

Matiiridi ve Sablini’nin mucizenin niibiivvete delaleti hususunda farkli kanaate
sahip olduklar goriilmiistiir. Matiiridi mucizeyi tek basina niibilivveti ispat i¢in yeterli
gormezken Sablni yeterli gormektedir. Matiiridi, Hz. Peygamber’in niibiivvetini ispat
konusuna daha fazla yer ayirirken Sabini nispeten daha az yer vermistir. Her iki

36 Sabhni, el-Biddye, 191.
317 Sabani, el-Biddye, 191-193.
38 Sabini, el-Biddye, 193-196.
319 Sabini, el-Biddye, 196.

234



miitekellim, Hz. Peygamber’in en biiyiik mucizesi olarak Kur’an-1 Kerim’i gérmekte
ve onun giizel ahlakini ve yasantisini niibiivvetine delil saymaktadirlar.

Hz. Peygamber’in akli ve hissi mucizelerini kabul etmekte ve niiblivvetini ispat
hususunda burhan olarak gérmektedirler. Mucizelerin peygamberlerin gonderildikleri
kavimlerin sosyal, kiiltiirel, edebi ve teknolojik 6zelliklerine uygun tarzda tecelli
ettigini kabul etmektedirler. Matiiridi, Resulullah’in en biiyiik hissi mucizesi olarak
Hudeybiye Seferi’nde ellerinde su fiskirtmasii goriirken Sabini hissi mucizeler
arasinda bir siralamadan bahsetmemektedir.

Mucizeler Matiiridi Sabiini
Mucizenin niibiivveti ispat i¢in yeterli olup Yeterli degildir. Sarttir, yeterlidir.
olmast

Her peygamberin kendine mahsus bir Kabul eder. Kabul eder.
mucizesinin olmasi

Mucize tiirleri Akli-Hissi-Haberl Akli-Hissi-Haberi
Isra ve Mi’rac Bahseder. Bahseder.
Insikak-1 kamer Bahseder. Bahseder.

Hz. Muhammed’in en biiylik mucizesi Kur’an’dir. Kur’an’dir.

Hz. Peygamber’in alninda bir nur olmast Bahsetmez. Bahseder.

Tasin konusmast Bahsetmez. Bahseder.
Agacin yiiriiylip gelmesi Bahsetmez. Bahseder.

Agag kiitiigliniin inlemesi Bahsetmez. Bahseder.
Devenin halinden sikayet etmesi Bahsetmez. Bahseder.

Zehirli etin haber verilmesi Bahsetmez. Bahseder.

[rhas Bahseder. Bahseder.
Parmaklarindan su figkirmasi Bahseder. Bahsetmez.

235






9. PEYGAMBERLERIN iSMETI

Peygamberlerin ismeti konusunda kelam ekollerinin ve kelamcilarin
goriiglerine yukarida deginmistik. Dolayisiyla bu bolimde sadece Matiiridi ve
Sabani’nin goriislerini vermekle yetinecegiz.

Islam diisiincesinde peygamberlere nispet edilen dzellikler, onlarin dindeki
konumlari, tesri yetkileri ve niiblivvet miiessesesinin temel Ozelliklerine agiklik
kazandirmak {izerinde 6nemle durulan konulardan biridir. Bu niteliklerden biri de
peygamberlerin Allah tarafindan korunmusluklar anlamina gelen “ismet” sifatidir.32°
Peygamberin teblig ettigi hususlar1 Oncelikle kendisinin uygulamasi, yasayarak
etrafindakilere 6rnek olmasi gibi hususlar goz oniinde bulunduruldugunda s6z konusu
korunmuglugun boyutuna ve ilgili oldugu alanlara agiklik kazandirmak

gerekmektedir.32

Ismet inanc1, Matiiridi ve Sabani’nin Hz. Peygamber ile ilgili ele aldig1 pek ¢ok
konuda merkezi konumda olan bir kavramdir. Hatta niibiivvet konusu Matiiridi’nin
inang sisteminde anlasilmasi zorunlu ve merkezi terimlerden biri oldugunu
sOylememiz miimkiindiir. Matiiridi peygamberlerin ismeti konusu iizerinde itina ile
durur. Oncelikle ifade edelim ki Matiiridi’ye gére Hz. Peygamber’in ya da diger
peygamberlerin hata, kusur ya da giinahlari olup olmadigini aragtirmak dogru degildir.
Ciinkii onlarin kusurlarimi1 arastirmak sanki onlarda bir kusur varmig gibi
degerlendirilir. Dolayisiyla boyle bir arastirma yapan kimsenin kiifre diigmesinden
korkulur. 322 Matiiridi peygamberlerin giinah islemelerini miimkiin gérmedigi gibi
fiziken kusur olarak goriilebilecek halleri de kabul etmez. O, Hz. M{isd’nin dilinin
peltek oldugu seklindeki kanaate katilmaz. Ona gére Hz. Musa’nin dilinin dolasmast,
yalancilikla itham etmeleri yiiziinden iyice artan 6fkesi sebebiyledir, yoksa dilindeki
bir kusur sebebiyle degildir.®?® Matiiridi’nin buradaki hassasiyeti, peygamberlerde
zafiyet arastirmaya yonelik kotii niyetli kimseleredir. Bilindigi iizere beser olduklari
Kur’an’da vurgulanan peygamberlerin kasitsiz hatalar1 olmustur ve bunlar zelle olarak
anilmigtir. Matiiridi burada tespit yapmanin 6tesinde kotii niyetli yaklagimlar: hatali
olarak degerlendirmektedir. Ornegin Allah’m her seyin yaraticist oldugunu savundugu
halde kotii niyetle birinin ¢ikip “Allah leslerin yaraticidir.” demesini de hatal
bulmaktadir. Burada o, soziin sahibinin niyetini dikkate almaktadir. Dolayisiyla Allah
ve onun peygamberleri hakkinda kotii niyetle kurulan ciimleler, Maturidi tarafindan
saygisizlik olarak goriiliir.

320 Matiiridi, Te 'vildat, 11/109; Matiiridi, Kitdbii 't-Tevhid, 12.

321 Mustafa Sinanoglu, “Kelamcilarin ismet Anlayislarinin Kur’an Ag¢isindan Degerlendirilmesi”, Dini
Arastirmalar Dergisi 3/8 (Eyliil-Aralik 2000), 163.

822 Matiiridi, Te 'vilat, 14/21.

823 Matiiridi, Te 'vilat, 10/329.

237



Sabini acisindan da peygamberlerin ismeti meselesi dnemli ve hassas bir
konudur. Ona gore peygamberlik meselesini degerlendiren herkes hevasindan uzak
durmalidir. Ayrica konu laubali sekilde degil ciddiyetle ele alinmalidir. 3%
yaklasimi sergilemektedir. Ona gore peygamberlerin hatalarini ve kusurlarini
arastirmak caiz degildir. Zira peygamberlerin yaptiklarimi en iyi Allah bilir.

Dolayistyla bizim bir arastirma igine girmemiz yersizdir.>%°

Matiiridi’ye gore ismet; Allah’in peygamberlerini daima hayir islemeye sevk
eden ve onlan kotii fiiller yapmaktan alikoyan bir lituftur. Kendilerine itaatle
emrolundugumuz peygamberlerin her seyden 6nce Allah’in 6zel himayesi ve korumasi
altinda olmas1 gerekir. Ona gore glizel ahlak ve {iistiin yaratilis 6zelliklerine sahip
peygamberlerin varligi, vahyin saglamligi noktasinda koruyucu bir unsurdur.
Dolayistyla bu iistiin vasiflar peygamberlerin Allah’1n el¢isi olduklarinin delilidir. Zira
kural geregi el¢i kendisini gondereni temsil etmektedir.3?® Hz. Peygamber ile ilgili pek
cok hususta ismet konusuna mutlaka deginen Matiiridi, ‘ismet kiilfeti kaldirmaz’
climlesini Adeta bir prensip haline getirmistir.*’ Onun bu ciimlesi, peygamberlerin
miikellefiyet ve imtihan siirecinin devam ettigini vurgulamaktadir.

Sabiini ismet kelimesinin ‘engelleme’ ve ‘kotiiliikklerden koruma’ anlamlarina
geldigini ifade eder. Terim olarak ise, kiymetine halel getirecek ve degerini diisiirecek
seyden Allah’in resuliinii korumasidir. **® Ona goére ismet peygamberleri giinah
islemekten koruyan bir koruyucu gii¢ gibidir. Allah ismet ile birlikte peygamberlere
giicliiklere tahammiil giicii verir. Aym1 zamanda peygamberlere tabi olanlara da
kafirlerle cihat etme Kuvveti verir.®?® Yine ona gore ismet sifati, Miisliimanlarm
cogunluguna gore niibiivvetin gerekliliklerindendir.®* Hatta peygamberler icin ismet
vahiyde zayif diismemek igin bir zorunluluktur. 33! Miisliimanlarin geneli,
peygamberlerin yasaklanmis olan seyleri kasit veya ihtiyari ile islemelerini miimkiin
gérmemistir.3%2

Matiiridi peygamberlerin masumiyetine karine olarak bazi ayetleri delil olarak
degerlendirmektedir. Ona gore Kur’an-1 Kerim’de Allah’in yaninda peygambere itaati

324 Qabini, el-Miinteka, 178.

325 Qabini, el-Miinteka, 247.

326 Can, Matiiridi’de Niibiivvet, 219.

21 Fatma Giinaydin, Matiiridi’nin Kelam Sisteminde Peygamberlerin Ismeti (Istanbul: Marmara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2013), 236.

328 Sabini, el-Kifdye, 203; a.mlf, el-Biddye, 110.

329 Sabani, el-Miinteka, 178.

30 Sabani, el-Kifdye, 203.

331 Qabini, el-Miinteka, 76.

32 Sabani, el-Kifdve, 205.

238



333

emreden ayetler **° ile Hz. Peygamber’in verdigi hiikmiin sorgulanamayacagini
334

belirten ayetler®™" ismet sifati i¢in agik delillerdir.

Bu noktada Matiiridi’nin birkag degerlendirmesine yer vermekte fayda
goriiyoruz. Ona gore “Resulullah’a itaat eden Allah'a itaat etmis olur, yiiz ¢evirenlere
gelince seni onlara bek¢i olarak gondermedik.” ayeti>® ismet sifat1 i¢in bir delilidir.
Nitekim o soyle demektedir: “Tefsirini yapmakta oldugumuz ayet-i kerimede, Hz.
Peygamber’in davet edip emrettigi konularda ismet sifatina sahip olduguna sahitlik
vardir. Bunun yaninda insanlarin da bu alandaki dogruluguna sahitlikte bulunmalar1
mecburiyeti s6z konusudur.”®*® Zira Hz. Peygamber’e itaat sadece onun sézlerine ve
fiillerine baglilik degildir. Aksine onun tiim sozleri ve fiillerine, muhtevasina uygun
olarak goniilden inanmak ve bir davranistan onun kastettigi ne ise onu tam olarak
yerine getirmek; onun fiilinin aynisint yapmak yahut ondan sakinmak veya onu mubah
konumunda tutmak yahut da Resulullah’in durumuna gore arzu ettigi ne ise onu
gerceklestirmektir.3*” Bu ifadelerinde Matiiridi’nin Hz. Peygamber’e itaati oldukca
kapsamli olarak degerlendirdigini ve itaati iman dairesinde telakki ettigini sdylemek
miimkiindiir.

Matiiridi’nin benzer ifadelerini Al-i imréan stresi 79. ayette de gormekteyiz.
Ayette gecen “Allah’in kendisine kitap, hiikiim ve peygamberlik vermesinden sonra
higbir insanin kalkip insanlara ‘Allah’1 birakip bana kul olun’ demesi diisiiniilemez.
Aksine ‘Okuyup 6gretmekte oldugunuz kitap geregince Rabbin halis kullar1 olun’
der.” ifadeleri ona gore resullerin ve nebilerin kiifiirden korunmus (ismet) olduklarina
delil teskil eder.338

Matiiridi, Kur’an’da yer alan peygamberlerin hata olarak degerlendirilebilecek
davranislarina zelle adin1 vermektedir.3® Ona gore peygamberlerin bir beser olarak
yapmaktan sakinamadigi kiiclik hatalar1 (zelle) olabilir. Peygamberler bu zelleleri
sebebiyle diinyada bazi musibetlere maruz birakilir ve kiyamet giinline getirilince
Cenab-1 Hakk’1n sorumlu tutacag hicbir hatalar1 kalmamus olur.®*° Sabiini’ye gére ise
zelle, peygamberlerin kasten veya ihtiyaren degil de kasitsiz igledikleri hatalara denir.
Sablni bu kavrami peygamberlerin daha faziletli olani1 terk ederek daha az faziletli
olam tercih etmesi olarak da tanimlamaktadir. Ona gore Hz. Adem harig biitiin nebiler

333 flgili ayetler i¢in bk. Al-i imréan 3/132; en-Nisa 4/13, 14, 69, 80; el-Maide 5/92; el-Enfal 8/20, 24;
Nuar 24/52, 54; el-Ahzab33/70; Muhammed 47/33; Fetih 48/17; el-Hucurat 49 /14; et-Tegabiin
64/12.

334 «Allah ve Resulii bir ise hiikiim verdigi zaman, inanmis bir erkek ve kadina o isi kendi isteklerine
gore segme hakki yoktur. Her kim Allah ve Resuliine karsi gelirse, apagik bir sapikliga diismiis
olur.” (el-Ahzab 33/36). Ayrica bk. en-Nisa 4/65.

335 en-Nisa 4/80.

336 Matiiridi, Te vilat, 3/303.

387 Matiiridi, Te vildt, 3/303-304.

338 Matiiridi, Te vilat, 2/383.

339 Matiiridi, Te 'vildt, 5/339.

340 Matiiridi, Te 'vildat, 1/315.

239



hakkinda s6z konusu yaklasim gegerlidir. Ancak Hz. Adem’in ‘yasak meyveden
yemesi’ daha az faziletli olani tercih etmek olarak yorumlanamaz.3**

Matiridi, “Senin ge¢mis gelecek biitiin giinahini Allah’in bagigslamasi, sana
nimetini eksiksiz vermesi, seni dosdogru yolda yiiriitmesi icin...” 3%
ederken, peygamberlerin giinahlar1 “zenb” (<—xd') meselesine bir kez daha deginir. Hz.
Peygamber’in gilinahlarinin affedilmis olmasi ile onun giinahlarmin isin basinda
affedilmesi veya Resulullah’in giinah islemekten korunmus olmasinin anlasilmasi
gerektigini ifade eder. lkinci olarak ise {immetin giinahlarinin bagislanacag
kastedilmis olabilir. Ona goére peygamberlerin ‘giinahlari’ bizim gilinahlarimiza
benzemez. Clinkii onlarin isledigi diisiiniilen giinahlar normalde miibah olan bir fiilin
yapilmasindan ibarettir. Diger insanlara serbest olan bazi fiiller peygamberlere yasak
edilebilmektedir.3*3

ayetini tevil

“Ta ki Allah, senin gec¢mis ve gelecek giinahlarini bagislasin.”3** ayetinde

gecen “zenb” kelimesine verilen mana, ayetin dogru anlasilmasi noktasinda son derece
onemlidir. Sablni, “zenb” (') kelimesine dair 6nemli dil bilgisi agiklamalarina yer
vermektedir: “Bazi insanlar zenb kelimesinin hakikatte insanlarin yaptigi her seyi
kapsamas1 caizdir demistir. Itdb ya da gercek azabi hak eden seyleri de kapsar. Zenb
kelimesi hayvanin kuyrugu kelimesinden gelir. Insanin yaptig1 tiim fiiller ona tabidir.
Azap, itab, haya ve utanma kelimeleri hakikatte insanlarin yaptig1 normal olmayan her
sey zenb kelimesi ile sdylenebilir. Zenb, nehyi, emri yerine getirmemeyi ya da daha
faziletli olani terk etmeyi kapsar. “Zenb” kelimesi zeneb (kuyruk) kelimesinden
gelmistir. Kuyruk hayvanin en sonunda gelir, giinahlar da insanlarin derece ve riitbe
olarak amellerinin en sonunda gelir. “Insanin isledigi her giinah kendisine aittir, her
kuyruk insanin kendisine aittir.”**® 346 Onun bu agiklamalarindan, s6z konusu ayette
gecen “zenb” kelimesinin direkt giinah olarak anlasilmamasi gerektigi; kelimenin
nehyi, emri yerine getirmemeyi ya da daha faziletli olani terk etmeyi kapsadigi
anlagilmaktadir. O da zaten yukarida aktardigimiz ismet taniminda bu kavramu,
kasitsiz hatalar veya efdali terk etme olarak tanimlamastir.

“Allah senin ge¢mis ve gelecek zenblerini bagislar.” ayeti ona gore zahiren
niibiivvet Oncesi ve sonrasinda giinah iglendigi gibi bir duruma karsilik gelmektedir.
Ancak boyle bir sey s6z konusu olamaz. Bu ifadeler aslinda, Allah’in nimetini daha
iyl gérmek ve daha iyi anlamak i¢in miibalaga kapsamindadir. Bazi insanlar ayeti
zahiri olarak anladiklarinda, peygamberlerin hem biiylik hem de kiiciik giinah
isledigini ispat etmeye calismislardir. Fakat ehl-i basiret, (hem peygamberlerin imanini

341 Sabani, el-Kifdye, 206.

342 e|-Fetih 48/2.

343 Matiiridi, Te vilat, 14/21-22.
344 e|-Fetih, 48/2.

345 Sabani, el-Miinteka, 246-247.
346 Sabani, el-Miinteka, 246-247.

240



hem de diger insanlarin durumunu bilen insanlar) peygamberlerin hi¢bir giinah
islemedigini soylemistir.>*’

Matiiridi, peygamberlerden sadir olan ve zelle diye tabir ettigi hatalarin
insanlar tarafindan nasil anilacagi sorusunu giindeme getirmekte ve bunlarin
Kur’an’da ni¢in zikredildigini sormaktadir. Ona gore peygamberlerin yaptiklar
zellelerin anilmasina iki sekilde cevap verilebilir:

Birincisi onlar zelleleri islediklerinde, bu onlara ¢ok biiyiik goriiniir ve kalpleri
kendilerince biiyiik olan o seyle siirekli mesgul olur. Bunun i¢in Allah’tan magfiret
istediklerinde, Cenab-1 Hak artik onu akillarina getirmez ve onu insanlara o6rter. Onu
gizlemesi de tovbelerini kabul edip gormezden gelmesinden sonra gergeklesir.
Ikincisi, Cenab-1 Hak bunlar1 aciklayip ifsa etmekle bu konuda insanlari ikaz edip
uyarmay1 dilemistir. Allah katinda peygamberlerin sanlarinin biiyiikliigiine ve
makamlarinin {stiinliigiine ragmen Cendb-1 Hak onlar1 kayirmadigini, aksine
yaptiklar1  kiigiik zellelerinden kinayip azarladigini insanlar bilsinler diye
aciklamistir. Dolayisiyla peygamberler bile bu muameleyi goriirlerse, onlardan daha
alt konumda olanlarin ayn1 muameleyi gormeleri daha ¢ok gereklidir. Yahut Cenab-1
Hakk’in higbir seyden gafil olmadigin1 ve hicbir seyin kendisine gizli kalmadigin
insanlar bilsinler diye agiklamistir.34®

Peygamberlerin zellelerin Kur’an’da neden yer aldig1 sorusunu bir kez daha
soran Matiiridi, bu kez dort neden gostererek cevap verir:

Birincisi, bunlar1 Hz. Muhammed’in peygamberligine delil olsun diye beyan etmistir.
Cilinkii insanlarin kalpleri ve nefisleri, babalarinin ve atalariin koétiiliiklerini anmaya
tahammiil edemez, bizzat onlarin kalpleri de yaptiklar1 kétiiliiklerin zikredilmesine
tahammiil edemez. Cenab-1 Hak, Hz. Peygamber’e bunlar sdyleyince, bu séz onun,
ilahi buyrukla konustuguna isaret eder; Cenab-1 Hak onun kendi elgisi oldugunu ve
sOylediklerinin de kendi emri oldugunu insanlar bilsinler diye bunlar1 belirtmistir.
Ikincisi kullarin1  smamaktir; kusurlarini  ve hatalarim  gordiikten  sonra
peygamberlerine karsi nasil davranacaklar1 konusunda insanlar1 denemek istemistir.
Peygamberlere merhamet ve sevgi goziiyle bakacaklar mi? Allah insanlar1 gesitli
olaylarla imtihan ettigi gibi bu yolla da insanlari imtihan etmektedir. Ugiinciisii,
insanlar kusur islediklerinde ve hata ettiklerinde Rablerine karsi nasil davranacaklarini
bilsinler diye Allah bunlari belirtmistir. Dordiinciisii, Cendb-1 Hak bunlari, kiigiik
giinah islemenin Allah’in dostlugunu yok etmedigi ve imandan ¢ikarmadig: bilinsin
diye belirtmis de olabilir.3*

Onun bu yorumu olduk¢a dikkat cekicidir. O, zelleyi peygamberlik delili
olarak kullanmaktadir. Ayrica peygamberler insanlara bu durum baglarina geldiginde

347 Sabani, el-Miinteka, 245.
348 Matiiridi, Te 'vildt, 5/339-340.
349 Matiiridi, Te vildt,12/260-261.

241



ne yapmalar1 gerektigi konusunda Ornek olduklarini da belirtmektedir. Kiigiik
giinahlarin dinden ¢ikarmadigina zelleyi delil olarak kullanmasi da yerindedir.

Bu noktada peygamberlerin Allah’tan magfiret dilemelerinin *° giinah
islediklerine delil olarak goriilip goriilemeyecegi konusu onemlidir. 3!
Peygamberlerin magfiret talebi, Sablni’ye gore {li¢ sebeple gerceklesir. Birincisi
ismetin devam etmesi icindir. Ikincisi istigfar aslinda bir ibadet makamidir.
Peygamberlerin bu makami degerlendirmesi gerekir. Ugiinciisii kullar ne kadar ibadet
ederlerse etsinler Allah’in verdigi nimetleri diisliniince kendilerini taksirat i¢inde
gorebilirler. Peygamberlerin kendi kalplerinin daha temiz olmasi ve ayni zamanda
basiretlerinin daha keskin olmasi i¢in normal kullara gére daha fazlasini goriirler.
Ciinkii onlar Allah’t azameti, celali, comertligi ve faziletlerini daha fazla
kesfederler.®® Dolayisiyla peygamberler bir giinahin ardindan degil, makamlarinin
yiiceliginin geregi olarak magfiret talep ederler.

Matiiridi her ne kadar zelle ismini verdigi peygamberlere 6zgii hatalarin
varhigimi kabul etse de peygamberlerin giinah islemekten ve ‘giinaha gotiirecek
hatalardan’ korunduklari kanaatindedir. Yiice Allah’mn “Sen kinanacak degilsin.”>
hitabi, Hz. Peygamber’in dogru yoldan sapmaktan ve zellelerden (<Y 35 & 3) uzak
olduguna dair delildir. Zira en kiiciik bir hata etme ihtimali dahi olsayd1 muhtemelen
kinanirdi. Dolayisiyla bu ayet, Resulullah’in hata etme ihtimalinin ve sirat-1
miistakimden ayrilma ihtimalinin olmadigma isaret etmektedir. *** Ancak
peygamberler, islenmesi halinde nimetlerin zeval bulacagi endisesini tasidiklari
zellelerden 6zel koruma altinda olduklarini bilmiyorlardi. “Sana okutacagiz ve Allah

s 355

dilemedik¢e unutmayacaksin. ayeti ile “Sana ve senden Ooncekilere séyle

vahyedildi: Eger Allah’a ortak kosarsan bilmis ol ki yaptiklarin bosa gidecek ve

mutlaka hiisrana ugrayanlardan olacaksin.” 3

ayeti, peygamberlerin, islemeleri
halinde vahyin kesilecegi ve unutturulacaklari seyleri irtikab etmekten korku ve endise

icinde olduklarmi gostermektedir.>®’

Matiiridi’ye gore peygamberlerin Allah tarafindan azara (uyariya) maruz
kaldiklan fiiller, sadece onlara 6zgii bir durumun sonucu olup insanlar nazarinda
ovgiiye deger is olmast durumunu degistirmez. Zira peygamberlerin yaptiklari
davraniglar esas itibartyla yanlis degildir. Ornegin Hz. Ytnus’un kendisini dinlemeyen

30 lgili ayetler icin bk. el-Bakara 2/37; el-A‘raf, 7/23; Hid 11/47; Taha 20/122; Sad 38/24.

31 Detayli bilgi i¢in bk. Hasan Sarraoglu, Kur’'an’da Peygamberlerin Istigfar:” (Sanliurfa: Harran
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Sosyal Bilimleri Enstitiisii, Doktora Tezi) 2018.

%2 Sabani, el-Miinteka, 140.

33 ez-Zariyat, 51/54.

354 Matiiridi, Te vildt, 14/177.

35 el-A’la 87/7-8.

%56 ez-Ziimer 39/66.

357 Matiiridi, Te 'vildar,17/188.

o g
B

242



kavmini terk etmesi®®® onun azarlanmasina sebep olmustur. Ancak onun davranisi
normalde takdir edilecek bir tutum olarak degerlendirilebilir. O, kendini dinlemeyen
kavminden ayrilmis ve kendisini dinleyecek muhatap bulma arayisina girmistir.
Peygamberlerin halk nazarinda normal hatta 6vgiiye deger goriilen davranislarinin
Allah tarafindan azarlanmasinin sebebi yaptiklari islerden 6nce Allah’tan izin
almamalaridir.®® Zira peygamberler Allah’in emri ile teblig gorevine baslarlar ve
onun emri ile gorev yerlerini terk ederler. Hz. Muhammed’in hicret izni gelinceye
kadar Mekke’den ayrilmamasi bu biling sebebiyledir.

Matiirldi’nin bu goriislerini, peygamberlerin masumiyetine bakiginin 6zeti
olarak degerlendirmek miimkiindiir. Zira o, peygamberlerin Kur’an-1 Kerim’de
uyarilmalarina sebep olan davranislari hata olarak gérmemekte hatta halk nazarinda
Ovgiiye deger davranislar olarak goriildiigiinii belirtmektedir. Esasen normal olan
davraniglarin itab olarak goriilmesini izin alinmamasina baglamaktadir. Dolayisiyla
Matiiridi’ye gore peygamberlerin Kur’an-1 Kerim’de uyarilmalarina sebep olan fiiller
normal sartlarda hata veya giinah olarak degerlendirilemez. Aksine bir¢cok hayri elde
etmeye yonelik bir tutum olup 6vgliyli hak edecek tavirlardir.

Kimilerince Hz. Peygamber’in Allah’in korumasi altinda olmasina dolayisiyla
peygamberlerin masumiyetine delil sayilan, kimilerince ise peygamberlerden giinah
sadir olabilecegini delil olarak getirilen Ayetlere drneklerden biri de isra Stresi’nde yer
alir. Allah s6yle buyurmaktadir: “Onlar, sana vahyettigimizden baskasini bize karst
uydurman igin az kalsin seni ondan sasirtacaklardi. (Eger boyle yapabilselerdi) iste o
zaman seni dost edinirlerdi. Eger biz sana sebat vermis olmasaydik az kalsin onlara
biraz meyledecektin. Iste o zaman sana, hayatin da éliimiin de katmerli acilarini
tattirirdik. Sonra bize karsi kendine hi¢hir yardimet bulamazdin.”*®° Matiiridi’ye gore
bu ayetler, Hz. Peygamber’in masumiyetine zarar verecek her tiirlii tevile kars1 delildir
ve Hz. Peygamber’in masumiyetine karine olusturan Aayetlerle ¢ birlikte
degerlendirilmesi gerekir. Ona gore kim bu ayetleri tevil ederek Hz. Peygamberden
ismet niteligini kaldirip uzaklastirmak isterse onun tevili de rivayet ettigi hadis de

38 “Ziinnln'u da (Yunus'u da zikret). O &fkeli bir hilde gegip gitmisti; bizim kendisini asla

sikistirmayacagimizi zannetmisti. Nihayet karanliklar i¢inde: ‘Senden baska higbir tanr1 yoktur. Seni
tenzih ederim. Gergekten ben zalimlerden oldum!” diye niyaz etti.” (el-Enbiya 21/87.)

39 Matiiridi, Te 'vildt, 12/257; 17/62.

360 el-fsra 17/73-75.

%1 Matiiridi, Hz. Peygamber’e itaati emreden ayetlerden iki 6rnek verir (en-Nisi 4/65; el-Ahzab 33/36)
ancak bunun gibi ¢ok sayida ayet oldugunu da sdyler. Bu ayetlerin peygamberlerin masumiyetine
acik deliller oldugunu belirtir. “Allah ve resuliine eziyet verenlere, diinyada ve ahirette Allah lanet
etmigtir.” (el-Ahzab 33/57) ayetine dair ifadeleri ise son derece dikkat ¢ekicidir. Ona gore hata
yapmaktan korunmus (masum) olmayan kimseye eziyet ezilmesi caiz olur fakat olan lanet edilmez.
Eziyet etmekten dolay1 Allah’in laneti ancak masum peygamberlere yapilanlar i¢in s6z konusudur.
bk. Matiridi, Te 'vildt, 8/367-368.

243



kabul edilmez. S6z konusu rivayetin yalan olduguna sahitlik edilir. Zira rivayet ettigi
hadisin baska bir manasinin olmas1 muhtemeldir.%%?

“Hatta seni yerinde saglam tutmasaydik neredeyse — birazda olsa — onlara
kayacaktin.” ifadelerini yorumlayan Matiiridi’ye gore bu ayet Hz. Peygamber’in
masumiyetine delildir. Zira burada Allah’in, Hz. Peygamber’i saglam tuttugu ve sebat
ettirdigine ve onun giinaha meyletmedigi ifade edilmektedir. Allah, meyletme ihtimali
oldugu anda onu saglam bir sekilde tutmus ve bu ayetle bize haber vermistir. Bu
durum, Hz. Ylsuf kissasindaki “Kadin onu kesinlikle arzulamisti; eger Rabbinin igaret
ve ikazini gérmeseydi o da kadini arzulardi.””*®® séziine benzer. Bu ayetlerden Hz.
Yisuf i¢in; kadim1 “arzulamadi”, Hz. Muhammed i¢in ise “meyletmedi” sonucu
cikar.*®* Bu yorumuna gére Matiiridi ismeti, peygamberin hataya meyletme ihtimaline
karsin Allah’in engellemesi olarak anlamaktadir. Zikrettigi iki 6rnek de bu yorumu
desteklemektedir. Allah, Hz. Muhammed’in meyletmesini ve Hz. Yusufun
arzulamasini engellemis; sonugta meyletme ve arzulama gergeklesmemistir.

Ayni ayeti ismet sifatt baglaminda ele alan Sabini, bu ayetin Hz.
Muhammed’in ismetine delil oldugunu belirtir. Ismet sifat1 sabit ve siireklidir.
Peygamberimiz miisriklerin yaptig1 istisareyi ya glizel gorecek ya da reddedecek.
Peygamberimizin giizel gérmesi miimkiin degildir. Ya da kafirlerin iman etmesini ¢ok
istedigi i¢in onlara biraz yakin davranmistir. Ama ismet oldugu i¢in bdyle bir meyil
kalmamistir. Eger Peygamberimiz ismet makaminda olmasaydir (yani sadece
ubldiyyet makaminda olsaydi) az da olsa meyledebilecekti. Makami altta olsaydi
maslahatin ve ihtiyacin gerektirdigi seye yonelebilirdi. Fakat Allah’in ismetle
korumasi sayesinde miimkiin olmamustir. 3 Sabtini bu yorumu ile insanlar igin
makamlarin varligin1 dile getirmekte ve niibiivvetin en bilyiilk makam oldugunu
belirtmektedir. Niiblivvet makami ismet sifati ile korunur. Sabini’de Matiiridi gibi
ismeti, peygamberin hataya meyletme ihtimalinde Allah’in engellemesi olarak
anlamaktadir. Oysa bu makamda olmayan abidlerin ismet sifati ile korunmasi yoktur
ve hataya meyledebilirler.

Peygamberlerin ismetine aykirt olmasi halinde, Matiiridi’nin zikredilen
rivayetleri reddetme tutumunu, Necm stiresi 19-20. ayetlerde de goriiyoruz.
Matiiridi’ye gore Islam tarihinde Garanik3®® olarak bilinen olaya temel olusturdugu
diistiniilen bu ayetlerin tevilinde 6ne siiriilen her goriis; hayal mahsuliidiir ve yanlistir.
Zira Hz. Muhammed kii¢iikken miisriklerin putlar1 etrafinda dolagsmazdi. Aym

%62 Matiiridi, Te vildt, 8/367-368.

363 Yisuf 12/24.

364 Matiiridi, Te vildt, 8/369-370.

365 Sabani, el-Miintekd, 265.

36 bk. [bn Ishak, es-Siretii Ibn Ishak, 157-158; Tbn Hisam, es-Sire, 2/364; Ibn Sa‘d, ef-Tabakat, 1/205-
206; Ismail Cerrahoglu, “Garanik”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlar1,1996),
13/361-366.

244



zamanda kendisinden putlara yaklagsmasi istendigi halde onun bu putlara yaklagtigini
kimse gérmemistir. Kendisine vahiy geldikten sonra bunu yapmasi nasil beklenir? Bu
konu ile ilgili aktarilan tiim rivayetler hikayedir ve hayal mahsuliidiir. Hz. Peygamber
hakkinda vehmettikleri durumlar ihtimal dahilinde degildir. Ciinkii onlar Hz.
Peygamber’i hakkiyla taniyamadilar. Eger hakkiyla tanisalardi bu zanlarindan
higbirini dile getirmezlerdi.3®’

Matiiridi’ye gore peygamberlerin ismet sifatina halel getirebilecek her tiirli
yorum ve peygamberlere giinah isnad edebilecek tiim teviller yanhistir. Hatta bu
konuda — genel iislubu olmamasina ragmen — yemin etmek suretiyle peygamberlerin
giinah isledigini ima eden her tiirlii yorumun hatali oldugunu belirtir. “Rablerinin
rizasini isteyerek sabah aksam O’na yalvaranlari kovmal!” 3% ayetinin tevilinde
sOyledikleri bu anlamda son derece onemlidir:

Bazi rivayetlerde belirtildigine gore Resulullah’in ashabindan bazi kisiler, Hz.
Peygamber’in meclisine katilmak i¢in yarigirlar, onun yakinina otururlardi. Sonra
kabilenin esrafi ve onderleri gelir, bu yerlerin dolu oldugunu goriip bir kenarda
otururlardi. ‘Biz geliyoruz ve bir kdsede oturuyoruz Oyle mi?’ diye sdylenirlerdi.
Sonra bunu Resulullah’a soylediler: ‘Bizler senin kavminin esrafi ve Onde
gelenleriyiz, bize kendi yakininda bir yer ayirsan?’” Hz. Peygamber bu talebi yerine
getirmeyi diisiindii, ama Allah bu ayeti gondererek Peygamberini azarladi:
“Rablerinin rizasini isteyerek sabah aksam O’na yalvaranlart kovma!” buyurdu.
Tefsircilerin hemen tamami bu goriistedirler. Ama bu, uzak bir ihtimaldir. Ciinkii
Resulullah’in diigmanlarina yakinlasip onlar1 meclisinde yaninda oturtmasi, dostlarini
ise kendisinden uzak tutmasi ihtimal dahilinde degildir. Boyle bir seyi biitiin insanlara
Allah tarafindan se¢ilmis olan bir el¢inin yapmasi veya boyle bir seyi aklina getirmesi
sOyle dursun, ahlak yoksunu cahilin biri bile bunu yapmaz. Bdyle bir seyi kafirler bile
elestirirler. Hayatima yemin olsun ki boyle bir seyi her akil sahibi insan reddeder.
Onlardan boyle bir talebin gelmis olmasi, onlarin mecliste kendilerini yaninda oturtup
digerlerini uzak tutmasini istemis olmalar1 miimkiindiir. Fakat Hz. Peygamber’in bunu
yapmay1 diisiinmiis olmas1 veya bdyle bir seyi aklina getirmesi ihtimali asla yoktur.3%

Matiiridi’nin bu ifadeleri peygamberlerin ismetine halel olusturacak her tiirlii
tevilin hatta rivayetin karsisinda oldugunu goéstermektedir. Onun bu kadar kati bir
tutum i¢inde olmasinin sebebi yukarida belirttigimiz lizere Hz. Peygamber’e itaati
emreden ¢ok sayida ayetin varligidir. Masum olmayan birine Allah’1n itaati emretmesi
diistiniilemez.

Matiiridi’nin peygamberlerin gilinah islemesini miimkiin gérmedigini yukarida
detayli olarak izah etmeye calistik. Benzer yaklagimi Sablini’nin de devam ettirdigini

367 Matiiridi, Te vildt, 8/368-369.
368 go|-En’am 6/52.
369 Matiiridi, Te 'vildt, 5/88.

245



gdriiyoruz. O, peygamberlerin insanlar icin kesin hiiccet olmak iizere3’® secildiklerini
ifade etmekte ve peygamberlerin kotiilik islemeleri veya nehyedilmis bir fiili
yapmalarinin s6z konusu olamayacagint belirtmektedir. Aksi kabul edilirse
peygamberlerin yalan sdylemelerini de kabul etmek gerekir. Bu durumda onlarin
getirdigi haberlerin dogru mu yalan mi oldugu hususunda tereddiit edilirdi ve
getirdikleri haber bilgi vasitas1 olarak kabul edilmezdi.*"*

Sablni, peygamberlerin biiyiik ve kiiclik gilinahlardan masum oldugu
kanaatindedir. Eger onlar giinah islerlerse kafirler “siz giinah isleyerek bizim gibi
oldunuz, bizi nasil davet ediyorsunuz” derlerdi, demektedir.®’? Hatta ona gore ismet
sifati peygamberler icin bir tercih degil zorunluluktur.®® Kim Allah tarafindan
secilirse ayn1 zamanda ismet verilirse, isyan ve tugyan sadir olmaz. Normal insanlar
gibi hevalarina ya da seytana uymazlar.®’*

Sablni’ye gore ismet sifatt verilen peygamberler i¢cin Allah’in emir ve
yasaklart hususunda siipheye diisme gibi bir durum asla s6z konusu olamaz. Zira ismet
siipheyi giderir. Yani ismet ile siiphe bir arada olmaz.®”® Peygamberlerin riitbesi ve
makami yiiksektir. Kimin riitbesi yiiksek olursa onun giinaha diismek korkusu da
yiiksek olur. O korku giinah islemeyi engeller ve ismetin devamimi saglar.®’® Dolasiyla
Sabini’ye gore ismet peygamberler i¢in devamli olan bir niteliktir.

Peygamberlerin ismet sifati ile ilgili olarak bu sifatin, peygamberlerin
niiblivvet Oncesi ve/veya sonrasi hayatlarin1 kapsayip kapsamadigi tartismasi da
onemlidir. Sablnl peygamberlerin giinahsiz olmalarinin kapsami: meselesine
deginmektedir. O, immetin cogunlugunun, peygamberlik dncesi ve sonrasinda ismet
stfatinin varligim1 kabul ettigini beyan etmektedir. Ona gére Miisliimanlarin geneli,
peygamberlerin yasaklanmis olan seyleri kasit veya ihtiyari ile iglemelerini miimkiin
gdrmemistir.3’” Bi’set 6ncesi ve sonrasi igin peygamberlerin masum oluslarinda dair
Ehl-i Stinnetin goriislerini ve karsit goriisleri zikreden Sabini kendi goriisiinii ise soyle
ifade eder: “Bize gore peygamberlerin vahiyden 6nce giinah islemesi nadir olmakla
birlikte miimkiindiir, boylelerinin hali niibiivvet aninda hemen iyilige ve istikamete
doniisiir.”*"® Sabini bu goriisiinde yalniz olmadigini, ashabimiz dedigi Matiiridilerin
genelinin kendisi ile aynmi kanaatte oldugunu ifade etmektedir.®”® Bu vesile ile

370 Sabini iddiasim su 4yetle desteklemektedir: “Miijdeleyiciler ve uyaricilar olarak peygamberler
gonderdik ki, peygamberlerden sonra insanlarin Allah'a karsi bir bahaneleri olmasin. Allah mutlak
gii¢ sahibidir, hitkiim ve hikmet sahibidir.” (en-Nisa 4/165).

371 Sabini, el-Kifdye, 204-205.

872 Sabini, el-Miinteka, 201.

873 Sabni, el-Miinteka, 76.

874 Sabni, el-Miinteka, 134.

875 Sabini, el-Miinteka, 238.

376 Sablni, el-Miinteka, 249.

817 Sabhni, el-Kifdye, 205.

378 Sabini, el- Biddye, 111.

379 Sabini, el- Biddye, 207.

246



Sabuni’nin peygamberlerin bi’set 6ncesinde giinah islemelerini miimkiin goérdiigiinii
acikea gdrmiis oluyoruz. Ancak ona gore peygamberler bi’set sonrasinda gilinah
islemekten masumdurlar. Eger kasit ve iradesi olmaksizin kendisinde bir hata sadir
olursa Cenab-1 Hak onu uyarir, kinar; bu hususta peygamberini kendi haline birakmak

soyle dursun uyarmayi geciktirmez bile.3°

Sabilini’ye gore Hariciler’in Fudayliyye kolu hari¢ Miisliimanlarin tamami,
peygamberlerin vahiy almadan 6nce de kiifiirden masum olduklarinda ittifak
etmiglerdir. Peygamberlerin bi’set sonrasinda masum olmalarina karsi ¢ikan tek ekol
ise Hasviyye’dir.®! Hasviyye’nin bu iddiay: dile getirdigine dair kelam kitaplarinda
neredeyse bir ittifak vardir.®®? Baz1 Hasviyye mensuplari, “Seni sasirmis bulup da
dogru yolu géstermedi mi?”3® ayetinin, peygamberlerin niibiivvetten dnce kafir
olmalarmin caiz olduguna delil oldugunu iddia ederler.®® Onlar Hz. David, Hz.
Siileyman ve Hz. Ylsuf ile diger baz1 peygamberlerin kissalarini anlatirken onlarin
giinah islediklerini hissettiren bazi nakiller yaparlar. Halbuki bu rivayetlerin bazilari
muteber degildir, bazilar1 da peygamberlerin sanina yakisacak sekilde tevile tabi
tutulmustur. Peygamberlerin giinah islemeleri miimkiin olsaydi onlarin so6ziine

giivenilmez ve dolayisiyla ilahi hiiccet gergeklesmemis olurdu.3®

Sablni’nin ifadelerinden peygamberlerin glinah islemelerini caiz goren hatta
kiifre diismelerini miimkiin géren akimlardan haberdar oluyoruz. Ayrica Ka’bi ve Ebl
Isa Bergiis’un (61. ?) da®® peygamberlerin niibiivvet oncesinde kiifre diismelerini caiz
gordiiklerini eklemektedir. Sablni, zikrettigi akimlar ve goriislerinin Ehl-i kible
tarafindan reddedilmis diistinceler oldugunu belirtmektedir. Hasviyye igin, ‘onlar
esyanin hakikatini bilmeyen cahil kimselerdir. Itikatlarin1 arastirma yapmadan zahir
tizere insa ederler.’ demektedir. %’ Onun bu ifadelerinden doneminde Harici ve
Hasviyye tehdidinin varligmi anliyoruz. Ozellikle Hasviyye’nin niibiivvet
konusundaki goriisleri Ehl-1 Siinnet tarafindan tehdit olarak goériilmektedir. Ona gore
peygamberler, niibiivvet oncesi ve niibiivvet sonrasinda kiifiirden korunmuslardir.
Ayrica ¢ocukluk donemlerinde anne-babalarina uymak suretiyle dahi olsa kiifre

%80 Sabini, el-Kifdye, 110.

38! Dini konularda akil yiiriitmeyi reddedip sadece nakle itibar eden ve Ozellikle ulthiyyet
meselelerinde naslar arasinda baglanti kuramayarak tesbih ve tecsime kadar varan telakkileri
benimseyen kimseler i¢in kullanilan bir tanimdir. Bu kavramin Hicri 2./8. yilizyilda ortaya ¢iktigi
anlagilmaktadir. Metin Yurdagiir, “Hasviyye”, TDV Islam Ansiklopedisi (istanbul: TDV
Yayinlar1,1997), 16/426.

382 Teftazani, el-Makdsid, 644; Sabani, el- Biddye, 111; RAZi, Kelama Giris, 247.

383 ed-Duha 93/7.

384 Bulut, Ismet Inanct, 51.

385 Sabini, el- Biddye, 111.

386 Hayati hakkinda ¢ok fazla malumata rastlayamadigimiz bu zat, Neccariyye firkasinin kendisine
nispet edildigi Hiiseyin Neccar’in avanesindendir. Bergiis, Neccar’a bazi noktalarda ihtilaf etmis ve
kendi ekoliinii kurmustur. Ekoli, lakabina nispetle Berglisiyye adin1 almigtir. bk. Bagdadi, el-Fark
beyne’lfirak, thk. Muhammed Osman el- Hust, (Kahire: Mektebetii ibn Sina, 1988), 84.

387 Sabini, el-Kifdye, 205-207.

247



diismekten masumdurlar. Onlara kiifiir isnad etmek hicbir sekilde caiz degildir.3%
Sabhini bu noktada Es’ariligin énemli temsilcilerinden ibn Firek’in, (81. 406/1015)
peygamberlerin bi’set oncesinde kiifre diisiip sonrasinda iman etmeleri caizdir
seklindeki kanaatini zikreder ve bu durumun realitede gerceklesmedigini hatirlatir.>®
Dolayisiyla bu teorik kanaatin niibiivvet bahsinde karsilig1r olmadigini hatirlatmakta
ve mezkir kanaatin sahih olmadigini ifade etmektedir.

Ismet sifat1 ile birlikte tartisilan hususlardan biri de ismetin iradeyi ortadan
kaldirip kaldirmadigr meselesidir. Matiiridi’ye gore giinahlardan korunmus olma
(masumiyet- ismet) imtihan olmay1 ortadan kaldirmaz. Bir bagka ifadeyle ismet sifati,
yasak bir fiilin yapilmasina engel olmaz. Ciinkii yasak devam ettigi halde ismet sifat1
mevcut olabilir. Yasak eger mevcut olmazsa o zaman ismet sifatinin herhangi bir
faydas1 olmaz.3*® Ona gore peygamberlerin sinava tabi olmasi giinahlardan korunmus
olma halinde bile iki sebeple gegerli olur. Birincisi peygamberin geg¢misteki
masumiyeti su andakini gerekli kilmaz. lkincisi bazi seylerin kendisine
yasaklanmasina en ¢ok layik olan kimse ismet sifatina mahzar kilinan insandir. Ciinkii
yasagin bulunmamasi halinde konu mubaha doniiseceginden masum olma o6zelligi
kisiden kalkmis olur. Ismet, emri yerine getirmesi ve yasaktan kaginmasi icin kisinin
koruma altina alinmasi demektir.3%

Peygamberlerin ismet sifat1 ile ihtiyarin devam etmesi meselesinde Sabtini’nin
de ayni1 kanaate sahip oldugunu ve Matiirldi’nin goriislerini benimsedigini goriiyoruz.
O, ismet ve ihtiyar hususunda farkli kanaatler oldugunu ifade etmektedir. Buna gore
bazilar1  ismeti, kulun ihtiyar1 olmaksizin Allah’in  bir litfu olarak
degerlendirmektedirler. Bu liituf, Allah’in onlar1 tipki meleklerde oldugu gibi
giinahlara meyletmeme ve taatleri tam olarak yerine getirme seklinde bir tabiat ile
yaratilmayi ifade eder ya da beser tabiatinda olan seylerin peygamberlerin tabiatinda
yaratilmasinin ardindan Allah’tan bir lituf ile giinahlardan sakindirmak ve taatleri
cazip kilmakla gerceklesir. Bir kismi ise ismetin Allah’1n fazli ve liitfu oldugunu kabul
etmekle birlikte onlarda ihtiyarin devam ettigini kabul etmislerdir. Sablini bu tespiti
yaptiktan sonra kendisinin ikinci goriisii benimsedigini ve Matiiridi’nin yolundan
gittigini ifade etmektedir. Ona gore ismetten sonra imtihan ortadan kaldirmaz. Eger
boyle olmasaydi resuller fiillerinde mecbur olurdu. Peygamberlerin giinah
islemeyecekleri ve taati terk etmeyecekleri tasavvur edilecek olursa, Allah’in onlara
giinah1 yasaklamasi ve itaati emretmesi anlamsiz olurdu.

Sablini’ye gore peygamberler, iradeleri ortadan kaldirilmak suretiyle ismet
sifatina haiz olmus degillerdir. Aksine giinah isleme iradeleri mevcut oldugu hélde

38 Sabani, el-Kifdye, 207.

39 Sabind, el-Kifdye, 206-207.

390 Matiiridi, Te ‘vildt, 16/246.

1 Matiiridi, Te 'vildt, 1/254, 5/89.

248



Allah’1n litfuyla giinah islemekten uzak durmuslardir. Dolayisiyla peygamberlerin
ismet sifat1 noktasinda Matiiridilerin ismet sifatini1 kabul ettiklerini buna ilaveten ismet
sifatin1 aciklarken peygamberlerin iradeleri devre disi birakilmadan, onu koti
fiillerden vazgegirip iyi fiillerde sevk edici bir sifat olarak gordiiklerini®® ifade etmek
miimkiindiir. Saban1 ismet ile birlikte ihtiyarin varligini kabul etmemeyi, kor bir insana
harama bakmamasimin yasaklanmasina ve titreyen birinin hareket etmemesinin
emredilmesine benzetmektedir.3%® Sabani’nin s6z konusu goriisleri ile Matiiridi’nin
izinde oldugunu ve “ismet, mihneti kaldirmaz” kanaatini aynen devam ettirdigini
goriiyoruz. Bu hususta Sabini, Matiiridi ile ayn1 kanaatleri paylagsmaktadir. Ona gore
ismet, glinah islemeye engel olan bir 6zellik olursa ilahi emir ve yasaklarin manasiz
olmasi gerekir. Emir ve nehiy olmayinca, taat ve masiyet de olmaz. Taat ve masiyetin
olmadig1 yerde ise ismetten s6z edilemez.3** Ona gore emir ve nehiy yonelmeyen
kimse igin ismet gerekli olmaz. Aym zamanda bilinmelidir ki Allah’a ne kadar
yaklasirsak yaklasalim emir ve nehiy diismez. Oyleyse her zaman ismeti devam

ettirmesi i¢in Allah’a muhtag olmasi gerekir.>*®

Sabiini, Hz. Ibrahim’in kendisi ve ailesi icin magfiret talep etmesini 3%

degerlendirirken “Eger birakilmis olsayd1 yapardi.”, “peygamberler kendi cevherlerini
ve nefislerini daha iyi bilirler.” ve “Kafir olarak 6lmeyecegini bildigi halde bunu
istiyor ¢iinkii kendi &ziinii biliyor.®®" demektedir. Yani ona gére peygamberler ismet
sifatina haiz olmasalardi giinaha diiserlerdi demektedir. Onun ismet anlayisini
“Peygamberler zahiri ve batini her tiirlii kétiiliiklerden miinezzehtir.”3%® ifadelerinde
cok net bir bicimde goérmek miimkiindiir. Yine ona gére Haseviyye haric biitiin
insanlar ve mezheplerin ortak kanaati, peygamberlerin biiyiik giinah islemeyecekleri
seklindedir. Ehl-i siinnette kiiclik glinahlar konusunda ihtilaf olsa da biiyilik giinahta
ihtilaf yoktur.3%°

Sonug olarak Sabini’ye gore peygamberlerin zahirl ve batini hicbir ayiplari
yoktur. Allah’in salih bildigi kulunun koétii ¢ikmasinin miimkiin oldugunu hi¢ kimse
diisinmemeli ya da hayir zannettiginin tersinin ¢ikmasini zannetmemelidir. 4%
Peygamberlerin ni¢in uyarildiklar1 konusunu aragtirmak miiminler i¢in dogru degildir.

Miiminler sadece giizel s6zleri sdylemelidir.*%t

%92 Sabani, el-Bidaye, 53-54.
%93 Sabini, el-Kifdye, 203-204.
3% Sabhni, el-Kifdye, 110.
395 Sabini, el-Miinteka, 242.
3% “brahim sdyle dua etmisti: “Rabbim! Bu sehri giivenli kil, beni ve gocuklarimi putlara tapmaktan
uzak tut!” (Ibrahim 14/35).
397 Sabini, el-Miinteka, 267.
398 Sabini, el-Miinteka, 108.
399 Sabini, el-Miinteka, 134.
400 Sabini, el-Miinteka, 171.
401 Sabini, el-Miinteka, 163.

249



Ayn1 konunun devami olarak giindeme gelen bir baska soru, peygamberlerin
Allah’a iman etmeleri ve masiyette bulunmamalar1 istege mi bagli yoksa zorunlu mu
oldugu meselesidir. Matiiridi bu soruya soyle cevap verir: “Peygamberlerin ismet
sifatina sahip olduklar1 agikca bildirilmemistir. Tam aksine onlar, helak edilme gibi
durumlara diisme korkusu tasiyorlardi. Hz. Ibrahim’in 4%? ve Hz. Suayb’in 4%
Kur’an’da ifade edilen korkulari, peygamberlerin glinah islemedikten korunmus
olduklarini bilmediklerini ortaya koymaktadir. Biz, bunu gerektirdigi i¢in degil, boyle
olduklarin1 davraniglarindan gordiigimiiz icin peygamberlerin giinah islemekten
korunmus olduklarina sahitlik ediyoruz.” “°* Bu ifadelerden anlagilacag iizere,
Matiiridi’ye gore peygamberler ismet sifatina sahip olduklarini bilmemekte ancak
davraniglar ile ismet sifatin1 tasidiklarini gostermektedirler. Peygamberler korku ile
timit arasinda bir konumda bulunmakta ve kalplerinde Allah korkusu ve azameti yer
edinmektedir. “° Ona gore peygamberler de bu diinyaya imtihan olmak iizere
gonderildikleri i¢in iradelerinin devam etmesi gerekir. Zira iradesi olmayan bir insan
diisiiniilemez. Peygamberler de bir beser olarak irade sahibidirler ancak Allah’in
kendilerine bir liitfu olan ismet sifat1 ile glinahlardan korunurlar.

Bu noktada peygamberlerden sadir olan ve giinah olarak degerlendirilebilecek
davraniglar konusunda Matiirldi ve Sabuni’nin degerlendirmelerine gegmekte yarar
vardir. Peygamberler ve ilgili konular belirlerken, her iki miiellifin de eserlerinde
kelami tartigma baglaminda yer verdikleri ile sinirlandirdik. Nitekim Sabtni de
eserinde tiim peygamberleri zikretmedigini belirtmekte ve sunlar1 sdylemektedir: “Bu
kitapta bazi peygamberleri zikretmedik. Ciinkii biz bazi1 karisik miitesabih olan
durumlari, kissalardaki sorun olan durumlar izale etmek igin yazdik.”*%

402
403

“Rabbim! Bu sehri giivenli kil, beni ve ¢ocuklarimi putlara tapmaktan uzak tut.” (Ibrahim 14/35).
“Rabbimiz Allah dilemedikge sizin dininize donmemiz bizim igin olacak sey degildir. Rabbimiz ilmi
ile her seyi kusatmigtir.” (el-A’raf 7/89).

404 Matiiridi, Te vildt, 16/214.

405 Matiiridi, Te vildt, 16/215.

408 Sabhni, el-Miinteka, 187-188.

250



9.1. Hz. Adem’in Ismeti

Hz. Adem’in yaratilmasi*” ve esi Havva ile birlikte cennete yerlestirilmesi**®
sonrasinda seytanin telkinleriyle Allah’m yasak ettigi meyveden yemeleri 4°°
Kur’an’da detayli olarak ele alinr.

Matiiridi’nin ismet konusundaki genel kanaatini peygamber kissalarinda da
gormek miimkiindiir. Peygamberlerden sadir olmasi miimkiin olmayan ve giinah
olarak degerlendirilebilecek her tiirlii yorum, ona gore yanlistir, hatalidir ve haddi
agmaktir.

Kanaatini belirlemek a¢isindan, “Sizi bir tek candan yaratan, kendisiyle mutlu
olsun diye ondan da esini yaratan O’dur. Erkek, esiyle beraber olunca kadin hafif bir
yiik yiiklenir.”*° ayeti énemli bir 6rnektir. O, miifessirlere gore ayette bahsedilen
kisilerin Hz. Adem ile Havva oldugunu belirterek sunlari aktarmaktadr:

Havva hamile kalinca iblis ona gelerek ‘Ey Havva! Bu karnindaki nedir?’ diye sordu.
Havva ‘Bilmiyorum’ dedi. Iblis dedi ki: Belki su hayvanlardan biridir; deve, koyun
veya inek. Havva ‘Bilmiyorum’ dedi. Iblis ondan yiiz ¢evirdi. Hamileligi agirlasinca
Iblis ona geldi ve ‘Kendini nasil buluyorsun?’ diye sordu. Havva dedi ki: ‘Senin
sOyledigin seyin olmasindan korkuyorum. Oturdugum zaman zahmetle
kalkabiliyorum.” O, Havva’ya soyle dedi: ‘Ne dersin Allah’a dua etsen de onu, senin
ve Adem gibi insan kilsin. Ona benim ismimi verir misin?” Havva ‘Evet” dedi. Bunun
iizerine Iblis ondan ayrildi. Havva Adem’e ‘Bana biri geldi ve beni su durumla
korkuttu. Ben onun dediginin dogru ¢ikmasindan korkuyorum.’ Boylelikle bu konuda
Allah’a dua ettiler. Bu, ¢ocugu dogurmadan 6nce onlarin duasiydi. Havva ¢ocugu
dogurunca iblis ona geldi ve dedi ki: Bana vadettigin gibi ona benim adimi
vermeyecek misin? Havva ‘Evet, senin adin ne?’ diye sordu. O dedi ki: Adim Haris’tir.
Bunun tizerine Havva, ¢ocuga “Abdiilharis” adim verdi. Bunu dile getiren “Rableri
olan Allah’a su sozlerle yakarwlar: And olsun, bize kusursuz bir ¢ocuk verirsen”
mealindeki ayettir. Bu, cocugu dogurmadan 6nce onlarin duasiydi. Miifessirler ayeti
buna gére yorumlamislar; Adem ve Havva’ya hamletmislerdir.*1!

Hz. Adem ve Havva’min ¢ocuklarinm olacagimi anlamalarinm anlatildigi bu
ayetin yorumunda Matiiridi, miifessirlerin ismet sifatin1 zedeleyecek yorumlarini, “Bu
¢irkin bir s6zdiir; Adem ve Havva hakkinda sdylenmesi girkindir”, diyerek elestirir.*!?
Bu yorumu ile Matiiridi miifessirlere nispetle aktarilan rivayeti kabul etmez. Aktarilan
rivayetin ismete zarar verdigini diisiiniir. O rivayetleri analiz etmeden dogrudan kabul
eden din anlayisini “Hagviyye” olarak anmaktadir. Ona gore eger miifessirlerin

407 e|-Bakara 2/30.

408 o|-Bakara 2/35.

409 Taha 20/121.

410 e]-A’raf 7/189.

4“1 Matiiridi, Te 'vilat, 6/151-152.
42 Matiiridi, Te 'vilat, 6/152.

251



aktardiklari rivayet sahih olsa yani Adem ve Havva gocuklarina onun adin1 vermis ve
ona nispet etmis olsalar dahi sirkten s6z edilemez. Kolelerin efendisine nispet edilmesi
gibi dilde kullanimlar vardir.*'® Matiiridi 6ncelikle rivayetin ismete aykirilik igermesi
nedeni ile kabul edilmemesini belirtmekte, sahih ise de nasil yorumlanabilecegini de
gostermektedir. Her iki durumda da o, ismeti korumaya odaklanmaktadir.

Matiiridi’ye gore “Allah, sizi bir tek nefisten yaratan ve kendisi ile huzur bulsun
diye esini de ondan var edendir. (Insan) esiyle birlesince esi hafif bir yiik yiiklenir
(gebe kalir) ve (bir miiddet) onu tasir. Gebeligi agirlasinca her ikisi de Rableri
Allah’a, ‘Eger bize iyi ve saglikli bir ¢cocuk verirsen, elbette siikredenlerden olacagiz’
diye dua ederler.” ayetinde yer alan yorumu, onlarin benimsedigi goriisiin tamamen
disindadir. Burada kastedilen; Adem’dir ve biitiin erkekleri ondan yaratmustir. “Ondan
da esini yaratan O’dur.” ifadesi ile de Havva kastedilir ve biitiin kadinlar1 da
Havva’dan yaratmistir. Bunun delili de “Size kendi tiirtiniizden esler yaratmas: da
414 jlahi buyrugudur. Bu durumda ilahi beyan su anlama
gelir: “Her kar1 ve koca birlikte olduklarinda ve es hamile kaldiginda, sanki Adem ve
Havva ‘And olsun, bize kusursuz bir cocuk verirsen, kesinlikle siikredenlerden
olacagiz’ diye dua etmektedir. Zira biitiin ¢ocuklar o ikisinin ¢ocuklaridir. Dolayisiyla
onlarin salih olmasi i¢in Allah’a dua etmektedirler. Bunlardan Miisliiman olanlar
onlarin dualartyla olmustur. Bu yoruma gore onlarin kiyamete kadar dogacak
cocuklarina olan dualar gergeklesir. Ciinkii o ikisi baba ve annedir. Anne ve baba

O ’nun kanitlarindandr.

cocuklarina iyilik ve hayir dua yaparlar.”**> Ona gore ayetin yorumu bdyle olmalidir.
Miifessirlerin sOyledikleri goriisler gercege uzak ve imkansizdir. Dolayisiyla ona gore
Hz. Adem ve Havva ile ilgili giinaha diistiiklerini sdylemek suretiyle peygamberlerin
giinah islediklerini ima eden yorumlar isabetsizdir. Bilakis peygamberler gilinah
islemekten masumdurlar.

Matiiridi, Hz. Adem’in cennette yasak meyveden yemelerinin**® sonucunu
bilmedigini ve onun unutarak hata ettigini belirtir. Yani Adem, Cenab-1 Hakk’in
kendisine yasakladigi agacin meyvesini unutarak yemistir. Bu eylem her ne kadar
unutularak gergeklesse de zulim ve isyan anlamina geliyordu. Allah daha sonra
hataen, unutarak ve yapmaya mecbur kalinan seylerin sorumlulugunu Muhammed
immetinden kaldirmistir.*'” Ayrica 0, Allah’in bir meyveyi yasaklamakla onlar igin
birtakim alternatifler olusturmayr murad etme ihtimalinin g6z ard1 edilemeyecegini

4
4
4
4

ey

8 Matiiridi, Te 'vilat, 6/151-152.
4 er-Rim 30/21.

5 Matiiridi, Te 'vilat, 6/152-153.
6 el-A’raf 7/20-22.

47 Matiiridi, Te 'vilat, 5/340-341.

[

252



belirtir. Onun bu mesele hakkindaki genel kanaatini “‘sonucunu bilselerdi

99418

yapmazlardi.”**° seklinde ifade etmek miimkiindiir.***

Sabtni’nin Hz. Adem ile ilgili meselelere el-Miinteka’da deginmemesi son
derece ilgingtir. Ancak el-Kifaye’de zelle kavramini izah ederken su agiklamalara yer
vermektedir: “Zelle peygamberlerin kasten veya ihtiyaren degil de unutarak igledikleri
hatalara denir. Zelle peygamberlerin daha faziletli olan1 terk ederek daha az faziletli
olan1 tercih etmesidir. Hz. Adem harig biitiin nebiler hakkinda s6z konusu yaklasim
gegerlidir. Ancak Hz. Adem’in ‘yasak meyveden yemesi’ daha az faziletli olani tercih
etmek olarak yorumlanamaz.*?® O, bu yorumu ile Hz. Adem’in daha az faziletli olam:
tercih etmek sureti ile degil kasti olmayan bir hataya diistiigiinii ima etmektedir. Onun
Hz. Adem ile ilgili hususlara el-Miinteka’da deginmemesini -elimizde baska veri
olmadig1 i¢in- donemi itibartyla gerekli gormemesi veya peygamberlik 6ncesi doneme
ait olmasi gibi gerekgelere dayantyor olabilir.

418 Tlgili boliim kaynak gosterilecek.

49 Mustafa Can, Matiirid’nin “bilselerdi yapmazlardi.” ifadesinden hareketle, onun peygamberlerin
bi’set dncesinde giinah islemelerinin caiz gordiigii kanaatinde oldugunu ifade eder. Ancak Matiiridi
hakkinda boyle bir kanaate sahip olmanin yerinde olmadigini ifade etmek isteriz. Zira kendi tezinde
de ifade ettigi lizere Can, Matiiridi’nin peygamberlerden sadir olan hatalarin giinah olmadig:
kanaatindedir. Matiiridi bu kanaatine delil olusturmasi i¢in dort gerekge sayar. Dolayisiyla Can’in
bu ifadesi ile kastin asildigin1 degerlendirmekteyiz. bk. Can, Mdtiiridi 'de Niibiivvet, 145-147.

420 Sabani, el-Kifdye, 206.

253



9.2. Hz. Niih’un ismeti

HOd Stresi’nde daha acgik bir sekilde anlatilan Hz. Niah kissasinda
peygamberlerin giinah olarak degerlendirilmesi muhtemel davraniglarina 6rnek verilen
bir durum vardir. Buna gore Hz. Niih, Allah’in emri ile basladigi gemi insasmi*?
tamamladiktan sonra yine Allah’in emri ile sadece inananlar1 ve hayvanlardan birer
cift almistir.*??> Gemi daglar gibi dalgalar arasinda hareket edince Hz. Nih ogluna
“Yavrucugum! (Sen de) bizimle beraber bin, kifirlerle beraber olma! diye seslendi.”**
Hz. Ndh’un hata ettigi ve giinah isledigi tartisma konusu olan duasi1 da bundan sonra
gerceklesmistir. O, tufan bittikten ve sular ¢ekildikten sonra “...Ey Rabbim! Siiphesiz
oglum da ailemdendir. Senin vaadin ise elbette haktir. Sen hakimler hakimisin.” diye
dua etmistiv. Bunun iizerine: “Allah buyurdu ki: Ey Nuh! O asla senin ailenden
degildir. Ciinkii onun yaptig1 kotii bir istir. O hdlde hakkinda bilgin olmayan bir seyi
benden isteme! Ben sana cahillerden olmamant tavsiye ederim.”*** uyansi ile

karsilasmustir.

Bu noktada Hz. Nth’un inanmayan oglu i¢in Allah’a dua ederek giinah mi1
isledi sorusunu giindeme gelmektedir. Matiiridi, Hz. Ndh’un tutumunda giinah
olmadig1 kanaatindedir. O bu durumu soyle izah eder: “En dogrusunu Allah bilir ya,
muhtemelen Hz. Niih, oglunun kendisine tabi olacagini umdugu i¢in kendi dininden
oldugunu distiniiyordu. Aksi halde ‘oglum da ailemdendir.” demez ve onun

kurtulmasin1 talep etmezdi.”*?

Matiiridi, “Haktan sapanlar i¢in bana basvuruda bulunma! Onlar
bogulacaklar.”*?® emrine dikkat gekerek oglunun kendisine inanmadigini bildigi halde
istelik Allah dogru yoldan sapanlar i¢in magfiret talep etmeyi yasak etmisken Hz.
Nih’un oglunun kurtulmasin talep etme ihtimalinin olmadigini sdyler. Ona gore Hz.
Nth’un oglu goriinliste babasina muvafakat eden biri idi. Ancak kalbinde neyi
sakladigin1 babasi bilmiyordu. Dolayisiyla Hz. Nih oglunun goriiniisiine gore
Allah’tan talepte bulunmustur ki bu durum, peygamberimize ve ashaba muvafakat
eden miinafiklarin durumuna benzer.*?” Ayrica onun oglu igin “O da ailemdendir.”
soziine karsilik Allah’in “O senin ailenden degildir.” ikazinin “yalanlama” olarak
degerlendirilmesini yanlis bulur ve bu zahiri tenakuzun ¢oziimiinii sdyle yapar:

21 “Gézlerimizin oniinde ve vahyimiz (emrimiz) uyarinca gemiyi yap ve zulmedenler hakkinda bana

(bir sey) séyleme! Onlar mutlaka bogulacaklardir.” (Had 11/37.)

“Nihayet emrimiz gelip de sular cosup yiikselmeye baslayinca Nih'a dedik ki: ‘(Canli ¢esitlerinin)
her birinden birer ¢ift ile- (bogulacagina dair) aleyhinde séz ge¢mis olanlar disinda- aileni ve iman
edenleri gemiye yiikle!” Zaten onunla beraber pek azi iman etmisti.” (H0d 11/40.)

423 Had 11/42.

424 H{d 11/45-46.

425 Matiiridi, Te vildt, 7/199.

426 Had 11/37.

427 Matiiridi, Te vildt, 7/199-200.

422

254



“Sendeki bilgiye gore o senin ailendendir, fakat sana kurtarmayr miijdeledigim
ailenden degildir.”?8

“O halde hakkinda bilgin olmayan bir seyi benden isteme!” ikazini tiim
peygamberler icin gecerli bir hiikiim muvacehesinde degerlendiren Matiiridi,
pevgamberlerin talepte bulunmalar: miimkiin olan hususlart dahi kendilerine talepte
bulunma izni verildikten sonra isteyebileceklerini belirtir. Ona gore peygamberler,
esasen kendilerine helal olan bir fiili islemekten dolayr dahi azara maruz kalmislardur.
Mesela “Allah seni affetti de dogru séyleyenler sence belli olmadan ve kimlerin
yalanct oldugunu bilmeden nicin izin verdin?”*?® ayetiyle peygamberimize ikazda
bulunulmustur. Sonrasinda Yiice Allah’in “De ki: Bundan béyle benimle asla sefere
ctkmayacaksiniz.” *° mealindeki ayetle oturmasi emredilmistir. ** Ornek verilen
durumlar, normalde yasak degildir. Ancak Allah, Hz. Peygamber i¢in bu fiillerin de
kendi iznine bagli oldugunu ilan etmistir. Bu sebeple Allah’in peygamberlere karsi
uyarilarini, onlarin giinahlarina binaen oldugu seklindeki bir degerlendirme hatalidir.

Sablini’ye gore Hz. NiOh’a uzun Omiir, kavminin ezasina katlanmak ve
siikreden birisi olmak gibi bazi latif 6zellikler verilmistir. Onun her hareket ve her
durum karsidinda “Elhamdiilillah” dediginin de aktarildigini belirtmistir. Bu sebeple
ki Hz. Nih ¢ok uzun yillar kavminin ezasin1 gérmiis fakat onlara beddua etmemistir.
Ne zamanki kavminden tamamen iimidi kesmis o zaman beddua etmistir.**? Bu
bilgilerden sonra Hz. Nh’un kafir olan oglu i¢in dua etmesini degerlendiren Sabini,
Hz. Nih’un daveti kafiri yanina ¢agirma degil, iman etmeye davet etme ve sonrasina
gemiye binme izni vermedir. Bunun delili “kéfirlerle beraber olma” ayetidir. Onun
oglu Allah’a iman etme sartindan imtina etmistir. Eger iman etmis olsaydi gemiye
binmesi i¢in herhangi bir mesakkat olmazdi. Fakat onun oglu iman etmekten imtina
etti. Peygamberlerin ailesi nesep yoniinden degil din yoniinden belirlenir. Bu agidan
Hz. Nth’un oglu ile ilgili talebi Hz. Ibrahim’in babasi ile ilgili talebi gibidir ki Allah’in
durumu ortaya koymast ile birlikte o, bundan vazge¢mistir.*3

Anlagildigr tizere Hz. oglu i¢in dua etmesi, Matiiridi ve Sabini tarafindan hata
veya gilinah olarak goriilmemektedir.

428 Matiiridi, Te 'vilat, 7/200.

429 et-Tevbe 9/43.

430 et-Tevbe 9/83.

431 Matiiridi, Te 'vilat, 7/200-201.
432 Qabani, el-Miinteka, 48.

433 Sabani, el-Miinteka,48.

255



9.3. Hz. ibrahim’in ismeti

Hz. Ibrahim malum oldugu iizere putperest bir kavimde diinyaya gelmis bir
peygamberdir. Hayatinin ilk yillarinda putperest kavmi ve ailesi ile putlara tapinma
meselesinde yasadigi birtakim miinakasalar Kur’an-1 Kerim’de anlatilmaktadir. Hz.
Ibrahim’in kavmi ile yasadigi tartismalarin merkezinde, putlarin tanri olmasinin
imkansizligini ispat etme gayreti yer almaktadir. Bu gayretin tezahiirii olan birtakim
olaylarda Hz. ibrahim’in “gercegi dile getirmedigine” dair iddialar, peygamberlerin
ismeti meselesinde Oonemli bir tartisma konusudur. Bu arada hemen belirtelim ki
Matiiridi’ye gore miifessirlerin “Ibrahim ii¢ yalan sdylemistir” seklindeki sézleri dogru
degildir. Allah Teala’nin zor durumda kaldiginda yalan sdyleyebilen birini peygamber
olarak segmesi ve risalet gdrevi vermesi miimkiin degildir.*3*

Hz. Ibrahim’in putlarin caresizligini gdstermek igin giristigi olay Enbiya
Stresi’nde soyle aktarilir:

“And olsun biz Ibrahim’e daha énce riistiinii vermistik. Biz onu iyi tanirdik. O,
babasina ve kavmine: ‘Su karsisina gegip tapmakta oldugunuz heykeller de ne
oluyor?’ demisti. Dediler ki: ‘Biz, babalarumizi bunlara tapar kimseler
bulduk.” ‘Dogrusu, siz de babalariniz da a¢ik bir sapikilik icindesiniz’, dedi.
Dediler ki: ‘Bize gercegi mi getirdin, yoksa sen oyunbazlardan biri misin?’
‘Hayrwr, dedi, sizin Rabbiniz, yarattigi goklerin ve yerin de Rabbidir ve ben
buna sahitlik edenlerdenim. Allah’a yemin ederim ki, siz ayrilip gittikten sonra
putlariniza bir oyun oynayacagim!’ Sonunda Ibrahim onlari paramparca etti.
Yalniz onlarin biiyiigiinii birakti; belki ona miiracaat ederler diye. ‘Bunu
tanriarimiza kim yapt1? Muhakkak o, zalimlerden biridir’, dediler. (Bir kisma:)
‘Bunlar diline dolayan bir gen¢ duyduk; kendisine Ibrahim denilirmis’,
dediler. ‘O hdlde’, dediler, ‘Onu hemen insanlarin gozii éniine getirin. Belki
sahitlik ederler. ‘Bunu ilahlarimiza sen mi yaptin Ey Ibrahim?’ dediler. ‘Belki

de bu isi su biiyiikleri yapmistir. Hadi onlara sorun; eger konusuyorlarsa!’
dedi.”435

Hz. Ibrahim’in putlar kirdiktan sonra biiyiik putu birakmasi, olaym ortaya
¢ikmasindan sonra ‘Putlar1 kimin kirdig1® sorusuna ‘‘Belki de bu isi su biiyiikleri
yapmustir. Hadi onlara sorun; eger konusuyorlarsa!” demesinin yalan olup olmadigini
dolayisiyla peygamberlerin ismetine halel getirip getirmedigi akla gelen bir durumdur.
Konu hakkinda Matiiridi, oncelikle farkli kanaatleri siralar:

a) Buna gore bir kisim insanlar, “Hz. Ibrahim’in sdzlerinin, kendi kanaati
itibariyla aslinda yalan olmasa da onlara kars1 zekice bir tuzak kurma istegi
agisindan zahiren yalandir.” demislerdir. Yine Hz. Ibrahim “Bu benim

434 Matiiridi, Te 'vilat, 10/356.
435 g|-Enbiya 21/51-63.

256



Rabbim!”*3¢ ve “Ben rahatsizzim!**" derken de yalan sdylemek istememis

olsa da bunlar zahir itibariyla yalandir.

b) Bazilar1 da s6z konusu ifadelerin yalan sayilamayacagi kanaatindedir.
Buna gore Hz. Ibrahim goriiniirde kendini onlara katiliyormus gibi
gostermek icin boOyle sodylemistir. Bunu yaparken amaci, ortaya
koydugu delilleri daha iyi dinlemeleri ve daha iyi benimsemelerini
saglamaktir. Bu durum da ayetin tevili, ‘herhalde bunu onlara su
biiyiikleri yapmistir ya da bunu onlara su en biiyiikleri yapmistir’
seklinde olur.

¢) Bazilari ise Hz. ibrahim’in sozleri tevile etmeye gerek olmayip, zahiren
de yalan olmadig1 kanaatindedir. Zira Hz. Ibrdhim’in sozii sarta
baglidir. Clinkii o, ‘Belki de bu isi su biiyiikleri yapmistir. Hadi onlara
sorun; eger konusuyorlarsa!’ demistir. Boylelikle Hz. Ibrahim, biiyiik
putun eylemi yapma ihtimalini, konugsma sartina baglamistir. Eger
konusamiyorsa yapmamis demek olur ki bu durumda yalan sdylememis
olur.*%®

Konuyla ilgili bu G¢ farkli kanaati siralayan Matiiridi herhangi bir kanaatin
dogruluguna dair bir ifade kullanmaz. Burada kitap genelindeki iislubunun bir devami
olarak ‘En dogrusunu Allah bilir.” diye sozlerini bitirir. Kanaatimize goére onun Hz.
Ibrahim’in sozlerine dair kanaatini net olarak belirtmemesi birtakim soru isaretlerini
dogurmayacaktir. Zira o, benzer konularda hep ayni c¢izgidedir. Ona gore
peygamberlerden ismetlerine halel getirecek tutum ve davranislar ¢ikmaz ki hemen
yukarida Hz. Adem ve Hz. Nih ile ilgili diisiincelerini ifade ettik. Bu agidan Hz.
Ibrahim’in ismeti bakidir ancak yasanan olayin nasil izah edilecegi farkli olabilir.
Onun yontemine gore elde kesin bilgi olmas1 halinde yorum teke diisiiriilebilir. Bunun
olmadig1 durumlarda farkli yorumlar olabilir.

Hz. Ibrahim ile ilgili meseleleri ismet sifatt baglaminda ele alan Sabtini
oncelikle Hz. Ibrahim’in san, seref ve Allah katindaki konumuna dair Ayetlere
deginmektedir. O, insanlara imam kilinmistir. Cenab-1 Hak onu kendine halil (dost)
edinmistir. Imam oldugu igin yaratilanlarm ona tabi olmas1 gerekir. Dost olmas! ise,
Allah’in disindaki higbir seye nazar etmemek ve yapilan her seyin Allah rizasi i¢in
yapilmasini gerekli kilar. Allah onun i¢in atesi bahge, sivrisinegi asker yapmustir. Salat
ve selam ile kendisi ve ailesi i¢in anilmay1 gerekli kilmistir. Hz. Peygamber’e, Hz.
Ibrahim’in durumunu anlatmasini emretmistir. Sonra insanlarin kulluk ettigi 151k
kaynagi yildizlar ve Ay’1in rab olamayacagimi 6grettigini haber vermistir.**® Bunlardan
sonra Hz. Ibrahim’in “Belki de bu isi su biiyiikleri yapmistir. Hadi onlara sorun; eger

436 g|-En-am 6/76.

437 es-Saffat 37/88-89.

438 Matiiridi, Te 'vilat, 9/388.
439 Sabani, el-Miinteka, 49.

257



konusuyorlarsa!” soziinii degerlendiren Sabini, bunun putlar1 kirmay1 inkar etme ya
da korkuyla sdylenmis bir s6z olmadigini belirtir. Bu sdz, putlara tapanlarin
yanlhishgini ortaya koymak igin irade ile sdylenmistir. Hz. ibrahim giicii yeten biri
yerine giicli yetmeyen bir puta izafe edilmesini diigiinmelerini istemistir. Bdylece o
biiyiik bir delil ortya koymustur. Hz. Ibrahim’in “Belki de bu isi su biiyiikleri
yapmistir” sdziinii korkudan ya da fiilini inkar i¢in yapmadiginin delili, “/brahim,
“Oyleyse Allah”t birakip da size ne fayda ne de zarar veremeyen seylere mi
tapryorsunuz? Size de Allah’t birakip taptiginiz bu seylere de yuf olsun! Siz aklinizi
kullanmaz misiniz?” dedi.” *° ayetlerindeki onlarin yiizlerine haykirdigi cesurca
sozleridir. Korkan bir insan bdyle cesaret gerektiren bir soz sdylemez. Oysa
peygamberler Allah’in kudreti ile esyanin hakikatini kesfedebilirler ve hi¢bir seyden
korkmazlar.**! Dolayisiyla bu s6z korku ile sdylenmis degildir, delil getirme ve
diisiindiirme amaciyla dile getirilmistir.

Hz. Ibrahim ile ilgili bir baska konu da “Allah’1 arayis” olarak ifade
edebilecegimiz, Giines, Ay ve yildizlarla ilgili sdyledikleridir. En’am stresi’nde olay
su sekilde ifade edilir:

“Iste boylece Ibrahim’e goklerdeki ve yerdeki hiikiimranligi ve nizami
gosteriyorduk ki kesin ilme erenlerden olsun. Uzerine gece karanligi basinca
bir yildiz gordii. ‘Iste Rabbim!’ dedi. Yildiz batinca da ‘Ben éyle batanlar:
sevmem.’ dedi. Ay dogarken gériince de ‘Iste Rabbim!’ dedi. Ay da batinca,
And olsun ki, Rabbim bana dogru yolu gostermezse mutlaka ben de
sapiklardan olurum.’ dedi. Giinesi dogarken gériince de ‘Iste benim Rabbim!
Bu daha biiyiik.’ dedi. O da batinca (kavmine doniip), ‘Ey kavmim! Ben sizin
Allah’a ortak kostugunuz seylerden uzagim.’ dedi. ‘Ben Hakk a yénelen birisi
olarak yiiziimii, gokleri ve yeri yaratana dondiirdiim. Ben Allah’a ortak

kosanlardan degilim.”**

Hz. Ibrahim’in “Allah’1 arayis1” olarak ifade edebilecegimiz yildiza, Ay’a ve
Giines’e  “Iste Rabbim!”  demesinin  giinah  olarak  degerlendirilip
degerlendirilemeyecegi hususunda Matiiridi, ismet sifatina halel getirecek her tiirlii
yorumu isabetsiz bulur ve reddeder. Ona goére bu konudaki makul olan yorum sudur:
Hz. Ibrahim’in o sirada kesinlikle miimindir ve Rabbini gercekten tam olarak
bilmektedir. Ama kavminin kendisine daha ¢ok giivenip yaklasacaklari diisiincesiyle
onlarin arzularina tabi imis gibi goriinmiistiir. Boylece onlar1 tedricen alistirmaya
calismistir. Zira bir seyi, i¢inde baska bir anlam gizleyerek yapmak caizdir.**®

40 g|-Enbiya 21/66-67.

441 Sabini, el-Miinteka, 54.

442 a|-En’am 6/75-79.

443 Matiiridi, Te 'vilat, 5/135-136.

Ny

258



Matiiridi, Hz. Ibrahim’in s6z konusu ifadesini “Bu, bana bahsettiginiz kisi
midir?” anlaminda kullanilmistir. Yani 0 kendisinin kavminin bahsettigi konumda
olmadigini ifade etmek ve onlart reddetmek anlaminda “Bu o mu?” demistir. Yahut
kendince malum olan hususu ikrar etmek veya alay etmek amaciyla boyle soylemistir.
Sonug olarak Matiiridi’ye gdre Hz. ibrahim’in maksadi onlara i¢inde bulunduklari
durumu gostermektir. Bu, “Allah in yarattigr gibi yaratan ortaklar mi buldular?”**
ayetine benzemektedir. Ayetin devaminda gelen “De ki: Her seyi yaratan Allah’tir.”
buyrugu bu durumu izah etmektedir. Hz. Ibrahim “Iste Rabbim!” derken iginde “Bu
Rab mudir?” anlamini kastetmis gibidir. Ayette belirtilen ay ve giines i¢in de “Iste
Rabbim!” ciimlesi bu anlamdadir. Zira o, insanlara nihai kararini1 bildirme asamasinda
onlara donmiis ve zannettikleri gibi bunlarin rab olmadiklarin1 ve buna layik da
olmadiklarini sdylemistir.**> Matiiridi’nin bu ifadeleri, Hz. Ibrahim’in sézlerinin yalan
veya gilinah olarak degerlendirilmesinin dogru olmadiginin agik beyanidir. Onun
yorumuna gdre Hz. Ibrahim bu sézlerini kavmini diisiindiirmek ve inanglarmin
temelsizligini anlamalarini saglamak i¢in kullanmistir. Yoksa gercekten hakikatine
inanarak s0ylemis, Ay’a veya yildizlara bir an olsun tapmis degildir.

Ayni1 konuyu degerlendiren Sabtini, s6z konusu ayetin degerlendirmesinde
miifessirlerin ihtilaf ettigini belirtir. Onlardan bazilarinin ayeti zahiri anlamiyla
yorumladigini “Muhakkak ki o, magaradan ¢iktigi zaman gordigi Giines, Ay ve
gezegenler i¢in ‘Rabbim budur!” dediklerini aktarir. Fakat ona gore bu diisiince
kesinlikle dogru degildir. O, miifessirlerin goriislerinin hatali olmasini sdyle
temellendirir:

Biitiin peygamberler kiifiir ve sirkten kesinlikle masumdurlar ve Allah’in varligini ve
birligini bilirler. Onlar masum olmasi ¢ocukluk ve yetigkinlik ¢aglarinda aynen devam
eder. Ehl-i siinnete gore onlara “g6z acip kapayincaya kadar dahi olsa” sirk isnad
etmek miimkiin degildir. Hz. Ibrahim’in gezegenleri ve Ay’1 Rab edindiginin iddia
edilmesi bu sebeple dogru olmaz. Ayrica bu ayet-i kerime, Hz. ibrahim’in kavminin
yanlis inanglarini dile getirmek icin bir delildir. En’am stresi 80. ayeti aynm sekilde
putlara tapan kavmi ile Hz. ibrahim’in miinazara yaptigin1 gdstermektedir. Ciinkii o,
once babasi ile sonra kavmi ile tartigmistir. “Ben sizin taptiklarmizdan uzagim”
ifadesi, sz konusu iddianin gegersizligini ispat eder. Hz. Ibrahim gercekten
gezegenlerin ilahligin1 kabul etseydi “ortak kostuklarimdan uzagim” dememesi
gerekirdi. Yine o, Ay’in yok olmasi tizerine “Rabbim beni hidayete erigtirmeseydi
delalette olurdum.”** demesi de bu iddiamiz1 delillendirir. O rabbini tanimasaydi
“Rabbim beni yaratti ve dogru yola sevk etti.” *" demezdi.”**®

4
4
4

N

4 er-Ra’d 13/16.

5 Matiiridi, Te 'vilat, 5/139.
6 el-En’am 6/77.

447 es-Suara 26/78.

448 Sabani, el-Miinteka, 50.

SH0Bh

259



Sabini, bu ayetin yorumunda isabetli goriisiin Matiiridi’nin kanaati oldugunu
belirtmekte ve onun goriisiinii sdyle ifade etmektedir: “Hz. Ibrahim’in buradaki “Iste
Rabbim!” ifadesi, i¢ginde bulunduklari duruma bir saskinlik ve kavminin inanglarini
inkar i¢indir. Ayrica kavminin inanglarini dile getirerek yanlisligini ortaya koymaya
yonelik bir miinazara bi¢gimidir. Bu yontemi kullanmasi, kendi diisiincesinin daha
kolay dinlenmesini saglamak i¢indir. Hz. Ibrahim’in bu diisiincesi aslinda sadece tiim
Giines’e ve Ay’a tapanlara yoneliktir. O, Rabbin idrak edilemez, her yerde ve her
zaman olan kadim oldugunu ifade etmis olmaktadir. Peygamberler bir sey yapiyor (ya
da soyliiyorsa) Nemrut ile yaptigi miinazarada oldugu gibi ibret almak i¢in ve
karsisindakilerin delillerini gegersiz kilmak i¢indir. Nemrut, kendisin de yasatan ve
oldiiren oldugunu sdylemesi iizerine Hz. Ibrahim baska bir delil getirdi ve “Rabbim
Giines’i dogudan ¢ikariyor sende onu batidan getir.”**® dedi.”**° Ona gére bu hususta
diger bir yorum ise sudur: “Haza Rabbi” ifadesi “Bunu Rabbim yapt1” demektir. Bu

s6zde izmar yapmaktir. “Kéye sor.”*! ayetinde oldugu gibi “Koyliiye sor” anlami

vardir.*%2

Hz. Ibrahim’in gezegenlere bakmasi meselesini Kelabazi (61. 398/1008) ve
“Ehl-i hakika” dedigi ariflerden nakille derinlestiren Sabtni, bakmanin kesf
maksadiyla yapildig1 kanaatindedir. Kelabazi’ye gore peygamberler bir seye ancak
ibret almak i¢in bakarlar ve onlarin bakis1 kesif gerektirir. Bu kesif ise alemi gérmeyi
cezbetmek icindir. Hz. Ibrahim de Giines’e, Ay’a ve Gezegenlere aymi sekilde
bakmustir. Onun bakisi ibret almak igindir. Ayetin siyaki da buna delildir.
Tasavvufcularin ‘Bir seye baktiginda onda Allah’1 goriirsiin® demeleri Sabini’ye gore
meselenin anlasilmasi noktasinda 6nemli bir veri sunmaktadir. Zira Ibrahim de o
nazarla bakmstir. Kesif gerceklestikten sonra Hz. Ibrahim Allah’in varligim isaret
etmek icin (= '3 Iste benim Rabbim! Bu daha biiyiik) demistir. Fakat kesif bittikten
sonra aleme donerek “Ben kaybolanlar1 sevmem” demistir. Ay’1 gordiikten sonra kesti
daha da arttt ve bunun bir lituf oldugunu, rublibiyyete isaret ettigini ve Allah’in
biiytikliiginii anladi ve (381 1% 35 8 [ste benim Rabbim! Bu daha biiyiik!) dedi.
Sonra tekrar dleme donerek Ay’daki eksikligi ifade etmek suretiyle “Beni yalnizca
rabbim hidayete eristirir” dedi. Daha sonra Giines’i gordii. Kesfi daha da artti. Zira
Giines en fazla 151k sahibi ve en fazla goriilendir. Goziiyle goriip kalbiyle sirrina
mazhar oldugu Allah’in azameti ve rubiibiyyetini haber verdi. Soyle dedi: (1 o 1
S, Yani giinesteki kesfin, ay ve gezegenlerden daha biiyiik oldugunu, Giines’in
Allah’in ayetlerinin (delillerinin) en biiyligii oldugunu sdyledi. Sonra Giines
kaybolunca onun sirkten beri oldugu ortaya ¢ikt1 ve “ben sizin ortak kostuklarinizdan
uzagim” dedi. Yani sizin kendiniz i¢in giinesi ilah edinmeniz ve suretlere

449 e|-Bakara 2/257.

450 Sabini, el-Miinteka, 51.
451 el-En’am 6/76-78.

452 Qabani, el-Miinteka, 51.

260



meyletmenizden miinezzehim. Aslinda bdylelikle Allah’in rubtbiyyetini, onun
bilinmesini ve vahdaniyyetini 6gretti. Biitiin bunlar Allah’in yerin ve goklerin rabbi
oldugunu ortaya koydu.*>

Sonug olarak Sabuni, En’am stresi’nde bahsedilen Allah’1 arayis veya Allah’in
varligim ispat etmek icin yildizlara, Ay’a ve Giines’e dair Hz. ibrahim’in yorumlarda
bulunmasi neticesinde ortaya ¢ikan ismete dair soru isaretlerini yersiz bulur. Ona gore
Hz. Ibrahim’in y1ldizlara, Ay’a, Giines’e “Iste Rabbim” demesi; bunlara tapan kavmini
uyarmak, nazar ve istidlal yoluyla onlara dogru yolu hatirlatmak i¢indir. Hz. Ibrahim,
burada hudis ve imkan delilini kullanarak batan, dogan ve yok olan varliklarin hadis
oldugunu, bir muhdise ihtiya¢ duyduklarini dolayisiyla ilah olamayacaklarini ifade
etmek istemistir.*>*

Hz. Ibrahim’in hasta degilken hastayim**® demesinin yalan olarak gériiliip
goriilmeyecegi meselesinde, Matiiridi giinah olarak degerlendirilecek bir seyin
olmadig1 kanaatindedir. Ona gore Hz. ibrahim soz konusu ifadesi ile ‘ben hasta
olacagim’ demek istemistir Ki bu da caizdir. Yahut ‘ben hastayim’ soziinii gergek
anlamda kullanmistir ve bu konuda dogru sdylemektedir. Sonugta yaratilan herkesin
az ya da ¢cok mutlaka bir rahatsiziig1 vardir! Hz. ibrahim’in sozii de bu anlamdadr.
Hz. Ibrahim’in burada ya da baska bir zaman yalan sdyledigini ifade etmek korkung
ve ¢irkin bir sdzdiir. Peygamberlerden herhangi birine yalan nispet edilmesi miimkiin
olmadig gibi higbir zaman bdyle bir sey vaki olmamugtir.**

Matiiridi, isim vermeden bazilarinin Hz. Ibrahim’in ii¢ yerde yalan soyledigi
iddiasinda bulunduklarini sdylemektedir. O, iddia edilen hususlarin higbirisi gercek
anlamda yalan olarak degerlendirilemeyecegini belirtmekte ve peygamberlerin yalan
sdylemesinin miimkiin olmadigmnin altim gizmektedir.**’ Bahse konu olan iddialarin
sayis1 Sabini tarafindan alt1 olarak ifade edilmekte ve kesin bir dille yalanlanmaktadir.
Ona gore rivayetler dogru sayilsa ve (Hz. Ibrahim’in yalan sdyledigi iddias1) insanlar
zahirde yalan algilasa da bu gercekte dogru bir sozdiir. “Sare benim kardesimdir”
soziinde oldugu gibi. Ciinkii Sare onun gercek kardesi degil fakat din kardesi idi.**®
Yani insanlik yoniinden kardesidir. Hz. Ibrahim icin diger iddialarda ayni sekilde yalan
degil dogru oldugu seklinde tevil edilir.**® Sabiini, Zahiriler’in “Ben hastayim” soziinii
gercekte hasta gibi yorumladiklarini sdyler ve bu yorumun uzak bir yorum oldugunu
belirtir. Peygamberlerin sozleri ve fiillerinin vahiy ile belirlendigini Matiiridi’ye

453 Sabini, el-Miinteka, 52-53.

454 Sabiini, Miintekd, 25.

45 “Sonra yildizlara séyle bir bakti; ‘Ben rahatsizim’, dedi.” (es-Saffat 37/88-89).
456 Matiiridi, Te vildt, 12/187.

457 Matiiridi, Te vildt, 12/187-188.

48 “Miiminler ancak kardestir.” (el-Hucurat 49/10.)

49 Sabiini, el-Miinteka, 53.

261



nispetle dile getirerek, onlarin putlar hakkinda ve hasta oldugu degerlendirmelerin
peygamberlerin haline bu durum uygun olmayacagini sdyler.*®°

Hz. Ibrahim’in meleklerle tartismasi da ismet inanci cercevesinde giindeme

AAAAAA

gelen konulardan biridir. Ilgili meseleye Sabiini eserlerinde deginmez. Matiiridi ise
Hz. Ibrahim’in Lat kavmini helak igin gonderilen melekler ile tartismasini®®? giinah ya
da hata olarak degerlendirmez. Hz. Ibrahim’in “Ama orada Lat da yasiyor!” 462
seklindeki itirazin1 da meleklerin hitabi umumi fakat mana hususidir. Dolayisiyla soru
sormas1 yadirganmaz seklinde degerlendirmektedir. *®® Ona gore Hz. Ibrahim’in

tartigsmasi li¢ sekilde gerceklesmis olabilir:

Birincisi ‘Onlarin iginde su kadar miimin oldugu héalde onlara da mu azap
edeceksiniz?’ diye sormasi iizerine cereyan eden konusmadir. Ikincisi insanlardan
azabin defedilmesi veya ertelenmesi ile ilgili olabilir. Bunun delili su ayet-i kerimedir:
“Ibrdhim, bundan vazge¢; ciinkii Rabbinin emri gelmistir. Onlara, geri ¢evrilmez bir
azap mutlaka gelecektir, dediler.”** Uciincii olarak ise kendilerine acidigi ve
merhamet duydugu i¢in Lut kavminin hayatta kalmalari i¢in de tartigmis olabilirler,
clinkii onlar azabin ve tehdit edildikleri felaketin gelmemesi i¢in belki de iman

edecekler ve davet edildikleri seyi kabul edeceklerdi. Hz. ibrahim, onlar1 birakmasi

icin Rablerinden talepte bulunmalar1 ona dair bir aracilik yapryordu.“®®

Dolayisiyla Hz. Ibrahim’in meleklerle tartismasini ismet sifat: baglaminda ele
almayan Matiirldi’nin, “tartismay1” hata olarak gormedigini dolayisiyla s6z konusu
“tartismanin” ismet sifatina halel getirecek bir yani1 olmadigi kanaatinde oldugunu
sOylemek miimkiindiir.

Ismet inanci etrafinda giindeme gelen bir diger konu Hz. Ibrahim’in miimin
olmayan babasi i¢in istigfarda bulundugu iddiasidir. Matiiridi’ye gére Hz. Ibrahim’in
babast igin istigfarm % zahiren degerlendirmek miimkiin degildir. Zira zahire gore
babasinin sapiklardan olmasi sebebiyle o babasi hakkinda istigfar etmistir. Bu yorum,
ihtimal dahilinde degildir. Zira babasi1 dyle iken onun bagislanmasini istemesi uygun
olmaz. Aslinda Hz. Ibrahim, babasinin bagislanmasimni istemistir. Allah da ona
babasinin sapiklardan oldugunu bildirmistir. Bu durumda ayetin ikinci kismi, Allah’in
Ibrahim’e babasinin sapiklardan oldugunu bildirmesi, birinci kistm da Ibrahim’in
soziidiir. Yani Ibrahim’in ‘Babami da bagisla!’ sdziiniin, ‘o dogru yoldan sapanlardan
oldu’ séziinden ayri olmasi muhtemeldir. Hz. Tbrahim duasini yapinca, Allah ona,
babasinin sapanlardan oldugunu bildirmesi miimkiindiir. Bir bagka yorum ise onun

460 Sabini, el-Miinteka, 55.

4L “Ibrahim'in korkusu gegip kendisine miijde de gelince Lut kavmi hakkinda bizimle tartismaya
basladi.” (Had 11/76).

462 el-Ankebit 29/32.

463 Matiiridi, Te vildt, 11/141.

464 Had 11/76.

465 Matiiridi, Te vildt, 7/232.

6 “Babami da bagisla; kuskusuz o dogru yoldan sapanlardan oldu.” (es-Suara, 26/86.)

262



duasindaki maksadi, Allah’1n lLiitfii ile babasinin hidayete ermesidir. Ciinkii giinahlarin
affi ancak tevhide ermekle ve O’nun tevfiki ile olur.**” Dolayisiyla Hz. ibrahim, babas1
icin istigfarda bulunarak Rabbinden babasinin kurtulusunu yani Islam’a girmeye
muvaffak kilmasini istemistir. Yoksa kiifiir lizere devam ettigi halde onun

bagislanmasini dilememistir.*%®

Hz. Ibrahim’in bir miisrik igin istigfarda bulunmanin helal olmadigini
bilmemesi diisiiniilemez; bunun helal olduguna inanan kimse Miisliiman ve miimin
olamaz. Hz. Ibrahim, Cenab-1 Hak’tan, vuku buldugunda bagislayacagi sebebin
gerceklesmesine muvaffak kilmasini dilemistir.*®® Matiiridi’nin bu ifadeleri ile Hz.
Ibrahim’in miisrik olan babasi i¢in bagislanma dilemedigi zira bdylesi bir tutumun
peygamberlerin ismet sifat1 ile bagdasmayacagi kanaatinde oldugunu goriiyoruz.
Esasen onun ismet sifatina siki sikiya bagli olma tutumunu devam ettirdigini soylemek
daha dogru olacaktir.

Ayn1 konuyu degerlendiren Sabani, Hz. ibrahim’in yaklasimim aileye karst
hiisn-i muaseret ¢ercevesinde ele alir. Ona gore kafir babalar i¢in peygamberlerin
magfiret etmeleri*’® ve kurtulusa kavusmalarmi istemeleri normaldir. Biliyoruz Ki
Allah onlar1 affetmemistir. Hz. Ibrahim babasinin iman edecegini umut ederek
magfiret talep etmistir. Burada bir hikmet vardir: peygamberlerin riitbesi ¢ok yiiksek
olmasina ragmen peygamberlerin sorular1 ve dualarinin karsilik bulmasinin garantisi
yoktur.4"t

Hz. Ibrahim’in “Beni ve ogullarimi putlara tapmaktan koru!”*'* ayeti de
lizerinde tartisma yapilan hususlardan biridir. Matiiridi ayetin tefsirinde “Hz. Ibrahim
risaletle korundugu halde neden bdyle bir dua eder?” sorusunu giindeme getirir ve su
cevabi verir: “Baz1 miifessirler buna su yorumu yapti: Hz. ibrahim, sonraki nesillerin
Allah’in dininde ve Allah’in birligi konusunda ihtilafa diiseceklerini bildigi i¢in
Rabbinden ¢ocuklarinin ve soyunun korunmasini istemisti. Kendisi i¢in de bunu
istemis olmasina gelince, malum oldugu {izere insan baskasina dua ettiginde once
kendi nefsiyle soze baslar.”*’® Dolayisiyla Hz. Ibrahim’in duasi mevcut bir duruma
iliskin degil, muhtemel durumlara yoneliktir ve glinah olarak degerlendirilemez. Ayni
ayeti yorumlayan Sabiini’ye gore Hz. Ibrahim ve ogullari masumdur, biiyiik kiigiik
giinah islemezler. Fakat bu agiklama Allah’a minnet ifadesidir. Putlara tapan bir

467 Matiiridi, Te vilat, 10/354-355.

468 Matiiridi, Te vildt, 16/239.

469 Matiiridi, Te vildt, 15/114.

470 Sabini ilgili konuyu agiklarken delil olarak bir rivayet kullanmaktadir: Hz. Peygamber’e “Anne
baban i¢in sefaat¢i misin” diye soruldu. Peygamberimiz “Ben onlara sefaat¢iyim. Allah Teala bana
verse de vermese de ben bunu isterim” demistir.

471 Sabiini, Miintekd, 61.

472 {brahim, 14/35.

473 Matiiridi, Te vilat, 7/536.

263



babadan olmasina hatta putlara tapmasi i¢in tehdit eden bir babadan olmasina ragmen
hidayete eristigi icin bu s6z minnet ifadesidir.*’*

Hz. Ibrahim ile ilgili ismet sifati baglaminda giindeme gelen son konu, onun
“Rabbim olileri nasil dirilttigini bana goster.”*’® demesidir. Ayetin yorumunda iki
yorumu giindeme getiren Matiiridi, Hz. Ibrahim’in 6liileri diriltme konusunda higbir
stiphesi olmadigini ifade eder. Ancak gozleri ile gorerek miisahedesini giiclii kilmak
istemistir. Bunun neden istedigi sorusuna ise i¢cinden gegen duygu ve diisiincelerin
fazla bilgi edinme istegini tetiklemesi olarak ifade etmektedir.*’® Sabani, burada bir
slipheden bahsedilemeyecegini zira ayetin devamindaki ‘Kalbim mutmain olsun diye’
ifadesinin bunun delili oldugu kanaatindedir. Ona gére Hz. Ibrahim bu talebini
Nemrut’la yasanan 6ldiirme- diriltme tartigmasindan sonra istedi. Nemrut, ‘Ben de
Oldiiriir ve yasatirim’ demis ve hapisten ¢ikardigr iki kisiden birisi i¢in ‘Bu zaten
olitydii ben azad ederek yasattim’ demis ve digerini 6ldiirmiistii. Hz. Ibrahim kavminin
bu sozlere inanmasindan korkup, onlarin yasatma ve diriltmeyi tam olarak anlamalari
ve kafirlerin inadinin kirilmasi i¢in Allah’a nasil dirilttigini sordu. Bu olay Hz.
Miusa’nin, sihirbazlarmin ipleri hareket ettirmesi sonrasi kavminin onlara
inanmasindan korkmasima benzer. #/" Dolayisiyla Hz. Ibrahim’in “Oliileri nasil
diriltecegini bana goster’ sorusu, diriltmenin nasil olacagina dairdir. Ciinkii diriltme
Allah’in sifatlarindan biridir (el- Muhii) ve sifat-1 rubtbiyyenin keyfiyyeti
bilinemez.*"®

Matiiridi ve Sabani, Hz. Ibrahim ile ilgili ismet sifat1 baglaminda giindeme
getirilen meselelerin hata ya da giinah olarak degerlendirilebilecek konular
olmadiginda ittifak halindedir. Meselelerin izahinda kiiciik farkliliklar olsa dahi
peygamberlerin ismet sifatina muariz her tiirlii aktarilan yorum bazi rivayetlere de
dayansa isabetsizdir.

474 Sabini, Miinteka, 56.

475 e|-Bakara 2/260.

476 Matiiridi, Te 'vilat, 2/199.
477 bk. Taha 20/67-68

478 Sabani, Miintekd, 58-59, 63.

264



9.4. Hz. Liit’un Ismeti

Hz. Lit, Kur’an-1 Kerim’de adi yirmi yedi defa gegen bir peygamberdir. Hz.
Ibrahim zamaninda yasamis*’® ve onun tebligini kabul etmistir.*®® Hz. Lat’un kavmi
derin bir sapiklik i¢inde olan bir kavim idi. Kur’an’in haber verdigine gére Hz. Lit’un
sapkin kavmini helak etmek tizere gorevlendirilen melekler, durumu Hz. Lat’a haber
vermeye gelmislerdir. Bu olay ve akabinde yasananlar Kur’an’da su sekilde ifade
edilir:

“El¢ilerimiz Lit’a geldiginde, Liit onlardan dolayr huzursuz oldu, onlara karsi
caresizlik hissetti. Zor bir giin!’ dedi. Liit'un kavmi koku almig¢asina kosarak ona
geldi. Daha énce de o ¢irkin isleri yapiyorlardi. Lit, ‘Ey kavmim! Iste kizlarim; sizin
icin en nezih olani onlarla evlenmektir. Allah’tan korkun ve misafirlerimin oniinde
beni rezil etmeyin! I¢inizde akli basinda bir adam yok mu!’ dedi. ‘Sen de biliyorsun ki

bizim senin kizlarinda goziimiiz yok. Bizim ne istedigimizi pekala biliyorsun.’
dediler.”*8

Bu ayetlerde séz edilen Hz. Lt un “Iste kizlarim” sozii ile neyi kastettigi
meselesi, ismet inanci baglaminda tartisma konusu olmustur. Matiiridi bu ayeti
yorumlarken Hz. Lat’un bu s6zii ile ne kastettigine dair goriisleri sdyle siralar:

a) Hz. Lit'un ‘Iste kizlarim® ifadesiyle Lt kavminin kizlarin1 kastettigini
diistinenler bulunmaktadir. Onlar, peygamberler kendi kavimlerinin babasi
hiikmiindedir. Dolayisiyla kavminin ¢ocuklari peygamberlere nispet edilir. Hz.
Peygamber’in esleri iimmetin anneleri olduguna gére Hz. Peygamber de
onlarin babalaridir. Bu baglamda Hz. LGt da kavminin babasi hiikmiinde
olmasindan dolayr onlarin kizlarin1 kendisine nispet etmistir, seklinde
diistinmiistiir.

b) Bazilari Hz. Lat’'un bu ifadeler ile kendi kizlarini nikahlamak suretiyle
almalarina yonelik bir ¢agri oldugunu belirtmislerdir. Yani eger miimin olmay1
kabul ederseniz ve nikah kiyarak ‘onlarla evlenebilirsiniz’ demek istemistir.

¢) Hz. Lat’un kavmi nezdinde zina ettiklerine dair yaptigi bir gonderme oldugunu
diistinenler de vardir. Soyle ki, bir kimse Hz. Muhammed’e sdvmeye zorlansa
zihninden bagka bir Muhammed’i gecirerek sdvmesinde nasil beis yoksa Hz.
Lt da kavmini zihninden gegirerek zina gondermesi yapmuistir.

419 “Elcilerimiz (melekler) Ibrahim'e miijdeyi getirdiklerinde, "Biz bu memleket halkini helak edecegiz,
ctinkii oramin ahalisi zalim kimselerdir” dediler. Ibrahim, "Ama orada Liit var" dedi. Onlar, "Orada
kimin bulundugunu biz daha iyi biliriz. Biz onu ve ailesini elbette kurtaracagiz. Ancak karist baska.
O geri kalip helak edilenlerden olacaktir.” (el-Ankebit 29/31-32).

480 “Bunun iizerine Lit, ona (Ibrahim'e) iman etti. Ibrahim, ‘Ben, Rabbime (gitmemi emrettigi yere)
hicret edecegim. Stiphesiz o mutlak gii¢ sahibidir, hiikiim ve hikmet sahibidir.” dedi.” (el -Ankebut
29/26).

481 Had 11/77-79.

265



d) Bir kisim insanlara gore Hz. Lt bu sozii ile misafirlerine, onlarin yapmaya
niyetlendikleri fiillin ¢irkinligini gostermek i¢in sOylemistir. Cilinkii zina
onlarda da haramdi. Bu yiizden niyetlendikleri fiilin ¢irkinligini anlamalar1 ve
vazgecmeleri i¢in Oyle hitap etmistir. Zira o, kizlar1 hakkinda konusmaya kalbi
dayaniyor ama misafirleri hakkinda s6z etmeye yiiregi dayanmiyordu. Ya da
her ikisi de helal olmasa da biri digerine gore daha hafif oldugu icin o sézii
sOylemistir.

e) Bazilarina gore ise Hz. Lt un misafirleri geldiginde kavminden evine gelenler
onun kizlarina talip olmuslardi. Ancak Lit onlara kizlarin1 denk olmadiklari
icin vermemisti. Fakat evindeki misafirlerine yapmaya niyetlendikleri fiilin
cirkinligini anlamalar1 i¢in kizlarin1 onlara nikahlayabilecegini sdylemistir.*?

Gorildiigii lizere Matiiridi, Hz. Lt un bahse konu sozleri ile ne anlagilmasi
gerektigine dair bes farkli goriis ifade etmekte ancak kendi kanaatini belirtmemektedir.
Farkli degerlendirmelerin sonunda ise “Buna benzer daha farkli degerlendirmeler de
yapilabilir.”*® demektedir. Onun bu tutumu ydntemine uygundur. Hakkinda kesin bir
delil olmayan konularda kesin konusmaktan uzak durmaktadir. Te vildt'in girisinde o
tefsir ve te’vil ayrimi yapmaktadir. Tefsiri yani anlamin kesin olarak sabitlenmesini sahabeye
ait bir iglem olarak goérmektedir. O, farkli gorisleri eserinde aktarsa da “Peygamberlerin
ismet sifatt oldugu ve davraniglarinin bu kapsamda anlagilmasi gerektigi” temel
ilkesinden ayrilmamaktadir.

Bize gore ‘Iste kizlarim’ ifadesi ile kendi kizlarini kastetmis olmalidir. Hz. Lt
azgmn kavminin kararliligini helal olan nikah yolunu onlara hatirlatmistir. Zaten ‘Iste
kizlarim’ ifadesinin sonunda “Sizin i¢in en nezih olani onlarla evlienmektir.” Ciimlesi yer
almaktadir. Dolayisiyla burada kizlari ile evlenmelerini kastetmistir.

Sablni, Hz. Lat ile ilgili 6zel bir baglik agmamakta Hz. Yuns boliimiiniin
ardindan kisa bir degerlendirme yapmaktadir. Bu durum, el-Miintekd da eksik boliim
olma ihtimalini akla getirmektedir. Sablni, “...Keske benim size karsi koyacak bir
giiciim olsaydi veya giiclii bir destege dayanabilseydim! dedi.” “®* Ayetini Hz.
Peygamber’in “Kardesim Lut’a Allah rahmet etsin. O, Allah’in rahmetinden ve
ismetinden daha giiclii bir siginak talep etti.”*® hadisi ile birlikte ele almaktadir. Ona
gore burada bir kotiileme yoktur. Zira ‘Hz. Lit, Allah’in ismetinden daha gii¢lii bir sey
olmadigini zaten biliyordu.” demektedir. Sablini’ye gére Hz. Peygamber bu hadisi
immetine ve Hz. Lit’un ismetinin bereketini ve imanin kuvvetini 6gretmek ic¢in

4

foc]

2 Matiiridi, Te 'vilat, 7/235-236.

483 Matiiridi, Te 'vilat, 7/236.

484 Had 11/80.

485 Buhari, “el-Enbiya” 11; Miislim, “Iman”, 238; “Fedail”, 152; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 6/326,
332.

@

266



sOylemistir. Eger bu sézde onun derecesini asagilayan bir durum olsaydi meleklerle

konusmak uygun olmazdi. Tam tersine itab gerekirdi.*®

Hz. Lat ile ilgili ismet sifat1 baglaminda glindeme gelen hususlarda Matiiridi
net aciklamalar yer vermezken Sabini’nin nakli delillerle hata olmadigini ispat
gayretine girdigi gérilmistiir.

486 Sabani, Miintekd, 176.

267



9.5. Hz. Yakup’un Ismeti

Hz. Yakup ile ilgili ismet sifat1 cer¢evesinde degerlendirilebilecek ayet sayisi
siirhidir. Bunlardan birisi Yasuf Siresi’nde kendi evlatlar tarafindan dile getirilen

“cocuklar1 arasinda ayirim yaptig1” iddiasidir.*®’

Matiirldi, Hz. Yakup’un c¢ocuklarinin iddiasmnin dogru olup olmadiginin
tespitinin miimkiin olmadigini ifade etmekle beraber, ¢cocuklarinin birtakim emareler
gordiiglinii kabul eder. Ancak ona gore bir babanin ¢ocuklarindan birinde, digerlerinde
olmayan bir 6zellik gordiiglinde daha ¢ok sefkat ve yakinlik géstermesinde bir sakinca
yoktur. Dolayisiyla bir babanin, -digerlerine haksizlik yapmamak kaydiyla-
cocuklarindan birine 6zel bir bagis veya tasaddukta bulunmasinda sakinca yoktur. Ona
gore Hz. Yakup’un, Yasuf’u ve 6z kardesini, diger kardeslerine tercih etmesinde
birtakim sebepler vardir:

a) Birincisi, onlar1 bedenen zayif ve aciz gordigi i¢in onlara karsi daha ¢ok
setkat ve merhamet duyuyordu. Bu, yaratilanlar arasinda bilinen bir
husustur.

b) Yahut kiiciik olduklart igin onlar1 daha ¢ok seviyordu. Bu da insanlarin
bildigi bir husustur. Kii¢lik ¢ocuklar insanlara daha sevimli gelir, kalpleri
onlara daha ¢ok meyleder, onlara daha ¢ok sefkat duyarlar ve biiyiiklerden
daha merhametli davranirlar.

€) Veyahut Hz. Yakup, Yasuf ve kardesinde dini veya ilmi agidan veya baska
sebeplerle 6zel bir iistlinliik gérdiigii icin onlara 6zel davranmistir.

d) Bir diger sebep ise diger kardeslerinden farkli olarak onlara oyle
davranmasini kendisine Allah emretmis olabilir.

e) Veyahut da Hz. Yakub’a Yusuf’un peygamber olacagi miijdesi verildigi
icin onu diger ¢ocuklarindan iistiin tutuyor ve bu sebeple Ylsuf’u onlara
tercih ediyordu.*8®

Onun bu ifadelerinden, Hz. Yakup’un ¢ocuklar arasindaki farkli tuatumunu son
derece insani bir davranis olarak degerlendirdigini dolayisiyla giinah ya da hata olarak
gormedigi anlasilmaktadir. Peygamberler de beserdir ve bu kapsamda gilinah olmayan
duygusal yonelimler icinde bulunabilirler.

Hz. Yakup’un evlatlari arasinda ayirim yaptig1 iddiasina deginmeyen Sab{ini,
Hz. Yakup ile Hz. Yasuf’un ayrilmasinda hikmet oldugunu sdyleyen Kelabazi’nin
goriislerini aktarir. Ona gore Hz. Yakup YGsuf’a meyletmistir. Bunun yiiziinden
ayrilma gerceklesmistir. Ayriliktan sonra Hz. Yakup, saf temiz olana kadar nefsi ile
cihat etti. Hz. Yakup’un hiiziinlenmesinin sebebi, Hz. Y{isuf’un cemalinin giizelligi ile

487 “Hani kardesleri demislerdi ki: Yusufile 6z kardesi babamizin géziinde bizden daha degerli. Halbuki
bizim sayimiz daha ¢ok. Siiphesiz ki babamiz apagik bir yanilgt i¢inde!” (Yusuf 12/8).
488 Matiiridi, Te vildt, 7/301-302.

268



mesgul olmak suretiyle Hakk’in miikasefesini kaybetmesidir. *%® Sabtni, Hz.
Yakup’un Hz. Yasuf’a meyletmesini kabul etmekte ve bunun sebep ve sonuglarini da
belirtmektedir. Burada dikkat ¢eken nokta, Sabini’nin Keladbazi’nin tasavvufi bakis
acisint yansitan yorumlarina yer vermesidir. Onun, Kelabazi’nin tasavvufi din
anlayisindan ve eserinden etkilendigi soylenebilir. Eserinin farkli yerlerinde
Kelabazi’den bu kapsamda alintilar yapmasi kanaatimizi giigclendirmektedir.

Hz. Yakup ile ilgili bir diger husus ise, Hz. Ylsuf’u kira gezmeye gotiirmek
isteyen ¢ocuklarina soyledigi ‘Onu kurt yer diye korkuyorum’4%° soziidiir. Zira burada
geliskili bir hal vardir. Hz. Yakup, ogluna “Anlasilan béylece Rabbin seni sececek,
sana riiyada goriilenlerin yorumunu ogretecek ve daha once atalarin Ibrdhim ve
Ishak’a nimetini tamamladigi gibi sana ve Ydkup soyuna da nimetini
tamamlayacaktir.”**! demisken, onu kurdun yemesinden nasil korkar? Matiiridi’nin
bu hususta ¢oziimii basittir: “Allah’tan gelen bir bilgi ve vahiy olmadan onun bdyle
bir sey sdylemesine ihtimal yoktur.”*%2 Hz. Ibrahim’in “Rabbim! Bu sehri giivenli kil,
beni ve cocuklarimi putlara tapmaktan uzak tut!”*®® demesi gibi peygamberler
insanlarin  korktugu seylerden korunmus olsalar bile yine de herkesi korktugu
seylerden korkmus olabileceklerinin delilidir. Zira ona gore ismet sifat1 asla korkuyu
yok etmez. Iyi ve kotii arasinda koétiiyii tercih etmeyecegi konusunda da teminat
vermez. Aksine korkuyu daha ¢ok arttirir. Bundan dolay1 peygamberlerin®®* dinleri
hakkindaki korkular1 ve endiseleri baskalarindan daha ¢oktur.*%®

Matiiridi’ye gore Hz. Yéakup’un “onu kurt yer diye korkuyorum” demesi olsa
olsa bir kinaye olabilir. Bu soziin, goriilen bir riiyanin sonunda séylenme ihtimali
olmadig1 gibi dogrudan bu sekilde anlasilmasi da miimkiin degildir. Ciinki
peygamberlerin riiyalarinin ¢ogunlugu haktir ve dogrudur. Hz. Yakup kendi
bolgesinde ¢ocuklar igin kurtlarin zarar vermesinden korkuldugu igin “Onu kurt yer
diye korkuyorum.” demistir. Bu s6zii ile esasen kardeslerinin Hz. Ytsuf’u helak

etmelerinden ve kaybetmelerinden korktugunu kinaye yolu ile sdylemis olmaktadir.*%

Ayni meseleye farkl bir agidan deginen Sabtni, Hz. Yakup’un “‘Onu kurt yer
diye korkuyorum’ demesine degil, ¢ocuklarin oyun ve eglenceye gitmelerine neden
izin verdigini ele alir. Ona gore Hz. Yisuf’un eglenmek veya oynamak i¢in izin
aldi@ma dair bir delil yoktur. ikincisi diger cocuklar da oyun ve eglenceye dalmadi

489 Sabiini, Miintekd, 66.

40 “Babalari, 'Dogrusu onu gotiirmeniz beni endiselendiriyor; farkinda olmadiginiz bir sirada onu kurt
yer diye korkuyorum' dedi.” (Ytsuf 12/13).

491 Yisuf 12/6.

492 Matiiridi, Te vilat, 7/307.

493 [brahim 13/35.

49 Matiirid burada “hayirli ve giinahsiz kimseler” ifadesini kullanmaktadir. Biz konunun gidisat1 ve
manaya uygunluk agisindan peygamberler olarak vermeyi uygun gordiik.

495 Matiiridi, Te vildt, 7/307.

49 Matiiridi, Te vildt, 7/306-307.

269



aksine ok atma ve kosu ile zaman gegirdiler ki bu da miibahtir.**” Dolayisiyla burada
giinah ya da hata olarak degerlendirilebilecek bir durum yoktur.

Hz. Yakup ile ilgili ismet sifat1 baglaminda glindeme getirilen ii¢ farkli
meselenin hicbirisi Matiirldi ve Sablni tarafindan hata olarak goriilmemistir. Hz.
Yakup’un cocuklar1 arasinda ayrim yaptigi iddias1 her iki miitekellim tarafindan
degerlendirilirken, “onu kurt yemesinden korkuyorum™ ifadesi yalnizca Matiiridi
tarafindan degerlendirilmistir. Hz. Yasuf’un eglenmek icin izin istemesinin miisaade
edilmesi meselesini ise yalnizca Sabilini degerlendirmistir.

497 Sabini, Miintekd, 64.

270



9.6. Hz. Yisuf’un ismeti

Hz. Ylsufun Zileyha’ya arzu duyup duymadigi meselesi peygamberlerin
ismeti baglaminda iizerinde en fazla durulan konulardan biridir. Zira “Kadin onu
kesinlikle arzulamisti; eger Rabbinin isaret ve ikazini gormeseydi o da kadini
arzulardi. Iste biz, kotiiliik ve fuhsu ondan uzaklastirmak icin boyle yaptik. Siiphesiz o
ihlash kullarimizdand:.” Ayetindeki*®® “Rabbinin ikaz ve isaretini gérmeseydi o da
kadint arzulard:.” ifadesi ismet sifat1 a¢isindan son derece onemlidir.

Matiiridi bu ayeti yorumlarken ismet konusundaki genel kanaatini aynen
devam ettirir. Ona gore bir peygamberin giinah iglemesi, giinah islemek istemesi ya da
bir giinah1 iglemek iizere harekete gecmesi s6z konusu olamaz. Peygamberlerin bizzat
giinah isledigini, glinaha islemeye meylettigini veya gilinah isleme istegini izhar
ettigini iddia eden her tiirlii yorum gegersizdir ve ashi yoktur. Bu baglamda, Hz.
Yisuf’un ‘kadin1 arzuladigi ve eyleme doniisecek bir fiil yaptig1® seklindeki miifessir
yorumlarinin hepsi hurafedir ve ash yoktur.***Ona gére bu ayet farkli sekillerde
aciklanabilir:

a) Birincisi, “Kadin onu kesinlikle arzulamust1” ifadesi, kesin kararli bir arzulama
anlamina gelir. “O da kadini arzulardy” mealindeki climle ise aklina geliveren bir
arzulama anlamina gelir. Kulun kalbine geliveren bir duyguda hicbir dahli yoktur,
bundan dolay1 da sorumlu tutulamaz.

b) ikincisi, “Kadm onu kesinlikle arzulamusti” ifadesi, onunla olmayi, ona sahip
olmay1 istemisti manasina gelir. “O da kadint arzulardi” ciimlesi ise onu basindan
defetmeyi arzulamisti anlamina gelir. Ancak bu climlenin devaminda “Eger
Rabbinin igaret ve ikazin1 gdrmeseydi” buyurulmaktadir. Eger onun arzusu kadini
basindan defetmek olsaydi, “Eger Rabbinin isaret ve ikazim1i gérmeseydi”
mealindeki ciimlenin anlami olmazdi. Ancak “O da kadini arzulardi” ciimlesi,
sanki onu Oldiirmeyi arzulamisti manasina gelmektedir. Onu 6ldiirmeyi
arzulayinca da kadini 61diirmenin helal olmadigina dair Rabbinin uyar1 ve isaretini
gordi.

¢) Ugiinciisii, “O da kadint arzulard:”, ciimlesi, “eger Rabbinin isaret ve ikazin
gormeseydi” sartina baglanmaktadir. Yani Rabbinin uyar1 ve isaretini gormeseydi
onu arzulayacakti. Bu, aynen su ayetteki ifadeye benzemektedir: “Seni yerinde
saglam tutmasaydik neredeyse -biraz da olsa- onlara kayacaktin!”.*® Hz,
Ibrahim’in sozii de yaklasik bu anlama gelir: “Hayir, bu isi su biiyiikleri yapmustir.
Eger konusabiliyorlarsa onlara sorun!”.* Yani eger o konusabiliyorsa, o

yapmustir.”>%2

4
4
5

©

8 Yasuf 12/24.

9 Matiiridi, Te 'vilat, 7/318.

0 el-[sra 17/74.

501 g]-Enbiy 21/63.

502 Matiiridi, Te 'vilat, 7/318-319.

o ©

271



Matiiridi’ye gore Hz. Yhsuf’un kadini arzulamadigi ayni surenin 32. ayetinde
net olarak yer almaktadir: “Kadin dedi ki: Iste hakkinda beni kinadiginiz sahis budur.
Ben onunla beraber olmak istedim. Fakat o, iffetini korudu. And olsun, eger kendisine
emredecegimi yapmazsa, mutlaka zindana atilacak ve elbette siirlinenlerden
olacaktir.” O, bu ayette gecen “Fakat o, iffetini korudu.” ifadesinin Hz. Ydsuf’un
giinah olabilecek bir tutum ya da dislinceye meyletmedigini ispat ettigi
kanaatindedir.>®® Hz. Yasuf’un iffetini kesin olarak korudugunu “Kral (kadinlara),
Yusuf'u elde etmek istediginizde beklentiniz ne oldu?’ diye sordu. Kadinlar, ‘Hasa!
Allah igin, biz ondan hi¢cbir egrilik gormedik’ dediler. Azizin karisi da: ‘Simdi gercek
ortaya ¢ikti, ben onunla beraber olmak istemistim. Stiphesiz ki o dogru
soyleyenlerdendir’ dedi. ”*®ayeti teyit eder. Onun da dikkat cektigi iizere kadimlar
Yisuf'un masum olduguna haksiz yere itham ve iftiraya maruz kaldigina sahitlik
etmislerdir. Onlarin ikrarindan sonra azizin karisi da itiraf etmistir.>® Bu bilgiler, Hz.
Yusuf’un ismetten ayrilmadigini ortaya koymaktadir.

Hz. Ylsuf’un, Ziileyha’y1 arzulamadig1 aksine kadinin ona meylettigi kanaatini
Sabini de aynen devam ettirir. Ona gore Hz. Ysuf, Ziileyha’ya meyletmedi. Aksine
ondan kagti. Sonra “Hdagsd, Allah’a sigmirim!” dedi ve onu reddetti. Daha sonra
efendisinin ihsanmni hatirlatti. “Efendim bana ¢ok iyilik yapti” dedi.®® Ayetlerin
biitinligiine dikkat etmeyen Zahiriler’in, “Yasuf ve Ziileyha birbirine meyletti”
demeleri Sabtni’ye gore caiz degildir. Hem akil hem de Kur’an bunu reddeder. Ciinkii
bir efendinin esine meyletmek hiyanettir. Eger gercekten Ziileyha’ya meyletmis
olsaydi Allah’in s6zii yalan olacakti. Ayn1 zamanda ayetlerin devaminda kadinlar
“Hasa! Biz onun kétiiliik yaptigini bilmiyoruz” beyanlar1 da yer alir. Azizin esi kendi
durumunu en iyi bilen olarak “Simdi hak ortaya ¢ikt1. Gergek su ki meyleden benim”
dedigine gore Hz. Ydisuf’un meyletmesi asla s6z konusu olamaz.%%’

Hz. Ydasuf’'un meyletmesinin dinen caiz oldugu seklindeki agiklama
girisimlerini degerlendiren Sabiini, biitiin bu yorumlar1 “kiilfet/gereksiz” olarak
nitelendirir. Zira ayetlerden mesele ¢ok net bir sekilde anlagilmaktadir. Ciinkii Hz.
Yisuf’un istemesi (hemme) “Eger Rabbinin isaret ve ikazini gormeseydi o da kadint
arzulardr” seklinde sartli olarak ayette yer almistir. Yani Allah ona bu giici
vermeseydi meyledecekti demektir.>® Ote yandan “Kapiya yoneldiler...”™® ayeti, Hz.
Ylsuf’un ismetine delildir. Zira Ylsuf kapiya kagmak i¢in yonelmistir. Ziileyha ise

503 Matiirldi, Te vilat, 7/328.
504 yisuf 12/51.

505 Matiirldi, Te vilat, 7/349.
506 yisuf 12/23.

507 Saband, el-Miinteka ,70-71.
508 Sabini, el-Miinteka, 71.
509 y{suf 12/25.

272



kapiy1r kapatmak ya da Yasuf'u vazgecirmek igin harekete gegmistir. Burada Hz.
Yisuf’un kasd1 ve ¢abasi o kotiiliikten korunmaktir.>°

Bir de Hz. Y0suf’un kadinlarin karsisina ¢ikmay1 kabul etmesinin giinah olarak
degerlendirilip degerlendirilemeyecegi konusu vardir: “Azizin karisi, kadinlarin
dedikodularint duyunca onlara davet¢i génderdi. Yaslanmalart i¢in yastiklar hazirladt
ve onlardan her birine bir bicak verdi. (Kadinlar meyvelerini soyarken Yisuf'a),
‘Karsilarina ¢ik!’ dedi. Kadinlar Yiisuf u goriince giizelligi karsisinda sasirip kaldilar.
Bu yiizden ellerini kestiler ve ‘Hasa Rabbimiz! Bu bir beser degil, bu ancak degerli bir
melektir!” dediler.” ®'* Bu hususta Sabni herhangi bir agiklama getirmezken
Matiiridi, iki ihtimalden s6z etmektedir. Ona gore Hz. Y@suf’un kadinlarin karsisina
cikmasi zorlama neticesinde gergeklesmistir. Cilinkii kadinin izni olmadan onun
cikmast mimkiin degildi. Dolayisiyla onlarin karsisina ¢ikma emri beraberinde
bulundugu evden cikmayr da kapsiyordu. Ciinkii kadinin izni olmadan o evden
¢ikmanin baska yolu yoktu. Bu yiizden dnce onlarin karsisina ¢ikti sonra da mekandan
ayrildi. ikinci ihtimal ise Hz. Yasuf “¢1k” emrini yerine getirirken kadinlarin karsisina
cikacagmi bilmiyor olmasidir. °? Dolayisiyla Matiiridi’ye gore Hz. Ydasuf’un
kadinlarin karsisina ¢ikmasi ismet sifatina halel getirecek bir durum degildir.

Hz. Yasuf’la ilgili Kur’an-1 Kerim’de yer alan ve ismet sifati baglaminda
degerlendirilen konulardan biri de “Efendinin yanminda benden bahset!...”®*® demek
suretiyle, Allah’tan baskasina sigindigr iddiasidir. Ayet soyledir: “Onlardan,
kurtulacagina inandigi kisiye, 'Efendinin yaninda benden bahset' dedi. Fakat seytan
ona, efendisine Yisuf’tan soz etmeyi unutturdu. Dolayisiyla Yisuf birkag sene daha
zindanda kaldi.” °** Baz1 miifessirlere gére Hz. Ydsuf, zindandan kurtulmak icin
Allah’tan baskasina siginip, kraldan talepte bulunmasi sebebiyle Allah da adama
ondan bahsetmeyi yillarca unutturdu. Hz. Ydsuf’u, Rabbinden baskasindan hayir
beklemesinin karsiligi olarak zindana birakmaya devam etti. Ancak Matiiridi bu
iddianin uzak bir ihtimal oldugunu belirtmekte ve sunlari siralamaktadir:

Cenab-1 Allah adamin kurtulmasini onun eliyle saglamay1 uygun bulmus ve kendisini
ise unutulmus olarak zindanda tutmustur. Ciinkii onlarin zindana girmesine yol agcan
sebebin kendisi olmadigini biliyordu. Yalniz insanlara mazeret gostermek ve onlara
azizin karisinin kendisine yaptigi iftiray1 reddetmek igin gerekgelerini agiklamasi
gerekiyordu. Yahut bu haberi insanlarin dillerinden diisiirmek ve kafalarindaki
tereddiitleri gidermek i¢in buna gerek vardi. Hz. Ysuf diisiindi ki, adam kralin
yaninda kendisinden bahsettigi zaman, belki kendisini zindandan ¢ikarirdi. Bunu da

5
5
5
5

ey

0 Sabhni, el-Miinteka, 72.
1 Yasuf 12/31.

2 Matiiridi, Te 'vilat, 7/326.
8 Ydsuf 12/42.

514 Ysuf 12/42.

P el

273



kalbini Allah’tan ¢ikarmayi diisiindiigii i¢in degil, o adamin kurtulmasina kendi eliyle
vesile oldugunu diisiindiigii i¢in sdylemistir.>*

Matiiridi bu agiklamalarin ardindan kullarin sebeplere sarilarak kulluk
etmelerinin caiz oldugunu ifade eder ki®® bu diisiince, onun Ehl-i Siinnet ¢izgisindeki
rolii agisindan 6nemlidir.

Hz. Ytsuf’'un Allah’tan baskasindan yardim diledigi i¢in hapiste kalma
stiresinin uzadig1 iddiasini, Matiiridi isabetli gormez. Ona gore Hz. Ylsuf un Allah’tan
baskasina s1iginmasi, kalbini Allah’tan ¢ekip baskasiyla mesgul etmesi ihtimali yoktur.
Zindanda kalma siiresinin uzamasinin iki hikmeti olabilir. Birincisi insanlara mazeret
gostermek ve onlara azizin karisinin kendisine yaptigi iftirayr reddetmek ve
gerekeelerini agiklamak. Ikincisi bu haberi insanlarin dillerinden diisiirmek ve
kafalarindaki tereddiitleri gidermek.>!

“Kralin yaminda beni an, seytan ona unutturdu” ayetini yorumlayan Sabini,
insanlarin bazilar1 Allah disinda baskasindan yardim istedigi icin cezalandirildi ve
birkac¢ yil daha hapiste kaldi dedikleri belirtikten sonra, “Bu ¢ok kétii bir sézdiir.”
(kelamun vahsun=(éss »38) demektedir. Ona gore burada Allah’in disindaki
varliklardan yardim isteme yoktur aksine sebepleri kullanma vardir. ikinci olarak Hz.
Yisuf, krala davet¢i olmak istiyordu. Ciinkii o kralin yanindayken onu tevhide
cagirmak ona tevhidi anlatmayr hedefledi. “Benim riiya yorumculugumu kralin
yaninda zikret” ayeti bunun delilidir. Ayrica “seytan unutturdu” ciimlesi de bunun
delilidir. Zira iyi bir sey olmasaydi seytan unutturmazdi. Gergekte onun kalbinde
Allah’tan baskast yoktu ve o hep Allah’tan talep etti.*'® Dolayisiyla Sabiini’ye gore bu
olayda giinah olacak bir durum yoktur. Aksine sebeplere sarilma vardir.>®

Sablni, Hz. Yasuf’u hatali géren yahut tohmet altinda géren yorumlar isabetli
gérmez ve hapisten ¢ikma siiresinin uzamasini bes gerekce ile izah eder.

a) “Efendine don de sor ona, ‘Ellerini kesen o kadinlarin zoru neydi? Siiphesiz
Rabbim onlarin hilesini ¢ok iyi bilir2 dedi.”>® ayetinde Hz. Yasuf’un
hapisten ¢ikmak i¢in acele etmedigine aksine vakar ve sekinet ile ¢iktigina
delil vardir.

b) O vahiy gelmesini bekliyordu.

515 Matiiridi, Te *vildt, 7/339.

516 Matiiridi, esbab-1 tevessiil konusunda sunlar sdylemektedir: “Cenab-1 Hak diinya islerinin hepsini
iste boyle sebeplere baglamistir. Kullarinin, kalpte Allanin kaderi inanc1 olmakla birlikte sebeplere
sarilarak kulluk yapmalarini ister. Mesela rizki ve ziraati insanlarin c¢alisarak elde edecekleri
sebeplere bagladi. Yine mesela savas igin pek ¢ok silah ediniliyor ve onlarla savasiliyor, ancak
insanlar Allah’in verdigi giicle savasiyor ve O'ndan gelen yardim ile galip gelebiliyorlar. Oysa
Cenéb-1 Hak biitlin bunlar1 ve o sebeplere sarilmay1 emretmistir.” bk. Matiiridi, Te 'vildt, 7/339.

517 Matiiridi, Te vildt, 7/339.

518 Sabni, el-Miinteka, 74.

519 Sabiini, sebeplere sarilma noktasinda Matiiridi ile ayn1 kanaattedir.

520 yisuf 12/50.

274



c) Kralin segecegini bildigi i¢in tohmet altinda kalmamak icin acele etmedi.

d) Temiz ve masum oldugunu ispat etmek icin acele etmedi. Ciinkii siipheli
insan davet ettigi seyde tohmet altinda kalir. O ylizden temiz ve masum
olarak ¢ikmak istedi.

e) Hapiste olan bir insanin ¢ikarilmasinda efendisinin kalbinde her zaman
stiphe olurdu. Hz. Y{suf bu yiizden tam olarak masumiyetini ispat etmeden
cikmak istemedi.®?!

Sonug olarak bazi miifessirlerce Allah’tan baskasindan yardim diledigi i¢in Hz.
Ylsuf’un zindanda kalma siiresinin uzadig1 iddias1 Matiiridi ve Sablni tarafindan
dogru bulunmaz. Zindanda kalma siiresinin uzamasi ilgili olarak Matiiridi iki
hikmetten bahsederken Sablni bes hikmet olabilecegini dile getirir.

Hz. Yusuf ile ilgili ismet sifati baglaminda giindeme gelen Sabani’nin
degindigi ancak Matiiridi’nin deginmedigi hususlar da vardir. Bunlardan biri Hz.
Yisuf’un, ailesinin yanina kendisi gitmek yerine, ailesini kendi yanina ¢agirmasinin
giinah olup olmadig1 meselesidir. Ona gore peygamberlerin yaptig1 her sey dogrudur.
Zira onlar vahiyle hareket ederler. Ote yandan kendisi giderse devlet isleri
bozulabilirdi. Ayrica nail oldugu nimetleri ailesine gostermek istedi. O bir ¢ocuk
olduguna gore babasina onun gitmesi gerekirdi ancak unutmamak gerekir ki, Hz.
Yakup sevendir, Hz. Yusuf sevilendir. Sevenin sevdigine gitmesi gerekir. Yani talip
matluba ulasmaya calisir. °> Sabini’nin bu yorumunda da talip ve matlub gibi
tasavvufl kavramlar1 ve benzetmeyi kullanmasi dikkat c¢ekicidir.

Matiiridi’nin s6z etmedigi gibi herhangi bir yorum getirmedigi ancak
Sablini’nin degindigi bir diger konu da “Sizin baba bir kardesiniz daha var onu
getirin.”®% ayetidir. S6z konusu Ayeti yorumlayan Sabini, Hz. Yasuf’un kardesi
kaybolunca babas1 daha da iiziilecegini bildigi halde bunu neden yapti sorusuna tek bir
cevap verir. Ona gore bunu Allah’tan aldig1 vahiyle sdylemistir. Dolayisiyla giinah ya
da hata olarak gérmek miimkiin degildir.>?*

Sonug olarak Matiiridi ve Sabini, Hz. Yisuf'ile ilgili baz1 miifessirler ve gesitli
ekollerce giindeme getirilen meselelerde ismet sifatina zarar verecek bir durum
gormez. Hz. Yasuf ile ilgili glindeme getirilen toplam alti meselenin ti¢li her iki
miitekellim tarafindan degerlendirilirken, kadinlarin karsisina ¢ikmay1 kabul etmesini
yalnizca Métiiridi glindeme getirmistir. Hz. Ysuf’un ailesinin yanima gitmek yerine
kendi yanina ¢agirmasi ve kardesi Biinyamin’i yaninda tutmasi meselesi ise yalnizca
Sabini tarafindan degerlendirilmistir. Her iki alimin ortak kanaati, Hz. Y{suf un ismet
sifatina aykir1 bir eylemde bulunmadigi yoniindedir.

5
5
5
5

N

1 Sabini, el-Miinteka, 75.
2 Sabini, el-Miinteka, 81.
3 Yisuf 12/59.

4 Sabni, el-Miinteka, 76.

N NN

275



9.7. Hz. Misa’nin Ismeti

Hz. Miisa’nin bir insan olarak basina gelen ve ilk bakista izah1 zor olan bir
mesele vardir ki peygamberlerin masumiyetine golge diisiirlip diisiirmedigi oldukca

525

tartismalidir. Kasas stiresi’nde®* olay su sekilde anlatilir:

“Miisa olgunluk cagina ulasip gelisimini tamamlaymnca biz ona ilim ve hikmet
verdik. Biz iyilik edenleri boyle miikafatlandiririz. Miisd halkin habersiz oldugu bir
swrada sehre girdi. Orada biri kendi tarafindan, digeri diismani tarafindan olan; kavga
eden iki adam gordii. Kendi tarafindan olan, diismanina karsi ondan yardim istedi.
Miisd da bir yumruk indirip onu oldiirdii. Misd, ‘Bu seytamin isidir. O gergekten
apagik bir saptirict diismandir.’ dedi. Miisd, ‘Rabbim! Siiphesiz ben nefsime
zulmettim. Beni affet.” dedi. Allah da onu affetti. Siiphesiz o, ¢ok bagislayandir, ¢ok
merhamet edendir. ‘Rabbim! Bana verdigin nimetle asla su¢lulara arka

ctkmayacagim.’ dedi.”®?®

Matiiridi bu ayetleri tefsir ederken Hz. Miisd nin birinin 6liimiine sebep olmasi
meselesine beklentilerin aksine fazlaca deginmez. O, daha ziyade Hz. Miisa’nin kavga
edenleri nasil ayirt etmis olabilecegine deginir. Ona gore Hz. Miisa sehre yeni girdigi
halde kavga edenlerin hangisinin kendi tarafinda hangisinin diisman tarafinda
oldugunu bilmesine ayetteki dolayli anlatim ve incelikten hareketle ulasilabilir. Buna
gore kavga edenleri ayirt edebilmesi sadece bakmakla gergeklesmis olmalidir. Yine o,
bunlardan birinin Israilogullari’ndan, digerinin ise Kipti oldugunun sdylendigini ifade
etmektedir.5?” O bu a¢iklamalarin sonrasinda ‘Israilogullari’ndan olan kisiyi M{isa’nin
tarafi olarak nasil nitelendirilmistir?” sorusunu sorar. Bu probleme ayette
gizlenmis/ifadede gegmeyen bir kelime oldugunu iddia ederek ¢6ziim iiretir. Ona gore
Allah sanki sdyle buyuruyor: “Bu, onun tarafindan, su da diismanlarindandir.” Ya da
sOyle buyurmus gibidir: “Su, onun taraftar1 olan topluluktandir, bu da ona diisman olan
bir toplulukta diismanlik yapmaya devam ediyor.” Bu durumda ayetin, “Bu, onun
tarafindan, su da diismanlarindandir.” anlamma geldigini soyler.>?®

Daha sonra Hz. Misa’nin kavga edenlerden birine yumruk atip 6lmesine sebep
tizerinde durur. ‘Vekze’ kelimesinin, gdgse vurmak ve itme anlamlarina geldigini
Zeccac (61. 311/923), ibn Kuteybe (61. 276/889) ve digerlerinden nakille dile getirir.
Bundan sonra 6ldiirme fiilini degerlendiren Matiiridi, Hz. M{isa’nin s6z konusu kisiyi
6ldiirmeyi kastetmedigini ve hedeflemedigini ifade eder. Ciinkii ona gére Hz. Misa,
att1g1 tokadin onu oldiirebilecegini hesaba katmamisti. Fakat Allah, o kisinin siiresini

525 Kasas stiresi toplam 87 ayettir. ilk 43 ayet Hz. Musa’dan bahseder. Konumuzla ilgili 14-17. ayetlerin
anlasilmasi igin tiim dyetlerin beraber degerlendirilmesi yararli olacaktir.

526 el-Kasas 28/14-17.

521 Matiiridi, Te 'vilat, 11/30.

528 Matiiridi, Te 'vilat, 11/30-31.

276



tamamlamig ve M{sa’nin vurmasini émriiniin bitisinin sebebi yapmistir. Eger bu
durumu bilseydi atmazdi. Zira onu 6ldiirmek kendisine helal degildi. “Bu seytanin
isindendir.”®? demesi gosteriyor ki Hz. Miisa, onun &ldiiriilmesini dogru bulmuyordu.
Ne var ki hata ve fiilinin sonucunu diisiinememesi bu olaya sebep olmustu.>*° Ona gére
Allah, onun Omiir siiresini tamamlamis ve Misa’nin ona tokat atmasini dmriiniin
bitisinin sebebi yapmustir. Goriiniirde Masa oldiirendir. Ciinkii o, ‘Ey Rabbim!
Stiphesiz ben onlardan birisini oldiirdiim. Onlarin da beni oldiirmelerinden
korkuyorum.’®3! demistir. Allah da onu bu séziinde yalanlamamistir ve Hz. Miisa yine
‘Rabbim! Siiphesiz ben nefsime zulmettim. Beni affet.’ >? demistir. > Onun
yorumlarinda 6nemli ayrmntilar vardir. ilki yumrugun gégse atilmasidir. Ikincisi
yumruk atma fiilinde bulunurken bunun sonucunun 6lim olabilecegini
diisiinmemesidir. Uciinciisii 6ldiirme fiilinin dogru olmadigin1 o da bilmektedir ve
akabinde hemen af dilemistir. Dordiinciisii o hataen 6liime sebep olmustur ancak
6limii yaratan o degildir. Bu izahlar 6liime haten ve kasitsiz olarak sebep olundugunu
ortaya koymaktadir. Giinlimiiz hukuk sistemlerinde de kasten 6ldiirme ile haten 6liime
yol agma farkli degerlendirilmektedir. Matiirildi yorumunda bu noktaya vurgu
yapmaktadir. O, “Allah’in 6ldiirmeyin” emrine karsi gelerek adam 6ldiirmiis degildir,
sonucunu diisiinmeden gogse attig1 bir yumruk 6liime sebep olmustur.

Matiiridi, Hz. Misa’ nin 6ldiirme kastinin olmadigini ifade ederek bu bahsi
kapatir. Daha sonra ise Ebt Hanife’nin “biiyiik bir tasla veya odunla vurmak suretiyle
gerceklesen oldiirme olay1 sebebiyle kisasin gerekmedigi” seklindeki fetvasina®3*
istinaden Hz. Miuisa@’nin bu eyleminin kisast gerektirmedigini sdylemektedir.
Matiiridi’ye gore Hz. Misd’da kirk insanin giicii vardir. Bu giigteki bir insanin
yumrugu, bagka bir insanin liimiine sebebiyet vermede biiyiik bir tasla veya biiyiik
bir odunla vurmaktan daha etkilidir. Dolayisiyla onun yumrugu ayni hiikiim
kapsaminda olup kisas gerekmez. Ayrica kisas gerekse idi Hz. Misa bundan

kagmazdi.>*®

Sabiini el-Miinteka 'da en fazla sayfayr Hz. Misa ve ismet bahsine ayirmustir.
Kitabin neredeyse 1/7’si (yaklasik 48 sayfa) Hz. Mdsa ile ilgilidir. Sablni, Hz.

52

©

el-Kasas 28/15.

530 Matiiridi, Te vildt, 10/332.

531 el-Kasas 28/33.

532 e|-Kasas 28/16.

533 Matiiridi, Te vilat, 11/31.

53 Sopa, kirbag, tas pargasiyla vurarak veya tokat veya yumruk atarak birinin §1diiriilmesi, biitiin Hanefi
hukukgulara gore sibh-i amd olarak nitelendirilmektedir. bk. Ahmet Aydin, “Modern Hukukta ve
Hanefi Mezhebinde Oldiirme Tiirlerinin Maddi ve Manevi Unsurlar Agisindan Mukayesesi”,
Mizanii’l-Hak Islami [limler Dergisi 7 (2018), 26-27. Ayrica bk. Seybani, Ebi Abdullah
Muhammed b. Hasan b. Ferkad el-Hanefi. el-Mebsiit thk. Eb(’1-Vefa el-Efgani. (Karagi: Idaretii’l-
Kuran ve’l-Ulami’l-islamiyye, t.y.), 4/395; Serahsi, Muhammed b. Ahmed b. Sehl, el-Mebsiit
(Kahire: Matbaatu’s-Sa’ade, 1324-1331), 26/64-65.

535 Matiiridi, Te vilat, 11/32.

N P

277



Misa’nin Israilogullari’ndan iki kisinin kavgasini asil ayirt ettigi meselesine hig
deginmez. Ancak onun 6liim olay: sonrasina dair yaptigi agiklamalari nedeniyle fiili
miidahaleyi kabul ettigini s0ylemek miimkiindiir. Hz. M{isa’nin “Rabbim ben nefsime
zulmettim” demesine deginen Sablni, onun bu sozi bir Kipti’yi 6ldiirdiiglinde
sOyledigi kanaatindedir. Firavun ailesinden kafir ve zalim birini 61diirdiigii halde nicin
zultim ve katl olarak isimlendirildigi sorusuna ise genis bir agiklama getirir. Buna gore;
aslinda oldiirmenin kendisi zuliim olarak adlandirilmaz. Diismanlar1 i¢inden birini
Oldiirmesi ve onun tek basina olmasi sebebiyle nefsine zarar vermek anlaminda zuliim
olarak adlandirilir. Insanlar eger biri tehlikeli bir fiil yapiyorsa kendi nefsine
zulmetmek olarak adlandirirdi. Ikincisi, Hz. Misd o adami 6ldiirme hususunda
Allah’tan bir emir gelmeden acele ettigi i¢in zuliim olarak adlandirildi. Ugiinciisii,
Allah’1n dini i¢in degil de kendi taraftarlarina meylederek bu fiili yaptigi i¢in zuliim
sayildi. Dordiinciisii, yardim talep eden kisi zalimdi ve yardima miistahak degildi. O
yiizden zuliim sayildi.>*®

Hz. Miisd’nin 6liim hadisesinden sonra “Miisa korku iginde etrafi gozetleyerek
oradan ayrildi.”>¥" ayetinde yer alan “korku” Sabiini’ye gore itikadi degil insani bir
korkudur. Hz. Mdsa, Firavun ve onun tebaasindan korkmus olsaydi, kaza ve kaderden
korkmus olurdu. O kullarin elinden Slmekten degil Allah’tan korktu. Ayetin
devaminda onun “Rabbim! Beni zalimler toplulugundan kurtar” demesi Kipti’nin
oldiiriilmesinin zuliim olmadigmin delilidir. °*® Dolayisiyla Hz. Masa’nin fiilinde
glinah, masiyet ya da zuliim olarak nitelendirilebilecek bir durum yoktur.

Sonug olarak Hz. Misa’nin kiptiyi 6ldiirmesi olayinda Matiiridi’ye gore kasit
yoktur. Eger sonucun bdyle olacagini bilseydi yumruk atmazdi. Dolayisiyla ortada bir
giinahtan bahsedilemez. Sabtini’nin, Hz. Mfsa’nin Israilogullari’ndan iki kisinin
kavgasini asil ayirt ettigi meselesine deginmedigi ancak onun 6liim olayini kabul ettigi
goriilmistiir. Ona gore Hz. Misa’nin fiilinde giinah, masiyet ya da zuliim olarak
nitelendirilebilecek bir durum yoktur.

Hz. Masa’nin ismet sifatina halel getirdigini akla getirebilecek fiillerinden
birisi de Tevrat levhalarint yere attig1 iddiasidir. Tur Dagi’na giden Hz. Masa’nin
ardindan kavmi, iglerinde Hz. Harin olmasina ragmen bir buzagiya tapmaya
baslanmiglardi. 5*° Olay1 6grenen Hz. Misa, kavminin yanina, Kur’an’m ifadesiyle
“kizgin ve lizgiin olarak” doniince “‘Benden sonra arkamdan ne kotii isler
yapnugsiniz! Rabbinizin emrini (beklemeyip) acele mi ettiniz?’ dedi. Tevrat levhalarin
yere atti ve kardesinin basim tutup kendine dogru ¢ekmeye basladi.”®*® Matiiridi bu
ayetin izahinda da peygamberlerin ismetine halel getirecek her tiirlii yorumdan uzak

536 Sabini, el-Miinteka, 87.
537 el-Kasas 28/21.
538 Sabini, el-Miinteka, 87.
539 ol-A’raf 7/148.
540 al-A’raf 7/150.

278



durur. Ona gore ayette bahsedilen “Tevrat levhalarini yere att1” ifadesi ile sadece yere
atmanin anlasilmasi dogru degildir. Bu diisiincesine delil olarak Ayette gegen (&
fillinin “O, sizi sarsmamast icin yere saglam daglar yerlestirdi.”>** ayetinde “atmak”
degil “yerlestirmek’ anlamina gelmesini 6rnek verir. Ona gore “Tevrat levhalarini yere
att1” ifadesi “levhalar yere koydu” seklinde anlasilmalidir. Nitekim levhalarinin
ardindan kardesi Harin’un sakalini tutmustur. Dolayisiyla levhalar1 yere birakmus,
sonra da onun basimi ve sakalini tutarak kendine dogru ¢ekmistir.>*? Matiiridi’nin bu
ifadeleri, peygamberlerin ismeti konusunda tavizsiz bir tutum i¢inde oldugunu
gostermektedir. Bu yorumu oldukga yerindedir ve Arap diline de uygundur. Merhum

Elmali Hamdi Yazir da bu anlamu tercih etmistir.>*3

Hz. Misa’nin Tevrat levhalarin1 yere koymasini degerlendiren Sabani, tipki
Matiiridi gibi olayin ‘atma’ olarak degil, ‘yere koyma’ olarak anlasilmasi gerektigi
kanaatindedir. Hz. Misa’nin levhalar1 yere koyma sebebi ise kardesi Harin’un
sakalin1 tutmak istemesidir. Sablni bu goriisii ile Matiiridi ile ayni kanaati
paylasmaktadir. Ote yandan o, levhalarinin yere birakilmasinda oradaki insanlar igin
asagilama degil merhamet ve sefkat oldugunu belirtmektedir ki olaymn izahinda yeni
bir acilim olarak degerlendirilebilir. Ona gore bir kimse ¢ocugunun suda boguldugunu
gorse kiyafetlerini ¢ikarip elinde ne varsa atar ve kurtarmak i¢in ¢aba sarf eder. Burada
da merhamet ve sefkatin tecellisi olarak Hz. MiisA ayn1 seyi yapmak istemistir.>*

Hz. Misa’nin kardesi Har(inun sagini ve sakalin1 ¢ekmesini degerlendiren
Matiiridi, bu olayda peygamberlerin vahiy olmadan kendi igtihatlar1 ile hareket
etmelerinin miibah olduguna delil oldugu kanaatindedir. Ona gore s6z konusu olay
vahyin emri geregi olsaydi Hz. Hartn’un ‘sakalimi ¢ekme’ veya ‘soyle soyle yapma’
demis olmas1 miimkiin degildir.>* Hz. M{isa’nm kardesi HarGn un sakalin1 ¢ektigini
kesin olarak kabul eden Matiiridi, olayin hata olup olmadigina girme geregi gérmez.
Ancak olayin diger boyutlarinda yaptigi degerlendirmelerini dikkate aldigimizda,
onun meselede hata olarak goriilecek bir yonii bulunmadigr kanaatinde oldugunu
sOyleyebiliriz.

Ayn1 konuyu degerlendiren Sabiini, bu eylemin, dinin korunmasi ve giiglii
kilinmasi i¢in yapildigr kanaatindedir. Zira Hz. Miisa daha sonra “Beni ve kardesimi
affet” demistir.>*® Hz. Misa nin kardesi Hz. Hartin’a kizmasimi Matiiridi’den nakille,
peygamberlerin vahiy olmaksizin kendi igtihatlari ile hareket etmelerine delil olarak
gormektedir. Hz. Mlsa bu eylemi vahiy ile yapsaydi Hz. Har(in onu engellemeye

%1 en-Nahl 16/ 1 5; Lokman 31/10.

%42 Matiiridi, Te 'vildt, 6/82.

%43 Elmalilh Muhammed Hamdi Yazir, Hak Dini Kur’an Dili haz. Asim Ciineyd Koksal-Murat Kaya
(Istanbul: Tiirkiye Yazma Eser Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2022), 3/154.

544 Sabni, el-Miinteka, 117.

55 Matiiridi, Te 'vildt, 6/83.

546 Sabhni, el-Miinteka, 102, 117.

279



calismazdi demektedir. Bazi miifessirlerin s6z konusu eylemin vahiy ile yapildig:
tezinin de uzak bir ihtimal olmadigin1 dile getiren Sablni, Hz. M{isd nin bu davranisi
ile Israilogullariin hata ettiklerini ortaya koymak istedigi kanaatindedir.’*’ Sabiini
meseleye bir bagka acilim daha getirerek “o boyle yaparak bir kulun makami ve soyu
ne kadar yiiksek olsa dahi uyarilabilecegini bize 6gretti.” demektedir.>*® Bu yorumuyla
Sabini, Israilogullarmin hata ettiklerinde ve baslarindaki yetkilinin de bundan dolay1
uyarilabilecegine dikkat cekmektedir.

Hz. Misa ile ilgili giindeme getirilen ve Matiiridi’nin kesin bir dille reddettigi
hususlardan biri de Hz. Misa’nin avret yerinin goriindiigii seklindeki kimi tefsirlerde
gecen agiklamalardir. Oncelikle belirtelim ki bu konuya Sabtini deginmemektedir. “Ey
iman edenler! Siz Miisd’ya eziyet eden kimseler gibi olmaywn. Nihayet Allah onu
onlarin dediklerinden temize ¢ikarmisti.”>* ayetini yorumlayan bir kistm miifessirler
sunlar1 soylemistir: “Hz. Misa insanlarin kendisini gorecegi yerde yikanmiyordu. Bu
sebeple Israilogullart “Hz. Miisa’nin husyelerinde siskinlik bulunmaktadir” dediler. O,
bir yikanmaya gittiginde elbisesini bir tasin {izerine koymus, tas da elbisesini alip
gitmistir. Misa da ‘Ey tas elbisemi ver’ diyerek tagin pesinden kosmustur. Ta ki 0 bu
hélde Israilogullari’nin ileri gelenlerinden bir grubun yanindan gegmis, bdylece onlar
onda bdyle bir hastaligin bulunmadigim &grenmislerdir. Iste bu, “Nihayet Allah onu
onlarin dediklerinden temize cikarmisti.”>° mealindeki ilahi beyanda bildirilen
durumdur.”®°!

AAAAAA

kesinlikle katilmaz ve sunlar1 sdyler: “Bu gergege uzak bir yorumdur. Ciinkii Miisa,
onlar1 avret yerlerinin ortiilmesine davet ediyordu. Bu sebeple onlarin Misa nin
kendileriyle beraber yikanmalarmi ve avret yerlerini agmasini beklemis olmalari
miimkiin degildir. Veya birinin onun avret yerini gérmiis olmasi da olast degildir.
Yahut insanlar onu ¢iplak gorsiin diye Cenab-1 Hakk’in ona bir tag musallat etmesi ve
bu tasin onun elbiselerini kagirmis olmasi da miimkiin degildir. Onlar Misa’y1
incitmislerdir. Ciinkii O, Harlin’la birlikte bir is sebebiyle bir daga ¢ikmis ve Harlin
orada vefat etmistir. Daha sonra Hz. Msa Israilogullari’na tek basmna dénmiistiir.
Bunun {izerine Israilogullari Mfsi’ya “Sen onu kiskanghgmdan &ldiirdiin”
demislerdir. Misaonlara “Yaziklar olsun size insan kardesini oldiirtir mii?” demistir.
Bdylece onlar Miisa’y: incitmislerdir. Iste bu “Siz ona eziyet eden kimseler gibi
olmaym” mealindeki ilahi beyanda bildirilen durumdur. Bunun akabinde melekler
HarGn’u getirmis ve onlarin arasina koymustur. O, onlara “Beni kimse 6ldiirmedi,
ecelim geldi ve ben ecelimle 6ldiim” demistir. iste bu nihayet “Allah onu onlarin

5
5
5
5

B

7 Sabani, el-Miinteka,118.

8 Sabini, el-Miinteka, 103.
9 el-Ahzab 33/69.

0 el-Ahzab 33/609.

551 Matiiridi, Te 'vilat, 11/437.

a 5 B

280



dediklerinden temize g¢ikarmisti” ildh1 beyaninda bildirilen durumdur. Bu yorum
gercege uygundur. Yahut da kavminin Hz. Masa’ya “delilik”, “sihirbazlik”,
“yalancilik” ve “iftiracilik” nispet etmeleri onu iizmiis olabilir.>®? Goriildiigii iizere
Matiiridi, Hz. Musa i¢in ileri siiriilen ve ismet sifatina zarar vermesi muhtemel tiim
yorumlari reddetme ve peygamberlerin giinah islemediklerini 1srarla savunmaktadir.

Hz. Misa’nin Allah’1 gormek istemesinde®? kelami agidan bir problem olup
olmamasi ismet sifati agisindan lizerinde durulmasi gereken bir konudur. Matiiridi, Hz.
Miisa’nin “Rabbin bana goriin sana bakayim!”” demesinin, onun kavminin degil bizzat
Misa’dan istegi oldugu, ‘gérmek’ ile kastedilenin mucize beklentisi degil gozleri ile
miisahede etmek oldugu kanaatindedir. °** O, rii’yetullahin imkani ve ispati ile
Ka&’bi’nin goriislerini reddetmek i¢in uzun agiklamalara yer verirken, s6z konusu talebi
ismet sifat1 agisindan sorunlu goérmediginden olsa gerek herhangi bir tartismaya yer
vermemistir.>>®

Ayn1 konuyu degerlendiren Sablni, tefsirlerde gecen peygamberlere
yakistirtlmasi miimkiin olmayan bazi aciklamalara yer vermekte ve s6z konusu
rivayetleri kesin bir dille reddetmektedir. “Hz. Misa’nin talebinin ardindan meleklerin
kizarak ellerinde savas aletleri ile Ars’tan ¢iktiklari iddiast hurafedir, fahis bir hatadir
ve dikkate alinmamas1 gerekir. Ancak bir kitapta gegmesi sebebiyle agiklama yapmak
vacip olmustur demektedir.”*®® Soz konusu ifadelerin hangi kitaplarda gectigine dair
yaptigimiz arastirmada benzer ifadelerin Taberi’nin eserinde gectigini gordiik. >’
Sablni, so6z konusu iddiay1 dile getirdikten sonra gecersizligini ortaya koymak i¢in
birtakim degerlendirmelerde bulunur ki bunlar ayn1 zamanda onun kelami goriisleri
acidan son derece Onemlidir. Ona gore peygamberler tiim zahir islerinde vahiy
beklemistir. Yani peygamberlerin aklina geleni Allah’tan istedigini ima eden her tiirlii
tevil hatalidir. Ikinci olarak meleklerin Allah’m emri olmaksizin hareket etmeleri
miimkiin degildir. Ugiincii olarak eger bu talep batil ise, Hz. M{isA Rabbini tanimiyor
demek olur ki, bu da sdylenemez.>*® Hz. Miisa’nin talebi esasen Ehl-i Siinnet’in®>*°
Allah’in ahirette goriilecegi inancina dair bir delildir. Allah’m, “dagin durmasi
sarttyla” ru’yetullaha izin vermesi, Allah’in goriilebilecegine dair bir delildir. Zira

52 Matiiridi, Te vildt, 11/ 438.

558 “Miisd, belirledigimiz yere (Tir’a) gelip Rabbi de ona konusunca, ‘Rabbim! Bana (kendini) géster,
sana bakayim.’ dedi. Allah da “Beni (diinyada) katiyen goremezsin. Fakat (su) daga bak, eger o
yerinde durursa sen de beni gérebilirsin.” dedi. Rabbi daga tecelli edince onu darmadagin ediverdi.
Musa da baygin diistii. Ayilinca, ‘Seni eksikliklerden uzak tutarim Allah'ym! Sana tovbe ettim. Ben
inananlarin ilkiyim.’ dedi.” (el-A’raf 7/143).

554 Matiiridi, Te 'vildt, 6/58.

555 Matiiridi, Te 'vilat, 6/59-69.

556 Sabini, el-Miinteka, 110.

557 bk. Taberi, Camiu 'I-beydn, 13/143.

558 Sabini, el-Miinteka, 110.

559 Sabini, “Ehl-i siinnet” ve “Ehl- siinnet ve’l-cemaat” kavramlarim agikc¢a kullanan bir miielliftir. Bk.
Séabini, el-Miinteka, 50, 111, 134, 198, 212, 273.

281



Allah olmayacak bir sart kogsmamstir.>®® Ote yandan Hz. Misa’nin “Siibhanallah!
Tovbe ettim” demesi, bir kimsenin korkung bir sey gordiigiinde Allah’a donmesidir.
Daha once giinah isleyip sonra tovbe etme degildir. Hz. Mlisa’'nin talebinde giinah
olabilecek bir durum séz konusu degildir.%%!

Sabini’nin eserlerinde gilindeme getirdigi ancak Matiiridi’nin {izerinde
durmadigr baska meseleler de vardir. Ancak bunlarin ismet sifat1 ile dogrudan
baglantisi olmamasi itibariyla degerlendirmeye dahil etmedik.

Goriildugi tizere Sabini, peygamberlerin vahiy ile hareket ettikleri ve vahye
mubhalif her tirlii davramigtan uzak olduklari kanaatindedir. Bu baglamda Hz.
Miusa’nin giinah isledigini iddia eden her tiirlii tevile de haliyle karsidir. Ona gore
Cenab-1 Hakk’m “Insanlar arasindan seni se¢tim”°%2 buyurmasi, Hz. M{isa’nin higbir
sekilde giinah islemedigine delalet eder. Clinkii bu kadar ikram ve yakinlagma suctan
sonra olamaz.%®3

Matiiridi Hz. Masa ile ilgili ismet sifati baglaminda giindeme getirilen bes
konuya deginmektedir. Sablni bunlardan “Hz. M{isd’nin avret yerinin goriindiigi”
Gilindeme getirilen tiim meselelerde her iki miitekellim i¢in de giinah ya da hata olarak
goriilebilecek durum sz konusu degildir.

560 Sabini, el-Miinteka, 111.

%61 Sabini, el-Miinteka, 115.

62 “Allah, “Ey Miisa!” dedi, “Ben, mesajlarimi iletmek ve séziime muhatap kilmak icin insanlar
arasindan seni sectim. Sana verdigimi al ve siikredenlerden ol.” (el-A’raf 7/144.)

563 Sabini, el-Miinteka, 119.

282



9.8. Hz. DAviid’un Ismeti

Hz. David ile ilgili ayetlerin izahinda Matiiridi, bazi tefsirlerde dile getirilen
hususlara deginir. Bunlardan birisi Hz. David’un mahremi olmayan bir kadina baktigi
iddiasidir. S6z konusu iddiaya iligkin Matiiridi miifessirlerin isimlerini vermeden
sunlar1 soyler:

Sonra miifessirlerin ‘Insanin yakinina bir kus gelse, adam kusu goriip ondan hoslansa,
hemen kalkip kusu almaya yeltense, kus ugup bir pencereye konsa, adam da onu almak
icin pencereye yoneldiginde bir kadin goziine carpsa ve ondan hoslansa...” diye
anlattiklarinin vuku bulmasi miimkiindiir. Fakat ‘Kadina 1srarla bakmaya devam etti’
derlerse, boyle bir eylemi Hz. David’un yapmis olma ihtimali yoktur. David
aleyhisselam veya baska bir peygamberin, mahremleri olmayan bir kadina asla 1srarla
bakmazlar.®%*

Matiiridi’ye gore yasanan, bir peygamberi giinaha gotiirecek tutum ve davranig
olarak degil insani bir durum olarak ger¢eklesmis olmalidir. Soyle ki, Hz. David un
kusa bakmak, onu almak i¢in yerinden kalkmasi ve nereden gelip nereye gittigini
anlamasi gergeklesmesi olast bir hadisedir. Sonrasinda kusa bakmak i¢in pencereye
yonelmesi de miimkiindiir. Ciinkii kuslar onun emrine verilmisti. Onunla birlikte
Allah’1 tesbih ediyor ve ona itaat ediyorlardi. Bu esnada gozlerinin gayri ihtiyari olarak
ve durumu hakkinda bilgi sahibi olmadan bir kadm1 gérmesi gergeklesmis olabilir. Ote
yandan herhangi bir gayret ve cabasi olmadan giizelliginden dolay: kalbinin ona
meyletmesinin vuku bulmasi da miimkiindiir.®®® Dolayisiyla ona gore burada giinah
olarak degerlendirilecek kasdi bir durum séz konusu degildir. Giinah olarak
degerlendirilebilmesi icin iradenin kullanilarak kasden eylemde bulunulmasi
gereklidir.

Hz. Daviid’un bahsi gegen kadina sahip olmak i¢in 6ldiiriilme ihtimalini hesaba
katarak kocasini savasa gonderdigine dair sdylenenler Matiiridi’ye gore asla ihtimal
dahilinde degildir. Ancak Allah’in diismanlartyla cihat etsin diye -ki bu ona farz idi-
kadinin kocasin1 savasa gondermis olmasi ve kendisinin higbir kasti ve niyeti olmadig1
halde adamin orada 6ldiiriilmiis olmas1 miimkiindiir.>®® Burada da o, emrin bir hesap
icine girilerek 6zel olarak ona olmadigi tlim muhataplara cihad emrinin verildigine
dikkat ¢ekilmektedir.

Goruldigi  tzere Matiriddi, Hz. Davad ile ilgili giinah olarak
degerlendirilebilecek hususlar1 kesinlikle reddetmekte ve s6z konusu durumlarin
insani bir tutum olarak ortaya ¢ikmis olabilecegini dile getirmektedir.

564 Matiiridi, Te vildt, 12/ 256.
565 Matiiridi, Te 'vilat, 12/ 256-257.
566 Matiiridi, Te 'vilat, 12/ 257.

283



Sablni, Hz. David ile ilgili iddialar1 ele aldigi bolime oncelikle onun
faziletlerini sayarak baslar. Bu kapsamda “Hz. Dav(id’a iman etmek farzdir.” hiikmiinii
hatirlatarak onun hakkinda kabul edilmesi miimkiin olmayan asagilik seyleri ya da
biiyiik giinah isledigini kabul eden kimsenin imaninin gegerli olmadigini belirtir. Hz.
Davad ile ilgili aktarilanlarin zahiri lizere anlagilmasinin biiyiik giinahlarin en
bliyiigiinii isledigi gibi bir sonuca yol agacagini, bunun yerine aktarilanlar sahihse
bunlarin tahlil edilerek anlasilmasi gerektigini belirtir. Aksi halde onun hakkinda layik
olmayan seyler sdylenmis olur ki bu da ona gére imandan ¢ikarir. °” Hz. David un
faziletlerini dile getiren Sablni, “Kendi nefsine hakim olmayan bir kimseye Kur’an’da
bahsedilen o iistiin 6zellikler verilmez.”*®® diyerek Kur’an’da éviilerek anlatilan Hz.
David’un istiin niteliklere sahip olduguna vurgu yapar. Benzer ilkesel durus,
Matiiridi'de de bulunmaktaydi. Her ikisine gore de her aktarilan rivayet oldugu gibi
kabul edilmemeli ve sahihligi aragtirilmalidir.

Sabtni’ye gére Hz. Daviid’un Urya’nin hanimini bir evin daminda gormesi
normaldir ve affedilebilir bir seydir. Onun durumu, Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye “Ya
Alil ¢ok derin bir sekilde bakma, ¢linkii birinci gorme affedilir ancak ikincisi
giinahtir.” % séziinde dikkat ¢ektigi ilk bakis, ihtiyari olmayan gorme
kapsamindadir.®’® Ayrica o kadinin esini gazveye gondermesi diger savasgilar icin de
gecerli bir durum olup 6zel olarak planlanan bir gorevlendirme degildir. Sonugta
oldiigiinde de diger sehitler gibidir. Daha sonra onun esi ile evlenmesi hukuken
miimkiindiir. °’* Sabni, Hz. David’un evlendigi bu hanimm, daha sonra Hz.
Siileyman’in annesi olacagini belirtmektedir ki bu bilgi Matiiridi’nin eserlerinde yer
almamaktadir.

Sabuni, bu evlilik olaymin dogrulugunu kabul eder ancak séz konusu olayda
zikredilen art niyetli yorumlar1 kesin bir dille reddeder. O, Urya’nin asker olmasi ve
gorevlendirildigi bir savasta 6lmesi meselesi i¢in sunlart soylemektedir: “Tamam, bu
dogrudur. Ancak Urya’nmin oldiiriilmesine kastettigini yani 6lmesi icin bir yerlere
gonderdigini, sonrasinda onun esi ile evlenmeyi istedigini soylemek miimkiin degildir.
Bu belki de cahillerin bir iftirasidir. Cilinkii cahiller her zaman temiz insanlar1 itham

ederler.”®"?

Hz. David’un kadinla evlenmesini hukuken uygun olarak nitelendiren Sabiini,
burada hata olarak goriilebilecek husus onun acele etmesidir. Dolayisiyla Hz. David
acele etmesi sebebiyle uyarilirmistir.>”® Ona gére 6len bir kisinin esinin evlenmesi

567 Sabni, el-Miinteka, 134.
568 Sabuni, el-Miinteka, 137.
569 Ebh Davad, “Nikah”, 42-43; Tirmizi, “Edeb”, 28.
570 Sabini, el-Miinteka, 135.
571 Sabini, el-Miinteka, 136.
572 Sabini, el-Miinteka, 135.
573 Sabini, el-Miinteka, 136.

284



“o6ldiigi i¢in mutluyum” gibi anlasilir ve iyi karsilanmaz. Hz. David’un, yaptig1 helal
bile olsa kalplerinde dillerinden diislirmesi igin uyarilmistir. Yani o giinah isledigi igin
degil dedikodunun bertaraf edilmesi i¢in uyarilmistir.>’* Sabani’nin “Hz. David ile
ilgili iddia edilenler, muvahhidlerin ve siddiklarm iddias1 olamaz®" sézii, onun bu
meseleye bakisinin temelini olusturur. Kesin bir delil olan Kur’an’da onun 6viilen bir
peygamber olarak tanitilmasi, inananlar i¢in saglam bir degildir ve buna inanmalari
siddikligin geregidir. Aktarilan rivayetler de yontemsel olarak Kur’an’a ve bu inanca

uygun olarak anlagilmalidir.

Sablni, Hasevilerin, Hz. David’un giinah isledigini iddia ettiklerini ifade
etmekte ve s6z konusu iddialari, bir peygamber i¢in kabulii uygun olmadigindan
reddetmektedir. Ayrica mezkir rivayetler ona gore sahih de degildir. Ayrica Hz.
David’un ¢okg¢a aglamasini giinah islemis gibi degerlendirmek dogru degildir. Nigin
agladiklarin1 bilmesek de segilen insanlarn aglamasi iyidir.%”® O bu gériisii ile Allah
tarafindan peygamberlikle gorevlendirilmis kimselerin giinah islemeleri ve gilinah
sebebiyle aglamis olabilecekleri ihtimalini bastan reddetmektedir. Daha once de
gectigl lizere onlar beserdir ancak peygamberlik gorevleri geregi ismet sifati ile
korunmuslardir.

Hz. David ile ilgili giindeme getirilen, bir kadina baktigi ve kadinin esini
Olmesi i¢in savasa gonderdigi iddias1t Matiiridi ve Sablni tarafindan kesin bir dille
yalanlanmakta ve aktarilan rivayetlerin oldugu gibi kabul edilmesi hata olarak
degerlendirilmektedir. Ancak Hz. Daviid’un savasta dlen askerinin esi ile evlenmede
acele etmesini Sablni hata olarak gérmek suretiyle Matiiridi’den ayrilmaktadir. Ancak
burada kastedilen hata, giinah olan tutum ve davraniglara karsilik gelen bir hata degil,
hukuken uygun oldugu hélde insani duygularin dikkate alinmamasindan kaynakli daha
faziletli olanin terk edilmesi anlaminda bir zelledir. Daha 6nce de gegtigi tizere Sablini
kasitsiz hatalar1 ve daha faziletlinin terk edilmesi zelle olarak ifade etmektedir.

574 Sabuni, el-Miinteka, 139.
575 Sabani, el-Miinteka, 143.
576 Sabani, el-Miinteka, 141.

285



9.9. Hz. Siileyman’in ismeti

Hz. Siileyman ile ilgili ismet sifat1 baglaminda tartisma konusu olan iki mesele
vardir. Bunlardan birincisi onun atlarla mesgul olarak ikindi namazimi kagirdigi ve
atlarinin boyunlarmi ve ayaklarmi vurdugu iddiasidir. Ikincisi ise Hz. Siileyman’in
tahtina ceset atilmasi olayidir.

“Atlarin boyunlarim1 ve ayaklarim1 oksadi.” ve “Atlarin boyunlarimi ve ayaklarini
kestirdi.” seklinde birbirine tamamen zit iki farkli anlamda anlasilmustir. Ismet ile ilgili
tartisma bu kapsamda ortaya ¢ikmistir. Asagida iki farkli mealden ilgili ayetler
gosterilmistir:

Ayet Tiirkce ~ Mushaf-1  Serif | Diyanet Isleri Baskanligi Meali
Siileyman Tevfik (1927)°" | (2005)°"®

“Aksam  iizeri  Siileymdn'a | “Hani ona aksamiistii bir ayagini
makbiil ve meshiir atlar arz | tirnagu iistiine dikip ii¢c ayaginin
olunduk da ‘Ben bunlar | iizerinde duran ¢alimli ve soylu
severek seyir ve temdsa ider | atlar  sunulmustu.  Stileyman,
Sad 38/31-33 iken rabbimin 'ibddetinden | ‘Gercekten ben mali, Rabbimi
geri  kaldim. Giines batdi. | anmami sagladigindan dolayr ¢cok
Onlart benden wuzak idiniz’ | Severim’ dedi. Nihayet gozden
dedi ve kilin¢ ile bogazlarini | kaybolup gittikleri zaman, ‘Onlari
ve ayaklarin kestirdi”. bana geri getirin’ dedi. (Atlar
gelince de) bacaklarini  ve
boyunlarini oksamaya bagladi.”

Tefsirlerde her iki meal istikametinde de yorumlar yer almaktadir. Ancak biz,
bu birinci meali isabetli gdrmiiyoruz. Ciinkii oncelikle bir peygamberin, Allah’1
unutacak kadar kendisini mal sevgisine kaptirmasi, ayrica ¢ok sayida (bazi
rivayetlerde yirmi bin) ati katliamdan gecirecek kadar insafsiz, kendi hatasinin
bedelini masum hayvanlara 6detecek kadar adaletten uzak olmasi miimkiin degildir.
Bu anlayisa bakilirsa Hz. Siileyman kendisini atlarin sevgisine kaptirmigken giines
batmus, ikindi namazinin vakti gecmisti. Oncelikle ayette giines kelimesi gegmiyor;
atlardan s6z edilirken mecazi bir ifadeyle onun / onlarin gézden kayboldugu
bildiriliyor (Burada “gézden kaybolma” anlamindaki “tevaret” fiilinin gizli 6znesi
tekil de ¢ogul da olabilir). G6zden kaybolanin atlar olmas1 sdziin akisina daha uygun
diismektedir.

577 pk. https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=63&islem=mealbilgi
578 pk https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=13&islem=mealbilgi

286


https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=63&islem=mealbilgi
https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=13&islem=mealbilgi

Oyle anlasiliyor ki Siileyman’in peygamber kisiligiyle bagdasmayan, bu
sebeple de bizim tercih etmedigimiz yorumun ash Isrdiliyat kaynaklidir. Ayrica
hikayeye ikindi namazi gibi bazi Islami unsurlar da katilmistir. Yahudi geleneginde
babasi David gibi Siileyman da bir kral olarak telakki edildigi i¢in ona peygamberlikle
bagdastirilmasi imkansiz bu tiir kotii isnatlarda bulunulmus olabilir (baz1 6rnekler igin
bk. Kitab-1 Mukaddes, 1. Krallar, 11/1-10). Islam inancinda Davad gibi Siileyman da
peygamber oldugundan, peygamberler hakkinda son derece yiiceltici ifadeler kullanan
Kur’an’da Siileyman’in Allah’1t unutacak kadar mal tutkunu, zalim ve insafsiz biri
olarak tanitilmas1 miimkiin degildir. Nitekim Kitab-1 Mukaddes’in anilan boliimiinde
Hz. Siileyman’in ahir 6mriinde ecnebi asilli eslerinin telkiniyle tek tanri inancindan
saptigi, putlara taptigi bildirilirken Kur’an-1 Kerim’de bu iddialar, “seytanlarin
uydurmalar1” olarak nitelenmekte ve Siileyman hakkinda bdyle bir inanc1 benimseyen
Yahudiler elestirilmektedir.®"®

Peygamberlerin ismet sifatina zarar vermesi muhtemel her diistinceyi kesin bir
dille reddeden Matiiridi, oncelikle Hz. Siileyman’in atlarin ayaklarini ve boyunlarini
kesdigine yonelik iddiaya deginir. % O, atlar1 cezalandirilmasina sebep olarak
“kendisini mesgul etmelerini ve bundan dolay1 ikindi namazini kagirmasini”
miifessitlerin gerekce olarak aktardigini belirtir.®®! Ona gore “onlarin boyunlarini ve
ayaklarin1 kesmek (meshan)”, hakikat anlaminda yani ger¢ekten fiili olarak kesmek
manasinda ise ya onun seriatinda bu durum caizdir ya da hayvanlarin itlaf edilmesinin
yasaklanmasindan 6nce vuku bulmus olmalidir. Daha sonra bu yasak konulmus ve
hayvanlar1 cezalandirmak ona da bize de haram kilinmis olabilir. Ancak o “onlarin
boyunlarin1 ve ayaklarini kesmek (meshan)”, ifadesinin hakikati anlaminda degil
kinaye amaciyla kullanilmig olabilecegini belirtir. Bu kapsamda bu ifadeden
stvazlamanin anlasilmasini miimkiin gormektedir. Bu hususta son ihtimal olarak
Rabbini zikretmekten alikoymalarina kefaret olarak onlar1 kesmis olabilecegini de dile
getirmektedir.>®2 Onun bu kanaatleri ile ismet sifatina mugayir bir durumu kabul

579 Hayrettin Karaman, vd., Kur'an Yolu Tefsiri (Ankara: DIB Yayinlari, 2020), 4/580-581.

580 Matiiridi, Te'vildt’ta Hz. Siileyman’in atlarin ayaklarma ve boyunlarina vurdugu seklinde bir
aciklama yapmaktadir. Ancak s6z konusu ifadelerin “bacaklarini ve boyunlarini sivazlamaya
basladr” seklinde cevrildigini gérmekteyiz. Ayetler su sekildedir: “Bir giin aksama dogru alimli,
soylu kosu atlar1 online getirildi. Bu atlar Oniine getirildiginde, ‘Ben mal1 (atlar1), Rabbimi
hatirlattigi i¢in sevdim’ dedi. Derken (giines batinca) onlar karanligin perdesiyle gizlendi. “(Daha
sonra) 'Onlar1 bana geri getirin’ dedi; bacaklarin1 ve boyunlarini sivazlamaya bagladi.” (Sad 38/31-
33). Matiiridi’nin ¢evirisine, Te’vilat sarihi Semerkandi katilmaz. Ona gore atlarin bacaklarini ve
boynunu sivazlamak, tipki hedy kurbani ve deveyi kurban etmekte oldugu gibi Allah’a yaklasmak
gayesiyle onlar1 kesmekten kinaye olmasi muhtemeldir; onun seriatinda atlar1 kurban etmek de
mesru olabilir. (Semerkandi, Serhu’l-Te vildt, vr 648b.

581 Matiiridi, Te vildt, 12/269-270.

582 Matiiridi, Te vildt, 12/270.

287



etmedigini  ve hangi tevil wuygun goriilirse gOriilsin  giinah  olarak
degerlendirilemeyecegini diislindiigli anlagilmaktadir.

Ismet kapsaminda deginmemiz gereken ikinci husus, Hz. Siileyman’in tahtina
ceset konulmasi1 ve smavdan gegirilmesidir: “And olsun, biz Siileyman't imtihan ettik.
Tahtinin iistiine bir ceset biraktik. Sonra tévbe edip bize yoneldi. Siileyman, ‘Ey Rabbim! Beni
bagisla. Bana, benden sonra kimseye layik olmayacak bir miilk (hiikiimranlk) bahget!
Siiphesiz sen ¢ok bahsedicisin!’ dedi.”®® Ayette anlatilan bu olayin ele alan Matiiridi, Hz.
Stileyman’in sinavdan gecirilmesine sebep olarak miifessirlerin aktardiklarina
deginmeye gerek gérmez. Zira kitapta anlatilmayacak kadar ¢ok oldugunu belirtir.
Peygamberlerin en kii¢iik hatalarinda bile ta’zire maruz kaldiklarini belirtmektedir ki
bu durum, peygamberlerin faziletleri ve iistiinliikleri sebebiyledir. Ona gore her ne
sebeple olursa olsun ya da hicbir sebep olmaksizin peygamberlerin simavdan
gecirilmeleri  caizdir. Hz. Siilleyman’in bu imtihanin ardindan Rabbinden
hiikiimranlikla beraber bagislanmay1 dilemesi °®* muhtemelen kendisi ile Rabbi
arasindadir.®®® Goriildiigii iizere Matiiridi, Hz. Siileyman’in bagislanmay: dilemesine
sebep olan olayin ne oldugu tlizerinde durmadigi gibi s6z konusu olayin ismet sifati
baglaminda konumu meselesine de girmez.

Sabuni, Hz. Siileyman ve atlar meselesine detaylica islemektedir. Atlarin
yaratilis olarak giizel ve hizli olmasindan (elciyad) ii¢ ayagini yere basip birini havaya
kaldirmasina (safine’l-fers) kadar olukg¢a teferruatli izahlara yer verir. Onun atlarla
mesgul olup ikindi namazini kagirdig1 iddiasini su sekilde ifade etmektedir: “Sabahtan
giines batana kadar atlarla mesgul olmus ve ikindi namazini kilmamistir. Namaz
kilmadigi i¢in atlar1 kétli gérmeye basladi ve onlarin boyunlarini vurdu. Allah Teala,
namazini vaktinde kilmasi i¢in Giines’in yeniden donmesini emretti ve birer aylik
mesafeye gidip gelebilen riizgar1 onun emrine verdi.” %8 Sabini’ye gore atlarin
kesilmesi iddias1 dogru ise bu, Ebll Mansir’un dedigi gibi “kendi seriatinda caiz
olmas1” ile agiklanabilir. Ancak ayette gegen ‘mesh’ kelimesi kesmeyi degil,
stvazlamayi ifade eder. Ciinkii el, meshin aletidir. Oyleyse en uygun olan1 bu sekilde
anlamaktir. Hz. Siileyman’n bir tefekkiir ve ibret bakis1 vardir. Burada latif olan sanata
bakmis ve bir kesf elde etmistir. Bdylece diinyayr hissetmez oldu ve dogal olarak
Giines’in batisin1 fark etmedi. Diinyay1 yeniden hissedip gilinesin battigini goriince
Allah Teala, Glines’i onun i¢in yeniden getirdi. Eger atlarla gafleti ehli gibi eglence ile
mesgul olsa ve zalimler gibi onlarin boyunlarini vursaydi, Allah’in ikramlarina
miistahak olamazdi. Sonug¢ olarak ona gére Hz. Siileyman’in ikindi namazi1 vaktinde
atlarla mesgul oldugu iddias1 dogru ise bu vahiy ile ger¢eklesmistir. Zira peygamberler

%83 S4d 38/34-35

584 “Rabbim! dedi. ‘Beni bagisla ve benden sonra hi¢ kimsenin ulasamayacagi bir hiikiimranlik ver
bana. Liitfu simirsiz olan yalniz sensin.” (Sad 38/35).

585 Matiiridi, Te vildt, 12/1272-273.

586 Sabani, el-Miinteka, 147.

288



yaptiklart her fiili vahiy ile yaparlar. Allah’in yarattig1 bir sey hakkinda istedigini
yapmasi caizdir. Oyleyse peygamberlerin dyle seyleri yapmasi da caizdir. °%’

Hz. Siileyman’in edasini kacirdig ibadetin giinliik virdi olma ihtimalini dile
getirenlerin de oldugunu belirtmektedir. Ancak bu iddiayr destekleyici bir ciimle
kurmaz. °88 Sabini’nin ‘mesh’ kelimesi kesmeyi degil, sivazlamay: ifade eder
seklindeki yorumu Matiirldi’nin de yorumudur. Sabini’nin “Hz. Siileyman’in bir
tefekkiir ve ibret bakis1 vardir. Burada latif olan sanata bakmais ve bir kesf elde etmistir.
Boylece diinyay1 hissetmez oldu ve dogal olarak Gilines’in batisin1 fark etmedi.”
yorumu, Matiiridi’de yer almaz. Bu yorumda “kesf” ve “diinyay1 hissetmemek” gibi
tasavvufl arka plani olan kavramlar1 ve anlatimi tercihi, Sabini’nin Matiiridi’den
ayrildigr yoniidiir. Yasadigi donemde tasavvufi din anlayisinin Buhara’da giicli
olmast, onun da yorumlarina yansimis izlenimi vermektedir.

Hz. Siileyman’in kiirsiisiine atilan ceset konusu ve onun imtihan edilmesi
meselesinde Sabiini, cesedin Iblis olabilecegini iddia edenler oldugunu belirtir. %%
Ancak seytanin Hz. Siilleyman’in eslerine yaklastigini ima eden yorumlart kesin bir
dille reddeder. Ona gére bu iddialar dehsete diisiiriicii ve inanilmazdir.’® Kiirsiiye
atilan cesedin, Hz. Siileyman’in 6lii dogan ¢ocugu olabilecegi ya da bizzat Hz.
Siileyman’in  vefat etmesine ragmen kiirsiisiinde kalmasi itibariyla kendisi
olabilecegine dair farkli rivayetlere dikkat ¢eken Sabiini, Hz. Siileyman vefat ettiginde
tahtinda kaldigim1 ve miilkiinde saltanati bir kusur olmaksizin devam ettigini
belirtmektedir.*%

Hz. Sileyman’in kiirslisiine atilan ceset olayiyla makamin diismedigi
kanaatinde olan Sablni’ye gore burada bagina gelen imtihanlarda makaminin
diismedigine aksine yakin olduguna delil vardir. insanlarm peygamberler igin layik
olmayan seyleri sdylememeleri i¢in bu tiir durumlar zikredilir.5%?

Sablni’nin Hz. Siileyman ile ilgili kanaati 6zetlemek gerekirse onun su soziinii
soylemek kafi olacaktir: “Bizim Ehl-i siinnet ve’l cemaatten fikh1 bilen mezhebi bilen
hocalarimizin cogu Hz. Siileyman ve Hz. David ile ilgili anlatilanlar reddettiler. Ama
bazi boliimler tevil edilerek séylenebilir. Bu tevilin sartt Kur’an’in agik hiikiimlerine
aykir1 olmamasidir. Biz de kabul edilemez sozlerden ayrilarak tevili miimkiin olanlari
imanimizi1 kuvvetlendirmek icin izah ettik.”®%® Sabtini’nin tevil ile ilgili Kur’an’1n a1k
hiikiimlerine ayki olamayacagi seklindeki kanaati yukar1 gectigi lizere Matiiridi’de

587 Sabini, el-Miinteka, 148.
588 Sabini, el-Miinteka, 149.
589 Sabiini, el-Miinteka, 149.
590 Sabini, el-Miinteka, 153.
591 Sabini, el-Miinteka, 154.
592 Sabhni, el-Miinteka, 156.
593 Sabhni, el-Miinteka, 163.

289



vardir. Bu durumda Matiirldi bakisin Sabini tarafindan sahiplenildigini ortaya
koymas1 bakimindan ayrica dnemlidir.

Sonu¢ olarak Matiiridi ve Sabtni’nin Hz. Siileyman ile ilgili ismet sifati
baglaminda giindeme getirilen meselelere bakis acilar1 ortak olmakla birlikte
detaylandirma ve sonuca varma noktasinda ayrildiklart  gorilmektedir.
Peygamberlerin ismet sifatina mugayir her tiirlii yoruma kars1 ¢ikan bu hususlarda
Matiiridi’nin kesin yargi belirtmekten kaginmasi, tartisma konusu olan iki hususun
ayetlerin farkli anlasilmasindan kaynaklanmis olmasi olabilir. O yontemsel olarak
sahabenin Kur’an anlama faaliyetine tefsir, onlarin disinda kalan alimlerin anlama
cabalarina ise te’vil admi vermektedir. Ayetin anlami hususunda sahabeler
uzlagmislarsa anlam tefsirdir ve kesinlesmistir. Boyle degil ise tevildir. Yapilan
yorumlar dogru olabilecegi gibi hatali da olabilir. Bu noktada hassas olan Matiiridi
ayetlerin farkli anlasilmasina dayanan tartismali konularda kesin konusmaktan uzak
durmaktadir. Bununla birlikte hem her iki alim, Kur’an’in agik hiikiimlerine aykirilik
tasiyan bir yorum ve te’vilin yapilamayacaginda da miittefiktir.

290



9.10. Hz. Yiinus’un ismeti

Peygamberlerin ismet sifat1 baglaminda Kur’an-1 Kerim’de bahsedilen ve hata
veya giinah olarak degerlendirilmesi muhtemel durumlardan belki de en 6nemlisi,

Allah’1n izni olmaksizin kavminden gérev yerinden Hz. Ynus’un uzaklasmasidir.>%*

Ayette gecen “6fkeli bir halde gecip gitmisti” ifadesini yorumlayan Matiiridi,
bunun degerlendirilmesine yonelik {i¢ yorumu soyle aktarir:

a) “Bazilari, ‘Zinnin kavminin iman edeceginden timidini kestigi i¢in Allah’in
onlar1 helak etmesini istiyordu, kavminin inadi ve dik kafaliligi had sathaya
ulasmist;, bu yiizden iziintiili bir sekilde aralarindan ¢ikip gitmisti.” diye
yorumlamistir.

b) Bazilant ayetteki ‘6fkeli bir halde’ ifadesine, ‘hiikiimdara o6fkeli bir halde’
anlamin1 vermislerdir. Zira Hz. Yilnus kavminden esir edilenlerin durumunu
istisare etmek {izere hiikiimdarla gériismesinde, hiikiimdar ona sert davranmustir.
Bunun iizerine o da 6fkelenmistir, seklinde anlamiglardir.

c) Bazilarina gore “6fkeli bir halde” deyimi ‘kavmine 6fkeli bir halde’ seklinde
yorumlanmalidir. Bunun da ii¢ sebebi belirtilmistir: Birincisi Hz. Y{inus kavminin
iman etmesinden iimit kesmisti. Ikincisi kavminin kendisini 6ldiirmesinden
korktugu icin ¢ikip gitmisti. Ugiinciisii ise kavmi inatta ve dik kafalilikta had
safhaya ulasip da imanlarindan timitsizlige diisiince kendini tamamiyla Yiice
Allah’a ibadete vermek i¢in aralarindan ¢ikip gitmisti.

Hz. Y{nus’un kavminin arasindan ¢ekip gitmesi, Matiiridi’ye gore kendisi ve
kavmi icin faydal olsa da izinsiz ¢iktig1 igin azarlanmasina sebep olmustur.”%® Bu
tespit bizce de isabetlidir.

Izinsiz ayrilmasi, Matiiridi’ye gére giinah olarak degerlendirilemez. Zira ona
gore Hz. YOnus’un kavmini terk etmesi, li¢ glizel amaci yerine getirme amaci
giitmektedir. Birincisi onun kavmi kafirlerden olusmus idi ve din konusunda ona
diismanlik etmekteydiler. Onlara terk etmekle dinini daha giizel yasamak istemistir.
Boyle bir tavir, peygamberler disinda birileri tarafindan yapilacak olsa {istiin bir tavir
olarak sayilird1.>® fkincisi Y@nus peygamberin kavminin gozleri 6niinde onlar1 terk
etmesi korkutma ve gozdagi verme anlami tasir. Ciinkii bu kavim, peygamberleri

594 “Ziinniin'u da (Yinus) zikret! Hani ofkeli bir hdlde gecip gitmis, bizim kudretimizin kendisine
yetmeyecegini zannetmisti. Sonunda karanliklar icinde, ‘Senden baska hi¢bir tanri yoktur. Seni
tenzih ederim. Gergekten ben kotii isler yapmisim!’ diyerek yalvardi.” (el-Enbiya 21/87); “Vaktiyle
o, yiiklii bir tekneyle iilkesinden kagmist1.” (es-Saffat 37/140).

595 Matiiridi, Te 'vilat 9/411- 412, 12/209-210.

596 Matiiridi, bu maddeleri Kalem siresi 49. Ayetin tefsirinde su sekilde sayar: “Birincisi, onlarin
ellerinden kurtulmak, dinini serlerinden korumak ve agizlarindan Cendb-1 Hakk’a dair koétii bir sz
duymamak igin ayrilmist1. Ikincisi onlar1 terk etmesi, kendilerini korkutmak ve tehdit etmek icin
olabilir. Ugiinciisii ise bagkalarmm bir tehdit ile korkutan kimsenin, onlar1 hidayete davet etmesi
isabetli ve 6vgiiye degerdir. Ciinkii onlardan ayrilmasi, kendilerini Islim’a davet eden unsurdur.
Onlar da Misliiman oldular.” bk. Matiiridi, Te vildt,16/49.

291



tarafindan terk edilirlerse baslarina bir felaket gelecegini biliyorlardi. Dolayisiyla Hz.
Ylnus bu tavri ile kavmini i¢inde bulunduklari sapikliktan siyrilip Allah’a siginmalari
noktasinda fiilen uyarmis olmaktadir. Ugiinciisii bir peygamberin kavmini terk etmesi
onlara kars1 kendisine yardim edecek ve giiglenecek birilerini bulmak i¢indir. Hz.
Yinus’un peygamberin kavmini terk etmesinin hayirli amaglar1 yerine getirmeye
yonelik tutum oldugunu oldugunu ortaya koyan Matiiridi ardindan su soruyu sorar:
“Bu durumda kavminden ayrilmasi bu niyetler iizere olan biri i¢in dvgiiye deger
bulunmaz m1?” Ancak biitiin bunlara ragmen Hz. Y{nus’un azarlandigin1 hatirlatan
Matiirldi, Hz. Muhammed’in itaba maruz kaldig1 durumlar ile Y{nus peygamberin
durumunun ayn1 oldugunu belirtmektedir.%%’

“Baligin yoldasi (Yinus peygamber) gibi olma. Hani o, ofkeli olarak
seslenmigti.”®® ayetinin bir kez daha degerlendiren Matiiridi’ye gére bu durum iki
anlama gelebilir. Birincisi, Hz. Y{inus’un helak olmalari i¢in kavmine beddua ederek
aralarindan ayrilmasi anlagilabilir. Ancak bu beddua gergeklesmemistir. Ama yine de
kavminden ayrilmamaliydi. ikincisi Hz. Y{inus kavminin eziyetlerine sabretmeyerek
onlardan ayrild1 ve bu olay gerceklesti.®® Ayetin yorumuna dair farkli gériisleri
degerlendiren Matiiridi, Hz. Y{nus’un kavminin arasindan ayrilmak suretiyle hata
ettigini kabul eder ancak bu durum, daha 6nce de ifade ettigimiz gibi ona gore giinah
sayilmaz.

“Kuraya girdi ve kaybedenlerden oldu. Kendisini balik (balina) agzina ald:.
25600

Dogrusu o (bundan dénce) kinanacak bir is yapmisti.
Matiiridi, detayl agiklamalara yer vermez. ‘Miilimun’ (314) kelimesinin giinahkér
manasina geldigini ve Allah’in izni olmadan kavminin arasindan ayrildig1” i¢in

kendini kiniyordu anlamlarina geldigini ifade eder.®®' Ancak Hz. Y{nus’un giinah

ayetlerini degerlendiren

isledigini ifade ya da ima edecek bir agiklamaya yer vermez. Bu durum onun ismet
anlayisinin bir devami olarak degerlendirilebilir.

Hz. Yanus ile ilgili ayetleri ve iddialari ele alan Sablni, peygamberlerin
ismetini dikkate alan degerlendirmeler yapar. Ancak kavminden gitmesinin itdba
maruz kalmasi itibariyla “hata” oldugunu belirtir. Kavminin arasindan kizginlikla
ayrilmasiyla ilgili, “peygamberlikten azledildi” seklinde yapilan yorumlar ona gore
kesinlikle dogru degildir. Peygamberlerin gérevden azledilmesi miimkiin olmadigini
0, “bizim mezhebimize gére bu caiz degildir.” diyerek dile getirir’?

597 Matiiridi, Te vilat,17/62-63.
598 el-Kalem 68/48.

599 Matiiridi, Te 'vildt, 16/47-48
600 as-Saffat 37/141-142.

601 Matiiridi, Te 'vilat, 12/211.
602 Sabini, el-Miinteka, 172.

292



Hz. YGnus’un kavminden ayrilip gitmesi ve bir baligin karninda kalmasi
olayimni degerlendiren Sabini, bir kisim insanlarin Hz. Y{lnus’un peygamberlikten
azledildigini iddia ettiklerini belirtir. Bu iddiaya “Bizim mezhebimize gore Allah
Teala’nin peygamberlerini azletmesi caiz degildir.” diyerek karsi ¢ikar. Bazilarina
gore bu ayrilis, miirsel (resul) kilinmadan 6nce gergeklesmistir ve Allah’in emri ile
degildir. Bazilarina goére ise onun Kkavminden ayrilmasi Allah’in emri ile
gergeklesmistir. Ancak o acele etmistir.%®® S6z konusu iddialarin miiteahhir donem
miitekellimlerce makbul goriilmedigini belirten Sabini, bu yorumlar1 uygun
gormemektedir. Zira burada bir itab vardir. Niiblivvet makaminin uygun gordiigi bir
baska deyisle peygamberlerin igtihat ettigi hususta itdb olmaz. Eger bu ayrilis, hata ve
batil ise, peygamberlik makami i¢in bdyle bir sey caiz degildir. Bu kapsamda “Hz.
Yinus Allah i¢in ve onun dini igin kizdi. Oyleyse bu dogru bir istir. Ama kendi
kavminden gitmesiyle dogru yapmamistir.” kanaatini paylasir.®®* Masum olan bir
peygamber bir yanlis yaparsa bir uyar1 alir. Seriat sahibi peygamberlerin vakitleri
coktur muameleleri boldur. Onlar bazi zamanda tevhide davet, baz1 zamanda seriat
uygulamak bazi1 zamanda kadilik yapmak bazen siyaset yapmak durumunda idiler. Bu
siiregte mutlaka bir halel (yanlis) olabiliyor ve neticede uyariliyorlardi.®® Sonug
olarak Sabini’ye goére Hz. Yinus’'un kavminden ayrilip gitmesini hata olarak
gormekle birlikte glinah olarak degerlendirmez. Zira bu ayrilis peygamberlerin igtihat
alanina dahil bir konudur.

Hz. YGnus’un kavminden ayrildiktan sonra gemiye binmesi ve gemiden kura
sonucu atilmasi neticesinde bir balinanin®® karninda kalmasi hadisesini ele alan
Sablni, her seyden Once baligim karminda kalmasini mucize olarak
degerlendirmektedir.®” Ona gére bu olayda hem liituf hem de yaklastirma ve bir tedib
durumunun sz konusu oldugu kanaatindedir.®®® Onun Hz. Ytnus hakkindaki bu
durumlar1 giinah olmasa da “hata” olarak gordiigiinii gostermektedir. Bu noktada
Matiiridi ile ayn1 kanaati paylagsmaktadir.

6
6
6
6
6

o

3 Sabhni, el-Miinteka, 172-173.

4 Sabini, el-Miinteka, 173.

5 Sabini, el-Miinteka, 176.

® Sablini burada (<) balina kelimesini kullanmaktadir. bk. Sabiini, el-Miinteka, 174.
7 Sabani, el-Miinteka, 171.

608 Sabini, el-Miinteka, 174.

o O O O

293



9.11. Hz. Muhammed’in Ismeti

Kur’an-1 Kerim’de hata olarak degerlendirilebilecek birtakim fiillerinden
dolayt Hz. Muhammed’in uyarildigini gérmekteyiz. Bunlari sirasiyla ele alip Matiiridi
isimli tefsirinde deginirken Sabini el-Miinteka isimli kelam eserinde “Bazi Itdb
Ayetlerinin Tefsiri” baslikl1 bir boliim olusturmus ve degerlendirmelerde bulunmustur.
Hz. Peygamber’in Kur’an’da uyarilmasina Sabini “itab” adin1 vermektedir. Ona gore
itab ayetleri, peygamberimiz Allah katinda daha faziletli olan1 terk ettigi igin
inmistir. °® Buna gore itb, Allah’in peygamberi tenkit ve uyarmasi anlaminda
kullanilan bir kavramdir. Hz. Peygamber ile ilgili konularin hacmi fazla oldugu i¢in
alt basliklar ile verilecektir.

9.11.1. Bedir Esirlerinin Fidye Karsilig1 Serbest Birakilmasi

Hz. Muhammed’in Allah tarafindan uyarildigi konulardan birisi Bedir Savasi
sonrasi ele gegirilen esirlerin serbest birakilmasi meselesidir. Allah, Hz. Peygamber’i
oncelikle esir alma meselesinde uyarmakta ardindan ise esirlerin fidye karsilig1 serbest
birakilmasini daha siddetli bir sekilde ikaz etmektedir:

“O yerde gerekli temizligi yapip hakimiyetini kuruncaya kadar bir peygamberin
esirlerinin olmast uygun degildir. Siz gegici diinya varligint istiyorsunuz, oysa Allah
ahireti istiyor; Allah izzet ve hikmet sahibidir.”6°

“Allah in daha onceden yazilmug bir hiikmii olmasaydi elde ettiginiz menfaat sebebiyle
size biiyiik bir azap dokunurdu.”®*

Matiiridi, Eba Bekir el-Keysani’nin goriislerini naklederek bu ayetler ile Hz.
Muhammed’in uyarildigin1 kabul etmektedir. Daha sonra ayetin sebeb-i niizuliine
deginmektedir ki olay sdyledir: Bedir Savasi sonrasi ele gegirilen esirler yapilmasi
diisiiniilen muamele hakkinda Resulullah ashabina danigmistir. Hz. Ebl Bekir fidye
almarak serbest birakilmalarini nerirken Hz. Omer &ldiiriilmelerini teklif etmistir. Hz.
Peygamber, Hz. Ebl Bekir’in goriigiinii uygun bulmustur. Bunun iizerine bu ayetler
nazil olmus, esirlerin fidye ile serbest birakilma hususunda Hz. Peygamber

uyartlmgtir 512

Rivayet edildigine gore Hz. Peygamber, Bedir esirlerine yapilacak muamele
konusunda Hz. Ebd Bekir, Hz. Omer ve diger sahabilerle istisare etmistir. Hz. Omer
harig biitiin sahabiler karsiliksiz olarak serbest birakilmasini sdylemisler, sadece Hz.
Omer 6ldiiriilmeleri yoniinde goriis belirtmistir. Nihayetinde Hz. Peygamber onlari
fidye karsilig1 serbest birakmistir. Daha sonra konu ile ilgili ayetin gelmesi iizerine

609 Sabini, el-Miinteka, 231.
610 el-Enfal 8/67.
611 o]-Enfal 8/68.
612 Matiiridi, Te 'vilat 6/284.

294



soyle demisti: “Eger gokten bir ates gelecek olsaydi Omer’den baska hi¢ kimse
kurtulamazdi.” %3 Matiiridi’ye gore bu rivayet devlet baskanmnin, miisrik esirleri
oldirmek ve Ehl-i Kitap esirleri liitfedip cizye ile serbest birakma konusunda
muhayyer olduguna isaret eder.?'

Savasin dogal sonuglarindan biri olan esir alma ve sonrasinda esirlerin fidye
karsilign serbest birakilmasi konusunda %° Hz. Peygamber’in uyarilmasinin
sebeplerine deginen Matiiridi, bu hususta iki rivayet nakleder. Ibn Abbas’tan rivayet
olunan goriise gore peygamberler bir yerde gerekli temizligi yapip tam olarak
hakimiyet saglamadan esir elde etmezlerdi. Said b. Cilibeyr’den gelen rivayete gore ise
oldiirmek suretiyle kafirlere karsi kesin bir hakimiyet saglanmadik¢a miisriklerin
esirlerine karsilik fidye alinmaz ve onlara iyi davranilmaz. Sonrasinda kendi
goriislerini dile getiren Matiiridi, bu ayetin iki sekilde yorumlanabilecegini sOyler:

Birincisi sudur: Bir peygamberin o yere gerekli temizligi yapip hakimiyet kuruncaya
kadar esirlerden fidye almasi uygun degildir. Yani tam bir galibiyet elde edilinceye
kadar fidye alinmasi dogru olmaz. Serbest birakilanlarin mukavemet gosterme
ihtimali g6z oniinde bulundurularak ancak tam bir hakimiyet kazanilirsa esirlerden
fidye alinmast caiz olur. Ikincisi yorum ise sudur: Bir peygamberin yeryiiziinde galip
gelinceye kadar esir almasi uygun degildir. Yani din tiimiiyle Allah’in oluncaya kadar.

Tipki “Fitne ortadan kalkip din yalnizca Allah i oluncaya kadar onlarla savasin.”®*®

mealindeki beyan gibi.®*’

Savasta elde edilen esirlerin dldiiriilmesi ya da fidye ile birakilmas1 yetkisinin
devlet bagkaninda oldugunu ifade eden Matiiridi, Hz. Peygamber’in esirlerin fidye
karsilig1 serbest birakilmasinda esasen hata etmedigi kanaatindedir. Ona gore esas
ihtilaf fidyenin ne olmasi gerektigi hususundadir. Bazilarina gore alinan esirler belirli
bir mal karsiliginda veya onlarin aldig1 Miisliiman esirler bedelinde serbest birakilirlar.
Bazilarina gore ise onlarin almis olduklar1 Miisliiman esirler karsiliginda serbest
birakilabilirler ancak herhangi bir mal karsiliginda serbest birakilmalari caiz degildir.
Ona gore ikinci yorum daha dogrudur.®1®

Matiiridi’nin  peygamberlerin ismeti baglaminda degerlendirilebilecek
goriisiine “Eger Allah’in daha once verilmis bir hiikmii olmasaydi, aldiginiz seyden
(fidye) dolay1 size bilyiik bir azap dokunurdu” ayetinin yorumunda daha net olarak
karsilagsmaktayiz. Onun naklettigi goriislerden hareketle, Hz. Peygamber’in hata

813 Bedir esirleri kissast ile ilgili rivayetler igin bk. Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 1/253-254; Miislim,
“Cihad”, 71; Taberi, Ciimiu'l-beydn, 11/274-275.

614 Matiiridi, Te vildt, 13/416.

615 Matiiridi’ye gore savasta esir alinan kimselere hangi muamelenin yapilacagimi devlet baskani
belirler; dilerse oldiirtir, dilerse liitfeder ve cizye ile serbest birakir. bk. Matiiridi, Te vildr 13/415.

616 el-Enfal 8/39.

617 Matiiridi, Te vildt, 6/285.

618 Matiiridi, Te vildt, 13/415.

295



ettigini kabul ettigi ancak bu hatalarin cezay1 gerektirecek bir durum teskil etmedigi
kanaatinde oldugunu anliyoruz. Onun naklettigi goriisler su sekildedir:

Eba Bekir el-Esam’a (61. 200/816) gore “Eger Allah’in daha 6nce verilmis bir
hiikmii olmasaydi” ifadesinden Cenab-1 Hakk’in emrinin aksine hata edenleri
yaptiklar1 fiiller karsiliginda cezalandirmamasi anlasilmalidir. Diger alimlere gore
Allah’1in ganimetleri helal kildigina dair verdigi hiikiim anlagilmalidir. Bazilarina gore
ise Allah’in ganimet almalari sonrasinda tévbe etmeleri ve tovbelerinin kabul edilmesi
anlagilmalidir.®®

Ayetin bundan baska yorumlarin da olabilecegini ifade eden Matiiridi, “Simdi

620 avetinin savasta

vurun boyunlarimin tistiine. Vurun, onlarn biitiin parmaklarina...
esir almanin caiz olduguna delil oldugu kanaatindedir. Zira ayette ifade edilen ‘Simdi
vurun, boyunlarinin listiine’ durumunun savas esnasinda gerceklestirilmesi cok zordur.
Bu, ancak esirler ele gegirildikten sonra yapilabilir. Dolayisiyla “Allah’in daha
onceden verilmis hiikkmii” ile esir alinmasmin caiz kilindigina dair hilkkme atif
yapilmustir. Ayrica bu ayet, “Nasil ki, Rabbin seni hak ugruna (savasmak iizere)
evinden ¢ikarmisti. Miiminlerden bir grup ise bu konuda kesinlikle isteksizlerdi.
Gergek apacik ortaya ¢iktiktan sonra, sanki géz gore gore oliime siiriiliiyorlarmis gibi
seninle o konuda tartisiyorlardi.”%? ayetlerine atif olabilir. Bu takdirde ‘Cenab-1
Hakk’in miiminler igin verilmis zafer hiikmii olmasaydi, Resulullah’a kars1 miicadele
etmeleri, savasa karsi ¢ikmalart ve kervani istemeleri sebebiyle onlara azap
dokunurdu.’ seklinde yorumlamak miimkiindiir. Yine ona gore bu ayet, ‘Yiice Allah’in
kimseye azap etmeme ve i¢tihada dayanarak yaptiklari hatadan dolay1 cezalandirmama
hiikmii olmasaydi size falan durum dokunurdu.” seklinde de anlasilabilir.5%2

S6z konusu mevzuda Matiiridi’nin naklettigi ve kendi goriisleri olarak ifade
ettigi yorumlara istinaden, onun Hz. Muhammed’in giinah islemedigini diistindiigii
sOylenebilir. Esir almanin caiz olduguna delil olarak ileri siirdiigii ayet, zorlama bir
yorum gibi goziikse de ‘Caiz olmasa idi Allah Resulii bunu yapmazdi.” demesi makul
bir aciklama olabilir. Ancak onun bu yorumlari dile getirirken esir alma meselesi
lizerine yogunlasirken fidye alma hususunu g6z 6niine almadigini dikkat ¢cekmektedir.
Zira ayette yapilan uyarida, azabin sebebi olarak “aldiginiz sey” denmektedir. Hiilasa
etmek gerekirse, ona gore Resulullah bu ayetlerde Allah tarafindan uyarilmistir ancak
itaba konu fiili giinah olarak degerlendirilemez.

9.11.2. Abese Siiresi ve Abdullah b. Mektiim Olay

Hz. Muhammed’in uyarildi§i durumlardan bir digeri Abdullah b. Ummii
Mektiim ile yasadigi bir olaydir. Bu olay Abese stiresinde soyle anlatilir:

819 Matiiridi, Te vildt, 6/289-290.
620 el-Enfal 8/12.

621 el-Enfal 8/5-6.

822 Matiiridi, Te 'vilat, 6/290.

296



Kendisine o dma geldi diye Peygamber yiiziinii eksitti ve oOteye dondii. (Ey
Muhammed!) Ne bilirsin, belki de o arinacak yahut 6giit alacak da bu 6giit kendisine
fayda verecek. Kendini muhta¢ hissetmeyene gelince; sen ona yoéneliyorsun.
Istemiyorsa onun arinmamasindan sana ne! Allah’a karst derin bir saygiyla korku
icinde kosarak sana geleni ise birakip, ona aldirmiyorsun. Hayir, béyle yapma! Ciinkii
bu (Kur’an) bir égiittiir.”%?®

Matiiridi’nin bu ayetlerin yorumunda peygamberlerin ismet sifati, masumiyeti
ve zelle meselesine dair bakisini adeta 6zetledigi goriiliir. Hasan-1 Basri’den nakille,
surat asma olayinin bizzat amanin gelmesi ile gerceklestigini ifade eden Matiiridi,
ayette bahsi gecen olayin izahini s0yle yapmaktadir. Hz. Peygamber yaninda bulunan
Kureys’in ileri gelenleriyle mesguldii. Onlara 6giit veriyor ve onlar1 Islam’a davet
ediyordu. Tam bu esnada Ibn Ummii Mektim (51. 157/636) gelmis araya girerek bazi
sorular sormustur. Hz. Peygamber mesgul oldugu kimselerin 6nemli mevkileri
sebebiyle ondan yliziinii ¢evirmis ve onlarin Miisliiman olmalarin1 ummalari sebebiyle
de suratini asmlstlr.624

Bunun hemen ardindan Hz. Peygamber’in surat asmasinin gerekgelerini izah
eden Matiiridi, Resulullah’mn, Islam’in giiglenmesi ile ¢ok biiyiik hayirlar elde etme
niyetinde olduguna dikkat ¢eker. Ona gore Hz. Peygamber’in suratin1 asma hadisesi
Oyle bir durum hakkindadir ki, eger isler yolunda gitseydi, elde edilecek olan fayda
yerylizii ehlinin hayirlariyla tartilsaydi, onlarin hayirlarina ve giizelliklerine iistiin
gelirdi. Ciinkii Hz. Peygamber kafirlerin elebaslar1 ile ilgileniyordu ve onlarin
Miisliiman olmalar1 halinde kavimlerinden pek ¢ok kimsenin de Miisliiman olacagina
dair bir beklentisi vardir. Kavimlerinin ileri gelenlerinden olan bu kimseler vasitasiyla
Miisliimanlarin sayica artmasi, baskalarinin biitiin giizelliklerini ortaya dokse asla
yetisemeyecegi kadar biiyiik sevap beklentisi iceriyordu.®?

Ibn Ummii Mektim’un Hz. Peygamber’in bdylesi 6nemli bir teblig
faaliyetinde araya girmesinin yanlis oldugunu ve bunun akabinde Hz. Peygamber’in
suratini asmasinin ise yadirganmayacak bir durum oldugunu belirten Matiiridi’ye gore
boylesi bir durumda yiiziin asilmasi kolayca ortaya ¢ikabilecek bir tavirdir. Ayrica
surat asilmasi ve yiiziin ¢evrilmesi gérmeyen bir kimse i¢in rahatsiz edici bir durum
olmaz. Ciinkii o gérmez ve bunu kendisi i¢in bir sikinti saymaz. Ote yandan Hz.
Peygamber’in, Kureys’in ileri gelenleri ile konusmasini birakip ibn Ummii Mektim’a
donmesi, onlardan umdugu Miisliman olmas1 beklentisinin yok olmasina sebep
olabilecegi gibi ayn1 zamanda onlar icin agikca bir kaba davranis olurdu.%?®

623 Abese 80/1-10.

624 Matiirldi, Te vilat, 17/61.
625 Matiiridi, Te 'vilat, 17/61-62.
626 Matiiridi, Te 'vilat, 17/62.

297



Matiiridi, Hz. Peygamber’in ibn Ummii Mektim’a suratin1 asip sirtini
donmesine dair baska yorumlara da yer verir. Kimilerine gore Hz. Peygamber Ummii
Mektlim’a suratin1 asmak ve sirtin1 donmeyi asla kastetmemistir. Ne var ki sdziinlin
kesilmesi tizerine kendisini siddetli bir hiiziin biiriidii, bunun etkisi yiiziinde goriildii
ve surat1 diistii. Yoksa onun surat asmasi kasta mahsus bir tavir degildi. Kimilerine
gore ise Hz. Peygamber’in kalbine biitiin alemlere karsi rahmet ve sefkat var edilmistir.
Bu sebeple Allah’in dininden yiiz geviren kimselere kars1 bile 6ziinde siddetli azap
duyar olmustu. Bu sebeple ayetin “Onlarin durumlarindan dolay1 bu kadar iiziilme!”
seklinde yorumlanmas1 miimkiindiir.%%’

O ayetin yorumu mahiyetinde son olarak su degerlendirmenin yapilabilecegini
soyler. Kureys’in ileri gelenlerinin Allah’a imandan yiiz ¢evirmeleri Hz. Peygamber’e
cok agir geldi, ondan pek etkilendi de bundan dolayr suratinin rengi degisti ve
istemeden yiizii diistii. Bunun tizerinde de “Jd 55 o™ ayeti geldi ve onun bagina gelen
{iziintiiniin siddetini aciklad.5?

Kanaatimizce, Matiiridi’nin “Hz. Peygamber’in suratini asma hadisesi dyle bir
durum hakkindadir ki, eger isler yolunda gitseydi, elde edilecek olan fayda yeryiizii
ehlinin hayirlariyla tartilsaydi, onlarin hayirlarma ve giizelliklerine iistiin gelirdi”
ifadesi, onun ismet sifatina dair en ufak bir siipheye tahammiiliiniin olmadigin1 ortaya
koymaktadir. Bu durum ayni zamanda, peygamberlere iman ve peygamberlerin
masumiyeti gibi konularin Matiliridi zamaninda tartisma konusu oldugunu ve
tartigmalarin  da itikadi anlamda kuvvetli tehdit olarak goriildiigi sonucuna
gotiirmektedir. Matiiridi’nin Kitdbii't-Tevhid ve Te’vilat’ta sik sik bu konularina
deginmesi de ayni durumun teyidi olarak degerlendirilebilir.

Abese slresinin ilgili ayetlerinin izahina Sabini, gramer agisindan
degerlendirme yaparak baglar. Bir kimse tazim edilecekse “Siz” ifadesinin
kullanildigini, daha fazla i¢in ise “O” ifadesini kullanildigini belirten Sablini, Cenab-1
Hakk’1in “Abese ve tevella” demesinin tazim i¢in oldugunu ifade etmektedir. Ona gére
buradaki uyarida peygamberimizin makami ortaya ¢ikar.%?° Ona gore biiyiilk makam
sahibi kimseler i¢in ¢ogul zamir kullanilir. Ancak iiglincii tekil sahis zamiri
kullanilmasi1 daha belagatli bir kullanim igindir. Peygamberimizin yiiz ¢evirme
gerekcesi Sablini’ye gore améanin bu durumu goérmeyecek olmasi ve kendi yaptigi
tebligin daha faziletli oldugunu diisiinmesi sebebiyledir.®%

Onun bu tavrinin itdba konu olmasi, Sablni’ye gore Hz. Peygamber’in
kafirlerin reislerinin Islam’a girmesini asir1 derecede istemesi, bu hususta acele etmesi
ve amadan yliziinli ¢evirmesi sebebiyledir. Peygamberimiz kendi igtihadi ile karar

6
6
6

N

T Matiirldi, Te 'vildat, 17/63.
8 Matiirldi, Te 'vilat, 17/64.
® Sabini, el-Miinteka, 191.
630 Sabini, el-Miinteka, 231.

N RN

298



verdiginde daha hayirli olani terk ederse vahiy ile uyarilird1.%®! Iste burada da aym
durum s6z konusu olmustur.

9.11.3. Miinafiklarin Cenaze Namazim Kildigi Iddiast

Allah, “Onlarin arasindan élen birinin namazini sakin kilma, mezart basinda
durma! Ciinkii onlar Allah ve resuliinii inkar ettiler ve yoldan sapmis olarak éldiiler.”
632 nehyiyle miinafiklarin cenaze namazini kilmasi1 Hz. Peygamber’e yasaklanmustir.
Bu durum beraberinde birtakim sorular1 giindeme getirmistir. Hz. Peygamber
minafiklarin namazini kilmis midir? Eger kilmis ise bunu yapmasi giinah sayilir m1?

Matiiridi’nin ismet sifatina halel getirebilecek her tiirlii yoruma karsi ¢iktigini
yukarida ifade etmistik. Dolayisiyla onun bu noktada da ayni tavri siirdiirmesi
olagandir. Ancak onun bu ayeti yorumlarken kesin ifadelerle diigiincesini ifade
etmedigini goriiyoruz.

Rivayete gore “Abdullah b. Ubey 6ldiigiinde oglu geldi ve ‘Ya Resulullah!
Babam 61dii ve o, senin gomleginle kefenlenmeyi ve senin cenaze namazini kilman
vasiyet etmisti’ dedi. Bunun {izerine Resulullah gémlegini ¢ikararak ona vermistir.
Akabinde yiiriimiis, cenaze namazini kildirmis ve mezar1 basinda da durmustur.”®3
“Baz1 rivayetlere gore Resulullah cenaze namazini kilmig ve ona gomlegini
giydirmistir. Cenaze namazini kildirmaya kalktiginda ise bu ayet nazil olmustur. Ona
sOyle denilmistir: ‘Allah’in dismanina gomlegini mi giydiriyorsun?’ Resulullah buna
kars1 ‘Ben gomlegimle Hazregogullarindan bin kisinin Miisliiman olmasinm
umuyorum.’ seklinde cevap vermistir. Bildirildigine gére Resulullah boyle yaptiginda
miinafiklardan bin kisi Miisliman olmustur. Bazi rivayetlerde ise Resulullah,
Abdullah b. Ubey’in cenaze namazimi kilmamistir.”%4 Bu rivayetleri aktaran Matiiridi
net sekilde diislincesini ifade etmek yerine “Miinafiklarin cenaze namazinin
kilimmasmin yasaklanmasindan sonra durumun nasil oldugunu bilmiyoruz.” 5%
demektedir. Bu tespit, onun yontemine uygundur. Ona gore her bilgi kaynagi kendi
alaninda etkindir. Tarihte yasanmis veya yasanmamis olaylara dair bilgi kaynagi da
rivayetlerdir yani haberdir. Matiiridi, “Onlarin arasindan olen birinin namazini sakin
kilma, mezari basinda durma!” nehyinden sonrasina iliskin bilgimiz yoktur

demektedir.

9.11.4. Ashab-1 Kehf Kissast ve “Insallah” Demedigi Iddiast

Hz. Peygamber ile ilgili ismet sifati cercevesinde degerlendirilebilecek
konulardan biri de “Ashab-1 Kehf kissasi’nda” dile getirilen birtakim hususlardir.

631 Sabini, el-Miinteka, 233.

632 et-Tevbe 9/84.

633 pk. ibn Mace, “Cenaiz”, 31; Taberi, Tefsir, 10/ 206; Siiyati, ed-Diirru’I-mensiir 4/258-259.
634 Taberi, Tefsir 10/ 206; Siiyati, ed-Diirru I-mensiir, 4/259.

635 Matiiridi, Te 'vilat, 6/453.

299



Matiirldi s6z konusu kissa ile ilgili olarak yorum yapan bazi alimlerin “Hz.
Peygamber’e Ashab-1 Kehf ve Ashab-1 Rakim’in kimler olduklarinin ve baglarina
neler geldiginin soruldugunu onun da ‘Size yarin haber verecegim’ deyip, ‘insallah’
demedigini, Allah’1n da onu azarladigini ve vahyi bir siire durdugunu ileri siirdiiklerini
aktarir. Boyle diisiinen alimlere gére bunun tizerine “Allah izin verirse, demeden hi¢cbir
sey icin, ‘Su isi yarin yapacagim’ deme! Unuttugun takdirde Rabbini an ve ‘Umarim
Rabbim bana, dogruya bundan daha yakin yolu gésterir.’ de.”%% ayetinin indigini
iddia ettiklerini de kaydeder. Matiiridi, goriisiinii aktardig1 grubu “tevil alimleri” ( Ja!
Ja sty olarak niteler. Onun Te vild'n girisinde yaptig1 “tefsir-tevil” tanimi dikkate
alindiginda, “tevil alimleri” diyerek bu kisilerin iddialarinin kendi goriisleri oldugunu
ve sahabeye dayanmadigini vurguladigi sdylenebilir.

Matiiridi, Ashab-1 Kehf’in kim olduklarinin, sayilarimin ve ne zaman
yasadiklarinin bilinmedigini ifade eder. Miifessirlerin, “Ashib-1 Kehf’in isimleri
sunlard1 ve sayilar1 su kadardir” diye yaptiklar1 agiklamalar ona gore sahih bir rivayet
olursa kesinlik kazanabilir.®¥” Onlarm Hz. Peygamber hakkinda dile getirdikleri
durumun gergeklesmis olmasi imkansizdir. Aktarimlar1 da yalandir. Hz. Peygamber’in
“Size yarin haber verecegim” demis olmasi miimkiin degildir. Allah ona bunu
emretmemistir. Ya da ‘ingallah’ demeden boyle cevap vermesi, Allah’in bunun
tizerinde vahyi kesmesi, sonra da soru soranlara kendisine sorulan sorularin cevabini
soz verdigi vakitte verememesi miimkiin degildir. Allah’m, peygamber olarak Hz.
Muhammed’i segtikten sonra onlarin nezdinde soziinii yerine getirememesi ve verdigi
haberi yalan saymasi olas1 degildir. Sayilan hususlar ger¢ekten uzak ve imkénsiz
ihtimallerdir. Bilindigi gibi Mekke kafirleri, Hz. Resulullah’in risdletini teblig
etmesine engel olmaya g¢alismiglar ve getirdigi delillere karsin insanlarin aklini
karistirmak igin birtakim siipheler ortaya atarak insanlar1 vazgegirmeye caligmislardir.
Ancak Allah, bunu yapmalarina razi olmamis ve ¢arpitma yapmalarina firsat
vermemistir. Bundan dolayr O’nun, Peygamberinin séziinde durmasina engel olmast
ve vahyi keserek yalanci duruma diisiirmesi miimkiin degildir.®%® Matiiridi mesele
hakkinda ¢ok daha kesin ve net ifadelerle sunlar1 soylemektedir: “Hz. Peygamber hig
kimse ile Ashab-1 Kehf’in sayis1 konusunda tartismamis, hi¢ kimseden bilgi istememis
ve insallah demeden vaatte bulunmamistir.”®3°

Matiiridi’nin s6z konusu iddialar i¢in oldukg¢a sert bir iislupla ‘cliriik bir
yaklagimdir’, ‘yalandir’, ‘gerceklesmesi imkansizdir’ ve ‘miimkiin degildir’ demesi,
onun peygamberlerin ismet sifatt konusundaki hassasiyetini ortaya koymasi
bakimindan oldukca c¢arpicidir. O; duyular, haber ve akil seklinde saydigi bilgi
kaynaklarina ve bunlarin kendi alanlarinda otorite olmalarina deger vermekte ve

6

w

® el-Kehf 18/23-24.

837 Matiiridi, Te vildt, 9/54-55.
638 Matiiridi, Te 'vildt, 9/27-28.
839 Matiiridi, Te 'vilat, 9/55.

300



goriislerini bu anlayiga dayandirmaktadir. Hz. Peygamber hakkinda bir konuda “yapti-
yapmadi” seklinde hiikiim verebilmek icin rivayetlere dayanilmasi ve bu rivayetlerin
Kur’an biitiinliigli ve akil-nakil dengesi a¢isindan kabul edilebilir olup olmadiginin
tahlil edilmesi gerekir. Matiiridi, bu inceleme ve tahlili yaptiktan sonra “iddialar yalan
ve asilsizdir” hiikkmiine ulagmistir. Bu tutumu, onun genel yontemine mutabiktir.

9.11.5. Garanik Hadisesi

Hz. Peygamberle ilgili glindeme getirilen ve derin goriis ayriliklarini
beraberinde getiren konulardan biri de “Garanik hadisesidir. Biz s6z konusu
hadisesinin Islam tarihi kaynaklari agisindan izini siirecek degiliz. Burada mezkir
hadiseyi Hz. Peygamber’in ismeti agisindan Matiiridi ve Sabani’nin konuya
yaklagimlar1 tizerinden degerlendirecegiz.

Garanik hadisesi olarak dile getirilen hususun temelinde Necm siresi 19-20.
ayetler yer alir. “And olsun, o, Rabbinin en biiyiik alametlerinden bir kismini
gordii. Lat ve Uzza'ya ve diger iigiinciisii Menat’a ne dersiniz?”.%*° Matiiridi, bu
ayetlerle ilgili bir kisim insanlarin s6yle soylediklerini aktarir:

Hz. Peygamber, soz konusu ayetleri okuyunca, seytan Peygamberimizin diline su
sozleri de katigtirdi: ‘Bunlar (bu {i¢ put) ulu kugulardir ve siiphesiz sefaatleri umulan
varliklardir. Boyleleri unutulmaz.” Bazilar ‘el-gardniku’l-uld’ lafzindan maksadin
melekler oldugunu, bazilar1 da putlarin kastedildigini iddia ettiler. Ona gore Hz.
Peygamber’in bdyle bir sozi sdylemesi yahut seytanin onun diline bdyle bir sozii
koymus olma ihtimali yoktur. Ciinkii Allah “Eger peygamber bize atfen bazi sozler
uydurmug olsaydi, elbette onu kiskivrak yakalardik. Sonra onun can damarin
koparirdik.”® diye ilan etmistir. Sayet seytanin, Hz. Peygamber’in diline bazi
sozleri katistirmasi miimkiin olsaydi onun Allah’a iftira etmesi diislintilebilirdi. Ama
bdyle bir olay, imkan ve ihtimal dahilinde degildir. Eger bu miimkiin olsaydi Allah’in
onun diline yalani sdyletmesi de olast olurdu. Bundan dolayi ileri siirtilen s6z
konusu iddianin ash yoktur.5#2

Matiiridi’ye gore Garanik hadisesine temel olusturdugu iddia edilen her
diisiince yanlistir. Bu konu ile ilgili tiim rivayetler hikayedir ve hayal mahsuliidiir. Hz.
Peygamber hakkinda vehmettikleri durumlar ihtimal dahilinde bile degildir. Ciinki
onlar Hz. Peygamber’i hakkiyla taniyamamiglardir. Gergekten layikiyla tanimig
olsalardi bu vehimlerden higbirini ileri siirmezlerdi. **® Ayrica seytanin, Hz.
Peygamber’e Cibril suretinde gelip, Kur’an’in disinda bir seyler sdyletmesi kesinlikle
miimkiin degildir. Eger boyle bir durum dogru kabul edilecek olursa vahiy getirmek
lizere Hz. Peygamber’e gelenin seytan m1 Cebrail mi oldugunu nasil bilecekti? Ote

6
6

B

0 en-Necm 53/18-20.

1 el-Hakka 69/44-46.

642 Matiiridi, Te 'vilat, 14/223-224.
643 Matiiridi, Te 'vilat, 8/368-369.

i e

301



yandan bir bagka zamanda buna benzer hadiselerin olmayacaginin garantisi
olmazd1.%** Dolayisiyla ileri siiriilen bu iddialar temelsizdir.

Garanik hadisesinin vuku bulduguna delil olarak gosterilen ayetlerden biri de
Hac siresi 52. ayettir. “Senden dnce higbir resil ve nebi gondermedik ki, o bir temennide
bulundugunda seytan ille de onun arzularina bir seyler katmaya kalkismasin. Fakat Allah
seytanmin katmaya ¢alistigint iptal eder. Sonra Allah kendi ayetlerini (onun kalbine) saglam
olarak yerlestirir. Allah hakkiyla bilmekte, hikmetle yonetmektedir.”%*® Matiiridi’ye gore
“Senden 6nce higbir resul ve nebi gondermedik ki, o bir temennide bulundugunda
seytan ille de onun arzularina bir seyler katmaya kalkismasin” buyrugu ile kastedilen
Garanik hadisesinde bahsedilen olay degildir. Aksine Hz. Peygamber Kur’an okudugu
zaman, kafirlerin kalplerine Resulullah ile nasil miicadele edecekleri ve nasil
tartisacaklarina dair diisiinceler birakmasi ve onlari siipheye diisiirmesidir. Yiice Allah
bu ayet ile kafirlerin tartigmalarini ve delil getirme gayretlerini gecersiz kildigini ve
gonderdigi ayetlerini saglam olarak yerlestirdigini haber vermektedir. Allah, seytanin
kafirlerin kalplerine attig1 siipheleri iptal etmis ve ayetlerin Hz. Peygamber’in kalbine
saglam olarak yerlestirmistir.®®

Ote yandan Ibn Abbas ve bazi miifessirlerin, Garanik hadisesinin miisebbibi
olarak gosterilen sozleri, Hz. Peygamber’in agzindan dokiildiigiinii iddia etmelerini
sabitse nasil anlasilabilecegini belirtir. Ona gore; “Ismet sifat1 bahsedilmis bir
kimsenin dilinden yanlis bir s6z ¢ikabilir. Bu sézli ondan duyan kimse benimsedigi
mezhebi ve dini bildigi takdirde dilinden dokiilen o sdzlerin yanliglik ve hata eseri
dokiildiigiinii bilir. Mesela bir kimse belli bir mezhebi benimsemis ve belli bir inanc1
esas almis olsa, sonra dilinden bilinen inancina ters bir seyler dokiilse bunlari
yanliglikla soyledigi anlagilir. Miifessirlerin, Restl-i EKrem’in dyle sdyledigine dair
naklettikleri rivayetlerin sabit olmas1 durumunda ancak bu dogrultuda yorumlanir.”%*’
Bu yoruma gore Hz. Peygamber’in boyle soyledigine dair rivayetler dogru ise haten
sdylemis olabilir. Insanlar dogru bildikleri konularda da hata yapabilirler. Ancak
“Seytan o kelimeleri soziine ekledi” denemez. Bu vahyin dogrulugunun iptali
anlamina gelir.

AAAAAA

goriiglerini serdederken Matiiridi’nin su soziinii naklederek baglar: “Bu dehsete
diistiren bir sozdiir. Higbir sekilde bu s6z, peygamberimize nispet edilemez. Eger bu
miimkiin olsaydi ertesi giin Cebrail’in o oldugunu nasil tanidi? Neden o olup
olmadiginda siipheye diismedi?”. ®*® Boyle olmamasi, seytanin Cibril suretine

6
6
6

B

4 Matiiridi, Te vilat, 9/510; 12/369.
5 el-Hac 103/52.

6 Matiiridi, Te 'vilat, 9/512-513.

647 Matiiridi, Te 'vilat, 9/513.

648 Sabini, el-Miinteka, 238.

505

302



girmedigin delilidir. Sabilini’ye gore peygamberimiz her haliikarda masumdur. Bunun
en 6nemli delili, “Benim bedenim ve gdzlerim uyur fakat kalbim uyumaz.” ®4°
hadisidir. Uyku zamaninda masum olan birinin vahiy zamaninda ve hitap zamaninda
masum olmamasi diisliniilemez. Miiminlerin ¢ogu i¢in seytanin egemenligi yoktur.
Seytanin insanlar1 yoldan ¢ikarmak i¢in asir1 derece miicadele etmesine ragmen
insanlarin bir kismui lizerinde egemenligi yoktur. Ciinkii o sadece vesvese verir.
Dolayisiyla Hz. Peygamber’in iizerinde onun vesvesesinin herhangi bir etkisinin
olmasi diisiiniilemez.5%°

Peygamberimiz insanlardan daha yiiksek bir makamdadir. Seytan bu sekilde
peygamberimize nasil bu kadar yaklasip ayeti degistirebilir? Bunlar miimkiin degildir.
Kulun makami ne kadar yiiksekse Allah’in korumasi altindadir. Peygamberlerin de
makam yiiksektir ve ismet sifatlar1 vardir. Dolayisiyla onlarin seytanin tasallutuna
girmeleri ve Allah’in ayetlerinde en kiigiik bir degisiklik bile yapmalar1 s6z konusu
olamaz.

Hac shresi 52. ayet Sablni’ye gore birkag¢ sekilde yorumlanabilir. Birincisi bu
bir temenni anlamindadir. Yani bir sey istedikleri zaman seytan onlarin diisiincelerini
degistirmeye calisir. Onlarin kalplerine vesvese verir ancak dillerine miidahale
edemez. Seytanin verdiklerini Allah nesh eder. Nesh kaldirmak demektir. Nesih kalbe
girmeden ya da vaki olduktan sonra olabilir. Ikincisi bu ayette ¢ogul ifade kullanilmasi
acisindan yorumlanmasidir. Birka¢ peygamberin kitabi, birka¢ peygamberin tilavet
edilecek vahyi yoktur. Garanik hadisesi 6zel bir olay, ama ayette tiim peygamberlerden
bahsedilmektedir. Dolayisiyla Garanik hadisesi ile peygamberimizin higbir sekilde
alakas1 yoktur.%! Hatta sz konusu ayet, vahiyler iizerinde ilahi korumanin varhigina
delildir. Bu ayetle Allah, Kur’an hakkinda stipheye mahal olmadigini ve higbir sekilde
karistirmanin miimkiin olmadigin1 haber vermistir. Ayn1 zamanda O, peygamberleri
koruyacagini ve ismetlerinin garanti altinda oldugunu beyan etmistir.5>?

Garanik meselesinde Sabini son olarak ilgili rivayetlerin ahad haber olmasina
deginir. Daha 6nce de ifade ettigimiz gibi ona gore ahad haber itikadi konularda delil
teskil etmez. Bu konuda da ayni goriisiinii dile getirir ve ahad haberler itikadi
konularda hiiccet sayilmaz (3ie) b (8 daay ud 431 5 alad) e i 352 ) 3w al8) der. Ona
gore bu ayetin en giizel yorumu Matiiridi’nin dedigi gibi yapilabilir. Peygamberimize
ayetler indiginde seytan, kéfirlere ve miinafiklara gelip vesvese vermek istemis,
bdylece onlarin kalplerinde ayetlere itirazlar yiikseltmeyi ve Allah’1n kitabina reddiye

649 Buhari, “Tehecciid”, 16, Teravih, 1; “Salatii’l-miisafirin”, 125; Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/40,
49.

650 Sabini, el-Miinteka, 238, 239.

851 Sabani, el-Miinteka, 240.

852 Sabani, el-Miinteka, 243.

303



vermeyi hedeflemistir. Ancak bu hicbir sekilde gerceklesmez. Ona gore de mesele
bundan ibarettir.®>3

Garanik hadisesini Matiiridi’ye atif yaparak tahlil etmeye baslayan Sabini, son
noktayr da yine Matiridi’nin kanaati ile koymaktadir. “En dogru olani,
Peygamberimizin boyle bir séz etmesinin miimkiin olmadigini sdylemektir. Ozellikle
vahiy konusunda bu sdylenemez. Kim bu sozleri okudugu zaman peygamberimizin
yaninda duydum derse, onu Peygamberimizden isittigi anlamina gelmez.
Peygamberimiz i¢in “sen dedin” seklinde ciimle kurmak caiz degildir.”®** Goriildiigii
tizere Sabtni, Garanik konusunda Hz. Peygamber’in ismet sifatina halel getirmesi
muhtemel her tlirlii yorumu reddetmekte ve meselenin anlagilmasi noktasinda
Matiiridi’nin izinden ayrilmamaktadir.

9.11.6. Hz. Peygamber’in Zeyneb binti Cahsg ile Evlenmesi

Hz. Muhammed’in Zeyneb bint Cahs (61. 20/641) ile evlenmesi de ismet sifat
baglaminda giindeme gelen konulardan biridir. Hz. Peygamber’in azath kdlesi Zeyd
bin Harise ile esi Hz. Zeyneb arasindaki sorunun ¢6ziimii i¢in tavsiyelerde bulunurken
bir yandan da i¢inden birtakim duygular gegirdigine dair rivayetler ve teviller vardir.
Ahzab stiresinde s6z konusu evlilik su sekilde yer alir:

“Bir zaman, Allah’wm kendisine litufta bulundugu, senin de litufkar davrandigin
kisiye, ‘Esinle evlilik bagint koru, Allah'tan kork!’ demistin. Bunu derken Allah’in
ileride aciklayacag bir seyi icinde saklyyordun, kendisinden cekinme hususunda
Allah’in onceligi bulundugu halde sen halktan ¢ekiniyordun. Zeyd onunla beraber
olduktan sonra miiminlere, eviatliklarinin -kendileriyle beraber olup ayridiklari-
esleriyle evlenmeleri hususunda bir sikinti gelmesin diye seni o kadinla eviendirdik.

Allah’in emri elbet yerine getirilecektir. 855

Matiiridi, oncelikle miifessirlerin goriislerine yer verir. Bir kisim miifessire
gore Hz. Peygamber, Zeyneb bint Cahg’1 goriip begendiginde ve evlenmek istediginde
Zeyd bunu anlamis ve ona soyle demistir: ‘Ey Allah’in Resulii, ben Zeyneb’i bosamak
istiyorum. Zira o kibirli bir kadindir, bana kars1 kendini biiyiik gérmekte ve bana soyle
sOyle eziyet etmektedir.” Bunun iizerine Hz. Peygamber, ‘Esinle evlilik bagin1 koru,
Allah’tan kork!” demistir. Bu s6zii Allah’tan kork ve onu bosama demektir. Bu yorumu
aktaran Matiiridi, ‘Resulullah’tan olaymn nasil olduguna dair sabit bir rivayet
olmadiktan sonra biz bunu sdyleyemeyiz’ demektedir. Ona gore Zeyd, esini bosamak
i¢in izin istemis de olabilir. Resulullah da Zeyd’e, hanimin1 bosamay1 gerektirecek
makul bir sebep olmaksizin bosamamasi tavsiyesinde bulunmustur. Ciinkii bir kiginin,
esini Allah’in smirlarina riayet etmeme veya bu manada gecerli bir sebep olmaksizin

653 Sabini, el-Miinteka, 241.
654 Sablni, el-Miinteka, 244.
655 e]-Ahzab 32/379.

304



bosamas1 uygun degildir.%*® Goriildiigii lizere Matiiridi yontemine sadik kalmakta
olaym nasil olduguna dair dogrulugu anlasilan bir rivayet olmadiktan sonra kesin
hiikme varilamayacagini belirtmektedir. Bu konu hakkindaki ayette Hz. Peygamber’in
‘Esinle evlilik bagini koru, Allah'tan kork!’ dedigi yer aldigina gore bu kesindir.

AAAAA

saklryordun.” ifadesini miifessirlerin ¢ogu; ‘Sen onu sevdigini ve hoslandigini i¢inde
sakliyordun’ ve ‘Keske onu bosasaydi!” seklinde yorumladigini aktarir. Ancak ona
gore bu ger¢ek olmaktan uzaktir ve miimkiin degildir. Kald1 ki Resulullah’in iginde
sakladigi her ne ise Allah bunu agiklamasaydi insanlar onun iginde bir sey saklamis
oldugunu bilmezlerdi. Bu agidan biz Hz. Peygamber’in iginde ne sakladigini
bilemeyiz. Resulullah’tan ‘Ben icimde sunu sakladim.’ diye bir rivayet gelmedikce de
biz sunu veya bunu iginde saklamistir diyemeyiz. Eger Hz. Peygamber’in boyle bir
sozii sdyledigi kesin olarak bilinirse bu durumda bu séz soylenebilir.®®’ Zeyneb’e
iliskin i¢inde geg¢irdiginin ne oldugunu sabit bir nakil olmadan bilinemeyecegini
belirten Matiiridi, peygamberlerin insani duygularina 6rnek verdigi bir baglamda ise
“Resulullah’in kalbi de Zeyd’in karisina ilgi duymus, neticede Allah kendisine onunla
evlenecegini vadetmisti” demektedir. ®°® Buradan bazi miiessirlerin aktardigi gibi
icinde ‘Keske onu bosasaydi!” diye gecirdiginin sabit bir bilgi olmadigl icin
sOylenemeyecegini ancak ayette “Allah’in ileride ac¢iklayacagi bir seyi icinde
sakliyordun ” bilgisinin yer almasi nedeniyle Zeyneb’e kalben meyletmis olabilecegini
kabul ettigi anlasilmaktadir.

Hz. Peygamber’in Zeyneb ile evlenmesini degerlendiren Sabini, s6z konusu
ayetlerin sebeb-i niizuliinii agiklayarak konuya giris yapar. Ona gore bu ayet
Peygamberimizin evlatligi Zeyd hakkinda inmigstir. Zeyd bir kole idi Hz. Peygamber
onu azat edip evlatlik edindi. Bundan dolayr ona Zeyd Ibnii Muhammed derlerdi.
Zeyneb, Zeyd’den bosandiktan sonra ise insanlar onu kinayarak “Cocugunun hanimi
ile evlendi” demeye basladilar. Bunun iizerine bu ayet nazil oldu.®®

Zeyd’in esinden bosanmak istemesine dair rivayetlere de deginen Sabini
sunlar1 soylemektedir:

Zeyd, Peygamberimize Hz. Zeyneb’in kibirli oldugu, kendini tistiin gordigii ve diliyle
eziyet verdiginden sikdyette bulundu. Muhtemelen sebep olmaksizin bosanma istedigi
icin peygamberimizi onu geri cevirdi. Aslinda peygamberimiz bu konuda vahiy
bekliyordu. Zeyd eger bosanirsa, Zeyneb’e bakacak kimse olmayacakti. O yiizden
esini tutmasim sdyledi. Bir bagka rivayet ise Zeyd’in, Zeyneb’e yaklagmasina mani

6
6

a

® Matiiridi, Te 'vildt, 11/394.

T Matiirldi, Te 'vilat, 11/394-395.
858 Matiiridi, Te 'vildat, 12/257.

859 Sabini, el-Miinteka, 253.

a1

305



olan bir marazi vardi. Bu rivayetler dogru ise peygamberimizin 6zel bir durumu
olabilir.®°

Goriildiigi tizere Sabini, ayetin sebeb-i niizuliine dair rivayetler i¢in kesin bir
hiikiim vermemekte ve “Eger rivayetler dogru ise” diyerek yorum yapmaktadir.

“Icinde, Allah’in ortaya ¢ikaracag: bir seyi gizliyor ve insanlardan
cekiniyordun. Oysa kendisinden ¢ekinmene Allah daha layikti.” ®®' buyrugunu
yorumlayan Sabuni tefsircilerin iki farkli kanaatini aktarir:

a) Hz. Peygamber’in kalbinde sevgi ve begenme besledigini
b) Bazilarinin “keske bosasa” diye diisiindiigiinii iddia ettiklerini aktarmaktadir.

Ancak Sabini, miifessirlerin iddialarint kesinlikle kabul etmez. Ona gore
bunlar ¢ok uzak yorumlardir. Hem peygamberimizin haline hem de Kur’an’in nazmina
uygun degildir. Clinkii peygamberimizin kalbinde bosanmasini isteyip dilinde baska
bir sey sdylemesi miimkiin degildir. Bu miinafiklarin sifatidir. Hasa! Boyle bir sey
olamaz. Kur’an’in nazmi agisindan ayet yorumlanirsa, “i¢inde gizledigi seyin”,
Allah’m, Hz. Peygamber’i, Hz. Zeyneb ile evlendirmesidir. O insanlarin fitneye
diiseceginden korktu. Kendi evlatliginin hanimi ile evlenmesinin yanlis anlasilip
fitneye diismelerinden korkmustur.%6? Sabtini’ye gore “Oysa asil korkmana layik olan
Allah’#zir.” buyrugu Sabuni’ye gore itikadi bir korku degil, beseri bir korkudur. Bu
ayette peygamberimizin Allah’tan korkmadigina dair bir methum-u muhalif durumu
yoktur. Allah’tan daha fazla korkmasi gerektigi, beseri tabiatinda olan korkuyu
sakinlestirmek ve kalbinden gegen seyleri nehy etmek vardir. Insanlardan utanmaktan
ya da korkmaktan dolay1 bir sey gizlemisse daha sonra bunu ortaya ¢ikarmazdi. Eger

ortaya ¢ikarmissa, bu Allah’m emri ile gerceklesmis bir durumdur.56®

Séabini, Hz. Peygamber’in Hz. Zeyneb ile evlenmesi meselesinde one siiriilen
birtakim iddialara da deginir. Bunlardan biri de “Allah’in laneti onlarin {izerine olsun”
diye beddua ettigi Ehl-i ibaha’nin®%* iddiasidir. Onlara gore peygamberimiz Hz.
Zeyneb’i gordiigii zaman onun Zeyd ile nikdahi bitmistir. Bu onlarin bir kuralidir. Bu
kurala gore bir seye bakarsan o sey artik senindir ve sahibi onu teslim etmelidir. Nas
ve akildan uzak bu iddia, Sabini’ye goére seriatin tamamini kaldirmak, ahkami yok

660 Sabhni, el-Miinteka, 256.

661 el-Ahzab 33/37.

862 Sabhni, el-Miinteka, 256-257.

863 Sabni, el-Miinteka, 257-258.

664 Sabiini’nin Ehl-i ibaha dedigi grup, genel anlamda ayet ve hadislerin zahiri manalar1 yaninda batini
manalarinin da oldugunu ileri siiren, Batina yonelme bahanesiyle naslarin zahirini higbir kurala bagl
kalmadan te’vil eden ve bu sekilde dini hiikiimleri gegersiz hale getiren Ibahiyye firkas olabilir. (bk.
Hasan Onat, “Ibahiyye”, TDV Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari, 1999), 19/252.) Ya da
daha spesifik olarak Ismaililik olabilir. (bk. Ali Avcu, “Erken Dénem Ismaililikte Seriatin Neshi
Sorunu Uzerine”, Cumhuriyet Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 13/2 (2009), 267-287.

306



etmek, helal ve harami yok saymak emir ve nehyi inkar etmek demektir. ibaha’nin
iddias1 ya Allah’1 ya da peygamberimizi yalanlamak olur ki her ikisi de kiifiirdiir.°®®

9.11.7. Sira Siresi 52. Ayetin Degerlendirilmesi

“Sen kitap nedir, iman nedir bilmiyordun”®® ayeti de Hz. Peygamber’in ismet
sifat1 baglaminda degerlendirilen bir husustur. Matiiridi’nin yorumu soyledir:

Hz. Peygamber’in kitabin ne oldugunu bilmediginde siiphe yoktur. Imanin ne
oldugunu bilmedigi ifadesinde ise birkag ihtimal vardir. Birincisi dil ile sdylenmesi
gereken sozler itibartyla yahut imanin geregi olarak yapilacak isler cihetiyle veyahut
Allah katindaki degeri, yeri ve konumu itibariyla imanin ne oldugunu bilmiyordun,
anlamina gelebilir. Eger maksat dil ise, Hz. Peygamber imanin tasdik veya tevhit
oldugunu veya ne manaya geldigini baslangicta bilmiyordu. Allah kendisine imanin
ne oldugunu bildirinceye kadar, dil ile yapilmas1 gerekenin ne oldugunu bilmedigi
malumdur. Eger ayetten maksat, imanla ilgili fiil ve riikiinler ise onlar1 yapmaya ve
sinirlarini tayine kadir olmadig1 zaman ne oldugunu da bilemez. Onun ne oldugunu
bilmese dahi yine de cehaletle nitelenemez.’

Matiiridi, vahiy ile bildirilen hususlarda Hz. Peygamber’in bilgisinin
olmamasini normal goriir. Oan gore bu durum onun cahillikle nitelenmesini
gerektirmez. Cilinkii vahiy gelmeden Once bu hususlart kimse zaten bilmiyordu.
Bagkalarinin bilip onun bilmeme durumu olsaydi cahillikle nitelenmesi miimkiin
olabilirdi. Dolayisiyla s6z konusu ayetten Hz. Peygamber’in giinahsiz olmasina goélge
diisiirecek herhangi bir ¢ikarim yapilamaz.

Ayni ayeti yorumlayan Sablni, bazi insanlar ayetin zahirinden peygamberimiz
vahiy gelmeden dnce miimin olmadigini ve kitap gelmeden once kitap bilmedigini
zannettiklerini dile getirmektedir. Bu goriise kesin bir dille reddeden Sabini,
“Peygamberimizin ruhu viicuduna girdigi anda o miimindir. Kirk yasina gelince vahiy
gelmistir. Ayetin zahirinde miiskiil bir durum yoktur, zira peygamberimizi okuma
yazma bilmiyordu” demektedir. %8 Bu goriisiine delil olarak ise su hadisi
getirmektedir: “Adem ruh ile ceset arasinda iken ben nebi idim.”%°

Hz. Peygamber igin “Sen bilmiyordun” ifadesindeki bilmemenin ne
olabilecegini degerlendiren Sabiini, iki ihtimalden s6z etmektedir. Birincisi, kim kitab1
kabul edecek, kim imana nail olacak, kim mahrum olacak bunu bilmiyordun
anlamindadir. Ikincisi ise Allah’a davetin nasil olacagim bilmiyordun. Ciinkii davette

685 Sabini, el-Miinteka, 208,209, 258.

866 “[ste boylece sana da kendi buyrugumuzla bir ruh (Kuran) vahyettik. Sen kitap nedir, iman nedir
bilmiyordun; ama simdi onu, diledigimiz kullarumizi sayesinde dogruya eristirdigimiz bir 151k kildik.
Hig stiphe yok ki sen dogru yolu gostermektesin.” (es-Sura 42/52).

867 Matiiridi, Te vildt, 13/235.

668 Sabini, el-Miinteka, 250.

69 Ahmed b. Hanbel, el-Miisned, 5/59; Tirmizi, “Menakib”, 1.

307



vahiyden istifade edilir.®° Goriildiigii iizere Sabtini, Hz. Muhammed’in bilmedigi
konunun ne oldugu hususunda Matiiridi’den ayrilmaktadir.

9.11.8. Allah’in Helal Kildigin1 Kendine Haram Kilmast”

Hz. Peygamber ile ilgili ismet sifat1 baglaminda tartisilan konulardan biri de
Allah’in helal kildig1 seyi kendisine haram kilmasidir. “Ey Peygamber! Allah’in sana
helal kildigim, eslerini hosnut etmek arzusuyla nicin kendine haram kiliyorsun? Bununla
beraber Allah bagislayicidir, merhametlidir.” ®" Matiiridi, bu Ayetin zahirde dehset verici
oldugunu, nitekim Resulullah’in, Allah’in helal kildigin1 kendisine haram kildiginin
ve bu vesile ile kinandiginin anlasilabilecegini belirtir. Ancak bdyle bir seyin olmasi
miimkiin olmadigr gibi, bunu diisiinmek bile kisiyi kiifre gotiiriir. Bunu Hz.
Peygamber’in yaptigina inanan da kafir olur. Ona gore bu ayet iki sekilde yorumlanir:

Birincisi Resulullah Allah’m helal kildigin1 aslinda haram saymamustir. Sadece
kendisine helal olan bir seyi yapmamaya yemin etmistir. Yemin sebebiyle fiilin
kendisinde haramlik olusmaz. Zira bu tiir konularda haram kilinan sey, Cenab-1
Hakk’in saygi gosterilmesini gerekli gordiigii seyi, yapilan yemin sebebiyle terk
etmektir. Bu ise helali haram, harami helal saymak degildir. kincisi, eslerine kars
sefkat ve merhametli olan Hz. Peygamber, Allah’in kendisine helal kildig1 seylerden
ve miibah kildig1 lezzetlerden faydalanmaktan bile uzak duruyordu. S6z konusu hitap,
Resulullah’a yasak getirmemekte ve yaptigi bir hatadan dolay1 onu azarlamamakta,
aksine eslerine giizel muamele konusunda onun yiikiinii hafifletmektedir.®”?

Matiiridi, bu meselede de Hz. Peygamber’in hata ettigi veya giinah isledigi
diisiincesini  higbir sekilde kabul etmemekte, peygamberlerin hata olarak
degerlendirilen davraniglarinin, miibahlari terk etmekten ibaret oldugu ilkesini bir kez
daha yinelemektedir.

Sablni, “Ey Peygamber! Allahin sana helal kildigini, eslerini hosnut etmek
arzusuyla nigin kendine haram kilyyorsun? ayetine, itdb anlayisina uygun sekilde
yorumlamaktadir. Burada yine Allah katinda daha faziletli olan1 terk etmekten dolay1
itab vardir. Mahsurlu, giinahli seyi yapmaktan dolay1 itib yoktur. 6" Ciinkii
Peygamberimiz kendi esleriyle giizel geginmek igin®’* kendi nefsine normalde helal
olan1 haram kilmisti. Ancak burada helal olan1 haram kilmaktan kasit, yemin ederek
ondan uzak durmaya karar vermektir. Yemin etmek ise mahzurlu degildir. Yani haram
kilma degil yemin etme vardir. Bir kimse “sunu kendime yasakladim” derse “Vallahi

6

2

0 Sabini, el-Miinteka, 251.

671 et-Tahrim 66/1.

672 Matiiridi, Te vildt, 15/251-253.

673 Sabni, el-Miinteka, 233.

674 “Ey iman edenler! Kadinlara zorla viris olmamz size heldl degildir. Apacik bir edepsizlik
yapmadik¢a, onlara verdiginizin bir kismini ele gegirmek i¢in -evlenme ve bosanma konusunda-
engel ¢citkarmayin. Onlarla iyi ge¢inin. Eger onlardan hoslanmazsaniz, Allah’in hakkimizda ¢ok
hayirly kilacag bir seyden de hoslanmamus olabilirsiniz.” en-Nisa 4/19.

NN

308



yapmayacagim” anlamina gelir. Bu ifade onun i¢in yemin olup kefaret gerekmez.
Ayrica yemin miibahtir mahzurlu bir sey degildir.%"

Bu ayetin izahinda Matiiridi’nin kanaatlerine de yer veren Sabini, ayette
bahsedilen tahrimin iki gekilde yorumlanabilecegini nakleder. Birincisi
peygamberimizin islerini kolaylastirma ikincisi ise peygamberimizin kendi ictihadi ile
yaptig1 bir seye itab vardir. Ancak eger gergekten bir nehiy olsaydi peygamberimiz o
nehye muhalefet etmezdi. Sonu¢ olarak bu ayette, peygamberimizin eslerini
ahlaklarin1  gilizellestirmek suretiyle te’dib etmesinin kafi olduguna, tedibin
hafifletilmesi ve hidayete eristirilmesinde Allah’mn kafi olduguna delil vardir.6’® Soz

oldugunu goriiyoruz.

Hz. Muhammed’in ismet sifati baglaminda giindeme gelen bir baska ayet
sudur: “Allah ile birlikte baska bir ilah edinme, yoksa kinanmis ve yalnizliga itilmis
olarak kalirsin.”®"" Matiiridi bu ayetin tefsirinde hitabin kime oldugu sorusunun farkli
cevaplar1 olabilecegini ifade etmektedir. Nihai karar olarak Allah’a ortak tanima
thtimali olan ve bdyle tasavvur edilen herkesi muhatap aldigina isaret ettigini
belirtmektedir. Dolayistyla Hz. Peygamber’in bir giinaha diigme ihtimalini ya da ismet
sifatina halel getirecek bir durumu kabul etmez.

Sablini’ye gore ise bu ayetteki “sirkten uzak durma” hitabi, Hz. Peygamber’e
degil onun immetinedir. Sirk c¢ok c¢irkin oldugundan dolay1 hitap Oncelikle
peygamberimize yapiliyor ki, onun iimmeti sirkin kotiiliiglinii bilsin. Muhtemelen bu
ayet, peygamberimiz i¢in bir 6gretme ayetidir. Bununla su mesaj verilmek istenmistir:
Allah Teala beni dahi sirkten nehyediyorsa herhangi bir miisrik i¢in bir {imit
kalmamstir. Yani miisrikler i¢in bir miisamaha ihtimali yoktur. Ona gore bu ayet Hz.
Peygamber’in giinaha diisme ihtimalini degil ismet sifatin1 teyit eder. Yani ismet
sifatina sahip olan Hz. Peygamber’in ismet sifati hasebiyle sirk kosamayacagina
delildir. Ayetteki nehiy sigas1 zahiren Syle olsa bile onu nehiy olarak anlamamak,
haber olarak anlamak gerekir. ®’® Dolayisiyla mezkir Ayetteki hitaptan Hz.
Peygamber’in giinaha diisecegi gibi bir ihtimalden s6z edilemez.

Matiridi’nin Hz. Peygamber’in ismeti baglaminda ele aldigi son konu,
Resulullah’a hitaben Cenab-1 Hakk’in “Seni yol bilmez hdlde bulup yol géstermedi
mi?” %79 ayetidir. Bu ayette sdz konusu edilen “delalet” kavram farkli anlamlara

6
6
6
6

2

5 Sabini, el-Miinteka, 234.
6 Sabini, el-Miinteka, 235.
7 el-Isra 17/22.
8 Sabani, el-Miinteka, 262.
679 ed-Duha 93/7.

SNy

309



gelebilir. Ancak ona gore hicbiri Resulullah’in delalette oldugu sonucunu dogurmaz.
Aksine Hz. Peygamber’in, Allah’in yardimu ile dogru yola eristirildigini gosterir.%®

Hz. Peygamber’in ismet sifati noktasinda giindeme getirilen ancak
Matiiridi’nin eserlerinde deginmedigi meselelerden biri de sudur: “Bil ki Allah tan
baska hi¢bir ilah yoktur. Hem kendinin hem de inanmis erkek ve kadinlarin
giinahlarmin bagislanmasint dile! Allah gezip dolastiginiz yeri de icinde kalacaginiz
yeri de bilir.”%® Ayette gegen “Bil ki Allah’tan baska higbir ilah yoktur” ifadesini tevil
eden Sabiini, bunun, kalbine daima ‘la ilahe illallah’ zikrini hatirlat anlamina geldigi
kanaatindedir. Sablni bu degerlendirmeyi, Matiiridi’nin “eskiden de biliyordu zaten”
dedigini hatirlattiktan sonra soylemektedir. Sonra tasavvufgularin “Kelime-i tevhidi
kafir sdylerse kiifriin karanligini kaldirir; tevhidin nurunu sabitler. Miimin her giin bin
defa sOylemis olsa da her defasinda karanliktan bir seyler kaldirir. Ciinkii Allah Teala
hakkindaki ilim sonsuzdur” dediklerini ilave etmektedir.®%2

Sablni’ye gore soz konusu ayette gecen “Giinahlarimin bagislanmast igin
istigfar et” ifadelerini, Matiiridi’nin goriisleri lizerinde yorumlamaktadir:

Gergekten bir gilinah olursa bizim arastirmamiz caiz degildir. Burada caiz olan hitabin
baglangic olmasidir yani daha Oncesinde gilinah yoktur. Bir baska yorum
peygamberlerin insan olmasi sebebiyle giinah ya da hata isleyebilecegini tasavvur
edilirse, o zaman istigfar emri onlara atfedilebilir. Yani insanlar dyle tasavvur edebilir
diye bu yoneltme olabilir. Bu istigfar emri ismeti devam ettirmek ve ileride gilinah
islememek igin gelmistir. Bu ayet miiminlerin affedilmesi i¢in en umut verici ayettir.
Ciinkii Allah Tedld peygamberimize miiminler i¢in istigfar etmesini emretmistir.

Peygamberimizin bu emrin disina ¢ikmasi diisiiniilemez. %%

Goriildiigli tizere Sabini bu ayetin tevilinde yeni bir yorum getirmemekte
“Ustadimiz” dedigi Matiiridi’nin  goriislerini aktarmay1 yeterli gdrmektedir.
Matiiridi’nin tefsirinde, ilgili ayetin miiminler i¢in en Umit verici ayet olarak
nitelendirmesi olmakla birlikte Sabni’nin anlatiminin &teside bir durum vardir.
Matiiridi bu ayeti Mu’tezile’nin biiyiik giinahlarin affedilmeyecegine dair iddialari
glirliten bir delil olarak gormektedir. Ancak giinahlarin arastiritlmasinin caiz
olmayacag ve hitabin kime déniik olduguna dair bir agiklamaya rastlayamadik.8*
Sablni’nin degerlendirmelere hangi kaynaktan ulastigin1 bulamadik. Bu durum daha
once ifade ettigimiz gibi Matiiridi’nin bagka eserleri olabilecegini ya da niisha
farkliligin1 akla getirmektedir.

6

@

0 Matiiridi, Te 'vilat, 17/268-270.
681 Muhammed 47/19.

882 Sablni, el-Miinteka, 248.

683 Sablni, el-Miinteka, 249.

684 Matiiridi, Te 'vilat, 13/431-434.

@ 0

310



SONUC

Ebl Mansir el-Matiiridi’nin (61. 333/944) Kitdbii't-Tevhid ve Te'vilat isimli
eserleri ile Nireddin es-Sabtni’nin (61. 580/1184) el-Biddye, el-Kifiye ve el-Miinteka
min ismeti’l-enbiyad isimli kitaplarinin detayli olarak referans alindigi ve konuya dair
doktora diizeyinde ilk defa yapilan bu calismada 6nemli sonuglara ulastik. Hanefi-
Matiiridi din anlayisinin akaitten keldma doniisiim stirecindeki kurucu ismi Matiiridi
ile doneminde Buhara bolgesinde otorite kabul edilen Sabini’nin niibiivvetle ilgili
goriislerinin ortaya konulmasi ve mukayesesi, Matiiridi kelaminin anlasilmasina katki
saglayacaktir. Her seyden once Matiiridi ve Sablni’nin niibiivvet savunusu noktasinda
giindeme getirdikleri akli ve nakli delillerin giiniimiizde teolojik bir problem haline
gelen deizmle miicadele etme noktasinda referans olarak goriilebilecegini sdylememiz
miimkiindiir.

Matiiridi mensup oldugu ilmi gelenegin kurucu ismi EbG Hanife’nin
gortslerini akli ve nakli delillerle zenginlestiren ve bu vesile ile otorite olarak kabul
edilen bir alimdir. Sabini ise Matiirid’yi ilmi olarak takip eden ve Matiiridi kelam
ekoliiniin Maveratinnehir Bolgesi’ndeki en 6nemli temsilcilerinden biri olarak itibar
goren bir isimdir. Ancak niibiivvet meselesinde detay olarak nitelendirebilecek
birtakim hususlarda onun zaman zaman Matiiridi’den farkli kanaatler serdettigini
tespit ettik. Bu farklilagsmaya Sabtni’nin beslendigi kaynaklarin ve i¢inde yasadigi
cagimn “Onceliklerinin” farkli olmasinin sebep oldugunu gorditk. Matiiridi’nin
beslendigi ilmi kaynaklar Hanefi gelenek icinde temayiiz eden keldm alimleridir.
Ancak Sabiini; Abdiilkadir Geylani (61. 561/166), Ahmed Yesevi (6l. 562/1166) ve
Ahmed Rifai’nin (61. 578/1182) fikirlerinin karsilik buldugu bir cografyada yasayan
birisi olarak Ebii’l-Hiiseyn en-Nari’den (6l. ?/?), Cilineyd-i Bagdadi’ye (61. 297/909)
kadar cok sayida mutasavviftan istifade etmistir. Bu durum haliyle onun kelami
gorlslerinde ve yorumlarinda farkliliklara sebep olmustur.

Oncelikle belirtmemiz gerekir ki Matiiridi keldm yontemini kullanan ve
eserlerinde ayrintili analizlere yer yeren iyl bir kelamcidir. Buna karsin Sabini,
Hanefi-Matiiridi gelenegin goriislerini genel olarak kabul eden bazen de kendine has
goriisler belirten bir alimdir. Onun eserlerinde kelam yonteminin kullanimi1 ve giiglii
analizler, Ebii’l-Muin en-Nesefi de oldugu kadar 6ne ¢ikmamaktadir.

.....

birisi ahad haberin delil sayilip sayilmayacagi meselesidir. Matiiridi’ye gore Hz.
Peygamber’e atfedilen rivayetlerin kelami konularda delil olabilmesi i¢in miitevatir
olmasi sarttir. Ahad haberler ise iyice arastirilarak kabul veya terk edilmelidir. Sabini,
muhkem ayetler ve miitevatir hadisleri itikadi konularda delil olarak gérme noktasinda
mensubu oldugu Hanefi-Matiiridi kelam anlayisin1 aynen devam ettirmektedir. Ancak
onun Matiiridi’nin itikadi konularda ahad rivayetlere yaklasimindan kismen
uzaklastigini sdylemek miimkiindiir. O, her ne kadar ahad haberler ile amel
edilemeyecegini ifade etse de ahad haberler tek bir kisiden gelen rivayetler olmakla

311



beraber farkli kisilerden aynit manada rivayet edilmesi itibariyla miitevatir sayilmasi
gerektigi kanaatindedir. Bir diger husus ise Sabini’nin melek anlayisidir. Ona gore
seytanlardan birinin Miisliiman olmasi nasil miimkiin ise meleklerden birinin de
seytana doniismesi olasidir.

Miitekellimlerin yasadiklari ¢agin itikadi problemleri ile ilgilenmeleri ve tehdit
olarak gordiikleri ekoller ve inanclar ile miicadele etmeleri kaginilmaz bir durumdur.
Matiiridi ve Sabini’nin eserlerinde kelami anlamda en ¢ok elestirdikleri ekoliin
Mu’tezile oldugunu ¢alismamiz sirasinda tespit ettik. Bu durum Mu’tezile’nin fikirleri
ile miicadelenin hicri 4. ila 6. yiizyillarda devam ettigini gostermektedir. Bilindigi
tizere Matiiridi doneminde Ebii’l-Kasim el-Ka‘bi (6. 319/931) bolgede faaliyette
bulunmaktaydi. Sablinl zamaninda ise Maveraiinnehir’e komsu Harezm bolgesinde
Mu’tezile etkindi.

Matiiridi niibiivvet konusunda en fazla miicadeleyi Berahime’ye kars1 verirken
Sablni’nin, Berahime’nin yaninda Haseviyye ile miicadele ettigini goriiyoruz. Bu
durum Sabini’nin yasadig1 donemde Haseviyye realitesini agik¢a ortaya koymakta ve
kelami tartismalarin merkezinde niibiivvet bahsinin yer aldigin1 géstermektedir. Onun
ifadelerinden Hageviyye nitelendirmesi ile dini naslar yiizeysel olarak anlayan din
anlayislarini kastettigi sOylenebilir. Tarihsel siire¢ icerisinde mezhepler birbirlerini
“Haseviyye” olmakla su¢layabilmistir. Bu ifade belli bir gruba isim olmaktan ziyade
ayetlerin ve hadislerin kendi igerisindeki tutarligina ve akil-nakil dengesine dikkat
etmeyen her donemdeki her bir birey i¢in kullanilabilecek bir kapsama sahiptir.

Calismamizda Matiiridi ve Sablini’nin niibiivvet inancina dair genel olarak ayn1
kanaati paylastiklarin1 saptadik. Her iki miitekellime gére peygamberlerin mucizeleri
vardir ve mucizeler tek basina niibiivveti ispat igin yeterli degildir, bu iddia ile ortaya
cikan kisilerin niteliklerinin ve kisiliklerinin de uygun olmasi gerekir. Aralarinda
ayrim yapilmaksizin tiim peygamberlere iman edilmesi sarttir. Farkli akli istidlaller
kullanmakla birlikte her iki miitekellime gore insanlarin peygamberlere ihtiyaci vardir.
Hz. Muhammed’in peygamberligini ispat i¢in Matiiridi, kissalari, mucizeleri, gayb
haberlerini, immi olusunu ve giizel ahlakini delil olarak kullanirken Sabini Kur’an’da
yer alan itab, uyar1 ve benzeri ayetleri, immi olusunu, gayb haberlerini, kissalar1 ve
neshin caiz olusunu kullanmaktadir. Peygamberlerin sifatlarini her iki miitekellim de
kabul etmekle birlikte miistakil bir baglik olusturmadiklar1 goriilmiistiir. Beser olmak,
akilli ve zeki olmak, giivenilir olmak, vahiy almak, teblig etmek ve ismet sifatlarimni
her iki miitekellim de kabul etmektedir. Matiiridi ve Sablini’ye gore peygamberlik
vehbidir, aralarinda derece farklar1 vardir ve onlarin en Ustiinii Hz. Muhammed’dir.
Peygamberler erkeklerden secilmistir ve sayisini bilemeyiz. Peygamberlerin tamamina
toptan iman etmek gerekir. Her iki miitekkellime goére de peygamberlik Hz.
Muhammed ile sona ermistir. Ondan sonra peygamberlik iddiasinda bulunan kimse ile
tartigmaya girmeye gerek yoktur, dogrudan sahtekar oldugunu sdylemek gerekir.

312



Niibiivvet meselesinde her iki miitekellimin genel anlamda ayni1 kanaatleri
paylastiklarin1 tespit etmekle birlikte ayrildiklart hususlarin da oldugunu gordiik.
Farklilik arz eden konular arasinda en dikkat ¢ekici olan1 Matiiridi’nin peygamberlerin
sifatlart arasinda “sehirli olmak” vurgusudur. Ancak bu nitelik Sablni tarafindan dile
getirilmemekte dolayisiyla kabul edilmemektedir. Bir diger ¢arpici farklilik ise Hz.
Yisuf’un kardeslerinin, Sabani tarafindan peygamber kabul edilmesidir. Ancak boyle
bir iddianin mensup oldugu Matiiridi gelenekte bir karsiligi yoktur. Bir diger dikkat
cekici nokta ise her iki miitekellim nebi-resul ayrimini kabul etmekle birlikte bu
farkliligin sebebi Matiiridi’ye gore teblig vazifelerinin sinir1 sebebiyle iken Sablini’ye
gore aralarindaki derece farkindan dolayidir. Bu farkliligin sebepleri noktasinda 6n
plana ¢ikan husus, her iki miitekellimin beslendikleri kaynaklarin farkli olmasidir.

Niibiivvet inancinda Matiirildi ve Sablni’nin iizerinde en ¢ok durdugu
konulardan biri ismet anlayisidir. Onlara gore peygamberlerin ismet sifat1 vardir ve
ismet iradeyi ortadan kaldirmaz. Sablni’ye gore ona gore ismet sifat1 asla giinah
isleme endisesini yok etmez. lyi ve kotii arasinda kétiiyii tercih etmeyecegi konusunda
da teminat vermez. Peygamberlerin yaptiklar kiiciik hatalara zelle denir ve gilinah
sayllmaz. Onlarin zelleleri bir giinah degil yalnizca daha faziletli olan1 terk etmek veya
kasitsiz hatalardan ibarettir. Matiiridi’ye gore ismet, bi’set oncesini kapsar dolayisiyla
peygamberlerin  giinah islemeleri miimkiin degildir. Sabini’ye gore ise
peygamberlerin bi’set dncesinde giinah islemeleri nadir olmakla birlikte miimkiindiir.
Kur’an-1 Kerim’de peygamberlerin zelleleri olarak bahsedilen fiiller glinah olarak
goriilemez. Ona gore Miisliimanlarin geneli, peygamberlerin yasaklanmis olan seyleri
kasden ve amden islemelerini miimkiin gérmemistir.

Matiiridi ve Sablini ismet sifat1 baglaminda Hz. Adem, Hz. Nah, Hz. ibrahim,
Hz. Lat, Hz. Yakap, Hz. Yasuf, Hz. Msa, Hz. David, Hz. Siileyman, Hz. Y{nus ve
Hz. Muhammed ile ilgili giindeme getirilen hususlara cevaplar verdikleri goriilmiistiir.
Peygamberlerle ilgili 6ne siiriilen glinah ya da hata etme durumlar1 her miitekellim
tarafindan reddedilmektedir. Ancak Hz. Adem’in yasak meyveden yemesi Sabini’ye
gore zelle degil kesin bir hatadir. Ayrica Hz. Daviidd’un Urya ile evlenmesi ve Hz.
Yinus’un kavmini terk etmesi de ona gore hatadir. Hz. Lt ile ilgili 6zel bir baslik
acmamakta Hz. Yun(s boliimiiniin ardindan kisa bir degerlendirme yapmaktadir. Bu
durum, el-Miinteka’da eksik boliim olma ihtimalini akla getirmektedir. Matiiridi’nin
goriisli olarak zikrettigi ancak elimizdeki kaynaklarda yer almayan hususlar dikkate
alindiginda hem Matiiridi kaynaklarin hem de el-Miinteka’ nin bagka niishalari oldugu
izlenimi vermektedir. Bu vesile ile bu alanla ilgili ¢alismalar yapilmasi faydali
olacaktir. Ote yandan Sab{ini’nin niibiivvet meselesinde en ¢ok elestirdigi hatta onlarin
tezviratlarin1 diizeltmek igin eser yazdigi Hasviyye’nin kimler oldugu hususunda
ayrica calisilmasi gerekmektedir. Zira kullanildig1 déneme ve cevreye gore farklilik
arz eden Hagviyye’nin kimler oldugunu tespit etmek zordur.

Niibiivvet anlayislarinin detayli mukayesesi Ek’te verilmistir.

313






KAYNAKCA

Agcakaya, Kazim. Hdkim et-Tirmizi'nin Niibiivvet ve Velayet Teorisi. Istanbul: Marmara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2002.

Ahath, Erding. Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberligi. Ankara: DIB Yayinlari,
2011.

Ahatli, Erding. “Peygamberlik Miihrii”. Sakarya Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 3
(2001), 281-302.

Ak, Ahmet. Biiyiik Tiirk Alimi Matiiridi ve Matiiridilik. Istanbul: Ensar Yayinlari, 2. Basim,
2017.

Akgay, Mustafa. “Kelam Literatiiriinde Peygamber Zelleleri”. Sakarya Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Dergisi 13/ 24 (2011/2), 1-33.

Akdemir, Furat. Fetdnet Sifati Baglaminda Hz. Peygamber’in Ornekligi Meselesi. Ankara:
Ankara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2014.

Akdemir, Furat. “Kur’an Baglaminda Peygamberlerin Sifatlar1”. Diizce Universitesi Sosyal
Bilimler Dergisi 8/1 (2018), 55.

Akkaya Veysel. “Ibnii’l-Arabi’nin Nfir-i Muhammedi Ag¢isindan Hz. Muhammed ve Diger
Peygamberler Arasindaki Iliskilere Bakis1”. Sufiyye 10 (2021), 180-202.

Aliev, Saleh Muhammedoglu. “Hiirremiyye”. TDV Islam Ansiklopedisi. 18/500-501. Istanbul:
TDV Yayinlari, 1998.

Altintas, Ramazan. Hz. Peygamber’in itikadi Sapalar1 Diizeltmesi. Cumhuriyet Universitesi
Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 2 (1998), 250-267.

Altumsik, Mehmet Akif. “ilk Deistlere Gore Deizmin Temel Inanglari”. Dinbilimleri
Akademik Arastirma Dergisi 19/2 (2019), 615-640.

Alusi, Sehdabeddin Mahmad. Rihu’l-medni fi tefsiri’l-Kur’ani’l-azim ve’s-seb’i’l-mesani.
Beyrut: Daru ihyai’t-tiirasi’l-Arabi, ts.

Amidi, Seyfeddin. Gayetii'I-merdm fi ‘ilmi I-keldm. thk. Hasan Mahmid Abdiillatif. Kahire:
Daru’l-kiitiibi’l-ilmiyye, 1981.

Amidi, Seyfeddin. Gayetii’l-merdm fi ‘ilmi’l-keldm. nsr. Ahmed Ferid Mezidi. Beyrut: Darii’l-
Kiitiibi’1-[lmiyye, 2004.

Amidi, Seyfeddin. Ebkdru’I-Efkar fi Usuli’d-Din. thk. Anmed Muhammed el-Mehdi. Kahire:
Daru’l-Kiitiib ve’l-Vesaiki’l-Kavmiyye, 1424/2004.

Askalani, Ibn Hacer. Lisdnii’l-mizdn. nsr. M. Abdurrahman el-Mar’asli. Beyrut: Darii’l-
kiitiibi’l-ilmiyye, 2010.

315



Ardogan, Recep. “Keldmcilara Gore Niibiivvette Erkeklik Sart1”. Kahramanmaras Siitgii
Imam Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 10/19 (2012). 75-104.

Arslan, Ibrahim. “Imam Matiiridi’nin Deist Elestirilere Kars1 Niibiivvet Savunusu”. Keldm
Arastirmalar: 12/2 (2014), 33-54.

99

Aruc¢i, Muhammed. “Nireddin es-Sabiini”.
35/360-361. istanbul: TDV Yayinlari, 2008.

Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi.

Aruci, Muhammed. “el-Kifaye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 25/565-566,
Ankara: TDV Yayinlari, 2002.

Aslan, Abdiilgaffar. Islam’da Peygamberlik ve Yalanci Peygamberlik Olgusu. Ankara:
Arastirma Yaymlari, 2009.

Ates, Abdurrahman. Peygamberlere Isnat Edilen Giinahlar. Istanbul: Cira Akademi Yayinlari,
2017.

Avcl, Metin. Imam Matiiridi'nin Fikirlerinde Ebii Hanife'nin Etkisi. Ankara: Ankara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2018.

Avcu, Ali. Karmatiligin Dogusu ve Gelisim Siireci. Sivas: Cumhuriyet Universitesi Yayinlari,
2008.

Avcu, Ali. “Karmatiler: Ortaya Cikislari, Fikirleri, Edebiyati ve islam Diisiincesine Katkilar1”.
Dinibilimler Akademik Arastirmalar Dergisi 10/3 (2010), 199-246.

Aydin, Abdurrahman. “Fahreddin Rézi ile Elmalili Tefsirleri Baglaminda Nebi, Resill ve
Peygamber Kavramlarina Genel Bir Bakis”. Tokat [Imiyat Dergisi 3/1 (2015), 67-84.

Aydm, Ahmet. “Modern Hukukta ve Hanefi Mezhebinde Oldiirme Tiirlerinin Maddi ve
Manevi Unsurlar Agisindan Mukayesesi”. Mizdnii’'I-Hak Islami Ilimler Dergisi 7 (2018), 13-
42,

Aydin, Emine. Yahudilikte Niibiivvet. Konya: Selguk Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Yiiksek Lisans Tezi, 2010.

Aydin, Fuat. “Ebi Isa Verrak”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 43/59-60. istanbul:
TDV Yayinlari, 2013.

Aydin, Mehmet. Din Felsefesi. izmir: Dokuz Eyliil Universitesi Yayinlari, 1990.

Aydin, Stkrii. “Kur’an Ayetleri Baglaminda “Cin” Algist Hususunda Farkli Yaklasimlar”.
thya Uluslararasi Islam Arastirmalar: Dergisi 7/1 (2021), 289-320.

Aydinli, Osman. Fethinden Sdmdniler’in Yikilisina Kadar Semerkant Tarihi. Istanbul: ISAM
Yayinlari, 2011.

Aydinl;, Osman. “Semerkant”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 36/481. Istanbul:
TDV Yaynlari, 2003.

316



Aydinli, Osman. “Imam Matiiridi’nin Yetistigi Ilmi Ortam ve Semerkant’ta ilim Merkezleri”.
Diyanet Ilmi Dergi 55 (2019), 565-599.

Aygan, Fadil. “Peygamberlik Zincirinin Son Halkas1 Olarak Hz. Muhammed’in Niihiivvetinin
Mahiyeti”. Hz. Peygamber’in Niibiivvetinin Siiresi ve Kapsami Calistayr. ed. Mahmut Cinar.
51-89. Gaziantep: Gaziantep Universitesi Basimevi, 2015.

Aygan, Fadil. “Osmanli Donemi Niiblivvet Literatiirii”. Tiirkiye Arastirmalar: Literatiir
Dergisi 14/27 (2016), 133-174.

Ayni, Bedreddin. Umdetii’l-kari fi serhi Sahihi’l-Buhdri. 20 Cilt. Beyrut: Déaru ihyau’t-
turasi’l-Arab, 2010.

Bagdadi, Abdiilkahir. Mezhepler Arasindaki Farklar. gev. Ethem Ruhi Figlali. Istanbul: TDV
Yayinlari, 9. Basim, 2018.

Bagdadi, Abdiilkahir. el-Fark beyne’l-Firak. thk. Muhammed Osman el- Hust. Kahire:
Mektebetii Ibn Sina, 1988.

Bagdadi, Abdiilkahir. Ehl-i Siinnet Akaidi (Kitabu Usuli’d-din). ¢ev. Omer Aydm. Istanbul:
Isaret Yayinlari, 2016.

Bahge, Kemal. Imam Gazali ve Niibiivvet Anlayisi. Konya: Selcuk Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisti, Yiiksek Lisans Tezi, 2008.

Bakillani, Ebh Bekir et-Tayyib. el-Insaf. nsr. Ahmed Ferid el-Mezidi. Beyrut: yy., 2007.

Bakillani, Eba Bekir et-Tayyib. et-Temhidu’l-evdil ve telhsu’l-edail. thk. Imadiiddin Ahmed
Hayder. Beyrut: Miiessesetii’l Kiitiibi’s-sakafiyye, 1987.

Bakallani, Eba Bekir et-Tayyib. et-Temhid fi 'r-red ‘ale’l-miilhide ve r-rdfizt ve’l-havaric ve’l-
mu tezile. thk. iImadiiddin Ahmed Haydar. Beyrut: 1945.

Bakillani, EbG Bekir et-Tayyib. el-Beydn ‘ani’l-fark beyne’l-mu cizdt ve'l-keramdtve 'I-hiyel
ve’l-kehdne ve’s-sihr ve 'n-narincdt. nsr. Richard J. Mccarthy. Beyrut: yy., 1958.

Baktir, Mehmet. Islam Diisiincesinde Akil (Ehli Siinnet Keldmina Gére). Sivas: Turkuaz
Matbaa, 2013.

Baktir, Mehmet. “Cahiz’mn Niibiivvet Anlayis1”. Cumhuriyet [lahiyat Dergisi 10/2 (2006),
257-268.

Balcy, israfil. Hz. Peygamber ve Gayb. Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 2016.

Baloglu A. Biilent. “Serhu’l-Fikh1’l Ekber Kimindir?”. Islam Inan¢ Esaslart (Fikh-1 Ekber
Serhi). mlf. Eba Mansir el-Matiiridi. istanbul: Bilge Kiiltiir Sanat Yayinlari, 2014.

Barthold, Vasiliy Vladimirovig. Mogol Istilasina Kadar Tiirkistan. ¢ev. Hakki Dursun Yildiz.
Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi, 1990.

317



Bebek, Adil. “Ka’bi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi. 24/27. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2001.

Bebek, Adil. “Kelam Literatiirii Isiginda Mucize ve Hz. Muhammed’e Nispet Edilen Hissi
Mucizelerin Degerlendirilmesi”. Marmara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 18 (2000)
121-148.

Beyazizade, Kemaleddin Ahmed Efendi Bosnevi. Isdrdtii’I-merdm min ibdrati’l-Imam. thk.
Muhammed Zahid el-Kevseri. Istanbul: yy., 1949.

Beyzavi, Nasuruddin. Tevdliu’l-Envar min Metali’l-Enzdr. thk. Abbas Siileyman. Beyrut:
Daru’l-Cil, 1411/1991.

Biger, Ramazan. “Sablini Hayat1 ve Eserleri”. el-Kifdye fi’l-hiddye. mlf. Nireddin es-Sabini.
Ankara: Berikan Yayinlari, 2019.

Bilgili, Ismail. “Hanefi Fikih Medeniyetine Imam Matiiridi’nin Katkis1”. Islam Hukuku
Arastirmalart Dergisi 29 (2017), 399-423.

Bilmen, Omer Nasuhi. Muvazzah flm-i Kelam Ehl-i Siinnet Itikad:. Istanbul: Ravza Yayinlari,
3. Basim, 2017.

Bilgiz, Musa. “Kur’an’da Niibiivvet”. Diyanet Ilmi Dergi 49/1 (2013), 23-46.

Birtini, Muhammed b. Ahmed. Tahkiku ma [i’l-Hind (Biruni’nin Géziiyle Hindistan). gev.
Kivameddin Burslan. Ankara: TTK Yayinlari, 2015.

Bulut, Ismail. “Vahyin Bilimsel Temellendirme Imkan1”. Eskiyeni 47 (Eyliil 2022), 605-638.
https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1125810

Bulut, Mehmet. Ehl-i Siinnet ve Sia’da Ismet Inanci. Istanbul: Risale Yaymlar1, 1991.

Bulut, Mustafa. “Imam  Matiiridi, Hocalar1 ve Ogrencileri”.  Hikmet Yurdu,
Imam Matiiridi ve Matiiridilik Ozel Sayis: 2/4 (Temmuz-Aralik 2009), 137-145.

Buhari. Ahmed b. Muhammed. Kesfii'l-esrar fi serhi Usiili’l-Pezdevi. Istanbul: Sirket-i
Sahafiyye-i Osmaniyye, 1308.

Bozkus, Metin. Anadolu’da Islam ve Mezhepler. Sivas: Asitan Yaymlari, 2011.

Brockelmann, Carl. Térihu’l-Edebi’l-Arabi. 2 Cilt. Misir: el-Hey’etii’l-Misriyyetii’l-Amme
1i’1-Kitab, 1993.

Brockelmann, Carl. Islam Milletleri ve Devletleri Tarihi. ¢ev. Neset Cagatay. 2. Basim,
Ankara: Ankara Universitesi Yayinlar1,1964.

Bulut, Mehmet. “Kelam {lmi Hakkinda Baz: Diisiinceler . Dokuz Eyliil Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 5 (1989), 335-338.

Bulut, Mehmet. “el-Miinteka”, Tiirkive Divanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 32/31-32. Istanbul:
TDV Yaynlari, 2006.

318


https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1125810

Bulut, H. Ibrahim. “Mcize”. TDV Islam Ansiklopedisi. 30/348-351. istanbul: TDV Yayinlari,
2005.

Bulut, H. Ibrahim. “Mucizeler Karsisinda Insanlarin Tutumu”. Diyanet IImi Dergi 40/3 (2004),
125-127.

Biiyiikkara, Mehmet Ali. Cagdas Islami Akimlar. Istanbul: Klasik Yayinlari, 6. Basim, 2016.

Cahiz, Ebli Osman Amr b. Bahr. Resd ilii’l-Cdhiz. nsr. Muhammed Baésil Osman es-Surd.
Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 2013.

Cahiz, Ebi Osman Amr b. Bahr. Hucecii n-niibiivve. thk. Abdiisselam M. Harin. Beyrut:
Mektebeti’1-hilal, 2002.

AAAAAA

Anlayusi. Istanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1997.

Canikli, Ilyas. “Kur’an’a Gére Hz. Peygamber’in Bilgisinin Simrlar”. Tiirkive Ilahiyat
Arastirmalart Dergisi 4/1 (2020), 6-32. https://doi.org/10.32711/tiad.739448

Cevadi, Muhsin. Akil Terazisinde Vahiy ve Niibiivvet. ¢ev. Sedat Baran. Istanbul: Onséz
Yayinlari, 2. Basim, 2017.

el-Cevheri, Ismail b. Hammad. es-Sihdh: Técii’l-luga ve Sthdhu’l-Arabiyye. nsr. Ahmed
Abdiilgafir Attar. 7 Cilt. Beyrut: Darii’l-llm, 1979.

Ceyhan, Mehmet Akif. “Oryantalistlerin Matiiridilik Algisi: Ulrich Rudolph ve Angelika
Brodersen Ornegi”. Eskiyeni 46 (Mart 2022), 31-51https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1017138

Ceyhan Mehmet AkKif. Kur’'an Ayetleri Isiginda Vahiy. Ankara: Ankara Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2016.

Cilac1, Osman. Giiniimiiz Diinyast Dinleri. Ankara: DIB Yayinlar1, 2002.

Corbin, Henry. Islam Felsefesi Tarihi Baslangictan Ibn Riisd’iin Oliimiine Kadar. gev.
Hiiseyin Hatemi. Istanbul: letisim Yayinlar1, 9. Basim, 2013.

Ciircani, Seyyid es-Serif. Serhu’I-mevakif. cev. Omer Tiirker. 3 Cilt. Istanbul: Tiirkiye Yazma
Eserler Kurumu Bagkanligi Yayinlari, 2015.

Ciircani, Seyyid es-Serif. Kitabii 't-Tarifat (Arapga-Tiivkce Terimler Sozliigii). cev. Arif Erkan.
[stanbul: Bahar Yayinlari, 1997.

Ciircani, Abdukahir. Dercii’d-Diirer fi Tefsiri’l-Kur’'ani’l-Azim. thk. Talat Salah el-Ferhan. -
Muhammed Edib Sekir. 4 Cilt. Amman: Darii’1-Fikr, 2009.

Ciiveyni, Imamii’l-Haremeyn. Kitabii’l-Irsad ild kavati ‘il-edillefi usili’l-i ‘tikdd. thk. Ahmed
Abdurrahman es-Sayih. - Tevfik Ali Vehbe. Kahire: Mektebetii’s-Sekafetii’d-Diniyye, 2009.

Ciiveyni, Imamu’l-Haremeyn. Liima u’l-Edille fi Kava'idi Ehli’s-Siinne. thk. Abdiilaziz
[zziddin es-Sirvan. Beyrut: Daru Liibnan, 1408/1987.

319


https://doi.org/10.32711/tiad.739448
https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1017138

Celebi, Ilyas. Isldam Inan¢ Sisteminde Akilcilik ve Kadi Abdiilcebbar. Istanbul: Ragbet
Yayinlari, 2002.

Celebi Ilyas. Islam Inancinda Gayb Problemi. Istanbul: Marmara Universitesi ilahiyat
Fakiitlesi Yayinlari, 1996.

Celebi, Katip. Kesfii z-Ziiniin. ngr. M. Serafeddin Yaltkaya - Kilisli Rifat Bilge. Istanbul:
Istanbul Maarif Matbaasi, 1941.

Celik, Ahmet. “Kelamda Muhalin Anlami ve Degeriyle Ilgili Yaklasimlara Genel Bakis”.
Kelam Arastirmalar: Dergisi 14/2 (2016), 460-479.

Celik, Ahmet. “Itikadi-Ilmi Diialite ve Toplumsal Ahlak”. flahiyat Tetkikleri Dergisi 46/2
(2016), 242.

Cetin, Osman. Tiirk-Islam Devletleri Tarihi. Bursa: Emin Yayinlari, 6. Basim, 2016.

Cetinoglu, Oguz. 115 Soruda Tiirk Alimi Imam Matiiridi, OSuz Cetinoglu nun Ahmet Vehbi
Ecer’le Roportaji. Istanbul: Yesevi Yayinlari, 2015.

Cinar, Bayram. “Islam Kelami1 A¢isindan “Niibiivvet” Kurumuna Cagdas Bir Yaklagim”. Siyer
Arastirmalart Dergisi 10 (2021) 143-176.

Cmar, Mahmut. fmam Sa rani ve Muhyiddin Ibnii’I-Arabi’ye Gére Niibiivvet Inanci. Istanbul:
Ragbet Yayinlari, 2013.

Cift, Salih. “Hatmii’l-Evliya Hakkinda”. Hatmii’l-evliyd. haz. Hakim et-Tirmizi, Istanbul:
Insan Yayinlar1, 2018.

Demir, Hilmi- Tan, Muzaffer. Ehl-i Siinnetin Reislerinden Imam-1 Matiiridi. Ankara: Anadolu
Yayinlari, 5. Basim, 2021

Diyarbekri, Kadi Hiiseyin b. Muhammed b. el-Hasen. Tdrihu 'l-hamis fi ahvali enfesi nefis.
Beyrut: Daru’s-sadr, 2010, 1-2

Dogan, H. Ismail. fmam Matiiridi 'nin Heretik Akimlara Yonelttigi Elestiriler. Istanbul: Diizey
Kitap, 2016.

Diizgiin. Saban Ali. “Deism as a Heterodox Religious Identity with its Historical and
Contemporary Aspects”. Kelam Arastirmalart Dergisi 19/3 (2021).
“https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1016998

Demir, Abdullah. Ebii Ishak es-Saffar’in Keldm Yéntemi. istanbul: TDV Yayinlari, 2018.

Demir, Abdullah. “Farkli Ebi Hanife Tasavvurlari: Fakih ve Miitekellim Hanefiler Ornegi”.
IV. Uluslararast Seyh Sa’ban-i Veli Sempozyumu ed. Cengiz Cuhadar. vd., 1/643-658.
Kastamonu: Kastamonu Universitesi Yaynlari, 2017.

Demir, Abdullah. “Matiiridi Gelen-ekinin Tesekkiil Siirecinin Teorik Temelleri:
Maveraiinnehirli Miitekellim Hanefilerin Din Anlayis1”. Din Felsefesi Agisindan Matiiridi

320


https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1016998

Gelen-Ek-i Klasik ve Cagdas Metinler Seckisi 3. der. Recep Alpyagil. 19-48. Istanbul: iz
Yayinlari, 2016.

Durmus, Ziilfikar. “Islam Diisiincesinde Nebi Resul Ayrimi -Kur’an Baglaminda Elestirel Bir
Yaklasim-". Diyanet IImi Dergi 44/3 (2008), 49-72.

Ebs Hanife, Nu’man b. Sabit. fmam-1 A’zam in Bes Eseri (el-Fikhu I-Ekber). ¢cev. Mustafa
Oz. Istanbul: yy. 1981.

Efendi, Miitercim Asim. Kdmiisu’I-Muhit Terciimesi. ed. Mustafa Kog. Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Bagkanligi Yayinlari, 2013.

el-Hamed, Muhammed b. Ibrahim b. Ahmed. Mustelahat-1 fi kiitiibi 'I-akdid. Riyad: Dar-u Ibnu
Huzeyme, ty.

el-Endeliisi, Ibn Atiyye. el-Muharrerii’l-veciz fi tefsiri’l-kitabi’l- ‘aziz. thk. Abdusselam
Abdusgsafi Muhammed. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l-kiitiibii’1-ilmiyye, 2000.

Eliade, Mircae. Dinin Anlami ve Sosyal Fonksiyonu. ¢ev. Mehmet Aydin Istanbul: Kabalci
Yayinlari, 2015.

Erdogan, Ibrahim Halil. “Metafizik Alemden Cinlerle Irtibatin Imkam Imkansizlig:”.
Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 18/2 (2019), 1953-1969.

Erul, Biinyamin. “Alan Taramasi’nin Panoramasi-Vahy-i Gayri Metliiv Hakkinda Bazi
Miilahazalar ve Bir Elestirinin Elestirisi”. Islamiydt 3/1 (2000), 161-184.

Es’ari, Ebi’l-Hasan. Makalatu’I-Islamiyyin. thk. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid,
Beyrut: Mektebetii’l-asriyye, 1416/1995.

Farabi, Muhammed. el-Medinetii’l-fadila. ter. Nafiz Danisman. Istanbul: Milli Egitim
Bakanlig1 Yayinlari, 1990.

Freyer, Hans. Din Sosyolojisi. cev. Turgut Kalpsiiz. Ankara: Ankara Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Yayinlari, 1964.

Gali, EbG’1-Kasim el-Hasan. Ebii Manstir Matiiridi Hayatiihu ve A 'rdiihu’l-kelamiyye. Tunus:
yy., 1989.

Giig¢ Ahmet. “Siimeniyye”. TDV Islam Ansiklopedisi. 38/132-133, istanbul: TDV Yayinlari,
2010.

Giinel, Mehmet Emin. “Gayb Bilgisi Hakkinda Kur’an’a Aykir1 Yorumlarin Sebep Oldugu
Inang Problemleri”. Necmettin Erbakan Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi 49 (2020),
107-136.

el-Hiyemi, Fatima Yasuf. “Yazarin Hayat1”. Te vildtii’l-Kur’an. Beyrut: Rislatetii’n-Nagir(n,
2004.

Erjan, Kalmahan. /mam Matiiridi’de Peygamberlik. Ankara: Ankara Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2003.

321



Erézdemir Omer Faruk. Kelam Ilminde Ahad Haberin Degeri: Nureddin es-Sabiini Ornegi.
Istanbul: Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2022.

Ersahin, Seyfettin. “Dogu Bati iliskilerinde Oryantalizmin Hz. Muhammed igin Kullandig
Kavramlarin Roli”. Ulisa: Uluslararasi Calismalar Dergisi 2/1 (2018), 61-75.

Fayda, Mustafa. “Ibn Ishak”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 20/93-96. Istanbul:
TDV Yayinlari, 1999.

Fayda, Mustafa. “Abdullah b. Amir”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 1/84-85.
Istanbul: TDV Yayinlar1,1988.

Figlali, Ethem Ruhi. “Bahailik”. TDV Islam Ansiklopedisi. 4/464-46. istanbul: TDV Yaynlari,
1991.

Firuzabadi, Ebii’t-Tahir Mecdiidddin Muhammed b. Ya’kub b. Muhammed. Kdmiisii'l-muhit.
Beyrut: y.y., 1991.

Gazzali, Eb Hamid. el-fktisad fi’l-itikad. haz. Ibrahim Agah Cubukcu. - Hiiseyin Atay.
Ankara: Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Yaymlar1, 1962.

Gazzali, Ebl Hamid. Batmniligin I¢yiizii. gev. Avni Ilhan. Ankara: TDV Yayinlar1, 1993.

Gazzali, Ebt Hamid. el-Miinkiz mine’d’daldl, ¢ev. Hilmi Ungé')r, Ankara: Maarif Basimevi,
1960.

Gilgil, Kenan. Imam Matiiridi ve Niibiivvet Anlayisi. Elaz1g: Firat Universitesi, Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Yiksek Lisans Tezi, 2008.

Golciik, Serafettin. - Toprak, Siileyman. Kelam. Konya: Tekin Kitabevi, 4. Basim, 1998.

Giig, Ahmet. “Siimeniyye”. TDV Islam Ansiklopedisi. 38/132-133. Istanbul: TDV Yaynlari,
2010.

Giil, Muammer. “Islam Iktisadi Gelismesinin Tarihi ve Dini Dinamikleri”. Tarih Okulu
Dergisi 7/17 (2014), 71-106.

Giilverdi, Selim. “Matiiridi’nin Gayb Meselesine Bakis1”. Batman Universitesi Islami Ilimler
Fakiiltesi Hakemli Dergisi 3/2 (2019), 98-121.

Giilverdi, Selim. Islam Diisiincesinde Hatmii’'n-Niibiivve Tasavvuru. Ankara: Ilahiyat
Yayinlari, 2023.

Giinaydin, Fatma. “Ilk Dénem Tefsir ve Hadis Literatiiriinde Ismet Inanci”. Kelam
Arastirmalar Dergisi 15/1 (2017), 1-28.

Giinaydin Fatma. Matiiridi nin Kelam Sisteminde Peygamberlerin Ismeti Istanbul: Marmara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2013.

Halebi, Nireddin. es-Siretii’l-Halebiyye (Insdnii’l- ‘uyin fi sireti’l-emini’l-me 'min. 3 Cilt.
Beyrut: Daru’l-kiitiibi’1-ilmiyye, 2006.

322



el-Halimi, Eba Abdullah. el-Minhdc fi suabi’l-imdn. 3 Cilt. Beyrut: Daru’l-fikr, 1979.
Hamevi, Yakat b. Abdillah. Mu 'cemu’l-Bulddn. Beyrut: Daru’s-sadr, 1977.

Hanefi, ibn Ebi’l-izz. el-Akidetii 't-Tahavi ve Serhi. gev. M. Besir Eryarsoy. Istanbul: Guraba
Yayinlari, 3. Basim, 2017.

Harman, Vezir. “Alatiddin Buhari El-Hanefi’nin Risaletiin Fi’l-itikdd Adli Eseri ve Kelami
Goriisleri”. Kelam Aragtirmalar: Dergisi 13/1 (2015), 141-165.

Harman, Vezir. “Nebi ve Resul Kavramlar Cergevesinde Peygamberligin Dindeki Yeri”.
Cumbhuriyet Ilahiyat Dergisi 18/2 (2014), 45-78.

Harputi, Abdiillatif. Kelam Tarihi. Ankara: Ankara Okulu Yaynlari, 3. Basim, 2014.

Hasirizade Elif Efendi. en-Niru’l-Furkdn fi Serhi Lugati’l-Kur’an. haz. Kog¢, Mustafa. -
Tanriverdi, Eyyiip. 2 Cilt. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2015.

Hizmetli, Sabri. "Karmatiler", TDV Islam Ansiklopedisi. 24/510-514. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2001.

Huseyni, Sadreddin. Ahbdrii’'d-Devleti’s-Sel¢iikiyye. ¢cev. Necati Lugal. Ankara: Tirk Tarih
Kurumu Yaymlari, 1999.

[Than, Mehmet. “Giiniimiizde Hatm-i Niibiivvetle ilgili Bazi Meseleler”. llahiyat Fakiilteleri
Kelam Bilim Dali Sempozyumu. 49-58. Erzurum: y.y., 2001.

Isfehani, Ragib. el-Miifiedat: Kur’an Kavramlar: Sozligii. cev. Abdiilbaki Giines - Mehmet
Yolcu, istanbul: Cira Yayinlari, 3. Basim, 2012.

Isfehani, Ragib. el-/ tikadat. nsr. Semran el-Icli. Beyrut: Miiessesetii’l-esraf, 1988.

Isik, Kemal. Matiiridi nin Inang Sisteminde Iman, Allah ve Peygamberlik Anlayisi. AnKara:
Fiitiivvet Yayinlari, 1980.

Ibn Farek, Eba Bekir Muhammed b. Hasan. el-Miicerred-ii Makalati’s-Seyh Ebi’i-Hasen el
Eg’ari. thk. Daniel Gimaret. Beyrut: Darii'l-Mesrik, 1987.

Ibn Hisdm, Ebi Muhammed Abdiilmelik. Siretii’n-nebeviyye. thk. Mustafa es-Sekka. vd.
Dimesk: Dar-u ibn Kesir, 2005.

Ibn Hiimam, Kemaliiddin. Kitabii’l-miisdyere. ¢ev. Har0n Isik. Istanbul: Kimlik Yayinlari,
2017.

ibn Ishak, Muhammed b. ishak. es-Sireve I-Megdzi, thk. Siiheyl Zekkar. Dimesk: Darueby’l-
Fikr, 1976.

[bn Ishak, Muhammed b. Ishak. Siretu Ibn Ishdk. thk: Muhammed Hamidullah. Fas: Matbaatu
Muhammed el-Hamis, 1976.

323



Ibn Hacer el-Askalani. Fethu 'I-bari bi-serhi Sahihi’I-Buhdri. 13 Cilt. Beyrut: Daru’l-marife,
1959.

Ibn Hazm, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Kitab:. ¢ev. Halil Ibrahim Bulut. Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2017.

Ibn Kutluboga, Zeyniiddin (Serefiiddin) Kasim. Tacii't-Teracim fi Tabakdti’I-Hanefiyye.
Sam: Daru’l-Erkam, 1992.

Ibn Kutluboga, Zeyniiddin (Serefiiddin) Kasim. Hasive ale’l-Miisayere. Istanbul: Cagri
Yayinlar1, 1979.

fbn Manzur, Muhammed b. Miikerrem. Lisanu’l-Arab. Kahire: Matbaatii’s-selefiyye,
1247/1831.

[bn Sina, Eba Ali. Ahvdlii 'n-nefs. thk. Ahmed Fuad el-Ehvani. Paris: Daru Babilon, 2007.

Ibn Yahya, Serhu ciimeli usili’d-din. Istanbul: Siileymaniye Ktp., Sehit Ali Pasa, 1648/2 vr.
18a-168b.

Ibn Sina, Risaleler. ¢ev. Alparslan Agikgeng. - M. Hayri Kirbasoglu. Ankara: Kitabiyat
Yaynlar1 2004.

Ici, Ahmed b. Abdilgaffar. el-Mevdkif fi ilm-i kelam. Kahire: Mektebetii’]-Miitenebbi, ty.

[lhan, Mehmet. “Giiniimiizde Hatm-i Niibiivvetle Ilgili Bazi Kelami Meseleler”. Ilahiyat
Fakiilteleri Kelam Ana Bilim Dali Sempozyumu. 49-58. Erzurum: Bizim Biiro Basimevi, 2002.

Isfahani, Ragib. Tefsir-u Rdgib el-Isfahdni, thk. Muhammed Abdiilaziz Bisuyuni. 5 Cilt.
Riyad: Daru’l-vatan, 1999.

Isfahani, Ragib. el-Miifredat: Kur’an Kavramlar: Sozliigii. ¢ev. Abdiilbaki Giines- Mehmet
Yolcu. istanbul: Cira Yayinlari, 2012.

ISNAD Autif Sistemi. Erisim 06.10.2023. http://www.isnadsistemi.org.tr

KAadi Abdiilcabbar, Ebii’l-Hasen Hemedani. Serhu Usuli’l-Hamse. gev. ilyas Celebi. 2 Cilt.
Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig Yayinlari, 2013.

Kadi Abdiilcabbar, Ebii’l-Hasen Hemedani. Tesbitu deldilu 'n-niibiivve. 2 Cilt. Kahire: Daru’l-
Mustafa, 2010.

Kadihan, Hasen b. Mansir b. Mahmid. Fetevd Kadihan fi mezhebi’l-I’'mami’i-A’zam Ebi
Hanife. ngr. Salim Mustafa el-Bedri. Beyrut: Darii’1-kiitiibi’1-ilmiyye, 2009.

Kadi Iyaz, Misa b. Iyaz el-Yahsubi. es-Sifa bi tarif-i hukuku I-Mustafa. 2 Cilt. Amman: yy.,
1986.

Kandemir, Ahmet Mekin. “Mu‘tezile’de Zorunlu Nedensellik ve Mucize: Tabiat (Tab‘)
Teorileri Cergevesinde Bir Inceleme”. Kelam Arastirmalart Dergisi 18/1 (2020), 31-60.

324


http://www.isnadsistemi.org.tr/

Kahraman, Ahmet. Mukayeseli Dinler Tarihi. [stanbul: Marmara Universitesi Hahiyat
Fakiiltesi Yayinlari, 2017.

Kalayci, Mehmet. Tarihsel Siirecte Esarilik Matiiridilik Iliskisi. Ankara: Ankara Okulu
Yayinlari, 2017.

Karacabey, Salih. “Ulii’l-Azm Peygamberler ve Ortak Yonleri”. Uludag Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 7/7 (1998), 297-313.

Karadasg, Cagfer. “Semerkand Hanefi Kelam Okulu Matiiridilik Olusum Zemini ve Gelisim
Siireci”. Usiil Dergisi 6 (Temmuz- Aralik 2006), 57-100.

Karadeniz, Osman. “Kelamcilara Gére Kur’an-1 Kerim’in ’cAz1 Meselesi”. Dokuz Eyliil
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 3 (1986), 136.

Karaman, Hiiseyin. “Ebii Bekir er-Razi: ilhadin Gélgesinde Bir Filozof”, Islam Felsefesi Tarih
ve Problemler. ed. M. Ciineyt Kaya. istanbul: ISAM Yayinlari, 2013.

Karaman Hayrettin. vd., Kur'an Yolu Tefsiri. 5 Cilt. Ankara: Diyanet Isleri Baskanlhig
Yayinlari, 8. Basim, 2020.

el-Kastallani, Ahmed b. Muhammed. el-Mevdhibii’l-Lediinniyye. 3 Cilt. Kahire: el-
Mektebetii’t-tevfikiyye, 2010.

Kavake1, Yasuf Ziya. XI ve XIl. Asirlarda Karahanllar Devrinde Mavara’ al-Nahr Islam
Hukuk¢ular:. Ankara: Atatiirk Universitesi Yayinlari, 1976.

Kaya, Mahmut. “Eb{i Bekir er-Razi ile Eb( Hatim er-Razi Arasinda Gegen Tartisma”. Islam
Tetkikleri Dergisi. 9 (1995), 52.

Kaya, Veysel. Fahreddin er-Rdzi’nin Matiiridilerle Olan Tartismalar: ve Elestirisi. Bursa:
Uludag Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2007.

Kazanci, Ahmet Liitfi. Cegitli Yonleriyle Niibiivvet Kavramu. Istanbul: Ensar Nesriyat, 2009.

Kazang, Fethi Kerim. “Selefiyye’nin Nas ve Metot Ekseninde Din Anlayist ve Sonuglari”.
Kelam Arastirmalart Dergisi 8/1 (2010), 1-93.

Kefevi, Mahmid b. Stleyman. Ketd ibii a ‘lami’[-ahyar min fukahd’'i mezhebi’ n-Nu ‘mdani’l-
Muptdr. Istanbul: Siilleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 548.

el-Kefevi, Ebid’l-Beka. el-Kiilliyydt. thk. Adnan Dervis - Muhammed Misri. Beyrut:
Miiessesetii’r-risale, 2. Basim, 2011.

Kelabazi, Ahmed b. Muhammed. et-Ta rif li mezheb-i ehli’t-tavsif. Beyrut: Daru’1-kiitiibii’l-
ilmiyye, 20009.

Kilavuz, A. Saim. Ana Hatlaryla Islam Akaidi ve Kelama Giris. istanbul: Ensar Yaynlari,
21. Basim, 2014.

Kilavuz, A. Saim. “Cin”. TDV Islam Ansiklopedisi. 8/8-10. Istanbul: TDV Yayinlar1, 1993.

325



Kilavuz, Ulvi Murat. “ibn Hazm’da Niibiivvet Tasavvuru”. Uludag Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 24/1. (2015), 1-31.

Kilavuz, Ulvi Murat. “Insan m1 Melek mi? Tiirler Arasinda Efdaliyet Meselesine Bir Bakis”,
Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 56/1. (2015), 1-32.

Kirmani, Hamza b. Nasr. Gard ibii t-tefsir ve ‘acd ’ibii’t-te’vil. 2 Cilt. Beyrut: Miiessesetii
ulumi’l-Kur’an, 2010.

Kologlu, Orhan Sener. “Keldm ve Mezhepler Tarihi Literatiiriinde Berdhime”. Uludag
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 13/1 (2004), 159-193.

Korkmaz, Siddik. “Imam Ebsi Manstr el-Matiiridi’nin Hayat1 ve Eserleri”. Dini Arastirmalar
Dergisi 4/10 (2001) 92.

Kotan, Sevket. “Kur’an’1 Anlamada Usiil Uzerine”. Milel ve Nihal. 14/2 (2017), 175-202.

K&ymen, Mehmed Altay. Biiyiik Sel¢uklu Imparatorlugu Tarihi. Ankara: Tiirk Tarih Kurumu
Yayinlari, 2. Basim, 1984.

Kummi, Ali Ibn Babeveyh. Risdletu I-Itikadati’I-Imdamiyye (Sii-Imamiyye 'nin Inan¢ Esaslart).
cev. E. Ruhi Figlali. Ankara: Ankara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Yaynlari, 1978.

Kuresi, Muhammed b. Muhammed. Cevdhirii’l-mudiyye fi tabakditi’l-Hanefiyye. thk.
Abdiilfettah Muhammed el Hulv. Kahire: yy., 1993.

Kutlu, Sénmez. Mezhepler Tarihine Giris. Istanbul: Ensar Nesriyat, 3. Basim, 2013.
Kutlu, Sonmez. Imam Maturidi ve Mdéturidilik. Ankara, Otto Yayinlari, 8. Basim, 2018.

Kutluer, Ilhan. “Ibnii’r-Ravendi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi. 21/179-184.
Istanbul: TDV Yaynlari, 2000.

Kutluer, Tlhan. “Akil ve Itikat. Istanbul: iz Yayincilik, 1998.

Kurtubi, Ebi Bekr b. Ferh. el-Camiu li-ahkdmi’l-Kur’an. g¢ev. M. Besir Eryarsoy. 20 Cilt.
Istanbul: Buruc Yayinlari, 3. Basim, 2005.

Kiigiik, Ahmet. “Medeniyet Tasavvurunun Unsurlari ve Dinamikleri (Kur’an Verileri Isiginda
Bir inceleme)”. Marife. 18/2 (2018), 591-606.

Leknevi, Muhammed Abdiilhalim. Fevaidu’l-Behiyyve fi Teracimi’l-Hanefiyye. Beyrut:
Daru’l-Erkam, 1998.

Makdisi, Muhammed b. Ahmed. Ahsenii ‘t-tekaSim fi ma rifeti’l-ekalim. nsr. Michael Jan de
Goeje. Leiden: E. J. Brill, 1906.

Manastirli. ismail Hakk1. Telhisu’l-keldm ve fi burhanu akaidu’I-Islam. istanbul: Mahmutbey
Matbaasi, 1322.

326



Matiiridi, EbG Mansir. Te'vilati’l-Kur’an. 10 cilt. thk. Mecdi Basellum. Beyrut: DarG’l-
kitabt’l-ilmiyye, 2005.

Matiiridi, Eb0 Mansdr. Kitdbii't-tevhid. ¢ev. Bekir Topaloglu. Istanbul: ISAM Yayinlari,
2003.

Matiiridi, EbG Mansir. Te’vilati’l-Kur’an. thk. Fatima Yasuf El-Haymi. 10 Cilt. Beyrut:
Risaletii’n-nasirin, 2004.

Matiiridi, Eba Mansir. Te vilatii’l-Kur’an Terciimesi. ed. Yusuf Sevki Yavuz. 17 Cilt.
Istanbul: Ensar Nesriyat, 2019.

Matiiridi, EbG Manstr. Islam Inang Esaslart (Fikh-1 Ekber Serhi). ¢ev. Adnan Biilent Baloglu.
- Murat Memis. Istanbul: Bilge Kiiltiir Sanat Yayinlari, 2014.

Maverdi, Ebiil-Hasan Ali b. Muhammed. Aldmii n-Niibiivve. Beyrut: 1994,

Mavil, Kilig Aslan. “Matiiridiler’e Gore Niibiivvetin Imkan1 ve Gerekliligi”. Dergiabant.
(Bahar 2017), 76-88.

el-Mekki, Ebd Talip. el-Hiddye ild buliigi 'n-nihdye. 13 Cilt. Beyrut: yy., 2008.

el-Mizzi, Cemaliiddin Abdurrahman b. Yasuf Ebi-1 Haccac. “Hz. Peygamber’in Mucizeleri”.
cev. Erdogan Koycii. B.U. Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi 1/ 2 (2014), 65-88.

Miislim, Ebi’l-Hiiseyn Mislim b. el-Haccac. el-Camiu’s-sahih. ngr. Muhammed Fuad
Abdiilbaki. Kahire: y.y., 1955-56.

Mukatil b. Silleyman. Tefsiru Mukdtil b. Siileyman. 3 Cilt. thk. Abdullah Mahmud Sehata.
Beyrut: Dar-u ihyau’t-turas, 2002.

Namli, Abdullah. “Niibiivvet Miiessesesi ve Muarizlarin fleri Siirdiigii Bazi Itirazlar”.
Tasavvur Tekirdag Ilahiyat Dergisi 4/2 (2018), 470-504.

Nas, Hasan. “Vahiy-Siret Baglaminda Hz. Peygamber’in Risilet Siirecinde Ilahi Indyet
Ornekleri”. Diyanet [imi Dergi. 57/3 (2021), 785-818.

Narsahi, Ebli Bekr Muhammed b. Ca’fer. Tarihu Buhara. ¢ev. Erkan Goksu. Ankara: Tiirk
Tarih Kurumu Yayinlari, 2013.

Nebhani, Yasuf b. Ismail. Hiiccetiillahi ale’l-dlemin fi mu’cizat-i Seyyidi’l-miirselin. Halep:
Daru’l-felah, ts.

en-Nesefi, Eba’l-Berekat. el-Umde fi’l-Akaid. thk. Temel Yesilyurt. Istanbul: Endiiliis
Yayinlari, 2019.

Nesefi, Eb(’l-Muin. Tebsiratii’l-edille. thk. Hiiseyin Atay. - Saban Ali Diizgiin. Ankara: TDV
Yayinlar1, 2003.

Nesefl, EbG’l-Mu’in. Bahru’l-Keldm. nsr. Veliyyiiddin Muhammed Salih. Dimegsk: Mektebetii
Daru’l-Farfur, 1995.

327



en-Nesefl, Necmeddin. el-Kand Fi Zikri Ulemai Semerkand. nsr. Nazar Muhammed el-
Faryabi. Riyad: Mektebetii’l-kevser, 1991.

Nesefi, Necmeddin Omer. et-Teysir fi't-tefsir. 15 Cilt. haz. Muhammed Coskun. Istanbul:
Tirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig1 Yayinlari, 2019.

Nesefi, Omer. Islam Inancimin Temelleri Akaid. haz. M. Seyyid Ahsen. Istanbul: Bayrak
Yayinlari, 17. Basim, 1995.

Mustafa, Muslihuddin. Ahteri-i Kebir nsr. Kirimli Yasuf Ziya. Dersaadet: Matbaa-i Arif, 1322.
Ocak, Ahmet. Selcuklularin Dini Siyaseti. Istanbul: Tarih ve Tabiat Vakfi Yaynlar1, 2002.
Olgun, ibrahim- Drahsan, Cemsit. Farsca-Tiirkge Sozliik. Ankara: Elhan Kitabevi, 1984.

Onat, Hasan. “Bilim, Bilimsel Yéntem ve Islam/ilahiyat Bilimlerinde (Ulim-i Diniyye)
Yontem Sorunu”, Modern Dénemde Dini Ilimlerin Temel Meseleleri. Istanbul: ISAM
Yayinlari, 2007, 41-56.

Onat, Hasan. “Ibahiyye”. TDV Islam Ansiklopedisi. 19/252-254, istanbul: TDV Yaynlari,
1999.

Onkal, Ahmet. “Ahnef b. Kays”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 2/174. Istanbul:
TDV Yayinlari, 1989.

Oz, Mustafa “Ibn Babeveyh, Seyh Sadtk”. TDV Islam Ansiklopedisi. 19/345-348. Istanbul:
TDV Yaynlari, 1999.

Oz, Mustafa. “Tafdil”. TDV Islam Ansiklopedisi. 39/369-371. istanbul: TDV Yayinlari, 2010.
Ozarslan, Selim. Pezdevi’'nin Kelami Gériisleri. Ankara: DIB Yayinlari, 2. Basim, 2013.

Ozarslan, Selim. “Peygamberlerin Ozelliklerinden Erkek Olmak ve Diisiindiirdiikleri”.
Cumhuriyet Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 10/2 (2006), 109-121.

Ozarslan, Selim. “Sia’min Dini Otorite Anlayisinin  Giiniimiize Yansimalar1”. Kelam
Arastirmalart Dergisi 3/1 (2005), 4160.

Ozdemir, Metin. “Yeni Bir Kelam Projesi Olarak Baglamsal Teoloji”. Islami [limler Dergisi
1-2 (Bahar-Giiz 2009), 23-44.

Ozdemir, Metin. “Mu’tezile’nin Niibiivvet Miidafaas1”. Kelam Arastrmalart Dergisi, 5/1
(2007), 47-64.

Ozen, Siikrii. “Matiitidi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 28/159-165, Istanbul:
TDV Yayinlari, 2003.

Ozervarli, M. Sait. “Usmendi Oncesi Maveraiinnehir Hanefi Kelam Cevresi ve Matiiridilik”.
Alaeddin el-Usmendi, Liibabii’l-keldm. Istanbul: TDV Yayinlari, 2. Basim, 2019.

328



Ozgiidenli, Osman Gazi. “Maveraiinnehir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 8/177-
179. Ankara: TDV Yay, 2003.

Ozgiidenli, Osman Gazi. “Rey”. TDV Islam Ansiklopedisi. 35/40-41. Istanbul: TDV Yayinlar,
2008.

Oztiirk Halil. Sehristdni’'nin Keldmi Gériigleri. Sivas: Cumhuriyet Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2017.

Paksoy, Kadir. “Allah’m Doksan Dokuz Ismiyle Ilgili RivaAyetin Tahlili”. Din Bilimleri
Akademik Arastirma Dergisi 11/1 (2011), 91-111.

Pezdevi, Ebi’l-Yisr. Usulii’l-Pezdevi el-Kdfi fi serhi’l-Pezdevi. nsr. Fahreddin Seyyid
Muhammed Kénit. 5 Cilt Riyad: Mektebetii’r-riisd, 2001.

Pezdevi, Ebii’l-Yiisr Usilii 'd-din. nsr. Hans Peter Linss. Kahire: el-Mektebetii’l-Ezheriyyeli’t-
tiiras, 2003.

Pezdevi, Ebii’l-Yiisr. Ehl-i Siinnet Akaidi. cev. Serafeddin Gélciik. Istanbul: Kaythan
Yayinlari, 1980.

Purayilsah, Abdul Rashid Puthiya. Sah Veliyyullah ed-Dihlevi’nin Niibiivvet Anlayigi. Ankara:
Ankara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2010.

Razi, Eba Bekir. Ruh Saghgi (et-Tibbii r-Ruhdni). ¢ev. Hiiseyin Karaman. Istanbul: iz
Yayincilik, 2019.

Réazi, Eba Hatim. 4 lamu ’n-nubuvve. Beyrut: Daru’s-saki, 2003.

Razi, Fahriiddin. Tefsir-i Kebir (Mefatihu’l-gayb). ed. Ahmet Hikmet Unalmis. 23 Cilt
Ankara: Akgag Yayinlari, 5. Basim, 1989.

Razi, Fahriiddin. Peygamberlerin Masumiyeti. cev. Hasan Fehmi Ulus. Istanbul: ilim
Yayinlari, 1986.

Razi, Fahriiddin. Me alimii usiili’d-din. ¢ev. Muhammet Altaytas. Istanbul: Tiirkiye Yazma
Eserler Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2019.

Sabani, Nareddin, el-Miinteka min ismeti’l-enbiyd. Beyrut: Dar-u ibn Hazm, 2013.

Sabani, Nareddin, Kitabii'I-hiddye mine’I-kifdye. nsr. Fethullah Huleyf, iskenderiye, Daru’l-
mearif, 1969.

Sabani, Nireddin. el-Kifdye fi’l-hiddye. thk. Muhammed ArGc¢i. Beyrut: Dar-u Ibn Hazm,
2013.

Sabani, Nareddin. Matiiridiyye Akaidi. ter. Bekir Topaloglu. Istanbul: Marmara Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yayinlari, 18. Basim, 2020.

Sancar, Faruk. Keldm ve Tasavvuf Agisindan Niibiivvet: Fahreddin er-Razi ve Ibnii’l-Arabi
Ornegi. [zmir: Dokuz Eyliil Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2010.

329



Sansarkan, Yasuf. Ismdililik ve Neoplatonizm: Ebii Ya’kub es-Sicistani Ornegi ed. Demir,
Abdullah. PDF: Oku Okut Yayinlari, 2023.

Sarraoglu, Hasan. Kur’an’da Peygamberlerin Istigfari. Sanhurfa: Harran Universitesi, Sosyal
Bilimleri Enstitiisii, Doktora Tezi, 2018.

es-Sebti. Eb(’l Hasan Ali b. Ahmed. Tenzihu’l-enbiyd. Liibnan: Daru’l-fikru’l-muasir, 1990.

Seffarini, Ahmed b. Salim. Levdimu l-envaru’l-behiyye. 2 Cilt. Sam: Miiessesetii’l-hafikin,
1982.

Sem’ani. Abdiilkerim b. Muhammed. el-Ensdb. nsr. Abdurrahman b. Yahya el-Muallimi el-
Yemani. vd., Haydarabad: Meclis-i Dairetii’l-Osmaniyye 1962.

Sem’ani. Ebii’l-Muzaffer. Tefsirii’l-Kur dn. thk. Ebi Temim Yasir b. ibrahim. - Ebf Bilal
Ganim b. Abbas. 6 Cilt. Riyad: Daru’l-Vatan, 1418/1997.

Serahsi, Ebi Bekr Semsii’l-Eimme Muhammed b. Ahmed b. Sehl. el-Mebsiit. Kahire:
Matbaatu’s-Sa’ade, 1324-1331.

Sezen, Meliksah. Peygamberlerin Vasiflar: ve Ismet Sifati. Istanbul: Siyer Yaynlari, 2019.

Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums (GAS). 5 Cilt. Istanbul: Istanbul
Biiyiiksehir Belediyesi Yayinlari, 2018.

Semerkandi, Alaeddin. Serhu Te vilatii'l-Kur an. Istanbul: Siileymaniye Ktp., Hamidiye, nr.
176.

Semerkandi, Alaeddin. Mizdaniil-usiil fi netd’ici’l-kiil. nsr. M. Zeki Abdiilber Kabhire:
Mektebetii Dari’t-tiiras, 1418/1997.

Sinanoglu, Mustafa. Kitab-1 Mukaddes ve Kur’an-1 Kerim'de Niibiivvet. Istanbul: Marmara
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1995.

Sinanoglu, Mustafa. “Kelamcilarin Ismet Anlayisinin Kur’an Agisindan Degerlendirilmesi”,
Dini Arastirmalar. 3/8 (2000), 163-188.

Son  Peygamber info. Hatm-i  niibiivvet meselesi.  Erisim  05.03.2022.
http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi

Sonmez, Mustafa. “Peygamberlerin Teblig Sifati ve Bu Sifatin Arka Planin1 Olusturmada
Diger Sifatlarin Rolii”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 10/35 (2011), 277-298.

Stiyati, Ebii’l-Fazl Celaliiddin. Liibbii - Liibab fi tahriri’I-Ensdb. Beyrut: Daru’s-sadr, 1431.

Sahin, Mehmet Kenan. “Klasik Kelam Ilmi Tammlar”. Marmara Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi 40/1 (2011), 45-62.

Seybani, Ebli Abdullah Muhammed b. Hasan b. Ferkad el-Hanefl. el-Mebsiit, thk. EbG’l-Vefa
el-Efgani. Karagi: Idaretii’l-Kuran ve’l-Ulami’l-Islamiyye, t.y.

330


http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi

Sehristani, Abdilkerim b. Ahmed. el-Milel ve’n-nihal. 3 Cilt. Kahire, Miiessesetii’l-Halebi,
1431/2010.

Seyhzade, Abdiirrahim b. Ali b. Miieyyed. Nazmu 'I-Ferdid. Istanbul: Fazilet Nesriyat, 2016.

Tabak, Abdurrahim, Imam-1 Matiiridi’de Niibiivvet, Anlayisi. Konya: Selcuk Universitesi,
Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2006.

Taberani, Ebt’1-Kasim. Mu cemu’[-evsat. thk. Ebl Muaz Tarik b. Avdellah b. Muhammed-
Ebi’1-Fazl Abdulmuhsin b. ibrahim el-Hiiseyni. 10 Cilt. Kahire: Daru’l-haremeyn, 1995.

Taberi, Muhammed b. Cerir b. Yezid. Cdmi ‘u’l-beyin ve Tarihu’l-timem ve’l-miiliik. thk.
Ahmed Muhammed $akir. Beyrut: Miiesestu’r-risale, 2000.

Tahavi. Muhammed b. Selame. Serfiu Medni’l-Asar. 5 Cilt. Beyrut: Alemii’l-kiitiib, 1994.

Tasgin, Ahmet. Yezidiyye”. TDV Islam Ansiklopedisi. 43/525-527. Istanbul: TDV Yayinlari,
2013.

Tagkoprizade, Ahmed Efendi. Miftdhu’s-sa ‘dde ve misbdhu’s-siydde fi mevziidti’l-uliim nsr.
Kéamil Bekri-Abdiilvehhab Ebii’n-Nur. Kahire: Darii’kiitiibi’1-hadis, 1968.

Teftazani, Sa’diiddin. Serhu’l-akaid, cev. Talha Hakan Alp. istanbul: Marmara Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Yayinlari, 2017.

Teftazani, Sa’diiddin. Kelam [lminin Maksatlar: (el-Mekdsid). ed. Ahmet Kayli. ¢ev. Irfan
Eyibil. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi Yayinlari, 2019.

Temimi, Takiyyiddin b. Abdilkadir. Tabakdtii’s-seniyye fi terdcimi’l-hanefiyye. thk.
Abdiilfettah Muhammed el-Hulv. 2 Cilt Riyad: Darii’r-Rifai, 1983.

Tirmizi, Hakim. Kitabii Hatmii’l-evliyd. thk. Osman Ismail Yahya. Beyrut: el-Matbaatii’l-
kasiiliyye, 10. Basim, 1965.

Topaloglu, Bekir. “Kitabii’t-Tevhid”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 26/117-119.
Ankara: TDV Yayinlari, 2002.

Topaloglu, Bekir. vd., Islam’da Iman Esaslari. Ankara: DIB Yayinlari, 3. Basim, 2017.

Topaloglu, Bekir. “Te’vilatii’l-Kur’an”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 41/32-33.
Istanbul: TDV Yayinlar1, 2012.

Topaloglu, Bekir. - Celebi, ilyas. Keldm Terimleri Sozliigii. istanbul: TDV Yayinlari, 5.
Basim, 2017.

Topaloglu, Bekir. “Usilii’d-Din”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi 42/217-218.
Istanbul: TDV Yayinlar1, 2012.

Topaloglu, Bekir, “Sabtini Hayat1 ve Ilmi Sahsiyeti”, Matiiridiyye Akaidi. istanbul: MUIF
Yayinlari, 17. Basim, 2017.

331



Tozluyurt, Mehmet. “Ravzatii’l-Cennat fi Usdli’l-I’tikddat Adli Risalenin Aidiyeti ve Igerigi
Konusunda Bir inceleme”. Dergiabant 7/13 (2019), 171-189.

Turan, Osman, Selcuklular ve Islamiyet. Istanbul, Otiiken Yayinlar1, 1999.

Tiirkiye Bahai Toplumu Erisim 02.02.2021 https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-
bahaullahin-ahit-ve-misaki/

Tiimer, Giinay. “Brahmanizm”. TDV Islam Ansiklopedisi. 6/329-333. Istanbul: TDV Yay.
1992,

Ugar, Ilyas. “Ilk Dénem Islam Tarihinde Siradis1 Bir Kadin: Secah ve Peygamberlik Iddias1”.
Bozok Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 18 (2020), 205-228.

Ulug, Tahir. Kitabii't-Tevhid Tevhid Inancimin Akli Temelleri. Istanbul: Ketebe Yaymevi,
2021.

Uludag, Siileyman. Islam 'da Inan¢ Konulari ve Itikadi Mezhepler. istanbul: Marifet Yayinlari,
1992.

Usta, Aydin, Siyasi ve Kiiltiirel Samaniler Devleti Tarihi (943—1005). istanbul: Mimar Sinan
Giizel Sanatlar Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 2003.

Unverdi, Mustafa. “Giiniimiiz Niibiivvet inanc1 Elestirisi”. Hz. Peygamber’in Niibiivvetinin
Kapsami ve Stiresi Sempozyum Bildirileri. ed. Mahmut Cinar vd. Gaziantep: Gaziantep
Universitesi Basimevi, 2015.

Unverdi, Veysi. “Mu’tezile’de Peygamberlerin ismeti”. Dinbilimleri Akademik Arastirma
Dergisi 15/1 (2015), 71-111.

Usmendi, Abdilhdmid b. Hiiseyn. Liibdbii’l-keldm. thk: M. Sait Ozervarl. Istanbul: TDV
Yayinlari, 2. Basim, 2019.

Uziim, Ilyas. “Ebt Ishak Saffar”. TDV Islam Ansiklopedisi 35/462-463. Istanbul: TDV
Yayinlar1, 2008.

Vahidi Ali b. Ahmed b. Muhammed. Tefsiri’l-Basit. 25 Cilt. Riyad: Imadetii’l bahsi’l-ilmi,
2009.

Vakidi, Muhammed. Fiituhu’s-Sam. Beyrut: Daru’l-kitabii’1-ilmiyye, 1997,

Watt, W. Montgomery. Hz. Muhammed Mekke’'de. cev. M. Rami Ayas. - Azmi Yiiksel.
Ankara: Ankara Universitesi {lahiyat Fakiiltesi Yayinlar1, 1985.

Yar, Erkan. “Es’ari’nin Teolojik Goriisleri”. Firat Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi 11/1
(2006), 1-23.

Yavuz, Salih Sabri. Islam Diisiincesinde Niibiivvet. Istanbul: Pmar Yayinlari, 2012,

Yavuz, Salih Sabri. “Kelamda Efdaliyet Meselesi ve Ibn Kemal’in Efdaliyyetu Muhammed
Risalesi”, Dinbilimleri Akademik Dergisi 5/1 (2005), 147-176.

332


https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/
https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/

Yavuz, Yusuf Sevki. “Ilham”. TDV Islam Ansiklopedisi. 22/98-100. Istanbul: TDV Yaynlari,
2000.

Yavuz, Yasuf Sevki. “Niibiivvet”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 33/281-291.
Istanbul: TDV Yayinlar1, 2007.

Yavuz, Yasuf Sevki. “Beyanii Akideti’1-Ustl”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
6/32-33. Istanbul: TDV Yaynlari, 1992.

Yavuz, Yisuf Sevki. “Delailii’n-niibiivve”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. 9/115-
117. Istanbul: TDV Yayinlar1, 1994,

Yavuz, Yisuf Sevki. “Ebi Mansir el-Matiiridi Hayat1”. Te 'vildtii'l-Kur an. Istanbul: Ensar
Nesriyat, 3 Basim, 2017.

Yavuz, Yisuf Sevki. “Kelamda Peygamberlik ve Vahiyle ilgili Kavramsal Cerceve”. Vahiy ve
Peygamberlik. Ankara: Kuramer Yaynlari, 2018. 366-367.

Yavuz, Yasuf Sevki. “Ibn Farek”. TDV Islam Ansiklopedisi. 19/495-499. istanbul: TDV
Yayinlari, 1999.

Yazir, Elmalili Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. haz. Asim Ciineyd Koksal.-Murat
Kaya. 6 cilt Istanbul: Tiirkiye Yazma Eser Kurumu Baskanlig1 Yayinlari, 2022.

Yilmaz, Hayrettin. /mam-1 Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Niibiivvet Anlayisi. Erzurum:
Atatiirk Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Doktora Tezi, 1985.

Yesilyurt, Temel. Cagdas Inang Problemleri. Ankara: DIB Yayinlari, 2017.

Yeprem, M. Saim. Matiiridi’nin Akide Risdlesi Serhi., Ankara: TDV Yayinlari, 2. Basim,
2015.

Yiirekli, Tiilay. Sdmdniler Devleti. Ankara: Anakara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Yiksek Lisans Tezi, 2002.

Yazici, Nesimi. Tiirk-Islam Devletleri Tarihi. Ankara: AUIF Yaymnlari, 1992.

Yildirim, Enbiya. “Hz. Peygamber’in Evren Tasavvuru”. Hadis Tetkikleri Dergisi 4/1 (2006),
69-90.

Yildiz, Hakki Dursun. Dogustan Giiniimiize Biiyiik Islam Tarihi. 14 Cilt. istanbul: Cag
Yayinlari, 1986.

Yilmaz, Hiiseyin. Alevi Siinni Diyalogu. Sivas: Asitan Yayincilik, 2011.

Yurdagiir, Metin, “Islam Diisiince Tarihinde Hatm-i Niibiivvet Meselesi”. Marmara
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 13-14-15 (1997), 303-312.

Yurdagiir Metin. “Hasviyye”, TDV Islam Ansiklopedisi. 16/426-427. Istanbul: TDV Yayinlari,
1997.

333



Yiiceer, isa. “Kur’an’da Nebi ve Resul Lafizlar”. Kelam Arastirmalar: Dergisi 5/1 (2007),
65-86.

ez-Zehebi, Muhammed b. Ahmed b. Osman. Tezkiretii’l-huffdz. 4 Cilt. Beyrut: Dari’l-
kiitiibi’1-ilmiyye, 2012.

Zemahseri, Mahmad b. Omer b. Muhammed. el-Kessdf. ed. Murat Siiliin. ter. Muhammed
Coskun. vd. Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig: Yayinlari, 2018.

334



EK: MATURIDI VE SABUNI’NIN NUBUVVET ANLAYISLARININ MUKAYESELI

TABLOSU

Matiiridi ve Sab{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Mitiiridi

Sabini

Nebi ve resul ayrimi

Nebi ve resul ayridir.

Aralarindaki farkin sebebi teblig vazifelerinin
sinirt ile ilgilidir.

Nakli deliller: el-A’raf stiresi 157 Bakara stiresi 61.
ayetleri

AKli delil: “siddik” ve “sadik”

ornegi

arasindaki fark

Nebi ve resul ayridir. Aralarindaki farkin
sebebi derece farkinda dolayidir.

Nakli deliller: Kasas stresi 30 ve Taha
stiresi 43. ayetler

AKkl1 delil kullanmaz.

Her peygambere mucize verilip verilmedigi

Her peygamberin mucizesi vardir.

Her peygamberin mucizesi vardir.

Mucizenin niibiivvete deldaleti

Mucize, tek basina niibiivveti ispat igin yeterli
degildir. Bununla birlikte peygamberlik iddiasinda
olanlarin  ahlaki yapilarinin  ve
ogretilerin saglamlig1 da 6nemlidir.

getirdikleri

Mucize iddialarinin dogrulugunu ispat i¢in
en 6nemli vasitadir. Iman edenlerin imanini
kuvvetlendirmek veya iman etmeyenlerin
delillerini ortadan kaldirmak igin gelir.
Mucize ile risaletin devamliliginin bir
alakas1 yoktur.

335




Sihir ve mucizenin karistirtima ihtimali

Sihir ve mucize birbiri ile karigtirilmayacak kadar
farklidir.

Goriis belirtmez/eserlerinde gegmez.

Mucizelerin insanlarin ¢calismalart ile
yapilabilecegi iddiast

Miimkiin degildir. (Sarfe nazariyesi)

Gortis belirtmez/eserlerinde gecmez.

Mucizelerin sahte peygamberler eliyle
ger¢eklesmesi

Miimkiin degildir.

Goriis belirtmez/eserlerinde gegmez.

Peygamber olmayan kisilerin elinde mucize
benzeri olaylarin (keramet) ger¢eklesmesi
iddiasi

Mimkiindiir. En giizel 0Ornegi Ashab-1 Kehf
kissasidir.

Goriis belirtmez/eserlerinde gegmez.

Velilerin kerameti

Keramet haktir, mucizeyi destekler.

Keramet haktir. Eger peygamber hak
olmasayd1 ona tabi olan velilerden keramet

goriinmezdi.

Peygamberlere iman

Aralarinda ayirim yapmaksizin tiim peygamberlere
iman etmek gerekir.

Biitiin nebi ve resullere iman etmek gerekir.
Peygamberlerin ilki Hz. Adem sonuncusu
Hz. Muhammed’dir.

336




Matiiridi ve Sabiini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabani

Peygamberligin ispati

Insanlar sosyal bir varlik olarak gesitli diinyevi bilgileri
ogrenmeye muhtactirlar. Insanlar bir kisim bilgilere
dogustan sahip olmadiklar1 gibi sonradan da sahip
olamazlar. Bu bilgiler salt akil ile degil kendilerine
ogretecek bir 6gretici (peygamber) ile elde edilebilir.

Insanlarin bilgisi disginda kalan konular ile gaybi
hususlarin 6grenilmesi i¢in niibiivvete ihtiyac vardir.

Akil, gesitli duygularin etkisine girebilir ve simirli bir
bilgi kaynagidir. Dolayisiyla peygamberlere ihtiyag
vardir.

Peygamberler fiilen mevcuttur ve niibiivvet miinkiri
insanlarin elinde peygamberleri yalanlamaya yarayacak
deliller olmamugtir.

Peygamberlerin hitap ettikleri topluluklarin basima
gelecek akibeti dnceden bildirmeleri. Peygamberlerin
sOyledikleri aynen gerceklesmistir.

Peygamberler yasantilar1 itibartyla bizatihi kendileri
niiblivvetlerinin ispati hususunda delildir.

Allah’tan vahiy almaksizin bilinmesi miimkiin olmayan
durumlar1  bildirmeleri  peygamberligin  ispatidir.
Yeryiiziindeki biitiin varliklarin faydali ve zararli olmas1
bakimindan Allah’in kendisine bildirecegi zatin yani

Insanlarin hayatta kalmas1 ve maslahatina ve zararina
olan geylere erismesi niibiivvet ile miimkiindiir.
sikriinii  eda
niiblivvet gereklidir.

Nimetlerin edebilme noktasinda

Akil, vacip ve miimteni olan1 bilirse de caiz olana
vakif olamaz.

Akla gore miimkiin olana esit hiikiim verir. Aklin bu
ikisini ayirt etmesi icin sonuglara muttali olan bir
beyana (peygambere) ihtiyag vardir.

Insanlarin  akillar1 birbirine esit degildir. Kimi
insanlarin keskin zeka, yeterli akil ve dogru tabiat
sahibi iken kimi insanlar akil kusuru, hatta sefihlik ve
ahmaklik olabilir. Dolayisiyla insanlar arasindaki bu
farklilik seriati (dolayisiyla peygamberleri) zorunlu
kilar.

Allah’in  yarattign zararlh ve faydali cisimler
hususunda aklin onlara tim 6zelliklerine vakif olma

imkani yoktur.

Bir hiikiimdarin tebaasii cezalandirmak istemesi
halinde 6ncelikle uyarmasi gerekir. Eger uyar ve oziir
beyani olmaksizin bir cezalandirma yaparsa, onun bu
uygulamasi elestirilir ve diisiincesizlikle suglanir.

337




Peygamberligin ispati

peygamberlerin mevcudiyetine delildir. Insanlar bunu
tek baglarima bilemezdi. Peygamberlere gonderilen
kitaplarin  iginden ¢iktiklar1 kavimlerin  diliyle
gonderilmesini de ispat-1 niibiivve sayilir.

Insanlar arasi iliskileri diizenleyen sosyal kurallarin
konulmamasi hélinde kavgalar hatta 6liimle sonuglanan
¢ekismeler ¢ikacaktir. Bunun olmamasi i¢in haramlar ve
helaller olmalidir ki bunu da peygamberler getirir.

Insanlarin medeniyet insa etmeleri ancak peygamberler
eliyle gergeklesebilir.

Insanlarin yardim alma ve &giitgiiye bagvurma ihtiyaci
ve nimetlere geregi gibi siikretmenin nasil yapilacagini
sorusu, peygamberlere olan ihtiyaci ortaya koyan akli
delillerdendir.

Insanlarin bilgi kaynag olarak gordiikleri akil ve duyu
organlar1 birtakim arizalara maruz kalabilir. Arizlardan
uzak bir bilgi kaynagi ise ancak peygamberle vasitasi ile
miimkiindiir.

Insan fitrat1 geregi nefsine diiskiindiir. Fitrati onu
nefsine hos gelen seylere cagirir ve onlar1 giizel gosterir.
Aym tabiat sikinti ve yorgunluk veren seylerden de
nefret ettirir. Dolayisiyla gercegi bulmada ve dogruyu
kavramada ona yardimci olacak bir peygambere ihtiyag
vardir.

Aym sekilde Allah peygamber géondermek suretiyle
benzer durumlarin 6niine gecmistir.

Insanlarin akil nimetine ragmen farkli inang ve
diistince tarzlarina sahip olmalari, peygamberlere
siddetle ihtiyac oldugu gercegini ortaya koyar.

338




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Muhammed’in
Peygamberliginin Ispati

Hz. Muhammed’in fiziki yapis1 ve giizel ahlaki
Kur’an-1 Kerim’de yer alan peygamber kissalari
Gelecege yonelik Kur’an’da yer alan ayetler
Hz. Peygamber’in korunacagini bildiren dyetler

Hz. Peygamber’in kendi zamaninda yasanan fakat
onun bizzat sahit olmadigr olaylarin Yiice Allah
tarafindan bildirilmesi

Bir kaynaga sahip olmadan bilgi edinmenin imkéansiz
oldugu biitiin haberler

Resulullah’in iimmi olmasi

Hz. Peygamber’in mucizeleri

Tarihte gelip gecen peygamberlerin niibiivvetini ispat etmek
ayn1 zamanda Hz. Muhammed’in peygamberligini de ispat
etmek demektir.

“Rabbin seni birakmadi ve sana darilmadi” (ed-Duha 93/3)
ayeti Sablni’ye gore Hz. Peygamber’in vahiy ile
konustuguna dolayistyla niibiivvetinin ispatina delil sayilir.

Kur’an’da yer alan itdb, uyar1 ve benzeri ayetler Hz.
Peygamber’in niibiivvetine delildir.

Resulullah’in iimmi olmasi
Peygamber kissalari

Yahudi ve Hristiyanlara kars1 neshin caiz olusu

339




Niibiivvet Meselesi

Peygamberlerin
Sifatlar

Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Matiiridi

Beser olmak

Insanlar diinya ve hayatma dair bilgileri ve ortaya ¢ikan
ihtiyaglarmi peygamberler sayesinde dgrenirler. Insanlarla
hemhal olma, kaynasma ve teblig gorevini ifa etme
bakimindan peygamberlerin insanlardan secilmesi bir liituf
ve ikramdir. Dolayiyla peygamberler insanlardan

sec¢ilmigtir.
Delil olarak kullandig1 ayet ve hadislerden bazilari:

el-Bakara 2/129; el-En’am 6/9; el-A’raf 7/188; et-Tevbe 9/30;
en-Nahl 16/57; Buhari, “Bed'u'l-Halk”, 6; Miislim,
"fman”, 290; Buhari, “Menakib”, 25; Miislim,
“Fedailu's-Sahabe”, 100. Ahmed b. Hanbel, el-Miisned
1/322; Buhari, “Bed'u'l-vahy”, 1, “Bed'u'l-halk”, 6;
Miislim, “Iman”, 252-257

Secilmis olmak
Allah risélet gorevini verecegi kimseler kendisi secer ve
ismet sifati ile korumasi altina alir. Eger peygamberlik
secim yoOntemi liituf ve ihsan degil de hak etme seklinde
olsaydi peygamberlik bir Lituf olmazdi. Delil olarak
peygamberimiz akilli ve zekidir; hak ile batili, Cebrail ile
seytani birbirinden ayirt edebilir.
Kullandig1 ayetlerden bazilar:
el-En’am 6/124; el-Bakara 2/130; el-A’raf 7/144.

340

Sabini

Beser olmak

Hz. Muhammed’in, Kur’an-1 Kerim’de bir beser olarak
tanitilmasini immet i¢in bir rahmettir.

Delil olarak kullandig1 ayet ve hadislerden bazilari:

el-Isra 17/1; el-Kasas 28/31; Taha 20/92-93; el-A’raf
7/143; en-Neml 27/16, 17, 18, 21, 27; Sad 38/36; Sebe’
34/12.

Secilmis olmak

Peygamberler kendi zamanindaki insanlarin en faziletlisi
ve akil ve anlayis bakimindan en iyisi, yaratilis ve ahlak
bakimindan en iyisi, dil bakimindan en fasih konusani ve
en cesuru olmalidir. Ayrica peygamberler risalet
vazifelerini yerine getirmede sorun olabilecek tiim
stfatlardan uzak olmalidirlar.

Delil olarak kullandig1 ayetlerden bazilari:

el-En’am 6/124; Sad 38/47.



Peygamberlerin
Sifatlar

Ismet

Peygamberler giinahsizdir.

Akilli ve Zeki Olmak (Fetanet)

Matiiridi bu madde tlizerinde 6zel bir boliim olusturmaz ve
iizerinde ¢ok fazla durmaz.

Delil olarak kullandig ayet:
el-A’raf, 184.

Dogru Sozlii ve Giivenilir Olmak (Sidk ve Emanet)

Matiiridi bu madde iizerinde 6zel bir boliim olusturmaz ve
gerekli hallerde agiklama yapar. Peygamberlerin haber
verdikleri seylerin aksine bir durumun meydana gelmesi
veya sOylediklerinden daha azinin gerceklesmesi s6z
konusu degildir. Peygamberlerin salih olmasi sidk ve
Onlar higbir
itham etmemislerdir. Hz.

emanet anlamima gelir. zaman Hz.

Peygamber’i yalancilikla
Peygamber’i emin ve adil olarak tanimig ve higbir yalanini

gérmemislerdir.

Vahiy Almak ve Teblig Etmek

elemlerle
sakindirmak ve haz verenlerle miijdelemek peygamberlerin
ortak gorevleri arasindadir Peygamberlerin teblig gérevini
ifa ederken hata etmedikleri hususunda neredeyse icma

Insanlar1 ahirette karsilasmalar1 muhtemel

341

ismet

Peygamberler giinahsizdir.

Akill ve Zeki Olmak (Fetianet)

Peygamberler kendi doneminde yasayan insanlarin en
akillilaridir. Peygamberimiz de akilli ve zekidir; Hak ile
batili, Cebrail ile seytani birbirinden ayirt edebilir

Delil olarak kullandig1 ayet:
Taha, 20/25-36.

Dogru Sozlii ve Giivenilir Olmak (Sidk ve Emanet)

Sabiini’ye gore peygamberler dogru sozlii kimselerdir ve
onlarin dogruluklarina halel getirecek yorumlar isabetli
degildir. Zira peygamberler insanlar i¢in kesin delil
(hiiccet) olmasi i¢in Allah tarafindan gonderilmistir.
Dolayisiyla getirdikleri haberlerin delil olabilmesi igin
sozlerinin kesin olarak dogru olmasi ve gilivenilir
kimseler olmalar1 gerekir.

Vahiy Almak ve Teblig Etmek

Ona gore Peygamberler Allah’in, kendisiyle kullari
orasindaki elgileri ve vahyinin tebligcileridir. Bu sebeple
onlara iman farz olmustur.



vardir. Teblig faaliyeti peygamberlerin sahs1 ve onlarin = Teblig faaliyeti peygamberlerin sahsi ve onlarin yasadigi
yasadig1 donemle sinirlt degildir. Peygamberimizin teblig = doénemle sinirli degildir.

vazifesinin smirt salt duyurudan ibarettir. Peygamberimizin teblig vazifesinin sinir1 salt duyurudan

Peygamberler i¢in takiyye yapmak, kendi hayatlar1 @ ibarettir.

hakkinda endise etseler bile vazifeli olduklari mesaj1 onlara

Peygamberlerin Delil olarak kullandig1 ayet ve hadislerden bazilart:

iletmeden ve bu ugurda onlarla miicadele etmekten
Stfatiary kagimak caiz degildir. Abese 80/7.

Delil olarak kullandig1 ayetlerden bazilari:

el-Maide 5/67; el-Isra 17/53; ez-Ziimer 39/41; ez-Zuhruf,
43/40; el-A’raf 7/6; el-Bakara 2/143; Ibrahim 14/4.

Sehirli Olmak Sehirli Olmak

Matiiridi’ye gore peygamberler sehirlerden segilmistir ve = Boyle bir madde ya da agiklama eserlerinde gegmez.
bu gerekli bir sifattir.

342



Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Peygamberlerin Sayus:

Peygamberlerin  sayisint  bilemeyiz. Peygamberlere
belirtmeksizin inandim demek daha dogrudur.

sayl

Peygamberlerin sayisi ile ilgili kesin bir rakam
sOylemek miimkiin  degildir.  Dolayisiyla
peygamberlerin sayisinin sinirlandirmak dogru
degildir.

Hz. Yisuf un kardeglerinin
peygamber olup olmadigt

Peygamber olduklarina dair bir agiklamas1 yoktur.

Hz. Yisuf’un kardesleri peygamberdir.

Peygamberligin Vehbiligi

Cenab-1 Hakk’1n “el-ekram” (s_S¥!) olmasi, peygamberligin vehbi
oldugunu kesin olarak ispatlar. Peygamberlik kesbi bir hal
olsaydi, bunu elde etmek isteyen kimseler arasinda bir yarig
olacagt gibi diger insanlarin engellemeleri sebebiyle
peygamberler sahip olduklari makama ulagsamazlardi.

Peygamberlerin  se¢imi  noktasinda  Sabini
ayrintili tartigmalara girmez. Risalet makami
beserin ulasabilecegi en yiiksek makamdir. Allah
kimi peygamber kilacagini daha iyi bilir.

Peygamberler Arasinda
Ustiinliik Meselesi

Peygamberler diinyada ve ahirette derece itibariyla birbirlerinden
farkl1 olacaktir. Allah kendi katinda peygamberlerin bazilarini
derece, mertebe ve kiymet bakimindan dstiin kilmstir.
Peygamberler arasinda iistiinliik mucizelerde, delillerde, menzile

ve kiymet bakimindan kendilerinde, siikretme ve sabretmede olur.

Sablni, peygamberlerin nebi ve resul olmalari
itibariyla derece farklarinin oldugu
kanaatindedir.

Hizir’in peygamber olup
olmadig

Nebi ya da resul demekten imtina eder. Hizir adi Kur’an’da
gecmez. Onlarin Hizir ve Yusa olup olmadiklarii 6grenmeye
ihtiyacimiz yoktur. “Abd” diye gectigine gore Oyle demek
yeterlidir.

Nebidir. Ancak “abd” demek daha uygun
olacaktir.

343




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Ulii’l-azm
Peygamberler
Meselesi

Uli’l-azm peygamberler vardir ve birtakim 6zellikleri
sebebiyle buna layik goriilmiislerdir. Ulii’l-azm
peygamberler Hz. Nth, Hz. ibrahim, Hz. M{isa ve Hz. Isa
ve Hz. Muhammed’dir. Hz. Nah, Hz. Ibrahim, Hz.
Yakup, Hz. Yasuf ve Hz. Misd’'nin uli’l-azm
peygamberler oldugunu sdyleyenler de vardir.

Sabtni ulii’l-azm peygamberler meselesine dair eserlerinde
aciklamalara yer vermez/gerekli gormez.

Hz. Muhammed’in
Diger
Peygamberlere
Ustiinliigii

Allah, Hz. Muhammed’i biitiin insanlara peygambere
olarak gondermek ve gegmis ve gelecek gilinahlarimi
bagislamakla diger peygamberlerden {istiin tutmustur.

Diger peygamberlere verilen mucizelerin benzeri Hz.
Muhammed’e verilmistir.

Peygamberimiz =~ peygamberlerin  efendisidir, = nebilerin
sonuncusudur ve mahlikatin en istiinlidiir. Cennete ilk giren
peygamberimiz olacaktir.Peygamberimizin hem zahiri hem de
batini ayiplar1  Allah’in  kendisine verdigi ismeti ile
temizlenmistir. Allah onu sereflendirmis ve herkese istiin

kilmistir.

Allah’in, kullarina peygamberimiz
getirmelerini emretmesi peygamberimizin
peygamberlerden iistiin olduguna isaret eder.

icin salat ve selam

diger

Peygamberimizin iistiinliigiinii idrak etmeye gii¢ yetirilemez.
Insirah stiresi Hz. Muhammedin iistiinliigiiniin acik delilidir.

Salat ve selam ile amilmak Hz. Peygamber’in,
peygamberlerden tstiin oldugunun delilidir.

diger

344




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Peygamberligin Sona
Ermesi (Hatm-i Niibiivve)

Kur’an-1 Kerim’de Hz. Muhammed nebilerin sonuncusu olarak
nitelendiriliyor oldugu hélde niibiivvetin devam ettigini soylemek,
peygamberlik iddiasinda bulunmak ya da birisine niiblivvet isnad
etmek iizerinde konusulmaya bile degmeyecek bir konudur.

Ahzab 33/40 ayeti tek basina hatm-i niibiivve i¢in yeterlidir.

Peygamber gonderilmesinin bir ihtiyaca binaen olur ki artik bu ihtiyag
ortadan kalkmustir.

Hz. Peygamber’in esleriyle baskalariin ebedi olarak evlenmesinin
yasaklanmas1 ve seriatinin neshedilmemesi peygamberligin sona
erdiginin delilidir.

Sablni’ye gore Hatm (281) kelimesinin
anlami, peygamberimizin  gelisi ile
peygamberligin  Dbitisi Bagka
peygamber gonderilmez.

anlagilir.

Hz. Peygamber’in hadisleri de hatm-i

niiblivve meselesini teyit eder.

Peygamberlik Iddiasinda
Bulunan Kimselere Karsi
Yapilmasi Gereken

Tartigmaya girmek gereksizdir, dogrudan yalanlamak gerekir.

Tartismaya girmek gereksizdir, dogrudan
yalanlamak gerekir.

Peygamberler ve Gayb
Meselesi

Gayb, duyularla veya akilla bilinmeyen ancak haberle bilinendir.

Hz. Peygamber’in ve diger biitiin peygamberlerin Allah’in kendilerine
bildirdikleri haricinde gaybi bilmeleri miimkiin degildir. el-En’am
6/50; Had 11/31; en-Nahl 16/77; Yusuf 12/86.

Peygamberlerin gaybi bilmesi gibi bir durum
s6z konusu degildir.

Peygamberlerin yasadigi endise, korku ve
hiiziin gibi durumlar gaybi bilmemelerine
delildir.

345




Matiiridi ve Sabiini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabani

Peygamberlerin Erkeklerden
Secilmesi

Yisuf 12/109 ayetindeki (Y, Y1) ifadesi, peygamberlerin
erkeklerden secildiginin delilidir.

Kur’an-1 Kerim’de adi gecen kadinlar (Hz. Meryem, Hz.
Miisa’nin annesi) onlarin nebi olduklar1 anlamini tagimaz.

Kadinlardan peygamber segilmemistir. “Bizim
indimizde, kadin olus, peygamber gonderilmeye

engel teskil eder.”

Peygamberlik hak dine davet icin ortaya atilmayi
gerektirirken  kadinhik  Ortlinmeyi  gerektirir.
Dolayisiyla kadinlar i¢in uygun degildir.

Peygamberlerin erkeklerden se¢ilmesinin bir hikmeti
oldugu gibi kadinlardan se¢ilmemesinin de bir sebebi
vardir.

Kadmlarin imamlik, emirlik, saltanat ve kadilik i¢in
uygun olmadiginda icma vardir.

Cinlerden ve Meleklerden
Peygamber Segilip
Secilmedigi Meselesi

Bu konuda ii¢ farkli kanaat oldugunu ifade eder ancak
kendi goriigiinii net olarak belirtmez. En’am sfresi 135.
ayete dair yorumlari, cinlerden peygamber gelmedigini
ima etmektedir.

“De ki, eger insanlar ve cinler bir araya toplansa” ayeti
peygamberimizin hem insanlar hem de cinlere peygamber
olarak gonderildigini ispat eder.

Sabilini’nin bu konuya dair eserlerinde herhangi bir
goriig yer almaz.

346




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabiini

Peygamberlerin Ismeti

Ismet, Allah’in peygamberlerini daima hayir islemeye
sevk eden ve kotii fiiller yapmaktan alikoyan bir liituftur.
Peygamberlerin hata yapmay1 diisiinmiis olmas1 veya
boyle bir seyi aklina getirmesi ihtimali asla yoktur.

Peygamberlerin giinah isleme ihtimalleri yoktur. Aksi
kabul edilirse peygamberlerin yalan sdylemelerini de
kabul etmek gerekir. Bu durumda onlarin getirdigi
haberlerin dogru mu yalan mu oldugu hususunda
tereddiit edilirdi ve getirdikleri haber bilgi vasitasi
olarak kabul edilmezdi.

Peygamberlerin bi’set dncesinde giinah islemeleri nadir
olmakla birlikte miimkdiindiir.

Ismetin Gerekliligi

Ismet gibi iistiin vasiflar peygamberlerin Allah’m elgisi
olduklarmmin delilidir. Zira kural geregi el¢i kendisini
gondereni temsil etmektedir.

Miisliimanlarin ~ ¢ogunluguna  goére  niibiivvetin
gerekliliklerindendir. Ismet vahiyde zayif diismemek
i¢in zorunludur.

Ismete Delil Sayilan Ayetler

el-A’1a, 87/7-8; ez-Ziimer 39/66; el-Fetih 48/2, 17; el-isra
17/73-75; en-Nisa 4/65, 80; el-Ahzab 33/36, 70; Al-i
Imran 3/79, 132, Nisa 4/13, 14, 69, 80; el-Maide 5/92, el-
Enfal 8/20, 24; en-Nir 24/52, 54; Muhammed 47/33; el-
el-Hucurat 49 /14; et-et-Tegabiin 64/12; Al-i Imran 3/79;
el-Bakara 2/37; el-A’raf, 7/23, 89; Had 11/47;, Taha
20/122; Sad 38/24; ez-Zariyat 51/54; el-A’1a 87/7-8; el-
En’am 6/15, 52; ibrahim 14/35.

el-Fetih 48/2; Ibrahim 14/35; ed-Duha 93/7; en-Nisa
4/165; Yusuf 12/24.

Peygamberlerin
Hatalarini/Giinahlarini
Arastirmak

Hz. Peygamber’in giinahlarimi arastirmak ve onun ne
giinah igledigini ve hangi kusuru yaptigini tespit etmeye
calismak caiz degildir.

Eserlerinde bu konuda agiklamalara yer vermez.

347




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabiini

Peygamberlerin Magfiret Talebi

Masumiyet korkuyu gidermez. Dolayisiyla
peygamberlerin magfiret talep etmesi normaldir ve giinah
isledikleri anlamina gelmez.

Ug sebep vardir: Birincisi ismetin devam etmesi.
Ikincisi istigfar aslinda bir ibadet makamu
olmast. Ugiinciisii ise bir giinahin ardindan degil,
makamlarmin yiiceliginin geregi olarak magfiret
talep eetmeleridir.

Peygamberlerin Kur’an-1 Kerim'de
Bahsedilen Hatalar

Bunlara zelle denir. Ona gore peygamberlerin ‘giinahlart’
bizim gilinahlarimiza benzemez, ¢iinkii onlarin isledigi
hata, mibah olan bir fiili yapmaktan ibarettir. Ancak
onlara yine de bu yasaklanmuistir.

Kur’an-1 Kerim’de yer almasinin dort hikmeti vardir:

1. Hz. Muhammed’in peygamberligine delil olmas1

2. Insanlarin stnanmasi

3. Insanlar kusur islediklerinde ve hata ettiklerinde
Rablerine karsi nasil davranacaklarini bilmeleri

4. Kigiik giinah iglemenin Allah’mn dostlugunu yok
etmedigi ve imandan ¢ikarmadigi bilinmesi

Zelle, peygamberlerin kasten veya ihtiyaren
degil de unutarak isledikleri hatalara denir.

Zelle daha faziletli olani terk ederek daha az
faziletli olam1 tercih etmektir. Bize gore
Matiiridi’nin miibah olam1 yapmaktan ibarettir
tanimu ile kastettigi de budur (Yazar).

Ismet iradeyi ortadan kaldirir mi?

Ismet sifat1, yasak bir fiilin yapilmasina engel olmaz.

Ismetten sonra imtihan ortadan kalkmaz.

Niibiivvet Oncesi Ismet

Peygamberler niiblivvetten Once kasten gilinah

islemekten, kiifre diismekten, kiigiik de olsa onur kirici
fiilleri islemekten korunmuslardir

Ummetin ¢ogunlugu peygamberlik &ncesi ve
sonrasinda ismet sifatinin varligini kabul eder.

348




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Ismet ihtiyara baglh midir?

Peygamberlere ismet sifatina sahip olduklari agikca bildirilmemistir. Tam
aksine onlar, helak edilme gibi durumlara diisme korkusu tasimislardir.

Ismet, giinah islemeye engel olan
bir ozellik olsayd: ilahi emir ve

Peygamberlerden sddir olan
zellelerin giinah olarak
degerlendirilip
degerlendirilemeyecegi

Bu durum peygamberler ismet sifatina sahip olduklarimi bilmemekte | yasaklarin manasiz olmasi
ancak davranislari ile ismet sifatini tagidiklarini gostermektedir. gerekirdi.
Zellelerin glinah olarak degerlendirilmesi miimkiin degildir. Bunun | Zelle daha faziletli olam terk

gerekeeleri sunlardir: Birincisi bahsi gecen davranislarin bir kisminin
peygamberlere ait olmadigini veya iyi analiz edilirse aslinda giinah
olmadig1 anlasilacaktir. Ikincisi bu davranislar kasten yapilmamistir.
Ucgiinciisii peygamberlerin her seyi akillar1 ile ¢dziimleme imkanlari
yoktur. Dolayistyla mezkiir davraniglar, bi’set 6ncesinde gergeklesmis ve
giinah oldugu bilinmemektedir. Dordiincii olarak ise yapilan hatalar bir
inancin tezahiirii olarak ortaya konmus bir davranis olmayip ilgili olay ve
zamanla sinirl olmasi itibariyla glinah sayilmasi miimkiin degildir.

Peygamberlerden sddir olmasi miimkiin olmayan ve giinah olarak
degerlendirilebilecek her tiirli yorum, yanlistir, hatalidir ve haddi
agmaktir.

ederek daha az faziletli olani1 tercih
etmektir. Dolayistyla glinah olarak
degerlendirilemez.

349




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabiini

Miifessirlerin ismet sifatin1 zedeleyecek yorumlarini, “Bu
¢irkin bir sozdiir; Adem ve Havva hakkinda séylenmesi
¢irkindir”, diyerek elestirir. Hz. Adem ve Havva ile ilgili
giinaha diistiiklerini sdylemek suretiyle peygamberlerin
giinah iglediklerini ima eden yorumlar isabetsizdir.

Hz. Adem ile ilgili hususlara el-Miinteka’da deginmez. Ancak
el-Kifiye isimli eserinde Hz. Adem’in yasak meyveden
yemesini zelle degil hata olarak goriir.

Hz. Adem Bilakis peygamberler giinah islemekten masumdurlar.
Hz. NGh’un inanmayan oglu icin Allah’a yalvarmasi | Sablini’ye gére Hz. Nith’un daveti kafiri yanina ¢agirma degil,
tizerine Allah’in onu uyarmasi1 Matiiridi’ye gore glinah | iman etmeye davet etme ve sonrasina gemiye binme izni
degildir. Ona gore Nah’un oglu goriintiste babasina | vermedir.
muvafakat eden biri idi. Ancak kalbinde neyi sakladigim
babasit bilmiyordu. Dolayisiyla Hz. Nh oglunun

Hz. Niih

gorlinlisiine gore Allah’tan talepte bulunmustur ki bu
durum, peygamberimize ve ashaba zahiren uyan
miinafiklarin durumuna benzer.

Hz. Ibrdhim

. Hz. Ibrahim’in kavmi ile yasadig1 tartismalar sonrasinda
“yalan” soyledigi iddiasi kesinlikle dogru degildir.
Miifessirlerin “Ibrahim ii¢ yalan sdylemistir” seklindeki
sozlerinin asli yoktur. Allah’in iginde bulundugu duruma
gore yalan sdyleyebilen birini se¢mesi ve risalet gdrevini
tevdi etmesi miimkiin degildir.

Hz. ibrahim’in “Biiyiik put yapmistir” soziinii degerlendiren
Sabini, putlar kirmay1 inkar etme ya da korkuyla sdylenmis bir
s0z degil aksine putlara tapanlarin yanlhisligini ortaya koymak
icin iradesi ile sOylenmis bir sozdiir.

350




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Ibrahim’in Allah
arayist ve gezegenleri Rab
kabul ettigi iddiast

Hz. Ibrahim’in “Allah’1 arayis1” olarak ifade
edebilecegimiz yildiza, Ay’a ve Giines’e “Rabbim
budur!” demesinin giinah olarak degerlendirilip
degerlendirilemeyecegi meselesinde makul olan
yorum, Hz. ibrahim’in o sirada miimin oldugu ve
Rabbini gergek anlamda bildigi, ama kavminin
kendisine daha c¢ok gilivenecekleri ve daha
yaklasacaklar1 diisiincesiyle onlarin arzularma tabi
imis gibi goriindiigli ve boylece onlar1 tedricen
alistirmaya calistigi seklindeki yorumdur

Bu ayetin yorumunda isabetli goriigiin Matiiridi’ "nin kanaati
oldugunu belirtir. Ona gére bu hususta diger bir yorum ise
sudur: “Haza Rabbi” ifadesi “Bunu Rabbim yapt1” demektir.
Bu s6zde izmar yapmaktir. “Kodye sor” ayetinde oldugu gibi

“Koyliiye sor” anlami vardir.

Gezegenlere bakmak kesf maksadiyla yapilmistir.
(Tasavvufi etki). Onun bakisi ibret almak i¢indir.

Hz. Ibréhim’in hasta

degilken hastayim demesi

Hz. ibrahim’in hasta degilken hastayim demesinin
yalan olarak goriiliip goriilmeyecegi dolayisiyla
ismet sifatina halel getirip getirmedigi meselesine
gelince,  Matiiridi giinah
degerlendirilecek bir seyin olmadigi kanaatindedir.

burada olarak

Ona gore burada Hz. Ibrahim ben hasta olacagim
demek istemistir.

Sablini, Zahiriler’in “Ben hastayim” s6ziinii ger¢ekte hasta
gibi yorumladiklarini s6yler ve bu yorumun uzak bir yorum
oldugunu belirtir. Peygamberlerin s6zleri ve fiillerinin vahiy
ile belirlendigini Matiiridi’ye nispetle dile getirerek, onlarin
putlar hakkinda ve hasta oldugu degerlendirmelerin
peygamberlerin haline bu durum uygun olmayacagini
sOyler.

Hz. Ibrdhim’in Lit kavmini
helak icin gonderilen
melekler ile tartismasi

Hz. Ibrahim’in LGt kavmini helak igin génderilen
melekler ile tartismasinda hata olacak bir durum
yoktur. Meleklerin hitab1
hususidir. Dolayisiyla soru sormasi yadirganmaz.

umumi fakat mana

Eserlerinde bu konuda agiklamalara yer vermez.

351




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Ibréhim’in babasi icin
istigfarda bulunmasi

Hz. ibrahim’in babasi i¢in istigfarinin gerceklesmesi
miimkiin degildir. Hz. Ibrahim’in bir miisrik i¢in
istigfarda bulunmanin helal olmadigimi bilmemesi
diisiiniilemez. Bunun helal olduguna inanan kimse
Miisliiman olamaz.

Hz. Ibrahim’in yaklasimi aileye karsi hiisn-ii muasere
gergevesinde ele alinmalidir. Kafir babalar i¢in onlarin
magfiret istemeleri normaldir ve biliyoruz ki Allah onlar
affetmemistir. Hz. Ibriahim babasinin iman edecegini
umut ederek magfiret talep etmistir.

Hz. Ibréhim’in “Beni ve
ogullarimi putlara
tapmaktan koru” demesi

Hz. Ibrahim bu talebi kendisi igin degil, kendisinden
sonra gelecek nesiller icin istemis olabilir. Ayrica
ismet sifati, peygamberlerin talepleri ve niyazlarina
baglidir.

Hz. Ibrahim ve ogullar1 masumdur, biiyiik kiiciik giinah
islemezler. Fakat bu aciklama Allah’a minnet ifadesidir.

Hz. Ibréhim’in “Rabbim
oliileri nasil dirilttigini bana
goster” demesi

Siipheden bahsedilemez. Hz. Ibrahim aslinda
ihtiyact olmadig1 halde iginden gelen duygu ve

diisiince ile daha fazlasini talep etmistir.

Burada bir slipheden bahsedilemez. Zira ayetin
devamindaki ‘Kalbim mutmain olsun diye’ ifadesinin
bunun delilidir.

Hz. [brahim’in alti yerde
valan soyledigi iddiast

Kabul edilmesi miimkiin degildir. Peygamberler
giinah islemezler.

Peygamberlerin sozleri ve fiilleri vahiy ile belirlenir.
Bahsi gecen sozleri zahiren anlamak hatadir.

352




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Liit'un “Iste kizlarim”

sozii ile neyi kastettigi
meselesi

Bes ihtimal siralar:

Lat kavminin  kizlarim1  kastetmistir.  Ciinkd
peygamberler kavminin babasi hitkmiindedir.

Kendi kizlarini nikdhlamalari i¢in bir ¢agr olabilir.

Misafirlerine karsi onlarin yapmaya niyetlendikleri
fiillin ¢irkinligini géstermek i¢indir.

Hz. Lat'un kavmi nezdinde zina ettiklerine dair
yaptig1 bir gonderme olabilir.

Her ikisi de helal olmasa da biri digerine gore daha hafif
oldugu i¢in o s6zii sOylemis olabilir.

Matiiridi bunlardan hangisine katildigini belirtmez.

Hz. Lt ile ilgili 6zel bir baglik agmamakta Hz.
Yunis boliimiiniin ardindan kisa bir degerlendirme
yapmaktadir. Bu durum, el-Miinteka 'da eksik bolim
olma ihtimalini akla getirmektedir.

353




Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabiini

Hz. Ydkub 'un ¢ocuklart arasinda
aywrim yaptigi iddiast

Iddialarin tespiti miimkiin olmamakla beraber ¢ocuklar
bazi emareler hissetmistir. Bir babanin ¢ocuklarindan
birine, digerlerinde olmayan bir 6zellik gordiigiinde,
cok sefkat ve yakinlik géstermesinde bir beis yoktur. Bu
durum insani bir davranigtir ve glinah degildir.

Eserlerinde bu konuda agiklamalara yer vermez.

Hz. Yisuf’u kira gotiirmek isteyen
cocuklarina soyledigi ‘Onu kurt
yer diye korkuyorum’ sézii

Allah’tan gelen bir bilgi ve vahiy olmadan onun bdyle
bir sey sdylemesine ihtimal yoktur. ismet sifati asla
korkuyu yok etmez aksine arttirir. Dolayisiyla insani bir
korku ile sdylemistir. Bu olsa olsa bir kinayedir. Hz.
Yakub kendi bolgesinde ¢ocuklar i¢in kurtlarin zarar
vermesinden korkuldugu i¢in “onu kurt yer diye
korkuyorum” demistir.

Hz. Yakup’un ‘‘Onu kurt yer diye korkuyorum’
demesine degil, ¢cocuklarin oyun ve eglenceye
gitmelerine neden izin verdigini ele alir. Hz.
Yisuf'un eglenmek veya oynamak ig¢in izin
aldigma dair bir delil yoktur. Ikincisi diger
cocuklar da oyun ve eglence yapmadi aksine
onlar ok atma ve kosu yaptilar ki bu da miibahtir.

Hz. Yisuf’un Ziileyha'ya arzu
duyup duymadigr meselesi

Bir peygamberin giinah islemesi, iglemek istemesi ya da
islemek iizere harekete gecmesi s6z konusu olamaz. Hz.
Yisuf’un ‘kadimi arzuladigi ve eyleme doniisecek bir
fiil yaptig1’ seklindeki yorumlarin hepsi hurafedir ve
aslt yoktur. Yasuf da onu arzulad1” mealindeki climle ii¢
anlama gelebilir. Birincisi aklina gelen bir arzulama
olabilir ki sorumluluk gerektirmez. Ikincisi sanki onu
Kadim
Oldiirmenin helal olmadigina dair Rabbinin isaretini

Oldiirmeyi  arzulamistt manasima  gelir.
gordii ve vazgecti. Ugiinciisii Rabbinin uyar1 ve isaretini
gormeseydi onu arzulayacakti ama arzulamadi. Hz.
Yasuf’un kadimi arzulamadigimin delili ayn1 surenin 32.

ayetinde gegen ““...Fakat o, iffetini korudu...” ifadesidir.

Hz. Ylsuf Zileyha’ya meyletmedi. Aksine o
kagti.

Ysuf ve Ziileyha birbirine meyletti” demek caiz
degildir. Hem akil hem de kitap bunu reddeder.
Kadimlarin “Hasa! Biz onun kétiiliik yaptigini
bilmiyoruz” demeleri, Azizin esi “Simdi hak
ortaya cikti. Gergek su ki meyleden benim”
dedigine gore Hz. Yasuf’un meyletmesi asla s6z
konusu olamaz.

Hz. YOsuf'un meyletmesini dinen caiz bir
sebeple aciklama girisimleri “gereksiz” bir
cabadir.

354




Hz. Yisuf’un kadinlarin karsisina
¢ctkmayt kabul etmesinin giinah
olup olmamasi

Hz. Yusuf kadinlarin karsisina ¢ikmasit zorlama
neticesinde gerceklesmistir. Ikincisi “cik” emri ile
kadinlarin ~ huzuruna  ¢ikacagini bilmiyordur.
Dolayisiyla ismet sifatina halel getirmez.

Eserlerinde bu konuda agiklamalara yer vermez.

Hz. Yisuf’un “Efendinin yaninda
benden bahset!” demek suretiyle,

Allah’tan baskasina sigindigi
iddias

Burada Allah’tan bagkasina siginma yoktur. Aksine
sebeplere sarilmak vardir. Bu da caizdir. Zindanda
kalma siiresinin uzamast ile bu talebin baglantis1 yoktur.

Burada Allah’in disindaki varliklardan yardim
isteme yoktur aksine sebepleri kullanma vardir.
Zindanda kalma siiresinin uzamasi ile bu talebin
baglantist yoktur.

355




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Yisuf’un kardesi kaybolunca babasi
daha da iiziilecegini bildigi halde kardesinin
getirilmesini talep etmesi hususu

Eserlerinde bu konuda aciklamalara yer vermez.

Bunu Allah’tan aldig1 vahiyle sOylemistir.
Dolayisiyla giinah ya da hata olarak gérmek
miimkiin degildir

Hz. Yisufun, ailesinin yanina kendisi gitmek
yerine, ailesini kendi yamina ¢agirmasinin
giinah olup olmadigr meselesi

Eserlerinde bu konuda aciklamalara yer vermez.

Peygamberlerin yaptigi her sey dogrudur zira
onlar vahiyle hareket ederler. Kendisi giderse
devlet isleri bozulabilirdi. Ayrica nail oldugu
nimetleri ailesine gostermek istedi. Hz. Yakub
sevendir, Hz. Yusuf sevilendir. Sevenin
sevdigine gitmesi gerekir.

Hz. Miisd 'min bir adami oldiirmesi

meselesine
Hz.
kisiyi ~ oldiirmeyi
kastetmemisgtir. Attig1 tokadin onu 6ldiirecegini

Hz. Misa’nin adami o6ldirmesi
beklentilerin aksine fazlaca deginmez.
Muisa’nin

s6z konusu

bilmiyordu. Eger dyle olacagini bilseydi atmazdi.

Hz. Misa’nin bu eyleminin kisast gerekmez.
(Delili. EbG Hanife’nin biiyiilk bir tagla veya
odunla vurmak suretiyle gerceklesen Oldiirme
olay1 sebebiyle kisasin gerekmedigi fetvasi)

Fiili miidahaleyi kabul eder. Ancak bu durum
zuliim veya katl olarak goriilemez.

Tevrat levhalarini yere attigi iddiast

Bununla sadece yere atmanin anlasilmasi caiz
degildir. “Levhalar1 yere koydu”
anlagilmalidir.

seklinde

Olaym ‘atma’ olarak degil, ‘yere koyma’ olarak
anlasilmasi gerektigi kanaatindedir.

356




Hz. Miisa’min kardesi Hartin 'un sagini ve
sakalimi ¢ektigi iddiasi

Olayda peygamberlerin kendi igtihatlar ile
hareket etmelerinin miibah olduguna delil vardir.
Hata olup olmadig: tartigmasina girmez. Ancak
olaymm diger boyutlarindaki degerlendirmeleri
dikkate alindiginda hata olarak gormedigini
soylemek miimkiindiir.

S6z konusu eylemi kendi iradesi ile yapmasi
miimkiindiir ve bir hikmeti vardir. Vahiy ile
yaptigini sdylemek de uzak bir yorum degildir.
Her iki durumda da hata olarak goriilemez.

Hz. Miisd’min avret yerinin gorindiigii
iddiast

Boyle bir sey s6z konusu olamaz. Miifessirlerin
yorumu hatalidir.

Eserlerinde bu konuda acgiklamalara yer
vermez.

Hz. Misa’ min Allah’t gérmek istemesi

Buradaki gérmek ile kastedilen mucize beklentisi
degil gozleri ile miisahede etmektir. S6z konusu
talebi ismet sifat1 agisindan sorunlu degildir.

Peygamberlerin aklina geleni sordugunu ima
eden her tirli tevil hatalidir. Meleklerin
Allah’in emri olmaksizin hareket etmeleri
miimkiin degildir. Uciincii olarak eger bu soru
batil ise, Hz. Misa Rabbini tamimiyor demek
olur ki, biitliin bunlar batildir. Bu soru Allah’in
ahirette goriilecegi inancina dair bir delildir.

357




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Daviud ’'un kendisine helal

olmayan bir kadina baktigi iddias

Hz. David’un bakilmasi helal olmayan bir
kadina 1srarla bakmasi asla miimkiin
degildir. Gayr-i ihtiyari gérmiis olabilir.

Urya’nin hanimini bir evin daminda gérmesi normaldir ve
affedilebilir bir seydir.

Hz. David un kadina sahip olmak
icin kocasini (Urya) savasa
gonderdigi iddiast

Boyle bir niyetle hareket etmesi s6z konusu
olamaz. Cihat i¢in diger insanlarla birlikte
gondermesi ise caizdir.

Olayda zikredilen art niyetli yorumlar kesinlikle dogru
degildir. Bu belki de cahillerin bir iftirasidir.

Hz. David’un Urya'min esiyle
evlenmesi

Eserlerinde bu konuda acgiklamalara yer
Vermez.

Seriata gore caizdir. Ancak acele ettigi i¢cin hata etmis ve
uyartlmistir. Yani o giinah isledigi i¢in degil dedikodunun
bertaraf edilmesi i¢in uyarilmistir.

Hz. Siileymanin atlarla mesgul
olarak ikindi namazini kagirdig
iddiast

Miifessirlerin yorumlarin1 aktarir. Ancak
Hz.  Siilleyman’in kacirma
hadisesinin ger¢ek olup olmadigi, gercek ise

namazi

giinah olup olmadig1 meselesine girmez.

Detayli agiklamalara yer verir. Hz. Siileyman’in bir
tefekkiir ve ibret bakisi vardir. Burada latif olan sanata
bakmis ve bir kesf elde etmistir. Boylece diinyayi
hissetmez oldu ve dogal olarak Giines’in batigimi1 fark
etmedi. Allah, Glines’i onun i¢in yeniden getirdi. Soz
konusu iddia dogru ise bu vahiy ile gerceklesmistir. Zira
peygamberler yaptiklari her fiili vahiy ile yaparlar. Hz.
Stileyman’in kagirdigr ibadet ikindi namazi yerine giinliik
yaptigi bir virdi de olabilir.

Hz. Siileyman’in atin ayaklarini ve
boyunlarint vurdugu iddiast

Ayaklarim1 ve boyunlarim1 oksadi anlami
daha uygudur. Kesme iddiasi dogru ise bu ig
bizim seriatimizda caiz degilse de onun
seriatinda caiz olabilir. Ya da hayvanlari itlaf
etme yasagl gelmeden once vuku bulmug
olmalidir.

Atlarin kesilmesi iddias1 dogru ise bu Matiiridi’nin dedigi
gibi “kendi seriatinda caiz olmasi” ile agiklanabilir.

358




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Imam Matiiridi

Niireddin es-Sabiini

Hz. Siileyman i kiirsiisiine
atilan ceset meselesi ve
imtihan edilmesi hadisesi

Hz. Siileyman’in simnavdan gecirilmesinin sebebi olarak
miifessirlerin sdylediklerini aktarmaya gerek gérmez. Hz.
Siileyman’in imtihan edilmesi miimkiindiir ancak sonra
tahtinin alinmasi diye bir sey yoktur. Onlarin en kiiciik
hata i¢in dahi tovbe etmeleri, Allah’a tazarru ve niyazda
bulunmalari, kendilerine mahsus olan faziletleri ve
ustiinliikleri bildikleri i¢indir. Kusur yoktur.

Iblis olabilir veya Hz. Siileyman’in 6lii dogan
cocugu olabilir. Hz. Siileyman vefat ettiginde
tahtinda idi ve miilkiinde saltanatt bir kusur
olmaksizin  devam ediyordu.  Dolayisiyla
saltanatinin alinmasi s6z konusu olmamugtir.

Hz. Yinus 'un Allah’n izni
olmadan kavminden
uzaklagmasi

Hz. Y{nus’un kavminin arasindan cekip gitmesi kendisi
ve kavmi i¢in faydali olsa da izinsiz ¢iktig1 igin
azarlanmasina sebep olmustur. Ancak bu durum, giinah
olarak degerlendirilemez. Zira hayirli amaglar1 yerine
getirmeye yonelik tutumdur.

Hz. Yinus’un kavminden gitmesinin itdba maruz
kalmasi itibariyla hatadir.

359




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Hz. Muhammed’in Bedir
Savasi sonrasi ele gegirilen
esirleri serbest birakmasi
meselesi

Hz. Muhammed’in uyarildigim1 kabul etmektedir.
Esirlerin Oldiiriilmesi ya da fidye ile birakilmasi
yetkisinin devlet bagkanindadir. Hz. Peygamber’in
esirlerin fidye karsiligi serbest birakilmasinda esasen
hata etmemistir.

Eserlerinde gegmez.

Abdullah b. Ummii Mektiim
olayr

Hz. Peygamber’in surat asmasi Islam’in giiglenmesi ile
cok biylik hayirlar elde etme niyetiyledir. Hz.
Peygamber’in suratini asmasinda yadirganmayacak bir
durum yoktur..

Buradaki uyarida peygamberimizin makami ortaya
cikar. Peygamberimizin yiliz cevirme gerekgesi,
amanin bu durumu goérmeyecek olmasi ve kendi
yaptig1 tebligin daha faziletli oldugunu diisiinmesi
sebebiyledir. Peygamberimiz kendi ictihadi ile karar
verdiginde daha hayirli olani terk ettigi i¢in vahiy ile
uyarilmistir.

Hz. Peygamber miinafiklarin
namazini kildigi iddiasi

Kesin ifadelerle diisiincesini ifade etmez. Miinafiklarin
cenaze namazinin kilinmasinin yasaklanmasindan sonra
durumun nasil oldugunu bilmiyoruz demektedir.

Eserlerinde gegmez.

“Allah ile birlikte baska bir
ilah edinme, yoksa kinanmig ve
valmizliga itilmis olarak
kalirsin.” (Isra 17/22) dyetinin
degerlendirilmesi

Bu ayetin hitap ettigi kimselerle ilgili farkli kanaatler
olabilir. Ancak bu hitapla Allah’a ortak tanima ihtimali
olan ve boyle tasavvur edilen herkesi muhatap aldigina
isaret etmektedir.

Bu ayetteki “sirkten uzak durma” hitabi, Hz.
Peygamber’e degil onun iimmetinedir. Ayrica Hz.
Peygamber’in giinaha diisme ihtimalini degil ismet
sifatini teyit eder. Yani ismet sifatina sahip olan Hz.
Peygamber’in  ismet sifatt  hasebiyle sirk
kosamayacagina delildir.

360




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabiini

Hz. Peygamber’in “ingallah”
demedigi i¢in vahyin
kesildigi iddiast

Bu iddialar, ¢iiriik bir yaklagimdir ve Resulullah
hakkinda dile getirilen durumun ger¢eklesmesi
imkansizdir, ¢linkii yalandir. Hz. Peygamber hic
kimse ile Ashab-1 Kehf’in sayis1 konusunda
tartismamus, hi¢ kimseden bilgi istememis ve insallah
demeden vaatte de bulunmamustir. S6z konusu
iddialar ~ ‘clriik  bir yaklasimdir’, ‘yalandir’,
‘gerceklesmesi imkansizdir’ ve ‘miimkiin degildir.

Eserlerinde gegmez.

Garanik Hadisesi

Garanik hadisesine temel olusturdugu iddia edilen her
diisiince yanlistir. Bu konu ile ilgili rivayet edilen tim
rivayetler hikdyedir ve hayal mahsuliidiir. Hz.
Peygamber’e, seytanin Cibril suretinde gelip,
Kur’an’mm disinda bir seyler soyletmesi miimkiin
degildir. Eger dogru olsaydi, Resul-i Ekrem bir dahaki
seferde (vahiy getirmek iizere) gelenin seytan degil
Cebrail oldugunu hig¢ bilemezdi.

Matiiridi’nin su soziini nakleder: “Bu korkung bir
sozdiir. Higbir sekilde bu s6z, peygamberimize nispet
edilemez. Eger bu caiz olsaydi, ertesi giin Cebrail’i
nasil tanid1? Neden siipheye diigsmedi?” Seytan sadece
vesvese verir. Dolayisiyla Hz. Peygamber’in {izerinde
herhangi bir tasallutu olmas1 disiiniilemez. Garanik
meselesindeki rivayet ahad haberdir ve itikadi
konularda delil olmaz.

Hac suresi 52. ayetin
Garanik Hadisesi 'ne delil

olarak kullanilmasi

Hz. Peygamber, Kur’an okudugu zaman kéfirlerin
kalplerine Resulullah ile edecekleri,
tartisacaklart fikirleri ve diiglinceleri birakmasi ve

miicadele

onlari siipheye diisiirmesidir. Siipheden kasit kafirlerin
kalplerine seytanin diistirdiikleridir.

Bu éayetteki ifadeler temenni anlamindadir yani

seytanin temennisidir. Ancak vesveseden Oteye
gecmez. Ikincisi ayette ¢ogul ifadesinin kullanilmasi
olayin Garanik hadisesi 6zelinde bir durum olmadiginin

delilidir.

361




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Hz. Muhammed’in Zeyneb bint
Cahs ile evlenmesi

Resulullah’tan olayin nasil olduguna dair sabit bir rivayet
olmadiktan sonra kesin bir sey soylenemez. Miifessirlerin
cogunun; “Sen onu sevdigini ve hoslandigini iginde
sakliyordun” ve ‘“Keske onu bosasaydi” seklinde
yorumlamasi gercege uzak bir yorumdur ve miimkiin
degildir. Hz. Peygamber’in, Zeyd’in hanimina iliskin
icinde birtakim duygular beslemesini miimkiin degildir.

Ancak bu iddiasini hafifleten bir baska kanaati daha vardir.
Resulullah’in kalbi Zeyd’in karisina ilgi duymus, neticede
Allah kendisine onunla evlenecegini vadetmistir.

Ayetin sebeb-i niizulii ve Zeyd’in hammi ile
bosanmak istemesine dair rivayetler iizerinde durur.
Ancak rivayetler i¢in dogru olup olmadig:
hususunda kesin bir yargi belirtmez.

Miifessirlerin konu ile ilgili ismet sifatina muariz
yorumlarinin tamami yanlistir. Hz. Peygamber’in
kalbinde sevgi ve begenme beslemesi, bazilarinin
ise “keske bosasa” diye diislindiigiinii iddia etmeleri
cok uzak yorumlardir. Hem peygamberimizin haline
hem de Kur’an’in nazmina uygun degildir. Ciinkii
peygamberimizin kalbinde bosanmasini isteyip
dilinde bagka bir sey sOylemesi miimkiin degildir.
Bu miinafiklarin sifatidir.

“Sen kitap nedir, iman nedir
bilmiyordun!” (Surda 42/52)
ayetinin degerlendirilmesi

Hz. Peygamber’in kitabin ne oldugunu bilmediginde siiphe
yoktur. Imanin ne oldugunu bilmedigi ifadesinde ise birkag
ihtimal vardir. Dil ile sdylenilmesi veya imanin geregi
Hz.
Peygamber’in bunlarn1 kendisine Ogretilinceye kadar
bilmemesi cehalet degildir.

olarak yapilmasi gerekenler anlamina gelebilir.

Ayetin zahirinden peygamberimiz vahiy gelmeden
once miimin olmadigimi ve kitap gelmeden dnce
kitap bilmedigini zannedenler hata etmistir.
Peygamberimizin ruhu viicuduna girdigi anda o
miimindir. Bilmemek ile neyin kastedildigi
sorusunun iki cevabi olabilir. Birincisi, kim kitab1
kabul edecek, kim imana nail olacak, kim mahrum
olacak bunu bilmiyordu. Ikincisi Allah’a davetin

nasil yapilacagini bilmiyordu.

362




Matiiridi ve Sabi{ini’nin Niibiivvet Goriislerinin Mukayesesi

Niibiivvet Meselesi

Matiiridi

Sabini

Allah i helal kildigi seyi kendisine
haram kilmasi

Ayete zahire gore degerlendirilemez. Boyle bir seyin
olmasi miimkiin olmadig1 gibi, bunu diisiinmek bile kisiyi
kiifre gotiiriir. Bunu Hz. Peygamber’in yaptigina inanan da
kafir olur. Hz. Peygamber kendisine helal olan bir seyi
yapmamaya yemin etmistir. Yani helali haram kilmamuistir.
Yemin sebebiyle fiilin kendisinde haramlik olugmaz. Bu
ayet Peygamber Efendimizin helal olan lezzetlerden uzak
durmak suretiyle olusan yiikiinii hafifletmektedir.

Bu ayette Allah katinda daha faziletli olan1 terk
etmekten dolayi itab vardir. Mahsurlu, giinahli
seyi yapmaktan dolay1 itab yoktur. Burada helal
olant haram kilmaktan kasit yemin etmektir.
Yemin etmek ise mahzurlu degildir.

“Seni yol bilmez halde bulup yol
gostermedi mi?” (ed-Duha 93/7)
ayetinin degerlendirilmesi

Bu ayetteki “delélet” kavrami farkli anlamlara gelebilir.
Ancak ona gore higbiri Resulullah’in dalalette oldugu
sonucunu dogurmaz. Aksine Hz. Peygamber’in, Allah’in
yardimi ile dogru yola eristirildigini gosterir.

Bu ayet Hz. Peygamber’in niibiivvet 6ncesinde
de giinah islemedigine delil sayilir.

“Bil ki Allah’tan baska hicbir ilah
yoktur...” (Muhammed 47/19)
ayetinin degerlendirilmesi

Emir, Hz. Peygamber’e degil, diger miimin erkeklere ve
kadinlara dua etmektir. Burada, bir gilinah islemis
oldugundan dolay1 Allah’tan af dilemesi emredilmis de
olabilir mi biz onu bilmiyoruz. Peygamberlerin isledikleri
giinahlar ezberlemek ve onlar1 saymakla miikellef degiliz.
Kur’an’da miiminler i¢in en imit verici ayet budur. Ciinkii
san1 ylice olan Allah, peygamberine, miiminler igin
Hz. Peygamber
Allah’in emri iizerine miiminler i¢in af diledigi zaman,
Cenab-1 Hakk’1n onu kabul etmemesi diisiiniilemez.

magfiret dilemesini emretmektedir.

Bu ayet, kalbine daima la ilahe illallah zikrini
hatirlat anlamina gelir. Matiiridi’nin “eskiden
de biliyordu zaten” dedigini hatirlattiktan sonra
sOylemektedir.

363







Adi Soyadi

Uyrugu

EGITIM
Derece

Lisans

Yiksek Lisans

Ek: 6 Oz Gecmis

IS TECRUBESI

Tarih Kurum

10.03.2004  Milli Egitim Bakanlig1

29.06.2014  Milli Egitim Bakanlig

04.09.2020 Milli Egitim Bakanlig1
YABANCI DiL BILGISI

Yabanci Dilin Adt: Ingilizce KPDS (.....) YDS ()

365

KiSISEL BILGILER
: Hac1 Ismail DOGAN
: TC
Kurum Mezuniyet Yili
Sivas Cumhuriyet Universitesi 2003
Sivas Cumhuriyet Universitesi 2006

Gorev
Ogretmen
Mudir Yardimcisi

Midir

YOKDIL 71.25



	DR. TEZ. H. İSMAİL DOĞAN KASIM 2023 TESLİM
	DR. TEZ EK1
	ÖZGEÇMİŞ



