
SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Doktora Tezi 

HACI İSMAİL DOĞAN 

Sivas 

Aralık 2023 

EBÛ MANSÛR EL-MÂTÜRÎDÎ İLE NÛREDDİN ES-SÂBÛNÎ’NİN 

NÜBÜVVET ANLAYIŞLARININ MUKAYESESİ 





SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı  

 

Doktora Tezi 

HACI İSMAİL DOĞAN 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Abdullah DEMİR 

Sivas 

Aralık 2023 

EBÛ MANSÛR EL-MÂTÜRÎDÎ İLE NÛREDDİN ES-SÂBÛNÎ’NİN 

NÜBÜVVET ANLAYIŞLARININ MUKAYESESİ 



IV 



VI 
 

  



VII 
 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde 

hazırladığım bu Doktora tezinin bizzat tarafımdan ve kendi sözcüklerimle yazılmış 

orijinal bir çalışma olduğunu ve bu tezde; 

1. Çeşitli yazarların çalışmalarından faydalandığımda bu çalışmaların ilgili 

bölümlerini doğru ve net biçimde göstererek yazarlara açık biçimde atıfta 

bulunduğumu; 

2. Yazdığım metinlerin tamamı ya da sadece bir kısmı, daha önce herhangi 

bir yerde yayımlanmışsa bunu da açıkça ifade ederek gösterdiğimi; 

3. Başkalarına ait alıntılanan tüm verileri (tablo, grafik, şekil vb. de dâhil 

olmak üzere) atıflarla belirttiğimi; 

4. Başka yazarların kendi kelimeleriyle alıntıladığım metinlerini, tırnak 

içerisinde veya farklı dizerek verdiğim yine başka yazarlara ait olup fakat 

kendi sözcüklerimle ifade ettiğim hususları da istisnasız olarak kaynak 

göstererek belirttiğimi, 

 

beyan ve bu etik ilkeleri ihlal etmiş olmam hâlinde bütün sonuçlarına 

katlanacağımı kabul ederim. 

         

 …./…/2023 

 İmza 

 Hacı İsmail DOĞAN 

  



VIII 
 

  



IX 
 

ÖN SÖZ 

 Yüce Allah insanı yarattıktan sonra başıboş bırakmamış, onlara dünya ve ahiret 

saadetini sağlamak için emir ve yasaklarını peygamberler göndererek hatırlatmıştır. 

Kur’an-ı Kerim’e göre tarih boyunca peygamber gönderilmeyen hiçbir topluluk 

yoktur. Bu bağlamda insanlık tarihi aynı zamanda peygamberler tarihidir ve 

peygamberler insanlar için en büyük nimettir.   

Peygamberler gönderildikleri kavimleri, öncelikle tevhid inancına davet 

etmiştir. Peygamberlerin davetini kabul edenlerin yanında onlara karşı çıkan ve 

mücadele edenler de olmuştur. Bu karşı çıkış, kimi zaman peygamberlerin şahsına 

yönelik bir itiraz şeklinde tecelli ederken kimi zaman da getirdikleri mesaja yönelik 

olmuştur. Dolayısıyla peygamberler ve peygamberlik kurumu tarih boyunca insanlığın 

gündeminde olmaya devam etmiştir. 

İslam düşüncesinde peygamberlik kurumu, kelâm ilmi ve İslam felsefesi 

tarafından konu edinilmiştir. Bu çalışmada ela aldığımız konumuz kelâm ilmi ve 

Mâtürîdîlik mezhebi özelinde değerlendirilmiştir. Mâtürîdîlik, nübüvvet inancına 

yönelik gündeme getirilen şüphe ve itirazlara aklî ve naklî delillerle mücadele eden 

Ehl-i Sünnet kelâm ekollerinden biridir. Mezhebin kurucu ismi olarak kabul edilen 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî (öl. 333/944) ile teşekkül dönemi mütekellimlerinden 

Nûreddin es-Sâbûnî (öl. 580/1184) kendi coğrafyalarında ve dönemlerinde, nübüvvet 

akidesine aykırı görüşlerle mücadele etmişlerdir. Onların nübüvvet inancına dair 

görüşleri ve mücadeleleri de hiç şüphesiz kendi çağlarının yanında günümüze de ışık 

tutmaktadır. 

Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarını mukayese edilmesine 6/11nan 

bu çalışmada, onların nübüvvet inancını temellendiren fikirlerini, nübüvvet inancına 

yönelik yıkıcı, şüpheye düşürücü ve İslam inancına aykırı görüşlerle mücadelelerini 

ve dönemin nübüvvet merkezli tartışmalarını ele aldık. Çalışma esnasında nübüvvet 

tartışmalarının her iki mütekellim zamanında çok yoğun bir şekilde devam ettiğini 

tespit ettik. Mâtürîdî kelâm anlayışına bağlılığını her fırsatta dile getiren ve itikadi 

konularda referans olarak Mâtürîdî’yi gördüğünü ifade eden Sâbûnî’nin, beslendiği 

tasavvufi kaynakların da etkisiyle zaman zaman Mâtürîdî’den farklı kanaatlere sahip 

olduğunu tespit ettik.  

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin, yaşadıkları yüzyılın deistleri olarak 

nitelendirebileceğimiz akımlarla nübüvvet inancının temellendirilmesi ve muarız 

görüşlerin bertaraf edilmesi noktasındaki çabalarının ve kelâmî görüşlerinin 

mukayeseli olarak ele alınması Hanefî-Mâtürîdî kelam anlayışının izini sürme 

bakımından önemli veriler sunmaktadır. Onların kendi dönemlerinde peygamberlik 

kurumu ve peygamberlerin şahsına yönelik dile getirilen hususları kelâmî bakış açısı 



X 
 

ile izale etmeleri günümüzde öne sürülen benzer durumlar için önemli veriler 

sunmaktadır. 

Bu çalışmamızla İmam Mâtürîdî üzerine yapılan ilmî çalışmalara bir yenisini 

eklemiş olduk. Ancak Sâbûnî’nin kelâm nübüvvet anlayışı üzerinde daha önce doktora 

çalışması yapılmamış olması, Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışının daha iyi anlaşılması 

hususunda bizlere alana katkı sağlama imkânı sunmuştur. Sâbûnî’nin el-Münteḳā 

isimli eserinin çalışmamız vesile ile ilim dünyamıza kazandırılma imkânı doğmuştur. 

Çalışmamız esnasında yol gösterici ve ufuk açıcı katkılar sunan değerli 

danışmanım Dr. Abdullah DEMİR’e şükranlarımı sunarım. Ayrıca tezimin 

şekillenmesinde çok önemli katkılar sunan ve araştırma ve yazmaya motive eden 

değerli hocam merhum Prof. Dr. Mehmet BAKTIR’ı rahmetle anıyorum. Yine 

çalışmamın şekillenmesinde içindekiler bölümünden şekil düzeltmelerine kadar çok 

yoğun katkı sağlayan değerli hocalarım Prof. Dr. Hüseyin YILMAZ ve Doç. Dr. 

Ahmet ÇELİK ile; tezimi okuyarak değerli görüşlerini ileten Prof. Dr. İsmail BULUT 

ve Doç. Dr. Mehmet Akif CEYHAN hocalarıma da teşekkürlerimi sunuyorum. Ayrıca 

manevi destekleri ile daima yanımda olan eşime ve evlatlarıma minnetlerimi ifade 

ederim. 

Gayret bizden; Tevfik Allah’tandır. 

H. İsmail DOĞAN 

Sivas/2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 
 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................ IX 

İÇİNDEKİLER …………………………………………………………………………   VII 

KISALTMALAR .............................................................................................................. XIII 

ÖZET ................................................................................................................................... XV 

ABSTRACT ..................................................................................................................... XVII 

GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

METODOLOJİK ÇERÇEVE .............................................................................................. 1 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU ve KAPSAMI ............................................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI ve ÖNEMİ ....................................................................... 6 

3. ARAŞTIRMAYA DAİR LİTERATÜR ....................................................................... 8 

4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ................................................................................... 19 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................... 21 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİKLERİ ...................................................... 21 

1. YAŞADIKLARI SOSYAL KÜLTÜREL ÇEVRE ........................................................ 21 

2. MÂTÜRÎDÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİĞİ VE YÖNTEMİ ....................................................... 29 

3.     SÂBÛNÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİĞİ VE YÖNTEMİ ............................................................ 47 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................. 61 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’YE GÖRE PEYGAMBERLİK .............................................. 61 

1. PEYGAMBERLİKLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR .............................................. 63 

1.1. Nebî ve Resul Kavramları .......................................................................................... 63 

1.2. Nebî ve Resul Arasındaki Fark .................................................................................. 68 

1.3. Vahiy ve İlhâm Kavramları........................................................................................ 75 

1.4. Mucize Kavramı ......................................................................................................... 84 

2. PEYGAMBERLİĞE İMAN .......................................................................................... 95 

3. PEYGAMBERLİĞİN GEREKLİLİĞİ VE TEMELLENDİRİLMESİ........................ 101 

4. HZ. MUHAMMED’İN PEYGAMBERLİĞİNİN İSPATI .......................................... 119 

5. PEYGAMBERLİK KARŞITI AKIMLARLA MÜCADELE...................................... 131 

6. PEYGAMBERLİĞİN SONA ERMESİ ....................................................................... 141 

7. PEYGAMBERLERİN NİTELİKLERİ ........................................................................ 149 

7.1. Beşer Olmak ............................................................................................................. 151 



XII 
 

7.2. Seçilmiş Olmak ........................................................................................................ 163 

7.3. İsmet ......................................................................................................................... 166 

7.4. Akıllı ve Zeki Olmak ................................................................................................ 173 

7.5. Doğr u Sözlü ve Güvenilir Olmak ............................................................................ 176 

7.6. Vahiy Almak ve Tebliğ Etmek ................................................................................. 180 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM............................................................................................................. 185 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN PEYGAMBERLİKLE İLGİLİ KELÂMİ 

TARTIŞMALARA YAKLAŞIMLARI ............................................................................ 185 

1. PEYGAMBERLERİN SAYISI .................................................................................... 186 

2. PEYGAMBERLİĞİN VEHBÎLİĞİ ............................................................................. 195 

3. PEYGAMBERLER ARASINDA ÜSTÜNLÜK MESELESİ ...................................... 199 

4. PEYGAMBERLER VE GAYB MESELESİ ............................................................... 207 

5. PEYGAMBERLERİN ERKEKLERDEN SEÇİLMESİ .............................................. 211 

6. PEYGAMBERLERİN ŞEHİRLİ OLMASI ................................................................. 215 

7. CİNLERDEN VE MELEKLERDEN PEYGAMBER SEÇİLİP SEÇİLMEDİĞİ 

MESELESİ ........................................................................................................................... 217 

8. MUCİZENİN NÜBÜVVETE DELİL OLMASI ......................................................... 221 

9.     PEYGAMBERLERİN İSMETİ ................................................................................... 237 

9.1. Hz. Âdem’in İsmeti .................................................................................................. 251 

9.2. Hz. Nûh’un İsmeti .................................................................................................... 254 

9.3. Hz. İbrâhîm’in İsmeti ............................................................................................... 256 

9.4. Hz. Lût’un İsmeti ..................................................................................................... 265 

9.5. Hz. Yâkup’un İsmeti ................................................................................................ 268 

9.6. Hz. Yûsuf’un İsmeti ................................................................................................. 271 

9.7. Hz. Mûsâ’nın İsmeti ................................................................................................. 276 

9.8. Hz. Dâvûd’un İsmeti ................................................................................................ 283 

9.9. Hz. Süleyman’ın İsmeti ............................................................................................ 286 

9.10. Hz. Yûnus’un İsmeti ................................................................................................ 291 

9.11. Hz. Muhammed’in İsmeti ........................................................................................ 294 

SONUÇ ................................................................................................................................ 311 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 315 

EKLER ................................................................................................................................ 335 

EK1 : MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN NÜBÜVVET ANLAYIŞLARININ 

MUKAYESELİ TABLOSU …………………………………………………………      335 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................ 365 



XIII 
 

 

KISALTMALAR 

a. mlf.  Aynı müellif  

b.  Bin, ibn  

bk  Bakınız  

çev.  Çeviren  

ed.  Editör  

h.  Hicrî  

haz.  Hazırlayan  

Hz.  Hazreti  

MÖ  Milattan önce  

MS  Milattan sonra  

nşr.  Neşreden 

öl.  Ölüm, vefat tarihi  

s.a.v.  Sallallahu aleyhi vesellem  

tsh.  Tashih eden  

TDV  Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları  

thk.  Tahkik eden 

ts.  Tarihsiz  

vd.  Ve diğerleri  

Yay.  Yayınları  



XIV 
 

  



XV 
 

ÖZET 

Peygamberlik konusu; ilâhiyyât, nübüvvât ve sem’iyyât olmak üzere usûl-i 

selâse olarak bilinen İslam inancının üç ana esasından biridir. Peygamberlik 

kurumunun gerekliliğinin izahı ve bu kuruma yöneltilen eleştiri ve itirazlara cevap 

verilmesi, nübüvvet inancının temellendirilmesi açısından son derece önemlidir. Bu 

çalışma, Mâtürîdî kelâm ekolünün kurucu ismi Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ile mezhebin 

teşekkül dönemi kelâmcılarından Nûreddin es-Sâbûnî’nin nübüvvet görüşlerinin 

karşılaştırmalı olarak incelenmesine odaklanmıştır. 4./10. yüzyılda Semerkant’ta 

yaşayan Mâtürîdî, Ebû Hanîfe’den itibaren Hanefî gelenek tarafından kabul edilen 

inanca dair görüşleri kelâm yöntemini kullanarak açıklamış, savunmuş ve 

sistemleştirmiştir. Bu sayede o Ebû Hanife çizgisinde temayüz eden Ehl-i sünnet 

itikadi eğilimini kelâm mezhebine dönüştürmüştür. 6./12. yüzyılda Buhara’da yaşayan 

Sâbûnî ise kaleme aldığı eserlerle Mâtürîdî’nin görüşlerinin bilinirliğine ve 

yaygınlaşmasına katkı sağlamıştır.  

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ile Nûreddin es-Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarının 

mukayesesine odaklanan bu çalışmada Mâtürîdî ekolünün nübüvvet konusuna 

yaklaşımı ele alınmıştır. Nübüvvet teması muhafaza edilerek iki mütekellim özelinde 

mezhep içi farklılaşmalar ve Mâtürîdî’den Sâbûnî’ye uzanan iki yüz elli yıllık dönem 

süreç analizine tabi tutularak incelenmiştir. Onların peygamberlik anlayışına dair 

kanaatlerinin ortaya konması suretiyle Hanefî- Mâtürîdî kelâm anlayışının 6/11. yüzyıl 

itibarıyla geldiği nokta ortaya konmuş ve günümüzdeki durumun tarihî arka planına 

dair birtakım ipuçları elde edilmiştir. Araştırmada sosyal bilimlerin ana araştırma 

yöntemlerinden olan literatür taraması ile kaynaklara ulaşılmış; her iki mütekellimin 

görüşleri değerlendirilirken eleştirel bakış açısı korunmuş ve metin oluşturulurken 

betimleyici bir dil kullanılmıştır. 

Mâtürîdî’nin nübüvvet konusuna eserlerinde ayrıntılı olarak değindiği, 

nübüvvetin gerekliliğini ortaya koymak ve bu konuda yöneltilen itirazlara cevap 

üretmek için aklî ve naklî delilleri kullandığı ve konuya dair özgün yorumları 

geliştirdiği tespit edilmiştir. Sâbûnî’nin tam bir Hanefî-Mâtürîdî kelâmcısı olduğu ve 

Mâtürîdî’nin görüşlerini temel referans olarak değerlendirdiği görülmüştür. 

Mâtürîdî’nin ortaya koyduğu kelâmî görüşleri genel olarak benimsediği ve bu 

görüşleri kaleme aldığı kelâm eserlerinde savunduğu görülmüştür. Ancak onun ismet 

anlayışı noktasında mensubu bulunduğu gelenekten ayrılarak bazı peygamberlerin 

“hata” işlediklerini kabul ettiğini, peygamberlerin şehirli olması gerektiği kanaatini 

paylaşmadığı, peygamberliğin ispatı noktasında farklı deliller kullandığı ve nübüvvet 

karşıtları ile mücadelesinde Mâtürîdî’den farklı olarak Haşeviyye fırkasını dahil ettiği 

tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Mâtürîdî, Nûreddin es-Sâbûnî, Peygamberlik, 

Nübüvvet, Risâlet, İsmet, Mucize, Vahiy. 



XVI 
 

  



XVII 
 

ABSTRACT 

The issue of prophethood is one of the three main pillars of the Islamic faith, 

known as usūl al-salāsa: divinity, prophethood and sem'iyyah. Explaining the necessity 

of the institution of prophethood and responding to the criticisms and objections to this 

institution is extremely important in terms of justifying the belief in prophethood. This 

study focuses on a comparative analysis of the prophetic views of Abū Mansūr al-

Māturīdī, the founder of the Māturīdī school of theology, and Nūr al-Dīn al-Sābūnī, 

one of the theologians of the formation period of the school. Māturīdī, who lived in 

Samarkand in the 4th/10th century, explained, defended and systematized the views 

on belief accepted by the Hanafī tradition since Abū Hanīfa by using the method of 

kalām. In this way, he transformed the Ahl al-Sunnah (Ahl al-Sunnah) theological 

tendency, which was characterized in the line of Abū Hanīfa, into a theological sect. 

In the 6th/12th century, al-Sabūnī, who lived in Bukhara, contributed to the recognition 

and popularization of Māturīdī's views through his works. 

This study, which focuses on the comparison of Imam al-Māturīdī and Nūr al-

Dīn al-Sābūnī's understanding of prophethood, deals with the approach of the al-

Māturīdī school to the issue of prophethood. Maintaining the theme of prophethood, 

the intra-sectarian differences within the two schools of thought and the two hundred 

and fifty-year period from al-Māturīdī to al-Sābūnī are analyzed through a process 

analysis. By revealing al-Māturīdī and al-Sābūnī's opinions on the understanding of 

prophets, the point that the Hanafī-Māturīdī theological understanding had reached by 

the 6th/11th century was revealed and some clues were obtained about the historical 

background of the current situation. In the study, the sources were accessed through 

literature review, one of the main research methods of social sciences; a critical 

perspective was maintained while evaluating the views of both theologians, and a 

descriptive language was used while composing the text. 

It has been determined that al-Māturīdī elaborated on the subject of 

prophethood in his works, used rational and narrative proofs to demonstrate the 

necessity of prophethood and to respond to the objections raised against it, and 

developed original interpretations on the subject. Nūr al-Dīn al-Sābūnī was a Hanafī-

Māturīdī theologian and considered Māturīdī's views as his main reference. It has been 

observed that he generally adopted Māturīdī's theological views and defended these 

views in his theological works. However, it has been determined that he differed from 

the tradition he belonged to in terms of his understanding of ismaam, accepted that 

some prophets committed "mistakes", did not share the opinion that prophets should 

be urbanites, used different proofs in the proof of prophethood, and included the 

Hashawiyya faction in his struggle with the opponents of prophethood unlike Māturīdī. 

Keywords: Kalām, Māturīdī, Nūr al-Dīn al-Sābūnī, Prophethood, Risālat, 

Ismat, Miracle, Revelation 



XVIII 
 

  



1 
 

GİRİŞ 

METODOLOJİK ÇERÇEVE 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU ve KAPSAMI 

Kur’an-ı Kerim ve hadislerin anlaşılması noktasında teşekkül eden çok sayıda 

ilim dalı mevcuttur. Bu ilim dallarının bir kısmı ibadetlere ilişkin hususları açıklığa 

kavuşturmayı amaçlarken, bir kısmı âyetlerin açıklanmasını gaye edinmiştir. Kelâm 

ilmi ise son ilâhî din olan İslam’ın inanç esaslarını naklî ve aklî delillerle açıklamayı 

ve savunmayı amaçlar. 

İnsanların inandığı dini doğru bir şekilde öğrenip anlaması önemli bir 

ihtiyaçtır. Bu ihtiyacın sağlıklı bir şekilde karşılanamaması hâlinde bir takım olumsuz 

dinî düşüncelerin oluşması kaçınılmazdır.1 Kelâm ilminin teşekkül sürecinde İslam 

inanç esaslarını anlama ve yorumlama noktasında farklı kelâm mezhepleri ortaya 

çıkmıştır. Bunlardan Mâtürîdîlik ve Eş’arîlik, Ehl-i sünnet kelâm mezhepleri olarak 

anılır. Bu araştırmada, Ehl-i Sünnet kelâm mezheplerinden Mâtürîdîlik’in kurucusu 

olan Ebû Mansur el-Mâtürîdî (öl. 333/944) ile bu ekolün sonraki dönem 

kelâmcılarından Nûreddin es-Sâbûnî’nin (öl. 580/1184) nübüvvet anlayışları konu 

edilmiştir.  

Araştırma konumuzun merkezinde yer alan Mâtürîdî, Ebû Hanîfe çizgisinde 

temayüz eden Ehl-i sünnet itikadi eğilimin kelâm mezhebine dönüşmesinde öncü 

şahsiyettir. Onun Teʾvîlâtü’l-Ḳur’ân adlı tefsiri ile Kitâbü’t-Tevḥîd adlı kelâm eseri 

günümüze ulaşmıştır. Sâbûnî ise Mâtürîdîliğin mezhep kimliğinin belirginleştiği Batı 

Karahanlılar döneminde yaşamış bir Mâtürîdî kelâmcısıdır. el-Kifâye fi’l-hidâye, bu 

eserin şerhi el-Bidâye fî uṣûli’d-dîn ve el-Münteḳa min ʿiṣmeti’l-enbiyâʾ onun 

günümüze ulaşan kelâm eserleridir. Bu eserleri incelendiğinde onun kelâmî meseleleri 

ve tartışmaları sağlam ve anlaşılır bir dille anlattığı, Mâtürîdî ve Ebü’l-Muîn en-

Nesefî’nin (öl. 508/1115) görüşlerini genel anlamda benimseyip temellendirdiği ve 

Mâtürîdî kelâm anlayışının yayılmasına katkı sağladığı anlaşılmaktadır. 

Araştırmamızda Mâtürîdî’nin yaşadığı yüzyılda hâkim olan Samanîler 

Dönemi’nden, Sâbûnî’nin yaşadığı Batı Karahanlılar Dönemi’ne kadar (6./12. yüzyıl) 

                                                           
 

1  Hüseyin Yılmaz, Alevi Sünni Diyalogu (Sivas: Asitan Yayıncılık, 2011), 4. 



2 
 

Mâverâünnehir bölgesinde nübüvvet konusunun hangi yoğunlukta ele alındığı ve nasıl 

gündeme geldiği de tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Aynı bölgede yaşayan Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin yaşadıkları dönemler arasında 

yaklaşık iki yüz elli yıl vardır. Mâtürîdî’den Sâbûnî’ye bu tarihsel süreçte Mâtürîdî 

ekolünün nübüvvet konusuna yaklaşımı ve farklılaşmaları tespit edilerek iki yüz elli 

yıllık tarihin süreç analizinin yapılması hedeflenmiştir. Ayrıca zaman ve mekân 

bağlamında nübüvvet anlayışındaki sabiteler ve değişimler de ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Nitekim “Eş’arî ve Mâtürîdî olmak, zamana ve mekâna göre değişmeyen 

tek ve sabit bir kalıp değildir. Eş’arî ve Mâtürîdî olmanın çerçevesi bağlamların 

değişmesine paralel olarak değişir veya dönüşür.” 2  Nübüvvet konusu özelinde bu 

değişim ve dönüşümün olup olmadığının araştırılması çalışmamız açısından ayrıca 

önemlidir. 

Nübüvvet konusu; ilâhiyyât, nübüvvât ve sem’iyyât olmak üzere usûl-i selâse 

olarak bilinen İslâm inancının üç ana esasından biridir. Aynı zamanda akaid-kelâm 

kitaplarının içeriğini oluşturan üç temel bölümden biridir. İslam toplumunun içinden 

ve dışından peygamberlik kurumuna değişik açılardan itiraz ve saldırıda bulunulması 

karşısında kelâmcılar peygamberlik inancını temellendirmeye ve ortaya atılan 

itirazları cevaplandırmaya çalışmışlardır. 3  Kelâmcıların peygamberlik kurumu ve 

peygamberlerin özellikleri üzerinde durmalarının sebebi nübüvvetin dindeki yerini ve 

peygamberlerin Allah ve insanlar karşısındaki konumunu belirlemektir.4 Nübüvvetle 

ilgili kelâmi tartışmaların yoğunluğunun zaman zaman arttığı söylenebilir. 

Her ne kadar Mâtürîdî’nin yaşadığı coğrafyadan uzak bölgede yaşayan biri olsa 

da Kindî’nin (öl. 252/866) nübüvvet meselesi üzerine müstakil eserler yazmış olması 

nübüvvet tartışmalarının İslam dünyasında hicrî 9. yüzyılda önemli bir kelâmî 

mülahaza olduğunu gösterir. Nitekim Kindî, Risâle fi’r-redd ale’l-mâniyye, Risâle fi’r-

redd ale’s-seneviyye isimli eserleri ile Maniheizm ve Seneviyye’nin nübüvvet 

görüşlerini eleştirmiştir. Öte yandan Risâle fî isbâti’r-rusül isimli eseri ile 

peygamberliği ispat etme gayesi gütmüştür. 5  Aynı şekilde Câhiz’in (öl. 255/869) 

nübüvveti inkâr eden kişilerden ve akımlardan bahsetmesi 6  Mâtürîdî’nin yaşadığı 

                                                           
 

2  Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eş’arilik Mâtürîdîlik İlişkisi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2017) 53. 
3  Faruk Sancar, Kelâm ve Tasavvuf Açısından Nübüvvet: Fahreddin er-Râzî ve İbnü’l-Arabî Örneği 

(İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 162. 
4  Selim Özarslan, “Peygamberlerin Özelliklerinden Erkek Olmak ve Düşündürdükleri”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 110. 
5  Mahmut Kaya, “Ebû Bekir er-Râzî ile Ebû Hatim er-Râzî Arasında Geçen Tartışma”, İslam 

Tetkikleri Dergisi 9 (1995), 52. 
6   Câhiz, dehrîler, mülhidler ve Hristiyanların Hz. Muhammed’in peygamberliğini inkâr ettiklerini                                        

belirtmektedir. bk. Ebû Osman Amr b. Bahr Câhiz, Ḥucecü’n-nübüvve thk. Abdüsselâm M. Hârûn 

(Beyrut: Mektebetü’l-hilal, 2002), 3/277.  



3 
 

çağda olduğu gibi onun öncesinde de peygamberlik meselesinin önemli bir tartışma 

konusu olduğunu göstermektedir. 

Mâtürîdî’nin, İsmailî Şia’sının (Karmatîlerin) Doğu Horasan’daki 

faaliyetlerinin etkili olduğu 4/10. yüzyılda yaşamış olması onun nübüvvet 

tartışmalarının ortasında olduğunu göstermektedir. 7  İsmâilî öğretiye mensup olup 

Yeni Eflâtuncu felsefeyi öğreti içinde sistemleştiren dâî olarak ön plana çıkan Ebû 

Ya’kub es-Sicistânî’nin (öl. 386/996’dan sonra) İs̱bâtü’n-nübüvve (Kitâbü İs̱bâti’n-

nübûʾât) isimli bir eser yazarak peygamberliği ispat etme gayreti de nübüvvet 

meselesinin Mâtürîdî zamanında oldukça gündemde olduğunu teyit etmektedir. 8 

Ebü’l-Muîn en-Nesefî’nin, Mâtürîdî’nin, Karâmıta’ya reddiye için iki kitap yazdığını 

ifade etmesi9 de aynı şekilde onun nübüvvet meselesi ile hemhâl olduğuna bir başka 

delildir. 

Mâtürîdî zamanında nübüvvetin tartışılmasının sebeplerinden biri de hem 

İbnü’r-Râvendî (öl. 301/913-914) 10  hem de Ebû Îsâ el-Verrâk’a (öl. 247/861) 

11atfedilen nübüvvet karşıtı fikirler içeren Kitâbü’z-Zümürrüd isimli eserin varlığı 

olmalıdır. Kitabın müellifi peygamberlerin mucizelerini inkâr etmiş ve Kur’an’da 

çelişkilerin olduğunu ileri sürmüştür. Mâtürîdî, İbnü’r-Râvendî’nin nübüvveti inkâr 

etmek yerine aksine ispat eden birisi olduğunu kabul etse ve ondan nübüvveti ispat 

sadedinde alıntılar yapsa da bu konuda farklı telakkiler de söz konusudur.12 Mâtürîdî, 

nübüvveti inkâr edenin Verrâk13 olduğunu belirtir ve ona cevaplar verir. Nihayetinde 

                                                           
 

7  bk. Ali Avcu, Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslam Düşüncesine Katkıları, 

Dinîbilimler Akademik Araştırmalar Dergisi 10/3 (2010), 199-246. 
8  Yusuf Sansarkan, İsmâilîlik ve Neoplatonizm: Ebû Ya’kub es-Sicistânî Örneği, ed. Abdullah Demir 

(PDF: Oku Okut Yayınları, 2023), 20-21, 31.  
9  7 Ebû Mu‘în en-Nesefî, Tebsıratü’l-edille nşr. Hüseyin Atay- Şaban Ali Düzgün (Ankara: DİB 

Yayınları, 2004), 1/ 472. 
10  İbn Râvendî’nin ölüm tarihi ile ilgili farklı görüşler olmakla birlikte Kâtip Çelebi’nin ifade ettiği 

301/913-14 tarihi ağırlık kazanmaktadır. bk. Kâtip Çelebi, Keşfü’z-Zünûn nşr. M. Şerafeddin 

Yaltkaya - Kilisli Rifat Bilge (İstanbul: İstanbul Maârif Matbaası, 1941), 1/1423. 
11  Muhtelif eserleri olan Bağdatlı Mu’tezilî bir âlimdir. Tam adı, Ebû İsa Muhammed b. Hârûn b. 

Muhammed’dir (247/861). Mu’tezilî görüşlerinin yanında, Şiî ve Maniheist inançlarıyla da 

ilişkilendirilen fikirleri vardır. (bk. Carl Brockelmann, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî (Mısır: el-Hey'etü'l-

Mısriyyetü'l-Âmme li’l-Kitâb, 1993), 1/341. 
12  bk. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, Lüma'u’l-edille fî kavâ'idi Ehli’s-Sünne thk. Abdülaziz İzziddin 

es-Sirvân (Beyrut: Dâr-u Lübnan, 1408/1987), 195; Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî, Tevâliu'l-

Envâr min Metali'l-Enzâr thk. Abbas Süleyman (Beyrut: Dâru'l-Cîl, 1411/1991), 213; İlhan Kutluer, 

“İbnü’r-Râvendî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

21/179-184. 
13  Asıl adı Ebû İsa Muhammed b. Harun b. Muhammed’dir. Bağdat’ta doğmuş ve orada vefat etmiştir. 

Mu’tezile’nin önemli âlimlerindendir. Hayatı ve itikadi görüşleri hakkında çok farklı rivayetler söz 

konusudur. Mu’tezile’den sonra Maniheist olduğunu, Şii veya Zeydî olduğunu söyleyenlerin 

yanında zındık olduğunu ifade edenler de vardır. Bu türlü ithamlara rağmen onun eserlerinden 

nakiller de yapılması son derece ilginçtir. bk. Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums 

(GAS) (İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2018), 1/620; Abdülkâhir el-Bağdâdî, 

Mezhepler Arasındaki Farklar, çev. Ethem Ruhi Fığlalı (İstanbul: TDV Yayınları, 2018) 49, 51; 

Ebü’l-Feth Tâcüddîn   Şehristânî, el-Milel ve’n-niḥal (Kahire: Müessesetü’l-Halebî, 2010), 1/269, 



4 
 

Mâtürîdî, Verrâk veya İbnü’r-Râvendî üzerinden yürüyen nübüvvet merkezli bir 

tartışmanın tam ortasındadır. Aynı şekilde Ebû Bekr Muhammed b. Zekeriyyâ er-

Râzî’nin (öl. 313/925) nübüvveti kabul etmeyen ve gereksizliğini ifade eden 

görüşleri14 ile onun görüşlerine reddiye için İsmâiliyye’nin ünlü dâîsi Ebû Hâtim er-

Râzî’nin (öl. 322/933) kaleme aldığı A’lamu’n-nübüvve 15  isimli eser nübüvvet 

tartışmalarının Mâtürîdî zamanında gündemde olduğunu göstermektedir. 

Mâtürîdî zamanında nübüvvetle ilgili tartışılmaların sebeplerinde bir diğeri de 

Hakîm et-Tirmizî’nin (öl. 320/932) yazmış olduğu Hatmü’l-evliyâ isimli eser 

olmalıdır. 270/883 yılında yazıldığı tahmin edilen bu eserle, Hakîm et-Tirmizî, 

nübüvvet meselesinde kimilerine göre velî-nebî üstünlük tartışması açtığı16 kimilerine 

göre ise nübüvvet iddiasında bulunduğu için Tirmiz şehrinden Belh şehrine sürgüne 

gönderilmiştir.17 Tirmiz ile Semerkant arasının yakınlığı ve Maverâünnehir bölgesinin 

iki önemli şehri olması dikkate alındığında fikrî etkileşimin de kaçınılmaz olduğu 

açıktır.18  

Mâtürîdî’nin dönemindeki İslam inanç sistemine zarar vermesi muhtemel 

düşünce ve akımlarla mücadele etmesi, esasen bir kelâmcının asli vazifesidir. Öte 

yandan kelâmî münazaraların “gündem” ile doğrudan irtibatlı olduğunun da delili 

sayılır. Örneğin Mâtürîdî, nübüvvet meselesi üzerinde oldukça fazla dururken o 

dönemde tartışma konusu olmayan ahiret hâllerine dair ayrıntılı bilgiler vermez.19  

Günümüze ulaşan eserler dikkate alındığında Mâtürîdî’den sonra nübüvvet 

konusunun kapsamlı bir tartışma konusu olmadığını görüyoruz. Mâtürîdî sonrasında 

Sâbûnî’de nübüvvet konusunda önem vermiş ve bu konuda müstakil bir eser yazmıştır. 

Sâbûnî ile birlikte yeniden alevlenen nübüvvet tartışmaları, kelâmî münazaraların en 

                                                           
 

275-276; İlhan Kutluer, Akıl ve İtikat (İstanbul: İz Yayıncılık, 1998), 53-62, 72-74. Fuat Aydın, 

“Ebû Îsâ Verrâk”, TDV İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/59-60. 
14  Zekeriya er-Râzî’nin din ve peygamberlik aleyhine iki eserinin olduğu bilinmektedir. O, Nakzu’l-

edyân (fi’n-nübüvvât) ve Mehâriku’l-enbiyâ (Hıyelü’l-mütenebbîn) isimli eserlerinde dini gereksiz 

gördüğü gibi peygamberlerin mucizelerini hilekârlık ve illizyon olarak değerlendirmiştir. Bunun için 

kendisi de mülhid olarak değerlendirilmiştir. bk. Kaya, “Ebû Bekir er-Râzî ile Ebû Hatim er-Râzî 

Arasında Geçen Tartışma”, 52. 
15  bk. Ebû Hâtim er-Râzî, A’lamu’n-nubuvve (Beyrut: Dâru’s-sâkî, 2003). 
16  Hakîm et-Tirmizî, mahabbetullah görüşü, bid’atçilik ve nübüvvet iddia etmesi gibi iddiaların 

kendisinin sürgüne gönderilmesine sebep olduğunu belirtir ve bunların iftira olduğunu söyler. 

Ayrıca onun Hatmü’l-evliyâ isimli eserinde velî-nebî tartışmasına girmediği görülmektedir. Ancak 

onun şikâyet edilip sürülmesine sebep olan olayın, halkta infial uyandıracak kadar büyük bir tartışma 

olduğunu söylemek mümkündür. bk. Hakîm et-Tirmizî, Kitâbü hatmü’l-evliyâ thk. Osman İsmail 

Yahya (Beyrut: el-Matbaatü’l-kâsüliyye, 1965), 274-280. 
17  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Tezkiretü’l-ḥuffâẓ (Beyrut: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2012) 2/645; İbn Hacer el-Askalânî, Lisânü’l-mîzân nşr. M. Abdurrahman 

el-Mar’aşlî (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2010), 5/308. 
18  Salih Çift, “Hatmü’l-Evliya Hakkında”, Hatmü’l- evliyâ haz. Hakîm et-Tirmizî (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2018) 43-46. 
19  Ebû Mansûr Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an Tercümesi ed. Yûsuf Şevki Yavuz (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2019), 10/170. 



5 
 

önemli gündem maddelerinden birisi olmuştur. Onun el-Müntekā min ‘ismeti’l-enbiyâ 

isimli eseri nübüvvet problemine dairdir. Bu eser Yahyâ el-Beşâgarî’ye ait Keşfü’l-

ġavâmiż fî aḥvâli’l-enbiyâʾ isimli kitabın muhtasarıdır.20  

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarını mukayese ettiğimiz bu çalışma, 

konunun genişliği ve oldukça uzun bir zaman dilimini ihtiva etmesi sebebiyle belli 

açılardan sınırlandırılmıştır. Birinci bölümde Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin yaşadıkları 

sosyo-kültürel çevre ile hayatları ve ilmî kişilikleri hakkında kısaca bilgi verilmiştir. 

İkinci bölümde peygamberlikle ilgili temel meselelere değinilmiştir. Nübüvvet ve 

risâlet ile ilgili temel kavramların açıklanması, peygamberlere iman, peygamberliğin 

gerekliliği, peygamberlerin sıfatları, peygamberlerin görevleri gibi temel nübüvvet 

konuları burada ele alınmıştır. Konunun geniş olması sebebiyle çalışmamız Mu’tezile, 

Eş’arîyye ve Mâtürîdiyye mezhepleri ile sınırlı tutulmuştur. Söz konusu görüşler, 

müstakil bir başlık hâlinde ele alınmak yerine nübüvvet meselesi muvacehesindeki 

başlıklar içinde yer almıştır. Kelâmî ekollerin nübüvvet görüşlerine, ön plana çıkan 

anlayışlarının veya farklıklarının dile getirilmesi suretiyle, mümkün olduğunca özet 

olarak değinilmiştir. Üçüncü bölümde peygamberlikle ilgili tartışmalar ele alınmıştır. 

Bu başlık altında; peygamberlerin görevleri, peygamberlikle ilgili tartışmalar ve 

Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin peygamberlik karşıtı akımlarla mücadelelerine değinilmiştir. 

Peygamberlerin sayısı, erkeklerden seçilmesi, şehirli olması, cinlerden ya da 

meleklerden peygamber gelip gelmediği, gaybı bilip bilmedikleri, peygamberliğin 

sona ermesi, vehbîlik-kesbîlik tartışması ve peygamberler arasında üstünlük meselesi 

bu bölümün alt başlıklarıdır. Peygamberlerin sıfatlarından birisi olan ismet sıfatı 

üzerinde, her ikisinin oldukça detaylı durması münasebetiyle, ismet konusu detaylı 

olarak incelenmiştir. Peygamberlerin ismet sıfatına halel getirdiği iddia edilen tutum 

ve davranışlarına dair onların açıklamalarına ayrıca yer verilmiştir. Söz konusu 

başlıklar ele alınırken her iki kelâmcının görüşlerine odaklanılmıştır. Mâtürîdîliğin 

gelişim seyri açısından Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışları mukayese 

edilmiştir. Yapılan mukayese ile benzerlikler ve farklılıklar ortaya konulmaya ve 

böylece Mâtürîdî kelâm anlayışının Sâbûnî’ye kadarki yaklaşık iki yüz elli yıllık 

sürecin fotoğrafı çekilmeye çalışılmıştır.  

                                                           
 

20  Yahyâ el-Beşâğarî’nin Keşfü’l-ğavâmiz fî aḥvâli’l-enbiyâ eseri ile Sâbûnî’nin el-Münteḳā eserlerini 

mukayese eden Yusuf Arıkaner şu sonuca varmıştır: “Nûreddîn es-Sâbûnî el-Münteḳā min ismeti’l-

enbiyâ’nda Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. Yahyâ el-Beşâğarî’nin Keşfü’l-ğavâmiz fî aḥvâli’l-enbiyâ 

isimli eserini ihtisar etmiştir. İncelediğimiz kadarıyla Nûreddîn es-Sâbûnî’nin asıl metne sadık 

kalarak bazı uzun kısımları eksiltmek suretiyle kısmen de metne müda-hele ederek bu eseri ihtisar 

ettiği ortaya çıkmaktadır. Neticede el-Münteḳā min ismeti’l-enbiyâ’nın büyük oranda Ebü’l-

Hüseyin Muhammed b. Yahyâ el-Beşâğarî’nin ifade ve görüşlerini yansıttığı görülmektedir.” bk. 

Yusuf Arıkaner, “Şerhu Cümeli usûli’d-dîn’in Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. Yahyâ el-Beşâğarî’ye 

Aidiyeti Meselesi”, Mevzu Sosyal Bilimler Dergisi 4 (Eylül/2020), 59. 



6 
 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI ve ÖNEMİ 

Peygamberlik konusu kelâmî tartışmaların ve kelâm eserlerinin ana 

konularından birisidir. Hz. Muhammed’in peygamberliğine, dönemin Câhiliye 

toplumu tarafından birtakım itirazlar yöneltildiğini bizzat Kur’an’dan öğrenmek 

mümkündür. Hz. Muhammed’in diğer insanlar gibi yiyip içmesini ve sokaklarda 

gezmesini gündeme getirerek; peygamberlerin insanüstü varlıklardan olması 

gerektiğini ifade etmişlerdir. 21  Onların bu ve buna benzer söylemlerinden Hz. 

Muhammed’in nübüvvetine dair itirazların, daha o dönemde varlığı anlaşılmaktadır. 

Peygamberlerin şahsına yönelik itirazlardan sonra, kurumsal anlamda 

peygamberliğin sorgulanması ve Hz. Muhammed’in peygamberliğinin geçersiz 

olduğunu iddia edenlerin ortaya çıkması ile birlikte nübüvvet tartışmalarının farklı bir 

boyut kazandığı görülmektedir. İslamiyet’in hızla yayılmaya başladığı Hicrî 2. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren nübüvvet inancı tartışma ve itirazların odağında 

olmaya başlamıştır.22  

Tanrı’nın varlığına inandığı hâlde peygamberliği kabul etmeyen kişi ve gruplar 

tarih boyunca hep var olmuştur. Kelâmcıların bu görüşü atfettikleri Sümeniyye ve 

Berâhime ile mücadeleleri mezkûr durumu teyit etmektedir.23 

Bu araştırma, Mâtürîdî kelâm ekolünün kurucu ismi Mâtürîdî ile onun mezhebî 

anlamda takipçisi olan Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarının tespit ve mukayesesini 

amaçlamaktadır. Bu amaca ulaşılabilmesi için Mâtürîdîliğin doğduğu Maverâünnehir 

bölgesinin ve özellikle Semerkant şehrinin Mâtürîdî zamanından Sâbûnî’nin yaşadığı 

çağa kadarki siyasi, kültürel, dinî ve sosyolojik arka planının incelenmesi de 

hedeflenmektedir. Bu sayede Mâverâünnehir’de peygamberlikle ilgili tartışmaların 

tarihsel süreç içinde nasıl ortaya çıktığı, tartışmanın taraflarının kimler olduğu, hangi 

eserlerin kaleme alındığı ve tartışmanın nasıl bir seyir izlediği takip edilebilecektir.  

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarının tespit ve mukayesesine 

odaklanan bu çalışma, klasik dönemde Mâtürîdîlerin nübüvvet konusuna nasıl 

yaklaştıkları ile tarihsel süreç içerisinde mezhep içinde bu konuda yorum ve anlayış 

farklılığı ortaya çıkıp çıkmadığı hususunda veri sunacak olması açısından önem 

taşımaktadır. 

                                                           
 

21  bk. el-Furkân 25/7-8. 
22  Yusuf Şevki Yavuz, “Nübüvvet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 33/281. 
23  Mehmet Aydın, Din Felsefesi (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1990), 140-145; Salih 

Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet (İstanbul: Pınar Yayınları, 2012), 6; 168 vd.; Orhan 

Şener Koloğlu, “Kelâm ve Mezhepler Tarihi Literatüründe Berâhime”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 13/1 (2004), 159-193; Hüseyin Karaman, “Ebû Bekir er-Râzî: İlhadın Gölgesinde 

Bir Filozof”, İslam Felsefesi Tarih ve Problemler ed. M. Cüneyt Kaya (İstanbul: İSAM Yayınları, 

2013), 137. 



7 
 

Nübüvvet tartışmalarından bahsederken meselenin tarihte kalmış bir tartışma olduğunu söylemek 
doğru olmaz. Zira Müslümanların kendi içlerinde ortaya çıkan veya dışarıdan gelen bir tartışma 
olarak nübüvvet meselesinin hâlen gündemde olduğunu görüyoruz. Bugün, nübüvvet 

müessesesinin en büyük karşıtı deizmdir. 24 Bu akım, Batı’da kilisenin temsil ettiği dogmatik yapıya 

karşı çıkış olarak 11./17. yüzyılda özellikle İngiltere’de yaygınlık kazanmıştır. Kutsal kabul edilen 
metinleri ya da peygamberleri kabul etmeyen bu akım, ilk kez İngiliz düşünür Edward Herbert (öl. 
1648) tarafından savunulmuştur. Daha sonra ise Newton (öl. 1727), Voltaire (öl. 1778), Jean-

Jacques Rousseau (öl. 1778) ve Thomas Paine (öl. 1809) gibi isimlerle temsil edilmiştir.25 Deizme 

göre aklî bilgiler evreni ve tâbi işleyiş düzenini Tanrı’nın yarattığını kanıtlamaktadır. Ancak Tanrı 
insanlara peygamberler ve kutsal kitaplar göndermemiştir aksine bu tür inançlar insanlarca 

uydurulmuştur. Dolayısıyla bir peygambere ihtiyaç yoktur. 26  11./17. yüzyılda Batı’da başlayan 

peygamberlik tartışmasının günümüzde çok geniş coğrafyalarda hâlâ tartışılıyor olması, 
araştırmamızın merkezinde yer alan nübüvvet meselesinin aynı zamanda güncel bir tartışma 
olduğunu göstermektedir. 

 
 

  

                                                           
 

24  bk. Şaban Ali Düzgün, “Deism as a Heterodox Religious Identity with its Historical and 

Contemporary Aspects”, Kelam Araştırmaları Dergisi 19/3 (2021), 889-898; Mehmet Akif 

Altunışık, “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

19/2 (2019), 615-640. 
25  Arslan, “İmam Mâtürîdî’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, 34-35. 
26  Yavuz, “Nübüvvet”, 281. 



8 
 

3. ARAŞTIRMAYA DAİR LİTERATÜR 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarını mukayese ettiğimiz bu 

çalışmada onların kendi eserleri ile Mâtürîdî kelâmına dair klasik literatür, temel 

kaynaklarımızı oluşturmuştur. Bunlara ek olarak Mâtürîdîliğin doğduğu coğrafyanın 

din ve mezhep anlayışını tespit edebilmek adına, başta mezhepler tarihi ve İslam tarihi 

olmak üzere diğer İslamî disiplinlere ait eserlere de müracaat edilmiştir., 

Mâtürîdî’nin kelâm anlayışında en önemli eseri hiç şüphesiz Kitâbü’t-

Tevhîd’dir. 27  Kitâbü’t-Tevḥîd, Fethullah Huleyf tarafından 1970 yılında Beyrut’ta 

neşredilmiştir. Arapça ve İngilizce önsözlerin eklenmesiyle gerçekleştirilen Huleyf 

neşri, eseri kolay ulaşılabilir hâle getirmişse de metnin doğru olarak anlaşılıp tespit 

edilmesi ve gerekli dipnotlarının konulması açısından başarılı olamamıştır. Nitekim 

Josef van Ess ile von Hans Daiber kaleme aldıkları makalelerde, Ulrich Rudolph da 

Mâtürîdî kelâmına dair kitabında Huleyf neşrinin hatalarına geniş yer ayırmışlardır. 

Kitâbü’t-Tevḥîd’, Hüseyin Sudi Erdoğan tarafından 1981’de Türkçeye tercüme edilse 

de kabul görmemiştir. Eser, Bekir Topaloğlu ve Muhammed Aruçi tarafından yeniden 

tahkik edilerek 2003 yılında yayımlanmış ve ardından Bekir Topaloğlu tarafından 

Türkçeye çevrilmiştir. 28  Çalışmamızda bu neşir ve çevirisi esas alınmıştır. Eserin 

Türkçeye yeni bir çevrisi Tahir Uluç tarafından 2021 yılında yapılmıştır. Yeri geldikçe 

bu çeviriye de çalışmamızda müracaat edilmiştir.29 

 Kitâbü’t-Tevhid, Mâtürîdî’nin kelâm sistemini tanıma noktasında temel eser 

olmasının yanı sıra Maveraünnehir Hanefî kelâm sisteminde de yeni bir aşamayı temsil 

eder. Zira Mâtürîdî öncesi eserler genelde akaid risaleleri şeklinde olup kelâmî 

tartışmalar özet olarak verilmekte iken Kitâbü’t-Tevhid’de meseleler akli, naklî ve 

semantik delillendirme yöntemiyle derinlemesine analiz edilir. Dönemin şartları 

itibarıyla “tehlike” olarak görülen veya “heretik” olarak değerlendirilen mezhep, fırka, 

akım ve dinlerin görüşleri naslarla ve aklî delillendirmelerle çürütülmeye çalışılır.30 

Mâtürîdî’nin görüşlerini tespit noktasında bir diğer temel kaynağımız onun 

Te’vilâtü’l-Kur’an 31  isimli tefsiridir. Te’vilâtü’l-Kur’an, Bekir Topaloğlu’nun 

girişimleri ile Yûsuf Şevki Yavuz editörlüğünde tercüme edilmeye ve 2017 yılından 

itibaren basılmaya başlanmıştır. Topaloğlu’nun vefatı sonrası her bir ciltte farklı 

                                                           
 

27  Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: İSAM Yayınları, 2003). 
28  Bekir Topaloğlu, “Kitâbü’t-Tevhîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2002), 26/117-119. 
29   Tahir Uluç, Kitabü’t-Tevhîd Tevhid İnancının Aklî Temelleritanbul: Ketebe Yayınevi, 2021). 
30  Mâtürîdî dönemi heretik akımlar için bk. H. İsmail Doğan, İmam Mâtürîdî’nin Heretik Akımlara 

Yönelttiği Eleştiriler (İstanbul: Düzey Kitap, 2016), 90-144. 
31  Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an thk. Fatıma Yusuf El-Haymî, 10 Cilt (Beyrut: 

Risaletü’n-naşirin, 2004); Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’an Tercümesi ed. Yusuf Şevki 

Yavuz, 17 Cilt (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019); Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Te’vilâtü Ehl-i Sünne thk. 

Mecdî Bâsellûm, 10 Cilt (Beyrut: Dârü’l-kitâbi’l-ilmiyye, 2005). 



9 
 

mütercimler vasıtasıyla tercüme edilmeye devam edilmiştir. Bugün itibarıyla tercüme 

faaliyeti tamamlanmış ve son cildi indeks olmak üzere 18 cilt hâlinde yayımlanmıştır. 

Mâtürîdî’nin Te’vilât’ı tercüme edilirken bugüne kadar tespit edilmiş otuz beş 

nüshanın ve tahkikli neşirlerinin dikkate alınması dolayısıyla çalışmamızda, 

Te’vilât’ın tercümesinin kullanılması tercih edilmiştir. Ancak nübüvvet bahislerinde 

tartışmalı alanlar söz konusu olduğunda (nebî-resul farkı, peygamberlere olan ihtiyaç 

vb.) tahkikli nüshalar karşılaştırmalı olarak kullanılmaya gayret edilmiştir. 

Topaloğlu, Teʾvîlâtü’l-Ḳurʾân’ın, Kitâbü’t-Tevḥîd’in aksine müellifin 

kaleminden çıkmayıp öğrencilerine yaptığı takrirlerden oluşmakta olduğunu Alâeddin 

es-Semerkandî’ye (öl. 539/1144) dayandırarak ifade etmekte ve şu açıklamaları 

yapmaktadır:  

Bu durum anlaşılması güç ifadeler, tekrarlar, bir âyetin tefsirinin önceki veya sonraki 

âyetin tefsiri içinde yer alması, benzer takdim-tehirlerin aynı âyetin içinde bulunması 

gibi hususlarda kendini göstermektedir. Mâtürîdî’nin talebelerinin talebesi olan Ebü’l-

Muîn en-Nesefî’nin Teʾvîlât’ı okuturken yaptığı açıklamaları talebesi Alâeddin es-

Semerkandî sonradan toplayıp düzenlemiş ve kendisine nispet ederek kitap hâline 

getirmiştir. Semerkandî, mukaddimede Teʾvîlât’ta çözülmesi güç ibarelerin ve kapalı 

manaların bulunduğuna ve âlimlerin çoğunun bunlara nüfuz edemeyeceğine dikkat 

çekmiş, usûlü’d-dîn ve usûl-i fıkhın yanı sıra söz söyleme sanatları ve lügat ilmiyle 

uğraşanların bunları anlayabileceğini kaydetmiştir. Şerḥu Teʾvîlâti’l-Ḳurʾân (Şerḥu’t-

Teʾvîlât) diye adlandırılan eserde bir taraftan anlaşılması güç ibareler açıklanırken 

diğer taraftan Hanefî-Mâtürîdî çizgisinde ayrıntılı bilgiler verilmekte, eserin 

nüshalarında mevcut hataların ve takdim-tehirlerin düzeltilmesine imkân 

sağlanmaktadır. Ancak bu şerhte Kehf Sûresi’nden itibaren açıklama 

bulunmamaktadır. Öte yandan Teʾvîlât’ta mevcut bazı ibarelere şerhte temas 

edilmediği görülmektedir.32  

Bu durumda Alâeddin es-Semerkandî’nin Şerhu Te’vilâtü’l-Kur’an33  isimli 

eserine müracaatımız kaçınılmaz olmuştur.  

Mâtürîdî’ye ait olan bu iki eserden başka ona nispet edilen birtakım eserler de 

vardır. Bu eserler hakkında gerekli açıklamayı ilgili bölüme bırakmakla birlikte, ona 

nispet edilen eserlerden bir kısmını Mâtürîdî geleneğin takibi noktasında faydalı 

gördük. Örneğin Mâtürîdî’ye nispet edilen Fıkh-u Ekber Şerhi34  isimli eserin ona 

aidiyeti mümkün değildir. 35  Ancak eserde bahsedilen görüşlerin Hanefî-Mâtürîdî 

                                                           
 

32  Bekir Topaloğlu, “Te’vilâtü’l-Kur’an”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,2012), 41/32-33. 
33  Alâeddin es-Semerkandî’nin Şerhu Te’vilâtü’l-Kur’an (İstanbul: Süleymaniye Ktp., Hamidiye, nr. 

176). 
34  Ebû Mansûr el Mâtürîdî, İslam İnanç Esasları (Fıkh-ı Ekber Şerhi), çev. Adnan Bülent Baloğlu -

Murat Memiş (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014). 
35  A. Bülent Baloğlu, “Şerhu’l-Fıkhı’l Ekber Kimindir?”, İslam İnanç Esasları (Fıkh-ı Ekber Şerhi), 

mlf. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014), 13. 



10 
 

kelâm sisteminin anlaşılmasında faydalı bir tarafı olduğu için bakmayı uygun gördük. 

Yine Mâtürîdî’ye nispet edilen eserlerden bir diğeri olan Akide Risalesi Şerhi36 isimli 

esere de aynı gerekçelerle göz attık. 

 Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin, Hz. Peygamber Dönemi ve sonrasına yaptıkları 

atıfların kaynaklarının tespit edilebilmesi için İslam tarihinin temel kaynakları olan 

İbn İshak’ın (öl. 151/768) es-Sireve’l-megâzî,37 İbn Hişam’ın (öl. 218/833) Siret,38 ve 

Taberî’nin (öl. 310/922) Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk39 isimli eserlerine yeri geldikçe 

müracaat ettik. Bunlar içerisinde İbn İshak, kendinden sonra gelen bütün siyer ve tarih 

yazarlarının şeyhi ve pîri sayılmış, daha sonraki siyer müellifleri onun talebesi kabul 

edilmiştir. İbn Sa’d, Ezrakî, Belâzürî ve Taberî başta olmak üzere meşhur tarihçiler 

eserlerinde İbn İshak’tan gelen rivayetlere geniş yer ayırmışlardır. İbn İshak özellikle 

anlattığı konuların hadislerle irtibatını çok iyi kurmuş, bazen şahsî görüşlerini de 

ekleyerek birçok rivayeti birleştirip bütünleştirmeyi başarmış bir tarihçidir. İbn İshâk, 

ana konumuz olan nübüvvet bahsinin alt başlıklarından birisi olan delâilü’n-nübüvve40 

konusuna ilk temas eden kişi olması bakımından ayrıca önemlidir.41 

Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin biyografileri ile hocaları ve öğrencilerine ilişkin olarak 

tabakât ve terâcim kitaplarından istifade ettik. Bu bağlamda klasik tabakât eserleri42 

ile çok sayıda çağdaş araştırmaya müracaat ettik. Zira tabakât eserlerinde Eş’arîlik ve 

Mâtürîdîlik gibi mezheplere özel olarak tahsis edilme durumu yoktur. Kalaycı’nın 

tespitiyle, “Tabakât türü eserlerin yazıldığı çevre genellikle İslam dünyasının batı 

bölgeleridir ve yazım sürecinin arka planında büyük ölçüde nakilcilik ve rivayetçilik 

faaliyeti yatmaktadır. Bu durum, eserlerin içeriklerine ve yaklaşım biçimlerine de 

doğrudan tesir etmiştir.”43 Dolayısıyla bu türden eserlerin kaynak değeri olabilmesi 

                                                           
 

36  M. Saim Yeprem, Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi Şerhi (Ankara: TDV Yayınları,2015). Bu risalesinin 

mütercimi M. Saim Yeprem, eserin Mâtürîdî’ye aidiyeti için “muhtemelen” ifadesi kullanarak 

aidiyeti tamamıyla reddetmez. (bk. Yeprem, Akide Risalesi Şerhi, 9). 
37  İbn İshak, es-Sîreve’l-megâzî thk. Süheyl Zekkâr (Dımeşk: Dârueby’l-Fikr, 1976). 
38  İbn Hişâm, Sîretü’n-nebeviyye thk, Mustafa el-Şekâ - İbrahim el-Ebyârî; Abdülhâfız Şiblî (Dımeşk: 

Dâru İbn Kesîr, 2005). 
39  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk, çev. M. 

Faruk Gürtunca (İstanbul: Sağlam Yayınları, 2007). 
40  Peygamberlik müessesesini, özellikle Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispatlamak amacıyla 

yazılan eserlerin ortak adı. bk. Yusuf Şevki Yavuz, “Delâilü’n-nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1994), 115-117. 
41  Mustafa Fayda, “İbn İshak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1999), 20/93-96. 
42  Abdülkerîm b. Muhammed Sem’ânî, el-Ensâb nşr. Abdurrahman b. Yahya el-Muallimi el-Yemânî. 

vd. (Haydarabad: Meclis-i Dairetü’l-Osmaniyye 1962); Muhammed b. Muhammed el-Kureşî, 

Cevâhirü’l-mudiyye fi tabakâti’l-Hanefiyye thk. Abdülfettah Muhammed el Hulv (Kahire: yy. 

1993); Mahmûd b. Süleyman Kefevî, Ketâʾibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâʾi meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-

muḫtâr (İstanbul: Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 548); İbn Kutluboğa, Tacü’t-

teracim fi tabakâti’l-Hanefiyye (Şam: Daru’l-Erkam, 1992); Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn nşr. M. 

Şerafeddin Yaltkaya (İstanbul: 1941). Muhammed Abdülhalîm el-Leknevî, Fevaidu’l-Behiyye fi 

Teracimi’l-Hanefiyye (Beyrut: Daru’l-Erkam, 1998). 
43  Kalaycı, Eş’arîlik-Mâtürîdîlik İlişkisi, 11.  



11 
 

siyasi ve toplumsal açıdan mümkün iken kelâmî görüşlerin tespiti noktasında başka 

kaynaklarla desteklenmesi gerektiğini ifade etmek zorundayız. 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde hüküm süren devletler olan 

Sâmânîler ile Batı Karahanlılar tarihinin bilinmesi önemlidir. Yine bu dönemde İslam 

dünyasında hüküm süren Selçuklular ile Abbasiler hakkında özellikle Maverâünnehir 

bağlamında tarihi bilgilere ihtiyaç vardır. Biz bu konulara ilişkin olarak klasik ve 

günümüz kaynaklarından geniş bir literatür oluşturduk. Selçuklularla ilgili olarak 

Mehmed Altay Köymen’in Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi isimli üç ciltlik 

eserinden istifade ettik. Bu eserin medreselerle ilgili bölümünde Nizamiye 

Medreselerinin kuruluş serüveni, Selçuklu veziri Nizamü’l-Mülk’ün (öl. 485/1092) 

medreselerin kuruluş ve işleyişindeki katkıları ile medreselerin kuruluş amacı 

hakkında verilen bilgiler, dönemin dinî, mezhebî ve ilmî atmosferinin tespiti 

noktasında oldukça önemlidir.44 

 Selçuklular Dönemi dinî ve siyasi yaklaşımların neler olduğu hususunda 

Ahmet Ocak’ın Selçukluların Dinî Siyaseti isimli çalışmasının önemli bir eksikliği 

giderdiğini gördük. Bu eserde, Şiî ve Sünnî hilafetler olmak üzere iki kutba ayrılan, 

aynı zamanda pek çok siyasî teşekkülün meydana geldiği İslâm coğrafyasının 5./11. 

yüzyıldaki durumunu ve Selçukluların Sünnî düşüncenin hâmisi olarak gelişmesi için 

gösterdiği çabanın yanı sıra, Şiî, Batınî, Karmatî gibi Ehl-i sünnet dışı akımlara karşı 

verdiği mücadeleyi ana kaynaklara dayanarak ortaya koymaya çalışılmıştır. Ayrıca 

eser; Selçuklular döneminde mezhepleri, tasavvuf hareketlerini, Selçukluların bunlara 

karşı yaklaşımını, topraklarındaki gayrimüslim halkın durumu ve Selçukluların onlara 

karşı aldığı tedbirleri de kapsaması itibarıyla son derece önemlidir.45Selçuklularla 

ilgili bir diğer kaynağımız Selçuklular devrine ilişkin temel kaynaklardan birisi olan 

Sadreddin Nâşır ibni Ali el-Hüseyni’nin Ahbârü’d-Devleti’s-Selçûkiyye 46  isimli 

eseridir.  

 Araştırmamız esnasında Mâtürîdî gibi bir mütekellimin yetiştiği devlet olan 

Sâmânoğulları (Sâmânîler) hakkında ülkemizde yapılmış kapsamlı araştırmaların 

olmadığını gördük. Mevcut iki çalışmadan Tülay Yürekli tarafından hazırlanan 

Sâmânîer Devleti47  isimli yüksek lisans tezi ile Aydın Usta tarafından hazırlanan 

Siyasi ve Kültürel Samaniler Devleti Tarihi (943-1005)48 isimli doktora tezi, veri elde 

edebilmek adına çalışmamız açısından önemlidir. 

                                                           
 

44  bk. Mehmed Altay Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları,1984), 347-382. 
45  bk. Ahmet Ocak, Selçukluların Dinî Siyaseti (İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı Yayınları, 2002). 
46  Sadreddin el-Hüseynî, Ahbârü’d-Devleti’s-Selçûkiyye çev. Necati Lugal (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1999). 
47  Tülay Yürekli, Sâmânîler Devleti (Ankara: Yüksek Lisans Tezi, 2002). 
48  Aydın Usta, Siyasi ve Kültürel Samaniler Devleti Tarihi (943–1005) (İstanbul: Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003). 



12 
 

 Şehir tarihi ve coğrafya kitapları da çalışmamızın kaynakları arasında yer 

almaktadır. Ebû Bekr Muhammed b. Ca’fer en-Nerşahî’nin (öl. 348/959) Tarihu 

Buhârâ isimli eseri Maverâünnehir bölgesinin Semerkant ile birlikte önemli 

şehirlerinden birisi olan Buhara ile ilgili kaynak niteliğinde bilgiler içermektedir.49 

Mâtürîdî’nin yaşadığı bölge olan Semerkant’a ilişkin ise ülkemizde yapılan en derli 

toplu çalışma olan ve temel kaynaklarla desteklenen Semerkant Tarihi isimli çalışmayı 

temel eser olarak belirledik. Osman Aydınlı tarafından hazırlan bu eserde 

Semerkant’ın fethinden Sâmânîlerin yıkılışına kadarki süreç ele alınmaktadır ki, 

dönem itibarıyla bizim çalışmamızın tam olarak merkezindedir. Semerkant’ın siyasi 

ve askeri tarihi, iktisadi durumu, ilmî, kültürel ve sosyal hayatı isimli dört ana başlıktan 

oluşan eserde, Semerkant’ta İslam öncesi sonrası yer alan dinler hakkında bilgiler 

vardır.50 

 Mâtürîdî ile Sâbûnî arasındaki Hanefî-Mâtürîdî gelenekten gelen kelâmcıların 

eserlerinden de yeri geldiğince istifade etmeye çalıştık. Özellikle Maverâünnehir 

bölgesinde yaşayan mütekellimlerin görüşleri Hanefî-Mâtürîdî kelâmının anlaşılması 

noktasında son derece mühim kaynaklardandır. Bunlardan birisi Alâeddin el-

Üsmendî’nin (öl. 522/1157) Lübâbü’l-kelâm isimli eseridir.51  Sâbûnî’ye yakın bir 

zamanda yaşamış Üsmendî nübüvvet konusuna müstakil bir bölüm ayırmıştır. 52 

Üsmendî, yaşadığı dönem itibarıyla Ebû Hafs Necmeddin Ömer en-Nesefî (öl. 

537/1145), Te’vilât’ı şerh eden Alâeddin es-Semerkandî (öl. 539/1144) ve Sâbûnî ile 

çağdaştır. Yine el-Milel ve’n-nihâl isimli klasik mezhepler tarihi eserinin müellifi 

Şehristânî de (öl. 548/1153) aynı dönemde yaşamıştır. 

 Mâtürîdî kelâm sistemini ve düşüncesini analiz edebilmek ve Sâbûnî zamanına 

kadar süreç takibi gerçekleştirmek adına Mâtürîdî gelenekte eser vermiş ve kelâm 

tarihi açısından kıymetli mütekellimlerin eserlerini de inceledik. Bu kapsamda 

Mâtürîdî’nin hemşehrisi Hakîm es-Semerkandî’nin (öl. 342/953) es-Sevâdü’l-a’zam53 

isimli eseri müracaat kaynaklarımızdan oldu. Her ne kadar Hakîm es-Semerkandî, 

eserinde Mâtürîdî’den bahsetmese de es-Sevâdü’l-a’zam, Maverâünnehir Hanefîlerin 

itikadi görüşleri üzerinde belirleyici bir eser ve resmi bir belge mahiyetindedir. Zira 

bu eser, Sâmânî emiri İsmail b. Ahmed’in (öl. 295/907) Râfizî fırkalarla mücadele 

kapsamında Ehl-i sünnet inancını savunmak maksadıyla bir eser yazılmasını 

istemesinin ardından Hakîm es-Semerkandî’ye görev tevdi edilmesi neticesinde 

                                                           
 

49  Ebu Bekr Muhammed b. Ca’fer en-Narşâhî, Tarihu Buhara çev. Erkan Göksu (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2013). 
50  Osman Aydınlı, Fethinden Sâmânîler’in Yıkılışına Kadar Semerkant Tarihi (İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2018) 
51  Alâeddin-el-Üsmendî, Lübâbü’l-kelâm thk. M. Sait Özervarlı (İstanbul: TDV Yayınları, 2019). 
52  bk. Üsmendî, Lübâbü’l-kelâm, 106-126. 
53  Ebu’l-Kâsım el-Hakîm es-Semerkandî, es-Sevâdü’l-a’zam çev. Talha Alp (İstanbul: Yasin 

Yayınevi, 2011). 



13 
 

yazılmıştır. Bu bağlamda eser dönemin “tehlike” olarak addedilen grupların kimler 

olduğu ve hangi görüşleri dolayısıyla mücadele edildiğinin tespiti açısından önemlidir. 

Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed es-Semerkandî’nin (öl. 373/983) soru-cevap 

şeklinde kaleme aldığı Beyânü akîdetü’l-usûl isimli eseri Hanefî-Mâtürîdî anlayışın 

erken dönem klasikleri arasında sayılır. Dinî akideleri Ehl-i sünnet ilkeleri 

doğrultusunda halka öğretmeyi amaçlayan ve delillendirme ve tartışmaya girmeyen bu 

risâle, ilk dönemlerde Ehl-i sünnet taraftarlarının benimsediği “âmentü esaslarını” 

belirtmesi bakımından önemlidir.54 

Batı Karahanlılar Dönemi Hanefî âlimlerinden olan Ebûl’l-Yüsr el-

Pezdevî’nin (öl. 493/1099) 55 Usûlü’d-din 56  isimli eserleri Maveraünnehir Hanefî 

kaynaklarından biridir. Ebûl’l-Yüsr Pezdevî, Sâbûnî’nin eserlerinde çokça atıf yaptığı 

bir isimdir. Bu bakımdan onun eserleri ve görüşlerine müracaat etmemiz elzem 

olmuştur. Pezdevî’nin Usûli’d-din isimli eseri Hanefî-Mâtürîdî kelâm sisteminin 

önemli bir halkasıdır ve Mâtürîdî ile Sâbûnî arasında yer alması itibarıyla değerlidir. 

Pezdevî, kitabı yazma gerekçesini, Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-Tevḥîd’inde anlaşılması zor 

yerler, gereksiz bazı uzatmalar ve tertibinde düzensizlik bulunmasına bağlar. Öte 

yandan kendi ülkesinde bid’at ehlinin olmasının yanı sıra Hanefî fakihlerinin tevhid 

ilmini ihmal etmeleri sebebiyle Ehl-i sünnet çizgisinde bir eser yazılmasının gerekli 

olduğunu belirtir. Mâtürîdî’nin eserinden sonra ve Nesefî’den önce mezhebin en 

önemli kitabı sayılan Usûlü’d-dîn muhtevası ve meselelere yaklaşımı bakımından 

Kitâbü’t-Tevḥîd’le paralellik arz eder.57 

Abdullah Demir, Ebü’l-Leys Semerkandî’den sonra Pezdevî’ye gelinceye 

kadar geçen yaklaşık bir asırlık süreçte, kelâm yönteminin kullanıldığı herhangi bir 

Hanefî-Mâtürîdî kelâm kaynağı tespit edilemediğini söylemektedir. Dolayısıyla 

Pezdevî’nin kelâmî anlamda fetret devri sonrasında ortaya çıkan ilk mütekellim 

olduğunu belirterek onun Usûli’d-dîn’i, Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-Tevhîd isimli eserinin 

anlaşılması için değil, Hâkim es-Semerkandî’nin es-Sevâdü’l-a’zam isimli eserinin 

ihtiyaca binaen güncellenmiş bir şerhi olarak değerlendirilebileceği kanaatindedir. 

Demir, bu görüşüne delil olarak Ebû Hanîfe ve Mâtürîdî imanın mahlûk olduğunu 

                                                           
 

54  Yusuf Şevki Yavuz, “Beyanü Akîdeti’l-Usûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları,1992), 6/33. 
55  Taşköprizâde, iki kardeşten birisine “zorluk” anlamında “Usr”, diğerine ise “kolaylık” anlamında 

“Yüsr” denmesinin sebebini eserlerinde kullandıkları ifadelerin zorluğu-kolaylığı ve anlaşılır olup 

olmaması ile ilgili olduğunu söyler. bk. Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî 

mevzûâti’l-ulûm nşr. Kâmil Bekrî-Abdülvehhab Ebü’n-Nûr (Kahire: Dârü’kütübi’l-hadis, 1968), 

2/185. 
56  Ebu’l-Yüsr el-Pezdevî, Usûlü’d-din nşr. Hans Peter Linss (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-

türâs, 2003). 
57  Bekir Topaloğlu, “Usûlü’d-Dîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,2012), 42/217-218. 



14 
 

benimsemesine rağmen Pezdevî’nin Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışıyla bağdaşmayan 

görüşlere sahip olmasını gösterir.58 

Maverâünnehir bölgesi önemli Hanefî-Mâtürîdî kelam eserlerinden biri de Ebû 

İshâk es-Saffâr’ın öl. 534/1139) Telḫîṣü’l-edille li-ḳavâʿidi’t-tevḥîd isimli eseridir. Bu 

eserde kelâmın bütün konuları ayrıntılı biçimde ele alınmaktadır. Eserde Mâtürîdilik 

yerine Hanefiyye kavramı tercih edilmekte ve daha çok Ehl-i sünnet adı öne 

çıkarılmaktadır.59 

Sâbûnî’nin günümüze ulaşan üç eseri vardır: el-Kifâye fi’l-hidâye,60 el-Bidâye 

fi usûli’d-din61 ve el-Müntekā min ismeti’l-enbiyâ. Onun Hanefi-Mâtürîdî kelâmına 

dair bu eserleri, döneminde Mâtürîdiliğin bilinmesinde önemli bir ihtiyacı gidermiştir. 

Nübüvvet meselesinde müstakil bir eserinin olması ise ayrı bir öneme sahiptir. Açık 

ve samimi bir üslûpla kaleme alınan el-Münteḳā, erken dönemde telif edilen ve 

hakkında bilgi bulunmayan Beşâgarî’nin (öl. 4/10. yy.) eserini 62  zayi olmaktan 

kurtarıp günümüze intikal ettirmiştir. Kitapta isimleri geçen peygamberler ve sözü 

edilen konulara dair âyetlerle diğer âyetler arasında bağlantı kurularak yorumlar 

getirilmiş ve aklî istidlâl yöntemi benimsenmiş, böylece Mâtürîdî’nin tefsir geleneği 

sürdürülmüştür. Nitekim eserin kırkı aşkın yerinde Mâtürîdî’ye atıf yapılmıştır.63 

Konumuzla bağlantılı kavramların sözlük ve terim anlamlarını tespit sadedinde 

İbn Manzûr’un Lisanü’l-Arab,64  Râgıb el-İsfehânî’nin el-Müfredât65 , Seyyid Şerif 

Cürcânî’nin Kitâbü’t-Târifât 66  Mütercim Âsım Efendi’nin Kâmûsi’l-Muhît 

                                                           
 

58  Abdullah Demir, Ebû İshâk es-Saffâr’ın Kelâm Yöntemi (İstanbul: İSAM Yayınları, 2018), 34. 
59  İlyas Üzüm, “Ebû İshak Saffâr”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/462-

463. 
60  Bu eser 2019 yılında Ramazan Biçer tarafından aynı adla Türkçeye çevrilmiştir. bk. Nûreddin es-

Sâbûnî, el-Kifâye fi’l-hidâye çev.  Ramazan Biçer (Ankara: Berikan Yayınevi, 2019). 
61  Bu eser Bekir Topaloğlu tarafından Mâtürîdîyye Akaidi ismi ile Türkçeye çevrilmiştir. bk. Nûreddin 

Sâbûnî, Mâtürîdîyye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2020.  
62  Sâbûnî, el-Müntekā’nın başında Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. Yahyâ el-Beşâgarî (4./10. yüzyıl) 

tarafından kaleme alınıp ʿİṣmetü’l-enbiyâʾ diye şöhret bulan Keşfü’l-ġavâmiż fî aḥvâli’l-enbiyâʾ adlı 

eserden özetlediğini söyler. bk. Nûreddin Sâbûnî, el-Münteḳā min ismeti’l-enbiyâ (Beyrut: Dâr-u 

İbn Hazm, 2013), 22. 
63  Mehmet Bulut, “el-Müntekā”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/31. 
64  İbn Manzur, Lisanu’l-Arab (Kahire: Matbaatü’s-selefiyye, 1247/1831). 
65  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât: Kur’an Kavramları Sözlüğü çev. Abdülbaki Güneş- Mehmet Yolcu 

(İstanbul: Çıra Yayınları, 2012). 
66  Seyyid Şerif Cürcânî, Kitâbü’t-Târifât (Arapça-Türkçe Terimler Sözlüğü), çev. Arif Erkan (İstanbul: 

Bahar Yayınları,1997). 



15 
 

Tercümesi,67 Hasîrîzâde Elîf Efendi’nin, en-Nûru’l-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’an 68 

isimli eserleri kavramlara dair müracaat kaynaklarımızdandır. 

Araştırmamızda ülkemizde nübüvvet konusu özelinde hazırlanan tüm 

çalışmalar İSAM başta olmak üzere katalog tarama imkânı veren tüm siteler ve ulusal 

kütüphanelerde tarandı. Bu taramalar neticesinde elde edilen kaynaklar kronolojik 

olarak sıralanıp analiz edilerek istifade edildi. Doktora ve yüksek lisans çalışmalarına 

bu kapsamda müracaat edildi. Bunların varsa kitap formatı kullanıldı. Ancak kitapların 

farklı baskıları olması ve üzerinde değişiklik olması ihtimali göz önünde 

bulundurularak tez hâlleri de görüldü. 

Nübüvvet konusunu ele alan çalışmalar ülkemizde Hayrettin Yılmaz’ın İmam-

ı Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Nübüvvet Anlayışı 69  isimli doktora tezi ile 

başlamış, bugüne kadar altmıştan fazla yüksek lisans ve doktora tezi hazırlanmıştır. 

Bu tezlerden bir kısmı nübüvvet meselesini dinler tarihi zaviyesinden70, bir kısmı din 

felsefesi ve tasavvufi açıdan 71  ele almaktadır. Konuyu son dönem yazar ve 

düşünürlerinin bakışına göre ele alan çalışmalar da bulunmaktadır. Örneğin 

Muhammed Abduh’un Tevhid, Nübüvvet ve Ef’al-i ibad Meselelerine Bakışı isimli 

çalışma, Halil Taşpınar tarafından Erciyes Üniversitesinde 2001 yılında doktora tezi 

olarak hazırlanmıştır. Benzer şekilde Mustafa Sabri Efendi’nin Nübüvvet Anlayışı 

isimli doktora tezi Ahmet Özvarinli tarafından 2016 yılında Erciyes Üniversitesinde 

hazırlanmıştır. Bu araştırmanın odak noktasından biri olan Mâtürîdî’de nübüvvet 

anlayışı konusunda iki yüksek lisans, 72  iki doktora tezi 73  ve bir doçentlik tezi 74 

                                                           
 

67  Mütercim Âsım Efendi, Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi ed. Mustafa Koç (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 1-6. 
68  Hasîrîzâde Elîf Efendi, en-Nûru’l-el-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’ân Haz. Mustafa Koç - Eyyüp 

Tanrıverdi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 
69  Hayrettin Yılmaz, İmam-ı Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Nübüvvet Anlayışı (Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1985). 
70  bk. Mustafa Sinanoğlu, Kitab-ı Mukaddes ve Kur'an-ı Kerim'de Nübüvvet (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 1995); Emine Aydın, Yahudilikte Nübüvvet 

(Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010). 
71  bk. Kazım Ağcakaya, Hâkim et-Tirmizi'nin Nübüvvet ve Velayet Teorisi (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2002); Kemal Bahçe, İmam Gazali ve 

Nübüvvet Anlayışı (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2008); Abdul Rashid Puthıya Purayılşah, Şah Veliyyullah ed-Dihlevî'nin Nübüvvet Anlayışı (Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010). 
72  Abdurrahim Tabak, İmam-ı Mâtürîdî’de Nübüvvet Anlayışı (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006); Kenan Gilgil, İmam Mâtürîdî ve Nübüvvet Anlayışı 

(Elâzığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008) 
73  Mustafa Can, Mâtürîdî’ye Kadar Nübüvvete Karşı Çıkanlar ve Mâtürîdî'de Nübüvvet Anlayışı 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi,1997); Kalmahan Erjan, 

İmam Mâtürîdî’de Peygamberlik (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 2003). 
74  Kemal Işık, Mâtürîdî’nin İnanç Sisteminde İman, Allah ve Peygamberlik Anlayışı (Ankara: 

Fütüvvet Yayınları, 1980). 



16 
 

hazırlanırken Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışı ile ilgili hiçbir çalışmanın yapılmamış 

olduğu tespit edilmiştir. 

Kemal Işık tarafından 1980 yılında hazırlanan Mâtürîdî’nin İnanç Sisteminde 

İman, Allah ve Peygamberlik Anlayışı isimli doçentlik tezinin son bölümü Mâtürîdî’de 

nübüvvet anlayışına ayrılmıştır. Bu bölümde nübüvvete ilişkin hususların hemen 

hemen tamamı verilmekte ancak son derece özet olarak anlatılmaktadır. Mâtürîdî’nin 

nübüvvet meselesine ilişkin kanaatleri çoğunlukla Kitâbü’Tevhîd’den naklen ortaya 

konulmakta zaman zaman Te’vila’tü’l-Kur’an’a müracaat edilmektedir. Bu iki 

kaynağa ilaveten Mâtürîdî gelenekten bir kaynak olması itibarıyla Nesefî’nin 

Tebsıratü’l-edille’sinden istifade edilmektedir. Başkaca bir kaynağa yer verilmemesi 

erişim probleminin bir tezahürü olabilir. Ancak konunun vuzuhu açısından yetersizdir. 

Mâtürîdî geleneğin en önemli temsilcilerinden Sâbûnî’den ise hiç 

bahsedilmemektedir.75 

Mustafa Can tarafından 1997’de hazırlanan Mâtürîdî’ye Kadar Nübüvvete 

Karşı Çıkanlar ve Mâtürîdî’de Nübüvvet Anlayışı isimli doktora çalışması, nübüvvet 

inancına dair belli başlı tartışmaları barındırması açısından öncü çalışmalardan 

birisidir. Ancak Mâtürîdî’nin iki temel eserinden birisi olan ve oldukça hacimli bir 

çalışma olan Te’vilâtü’l-Kur’an’a, o dönemde tahkik edilmemesi hasebiyle çok fazla 

yer verilmemiştir. Bu durumu yazar şu şekilde ifade etmektedir: “Mâtürîdî’nin 

nübüvvet anlayışını ortaya koymadan önce, onun ispata yönelik istidlallerinin daha 

müşahhas bir nitelik kazanması amacıyla gerek Kur’an-ı Kerim’de ifade edilen, gerekse 

değişik din, fırka ve kişiler tarafından dile getirilen temel itiraz noktalarını tespit ettik. 

Daha sonra onun iki önemli eseri olan Kitâbü’t-Tevhîd ve Te’vilâtü’l-Kur’an’ı inceledik. 

Tevhid’de nübüvvet ve risâletin ispatı için kırk sayfalık müstakil bir bölüm olmakla 

birlikte, biz nübüvvetle doğrudan ve dolaylı konularda söylediklerini tespit etmek 

amacıyla eserin birçok bölümünü de taradık. Tahkiki yapılamadığı için Te’vilât’ın 

tamamını detaylı bir şekilde gözden geçirme imkânı bulamadık. Ona da nübüvvete dair 

eserlerde ele alınan âyetlerden hareketle başvurduk. Bu vesileyle bu hacimli ve önemli 

tefsirin neşrinin yapılması hâlinde çok daha zengin malumat elde edeceğimize dair 

kanaatimizi belirtmekte yarar görüyoruz.” 76  Bugün Mâtürîdî’nin Te’vilâtü’l-Kur’an 

isimli eserinin hem neşrinin yapılması hem de Türkçe çevirisinin tamamlanması daha 

kapsamlı bir araştırma yapmamıza imkân verecek durumdadır. Dolayısıyla 

Mâtürîdî’nin nübüvvet anlayışının, onun neşredilen ve çevrilen eserleri ile birlikte 

doktora araştırması olarak yeniden ele alınmasının alana katkı sağlayacağı 

düşünülmüştür. 

Mâtürîdî’de peygamberlik anlayışına ilişkin bir diğer tez 2003 yılında 

Kalmahan Erjan tarafından hazırlanan İmam-ı Mâtürîdî’de Peygamberlik adıyla 

                                                           
 

75  Işık, Mâtürîdî’nin İnanç Sisteminde İman, Allah ve Peygamberlik, 103-132. 
76  Can, Mâtürîdî'de Nübüvvet, 217. 



17 
 

hazırlanan bu tez, yalnızca 130 sayfa olup konunun etraflıca anlatılmasından uzaktır. 

Söz konusu doktora tezi, Peygamberliğin İmkânı, Peygamberliğin İspatı ve 

Peygamberlik Kurumu başlıklı üç bölümden oluşmaktadır. Bu çalışmada Erjan, 

nübüvvetle ilgili genel başlıkları ele alarak özet şekilde ifade etmiş tartışmalara hiç 

değinmemiştir. Örneğin Mâtürîdî ile yakın dönemde yaşayan ve görüşleri ile 

Maverâünnehir bölgesinde çok büyük tartışmalara sebep olan Ebû Bekir er-Râzî’den 

ve ona cevap olarak eser yazan Ebû Hatim er-Râzî’den hiç bahsedilmemiştir. 

Mâtürîdî’nin nübüvvet başlığında oldukça kapsamlı açıklamalar yapmasının en önemli 

sebebi nübüvveti inkâr eden görüş ve akımlardır. Öte yandan Mâtürîdî’nin yaşadığı 

dönemin dinî-siyasi arka planına hiç değinilmeyen bu araştırmada fikir-hadise 

irtibatının eksik kaldığı ve alana katkı sağlayacak sonuçlara yeterince ulaşılamadığı 

söylenebilir.77 

Mâtürîdî’de Nübüvvet Anlayışı konulu yüksek lisans tezi 2006 yılında 

Abdürrahim Tabak tarafından hazırlanmıştır. Bu çalışmada, Mâtürîdî’nin görüşlerinin 

nübüvvetle ilgili verilen başlıkların altında serdedilmesi suretiyle konunun anlaşılır 

kılınmaya çalışıldığı görülür. Diğer yandan Mâtürîdî öncesi bazı kelâmcıların 

nübüvvetle ilgili görüşleri başlığı altında Ebû Hanîfe ve Ebû’l-Hasan el-Eş’arî’nin 

görüşleri yanı sıra Şia ve Mu’tezile mezheplerinde nübüvvet anlayışına değinilir. Yine 

aynı başlıkta Brahmanlar’da nübüvvet ve Ebû İsa el-Verrâk ve İbnü’r-Râvendî’nin 

görüşlerine temas edilir. Mâtürîdî öncesi bazı âlimlerin nübüvvet anlayışlarının 

Brahmanizm’in alt başlığı olarak işlenmesi hata olmakla birlikte meselenin fikri arka 

planının ne olduğunun ortaya konulması hususunda faydalı olmuştur. Ancak 

Eş’arî’nin, Mâtürîdî öncesi bir âlim olarak gösterilmesi hatalı olmuştur. Bu durum, 

Eş’arî’nin Mâtürîdî’den önce Ehl-i sünnet kelâmının kurucusu ve öncüsü olduğu 

intibasını uyandırmaktadır. Oysa ömrünün kırk yılını Mu’tezile içinde geçiren 

Eş’arî’den önce Ebû Hanîfe çizgisinde Ehl-i sünnet kelâmı Mâtürîdî tarafından 

sistemleştirilmeye başlanmıştır. Yüksek lisans tezi olması itibarıyla birinci el 

kaynaklar yerine günümüz akademisyen ve yazarlarının görüşlerinden hareketle bir 

kurgu söz konusudur.78 Mâtürîdî’nin nübüvvet anlayışı konusunda bir diğer yüksek 

lisans tezi ise Kenan Gilgil tarafından hazırlanmıştır.79  Bu çalışma, konuyla ilgili 

öncüllerine nispetle daha derli toplu olmakla birlikte konunun yüksek lisans 

seviyesinde ele alınmasının beklendik sonuçları ile temayüz etmektedir.  

Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarının tespit ve mukayese 

edilmesinin amaçlandığı bu çalışmada, temel kaynaklarının kullanılmasına öncelik 

                                                           
 

77  Kalmahan Erjan, İmam Mâtürîdî’de Peygamberlik (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003). 
78  bk. Abdürrahim Tabak, İmam-ı Mâtürîdî ’de Nübüvvet Anlayışı (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2006). 
79  Kenan Gilgil, İmam Mâtürîdî ve Nübüvvet Anlayışı (Elâzığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi), 2008. 



18 
 

verilerek fikir-hadis irtibatı üzerinden tartışmaların dinî-siyasî arka planının takip 

edilmesine çalışılmıştır. Bu sayede Mâtürîdî ve Sâbûnî merkezli olarak Hanefî-

Mâtürîdî kelâm sisteminde nübüvvet anlayışının tarihsel süreci belirlenerek alana katkı 

hedeflenmiştir. 

  



19 
 

4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırmamızda genel anlamda sosyal bilimlerin, özel olarak ise ilm-i kelâm 

ve mezhepler tarihinin araştırma yöntemlerini kullandık. Her şeyden önce her iki 

mütekellimin yaşadıkları coğrafyayı dinî, siyasi, kültürel ve ekonomik olarak ele 

almamız münasebetiyle İslam tarihi kaynaklarına müracaat ettik. Tarihi olayların ve 

tarihi şahsiyetlerin içinde yaşadıkları toplumdan bağımsız düşünülemeyeceği 

gerçeğinden hareketle “fikir hadise irtibatı” yöntemini80 benimsedik. Zira Sâmânîler 

zamanında yaşayan Mâtürîdî ile Batı Karahanlılar zamanında yaşayan Sâbûnî’nin her 

ikisi de Maverâünnehir bölgesinde yaşasa da aralarındaki yaklaşık iki yüz elli yıllık 

süre, Mâtürîdîliğin süreç açısından takibini gerekli kılmaktadır. Biz de süreç takibini 

sosyal bilimlerin ilkeleri çerçevesinde yapmaya çalıştık. 

Sönmez Kutlu’nun da ifade ettiği gibi “insanlar arasındaki görüş farklılıkları 

ve ayrılıkları, tabii, psikolojik, tarihsel, dinî ve sosyolojik bir vakıadır. Her bir din, 

felsefe ve ideoloji, bu gerçekten nasibini almıştır.”81 Tartışılan konunun tarihi arka 

planı ve bağlamı tam olarak tespit edilmediğinde klasik bir metni doğru anlamak 

güçleşmektedir.82 Her kutsal metin, genel anlamıyla belli bir tarihsel bağlamda ve 

doğal olarak da o bağlamın dokusuna uygun şekilde oluşur. Meseleye yalnızca Kur’an 

bağlamında bakıldığında, buna en güzel örnek nüzul sebepleridir. Pek çok âyetin 

kendisine özgü bir nüzul sebebi vardır ve bunlar onların anlaşılmasında çoğu kez 

belirleyici bir rol oynarlar.83 

Kutlu’nun “zihniyet çözümleyici psiko-sosyal yaklaşım” olarak ifade ettiği 

yöntem, her ne kadar mezhepler tarihinde kullanılan bir yöntem olsa da kelâm ilminin 

de benzer yaklaşımları olması itibarıyla önemlidir ve bizim yöntemlerimiz arasında 

yerini almıştır. Bu yöntem özetle şu şekilde ifade edilebilir: “İnsanların aynı hadise, 

olgu, olay veya nesneleri farklı bakış açılarıyla görmelerine sebep olan şey, çoğu kere 

kişisel eğilimleri ve toplumsal mensubiyetlerindir. Bir başka ifadeyle etkisinde 

kaldıkları zihniyettir. Bu bakımdan, farklı bakış açılarını daha iyi anlayabilmek için 

onların arkasında belirleyici rol oynayan zihniyetlerin çözümlenmesi gerekir. Bu 

anlamda kelâmî görüşlerin örtük referans sisteminin çözümlenmesi olarak 

isimlendirilebilecek psiko-sosyal çözümlemedir.”84 Bu bağlamda herhangi bir bölgeye 

ulaşan bir düşüncenin veya görüşün, bölgenin sosyo-kültürel iklimine göre 

                                                           
 

80  Fikir-hadise irtibatının kurulması hakkında bk. Hasan Onat, “Bilim, Bilimsel Yöntem ve 

İslam/İlahiyat Bilimlerinde (Ulûm-i Diniyye) Yöntem Sorunu”, Modern Dönemde Dini İlimlerin 

Temel Meseleleri (İstanbul: İSAM Yayınları, 2007), 41-56. 
81  Sönmez Kutlu, Mezhepler Tarihine Giriş (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013), 38. 
82  Demir, Saffâr’ın Kelâm Yöntemi, 24. 
83  Metin Özdemir, “Yeni Bir Kelâm Projesi Olarak Bağlamsal Teoloji”, İslami İlimler Dergisi 1-2 

(Bahar-Güz 2009), 28. 
84  Kutlu, Mezhepler Tarihine Giriş, 164-165. 



20 
 

şekillenmesi ve bölgenin şartlarına uyum sağlaması kaçınılmazdır. Aksi hâlde bu 

düşüncenin, kalıcılığını ve sürdürülebilirliğini sağlaması mümkün değildir.85  

İlim adamlarının içinde yaşadıkları coğrafyanın etkisiyle, ilmî önceliklerinin 

ve yöntemlerinin farklılaştığını ifade etmemiz mümkündür. Bunun güzel 

örneklerinden biri, nübüvvet tartışmasında Mâtürîdî ile Eş’arî’nin konuya ayırdıkları 

mesai farkıdır. Nitekim adına nispet edilen ekolün kurucusu Eş’arî’nin kendi 

eserlerinde nübüvvetle ilgili görüşlerin çok az olduğu görülecektir. Eş’arî’nin 

nübüvvete dair düşünceleri ondan sonra yazılan İbn Fûrek’in el-Mücerred isimli 

eserlerinde toplanmıştır.86 Eş’arî’nin nübüvvetle ilgili tartışmalara çok az yer vermesi, 

ilgili tartışmaların yaşandığı coğrafyadan uzak olması veya tartışmaların varlığına dair 

bir bilgiden uzak kalması ile açıklanabilir. Oysa Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd’in yaklaşık 

elli sayfasını nübüvvete ayırmıştır. Dolayısıyla araştırmamız esnasında şahısların 

görüşlerini ortaya koyarken içinde yaşadıkları dönemin ilmî, kültürel ve siyasi 

atmosferine de yer vermenin gerekli olduğu gerçeğini göz önünde bulundurduk. 

Mütekellimlerin ve mezheplerin görüşlerini ifade ederken bağlamından 

koparmadan betimleyici (descriptive) bir yöntem kullandık. Yani mezhebi veya 

müellifi, kanaatlerini eleştirmeksizin, olduğu gibi aktarma yoluna gittik. Bizim 

amacımız, bu çalışma özelinde görüşlerin haklılığını ortaya koymak veya eleştirmek 

değil; görüşlerin “ne olduğunu” belirlemek ve sonrasında mukayese ederek kendi 

bütünlüğü içinde anlamaya çalışmaktır. 

Hanefî-Mâtürîdî geleneğin iki önemli simasının nübüvvet görüşlerini ortaya 

koyarken nesnel bir bakış ile değerlendirme gayretinde olduk. Ancak Mâtürîdî ve 

Sâbûnî’nin nübüvvet anlayışlarının mukayese edildiği konuların arka planını ortaya 

koyabilmek için görüşlerinin temellendirilmesi anlamında normatif değerlendirmelere 

yer verdik. 

Ulaştığımız sonuçları kaleme alırken Arapça özel isimlerin ve kelâm 

terimlerinin yazımında Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nin imla kurallarını 

benimsedik. Türkçe yazımı yaygınlık kazanan kelime ve kavramları olduğu gibi 

yazdık. Yani, yazıldığında kastedilen mananın anlaşıldığı ve başka bir çağrışıma 

sebebiyet vermeyen kelimeler için ilave imla kurallarını tatbik etmeyi zaid saydık. 

Türkçe kelime ve kavramların imlasında Türk Dil Kurumu’nun resmi internet 

sitesinden (http://www.tdk.gov.tr/) istifade ettik. Dipnot gösteriminde ise İSNAD Atıf 

Sistemi’ni kullandık.87 

                                                           
 

85  Cağfer Karadaş, “Semerkand Hanefî Kelâm Okulu Mâtürîdîlik: Oluşum Zemini ve Gelişim Süreci”, 

Usûl Dergisi 6 (Temmuz- Aralık 2006), 67. 
86  Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 102. 
87  bk. http://www.isnadsistemi.org.tr 

http://www.tdk.gov.tr/
http://www.isnadsistemi.org.tr/


21 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİKLERİ 

1. YAŞADIKLARI SOSYAL KÜLTÜREL ÇEVRE 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Semerkantlı, Nûreddin es-Sâbûnî ise Buharalıdır. Her 

iki kelâmcı, Maverâünnehir bölgesinde yaşamlarını ve ilmî faaliyetlerini sürdürmüşler 

ve burada vefat etmişlerdir. Mâtürîdî’nin yaşadığı dönemde Mâverâünnehir 

bölgesinde Sâmânoğulları, Sâbûnî zamanında ise Türk-İslam devleti Batı Karahanlılar 

hüküm sürmektedir.88 

Büyük çoğunluğu göçebe bir yaşam süren Türkler, zaman içerisinde değişik 

inançlara mensup birçok toplumla temasta bulunmuşlar ve çeşitli inançları kabul 

etmişlerdir. Fakat İslamiyet’i tanıyana kadar aralarında tam olarak din birliğinden 

bahsedilemez. 89 Türklerle Arapların tarihi anlamda ilk karşılaşmaları İslamiyet 

öncesine kadar uzanır. Ancak Türklerin yaşadığı coğrafyanın fethi Hz. Ömer 

zamanında gerçekleşmiştir. Nihâvend Savaşı (21/642) ve Doğu İran’ın fethinden 

hemen sonra, İslam ordularına Horasan ve Toharistan’ın90 yolu açıldı. Abdullah b. 

Âmir’in (öl. 59/679)91 öncü kuvvetleri komutanı olan Ahnef b. Kays (öl. 67/686-87)92, 

Merv ve Belh dâhil bütün Horasan bölgesini aldı. Dönemin Sâsânî hükümdarı, Türk 

Hakanına sığınarak yardım istedi ve Araplara karşı Türklerle ittifak kurdu. Böylelikle 

Türkler ve Araplar arasında yüz yüze gelme olayı ilk defa gerçekleşmiş oldu. Hz. 

Ömer ve Hz. Osman zamanında bütün İran ve Horasan bölgesini ele geçiren 

Müslümanlar, Ceyhun ırmağına kadar yayılma imkânı buldular.93 

                                                           
 

88  Yusuf Şevki Yavuz, “Ebû Mansûr el-Matürîdî Hayatı”, Te’vilâtü’l-Kur’an (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2017), 15. 
89  Metin Bozkuş, Anadolu’da İslam ve Mezhepler (Sivas: Asitan Yayınları,2011), 24. 
90  Toharistan, Ceyhun'nun her iki kıyısında bulunan ve iktisaden Belh'e bağlı olan bütün eyaletleri 

kapsar. W. Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan çev. Hakkı Dursun Yıldız (Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1990), 71. 
91  Tam adı Ebû Abdirrahmân Abdullah b. Âmir b. Küreyz b. Rebîa’dır. Hz. Osman ve Muaviye 

zamanında Basra valiliği yapmıştır. Valiliği sırasında İran ve Horasan’ın fethi tamamlandı. bk. 

Mustafa Fayda, “Abdullah b. Âmir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,1988), 1/84-85. 
92  Tam adı Ebû Bahr Sahr b. Kays b. Muâviye el-Ahnef es-Sa’dî et-Temîmî’dir. Hz. Ömer ve bilhassa 

Hz. Osman devrindeki fetihler sırasında büyük başarılar gösterdi. 644-650 yıllarında Herat, Merv, 

Merverrûz, Belh ve bölgedeki diğer şehirleri fethetti. Sâsânî Hükümdarı III. Yezdicerd’in son 

direnişini de kırarak Tohâristan’a kadar ilerledi ve bir müddet Horasan’ın bir şehrinde valilik yaptı. 

bk. Ahmet Önkal, “Ahnef b. Kays”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,1989), 2/174. 
93  bk. Osman Çetin, Türk-İslam Devletleri Tarihi (Bursa: Emin Yayınları, 2016), 1-3. 



22 
 

Emevîler zamanında İslam’ı tanıyan Türkler arasında İslam’ın yaygınlaşması, 

üç asrı geçen bir zaman diliminde gerçekleşmiştir.94 Türklerle Müslüman Arapların 

birbirlerini rakip olarak görmek yerine yan yana gelmelerine sebep olan en önemli olay 

Talas Savaşı’dır. 133/751 yılında Horasan valisi Ebû Müslim’in (öl. 137/755) Ziyâd 

b. Sâlih komutasındaki İslam ordusu, Mâverâünnehir bölgesinde hâkimiyet kurmak 

niyetinde olan Çin ordusu ile karşı karşıya geldi. Bu savaşta Karluk Türklerinin de 

Müslümanlarla beraber hareket etmeleri, Türklerin Müslümanlar arasında yeni bir 

dönemi başlatmış oldu. Çinlilerin ağır bir yenilgisi ile sonuçlanan Talas Savaşının çok 

önemli sonuçları oldu. Bunlardan ilki Türklerin yüzünü İslam dünyasına dönmeleridir. 

Hatta denilebilir ki, Türkler Talas Savaşında Arapların tarafını tutmakla yalnız 

muharebenin neticesini değil tarihin istikametini de değiştirdi. 95  Bunun yanında 

Karlukların yeniden bir devlet kurmaları ile Batı Türkistan’da sarsılan Türk hâkimiyeti 

yeniden sağlanmış oldu. Çinliler, Batı Türkistan üzerindeki emellerinden vazgeçmek 

zorunda kaldı. Son olarak Çin’de keten ve kenevirden üretilen kâğıt, bu savaş sırasında 

esir edilen Çinliler aracılığıyla Çin’in dışında ilk defa Semerkant’ta üretilmeye 

başlandı.96 

Buhara ve Semerkant gibi şehirlerin İslam ilim ve medeniyet tarihinde önemli 

bir merkez olmasında Talas Savaşı sonrasında yaşanan gelişmelerin etkisi 

bulunmaktadır. Talas Savaşı ile başlayan Türklerin Müslüman olma süreci, ilk Türk-

Müslüman devletlerinin kurulması ile yeni bir aşamaya geçti. Genel kanaat ilk Türk-

Müslüman devleti olarak Karahanlılar kabul edilse de İdil-Bulgar Türkleri, 

Karahanlılar’dan önce devlet kurmuşlardır. İslamiyet’i kabul eden Bulgarlar, Göktürk 

Devleti’nin yıkılması sonucu Büyük Bulgar Devleti’ni kurarak ilk Türk-Müslüman 

devleti oldu.97 Bulgarlardan sonra Orta Asya’da kurulan ilk Müslüman-Türk devleti 

ise Karahanlılar oldu. Böylece Türkler arasında İslam’ın yayılma süreci yeni bir 

aşamaya geçerek devletleşme ve İslam’ın sancaktarlığını yapma şekline 

bürünmüştür.98 

Mâverâünnehir, Orta Asya’da Seyhun ve Ceyhun Nehirleri arasında kalan 

bölgeye verilen isimdir. Burası, Türklerin İslamiyet’le karşılaştıkları ilk bölgedir. 

Buhara, Semerkant ve Taşkent gibi şehirler ile önemli ilim ve kültür merkezi hâline 

gelmiş bir bölgedir.99 Maveraünnehir bölgesi, Soğd, Fergana, Şaş (Taşkent, Terken) 

                                                           
 

94  Nesimi Yazıcı, Türk-İslam Devletleri Tarihi (Ankara: AÜİF Yayınları, 1992), 12. 
95  Osman Turan, Selçuklular ve İslamiyet (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999), 25. 
96  Çetin, Türk-İslam Devletleri Tarihi, 6-7. 
97  bk. Hakkı Dursun Yıldız, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi (İstanbul: Çağ Yayınları, 1986), 

6/26-34. 
98  bk. Çetin, Türk-İslam Devletleri Tarihi, 13-16. 
99  bk. Yâkût el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân (Beyrut: Daru’s-sadır, 1977), 5/45-46; W. Barthold, 

Moğol İstilasına Kadar Türkistan, 67; Osman Gazi Özgüdenli, “Maveraünnehir” Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 8/177-179. 



23 
 

Uşrusana, İlak, İsficab (Sayram, Akşehir), Huttal, Kubadiyan (Kuvadiyan) ve 

Çağaniyan (Sağaniyan) eyaletlerinden oluşmaktaydı.100 

Mâverâünnehir bölgesinde genel olarak Orta Asya Türkleri bulunmakla 

birlikte İran kökenli Soğdlular ve Araplar da yaşamaktaydı. Türklerin bu dönemde 

kabileler hâlinde yaşadıklarını ve bir kısmının hâlâ göçebe olduğunu söylemek 

mümkündür. Bu bölgenin iklim bakımında müsait olmasının yanında yöneticilerinin 

istikamet sahibi olduğunu, ilmi ve âlimi koruduklarını aktarılır. Bu vesile ile bölgede 

özellikle Hanefî geleneğe mensup birçok âlim yetişmiştir.101 

Mâverâünnehir şehirlerinden Semerkant gerek siyasi gerekse ekonomik ve 

kültürel bakımdan özel ve saygın bir yere sahipti. Şehrin Müslümanlar tarafından fethi 

ile İslam dünyasının her tarafından gerek tüccarları gerekse ilim adamı ve dindar 

insanları kendisine çeken bir cazibe merkezi hâline gelmişti. Semerkant, doğuda İpek 

Yolu güneyde Baharat Yolu kuzey ve kuzeydoğuda Kürk Yolu, batıda ise Altın Yol 

olarak adlandırılan ticaret yollarının kesişim noktasında ve stratejik bir konumda idi. 

Başta Çin, İran ve Türk topraklarından gelenler olmak üzere dünyanın her tarafından 

tüccarların geldiği bir bölge idi. Semerkant, doğuda İpek Yolu güneyde Baharat Yolu 

kuzey ve kuzeydoğuda Kürk Yolu, batıda ise Altın Yol olarak adlandırılan ticaret 

yollarının kesişim noktasında ve stratejik bir konumda idi. Başta Çin, İran ve Türk 

topraklarından gelenler olmak üzere dünyanın her tarafından tüccarların geldiği bir 

bölge idi. Dolaysıyla Semerkant farklı din ve kültürlerden insanlarla etkileşimin 

olduğu bir coğrafya idi.102 Sâmânîler döneminde ilim ve kültürde zirveye ulaşan ve 

değişik ilim dallarında adından söz ettiren büyük âlim ve mütefekkirler yetiştiren bir 

şehir olarak önemli bir merkez olmuştur.103 Semerkant’ta yaşamış âlimler arasında 

meşhur muhaddis Dârîmî (öl. 255/869), fakih ve muhaddis İbn Hibbân (öl. 354/965) 

ve Ebü’l-Leys Semerkandî (öl. 373/983) ile birlikte Mâtürîdî’yi sayabiliriz.104 

892-1005 yılları arasında Maveraünnehir ve Horasan olarak bilinen bölgelere 

hâkim olan Samanîler Devleti ilmî çalışmalara ve âlimlere verdikleri destekle İslam 

tarihinde müstesna bir yere sahiptir. Başında bulunan hanedan İranlı olmakla beraber 

Samanoğulları Devleti, halkının ekseriyeti ve gittikçe artan oranda ordu ve idare 

unsurlarının menşei dolayısıyla bir Türk devleti karakteri arz eder. 105  Sâmânîler 

                                                           
 

100  Yürekli, Samaniler, 13. 
101  Ebu’l-Kasım el-Hasan el-Gâlî, Ebû Mansûr Mâtürîdî Hayâtühu ve A’râühu’l-kelâmiyye (Tunus: 

1989), 31-32. 
102  Osman Aydınlı, “İmâm Mâtürîdî’nin Yetiştiği İlmî Ortam ve Semerkant’ta İlim Merkezleri”, 

Diyanet İlmî Dergi 55 (2019), 571, 578. 
103  Aydınlı, Semerkant Tarihi, 15. 
104 Necmeddin en-Nesefî, Semerkant’ta yaşamış âlimler üzerinde yazdığı ve bir bölümü günümüze     

ulaşmayan eserinde binin üzerinde âlimden bahsetmektedir. bk. Necmeddin en-Nesefî, el-Kand Fî 

Zikri Ulemai Semerkand nşr. Nazâr Muhammed el-Faryâbî (Riyad: Mektebetü’l-kevser, 1991).  
105  C. Brockelmann, İslam Milletleri ve Devletleri Tarihi çev. Neşet Çağatay (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Yayınları,1964), 154. 



24 
 

zamanında Maveraünnehir’de ilmî ve iktisadi faaliyetlerde görülen gelişme, bölgenin 

İslam medeniyetinin beşiği mesabesinde bulunan Mezopotamya ile rekabet edecek 

seviyeye erişmesini sağlamıştır.106  

Sâmânîlerden sonra bölge Karahanlılar’ın hâkimiyetine girmiştir. Karahanlı 

devleti ikiye ayrılınca Nasr Han’ın iki oğlundan I. Muhammed büyük hakan (Arslan 

Kara Han) unvanı ile tahta çıkmış (432/1041), kardeşi I. İbrahim de ortak hakan statüsü 

kazanmıştı. “Müeyyedül-adl” lakabını taşıyan I. Muhammed’in ölümünden sonra 

tahta çıkan I. İbrahim devletin başkenti konumunda olan Özkend’e gitmeyerek 

Semerkant’ta oturmaya başladı. Böylece devletin yeni başkenti Semerkant oldu. 

Semerkant şehrinin başşehir olması ilmî ve kültürel çalışmaları güçlendirdi. I. 

İbrahim’in 460/1068 yılında vefatı sonrası tahta çıkan I. Nasr, Semerkant’ı 

Selçuklulara teslim etmek zorunda kaldı. Bundan sonra Batı Karahanlı devletinin 

Selçuklulara bağlı bir devlet olarak kaldığını görmekteyiz. Bu vesile ile Semerkant ve 

Buhara gibi şehirler Batı Karahanlılar’ın elinde fakat Selçuklulara bağlı bir şehir 

olarak kalmıştır.107 

Mâverâünnehir, Hanefî kelâmının teşekkül ettiği bölgedir. Bölgede Ebû Bekir 

Ahmed b. İshak b. Sabîh el-Cüzcânî ile (öl. 200/815) Hanefîler içinde kelâm 

yöntemimin kullanılması zemin bulmuştur. Ardından onun öğrencisi Neccâriyye ve 

Mu’tezile’nin delillerine karşı Mesâilü’s-sıfat adında eser yazan Ebû Nasr Ahmed b. 

Abbas b. Hüseyin el-Iyâzî ile (öl. 260/874) devam etmiştir. Kelâm geleneği Ebû Bekir 

Muhammed b. Yemân es-Semerkandî (öl. 268/881) ve Sâmânîler döneminde kadılık 

yapan Kâdî Ebû Abdullah Muhammed b. Eslem el-Ezdî (öl. 268/881) ile 

sürdürülmüştür.108Bu anlayışı sürdüren Mâtürîdî’nin gayretleri ile Ebû Hanîfe’nin 

itikadi görüşleri temelinde yeni bir kelâm ekolü kurulmuştur. Mâtürîdîliğin henüz 

ekolleşmediği kuruluş döneminde Semerkant’taki Ehl-i sünnet mensupları Cüzcâniyye 

ve İyâziyye olarak anılmaktadır.109 

Mâtürîdî’nin vefat tarihi, Sâmânîler’in çöküş sürecine girdiği zamanla örtüşür. 

I. Nûh b. Nasr 331/943 yılında iktidara geldikten sonra Sâmânîler gerileme ve çöküş 

sürecine girdi. Bu süreçte, bölgede kelâm ilminin de dâhil olduğu aklî ilimlere yönelik 

ilginin azaldığı, buna karşın fıkıh ve hadis ilimlerine rağbetin arttığı aktarılır. Bu 

kapsamda Mâtürîdî’nin hocalık yaptığı Dâru’l-Cüzcâniyye Medresesi’nin 110  onun 

vefatından sonra kelâm öğretiminden uzaklaşarak fıkıh, hadis ve çeşitli ilimlerin 

                                                           
 

106  Turan, Selçuklular ve İslamiyet, 25. 
107  Çetin, Türk-İslam Devletleri Tarihi 21–22. 
108  M. Sait Özervarlı, “Üsmendî Öncesi Mâveraünnehir Hanefî Kelâm Çevresi ve Mâtürîdîlik”, 19. 
109  M. Sait Özervarlı, “Üsmendî Öncesi Mâveraünnehir Hanefî Kelâm Çevresi ve Mâtürîdîlik”, 

Alâeddin el-Üsmendî, Lübâbü’l-kelâm (İstanbul: TDV Yayınları, 2019), 19. Bu husus için ayrıca bk. 

Ebû’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-edille thk. Hüseyin Atay - Şaban Ali Düzgün (Ankara: TDV 

Yayınları, 2003). 
110  İbn Yahyâ, Şerhu cümeli usûli’d-dîn (İstanbul: Süleymaniye Ktp., Şehit Ali Paşa, 1648/2), vr. 18a-

168b. 



25 
 

öğretildiği bir merkeze dönüştüğü tespit edilmiştir. Kelâm ilmine yaklaşımlarına göre 

bölgedeki Hanefî âlimler, kelâm ilmiyle ilgilenen ve kelâm yöntemini benimseyen 

mütekellim Hanefîler ile kelâm ilmine mesafeli duran fakih Hanefîler şeklinde ikiye 

ayrılabilir. 111Alâeddin es-Semerkandî, fakihlerin kelâmî meselelerle ilgilenmeyip 

fıkha meyletmeleri sebebiyle Mâtürîdî’nin kendi memleketinde iki asra yakın bir süre 

ihmal edildiğini belirtir.112 Pezdevî, “Bu ilimle uğraşana iyi gözle bakılmadığı ve 

kelâm yerine fıkha önem verildiği”113 şeklindeki sözleri ile kelâm ilmine iyi nazarla 

bakılmadığını teyit etmektedir. Ancak onun bu ifadelerinden kelâm ilmi öğrenmenin 

caiz olmadığı ya da yasaklandığı sonucunu çıkarmak doğru olmaz. Zira Pezdevî Ehl-i 

sünnet kelâmcılarının tamamının kelâm öğrenmenin caiz olduğunu söylediklerini ve 

Ebû Hanîfe’nin kelâm öğrenmeyi caiz gördüğünü belirtmektedir.114  

Kelâm ilmine mesafeli duran, hatta gereğinden fazla kelâmla meşguliyetin 

mekruh olduğunu düşünen fakih Hanefîler, bu ilmi teşvik etmedikleri gibi kelâm veya 

itikatla ilgili bir eser de telif etmediler. Nesefî’nin, İmam Mâtürîdî’yi dâhil ettiği 

kelâmcılara dair isim listesini 4./10. yüzyıla kadar getirip ondan sonra kimseyi 

zikretmemesi, Sâmânîler’in yıkılış sürecinden Nesefî zamanına kadar ki bir yüzyıl 

içerisinde Hanefîler arasında bölgede hatırı sayılır derecede kelâm âliminin 

yetişmediğini ve Hanefî kelâmına dair kelâm eseri yazılmadığını teyit eder. Ayrıca 

Mâtürîdî’den Nesefî’ye kadar geçen iki asırlık bir dönemde -Alâeddin es-

Semerkandî’nin de dile getirdiği gibi- kelâmî yöntemin kullanıldığı hacimli bir eserin 

yazıldığına dair bir bilgiye ulaşılmaması bu sonucu destekler.115 

Horasan ve Mâverâünnehir bölgelerinde Ebû Hanîfe’nin fıkhî ve itikadi 

görüşleri toplumsal hayatta belirleyicidir. Bu bölgelerde Hanefîliğin yayılması, 

Abbâsîler tarafından Bağdat başkadılığına atanan Ebû Hanîfe’nin öğrencisi Ebû 

Yûsuf’un (öl.182/798), Hanefî kadıları bölge şehirlerinde görevlendirmesi ile 

artmıştır. Hanefîliğe devlet desteği, Sâmânîler döneminde de sürmüştür. Makdisî (öl. 

390/1000), Sâmânî yöneticilerin Hanefî mezhebine eğilimli olduklarını belirtir. 116 

Hanefî fakihlere sağlanan desteğin Selçuklular ve Batı Karahanlılar döneminde genel 

olarak devam etmesi, Ebû Hanîfe’nin görüşlerinin Horasan ve Mâverâünnehir’de 

kökleşmesini ve Hanefîliğin baskın mezhep hâline gelmesini kolaylaştırmıştır. 

Karahanlılar döneminde Mâveraünnehir’de yazılan fıkıh eserlerinin yüzde doksan 

                                                           
 

111  Demir, “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefiler Örneği”, IV. Uluslararası 

Şeyh Şa'ban-ı Velî Sempozyumu, ed. Cengiz Cuhadar vd. (Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi 

Yayınları, 2017), 1/645. 
112 Alâüddîn Semerkandî, Mîzânül-usûl fî netâ'ici’l-kūl nşr. M. Zekî Abdülber (Kahire: Mektebetü 

dâri’t-türâs, 1418/1997), 3. 
113  Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 6. 
114  Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 5-6. 
115  Bu tespit hakkında bk. Demir, “Mâverâünnehirli Mütekellim Hanefîlerin Din Anlayışı”, 34-35. 
116  bk. Muhammed b. Ahmed Makdisî, Ahsenü’t-teķāsîm fî mâ'rifeti’l-ķālîm nşr. Michael Jan de Goeje 

(Leiden: E. J. Brill, 1906), 339. 



26 
 

sekizinin Hanefî fıkhına dair olması, Hanefîliğin baskın mezhep olduğunu 

göstermektedir.117 Hanefî mezhebinin Batı Karahanlılar Dönemi’nde yazılan eserler 

bakımından en güçlü dönemini yaşadığını Semerkant tarihine ilişkin araştırma yapan 

Aydınlı’nın çalışması da doğrular. O, 5./11. ve 6./12. yüzyıllarda Semerkant 

fakihlerinin verdikleri eser bakımından bir yükseliş içinde olduklarını tespit 

etmiştir.118 Demir tarafından yapılan araştırmada da benzer bir sonuca ulaşılarak Batı 

Karahanlılar döneminde Hanefîliğin baskın mezhep olduğu ve Hanefî fakihlerin devlet 

idaresinde ve toplumsal hayatta etkin oldukları tespit edilmiştir.119 

Mâtürîdî din anlayışını benimseyen mütekellim Hanefîler’in Batı Karahanlılar 

Dönemi’nden sonra bölgede güç kaybettiği anlaşılmaktadır. Bu sonucun ortaya 

çıkmasında, Buhara Hanefîleri’nin reisliğini yapan ve Mâtürîdî’nin din anlayışını 

benimseyen Zâhid es-Saffâr’ın, Selçuklu Meliki Sencer tarafından 495/1102 yılında 

sürgüne gönderilmesiyle birlikte Buhara Hanefî âlimlerinin reisliğine/sadrlığına 

getirilen Burhân ailesinin kelâm ilmine karşı mesafeli tutumunun etkili olduğu 

düşünülmektedir. Zira Katvan Savaşı’ndan (1141) sonra oluşan ortamda 

Karahıtaylar’ın otoritesi altında devletin yereldeki resmî temsilcisi konumunu elde 

eden ve gücünü 141 yıl koruyan (495-636/1101-1238) bu sülâlenin idareci fakihleri 

içinde mütekellim olarak anılan veya kelâm eseri telif eden hiç kimse bilinmemektedir. 

Bölgedeki dinî müesseseleri ve eğitim kurumlarını uzun yıllar idare eden yerel yönetici 

konumundaki Âl-i Burhân’ın kelâm ilminin veya Mâtürîdî din anlayışının gelişimine 

destek olduğuna dair herhangi bir bilgi de tespit edilememiştir. Aksine bu dönemde 

fakih Hanefîler’in temsil ettiği din anlayışı oldukça güçlenmiş ve kelâm ilmine ve 

yöntemine karşı olumsuz bakış artmıştır.120 

 Batı Karahanlılar’ın çöküş döneminde Semerkant şehrinin ilim merkezi olma 

sıfatını yeniden Buhâra’ya kaptırdığı söylenebilir. Selçuklu hükümdarı Sultan 

Melikşah’ın 481/1088 yılında Batı Karahanlılar’ın başkenti Semerkant’ı işgal 

etmesinin ilmî anlamda çok önemli sonuçları oldu. Melikşah, Semerkant’ta kadılık 

yapan ve Mâtürîdî bir âlim olan Pezdevî’yi görevden almış bir diğer Mâtürîdî âlimi 

Ebû İshak Zahid es-Saffâr’ı Merv’e sürgüne göndermiştir. Melikşah sonrası durumu 

inceleyen Demir şu tespitlerde bulunur: 

Açık bir tarihi veri olmasa da 481’deki müdahale sonrası Mâtürîdî anlayıştaki 

kelâmcıların zorla veya uygun ilim ortamı kalmadığı için kendi istekleriyle 

Semerkant’tan Buhara’ya göç ettikleri düşünülebilir. Daha açık bir ifadeyle 481/1088 

                                                           
 

117  bk. Yusuf Ziya Kavakçı, XI ve XII. Asırlarda Karahanlılar Devrinde Māvāra’al-Nahr İslâm 

Hukukçuları (Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1976), 305. 
118  bk. Osman Aydınlı, Fethinden Sâmânîler’in Yıkılışına Kadar Semerkant Tarihi (İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2011), 440. 
119  bk. Demir, Ebû İshâk es-Saffâr’ın Kelâm Yöntemi, 34-39. 
120  bk. Abdullah Demir, “Mâtürîdî Gelen-ekinin Teşekkül Sürecinin Teorik Temelleri: Mâverâünnehirli 

Mütekellim Hanefîlerin Din Anlayışı”, Din Felsefesi Açısından Mâtürîdî Gelen-Ek-i Klasik ve 

Çağdaş Metinler Seçkisi 3 (İstanbul: İz Yayınları, 2016), 32-33. 



27 
 

yılı öncesinde Mâtürîdî gibi düşünenler Semerkant şehrinde çoğunlukta, Buhara’da 

azınlıktadır. Oysa araştırmamızda Pezdevî’nin vefatından (öl. 493/1100) sonraki 

dönemde Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Ömer en-Nesefî, Alâeddin es-Semerkandî, Saffâr ve 

Sâbûnî gibi akla değer veren Mâtürîdî kelâmcıların Semerkant’ta değil, Buhara’da 

bulundukları ve burada ders verdikleri, dolayısı ile Mâtürîdî merkezin Buhara’da 

kuvvetli olduğu tespit edildi. Muhtemelen, Selçuklu Sultanı Melikşah’ın Batı 

Karahanlı başşehri Semerkant’ı 481/1088 yılında işgali sonrası Semerkant 

kadılığından azledilen Pezdevî ile birlikte diğer Mâtürîdî kelâmcıları bu şehirden 

Buhara’ya göç etmek zorunda kalmış olabilirler.121 

Sonuç olarak Mâtürîdîliğin etkisinin hem Mâtürîdî hem de Sâbûnî döneminde 

Maveraünnehir bölgesi ile sınırlı kaldığını söylemek mümkündür. Mezhebin başka 

bölgelere yayılması, Karahıtaylar ve Moğolların Mâverâünnehir’e yönelik yıkıcı 

saldırıları sonrasında, ulemanın Suriye, Irak, Mısır ve Anadolu’ya gelmeleri, Güneyde 

ise Hindistan bölgesine gitmeleri ile gerçekleşmiştir. Bu da mezhebin Osmanlı ve 

Babürlü devletlerinde kabul gören bir mezhep hâlini almasını sağlamıştır. Bu 

bölgelerde yaşayan Hanefî âlimlerin itikadi olarak Mâtürîdîliği benimsemeleri 

mezhebin bilinirliğini arttırmış ve kabulünde etkili olmuştur.122 

                                                           
 

121  Demir, Saffâr’ın Kelâm Yöntemi, 96-97. 
122  Karadaş, “Semerkand Hanefî Kelâm Okulu Mâtürîdîlik: Oluşum Zemini ve Gelişim Süreci”, 100. 



28 
 

  



29 
 

2. MÂTÜRÎDÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİĞİ VE YÖNTEMİ 

Mâtürîdî, Türk kültürü çevresinde yetişen, Kur’an’ın yorumunu ilme ve akla 

uygun bir şekilde yapan, dinî problemlere aklî açıdan yaklaşabilen, İslam dininin her 

çağa uygun ve evrensel bir din olduğunu vurgulayan bir kişidir.123 4./10. yüzyıldan bu 

yana, Müslümanların bir kısmının akaid alanında önder olarak tanıdığı ve saygı 

gösterdiği bu büyük âlimin hayatıyla ilgili yeterince bilgi sahibi olunmadığı 

söylenebilir. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî hakkında kaynaklardaki bilgiler oldukça 

sınırlıdır. Mâverâünnehir bölgesinde yer alan Semerkant’ın dış mahallelerinden 

Mâtürid’de124 doğması nedeniyle Mâtürîdî ismiyle anıldığı konusunda kaynaklarda 

neredeyse ittifak hâlindedir.125 Tam adı Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. 

Mahmud el-Mâtürîdî es-Semerkandî’dir.126  İslam inancını ve akidesini savunmada 

göstermiş olduğu üstün başarıdan dolayı “A’lamu’l-Huda”, “İmamü’l-Hüda”, 

“İmamü’l-Mütekellimin”, “Musahhihu Akaidu’l-Müslimin” ve “Reîsü Ehli’s-sünne” 
127  gibi övgü unvanlarıyla anılması, onun yaşadığı çağdaki konumunu ve bir 

mütekellim olarak insanlar arasındaki değerini ortaya koyar. 

  Bekir Topaloğlu (öl. 2016) Mâtürîdî’nin doğum tarihini belirlemek için 

hocalarının vefat tarihinden başka bir imkâna sahip olunmadığı kanaatindedir. Buna 

göre Mâtürîdî’nin hocaları Muhammed b. Mukatil er-Râzî, 248/862 yılında, Yahya el-

Belhî ise 268/881’de vefat etmiştir.128 Bu durumda Mâtürîdî’nin 3./9. yüzyılın ilk 

yarısında doğduğu söylenebilir. 129  Küçük yaşlardan itibaren ilim meclislerinde 

bulunan Mâtürîdî, sekiz yaşından önce hafız olmuştur.130 

Mâtürîdî’nin soyu noktasında genel kanaat Türk olduğu şeklindedir. Ancak 

onun Arap asıllı olduğunu ve soyunun Ebû Eyyub el-Ensarî’ye dayandığını 

söyleyenler de vardır.131  Bu yorum bir dönem Semerkant’ta kadılık yapan torunu 

                                                           
 

123  Sönmez Kutlu, İmam Mâturîdî ve Mâturîdîlik (Ankara, Otto Yayınları,2018), 9. 
124  “Matürid” (ماترد) veya “Matürit” (ماترت ) şeklinde isimlendirilmesi söz konusudur. bk. Sem’ânî, el-

Ensâb, 5/155; Leknevî, Fevaidu’l-Behiyye, 195. 
125  bk. Yusuf Şevki Yavuz, “Ebû Mansûr el-Matürîdî Hayatı”, 15. 
126  Nesefî, et-Tebsıratü’l-edille, 1/26; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi çev. Şerafeddin Gölcük, (İstanbul: 

Kayıhan Yayınları, 2017), 2. 
127  Leknevî, Fevaidu’l-Behiyye, 195; İbn Kutluboğa, Tacü’t-Terâcim, 201-202; Kureşî, el-Cevâhiru’l-

mudiyye, 3/360. 
128  Bekir Topaloğlu, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî Hayatı”, 19. 
129  Mâtürîdî’nin doğum tarihine “yüz yıla yakın yaşamış olması” gerekçesiyle Mâtürîdî konusunda 

ülkemizde ilk çalışmalardan birisini gerçekleştiren Kemal Işık itiraz eder. Ancak uzun yaşamış 

olmadığına dair bir kanıt olmadığına göre bu itirazın yersiz olduğunu belirtmek zorundayız. Kemal 

Işık’ın itirazı için bk. Kemal Işık, Mâtürîdî’nin Kelâm Sisteminde İman, Allah ve Peygamberlik 

Anlayışı (Ankara, Fütüvvet Yayınları,1980), 9. 
130  Fatıma Yusuf el-Hıyemî “Yazarın Hayatı”, Te’vilâtü’l-Kur’an (Beyrut: Risâlatetü’n-Nâşirûn, 

2004), 8. 
131  Beyâzîzâde Kemaleddin Ahmed Efendi Bosnevî, İşârâtü’l-merâm min ibârâti’l-İmam thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri (İstanbul: 1949), 23; Sem’ânî, el-Ensâb, 498; Zebidî, İftâhü’s-sâde, 

2/295. 



30 
 

Ebü’l-Hasan Ali b. Hasan el-Mâtürîdî (öl. 511/1117) ile karıştırılmasından 

kaynaklanmış olmalıdır. 132
 Soyunun Ebû Eyyûb el-Ensarî’ye dayandırılmasının 

yanlışlığına dikkat çeken Sönmez Kutlu, iddianın geçersizliğini ispat için birtakım 

deliller getirir. Mâtürîdî’nin yetiştiği bölgede yazılan eserlerde böyle bir bilgi 

olmaması, Zebîdî’nin bu ifadeyi onun soyunun gerçekten Ebû Eyyûb el-Ensarî’ye 

ulaştığı için değil, takdir ve şereflendirme amacıyla kullandığının belirtilmesi ve 

mensupları tarafından Eş’arî’nin Arap olması vurgulanırken Mâtürîdî için böyle bir 

aktarımın olmaması gibi gerekçeler133 söz konusu iddianın geçersiz olduğunu ortaya 

koymaktadır.  

Mâtürîdî’nin Türk asıllı sayılması hususunda farklı deliller öne sürülmektedir. 

Bunlardan en önemlisi onun yaşadığı Semerkant ve çevresinin Türklerin etkin olduğu 

bir bölge olmasıdır. İkincisi onun kullandığı cümlelerin kuruluşları ve özellikle bazı 

fiillerin bağlaçlarının Arapça dil kurallarına aykırı olup Türkçe gramere uygun 

olmasıdır. 134 Öte yandan eserlerinde diller bahsini işlerken135 Arapça, Farsça, Nabatça 

ile birlikte Türkçeden bahsetmesi136onun Türk soyundan geldiği hususunda ipucu 

verebilir. Ayrıca ve “Yavrucuğum! Namazını özenle kıl!”137 âyetini tevil ederken “Bu, 

Arapların bildiği namazdır. Bu, dua ve niyazda bulunmak, Allah’ı övmek, O’na 

hamdetmek ve O’nu yüceltmektir” 138  şeklindeki yorumunda, aidiyet duygusu 

olmaksızın “Arapların” demesi, Arap olmadığına bilakis Türk olduğuna işaret olarak 

değerlendirilebilir.139 

Eserlerinde kullandığı Farsça ifadelerin varlığı ise Semerkant’ta ilim ve kültür 

dili olarak Farsçanın kullanılmasının bir tezahürüdür. O dönemde Maverâünnehir 

bölgesinde Türkçe’nin yanı sıra Arapça ve yaygın olarak Farsça kullanılmakta idi. Zira 

Maverâünnehir’de Türk, Arap ve Fars nüfusun birlikte yaşadığı bilinmektedir. 

Farsçanın yaygın kullanıldığının önemli delillerinden birisi Farsça ifadelere ilişkin 

fetva kitaplarının yazılmasıdır. 140  Bu kitaplarda günlük hayatta karşılaşılabilecek, 

                                                           
 

132  Yavuz, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî Hayatı”, Te’vilâtü’l-Kur’an, 15. Bu meselede genel kanaat böyle 

olsa da Arap asıllı müelliflerin bu bilgiye itimat ettikleri görülmektedir. Mesela Te’vilât’ın tahkikini 

gerçekleştiren müelliflerden birisi olan Fatıma Yusuf el-Haymî, Beyâzizâde’nin yukarıda 

verdiğimiz bilgisine atıf yapar ve herhangi bir tartışmaya gerekli dahi görmez. bk. Fatıma Yusuf el-

Hıyemî “Müellifin Hayatı”, 7. 
133  Kutlu, İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik, 26. 
134  Şükrü Özen, “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2003), 28/146. 
135  bk. er-Rûm 30/22. 
136  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/203. 
137  Lokmân 31/17. 
138  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/271. 
139  Benzer ifadeler için bk. Mâtürîdî Te’vîlât, 12/55, 13/431 16/336. 
140  Yûsuf es-Semerkandî, el-Mültekât fi’l-fetevâ nşr. Mahmûd Nassâr; Seyyid Yûsuf Ahmed (Beyrut: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1994), 243; Fahreddin Hasan b. Mansûr el-Özkendî Kâdîhan, Fetevâ 

Kâdîhan fi mezhebi’l-İ’mami’i-A’zam Ebî Hanîfe nşr. Salim Mustafa el-Bedrî (Beyrut: Dârü’l-

kütübi’l-ilmiyye, 2009), 3/425. 



31 
 

karı-koca arasında yaşanan kavga esnasında söylenmesi muhtemel Farsça sözlere, 

yemin ederken kullanılan Farsça ifadeler yer alır. Yine kişinin küfre düşmesine sebep 

olan (elfaz-ı küfür) ifadeler açıklanır.141 

Doğduğu yerin ismiyle ünlenen Mâtürîdî’nin 944 yılında Semerkand’da vefat 

ettiği hususunda kaynaklarda neredeyse ittifak vardır. Kabri Semerkand’da bilginlerin 

defnedildikleri Çâkerdîze Mezarlığı’ndadır.142 

Mâtürîdî, Hanefî mezhebinde yetişmiş dördüncü kuşak âlimlerdendir. Ders 

aldığı hocaların silsilesi Ebû Hanîfe’ye kadar ulaşır. Buna göre onun hocaları şu 

şekildedir: Ebû Bekir Ahmed b. İshak el-Cûzcânî, Ebû Süleyman Musa b. Süleyman 

el-Cûzcânî (öl. 200/816), Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (öl. 189/805). Onun hocası 

da Ebû Hanîfe’dir. 143Ebû Hanîfe tarafından temelleri atılan akıl-nakil dengesi ile 

temayüz eden mutedil din anlayışının, Maverâünnehir bölgesinde olumlu 

karşılanması, Mâtürîdî’nin yetişmesine olumlu katkı sağlamıştır. Onun hocalarının 

ilmî silsile itibarıyla Ebû Hanîfe’ye ulaşması bunu kanıtlamaktadır.144 

Nesefî Mâtürîdî’nin hoca silsilesini şu şekilde sıralamaktadır: Ebû Hanîfe (öl. 

150/767) - Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (öl. 189/804) - Ebû Süleyman Musa b. 

Süleyman el-Cüzcânî (öl. 200/816) - el-Fakih el-İmam Ebî Abdillah b. Ebî Bekr el-

Cüzcânî (öl. 285/898) - eş-Şeyh Ebû Bekr Ahmed b. İshâk el-Cüzcânî (öl. 3/9. yüzyılın 

ikinci yarısı) - Ebû Nasr Ahmed b. Abbas el-Huseyn el-İyâzî (öl. 275/888 civarı) - Ebû 

Mansûr el-Mâturîdî (öl. 333/944)145 

Mâtürîdî, akaid sahasında bir fikir ekolünün bayraktarlığını yapmış, nesilden 

nesile intikal eden bir miras bırakmıştır. Mâtürîdî’nin bilinen öğrencileri Ebû Ahmed 

el-İyâzî (öl. 275/888 civarı), Ebü’l-Hasan Ali b. Saîd Ebû’l-Hasan er-Rüstüğfenî (öl. 

345/956), Ebû Muhammed Abdülkerim Musa b. İsa el-Pezdevî /öl. 390/1000) ve 

Ebü’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm el-Buhârî es-Semerkandî’dir (öl. 

373/983).146 Hakîm es-Semerkandî’nin Mâtürîdî’nin öğrencisi olduğu iddia edilse de 

bu konu yapılan araştırmalar ile kesinlik kazanmamıştır. 147  Şükrü Özen’e göre 

Mâtürîdî ile Hakîm’in akran olduğunu ve aralarında görüş alışverişi yapıldığı kabul 

                                                           
 

141  Bu konuda geniş bilgi için bk. Demir, Saffâr’ın Kelâm Yöntemi, 57–58. 
142  Nesefi, Tebsıratü’l-edille, 1/474; İbn Kutluboğa, Tacü’t-Teracim, 31; Leknevi, Fevaidu’l-Behiyye, 

195; Taşköprüzade, Mevzuatu’l-Ulum, 1/596; Sem’ânî, el-Ensâb, 498. 
143  Yavuz, “Ebû Mansûr el-Matürîdî Hayatı”, Te’vilâtü’l-Kur’an, 19-20; Mâtürîdî’nin hocaları ve 

öğrencileri için bk. Mustafa Bulut, “İmam Mâtürîdî, Hocaları ve Öğrencileri”, Hikmet Yurdu 

(mam Matüridî ve Matürîdîlik Özel Sayısı) 2/4 (Temmuz-Aralık 2009), 137-145; Leknevî, el-

Fevâidu’l-behiyye, 195. 
144  Ebû Hanîfe’nin görüşlerinin İmam Mâtürîdî’ye ulaşması ve hoca silsilesi hakkında detaylı bilgi için 

bk. Metin Avcı, İmam Mâtürîdî’nin Fikirlerinde Ebû Hanîfe’nin Etkisi (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 51-61. 
145  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/ 468-471. 
146  Kefevî, Ketâibü a’lami’l-ahyâr, vr. 130a; Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 9. 
147  Bekir Topaloğlu, Hâkim es-Semerkândi’yi, Mâtürîdî’nin öğrencileri arasında sayar. bk. Topaloğlu, 

“Ebu-û Mansur el-Mâtürîdî Hayatı”, 23. 



32 
 

etmek daha isabetlidir. Zira her ikisi de Ebû Nasr el-İyâzî’ye öğrencilik yapmıştır. 

Literatürde isimlerinin sık sık birlikte anılmakta ve bazı menkıbelerde birbirine akran 

olarak gösterilmektedir. Ayrıca Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Ḳurʾân’da, Hakîm es-

Semerkandî’nin görüşlerine yer vermektedir.148 

Başta Mâtürîdî olmak üzere Ebü’l-Hasan er-Rüstüfeğnî (öl. 345/956), Ebü’l-

Hüseyin Muhammed b. Yahyâ el-Beşâgarî (öl. 4./10. yüzyıl), Ebû Bekir el-İyâzî (öl. 

4./10. yüzyılın ikinci yarısı), Ebû Seleme es-Semerkandî (öl. 4./10. yüzyılın ikinci 

yarısı), Ebû Nasr İshâk b. Ahmed es-Saffâr (öl. 405/1014), İmamü’ş-Şehîd İsmâil b. 

Ebî Nasr İshâk es-Saffâr (öl. 461/1069), Ebû Şekûr Muhammed es-Sâlimî el-Keşşî 

(5./11. yüzyılın ikinci yarısı), Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhim el- Hasîrî (öl. 

500/1107), Ebü’l-Muîn en-Nesefî (öl. 508/1115), Ahmed b. Mûsâ el-Keşşî (öl. 

550/1155), Mahmûd b. Zeyd el-Lâmişî (öl. 522/1128), Ebû İshâk İbrâhim b. İsmâil 

Zâhid es-Saffâr (öl. 534/1139), Ebû Hafs Ömer en-Nesefî (öl. 537/1141), Alâeddin es-

Semerkandî (öl. 539/1144), Tâhir b. Ahmed el-Buhârî (öl. 542/1147), Alâeddin el-

Üsmendî (öl. 552/1157), Sirâcuddin Ali b. Osman el-Ûşî (öl. 575/1179) ve Nûreddin 

es-Sâbûnî (öl. 580/1164), kelâma dair çalışmaları bulunan mütekellim Hanefîler’in 

öncüleri olarak sayılabilir. Haklarında bilgi sahibi olduğumuz anılan âlimlerin 

yaşadıkları zaman dilimine bakılarak bu anlayışın Mâtürîdî’nin hayatta olduğu yıllar 

ile Batı Karahanlılar döneminde (433–608/1041–1212) güçlü olduğu söylenebilir.149 

Mâtürîdî, Ebû Hanîfe çizgisinde temayüz eden Ehl-i sünnet itikadi eğilimin 

mezhebe dönüşmesinde öncü şahsiyettir. Zira Ebû Hanîfe’nin görüşlerini 

sistemleştiren kurucu kişi Mâtürîdî’dir. O, Ehl-i sünnet ve’l-cemaat içinde, öncelikle 

yaşadığı çevrede daha sonra ise Maverâünnehir ve Horasan başta olmak üzere diğer 

bölgelerde kabul görerek Hanefî çizginin Mâtürîdîlik adıyla yeni bir boyut 

kazanmasını sağlamıştır.150 

Mâtürîdî’nin, Mevrâünnehir bölgesinde hüküm süren Sâmânîler Devleti 

zamanında yaşadığını yukarıda belirtmiş ve Sâmânîler hakkında kısaca bilgi vermiştik. 

Sâmânîler döneminde fikrî, ilmî ve edebî çalışmalar desteklenmiş ve söz konusu 

alanlarda âdeta bir yarış başlamıştı. Devlet ricali, ilim adamlarını korumuş, ilmî 

araştırmalara her türlü kolaylığı göstermiş ve destek vermiştir. Bu sebeplerdir ki, 

Sâmânîler döneminde tefsir, fıkıh, hadis, kelâm ve felsefe gibi alanlarda çok sayıda 

ilim adamı yetişmiştir.151 

Mâtürîdî, Sâmânîler Devleti’nde kargaşadan uzak, huzur ve emniyetin hâkim 

olduğu dönemde yaşamış olmakla birlikte, yaşadığı coğrafyaya komşu bölgelerde, 

                                                           
 

148  Özen, “Mâtürîdî”, 28/147. 
149  Abdullah Demir, “Mâtürîdî Gelen-ekinin Teşekkül Sürecinin Teorik Temelleri: Mâverâünnehirli 

Mütekellim Hanefîlerin Din Anlayışı”, Din Felsefesi Açısından Mâtürîdî Gelen-Ek-i Klasik ve 

Çağdaş Metinler Seçkisi 3 (İstanbul: İz Yayınları, 2016), 29-30. 
150  Ahmet Ak, Büyük Türk Âlimi Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik (İstanbul: Ensar Yayınları, 2017), 11. 
151  Topaloğlu, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî Hayatı”, 20-21. 



33 
 

farklı din ve mezheplere mensup insanlar çokça bulunmaktaydı. Mâtürîdî, 

Abbasîler’in kelâmî tartışmaları yasaklamasının ardından ortaya çıkan Bâtınî 

yorumlara karşı savunmasız kalan Ehl-i Sünnet düşüncesini kelâm yöntemi ile 

savunan öncü âlimlerdendir. O, Şia ve Bâtıniyye ekollerine sistematik anlamda en 

önemli eleştirileri yapan kişidir. 152  Ayrıca Horasan-Maverâünnehir bölgesindeki 

İsmâilî hareketten kapsamlı olarak bahseden ve bu bölgede geliştirilen felsefi içerikli 

yeni İsmâilî fikirleri açıkça reddeden ilk kişidir.153  

İmam Mâtürîdî’nin ilmî hayatını iki dönemde değerlendirmek mümkündür. İlk 

döneminde Semerkant’ın ticari bir başkent olmasının da etkisiyle farklı din, inanç ve 

kültürlerin etkileşim hâlinde olduğu daha canlı, serbest ve hür düşünce dünyası 

hâkimdir. İkinci döneminde ise Maniheizm gibi heretik din ve inançlar ile İsmailî 

Şiiler gibi Ehl-i Sünnet akaidine muhalif yapıların propagandalarından kaynaklanan 

kargaşa söz konusudur. Onun zamanında Samânî hükümdarı Nasr b. Ahmed’in (öl. 

332/943) İsmailîliğe girmesi sebebiyle İsmailîler’in devletin her alanında rahat hareket 

imkânı bulmuştur. Mâtürîdî’nin kelâmî yönünün oluşmasında bu gelişmenin önemli 

bir yeri vardır.154 Mâtürîdî, devlet yöneticileri başta olmak üzere halkı Ehl-i Sünnet 

akaidi konusunda bilinçlendirme ve bâtıl inançlardan uzaklaştırma çabasına girmiş ve 

muhtemelen Sâmânî yönetimine eleştirel bir karşı duruş sergilemiştir.155  

Mâtürîdî’nin yaşadığı bölgede tartışmalar önceleri fıkıh ve fıkıh usulü 

sahasında başlamıştır. Bu tartışmalar Hanefi ve Şâfî fıkıhçıları arasında oldukça 

yaygındır. Daha sonra bu tartışmalar fıkıh ve hadis uleması ile Mu’tezililer arasına 

kaymıştır. Akabinde ise kelâm sahasına kaymıştır. Yarışmaya dönüşen bu tartışmalar 

hükümdarların önünde icra edilir olmuştur. 156  Dolayısıyla onun kelâmî yönünün 

teşekkülünde bu durumun tesirinden bahsetmek mümkündür. 

Orta Asya ilim merkezlerinde hüküm süren bu tartışmalar aslında felsefi ve 

kelâmî münakaşaların seviyesi açısından olumlu sonuçlar vermiştir. Mesela 

Mâtürîdî’nin, Bağdat’ta yetişen çağdaşı Eş’arî’ye göre problemlere daha felsefi 

yaklaşmasında söz konusu değişik kültürel ortamın etkisi mutlaka vardır. Mâtürîdî’nin 

eserleri ile Eş’arî’nin eserleri karşılaştırıldığında üslupta olduğu gibi, ele alınan 

konularda da farklılıklar göze çarpar. Mâtürîdî’nin Eş’arî’den daha somut daha teknik 

ve daha felsefi terimler kullandığı gözlenir.157 

                                                           
 

152  Hakyemez, “İmam Mâtürîdî ve Şiîlik”, 168. 
153  Avcu, Karmatîliğin Doğuşu ve Gelişim Süreci, 12. 
154  Hilmi Demir- Muzaffer Tan, Ehl-i Sünnetin Reislerinden İmam-ı Mâtürîdî (Ankara: Anadolu 

Yayınları, 2021), 58. 
155 Aydınlı, “İmâm Mâtürîdî’nin Yetiştiği İlmî Ortam ve Semerkant’ta İlim Merkezleri”, 593. 
156  Sıddık Korkmaz, “İmam Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Hayatı ve Eserleri”, Dini Araştırmalar Dergisi 

4/10 (2001) 92. 
157  Korkmaz, “Mâtürîdî’nin Hayatı ve Eserleri”, 93. 



34 
 

Mâtürîdî’nin ilmî kişiliğinde öne çıkan en belirgin yön, onun Ebû Hanîfe’nin 

fıkıh ve itikadi konularda takipçisi olmasıdır. O hem itikadi konularda hem de fıkhî 

konularda genel olarak Ebû Hanîfe’nin görüşlerini doğru kabul eder ve onu otorite 

görür.158 Mâtürîdîliğin fikri alt yapısı Ebû Hanîfe’ye dayanmaktadır. Zira Mâtürîdî, 

Hanefi düşünce sistemi içinde yetişmiştir. İlim tahsil ettiği hocaları Hanefi ekolünden 

geldiği gibi yetiştirdiği talebeleri de Hanefi mezhebi İslam anlayışını devam ettiren 

âlimlerdendir. 159 Mâtürîdî, eserlerinde “bizim fakihlerimiz”, 160  “bizim mezhebin 

âlimleri”,161  “Hanefî âlimlerimiz”162  gibi ifadeler kullanarak Hanefî kimliğini öne 

çıkartmaktadır.163 İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe’yi ve görüşlerini gayet iyi bilen Mâtürîdî, 

Ebû Hanîfe’nin öğrencileri olan İmam Yûsuf ve İmam Muhammed’den de zaman 

zaman görüşler aktarmıştır.164 Bütün bunlar onun Hanefî geleneğe bağlı olduğunu teyit 

eden göstergelerdir. 

Ebû Hanîfe’nin akli ve naklî bilgileri uzlaştıran mutedil din anlayışı, 

Mâtürîdî’nin yaşadığı coğrafyada kabul görmüş ve onun düşünce sisteminin 

şekillenmesinde önemli rol oynamıştır. 165 O kabir azabı başta olmak üzere,166 iman 

ile amelin ayrı olması,167 imanın nicelik olarak değil nitelik olarak artması,168 tekvinin 

ezelî bir sıfat olması,169 şefaatin Müslümanlardan günahkâr kişiler için olduğunu kabul 

etme,170 teklif-i mâ lâ yutakın caiz olmaması,171  iman ile İslam’ın aynı olması,172 

ru’yetullahın hak olması173 gibi kelâmî görüşleri benimseyerek aklî ve naklî delillerle 

temellendirmeye çalışmıştır. Öte yandan Ehl-i Sünnet çevrelerce tartışmalı olarak 

                                                           
 

158  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/135, 1/223, 2/21, 5/303-304, 6/172-173, 8/419, 9/166, 11/32, 83, 184, 

14/310, 379, 16/179, 214. 
159  İsmail Bilgili, “Hanefi Fıkıh Medeniyetine İmam Mâtürîdî’nin Katkısı”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 29 (2017), 402. 
160  Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/109. 
161  Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/110. 
162  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/111, 14/319, 333, 15/125. 
163  Mâtürîdî, Te’vilât’ta “Sünni” kavramını da kullanmakta ve kendisini de aynı anlayışın içinde 

görerek Mu’tezile’nin eleştirilerine cevap vermektedir. bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 13/54. 
164  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 9/401, 14/310. 
165  Yavuz, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî”, 19. 
166  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/376, 6/473, 7/148, 8/326-327, 9/310-311, 326, 310, 10/95-96, 12/113, 365, 

13/29, 67-69, 105, 17/334. 
167  Mâtürîdî’ye göre imanın kendine özgü “kalbin tasdikinden ibaret” bir sınırı vardır, diğer salih 

ameller imana değil dinî hükümlerin uygulama alanına dâhildir. Bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 15/108. 
168  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/522-523, 16/267-268. 
169  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/131-132. 
170  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/226, 314, 358, 12/368, 16/282-283, 17/36-37. 
171  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/195. 
172  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/95, 167. 
173  Mâtürîdî’ye göre aziz ve celil olan Rabbin görülmesi gereklidir, haktır, ancak bu ru’yet idraksiz ve 

tefsirsiz olacaktır. Yani Allah ‘nasılsız’ görülecektir. bk. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 98-109; a.mlf., 

Te’vîlât, 1/159-160, 3/242, 5/184, 6/61-65, 14/136, 16/311. 



35 
 

değerlendirilse bile, Hz. Îsâ’nın göğe yükseltildiğini, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî kabul 

etmektedir.174 

Mâtürîdî’nin, İsrâ ve Miraç mucizesine bakışı onun ilmî metodunu tespit 

noktasına çok önemlidir. O, âyette geçtiği için ‘isrâ’ olayını gayet tabii kabul eder. 

Âyette yer almayan ‘miraç’ mucizesi için ise şunları söyler: “Hz. Peygamber’in 

göklere yükseltildiği (mîraç), hatta burada kendinden önceki peygamber kardeşlerini 

gördüğü şeklinde rivayet edilen haberler ve bu haberlerde sözü edilen bilgilere dair biz 

de Ebû Bekir es-Sıddîk’in söylediğini deriz: “Eğer bunları o söyledi ise doğru 

söylemiştir, ben de bunlara şahitlik ederim. Fakat eğer sözü edilen haberler doğru 

değilse âyette belirtilen kadarını söyleriz. Hz. Peygamber Beytülmakdise, Mescid-i 

Aksâ’ya kadar gece yürütüldü deriz, âhad haberleri buna ilâve etmeyiz, çünkü bunlar 

âhad haberlerdir, âhad haberlerin verdiği bilgiye şahitlik yapmak caiz olmaz.”175 

Mâtürîdî her ne kadar kelâmî görüşleri ile ön plana çıkan bir âlim olsa da onun 

Te’vilât isimli eseri dirayet tefsirinin ilk örneklerindendir. Dolayısıyla onun müfessir 

kimliği de son derece önemlidir. 176Te’vilât isimli eseri incelendiğinde onun İbn Abbas 

(öl. 68/687-688), İbn Mes’ûd (öl. 32/652-6653), Hasan-ı Basrî (öl.110/728), Ebû Muâz 

(öl. 780) 177  Kısâî (öl. 189/804), Ebû Avsece (öl.?) 178  Ebû Bekir el-Esâm (öl. 

225/840)179 gibi ilk dönem İslam âlimlerinin görüşlerine sıkça yer verdiği görülür. 

Ancak o yeri geldiğinde onları da bazı görüşlerini isabetsiz bulması hasebiyle 

eleştirir.180 Öte yandan İbn İshak’tan (öl. 151/768) alıntı yapması181 tarih kaynaklarına 

vukûfiyetini ortaya koyması açısından önemlidir. 

                                                           
 

174  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/102. 
175  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/250, 11/325. 
176  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/109. 
177  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/188. 
178  Ebû Avsece Tevbe b. Kuteybe el-Hüceymî en-Nahvi el-A'râbî. Semerkand'a gitmiş ve orada ikamet 

etmiştir. Edebiyat konusunda Ebû Ubeyde Ma'raer b. Müsennâ’nm görüşlerini benimsemiştir, İmam 

Mâtürîdi’nin edebiyat hocasıydı. (Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/25, 21 nolu dipnot) 
179  Tam adı, Ebû Bekir Abdurrahman b. Keysân el-Esam’dır (öl.  225/840). Mu’tezile mezhebine 

mensup fakih ve müfessirdir. Kendisinin tefsiri vardır. Ayrıca usûl ilminde Makâlât isimli eserle, 

Munâzarât maa’l-Allâf isimli eserleri vardır. bk. İbrahim Tüfekçi, Te’vîlât, 9/54, dip. 93. 
180  Mâtürîdî, el-Bakara sûresi 286. âyette yer alan “Allah kimseyi gücünün yettiğinden fazlasıyla 

yükümlü tutmaz.” ifadesini tefsir ederken Hasan- Basrî’nin "gücü yettiği kadar" anlamına gelen "illa 

vus'aha' ifadesini, "helal ve meşru olan" diye tefsir ettiğini ifade eder. Ancak o, bu görüşü isabetli 

bulmaz ve şöyle der: “Bazı âlimler, bunun, âyetin amaçlamadığı uzak bir ihtimal olduğunu 

söylemiştir, çünkü Allah insanı bir şeyle yükümlü tutunca o, helal ve caiz olur. Durum böyle olunca, 

Hasan-ı Basri'ye ait görüşün bir anlamı kalmaz.” Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/255. Benzer ifadeler için bk. 

Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/206. 
181  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/168. 



36 
 

Tefsirinde; evlilik,182 boşanma,183 mehir, 184iddet süresi,185 süt kardeşliği,186 

yalan yere yemin etme,187 cariyelerin hukuku188 gibi fıkhî konulara oldukça geniş yer 

veren Mâtürîdî’nin aynı zamanda çok önemli bir fakih olduğunda hiç şüphe 

yoktur.189Ancak yukarıda ifade ettiğimiz gibi onun en fazla ön plana çıkan ilmî yönü 

kelâmî görüşleridir. 

İlmî birikimine nazaran Mâtürîdî’nin yeterince tanınmaması noktasında 

Demir’in şu tespitleri önemlidir:  

Ebû Hanîfe’nin akaid risâlelerinden beslenen “Mâtürîdî din anlayışı” veya 

“Mâtürîdîlik”, gerek Mâtürîdî ve gerekse Ebü’l-Muîn en-Nesefî’nin (öl. 508/1115) 

hayatta olduğu yıllarda yaygın olan ‘Ebû Hanîfe tasavvuruna’ aykırı görülmesi nedeni 

ile geniş bir halk desteğine ve baskın bir konuma ulaşamadı. Zira bölgede halk 

üzerinde açık bir otoriteye sahip olan hatta şehir idarelerine yön veren Hanefî fakihler 

ile Mâtürîdî’nin öncülüğünü yaptığı kelâm yöntemini kullanan Hanefilerin Ebû Hanîfe 

anlayışları tam olarak uyuşmamaktaydı. Daha çok fıkhî kaynaklar ile menâkıb 

eserlerinden beslenen fakih Hanefîler, kelâm ilminin dinî meşruiyeti, fetret ehlinin 

yükümlülüğü, imanın yaratılmışlığı ve imanda ikrar şartı gibi konularda Ebû 

Hanîfe’nin risâlelerine dayanan mütekellim Hanefilerden farklı düşünmekteydi. Fakih 

Hanefîler, imanın mahlûk olmadığını, haberi sıfatların te’vil edilmemesinin daha 

doğru olduğunu, peygamberin daveti olmadan sadece akla dayanılarak yüce bir 

yaratıcıya inanma yükümlülüğünün başlamayacağını, fetret ehlinin sorumlu 

tutulmayacağını ve Ebû Hanîfe’nin âhir ömründe kelâmla meşguliyeti terk ettiğini 

savunmaktaydı. Bu kişiler, iman tanımına amelin dâhil olmadığı ve imanın artıp 

eksilmeyeceği gibi konularda Ebû Hanîfe’nin itikadi görüşlerini benimsemekle 

birlikte, akaid risâlesi muhteviyatını aşacak şekilde kelâmî konularda konuşulmasını 

mekruh kabul etmekteydi. Klasik eserlerde Buhara ve Semerkant Hanefilerinin bazı 

fıkhî konularda farklı kanaatlere sahip olduklarına ilişkin ifadelere de rastlanır. Kelâm 

ve fıkha dair bu tartışmaların geneline bakıldığında, istisnaları olmakla birlikte, her iki 

şehir özelinde ortaya çıkan bu farklılığın, aklın ve naklin bilgi değeri konusundaki 

metodolojik bakışa dayandığı anlaşılır.190 

İlerleyen süreçte Mâtürîdî’nin ismi ön plana çıksa da onun kelâm anlayışının 

tüm Hanefîler tarafından benimsendiğini söylemek zordur. Zira ilm-i kelâma mesafeli 

duruş devam etmektedir. Hanefî âlimlerin kelâm ilmine mesafeli yaklaştıklarını bizzat 

                                                           
 

182  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/43-57. 
183  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/87-98, 118-134. 
184  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/135-140. 
185  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/111-115. 
186  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/102-111. 
187  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/68-74. 
188  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/43. 
189  Mâtürîdî’nin tefsirinde hacim itibarıyla üzerinde en fazla değerlendirme yaptığı âyet, en-Nisâ sûresi 

92. âyettir. Mâtürîdî, ilgili âyetin kapsamında yer alan adam öldürmenin cezası, fıkhî durumu ve 

diyet gibi konularda yaklaşık 30 sayfa değerlendirme yapar.  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/335-364. 
190  Demir, “Mâverâünnehirli Mütekellim Hanefîlerin Din Anlayışı”, 20-21. 



37 
 

Mâtürîdî ifade etmektedir: “Ebû Yûsuf’tan rivayet edildiğine göre; kendisi kelâm ilmi 

ile uğraşmayı yasaklar ve bu âyetin lafzî anlamını dayanak gösterirdi. Şöyle ki, 

Mekkeliler Hz. Peygamber’e ruhtan sordular fakat buna cevap vermeyip ruhun 

durumunu Allah’a bıraktı. Hâlbuki Hz. Peygamber’e hangi soru sormuşlarsa onlara 

açıklamada bulunmuştur. Şu beyanlarda olduğu gibi: “Sana şarap ile kumardan 

sorarlar”191 “Sana ganimetlerden sorarlar”192 “Sana yetimlerden sorarlar”193 “Sana 

hayız hâlinden sorarlar”194 “Kadınlar hakkında sana sorular sorarlar.”195 Bunlara 

benzer beyanlarda Hz. Peygamber’e hükümler hakkında ne sorulmuşsa mutlaka onlara 

cevap ve açıklama yapmıştır. Fakat burada “De ki: Ruhun ne olduğunu ancak Rabbim 

bilir.”196 buyurması kelâm ilmine dalmanın mekruh olduğuna işaret eder.”197  Ebû 

Yûsuf’un kelâm ilmi ile uğraşmayı mekruh gördüğüne dair kanaatini zikreden 

Mâtürîdî, söz konusu kanaatin yanlış olduğunu ifade etmektedir. Ona göre “Bu 

meselenin aslı, din hakkında konuşmanın ve birçok âyet hakkında kelâm ilmine 

dalmanın mübah olmasıdır. Bunlardan biri yüce Allah’ın şu beyanıdır: “Onlarla en 

güzel bir şekilde mücadele et.” 198  Benzer başka âyetler de vardır. Ebû Yûsuf’un 

yasakladığı şey, (Allah’ın zâtı gibi) sadece akılla idrak edilemeyen, şaşkınlık ve 

sapıklıktan başka bir şeyi arttırmayan meselelerle uğraşmak olmalıdır.”199 

İmam-ı Azam Ebû Hanîfe’nin küçük akaid risaleleri şeklinde ele aldığı inanç 

konularına vâkıf olan Mâtürîdî, Hanefî inanç sistemini akide hâlinden kelâm safhasına 

taşıyan kişi olmuştur. Mâtürîdî, bu inanç esaslarını ve inanç esaslarına bağlı hususları 

aklî ve naklî delillerle temellendirmeye çalışmıştır. Mâverâünnehir Hanefî inanç 

anlayışını kelâmî anlamda sistemleştiren Mâtürîdî, bu vesile ile Ehl-i sünnetin 

reislerinden biri olarak anılır olmuştur.200 

Mâtürîdî'nin etkisi zaman içinde hem yaşadığı bölgede hem de bölge dışında 

artarak devam etmiştir.201 Mâtürîdî’ye nispetle ifade edilen Mâtürîdîlik ismi, tespit 

edilebildiği kadarıyla ilk defa İbn Fadlullah el-Ömerî (öl. 749/1349) tarafından 

kullanılmıştır. Daha sonra Teftâzânî (öl. 792/1390) Mâtürîdîlik ismine eserlerinde yer 

vermiştir.202 

                                                           
 

191  el-Bakara 2/219. 
192  el-Enfâl 8/1. 
193  el-Bakara 2/220. 
194  el-Bakara 2/222. 
195  en-Nisâ 4/127. 
196  el-İsrâ 17/85. 
197  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/387. 
198  en-Nahl 16/125. 
199  Mâtürîdî, Te’vîlât 8/387-388. 
200  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 17. 
201  Şükrü Özen, “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2003), 28/146. 
202  Yavuz, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî”, 20-21. 



38 
 

Mâtürîdî kelâm sistemini inşa ederken akla önem vermiştir. Ona göre bilgi 

kaynakları akl-ı selîm, havass-ı selîme ve haber-i mütevatirdir.203Akıl yürütme yoluyla 

bilgi edinmek insanlar için kaçınılmazdır. Zira gerek duyu gerekse haber yoluyla bilgi 

edinirken akıl yürütmeye zaruri olarak ihtiyaç duyulmaktadır. 204  Ona göre akıl 

yürütmeyi inkâr eden kimsenin elinde yine akıl yürütmekten başka bir kanıt yoktur.205 

Mâtürîdî’nin düşünce dünyasını tespit etmek için eserlerini incelediğimizde hemen 

göze çarpan husus onun akıl-nakil dengesi gözeten mutedil kelâm anlayışıdır. O, 

Kur’an ve sünnetin yanında icmâ ve kıyası da delil olarak kabul eder. Ona göre “Ulemâ 

bir konuda ittifak ettikleri zaman, artık o delil olur. Resulullah’ın görüşüne aykırı 

olarak ortaya konan bir hüküm icmâ değildir. Bir konuda Hz. Peygamber’in görüşü 

bulunursa, orada başkasının görüşüne ihtiyaç duyulmaz, çünkü Resulullah vahye göre 

konuşur.” 206  Hadislerin kelâmî konularda delil olabilmesi için Hz. Peygamber’e 

aidiyetinin araştırılması gerektiğini belirtir.207 “Ey iman edenler! Peygamberle özel 

görüşme yapacağınız zaman, bu görüşmeden önce sadaka verin…”208 âyetini haber-i 

vahidin kabulüne işaret ettiğini belirtir.209 Mâtürîdî, kıyas ve içtihad yapmayı kabul 

etmeyenlere, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in uygulamalarını örnek vererek eleştirir.210 

Mâtürîdî’nin eserlerinde kelâmî anlamda en çok eleştirdiği ekol Mu’tezile’dir. 

Onun Mu’tezile ile bu denli fazla mücadele etmesi, bölgede Mu’tezilî fikirlerin 

bilinirliğini ispat etmektedir. Nitekim onun Kitabü’t-Tevhîd’de en çok hedef aldığı kişi 

Mu’tezilî Ebü’l-Kāsım el-Kâ‘bî’dir (ö. 319/931). Ayrıca Özen, Barthold’dan naklen, 

Semerkant’ta Mu’tezile’nin ders okuttuğu çok sayıda medrese olduğunu, bu 

medreselerin sayısının Kerrâmiyye’nin medreseleri ile birlikte on yediye ulaştığını 

kaydeder.211 Bunun yanında, Mâtürîdî görüşlerini tehlikeli addettiği Mu’tezile ile çetin 

bir mücadele içinde olduğunu görüyoruz. Zaman zaman zındıklıkla suçladığı 

Mu’tezile, Mâtürîdî’ye göre fikirleri ile İslam dünyası için açık bir tehdittir ve bir kısım 

görüşleri Mecûsilerin görüşleri ile örtüşmektedir. 212  Yine onların kendi 

                                                           
 

203  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 4. 
204  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 13. 
205  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 12. Bu hususta çarpıcı bir başka örnek, Allah’ın arşa istivâ etmesi 

meselesinde onun değerlendirmeleridir. bk. a.mlf., Te’vîlât, 9/237-242. 
206  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/80. 
207  Mâtürîdî’ye göre peygamberlerden bize ulaşan haberler, yanılmaları hatta yalan söylemeleri 

muhtemel bulunan kişilerden ulaşmıştır. Onlar, peygamberler gibi masum kimseler değildir. Böyle 

bir haber için yapılması gereken, söz konusu haberlerin incelenmeye alınmasıdır. Eğer haberin yalan 

olmasına hiçbir şekilde ihtimal verilmiyorsa, kendisine böyle bir haber ulaşan kimsenin yapması 

gereken şey, onu masumiyetine açık belge bulunan peygamberden bizzat duyduğu söz gibi telakki 

etmesidir. bk. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 12; a.mlf., Te’vîlât, 8/251, 9/55, /13/405. 
208  el-Mücâdele 58/12. 
209  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/57. 
210  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/305. 
211  Özen, “Yeterince Tanınmayan İmam: Mâtürîdî”, 414. 
212  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 113. 



39 
 

mezheplerinden olmayanları kendilerine düşman saymaları213 Mu’tezile’nin dönemin 

en büyük tehdidi olduğunu doğrulamaktadır. 

Mâtürîdî’nin Mu’tezile eleştirisi içinde en fazla yekûn tutan bahisler “aslah 

teorisi”,214 “kulların fiillerinin yaratılması”215, “hidayet ve dalâlet konusu”,216 “şefaat 

bahsi”, 217  “büyük günah işleyenlerin ebedi cehennemde kalması”, 218  “irade 

(meşîet)”,219” “madum telakkisi”220 gibi konulardır. Bununla birlikte hüsun-kubuh,221 

küfür ile iman arasında üçüncü yol vardır iddiası (el-menziletü beyne’l-

menzileteyn),222ikili ecel anlayışı,223 kudretin fiilden ayrı olduğu iddiası,224 rızık225 

gibi Mu’tezile’nin kelâmî görüşlerini eleştirmiş, fikri tartışmalara girmiş ve zaman 

zaman görüşleri sebebiyle Mu’tezile’yi zındıklıkla hatta kâfir olmakla itham 

etmiştir. 226  Ona göre Mu’tezile tevhid anlayışı noktasında kaba anlayışları ve kıt 

akıllarına rağmen İsrailoğullarından daha geridedir. Zira İsrailoğulları, Mu’tezile ‘ye 

nispetle Allah’ı daha iyi tanımaktadır ve daha ileri derecede tevhid inancına bağlıdır.227 

Kullar için en uygun olanı yaratmak Allah için vaciptir, şeklinde 

özetlenebilecek aslah teorisi, Mâtürîdî’ye göre son derece sakıncalı ve ilmî olmaktan 

uzaktır. Ona göre büyük günah işleyen kimseler müşrik olmazlar. Ayrıca tövbe 

etmezlerse ebedi cehennemde kalır kanaati de doğru değildir.228  

Mu’tezile ve Havâric’in büyük günah işleyen kimsenin ebedi cehennemde 

kalacağı iddiaları, Mâtürîdî’nin tekrara düşme pahasına sıklıkla eleştirdiği konulardan 

                                                           
 

213  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/117. 
214  Bilindiği üzere Mu’tezile’ye göre Allah dinî açıdan insanlar için en elverişli olanı (aslah) yapması 

zorunludur. Şayet Allah Teâlâ aslah olanı yaratmayıp başka türlü yapacak olursa zulme nispet 

edilmiş olur.  Mâtürîdî’nin eleştirileri için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/149, 226-227, 2/154, 539, 3/279, 

8/151, 8/315, 8/348, 9/408, 10/54, 84, 139, 181, 298, 11/18-19, 308, 486, 12/239, 284, 13/54, 102, 

266, 14/99-100, 341, 16/177, 254; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 123, 275. 
215  Mâtürîdî, Te’vîlât 1/177, 1/233, 8/424, 10/181, 413, 425, 11/79, 389, 12/191, 14/293, 341, 15/117, 

147; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 281-286, 296-305. 
216  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/215-216, 12/174, 16/187. 
217  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/226. 
218  Mâtürîdî’ye göre büyük günah (mürtekib-i kebire) işleyen kimselerde iman niteliğinin ortadan 

kalkmadığına dair birçok delil vardır. bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 1/175, 4/44-45, 6/297-298, 6/348, 7/91, 

7/310, 10/109, 11/322, 13/23, 432, 14/63, 84, 374, 15/84, 108, 273; 16/177, 17/259; a.mlf., Kitâbü’t-

Tevhîd, 417-445. 
219  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/183, 315, 
220  Kelâmda muhal konusunu ele aldığı bir makalesinde Ahmet Çelik “İmam Mâtürîdî’nin ma’dûm 

telakkisinde, Mu’tezile’nin ma’dûm anlayışının eleştirisinin ana eksen oluşturduğu” kanaatindedir. 

Bk. Ahmet Çelik, “Kelâmda Muhalin Anlamı ve Değeriyle İlgili Yaklaşımlara Genel Bakış”, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, 14/2 (2016), 473. 
221  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/180; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 293. 
222  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/334, 15/192. 
223  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/498, 14/337; 
224  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/177. 
225  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/20. 
226  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/309, 13/23. 
227  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/186. 
228  Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/44. 



40 
 

biridir. Ona göre Cenâb-ı Hakk’ın “Bir gün ki nice yüzler ağaracak, nice yüzler de 

kararacaktır”229 buyurması onların söz konusu iddialarını reddetmektedir. Zira Yüce 

Allah âyette, beyaz yüzlüler ve kara yüzlüler şeklinde iki gruptan söz etmektedir. 

Beyaz yüzlüler müminler, siyah yüzlüler ise kâfirlerdir. Burada üçüncü bir sınıftan söz 

edilmemesi Mu’tezile’nin iddiasını geçersiz kılmaktadır. Allah Teâlâ başka bir âyette 

de “Onların bir kısmı cennette, bir kısmı da cehennemde olacaktır.”230 diye buyurmak 

suretiyle yaratılanları yine sadece iki gruba ayırmıştır, Mu’tezile mensupları ise 

bunlara bir grup daha eklendiğini iddia etmektedirler. 231  Küçük günah işleyen 

kimseleri küfre düşmekle itham eden Havâric ile büyük günah işleyenlerin ebedi 

cehennemde kalacağını iddia eden Mu’tezile’nin görüşleri Mâtürîdî’ye göre tamamen 

isabetsizdir.232 

Mâtürîdî’nin, kelâmî mücadelesinin merkezinde Mu’tezile ekolü yer alsa da o 

kendi döneminde var olan ve akidevi görüşlerini yanlış ve tehlikeli gördüğü tüm 

ekollerle tartışmaya girer. O, Mu’tezile mezhebini yoğun bir şekilde eleştirirken aynı 

dönemde yaşadığı Kâ’bî’nin (319-931) görüşlerini tenkit için özel bir gayret 

içindedir.233 Kâ’bî, bir ara Sâmânîler’in Horasan valisi Ahmed b. Sehl el-Mervezî’nin 

yardımcılığına kadar yükselen ve müderrislik yapan bir kelâmcıdır. 234  Onun 

Mu’tezile’den başka görüşlerini eleştirdiği kelâmî ekoller arasında Cehmiyye, 235 

                                                           
 

229  Âl-i İmrân 3/44, 106. 
230  eş-Şûrâ 42/7. 
231  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/427. 
232  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/44. 
233  bk. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 28,65-83, 95-96, 104-109, 305-325, 339-387, 393-398, 404-407, 412, 

445, 468; a.mlf., Te’vîlât, 6/68. 
234   Adil Bebek, “Kâ’bî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/27. 
235 Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/138, 7/159, 10/95-96, 12/59; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 85, 129, 131, 317. 



41 
 

Kaderiyye, 236  Havâric (Harûrîler), 237  Mürcie (Cebriyye), 238  Şia, 239  Bâtıniyye, 240 

Karmatîler,241Tabiatçılar242, Kerrâmiye,243 Müşebbihe,244 Haşviyye,245 Dehriyye,246 

                                                           
 

236  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/ 111-112, 2/354, 7/54, 11/83, a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 113, 117, 170, 292, 311, 

315, 324, 354, 388, 400-410, 500-501. 
237  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/127; 2/417, 4/44-45, 210, 7/310, 8/204, 13/23, 30, 14/84, 15/84, 87, 17/259; 

a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 421-424-, 427, 430, 432, 434-438, 440-444, 457-459, 462, 471, 479, 494, 

508. 
238  Mâtürîdî, Te’vîlât 1/ 111-112, 3/229; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 292, 406, 429, 442, 449, 458, 497-

501. 
239  Mâtürîdî, Râfizîler’i (Şiiler) genellikle imamet teorisi noktasında eleştirir. Misal vermek gerekirse, 

“Ey iman edenler! Allah'a itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ulu'l-emre de. Eğer bir 

hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah'a ve ahirete gerçekten inanıyorsanız- onu, Allah'a ve 

peygambere götürün. Bu, elde edilecek sonuç bakımından hem hayırlıdır hem de en güzelidir.” (en-

Nisâ 4/59) âyetini yorumlarken şöyle demektedir: “Âyet-i kerimede Râfizîler’in (Şiiler) devlet 

başkanlığı konusundaki sözlerini iptal etmeye yönelik delil vardır. Çünkü Cenâb-ı Hak, “Allah’a 

itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ulu’lemre de”, diye buyurmuştur. Buradaki ulu’l-emr 

üç gruptan başka biri olamaz: Ya devlet adamları ya fakihler veya Şiilerin iddia ettiği kendilerine 

özgü imam. Eğer ulu’l-emr konusunda kastedilen anlam fakihler veya devlet adamları ise Şiilerin 

niteliklerini belirttikleri imam anlamına gelme ihtimali ortadan kalkar. Ayrıca onların söz konusu 

ettikleri kişinin de imam olması mümkün değildir, çünkü Yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Eğer bir 

hususta anlaşmazlığa düşerseniz onu Allah’a ve peygamberine götürün". Onlara göre belirledikleri 

imama itaatte bulunmak farzdır. Şayet durum onların dedikleri gibi olsaydı -en doğrusunu Allah 

bilir ya- Cenâb-ı Hak tartışma konusunda hüküm vermesi için (Allah’a ve peygambere götürün emri 

yerine) imama götürün, diye buyururdu. Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/258. 
240  Bâtıniler’e göre Kur’an, Hz. Peygamber’e şu an okuduğumuz lafızlarla inmemiştir. Resulullah’ın 

kalbine ilham olmuş, o da Arap diliyle ifade etmiştir. Mâtürîdî’ye göre durum onların iddia ettiği 

gibi olsaydı Kur’an’ın “benzeri yapılamaz” niteliği temelinden sarsılırdı. Bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 

1/215; 2/383. Bâtıniler’in “ilk madde” teorileri ve diğer görüşlerine Mâtürîdî’nin eleştirisi için bk. 

Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/ 212, 2/383, 5/398, 7/499, 9/345, 10/88, 99, 392, 429, 433, 11/402, 12/205, 

13/34, 15/276, 16/202-203, 263, 294-295, 307; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 120-122. 
241  İmam Mâtürîdî, Karmatî ve Bâtinî kavramlarını birbirinin yerine kullanır. Yine onun eleştirilerinde 

yer bulan Horasan-Maverâünnehir’deki felsefi İsmâilîlik, aynı şekilde Bâtınî, Karmatî kavramları 

ile aynıdır. Dolayısıyla onun Karmatî-Bâtınî kavramlarını bu bölgedeki İsmâilî hareket için 

kullandığını söylemek mümkündür. (Avcu, Karmatîliğin Doğuşu ve Gelişim Süreci, 45-46.) 

Karmatî eleştileri için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/403-405, 2/97, 545, 4/119; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 

81-82. 
242  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/556; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 77-80, 111, 183, 
243  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/62, 3/274. 
244  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/99-101, 2/351, 354, 5/401, 405, 6/176, 7/29, 13/60, 14/138, 15, 280, 17/297; 

a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 37, 108, 117, 129, 152. 
245  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/389, 9/237, 15/108; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 406-407, 428, 494, 497, 498, 501, 

508. 
246  Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/249, 4/103, 5/17, 59, 416, 8/47-48, 10/80, 12/164, 14/363-364, 15/89, 16/ 263, 

17/415-416; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 85, 110, 115, 146, 150-155, 161, 178, 180, 188, 190-192. 



42 
 

Muattıla,247 Mülhidler,248 Mecûsiler,249 Seneviyye,250 Deysâniyye,251 Zenâdıka,252 ve 

Filozoflar253 yer alır. Filozoflara yönelik eleştirilerinde çoğu zaman isim vermezken 

bazen direkt isim vererek eleştirir. Onun isim vererek eleştirdiği filozoflardan birisi 

Aristo’dur. O, Aristo’yu Eristâtâlîs şeklinde dile getirmekte ve Aristo’nun Mantık 

isimli eserinden alıntılar yaparak tutarsızlıklarını ortaya koyar.254 Ayrıca Yahudi ve 

Hristiyanları da yeri geldiğinde inançları bağlamında eleştirir.255 Bu fırka ve ekollere 

cevap vermesi dönemin “tehdit algısı”nı belirlemek açısından önemlidir.  

 Onun tartışma üslubu aynı zamanda kelâmî metodu olması itibarıyla 

önemlidir. Tüm tartışmalarında dikkat çeken ortak nokta, nassa sıkı sıkıya bağlı olması 

ve akıl nakil dengesini daima gözetmesidir. Herhangi bir konuda muhkem bir âyet 

varsa başka hiçbir delile gerek görmez. Âyetin olmadığı durumlarda mütevâtir bir 

hadis varsa amel edilebileceğini ifade eder. Hadisin sıhhati konusunda tereddüdü varsa 

amel edilemeyeceğini belirtir.  

Müteşabih âyetlerin yorumunda son derece tutarlı bir metot benimseyen 

Mâtürîdî, teşbih ve tecsim gibi durumlara düşmekten kaçınılması gerektiğini ifade 

eder. Ona göre “Sonra semaya istivâ etti”256, “Rabbin ve melekler saf saf geldi”257 ve 

“Onlar Allah’ın kendilerine gelmesini mi bekliyorlar?”258 mealindeki âyetlerde bir 

hareket noktası belirlemek gerekir. Bu âyetlerde Müşebbihe’nin zannettiği gibi 

Allah’ın diğer varlıkların nitelendiği fiziksel sıfatlarla nitelenmesine delil 

bulunmamaktadır.259 

Kelâmî mülahazalarda ‘orta yol’u benimseyen Mâtürîdî, ifrat ve tefritten uzak 

durulması gerektiğini Kaderiyye ve Mürcie (Cebriyye) mezheplerini örnek vererek 

izah eder. Ona göre Kaderiyye’nin kullara ait iradi fiillerde Allah’ın müdahalesinin 

olmadığını söylemesi ile Cebriyye’nin kula nispet edilen itaat ve masiyet fiillerinden 

                                                           
 

247  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/249. 
248  Mâtürîdî, “Allah’ın halîm olduğunu söylüyorsunuz, ama kâfirlerinde ebedi cehenneme kalacağını 

iddia ediyorsunuz, burada hilm nerede?” diye soran kimseler için bu isimlendirmeyi kullanmaktadır. 

bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/432, 8/249, 315. 
249  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/211, 2/363-364, 3/227, 4/168-170, 5/286, 10/80; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 113, 

116, 143, 151, 214-217, 300, 311-315, 372, 401-406, 502. 
250  Mâtürîdî’ye göre Sâbiîler, Seneviyye’dir. Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/463. Seneviyye eleştirisi için bk. 

a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 19, 47-52, 57, 86, 112-117, 143-147, 150-151, 175, 196, 201-214, 239, 253, 

267, 275-278, 300, 304 332, 341, 350, 353; a.mlf, Te’vîlât, 8/356-357, 10/18, 80, 12/72, 13/305, 

16/204, 264. 
251  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 203, 204, 206. 
252  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/324, 5/213-215; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 115, 116, 117, 152, 312. 
253  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/216, 557, 3/247, 5/101, 409, 6/21, 122, 8/160, 197, 9/56, 12/132, 258, 14/338, 

17/169, 391; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 27, 81,185, 
254  Mâtürîdî, Te’vîlât 14/138; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 150-151, 
255  Mâtürîdî, Te’vîlât 14/138; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 150-151, 
256  el-Bakara 2/20; el-A’raf 7/54. 
257  el-Fecr 89/22. 
258  el-Bakara 2/210. 
259  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 92-93. 



43 
 

Allah’a herhangi bir tesir izafe etmemesi de yanlıştır. Bu konuda ‘orta yol’, kulların 

hayra ve şerre yönelik iradesinin varlığı ile fiillerin yaratılmasının Allah’a nispet 

edilmesidir.260 

Mâtürîdî’nin eserlerindeki dil ve üslubun kapalılık kendisinden sonra gelen 

takipçileri tarafından da dile getirilmektedir ki onlara öğrencileri demek de 

mümkündür. Örneğin Pezdevî, Usuli’d-dîn isimli eserinde Mâtürîdî ve eserlerinden 

bahseder ve dil meselesine şu şekilde dikkat çeker:  

Ehl-i sünnet ve ve’l-cemaat mezhebi üzere tevhid ilminde zahid İmam Ebû Mansûr 

Mâtürîdî Semerkandî’nin bir kitabını görüp inceledim. Ebû Mansûr, Ehl-i sünnet ve’l-

cemaatin reislerindendi. Şeyh imam babamın ceddi Zâhid Şeyh İmam Abdülkerim b. 

Musa’dan naklen onun kerametlerini bana hikâye etmiştir. Zira bizim ceddimiz, 

ashabımızın kitapları ile Şeyh İmam Ebû Mansur’un Kitâbü’t-tevhîd’te biraz kapalılık 

ve uzatma, tertibinde ise bir nevi zorluk vardır. Eğer bunlar olmasaydı bize kâfi 

gelecekti.261 

Mâtürîdî’nin metoduna dair Mustafa Can’ın tespitleri ve bizim ilavelerimizle 

şunları söylemek mümkündür: 

1. İsimler Üzerinde Değil Olaylar Üzerinde Durma: Mâtürîdî’nin belki de 

en dikkat çekici metodu isimler ve ayrıntılar üzerinde durmak yerine olayların ve 

durumların ifade ettiği mana üzerinde yoğunlaşarak “gereksiz” tartışmalardan 

kaçınmasıdır. Kur’an-ı Kerim’de yer, zaman, mekân ve isim verilmeyen bir konu 

olduğunda, söz konusu müphem alanın açıklaması sadedinde başka bir âyet veya 

mütevâtir bir hadis yoksa ona göre konu hakkında ayrıntıların tespitine girmek 

yerine kastedilen mana ve verilen mesaj üzerinde durulması daha doğrudur. 

Örneğin “Yahut o kimse gibi ki altı üstüne gelmiş ıpıssız bir kasabaya uğramış ve 

kendi kendine, ‘Allah bu ölmüş kasabayı nasıl diriltecek?’ demişti.”262 âyetinde 

bahsedilen kişi ve yer hakkında konuşmak gereksizdir. Zira ona göre bizim bu sözü 

söyleyenin kimliğini öğrenmeye ihtiyacımız bulunmamaktadır. Bizim için gerekli 

olan şey, Cenâb-ı Hakk’ın, âyette beyan ettiği hususları öğrenmekten ibarettir.263 

Yine ona göre “Kur’an-ı Kerim’de isim, yer, mekân ve zamanla ilgili detaya 

ihtiyacımız olsaydı Cenâb-ı Hak onu bize açıklardı.”264 

2. Tefsir ve Tevilde Naslara Öncelik Verme (Nakil-Akıl Dengesi): 

Mâtürîdî sahabenin, tabiîn ve daha sonraki nesillerin âyetleri tefsir etme ve 

anlamasını referans sayar ve gramer kurallarından istifade eder. Konu hakkında 

kendi zamanında var olan farklı görüşleri dile getirdikten sonra kendi kanaatini 

                                                           
 

260  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/114. 
261  Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 23. 
262  el-Bakara 2/259. 
263  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/195, 2/548, 4/120, 4/149, 5/105-106, 5/125, 5/293. 
264  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/102, 9/42. 



44 
 

açıklar.265 Onun metodunun temel özelliği akıl ile nakil arasında orta bir yolu 

temsil etmesidir. İslam’ın ana kaynakları Kur’an ve Sünneti temel referans alarak 

aklı yeri geldiğinde ve gereği kadar kullanmak suretiyle onun akıl ve nakil 

dengesini her daim benimsediğini söylemek pekâlâ mümkündür. Örnek vermek 

gerekirse, “Firavun da işi bilen bütün sihirbazları huzuruma getirin, diye 

emretti.”266 âyetini tevil ederken önemli bir akıl yürütme yapmaktadır. Ona göre 

Firavun’un bu sözü, onun tanrılık iddiasıyla çelişmektedir. Başkasına muhtaç olan 

birinin ilah olması da mümkün değildir. 267  Benzer bir akıl yürütme örneğini 

“Evlerinizi kıble kılın”268 ifadesini, ‘evlerinize kıbleye doğru inşa edin’ şeklindeki 

müfessir yorumları ona göre anlamsızdır. Zira yapılan her evin mutlaka bir kıble 

yönü vardır. 269 Âyet ve hadisleri itikadi hususları açıklarken kullanma oranı 

üzerinden bir değerlendirme yapmak yerine aklın kullanımı hususundaki 

yaklaşımı, Mâtürîdî’nin akıl ve nakil arasında bir denge gözettiğini söylememiz 

için yeterlidir. Mâtürîdî, Mu’tezile ve Kaderiyye gibi aklı önceleyen ekoller ile 

Cebriyye ve Müşebbihe gibi nakli önceleyen ekoller arasında akıl ve nakil dengesi 

gözetmiştir. 

3. Olaylara Küllî Bakış: Mâtürîdî’nin düşüncesi kapsamlı, parçaları 

bütüne ve tali meseleleri asıl meselelere taşımak şeklindedir. Konuları 

yorumlarken ayrıntılara takılmadan meselenin özünü vermeyi yeterli görür. 

Dolayısıyla olaylara küllî bakış ile yaklaşmaktadır. Gerek âyetleri tevil ederken 

gerekse kelâmî görüşlerini ifade ederken her âyeti Kur’an bütünlüğü içinde ele alır 

ve her görüşünü İslâm’ın bütünlüğü içinde ifade eder. 

4. Âyetlerin Yorumunda Zahir ve Bâtın Bağı Kurma: Mâtürîdî meseleleri ele alırken 

delil getirdiği âyetlerin bazen zahirine göre sonuç çıkarırken bazen de bâtınına göre 

yorum yapar. “Zina eden kadın ile zina eden erkeğin her birine yüz sopa vurun.”270 

âyetinde ona göre âyetin zâhiri ve genel ifadesi ile amel edilemez. Zira “her birine 

yüz sopa vurun.” mealindeki emirden hareketle tüm insanların had cezası 

uygulamaya kalkması anlaşılabilirdi. Ayrıca ‘niye öyle yaptın’ diyene de vurun 

ifadesiyle “Bunu bana Allah emretti” derlerdi. Ya da emrin cem’i olması 

münasebetiyle hep birlikte cezalandırmaya kalkışırlardı. Bu durumda herkesin 

yüzer defa vurması mümkün olurdu ve had cezasının sınırı yanlış anlaşılmış 

olurdu. Dolaysıyla zâhirî bakıştan hareketle bir genelleme yapmak yanlıştır.271 

                                                           
 

265  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 11. Âyetlerin tefsirinde ortaya çıkan farklı görüşler için bk. Mâtürîdî, 

Te’vîlât, 3/240-242. 
266  Yûnus 10/79. 
267  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/109. 
268  Yûnus 10/87. 
269  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/115. 
270  en-Nûr 24/2. 
271  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/106. 



45 
 

5. Düşünceyi Eylemle İrtibatlandırma: Mâtürîdî’ye göre fikirlerin çokluğu değil, 

fikirlerin eylemlerle mütenasip olup olmadığı daha önemlidir. Ancak onun bu 

ifadeleri ile amel-iman ayrımı yapmadığı anlaşılmamalıdır. Zira ona göre amel, 

imanın bir parçası değildir. 

6. Manaya ve Maksada Önem Verme: Mâtürîdî kelâmî istidlâl yaparken şekilde 

kalmaz anlama yoğunlaşır. Yalın tarifler yerine mananın özüne inmeyi önemli 

sayar. Dolayısıyla tefekkür ve istidlâle özel önem verir. Bir mesele hakkında delil 

olmaksızın kabul etmeyi de reddetmeyi de uygun görmez. Tartıştığı kişiler dahi 

bunu tavsiye eder. 

7. Tenkitçi Yapı: Mâtürîdî’nin kelâm metodunda eleştirel yaklaşım açık bir şekilde 

ön plandadır. Yanlış kanaatlere sahip kişileri ve düşünceleri eleştirmeden önce tüm 

detayları ile ortaya koyar, analiz eder ve niçin yanlış olduğunu belirtir. Örneğin 

mucizeleri, sihir ve benzeri şeylerle mukayese eden birini aynı yolla cevaplandırır. 

Mucizenin haber değerine itirazı cevaplandırırken, rakibine, duyduğu herhangi bir 

habere inanıp inanmayacağını sorar ve inkâr edenin inkârının da bir haber 

olduğunu söyler. Özellikle heretik akımları, kendi görüşlerinin tutarsızlığı ve 

yanlışlığından hareketle reddeder. Mâtürîdî’nin reddiyelerinde aklî ve mantıkî 

delilleri kullanmasındaki ustalık hayret verici boyuttadır.272 

8. Gerçekçilik: Mâtürîdî’nin kelâmî izahlarında somut gerçekler hareket alanlarından 

biridir. Örneğin peygamberlerin gönderildikleri kavimler tarafından topyekûn bir 

karşı çıkışın olmaması ona göre nübüvvetin delili sayılmalıdır. İnsanlar Allah’ın 

varlığını kabul etmiş olmalarının neticesi olarak Allah tarafından elçilik ile 

görevlendirildiklerini söyleyen peygamberleri yadırgamamışlardır. Peygamberleri 

yadırgamayan insanların varlığı nübüvvetin imkânını ortaya koymaktadır.  

9. Delille Konuşma: Mâtürîdî’ye göre insanlar bir iddiada bulunurken ya da 

reddederken delille hareket etmelidir. Bir mesele hakkında ‘vardır ya da yoktur’ 

demek veya bir hükmün kabulü hususunda ‘evet ya da hayır’ demek yeterli 

değildir. Sırf rakibi susturmak için karşı tarafı rencide edici sözler sarf ederek 

insanların büyük çoğunluğu tarafında kabul görmüş gerçeklere karşı çıkmak doğru 

değildir. Böylesi bir tutum kişiyi şüpheci yapar. Ayrıca iddia sahibinin 

inandırıcılığını yok eder.273 

İslam düşüncesinde derin izler bırakan ve kendi adıyla anılan itikadi bir 

mezhebin kurucusu olan Mâtürîdî’nin, çok geniş alanlarda oldukça zengin bir ilmî 

birikimi vardır. Ancak onun günümüze ulaşan eserlerinin sayısı oldukça sınırlıdır.  

Mâtürîdî’ye aidiyeti kesin olup günümüze ulaşan eserler: 

                                                           
 

272  Doğan, Mâtürîdî’nin Heretik Akımlara Yönelik Eleştirileri, 147. 
273  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 17-21. 



46 
 

1. Kitâbü’t-Tevhid: Ebü’l-Muîn en-Nesefî ve Ebü’l-Yüsr Pezdevî eserlerinde, 

Kitâbü’t-Tevhid’den bahsederler.274 Bu eser Mâtürîdî’nin kelâmî görüşlerini 

tespit hususunda en önemli kaynaktır. 

2. Te’vilâtü’l-Kur’an: Onun görüşlerini içeren geniş hacimli bir tefsirdir. Bu 

esere farklı isimler verilmekle birlikte Mâtürîdî’ye aidiyeti kesindir.275 

Mâtürîdî’ye nispet edilen diğer eserler şunlardır: Kitabu’l-Makalât, Kitabu’l-

Cedel fi Usuli’l-Fıkh, Kitabun er-Redd Evaili’l-Edille li’l-Kâ’bî, Kitabun er-Redd 

Tehzibi’l-Cedel li’l-Ka’bî, Kitabu Beyani Vehmi’l-Mu’tezile, Kitabun fi’r-Redd 

Ale’l-Karamita (fi’l-Furu ve fi’l-Usul), Meâhizü’ş-Şerai fi’l-Usuli’l-Fıkh, er-Reddü 

Vaîdü’l-Füssak li’l-Kâ’bî, er-Redd Kitabi’l-İmame li-Ba’zı’r-Revafiz, Reddü’l-

Usuli’l-Hamse li-Ebi Ömer el-Bâhilî, Şerhü Cami’i’s-Sağîr, Şerhü Fıkhi’l-Ekber, 

Kitabu’l-Usûl / Usûlü’d-Dîn, Vesaya ve Münacât, Pendname-i Mâtürîdî, Fevaid, 

Kitabu Tefsîri Esma ve Sıfat, Usulü’l-İman. 276  Araştırmalar ilerledikçe ve yeni 

yazmalara ulaşıldıkça ona nispet edilen eserler ile ilgili daha kapsamlı yargılara 

ulaşmak mümkün olacaktır.  

                                                           
 

274  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/359; Pezdevî, Usûlü’d-din, 3. 
275  Topaloğlu, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Eserleri”, 29-30. 
276  Bu konuda geniş bilgi için bk. Topaloğlu, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Eserleri”, 25-34. 



47 
 

3. SÂBÛNÎ’NİN İLMÎ KİŞİLİĞİ VE YÖNTEMİ 

Tam adı Ebû Muhammed Ahmed b. Mahmud b. Ebû Bekir es-Sâbûnî el-Buhârî 

olup Nûreddin es-Sâbûnî ismi ile meşhurdur. Tabakât kitaplarında “İmam, Nûreddin, 

Nûreddin el-İmâm, Şeyh el-İmâm” lakaplarıyla zikredilir.277 Sâbûnî hakkında bilgi 

veren nadir kişilerden biri olan Fahreddin er-Râzî, Buhara’da ona “en-Nûr es-Sâbûnî” 

denildiğini söylemektedir.278 Buhara’da yetişip orada vefat ettiği için Buhârî olarak da 

anılır. Adının Ahmed, oğlunun ismi Muhammed, babasının Mahmud olması sebebiyle 

“Ebü’l-Mehâmid” diye de bilinir. 279  Kendisine ‘sabun satan veya imal eden’ 

anlamında niçin Sâbûnî denildiğine280 dair elimizde kesin bir bilgi yoktur. Atalarının 

sabun işi ile uğraşması münasebetiyle bu şekilde adlandırıldığı şeklindeki yaklaşımlar 

tamamen tahminden ibarettir.281 Ancak bu noktada başkaca bir yorum yapmak için 

yeterli veri bulunmamaktadır. 

Sâbûnî’nin hangi tarihte ve nerede doğduğuna dair kesin bir bilgiye sahip 

değiliz.282 Kaynaklarda onun Buhara’ya nispet edilmesini ve hac dışında başka bir 

yere gittiğine dair kayıt bulunmamasını dikkate aldığımızda Buhara’da doğup 

yetiştiğini söylemek mümkündür.283 Yaşadığı bölge ve eserlerinde kullandığı Türkçe 

deyimler dikkate alındığında Türk soyundan olduğunu söylememiz mümkündür.284  

Kaynaklarda Sâbûnî’nin 16 Safer 580/29 Mayıs 1184 tarihinde vefat ettiği ve 

Buhara’daki Kudâtü’s-seb’a Kabristanı’na defnedildiği hususunda ittifak edilmiştir.285 

Sâbûnî, el-Münteḳā’da “Şeyhü’d-din Ebû’l Hasan Ali b. İsmail el-Fâğî’den 

duydum” 286  demek suretiyle Hz. Peygamber’in üstünlüğü meselesine delil 

getirmektedir. Onun bahsettiği el-Fâğî, 493/1100 tarihinde vefat eden Sem’ânî’de 

Semerkant’lı bir âlim olarak bahsedilmekte ve ismi İmam Ebû’l-Hasan Ali b. Âlim 

Bekir el-Fâgî el-Semerkandî diye geçmektedir. 287  Süyûtî’de aynı tarihi 

                                                           
 

277  Kureşî, el-Cevahiru’l-mudiyye, 1/124; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim fi tabakât’i-Hanefiyye, 10; 

Taşköprizâde, Ṭabaḳātü’l-Ḥanefiyye (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-Mısriyye, 1985), nr. 7367, vr. 87a; el-

Kefevî, Ketâʾibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâʾi mezhebi’n-Nuʿmâni’l-muḫtâr Süleymaniye Ktp., 

Reîsü’l-küttâb, nr. 690, vr. 138b, 218b; Temîmî, Ṭabaḳātü’s-seniyye fi terâcimi’l-Hanefiyye 2/102. 
278  Fahreddin er-Râzî, Münâẓarât Dinî Felsefî Tartışmalar, çev. Ömer Ali Yıldırım (İstanbul: Litera 

Yayınları, 2016), 29. 
279  Muhammed Aruçi, “Nûreddin es-Sâbûnî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008), 360. 
280  Kureşî, el-Cevâhirü’l-mudıyye, 2/322-323. 
281  Ramazan Biçer, “Sâbûnî Hayatı ve Eserleri,” el-Kifâye fi’l-hidâye  mlf. Nûreddin es-Sâbûnî 

(Ankara: Berikan Yayınları, 2019), 10. 
282  Topaloğlu, Sâbûnî Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, Mâtüridiyye Akaidi, 17. 
283  Aruçi, “Nûreddin es-Sâbûnî”, 35/360. 
284  Sâbûnî’nin eserlerinde Türkçede hala kullanılan deyimlere rastladık. Bunlardan birisi “Kül gibi 

oldu” deyimidir. bk.  Sâbûnî, el-Münteḳā, 233. 
285  Kureşî, el-Cevâhirü’l-mudıyye ,1/224; İbn Kutluboğa, Tacü’t-terâcim, 10. Kefevî, Tabakât, vr.138; 

Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 42. 
286  Sâbûnî, el-Münteḳā, 197. 
287  Sem’ânî, el-Ensâb, 138. 



48 
 

nakletmektedir.288 Sâbûnî’nin vefat tarihi 580 olduğu dikkate alındığında onun doğum 

tarihi 493 öncesi olmalıdır. Bu bilgiden onun uzun bir yaşam sürdüğü anlaşılmaktadır. 

Râzî de kendisi ile münazara yaptıkları dönemde onun yaşlı olduğunu 

belirtmektedir.289 

Mâtürîdî gibi Sâbûnî de İslam dünyasında yeterince tanınmamıştır. 

Mâtürîdî’nin tanınmamasına sebep olarak dile getirilen hususların pek çoğu Sâbûnî 

için de geçerlidir. Onunla ilgili temel kaynaklarımız kendi eserleri, Râzî’nin 

münazaralarında bahsettiği bölüm ve sınırlı bilgiler içeren tabakat eserleridir.  

Onun en bilinen öğrencisi Şemsüleimme Muhammed el-Kerderî’dir (öl. 

642/1244) Tabakât kitaplarının bir kısmı Kerderî’nin Sâbûnî’nin hocası olduğunu290 

bir kısmı ise öğrencisi olduğunu291 ifade etmektedir. Topaloğlu, Sâbûnî’nin hocasının 

Abdülgafûr b. Lokmân b. Muhammed Şemsüleimme el-Kerderî (öl. 562/1167) 

olabileceğini 292  ifade etmektedir ki doğru olan da bu olmalıdır. Bu durumda 

Abdülgafûr b el-Kerderî, Sâbûnî’nin hocası; Şemsüleimme Muhammed el-Kerderî de 

öğrencisi olsa gerekir.  

Sâbûnî’nin bilinen ve günümüze ulaşan üç eseri bulunmaktadır. Bunların tamamı 

Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışına dair eserler olarak dikkat çekmektedir.  

1. el-Kifâye fi’l-hidâye: Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışı çerçevesinde yazılan bu 

eserde, kelâmın temel konuları detaylı olarak ele alınmaktadır. Sâbûnî bu 

eserinde kendi kelâmî görüşlerinin yanında karşıt mezhep ve akımlarla ile 

yaşadığı dönemde var olan diğer din ve inançlardan da yeri geldiğinde 

bahsetmektedir. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi için “el-Kifâye” 

maddesini yazan Muhammed Aruçi’ye göre bu eser, Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-

tevhid’i ile Nesefî’nin Tebsıratü’l-edille’sinden sonra mezhebe dair üçüncü 

sırada gelen temel kaynaktır.293 

2. el-Bidâye fi Usûli’d-dîn: Bu onun en meşhur eseridir. el-Kifâye’nin 

muhtasarıdır ve ona aidiyetinde şüphe yoktur. Zira o, “Sahibu’l-bidâye” diye 

tabakât eserlerinde zikredilir.294  el-Kifâye’nin yaklaşık dörtte biri kadar bir 

hacme sahip olup oldukça muhtasar bir eserdir. Eseri niçin yazma gereği 

                                                           
 

288  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Süyûtî, Lübbü’l-Lübâb fî taḥrîri’l-Ensâb (Beyrut: Daru’s-sadr, 1431), 192.  
289  bk. Veysel Kaya, Fahreddin er-Râzî’nin Mâtürîdîlerle Olan Tartışmaları ve Eleştirisi (Bursa: 

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 
290  İbn Kutluboğa, Tacü’t-terâcim, 10; Temimî, Tabakâtü’s-seniyye fi terâcimi’l-hanefiyye thk. 

Abdülfettah Muhammed el-Hulv (Riyad: Darü’r-Rıfaî, 1983),2/102; 
291  Kureşî, el-Cevâhirü’l-mudıyye, 2/82; Kefevî, Tabakât, vr.138; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 42. 
292  Topaloğlu, “Sâbûnî: Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, 19. 
293  Muhammed Aruçi, “el-Kifâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 25/565-566. 
294  Kureşî, Cevâhirü’l-mudiyye, 1/124; Sa’deddin et-Teftâzâni, Şerhu’l-akaid haz. Süleyman Uludağ 

(İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017), 45; Taşköprizâde, Tabakâtü’l-fukahâ, 106; Beyâzîzâde, 

İşârâtü’l-merâm, 329; Leknevî, Fevâidü’l-behiyye, 42. 



49 
 

duyduğunu şöyle ifade etmektedir: “Şimdi, Allah’ın lütfu ve keremiyle el-

Kifâye fi’l-hidâye isimli kitabımın telifi sona erince bazı dostlarım benden 

ibaresinin veciz ve öğrenilmesinin kolay olması gayesiyle, sahasında esas 

yerine geçecek bir metin hulâsa etmemi rica ettiler. Bende bu konuda Allah’tan 

yardım diledim, yardımına sığındım, beni hatalı sözden ve yaramaz işten 

korumasını niyaz ettim. O, bize yetendir, en güzel dayanaktır. Ne büyük dost 

ne güzel yardımcıdır!”295 

3. el-Müntekā min ismeti’l-enbiyâ: Adından da anlaşıldığı üzere peygamberlikle 

ilgilidir. Mukaddimesinde ifade edildiğine göre bu eser, Beşâgirî’nin Keşfü’l-

gavâmiz fi ahvali’l-enbiya isimli eserinin muhtasarıdır. el-Münteka min 

ismeti’l-enbiyâ’nın yazılmasına sebep olan olayı Sâbûnî şöyle ifade 

etmektedir: Mâtürîdî zamanında bir şahıs Maâsi’l-enbiya (Peygamberlerin 

Günahları) isimli bir eser yazmıştır. Bunu duyan Mâtürîdî, eserin yazarı 

hakkında “Bunu yazan kimse küfre girmiştir. Çünkü kitap yazmak isteyen kişi, 

o konuda bilgi toplar ve topladıklarını kitabına koyar. Bu kişi de 

peygamberlerin günah işlediğine dair bilgiler toplayıp doldurmuştur. Bir 

müminin günahını ortaya çıkarmak isteyen kimsenin günahından 

korkulduğuna göre bir peygamberin günahını ortaya koymaya çalışıp kitap 

yazan kimsenin hâli nice olur?’ demiştir. Bunun üzerine Mâtürîdî ile aynı 

dönemde yaşamış olan Beşagarî, Keşfü’l-gavâmız fî ahvali’l-enbiyâ isimli 

eserini telif etmiştir. Sâbûnî de aynı konunun bir devamı olarak esasen 

Beşagarî’nin eserini bir nevi ihtisar etmiş ve nübüvvet meselesine dair 

görüşlerini dile getirmiştir. Sâbûnî eseri, Haşviyye’nin peygamberler 

hakkındaki tezviratlarını düzeltme ve insanların Keşfü’l-gavâmiz’den yeterince 

istifade edememeleri sebebiyle yazdığını ifade etmektedir.296 Doğrudan olmasa 

da yine eserin telifine yönelik söylediği şu sözü de önemlidir: “Tüm 

müminlerin üzerine peygamberleri kötüleyen aşağılayan durumları bertaraf 

etmek, onların derecelerini düşüren durumları yok etmek vaciptir.”297 Bu eser 

Sâbûnî’nin ilk yazdığı eser olmalıdır. Zira o el-Kifâye’de ismet konusuna 

değinirken el-Müntekā’dan bahsetmektedir.298 el-Bidâye’nin de el-Kifâye’nin 

özeti olduğu gerçeği düşünüldüğünde böyle bir sonuç kaçınılmazdır. Eser 

nübüvvet meselesini muhtevî olmakla beraber eserde daha çok peygamberlerin 

ismeti konusuna ağırlık verilmiştir. Bu eser, peygamberlerin ismeti konusunda 

yazılan en hacimli ve doyurucu eser299 olması bakımından ayrıca önemlidir. 

Öte yandan Sâbûnî bu eserinin özet bir eser olduğunu, detaylı bilgiler için 

                                                           
 

295  Sâbûnî, el-Bidâye, 47. 
296  Sâbûnî, el-Münteḳā, 22. 
297  Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 
298  Sâbûnî, el-Kifâye, 206. 
299  Bulut, “Önsöz”, el-Münteḳā, 9. 



50 
 

kelâm kitaplarına müracaat edilmesi gerektiğini söylemektedir ki 300  bu da 

eserin mahiyetine dair önemli bir veri sunmaktadır. Sâbûnî, Sâd sûresi 29. 

âyeti 301  yorumlarken “bereketin birkaç çeşidi vardır” demekte ancak 

açıklamasında sadece bir çeşidine yer vermektedir. Bu durum kitabın eksik 

olma ihtimalini akla getirmektedir. Ancak bu duruma başka bölümlerde 

rastlamadığımız için müstensihin eksik bırakması gibi durumları göz önüne 

almak gerekir. 

Sâbûnî yaşadığı dönemde bölgesinde saygı duyulan, görüşlerine müracaat edilen 

ve kendisinden sonra görüşleri devam ettirilen önemli bir mütekellimdir. Hanefî-

Mâtürîdî kelâm sistemini çok iyi bilen Sâbûnî, eserlerini yazacak kadar derin Arapça 

bilmektedir. Arap atasözleri ve deyimleri yeri geldikçe kullanacak kadar belagate 

hâkimdir.302 Sâbûnî, kelâmın birçok tartışmalı ve zor meselelerini sağlam fakat kolay 

anlaşılabilen bir üslupla izah etmeyi başarmıştır. 303  Özellikle el-Müntekā’da 

kullandığı kavramların derinliği, dil ve gramer açısından nitelikli örneklendirmeleri 

onun çok iyi Arapça bildiğini göstermektedir.304 Öte yandan onun Şeyh Reşîdüddin ile 

“ma’dûmun görülüp görülemeyeceği” konusunda Farsça yaptığı münazaradan 

Farsçayı çok iyi bildiğini anlamamız mümkündür.305 

Sâbûnî çok fazla şöhret kazanmış bir âlim olmamakla beraber, el-Bidâye isimli 

eserinin çok fazla okutulması ve basılması hem eserinin hem de kelâmî otoritesinin 

kabul gördüğünü ortaya koymaktadır. Sâbûnî de tıpkı Mâtürîdî gibi İslam dünyasının 

merkezinden uzak bölgede yetişmiş olmanın tesiri ile fazla şöhret bulamamıştır. Ancak 

bizim tezimiz bağlamında onun en fazla ön plana çıkan yönü, nübüvvet meselesine 

dair müstakil bir eser yazmasıdır. el-Münteka min ismeti’l-enbiyâ isimli eseri 

peygamberlerin ismeti konusuna odaklanan önemli eserlerden biridir.306 

                                                           
 

300  Sâbûnî, el-Münteḳā, 92. 
301  Sâbûnî, el-Münteḳā, 143. 
302  bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 81. 
303  Topaloğlu, “Sâbûnî: Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, 19. 
304  bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 40-42. 
305  Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 42. 
306  Peygamberlerin ismetine dair yazılmış eserlerle ilgili Melikşah Sezen, bir liste vermektedir. Buna 

göre ilk ismetü’l-enbiyâ eseri Cafer b. Mübeşşir’in (öl.  234/848) Tenzihü’l-enbiyâ isimli eseridir. 

Ondan sonra sırasıyla Ebû Zeyd el-Belhî (öl.  322/934) İsmetü’l-el-Enbiyâ, İbnü’Lebad’ (öl.  4/10. 

yüzyılın ikinci yarısı) İsmetü’l-el-Enbiyâ, Şeyh Müfîd (öl.  413/1032) Ademu sehvi’n-nebî, Şerif el-

Murteza (öl.  436/1044) Tenzihu’l-el-Enbiyâ, Ebû’l-Hüseyin Muhammed el-Beşagarî (öl.  4/10. 

yüzyılın ortaları) Keşfü’l-gavâmız fî ahvali’l-enbiyâ ve Sâbûnî’nin (öl.  580/1184) el-Münteka min 

ismeti’l-enbiyâ isimli eseri gelmektedir. Bu durumda Sâbûnî’nin nübüvvet meselesi üzerine 

özellikle eğilen yedinci âlim olduğu anlaşılmaktadır. Sezen, daha sonra listeyi günümüze kadar 

getirmekte ve yapılan akademik çalışmalara ait bir liste sunmaktadır. bk. Melikşah Sezen, 

Peygamberlerin Vasıfları ve İsmet Sıfatı (İstanbul: Siyer Yayınları, 2019), 94-99. Daha kapsamlı bir 

liste için bk. Fadıl Ayğan, “Osmanlı Dönemi Nübüvvet Literatürü”, Türkiye Araştırmaları Literatür 

Dergisi 14/27 (2016), 133-174. 



51 
 

Yaşadığı dönemde Buhara, Burhan Ailesi yönetiminde idare edilmekte olup 

daha sonra Karahıtayların egemenliğine geçmiştir. Esasen Sâbûnî’nin yaşadığı dönem, 

siyasi karışıklıkların olduğu bir dönemdir. Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde Batı 

Karahanlıların hüküm sürdüğünü ancak Selçuklulara bağlı bir devlet olduklarını 

görmekteyiz. Batı Karahanlıların artık yıkılma zamanına yaklaştığı dönemde çok 

sayıda kişinin tahta çıktığını görüyoruz. Sırasıyla II. Ahmed (523-527/1129 –1132), 

Hasan (1130), II. İbrâhîm (1132), II. Mahmud (1132 –1141), III. İbrâhîm (1141), Ali 

(1156 –1160), II. Mesud (1160 –1203) hüküm sürmüştür.307 

Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde İslam dünyasında yaygın olan itikadi mezhep 

Eş’arîlik’tir. Gazzâlî’nin (öl. 505/1111) Ebû Hanîfe’ye yönelik “dini bozan kişi” 

şeklindeki suçlaması ve Râzî’nin (öl. 606/1209) Maverâünnehir Mâtürîdî 

kelâmcılarını küçümseyici tavrı bölgedeki Mâtürîdî kelâmcıları muhatap kabul 

etmemenin sonucudur. Onların Maverâünnehir Mâtürîdî kelâmcılarını kelâmî açıdan 

değil de fıkhi açıdan muhatap kabul ettikleri görülmektedir. Öte yandan Mâtürîdî 

kelâmcıların Eş’arîlerin eleştirilerine kelâmî açıdan cevap vermek suretiyle kelâmî 

kimliklerinin yeniden inşasına yönelik bir gayret içine girmişlerdir.308  

Sâbûnî’nin hayatı hakkında en önemli kaynaklardan biri Fahreddin er-Râzî’dir. 

Onun Sâbûnî ile yaptığı tartışmalara ne yazık ki, yine onun yazdıkları vesilesiyle 

ulaşabilmekteyiz. Yani tartışmanın taraflarından birisi olan Sâbûnî’nin 

değerlendirmeleri yoktur. Dolayısıyla Râzî’nin, bu münazaralardan galip çıktığını 

ifade etmesi 309  teyide muhtaçtır. Râzî’nin Münâzarât’ında Mâtürîdî ulemayı  

“meselelere cevap veremez kimseler” konumunda aktarması, tartışmaların bize tek 

taraflı aktarılmasından kaynaklanmaktadır.310 Öte yandan Râzî’nin bu tartışmalardan 

galip çıkmasını değerlendiren pek çok kimse bu durumun son derece normal olduğunu 

ifade etmektedir. Zira tartışmaların vuku bulduğu dönemde Sâbûnî yaşının ilerlediği 

bir dönemdedir. Ayrıca yetiştiği çevrede Hanefî fıkhının tedrisatı önceliklidir ve 

kelâmî-felsefî ilmî ortam güçlü değildir. Oysa Râzî, Müslüman olmayanların yanında 

birçok itikadi mezhebin olduğu bir ortamda yetişmiştir. Bu vesile ile cidal yöntemi ve 

felsefeye hâkim olmuştur. Akıl yürütme ve mantık kurallarını daha fazla kullanmıştır. 

Oysa Sâbûnî, birtakım konularda akıl yürütme yerine sadece âyet ve hadisleri delil 

olarak göstermeyi yeterli görüşmüştür. Bu yöntem ise anlaşıldığı kadarıyla Râzî 

nazarında sönük kalmıştır. 311  Bir kısım araştırmacılara göre Râzî’nin diğer tüm 

tartışmalarda, kendi ilmî otoritesini kabullendirmek adına muarızlarını çelişkiye 

düşürmeye gayret etmesi, ilk kelâmcıların “doğru bilginin aranmasına adanmış cedel” 

                                                           
 

307  Çetin, Türk-İslam Devletleri Tarihi, 22. 
308  Kalaycı, Eşarilik-Matüridilik İlişkisi, 29-30. 
309  Râzî, Münâzarât, 29-32, 35-39, 47-48. 
310  Kaya, Fahreddin er-Râzî’nin Mâtürîdîlerle Olan Tartışmaları ve Eleştirisi, 87. 
311  Aruçi, “Nûreddin es-Sâbûnî”, 35/361; Topaloğlu, “Sâbûnî: Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, Mâtüridiyye 

Akaidi, 20-22; Biçer, “Sâbûnî Hayatı ve Eserleri”, 12. 



52 
 

tanımlamalarıyla tezat oluşturmakta ve kelâmın yapıcı mahiyetine uymamaktadır.312 

Öte yandan Sâbûnî’nin Râzî ile tartıştığı zaman ömrünün son yılı ya da son birkaç 

yılında olduğunu ifade etmeliyiz. Zira Râzî’nin seyahatlerinden önemli bir durağı olan 

Buhara’ya 580/1184 yılında çıktığını söylemek mümkündür.313 

Sâbûnî’nin yaşadığı dönemin Gazzâlî’nin düşünce sisteminin etkin olduğu bir 

zaman dilimi olduğunu yukarıda ifade etmiştik. Gazzâlî, Eş’arî kelâmcısı olarak devlet 

desteği ile dönemin en büyük tehlikesi olan İsmailîliğe 314  karşı Abbasî halifesi 

Mustazhir’in emriyle Fedâihu’l-Bâtıniyye isimli eserini kaleme almıştı.315 Bu eseri 

kaleme almadan önce İsmailîlikle mücadele edebilmek adına mantık ve felsefenin 

önemli olduğunu gördü. Onun bu kanaati, 5./11.- 6./12. yüzyıllarda mantık ilmine 

yönelimin başladığı ve Eş’arî kelâmcıları tarafından felsefi konuların daha fazla 

değerlendirildiği bir aşamayı başlattı. Eş’arî kelâmcıların mantık ve felsefe ilminde 

derinleşmeleri, kelâm ilminde cedel yöntemini iyi kullanmalarını sağlamakla beraber 

Mâtürîdî kelâmcılara karşı bir avantaj sağladığı da açıktır. 

Sâbûnî’nin Hanefî-Mâtürîdî kelâmının dönemi itibarıyla en önemli temsilcisi 

olduğunu söylememiz mümkündür. Zira Râzî, Sâbûnî’nin yaşadığı bölgede ittifakla 

‘toplumun kelâmcısı ve usülcüsü’ olarak kabul edildiğini ve hac dönüşü minbere 

çıkarak insanlara bir hutbe irad ettiğini söylemektedir. Sâbûnî’nin işte bu hutbede sarf 

ettiği sözler sebebiyle aralarında bir münazara olduğunu beyan etmektedir. 316  Bu 

durum, Sâbûnî’nin yaşadığı Maveraünnehir bölgesinde önemli bir âlim olarak 

bilindiğini ve saygı duyulduğunu ortaya koymaktadır. Ayrıca Sâbûnî’nin Mâtürîdî 

mezhebi savunucusu olduğunu da ispat eder. Zira Râzî, Eş’arîliğin en önemli 

temsilcilerindendir. 

Sâbûnî’nin eserleri incelendiğinde onun Hanefî-Mâtürîdî kelâma bağlı olduğu 

ve kendisini Mâtürîdîliğe nispet ettiği görülmektedir. Sâbûnî bütün eserlerinde 

kendisini Mâtüridîliğin temsilcisi olarak görmekte ve bunu ifade etmektedir. Mâtürîdî 

ve Nesefî’nin görüşlerini genel anlamda benimseyip temellendirmiş ve mezhebin 

eserlerinin bilinir olmasına hizmet etmiştir. 317  Eş’arîliği yeri geldiğinde 

eleştirmiştir. 318  Onun, Eş’arîleri en fazla eleştirdiği konu tekvin- mükevven 

meselesidir. Eş’arîlerin tekvin sıfatını ezelî kabul etmediğini ancak “ashabımız” dediği 

                                                           
 

312  Kaya, Fahreddin er-Râzî’nin Mâtürîdîlerle Tartışmaları, 89. 
313  Yıldırım, “Önsöz”, el-Münâzarât, 7-8. 
314  İsmailîlik ve Karmati düşünce hakkında bk. Avcu, Karmatiliğin Doğuşu ve Gelişim Süreci, 153-

180. 
315  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Bâtıniliğin İçyüzü çev. Avni İlhan (Ankara: TDV 

Yayınları,1993), 2. 
316  Râzî, Münâzarât, 29. 
317  Aruçi, “Nûreddin es-Sâbûnî”, 361. 
318  Biçer, “Sâbûnî Hayatı ve Eserleri”, 13. 



53 
 

Mâtürîdîlerin tekvini ezelî sıfat olarak gördüğünü belirtmiş, her iki tarafın delillerini 

sıralamış ve sonuç itibarıyla Eş’arîlerin yanlış düşündüklerini beyan etmiştir.319  

Mâtürîdîlik adı yerine Ehl-i Sünnet ve’l-cemaat isimlendirmesini 

kullanmaktadır.320 Kendisinden sonra gelen âlimlerin bazı konularda onun görüşlerine 

müracaat etmesi, kelâmdaki konumunu tespit etme bağlamında kayda değerdir.321 

Eserlerinde kullandığı “Ehl-i sünnet”,322 “Ehl-i sünnet ve’l-cemaat”,323 kavramları ile 

hem bağlı bulunduğu kelâmî anlayışı açıkça ifade etmekte, hem de söz konusu 

kavramların yaşadığı dönem itibarıyla çerçevesi tamamlanmış ve bilinen kavramlar 

olduğunu ortaya koymaktadır. Ehl-i Sünnet’i, Ehl-i Beyt olarak görmesi ve Hz. 

Peygamber’in iki emanetinden biri olarak görmesi ayrıca önemlidir. Ona göre miras 

neseple olmaz ve her asırda insanlara örnek olan Ehl-i Sünnet taraftarları 

peygamberimizin asıl varisleridir.324 

Sâbûnî’nin kelâmi konularda görüşlerini açıklarken kaynak olarak gösterdiği 

âlimlerin tamamı Hanefî-Mâtürîdî gelenekten gelen kimselerdir. Ebû Bekr Ahmed b. 

İshâk el-Cûzcânî, (öl. 3/9. yüzyıl) 325  Ebû’l-Huseyn Yahyâ el-Beşagarî 326  Ebü’l-

Hasen Alî b. Saîd er-Rüstüğfanî (öl. 345/956), 327  Ebû’n-Nuîn en-Nesefî, (öl. 

508/1115),328 Cemaleddin Rigazemûnî (Kadı Cemal) (öl. 493/1100),329 Fakih Ebü’l-

Hasan330 bunlar arasında sayılabilir.  

Sâbûnî’nin itikadi görüşlerinin temelinde Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışının 

olduğunu ifade etmiştik. Ancak onun melek anlayışında farklı bir kanaate sahip 

olduğunu araştırmamız esnasında tespit ettik. Ona göre şeytanlardan birinin Müslüman 

olması nasıl mümkün ise331 meleklerden birinin de şeytana dönüşmesi mümkündür.332 

                                                           
 

319  Sâbûnî, el-Kifâye, 135-148. 
320  Sâbûnî, el-Münteḳā, 162, 163, 177, 198, 219, 273, 
321  bk. Teftazânî, Şerhu’l-akaid, 45, 74, 141; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 156, 157, 349. 
322  Sâbûnî, el-Münteḳā, 50, 111, 134, 212. 
323  Sâbûnî, el-Münteḳā, 198, 273. 
324  Sâbûnî, el-Münteḳā, 212. 
325  Sâbûnî, el-Münteḳā, 114, 246. 
326  Sâbûnî, el-Münteḳā, 16, 17, 22, 28, 29, 44, 110, 111. 
327  Sâbûnî, el-Münteḳā, 47, 67, 79, 96, 111, 228. 
328  Sâbûnî, el-Münteḳā, 11, 14, 30. 
329  Sâbûnî, el-Münteḳā, 127. 
330  Sâbûnî’nin Fakih Ebû’l-Hasan diye isimlendirdiği kişinin kim olabileceğini dair yaptığımız 

araştırmada iki isim ön plana çıkmaktadır. Birincisi 582 vefat tarihli Semerkand ulemasından ve 

hatiplerinden olan, “Ebû’l-Fazl es-Semerkandî el-Mansûrî” ismiyle tanınan Hanefî fakihi olabilir. 

bk. Zehebî, Tarihu’l-İslam, 12/754. Diğeri ise Ebü’l-Hasan, Semerkant Kadısı Ebü’l-Hasan Ali b. 

Hasan el-Mâtürîdî (ö. 511/1117) olabilir. O, Mâtürîdî’nin kız tarafından torunudur. bk. Özen, 

“Mâtürîdî”, 28/146.  
331  Rivayete göre peygamberimiz takip eden şeytan Allah’ın yardımı ile Müslüman olmuştur. bk. 

Müslim, Sıfatu’l-münâfikîn, 69; Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed 

b. Hanbel, el-Müsned nşr. Ebû Hâcir Muhammed Saîd Besyûnî (Beyrut: y.y., 1405/1985) 1/385; 

Dârimî, “Rikâk”, 25. 
332  Sâbûnî, el-Münteḳā, 243. 



54 
 

Onun bu kanaati ile meleklerin günaha düşebileceğini iddia ettiği anlaşılmaktadır. 

Ancak bu kanaate nereden vardığını anlamak zordur. 

Sâbûnî’nin asrı, tasavvuf anlayışının güçlendiği bir dönemdir ki Abdülkâdir el-

Geylânî (öl. 561/1166), Ahmed er-Rıfâî (öl. 578/1182) ve Ahmed Yesevî’nin (öl. 

562/1166) yaşadığı ve tarikatlarının kurumsallaşmaya başladığı bir zamana denk gelir. 

Ayrıca tasavvufi düşüncenin yansımaları felsefi ve kelâmî gelenek içinde bu dönemde 

görülmeye başlanmıştır. Gazzâlî’nin takriben (485/1093) yılından itibaren tasavvufa 

meyletmesi ve gerçek bilgiye keşif yoluyla ulaşılacağını savunan Şehâbeddin es-

Sühreverdî’nin (öl. 587/1191) öncülüğünde İşrakîliğin ortaya çıkması bu kapsamda 

değerlendirilebilir.333 

Sâbûnî’nin tasavvufi düşünceye eğilimli olduğu söylenebilir. Onun eserlerinde 

kullandığı üslup, delillendirme ve örneklendirmelerinde bunu görmek mümkündür. 

Keşf,334 ilhâm, 335 sır,336 halvet ehli,337 vird,338 kerâmet339 ve mihne340 gibi tasavvufi 

mefhumları sık sık kullanmaktadır. Sâbûnî’nin en sık kullandığı tasavvufî 

kavramlardan biri olan keşf mefhumu ile neyi kastettiğini açıklama gereği duymaz. 

Dönemin ilmî atmosferi itibarıyla ve hitap ettiği kitle açısından böyle bir ihtiyaç 

olmaması sebebiyle olsa gerek keşf kavramını yalın olarak kullanır. Bu kavram ile 

kastının ne olduğunu anlama noktasında elde ettiğimiz tek ipucu Hz. Süleyman’ın 

atlarla meşgul olup ikindi namazını kaçırdığı iddiası üzerine yaptığı şu açıklamadır: 

“Hz. Süleyman’ın bir tefekkür, ibret bakışı vardır. Burada latif olan sanata bakmış ve 

bir keşf elde etmiştir. Böylece dünyayı hissetmez oldu. Doğal olarak Güneş’in batışını 

fark etmedi.”341 Aynı konunun açıklaması mahiyetinde keşf kavramı yerine ‘cezbe’ 

kavramını kullanmakta ve şunu söylemektedir: “Allah’ın sırrında cezbe hâlinde yok 

oldu. Yeniden bu âleme döndüğünde yaptığı taksiratı anladı.”342 

Sâbûnî’nin çok sık kullandığı “sır” kavramı ile neyi kastettiğini anlamak 

güçtür. Zira tatmin edici bir açıklaması yoktur. Sadece bir yerde şu ifadelere yer verir: 

“Sırrın nasibi ise Allah Teâlâ ile beraber sükûna ermek ve Allah’ın dışındaki her şeye 

itimat etmeyi bırakmaktır.”343 

                                                           
 

333  Demir, Saffâr’ın Kelâm Yöntemi, 21. 
334  Keşf kavramı ile ilgili kullanımları için bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 52, 56, 62, 64, 80, 136, 140, 148, 

149, 168. 
335  Sâbûnî, el-Münteḳā, 64, 105, 
336  bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 52, 60, 68, 92, 97, 101, 104, 131, 167. 193, 194, 205, 206, 212, 220, 265. 
337  Sâbûnî, el-Münteḳā, 174. 
338  Sâbûnî, el-Münteḳā, 149, 181. 
339  Sâbûnî’ye göre kerâmet haktır. bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 56, 69, 162, 182, 188. 
340  Sâbûnî, el-Münteḳā, 73, 75, 78, 80, 175. 
341  Sâbûnî, el-Müntekâ 148. 
342  Sâbûnî, el-Müntekâ 149. 
343  Sâbûnî, el-Müntekâ 167. 



55 
 

Dünyaya bakış noktasında onun “Dünya dâr-ı temeyyyüz değil; dâr-ı sabır ve 

şükür yeridir.” sözü,344 tasavvufi kimliği hususunda önemli ipucu vermektedir. Yine 

onun kader konusu gibi oldukça tartışmalı bir konu hakkında “kaderin sırrını bulmak 

için kader konusunda araştırma ve tefekkür yapılmasına izin verilmediğine işaret 

vardır.” demesini345 , tasavvufi bakışının bir tezahürü olarak görmek mümkündür. 

Onun tasavvufî kimliği hususunda en çarpıcı örnek ise Hz. Süleyman’ın atlarla meşgul 

olup ikindi namazını kaçırdığı iddiası üzerine yaptığı açıklamalardır. Ona göre Hz. 

Süleyman bir tefekkür ve ibret hâli içinde keşf elde etmiştir ve doğal olarak dünyayı 

hissetmemiştir. Namazı vaktinde eda edememesi keşf hâlinin bir neticesidir ve 

problem değildir. Zira vaktin muhafazası ve namazın edası farz olsa da keşf 

makamının altındadır.346 Buna benzer bir ifadesi de şu şekildedir: “Allah’ın celalini 

keşfetmek ve tefekkür etmek, namazın zahirine riayet etmekten daha yücedir.” 347 

Onun bu sözleri peygamberlerin ismet sıfatına dair genel anlayışına ters olmanın 

yanında itikadi açıdan problemlidir. Nitekim o, aynı ifadelerin hemen ardından, 

“peygamberler yaptıkları her fiili vahiy ile yaparlar” demektedir. Dolayısıyla söz 

konusu ifadeler üzerinden kesin yargıya varmayı ilmî açıdan sakıncalı görüyoruz. 

Daha derinlikli araştırmalara ihtiyaç vardır. 

Öte yandan onun peygamberlerin ismet sıfatı başta olmak üzere nübüvvet 

meselesinde görüşlerine başvurduğu kimseler arasında mutasavvıfların olması ve 

onların görüşlerini delil olarak kullanması, tasavvufa ve tasavvufî anlayışa uzak 

olmadığını ortaya koymaktadır. Sâbûnî’nin görüşlerine müracaat ettiği ve referans 

gösterdiği muhaddis ve mütekellimlerin yanında mutasavvıflar da vardır. Onun 

aktarım yaptığı âlimler şunlardır: Hakîm et-Tirmizî 348 , Ebü’l-Kāsım İshâk b. 

Muhammed b. İsmâîl el-Kādî el-Hakîm es-Semerkandî (öl. 342/953),349 Ebû Abdillâh 

Mutarrif b. Abdillâh b. eş-Şıhhîr el-Haraşî el-Âmirî el-Basrî (öl. 95/713-14 ),350 Ebû 

Ali el-Cüzcânî (öl. 3/9. Yüzyıl),351 Ebû Süleymân Abdurrahmân b. Ahmed b. Atıyye 

ed-Dârânî (öl. 215/830), 352  Ebû Hamza Horasânî (öl. 290/903), 353  Ebü’l-Hüseyn 

Ahmed b. Muhammed el-Bağdâdî en-Nûrî (öl. 295/908),354 Cüneyd-i Bağdâdî (öl. 

297/909) ve Ebû Ali er-Ruzbârî (öl. 322/935).355  

                                                           
 

344  Sâbûnî, el-Müntekâ, 97. 
345  Sâbûnî, el-Münteḳā,101. 
346  Sâbûnî, el-Münteḳā, 148. 
347  Sâbûnî, el-Münteḳā, 149. 
348  Sâbûnî, el-Münteḳā, 45. 
349  bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 62, 67, 96, 174, 230. 
350  Sâbûnî, el-Münteḳā, 101. 
351  Sâbûnî, el-Münteḳā, 246. 
352  Sâbûnî, el-Münteḳā, 270. 
353  Sâbûnî, el-Münteḳā, 173. Ebû Hamza Horasânî’nin birçok tasavvuf eserinde adı zikredilmesine 

rağmen https://islamansiklopedisi.org.tr/ geçmemesini bir eksiklik olarak değerlendirmekteyiz. 
354  Sâbûnî, el-Münteḳā, 175. 
355  Sâbûnî, el-Münteḳā, 270. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/


56 
 

Sâbûnî’nin, kelâmî meselelerde takipçisi olduğu Mâtürîdî’nin gereksiz 

tartışmalardan kaçınma eğilimini kısmen devam ettirdiğini görmekteyiz. Örneğin Hz. 

Mûsâ’nın Allah’ı görme isteğinin ardından dağın parçalanması hadisesini 

değerlendirirken şu ifadelere yer verir: “Dağın yok olmasının keyfiyetinde ihtilaf 

edilmiştir. Bazıları dört parçaya ayrıldı, her parçası bir bölgeye (iklim) ayrıldı dedi. 

Bazıları, yeryüzünün altında erimiştir ve bundan sonra istikrar kalmamıştır dedi. 

Bazıları ise “havada zerreler oldu” dedi. Bunun keyfiyetini bilmeye ihtiyaç yoktur.”356 

 Ancak ‘üstadımız’ diye nitelendirdiği Mâtürîdî’nin tartışmayı gereksiz 

gördüğü bazı hususlarda kendisinin açıklama getirme çabasında olduğunu da 

görmekteyiz. Bu durumun, üzerinde etkilerini bariz bir şekilde gördüğümüz tasavvufi 

bakışın bir tezahürü olduğunu ifade edebiliriz. Hz. Mûsâ’nın, otuz gece Tûr dağında 

kalması ve buna on gece daha ilave edilmesini357 değerlendiren Sâbûnî, bunun akıl ile 

idrak edilemeyeceğini söylemektedir. Ama bunun hikmeti ne olabilir sorusunu 

sormakta ve birtakım açıklamalar getirmektedir. Ona göre otuz gece edası kolaydır. 

Daha sonra Allah’ın ilminde olana tamamlamak için on gün daha ilave edildi. Ya da 

aslında otuz gece asıldır. On gece eklenmesinin sebebi otuz gecenin noksanlarını 

tamamlamak içindir. Aynı şey sehiv secdesinde vardır. Namazı tamamlamak için 

secde yapılır. 358  Sâbûnî’nin on gece ilave edilmesinin hikmetini ‘eksiklerin 

tamamlanması’ olarak görmesi peygamberlerin eksik veya kusurlu işler yaptığı 

izlenimi vermektedir. Ayrıca bu konuda Mâtürîdî’den ayrılmaktadır. Mâtürîdî otuz 

gün ve on gün ifadelerini; “Otuz gece bir emir içindi, on gece ise bir başka emir içindi. 

Farklı iki emir için olduğundan Cenâb-ı Hak ayrı ayrı ifade etti. İkincisi, bu beyan iki 

ayrı vakitteydi. Biri bir vakitte diğeri başka bir vakitteydi. Kıssa bir, sözleşme de 

birdir.”359 şeklinde tevil etmektedir. 

 İmamların Kureyş’ten olması meselesinde, Ehl-i Sünnet’in böyle bir şartı 

gerekli görmediğini ifade eden Sâbûnî, bu görüşüne delil olarak Mâtürîdî’nin kanaatini 

delil getirir. İmamların Kureyş’ten olmasını şart koşanların “efdali varken mefdulün 

imameti geçerli değildir” prensibine dayandıklarını dile getirmekte ve Eş’arî’nin de bu 

kanaate meylettiğini belirtmektedir.360  

Sâbûnî, muhkem âyetler ve mütevâtir hadisleri itikadi konularda delil olarak 

görme noktasında mensubu olduğu Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışını aynen devam 

ettirmektedir. O, Mâtürîdî’nin kıssalarda yalnızca âyetleri ve mütevâtir haberleri 

kullandığını, ahad haberlerin kesin bilgi oluşturmadığı kanaatinde olduğunu 

                                                           
 

356  Sâbûnî, el-Münteḳā, 114; Benzer yaklaşımlar için bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 118, 
357  “Mûsâ ile otuz gece (için) sözleştik ve buna on gece daha ekledik; böylece rabbinin tayin ettiği vakit 

kırk geceyi buldu.” el-A’râf 7/142. 
358  Sâbûnî, el-Münteḳā, 107. 
359  Mâtürîdî, Te’vilât, 6/56. 
360  Sâbûnî, el-Kifâye, 216. 



57 
 

söylemektedir. 361 Ancak onun, Mâtürîdî’nin itikadi konularda ahad hadislere 

yaklaşımdan kısmen uzaklaştığını söylemek mümkündür.362  O, her ne kadar ahad 

haberler ile amel edilemeyeceğini ifade etse de ahad haberler tek bir kişiden gelen 

rivayetler olmakla beraber farklı kişilerden aynı manada rivayet edilmesi itibarıyla 

mütevâtir sayılması gerektiği kanaatindedir. Hz. Ali’nin cesareti, Hâtem-i Tâi’nin 

cömertliği, Enûşirvan’ın adaleti ve Ebû Hanîfe’nin ilmi363 konusundaki rivayetler her 

ne kadar ahad haber olsa da farklı kişilerden aynı manada rivayet içermesi itibarıyla 

tevatür derecesine ulaşmış haberlerdir. Dolayısıyla delil olarak kabul edilmesi 

gerekir.364 Aynı şekilde Hz. Peygamber’in mucizeleri ile ilgili rivayetler hususunda 

şunları söylemektedir: “Bu haberlerin çoğu ahad haberlerdir. Fakat bunların hepsi Hz. 

Muhammed’in elinde tabiat kanunlarının dışında mucizelerin gerçekleştiği konusunda 

ittifak etmektedir. İşte bu manada mucize mütevâtir hükmünde olur ve kesin bilgi ifade 

eder.”365 Onun bu sözleri ahad haberlerin ittifakla kabul edilmesi hâlinde kesin bilgi 

ifade edeceği kanaatine sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 

Sâbûnî mucize konusunda ahad haberi delil kabul ederken, peygamberlerin 

ismet sıfatına halel getirmesi muhtemel rivayetler konusunda tam tersi bir kanaati dile 

getirmektedir. Haber-i vahidin delil olamayacağına dair Mâtürîdî’den nakille şunları 

söylemektedir: “Kıssalardaki bir haber, haber-i vahid ise reddedilir. Haber-i vahid ile 

ameli konularda hüküm verilebilir. Kıssalarda amel yoktur. Şahitliğin iki kişi olması 

gerekir, kıssalarda bununla amel edilmez.” 366  Aynı şekilde Hz. Mûsâ’nın Tevrat 

levhalarını yere atmasının 367  ardından bir kısmının kırıldığı ve göğe uçup gittiği 

iddiasını ahad haber olması sebebiyle kabul etmez ve “Bunlara itibar edilmez çünkü 

bunlar ahad haberdir” 368  demektedir. Ona göre kıssalarda geçen haberlerin kabul 

edilebilmesi için mütevâtir olması şarttır.369 

Bu noktada Sâbûnî’nin eserlerinde kullandığı hadislere sıhhat açısından 

değinmekte yarar görüyoruz. Zira onun kullandığı hadislerin bir kısmının sıhhat 

açısından sıkıntılı olduğunu bir kısmının ise bugünkü kaynaklarda yer almadığını 

tespit ettik. Sâbûnî’nin hadis olarak aktardığı bazı sözlerin ise muhtemelen sufilere ait 

sözler olabileceğini de gördük. Sâbûnî’nin hadis olarak aktardığı “Allah Teâlâ ile 

                                                           
 

361  Sâbûnî, el-Münteḳā, 151; a. mlf., el-Kifâye, 190. 
362 Sâbûnî’de ahad haberin değeri, kullandığı ahad haberler ve kullanım gerekçeleri için bk. Ömer Faruk        

Erözdemir, “Kelam İlminde Ahad Haberin Değeri: Nureddin es-Sabuni Örneği” (İstanbul: Marmara                

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022), 41-103. 
363  Sâbûnî’nin burada özellikle Ebû Hanîfe’den örnek vermesi onun mensup olduğu kelâmî ekol 

konusunda da delil teşkil etmektedir. 
364  Sâbûnî, el-Kifâye, 198. 
365  Sâbûnî, el-Bidâye, 108. 
366  Sâbûnî, el-Münteḳā, 53. 
367  A’raf 7/150. 
368  Sâbûnî, el-Münteḳā, 118, 241, 
369  Sâbûnî, el-Münteḳā, 134. 



58 
 

benim aramda bir vakit vardır. O vakit yakın bir melek ya da nebî ve resul olsa da 

yaklaşamaz.” ifadelerinin, sufilere ait olabileceği değerlendirilmektedir.370  

Sıhhat bakımından sıkıntılı olduğunu gördüğümüz çok sayıda hadis 

bulunmaktadır. Burada her birini ifade etmemiz mümkün olmamakla birlikte birkaç 

örnek verip geri kalanların sayfa numarasını vermekle yetineceğiz. “Benim halifem 

Allah’tır.”, “Ben onlara şefaatçiyim. Allah Teâlâ bana verse de vermese de ben bunu 

isterim.” 371  ve “Hastanın uykusunun kaçması ve iniltisi cihattır.” 372  şeklinde Hz. 

Peygamber’e izafe edilen sözlerin hadis kitaplarında yer almadığı görülmektedir.373  

Sâbûnî’nin eserleri incelendiğinde itikadi görüşlerini ifade etmenin yanında, 

içinde yaşadığı dönemde tehlike olarak görülen din, inanç, mezhep ve ekoller ile de 

mücadele ettiği görülür. Onun peygamberlik meselesinde en çok eleştirdiği inanç 

Berâhime 374ve Haşviyye’dir.375  Sâbûnî, Haşviyye’nin zihniyetini şu şekilde tasvir 

etmektedir: “Kim Hz. Mûsâ’nın kötü sözlü, kızgın ve kaba olduğunu iddia ederse onlar 

Haşeviyye’dendir. Çünkü onlar peygamberlerin sıfatlarını bilmiyorlar. İman ile 

kızgınlığı, Allah’ın hukukunu ikame etmedeki sebat etme ile bıkkınlığı ve Allah’ın 

haklarını talep etmesi ile nefsin isteklerini ayırt edemiyorlar.” 376 Haşeviyye’nin 

peygamberlerin makamına layık olmayan yorumlarından bir kısmına377 zaman zaman 

yer vermektedir. Hatta onun nübüvvet meselesinde en sert ifadeleri Haşeviyye için 

kullandığını söylememiz mümkündür. Bu durum Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde 

Haşeviyye realitesini açıkça ortaya koymakta ve kelâmi tartışmaların merkezinde 

nübüvvet bahsinin yer aldığını göstermektedir. Sâbûnî ile çağdaş olan Fahreddin er-

Râzî’nin Peygamberlerin Masumiyeti isimli bir eser yazması bu tespitimizi teyit 

etmektedir. Râzî bu eserin yazılış amacı olarak şunları söylemektedir: “Bu risaleyi 

                                                           
 

370 bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 206. 10. Dipnot. 
371 Sâbûnî, el-Münteḳā, 61.z 
372 Sâbûnî, el-Münteḳā, 67. Diğer hadisler için bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 90, 107, 113, 114, 213. 
373 Sâbûnî, el-Münteḳā, 107. 
374  Sâbûnî, el-Kifâye, 49, 176, 180; a.mlf., el-Bidâye, 50, 99. 
375 Haşviyye ya da Haşeviyye’nin kimler olduğuna dair kesin bir tespit yapmak mümkün değildir. Zira 

hicri 2. yüzyıldan itibaren varlığı bilinen Haşviyye kavramı, kullanıldığı döneme ve çevreye göre 

farklılık arz etmektedir. bk. Metin Yurdagür, “Haşviyye”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997) 16/426-427. 
376  bk. Sâbûnî, el-Münteḳā 63, 85, 95, 134, 141, 188. a.mlf., el-Kifâye, 204-206; a. mlf., el-Bidâye, 29, 

111, 189. 
377  “Haşevîlerin Hz. Mûsâ için “Musa sabırsız idi ve ahlakı güzel değildi” demeleri fasiddir ve 

peygamberlerin hâlleri noktasında cehalettir. Bilakis o duasında kalbinde nur aydınlık/ferahlık talep 

etmektir. Hz. Musa’nın kalbinde zaten nur vardır, tıpkı diğer müminlerde olduğu gibi. Burada risalet 

makamını layıkıyla yerine getirmek için Allah’ın nurunu daha çok istedi. Bir Müslüman 

peygamberimiz Hz. Musa’ya nasıl sabırsız ve kötü ahlaklı diyebilir? Bunu nasıl caiz görebilir. O, 

imandan neşet eden güç sahibi idi. Bu güçlülük imandan kaynaklanır bu aynı zamanda kolaylık ve 

yumuşak huyluluktur. Hz. Musa onun kavmine yumuşak şekilde hitap etti. Ama sabırsızlık, kötü 

ahlaklı olmak ve bazı zamanlarda aşırı sertlik bazen de dalkavukluk hevadandır. Bunların her ikisi 

de iyi değildir.” Bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 95.  Diğer eleştirileri için bk. a.mlf., el-Münteḳā, 63, 85, 

134, 141. 



59 
 

Allah’ın resullerini savunmak, mahlûkatının, takva sahibi kullarının yanında yer almak 

ve Haşeviyye’nin onlara isnad ettiği günah, hata ve her türlü çirkin olayı kesin bir 

biçimde reddetmek için ortaya koyduk.”378 Haşeviyye’yi itikadi açıdan değerlendiren 

Râzî, “Onların söyledikleri tamamen yalandır, iftiradır. Onlar iftiraya doymayan 

oburlardır. Fasid heveslerinin sonu gelmez. İleri sürdükleri şüpheler, bu güçlü bileği 

bükülmez, sağlam ve kusursuz metoda karşı üstünlük sağlayamaz” 379  demektedir. 

Daha sonra sırasıyla peygamberlere isnat edilen günahları ele alan Râzî, neredeyse 

birebir olarak Sâbûnî’nin ismet sıfatı çerçevesinde ele aldığı konuları izah 

etmektedir. 380  Bu durum Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde nübüvvet meselesinin 

tartışıldığını ve özellikle ismet sıfatı bağlamında bir münazaranın devam ettiğini 

göstermektedir. 

Kelâmî anlamda en fazla eleştiri yönelttiği ekol ise Mu’tezile’dir.381  Hatta 

açıkça söylemese de bazı konularda Mu’tezile’yi küfre düşmekle itham ettiğini de 

görmekteyiz. 382  Bunun yanında Maniheizm (Manîler), 383  Mecûsîler (Zerâdüşt), 384 

Seneviyye, 385  Sümeniyye, 386  Haricîler, 387  İbâziyye, 388  İbahiyye, 389  Fadliyye, 390 

Kerrâmiyye, 391  Cehmiyye, 392  Bâtınîler, 393  Zahirîler, 394  Cebriyye, 395  Kaderiyye, 396 

                                                           
 

378  Fahreddin er-Râzî, Peygamberlerin Masumiyeti, çev. Hasan Fehmi Ulus (İstanbul: İlim Yayınları, 

1986), 17. 
379  Râzî, Peygamberlerin Masumiyeti, 17-18. 
380  bk. Râzî, Peygamberlerin Masumiyeti, 33-183. 
381  Sâbûnî, el-Kifâye, 46, 52, 53, 55, 56, 71, 74-77, 86-88, 99-102, 111, 113, 126, 128, 135-140, 147-

148, 151, 163, 168-170, 173, 179, 20, 205, 207-208, 214, 233, 240, 244, 246, 265, 276-280, 282, 

286-290, 297, 303-304, 314-317, 322, 325-326, 338, 343, 346-347, 357-359, 371-380; a.mlf., el-

Bidâye, 39, 51, 55-56, 59, 61-68, 70, 74-75, 79, 81-82, 87, 94-5, 111-115, 123-125, 129-130, 134, 

137, 140-141, 146-150,154, 159, 163, 165, 167, 172, 177-178, 182-185, 190-191, 194, 197-199, 

201-203, 205-206. a.mlf., el-Münteḳā, 38, 95, 99, 111, 112, 113, 152, 181, 
382  Sâbûnî’ye göre “Kim ahirette Allah'ın görülmesini inkâr ederse o zaman Hz. Musa’nın Rabbini 

tanımadığına inanmış olur. Kim böyle inanırsa kâfir olur.” Sâbûnî, el-Münteḳā, 110. 
383  Sâbûnî, el-Kifâye, 183, 
384  Sâbûnî, el-Kifâye, 61, 183, 257; a.mlf., el-Bidâye, 58, 196. 
385  Sâbûnî, el-Kifâye, 56, 61, 65, 107, 258, 265, 272; a.mlf., el-Bidâye, 56, 58, 201. 
386  Sâbûnî, el-Kifâye, 176; a.mlf., el-Bidâye, 99-100. 
387  Sâbûnî, el-Kifâye, 147, 184, 205, 207, 214, 320, 364; a.mlf., el-Bidâye, 87, 101 111, 115, 159, 167, 

187, 189, 191, 197. 
388  Sâbûnî, el-Kifâye, 185, 
389  Sâbûnî, el-Münteḳā, 209, 258. 
390  Sâbûnî, el-Kifâye, 205; a.mlf., el-Bidâye, 110, 112, 187. 
391  Sâbûnî, el-Kifâye, 72, 74, 77, 86-88, 102, 137, 140, 141, 168, 170, 172, 173, 175, 213, 244, 246, 

353, 357; a.mlf., el-Bidâye, 61-62, 67, 72, 76, 83, 94, 114, 124, 170, 195, 198. 
392  Sâbûnî, el-Kifâye, 102, 287; a.mlf., el-Bidâye, 70, 73, 178,184. 
393  Sâbûnî, el-Kifâye, 86-87, 89, 110, 185, 216-217, 380; el-Münteḳā, 95. 
394  Sâbûnî, el-Münteḳā, 80, 245. 
395  Sâbûnî, el-Kifâye, 147, 155, 156, 164; a.mlf., el-Bidâye, 123-125, 184-185, 199. 
396  Sâbûnî, el-Kifâye, 257, 259, 260, 295, 353; a.mlf., el-Bidâye, 123-124, 129, 134, 140, 170, 194, 198-

199. 



60 
 

Dehriyye, 397  Rafizîler, 398  Müşebbihe, 399  Neccâriyye, 400  Sofistler 401  Filozoflar, 402 

Tabiatçılar403 gibi din, inanç ve mezheplere de eleştiriler yöneltmektedir. Öte yandan 

Hıristiyanlar404 ve Yahudilere405 de inançları noktasında yeri geldiğinde değinmekte 

ve eleştirmektedir  

                                                           
 

397  Sâbûnî, el-Kifâye, 56, 59, 61, 110, 265, 303, 374; a.mlf., el-Bidâye, 56, 130, 177, 185. 
398  Sâbûnî, el-Kifâye, 49, 71, 147, 212, 214, 216, 217, 219, 220, 232, 233, 346; a.mlf., el-Bidâye, 50, 

61, 87, 114, 115, 167, 187, 200. 
399  Sâbûnî, el-Kifâye, 49, 72, 74, 77, 83, 87-88, 106, 109, 346. 
400  Sâbûnî, el-Kifâye, 74-76, 135, 147, 168, 171. 
401  Sâbûnî, el-Kifâye, 126, 243, 258; a.mlf., el-Bidâye, 50, 124, 202. 
402  Sâbûnî, el-Kifâye, 53, 59, 76, 87, 89, 110, 135, 168, 303, 374, 380. 
403  Sâbûnî, el-Kifâye, 62, 68; a.mlf., el-Bidâye, 58, 60. 
404 Sâbûnî, el-Bidâye, 28, 58-59, 109, 173, 186, 189, 199; a.mlf., el-Kifâye, 41, 61, 66, 190, 197. 
405  Sâbûnî, el-Kifâye, 41, 69, 190, 197; a.mlf., el-Bidâye, 61, 108, 206. 



61 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’YE GÖRE 

PEYGAMBERLİK 

Bir dine veya bir inanca bağlanmak insanlık tarihi kadar eskidir. Tarihin hiçbir 

döneminde topyekûn dinsiz bir toplumun varlığına dair kayıt yoktur.1 Aksine insanlık 

tarihinin aynı zamanda bir dinler tarihi olduğu açıktır. İslam inancına göre Hz. Âdem 

ilk insan ve ilk peygamberdir. 2  Dolayısıyla insanlık tarihinin aynı zamanda 

peygamberler tarihi olduğunu söylemek mümkündür. Hz. Âdem’in yaratılan ilk insan 

olmasının yanında ilk peygamber de olması, insanların dine olan ihtiyaçlarını ifade 

etmenin yanında peygamberlik müessesesinin ve peygamberliğin önemini de ortaya 

koyar. Öte yandan dinin inanç ve ibadet esasları ile muamelât ve ukûbât türü 

kaidelerinin açıklanması ve sınırlarının tespit edilmesi gibi hususlar peygamberlik 

müessesesi ile gerçekleşmektedir. 

Hz. Âdem ile başlayan nübüvvet zinciri, son peygamber (hâtemü’l-enbiyâ) Hz. 

Muhammed ile sona ermiştir. Kur’an-ı Kerim’de bu husus “Muhammed, … o, Allah’ın 

Resulü ve nebîlerin sonuncusudur.” 3  âyetiyle ifade edilir. Bu âyet peygamberlik 

müessesesinin Hz. Muhammed ile bittiğini açıkça ifade ediyor olsa da peygamberlik 

inancı etrafında çok sayıda tartışma ve farklı kanaatler tarihin birçok döneminde hep 

var olmuştur. 

Allah’ın irade ve kelâm sıfatlarının bir tecellisi olan nübüvvet, O’nun aynı 

zamanda kullarına yönelik lütuf, rahmet ve hikmetinin sonucudur. Zira insan kendisine 

verilen akıl nimeti sayesinde bilgi üretebilmekte ancak akıl gücü mutlak, mükemmel 

ve sınırsız değildir. İnsanın sınırlı bilgisiyle karşılaştığı her türlü probleme çözüm 

getirmesi ve olup bitenlere makul bir izah oluşturması mümkün değildir. Cenâb-ı 

Hakk’ın, insanların kendi türlerinden seçtiği elçiler vasıtasıyla âlim-cahil bütün 

insanları tatmin edecek bilgiler lütfetmesi hikmetinin bir sonucudur.4 

Bu itibarla nübüvvet inancı son din İslam’ın inanç esasları içinde önemli bir 

yer tutar. Peygamberliğin varlığı ve Allah’ın peygamber göndermesi hususunda kelâm 

                                                           
 

1  Hans Freyer, Din Sosyolojisi çev. Turgut Kalpsüz (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1964), 31; Osman Cilacı, Günümüz Dünya Dinleri (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2002), 24; Ahmet Kahraman, Mukayeseli Dinler Tarihi (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017), 14; Mircae Eliade, Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu çev. 

Mehmet Aydın (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2015), 6/1. 
2  Âl-i İmran 3/33-34; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/266. 
3  el-Ahzâb 33/40. 
4  Bekir Topaloğlu vd., İslam’da İman Esasları (Ankara: DİB Yayınları, 2017), 307. 



62 
 

ekolleri arasında herhangi bir ihtilaf yoktur. Allah’ın peygamberlere vahyettiği ve 

kitap inzal ettiği hususunda da herhangi tartışma söz konusu değildir. Buna karşın 

nübüvvet inancının detaylarına inildiğinde kelâm ekolleri arasında birtakım anlama ve 

izah farklılıkların olduğu görülmektedir.5  

Öte yandan nübüvvetle ilgili konular, kelâmî açıdan her dönemde güncelliğini 

koruyan bir tartışma alanıdır. 13./19. yüzyıldan itibaren dünyada yaygınlık kazanan ve 

ülkemizde de etkisi görülen pozitivizm ve mutlak rasyonalizmin etkisiyle, aklın her 

şeyin ölçüsü kabul edilmesi ve peygamberliğin hatta dinî hükümlerin artık geçersiz 

kaldığı inancı bir kısım çevrelerde hâlâ devam etmektedir. Bu durum geçmişte 

Sümeniyye ve Berâhime tarafından karşı çıkılan peygamberlik kurumuna bugün de 

karşı çıkanların olduğunu göstermektedir. 6  Dolayısıyla peygamberlik inancı 

etrafındaki çalışmalar, kadim meseleleri tartışmanın ürünü olmasının yanında son 

derece güncel bir araştırma alanıdır. 

Kelâm tarihi incelendiğinde nübüvvet meselesinin başlangıç döneminde 

önemli bir tartışma konusu olmadığı anlaşılır. Daha sonra meydana gelen birtakım iç 

ve dış âmillerin etkisi ile nübüvvet konusuna temas edildiği ve hatta kimi zaman en 

önemli tartışma konularından biri hâline geldiği görülür. Nübüvvet konusunun kelâmî 

mülahazalarda önemli yer tutmasının sebeplerini şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. Yahudi ve Hıristiyanlarla yapılan münakaşalar 

2. Şiilerin masum imam anlayışları başta olmak üzere nübüvvet inançları 

3. Mu’tezile’nin nübüvvet anlayışı 

4. Filozofların konuyla ilgili görüşleri 

5. Sümeniyye ve Berâhime’nin peygamberlik karşıtlığı.7 

Bu bölümde peygamberlikle ilgili temel kavramlar ve temel meseleler Mâtürîdî ve 

Sâbûnî’nin görüşleri çerçevesinde mukayese edilecektir. Ancak bunu yapmadan önce 

temel kavramlar ve meseleler İslam düşüncesinde önemli yere sahip kelâmî ekoller ve 

mütekellimler bazında kısaca değerlendirilecektir. 

  

                                                           
 

5  Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 74-75. 
6  Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 46. 
7  bk. Şerafettin Gölcük- Süleyman Toprak, Kelam (Konya: Tekin Kitabevi, 1998), 281. 



63 
 

1. PEYGAMBERLİKLE İLGİLİ TEMEL 

KAVRAMLAR 

İslam düşüncesinde nübüvvet inancı tartışmalarında meselenin “anlayış” ve 

“isimlendirme” boyutu vardır. Şöyle ki, nebî ve resul arasındaki fark ve 

peygamberlerin sıfatlarından ismet kavramı esasen bir isimlendirme farklılığının 

tezahürüdür. Bu bağlamda öncelikle nübüvvet inancı etrafında gündeme gelen 

kavramlar üzerinden mesele ele alınacaktır. 

1.1. Nebî ve Resul Kavramları 

Türkçede kullanılan peygamber kelimesi Farsça kökenli olup, Kur’an-ı 

Kerim’de nebî ve resul kavramları ile ifade edilir. Kur’an’da peygamberler için 

çoğunlukla nebî ve resul kavramları öne çıkmakla birlikte8 beşîr, nezîr,9 hâdî10, racül11 

ve abd sözcükleri de kullanılır. Abd kelimesi beşîr ve nezîr gibi sıfat olmayıp 

peygamberler için nebî ve resul kavramları gibi isim olarak kullanılmıştır.12 Kur’an’da 

bir kelimenin birden fazla manada kullanılması ya da birden fazla mananın aynı kelime 

ile ifade edilmesi olarak tanımlanan vücuh ve nezair, Kur’an’da sık karşılaşılan bir 

durumdur.13 

Aşağıda ayrıntılı olarak da belirtileceği üzere dil âlimlerinin bir kısmına göre 

“  kavramı, arı ve duru akılların kendisiyle tatmin olduğu bilgileri haber ”نبَِيّ 

verdiğinden bu adı almıştır. Bu kelimesinin aslı hemzeli olmakla beraber, hemzesi terk 

edilmiştir. Kimilerine göre ise nebî kelimesi “نَبوََة” “yücelik/yükseklik” kelimesinden 

türetilmiştir. Bir kimsenin peygamber olarak adlandırılmasının sebebi onun diğer 

insanlardan daha yüce bir makamda olmasındandır.14 Kelimenin nebe’ = نبأ aslından 

türetildiği kabul edildiğinde; “Allah’tan haber veren kişi” anlamına gelir. Nebî 

kelimesinin sözlü ve yazılı literatürde hemzesiz olarak kullanılması kelimenin bu 

                                                           
 

8  Bu kavramların etimolojik anlamları ve Kur’an-ı Kerim’de kullanımları için bk. Furat Akdemir, 

Fetânet Sıfatı Bağlamında Hz. Peygamber’in Örnekliği Meselesi (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 45-63. 
9  el-Bakara 2/213.  Diğer âyetler için bk. en-Nisâ 4/165; el-Mâide 5/ 19; el-En’âm 6/ 48; Hûd 11/1. 
10  er-Ra’d 13/7. 
11  Yûnus 10/2; el-İsrâ 17/47; el-Furkân 25/8; Sebe' 34/7, 43. 
12  Âyetler için bk. el-Kehf 18/1; el-Bakara 2/23; el-Enfâl 8/ 41; Meryem 19/2; el-Furkân 25/1; Sâd 

38/41; el-Kamer 54/9; el-Hadîd 57/9; el-Cin 72/19. Kur’an’da nebî ve resul kelimelerin kullanımları 

ile ilgili bk. İsa Yüceer, “Kur’an’da Nebî ve Resul Lafızları”, Kelam Araştırmaları Dergisi 5/1 

(2007), 65-86. 
13  Şevket Kotan, “Kur’an’ı Anlamada Usül Üzerine”, Milel ve Nihal 14/2 (2017), 197. 
14  İsfahânî, el-Müfredât, 62; Zebidî, Tâcü’l-arûs, 10/355; Muhammed b. Yâkup eş-Şirâzî Firuzabâdî, 

Kâmûsü’l-muhît (Beyrut: y.y., 1991), 4/57. 



64 
 

kökten türemediğine delil olmaz. Kullanılıştaki zorluktan mütevellit hemze (آ), ya (ي) 

harfine dönüşmüştür.15 

Nebî kavramını İbn Fûrek (öl. 406/1015), “Özel bir yöntemle Allah’tan 

kullarına haber getiren haberci” şeklinde tanımlar. 16 Zemahşerî’ye (öl. 538/1143) göre 

önemli mesajlar getiren (nebî) Yûşa gibi kendisine bir kitap verilmemiş olsa da 

Allah’tan haber veren kimsedir.17 Cürcânî bu kavramı, “Allah’ın kulları arasından 

seçerek bir kavme veya bütün insanlığa, tebliğ göreviyle gönderdiği kimselerdir.” 18 

şeklinde değerlendirmektedir. 

Râgıb el-İsfahânî’nin (öl. 5/11. yüzyılın ilk çeyreği) “nebî” kelimesinin köküne 

ilişkin değerlendirmeleri oldukça önemli dilbilimsel veriler sunmaktadır. O, nebî 

kelimesinden önce “نَبأ” kelimesinin anlamını vermekte ve “  kelimesi ile ”نَبِيّ 

aralarındaki bağı ortaya koymaktadır. Ona göre “نَبأ” kavramı, büyük fayda sağlayan 

kendisiyle ilim veya zannı galip oluşan haber demektir. Bu üç özelliği taşımayan 

habere “نبَأ” adı verilmez. “نبَأ” diye tanımlanan haberin özelliği, Allah’ın haber vermesi 

ve Hz. Peygamber’in haber vermesi gibi yalandan arınmış olmasıdır.19  

İsfahânî “نبَأ” kelimesinin “haber” ve “bilgi” anlamı taşıdığını ifade ettikten 

sonra kelimenin Kur’an’da kullanımlarına örnekler vermektedir. “Deki: Bu büyük bir 

haberdir. Siz ondan yüz çeviriyorsunuz.”20 âyetinde olduğu gibi Nebe 78/1-2, Hûd 

11/49, 100, Hucurât 49/6, Bakara 2/33, Yûsuf 12/37, Hicr 15/51, Tevbe 9/94, Enâm 

6/143 âyetlerinde de (نَبأ) kelimesi “haber” anlamındadır. Buradan hareketle nübüvvet 

kavramını şöyle tanımlamaktadır: “( ةنبُُّ وَّ ) Nübüvvet, Allah ile akıl sahibi kulları 

arasında elçilik yapmaktır. Böylece dünya ve ahirette herhangi bir mazeret ileri 

sürmeleri söz konusu olmayacaktır.”21  

İbn Manzûr’a (ö. 711/1311) göre nebî =  ّالنبي kelimesi  ّفعَيل veznindedir. Ya 

nebe’ = نبأ kökünden “haber veren” 22  anlamında ismi-i fail, ya da nebve = ُّالنَّبْوة 

kökünden “değeri yükseltilmiş” anlamında ism-i mef’ul olur.23 Birincisinde hemze, 

ikincisinde de vav harfi ya harfine dönüştürülmüştür.24 

                                                           
 

15  İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, 13/15; el-Îcî, el-Mevâkıf fî ilm-i kelam (Kahire: Mektebetü’l-Mütenebbî, 

ty.), 337; Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, 15/14. 
16  İbn Fûrek, Ebu Bekir Muhammed b. Hasan, el-Mücerred-ü Makalati’ş-Şeyh Ebi’i-Hasen el Eş’arî 

thk. Daniel Gimaret (Beyrut: Dârü'l-Meşrik, 1987), 174. 
17  Zemahşerî, el-Keşşâf ed. Murat Sülün, çev.  Muhammed Coşkun vd. (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018), 4/194. 
18  Cürcânî, et-Târifât, 239. 
19  İsfahânî, el- Müfredât, 1030. 
20   Sâd, 38/67-68. 
21  Isfahânî, el- Müfredât. 1031. 
22  bk. Âl-i İmrân 3/15. 
23  İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, 1/163; İsfahânî, el- Müfredât. 1032; Bağdâdî, Usuli’d-dîn, 154; Cürcânî, 

Şerhu’l-mevâkıf, 3/173; Teftezânî, Şerhu’l-Makāsıd, 5/5. 
24  İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh: Tâcü’l-luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, nşr. Ahmed Abdülgafûr                           

Attâr (Beyrut: Dârü’l-İlm, 1979), 6/2500. 



65 
 

Adudüddin el-Îcî (öl. 756/1355) nebî kelimesinin farklı köklerden türediği 

kanaatindedir. Ona göre “Allah’tan haber vermesi itibarıyla (نَبأ) "nebe" kelimesinden 

haber veren manasına gelebilir. Peygamberlerin hâlinin yüceliğinden dolayı yücelik 

anlamına gelen “(ة  nübüvve" türemiş olabileceği gibi Allah’a bir yol olmasından" (نبُوَُّ

ötürü yol anlamına gelen ( .nebî"den türemiş olabilir" (نبَِيّ 
25 Nebî kelimesi mübalağalı 

ism-i fail olarak kabul edildiğinde ‘haber getiren, elçi’ anlamına gelir. İsm-i mef’ûl 

olduğunda ise ‘kendisine haber verilen’ anlamına gelir. 26 

Mâtürîdî’ye göre nebî, soru sorulması ve bilgi talebi durumunda onlara 

birtakım hususları haber veren demektir. 27  Pezdevî’ye göre Allah’ın kendisine 

Cebrail’i göndermediği, müstakil bir şeriatı olmayan fakat Allah'ın insanları İslam’a 

davet için ilham verdiği ve bunu rüyada gösterdiği kimsedir. O kişinin nebî olduğunu 

Allah başka bir resulü ile insanlara haber verir.28 Nebî resul ayrımında Pezdevî bu 

açıklamaları ile meseleye farklı bir boyut katmaktadır. Zira ona göre nebi, Cebrail ile 

görüşmeyip nübüvvetine dair işareti rüyasında gören kimsedir. Rüyanın insanlar için 

geçerliliği ise başka bir resulün bildirmesi ile mümkün olacaktır. Onun bu 

değerlendirmesine Sâbûnî’de rastlamadık. Esasen Sâbûnî eserlerinde nebî ve resûl 

arasındaki fark başta olmak üzere nübüvvet meselesinde detaylı açıklamalar yapmakta 

ancak hatları kesin olarak çizilmiş bir nebî tanımı yapmamakta, nebî ve resul 

kavramlarına ilişkin etimolojik bilgiler vermemektedir. 

Türkçede kullandığımız Farsça kökenli peygamberlik 29  kelimesi, Kur’an-ı 

Kerim’de risâlet ve nübüvvet kavramları ile ifade edilir. Kur’an’da geçen “hikmet” ve 

“mülk” kelimeleri müfessirlerce nübüvvet olarak değerlendirilmiştir. 30  Nübüvvet, 

nebî kelimesinin mastarıdır. Köken itibarıyla haber vermek manasındaki ‘neb’, veya 

konum ve değeri yüksek olmak anlamındaki ‘nebve’ kökünden türemiş bir mastar isim 

olan nübüvvet, terim olarak dünya ve ahiret hayatlarıyla ilgili ihtiyaçların giderilmesi 

için Allah ile akıl sahibi insanlar arasında yapılan elçilik görevine denir. Böylece 

dünya ve ahirette herhangi bir mazeret ileri sürmeleri söz konusu olmayacaktır.31 Biraz 

                                                           
 

25  bk. Adudüddin el- Îcî, el-Mevâkıf fi ilm-i kelâm, 334. 
26  İsfahânî, el- Müfredât, 1032; Teftezânî, Şerhu’l-Mekâsıd 5/5; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/162; 

Cürcânî, Şerhu’l-mevakıf, 173. 
27  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/92. 
28  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 20; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 320. 
29  Peygamber kelimesi, Farsça ‘haber’ anlamına gelen “peyam” sözcüğüyle, ‘yük taşıyan, alan, getirip 

götüren’ anlamında “ber” sözcüğünün birleşmesi ile türetilmiş bir kelimedir. bk. İbrahim Olgun - 

Cemşit Drahşan, Farsça-Türkçe Sözlük (Ankara: Elhan Kitabevi, 1984), 42, 76; D. Mehmet Doğan, 

Büyük Türkçe Sözlük Ankara: 1981), 1236; Süleyman Uludağ, İslam’da İnanç Konuları ve İtikadi 

Mezhepler (İstanbul: Mârifet Yayınları, 1992), 85-186.  
30  Mukatil b. Süleyman, Tefsiru Mukâtil b. Süleyman thk. Abdullah Mahmud Şehata (Beyrut: Dar-u 

ihyau’t-turas, 2002), 1/380. 
31  İsfahânî, el- Müfredât, 1031; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 15/301-302; Ebu’l-Bekâ el-Kefevî, el- 

Külliyyat thk. Adnan Derviş- Muhammed Mısrî (Beyrut: Müessesetü’r-risale, 2011), 652; Âsım 

Efendi, Kâmûsu’l-muhît, 1/239. Muslihuddin Mustafa, Ahterî-i Kebîr nşr. Kırımlı Yusuf Ziya 

(Dersaadet: Matbaa-i Arif, 1322), 1065. 



66 
 

daha anlaşılır olması itibarıyla Ebû Nuaym’ın (öl. 430/1038) nübüvvet tanımını 

vermekte fayda görüyoruz. Ona göre nübüvvet, “Allah’ın dini ve dünyevi konulara 

dair buyruklarını haber vermek üzere seçtiği ve üstün ahlaki özelliklerle donattığı yüce 

ruhlu insanı, kendisiyle insanlar arasında elçilik yapmak üzere görevlendirmesidir.”32  

Kur’an-ı Kerim’de peygamberler için kullanılan kavramlardan biri de resuldür. 

Resul kavramı sözlükte yönlendirme, yöneltme ve gönderme anlamındaki irsal 

kelimesinden türetilmiştir. 33  Resûl kelimesinin mastarı irsâl (ارسال) sözcüğüdür. 

Ayrıca “fe’ul” vezninde mübalağa sigasındadır. Sözlükte, resul yüce bir görevle 

vazifelendirilen kişi anlamına gelir. Ayrıca elçi anlamında kullanılır ve gönderenin 

kendisine verdiği görevi teslim alarak yerine getirmekle görevli kişi demektir.34 Dinî 

bir terim olarak resûl, Allah’ın yarattıklarına emir ve yasaklarını iletmekle 

görevlendirdiği kişidir.35 

Kur’an-ı Kerim’de resul kelimesi hem peygamberler hem de melekler için 

kullanılır. “Allah meleklerden de resuller seçer, insanlardan da. Şüphesiz Allah 

hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir”36  âyetinde olduğu gibi meleklerin de elçilik 

vazifesi ifa etme anlamında resul olarak görevlendirildikleri anlaşılır. 37  Yine “O 

(Kur’an), şüphesiz değerli, güçlü ve arşın sahibi katında itibarlı, orada (meleklerce) 

itaat edilen, güvenilir bir elçinin (Cebrail’in) getirdiği sözdür”38 âyetinde doğrudan 

Cebrail resul kavramının bir karşılığı olarak kullanılır.39 

Resul ve risâlet kavramları esasen aynı anlamlara gelen farklı kalıplardaki 

kavramlardır. Kur’an-ı Kerim’de ‘resul’ kelimesi isimleşmiş sıfat olarak ‘risâlet’ ise 

mastar olarak geçmektedir. Dolayısıyla sözlük ve terim anlamları itibarıyla her ikisinin 

de birbirini kapsadığını görüyoruz. İlgili âyetlere bakıldığında ‘resul’ mutlak anlamda 

elçi, ‘risâlet’ ise elçilik anlamında kullanılmıştır.40 Kur’an’da “Ben bunlara bir hediye 

göndereceğim, sonra bakacağım elçiler ne ile dönecekler?” 41  âyetinde, mürsel 

kelimesi “elçi/elçilik” anlamında kullanılmıştır. 

Mâtürîdî’ye göre resul “İster sorsunlar ister sormasınlar ister dilesinler, isterse 

kaçınsınlar tebliğle görevlendirilmiş elçidir. Hz. Muhammed için bildirme ve tebliğ 

                                                           
 

32  Ebû Nuaym el-İsfahânî, Delâilü’n-nübüvve, 33-34. 
33  İbn Fûrek, el-Mücerred, 174. 
34  İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, 1/163. 
35  Cürcânî, Ta’rifât, 239. 
36  el-Hac 22/75. 
37  Diğer âyetler için bk. Hûd 11/77, 81; el-Ankebût 29/31; el-Mürselât 77/1; ez-Zuhruf 43/80. 
38  et-Tekvîr 81/19. 
39  Diğer âyetler için bk. bk. Âl-i İmrân 3/144; el-Mâide 5/32, 67; el-En’âm 6/48; en-Nahl 16/36; el-

İsrâ 17/15; el-Hac 22/52; el-Mü’minûn 23/51. 
40  Furat Akdemir, “Kur’an Bağlamında Peygamberlerin Sıfatları”, Düzce Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi 8/1 (2018), 55. 
41  en-Neml 27/35. 



67 
 

olmak üzere her iki durumda mevcuttu.”42  Sâbûnî’ye göre nebî ve resul arasında 

derece farkı vardır ve her nebî resul makamına ulaşamaz. Her iki mütekellimin 

görüşleri bir sonraki başlıkta detaylı olarak ele alınacaktır. 

Resul kelimesine birçok terim anlamı verilmiştir. Bunlarda küçük farklar 

olmakla birlikte ortak noktalarını dikkate aldığımızda şöyle bir tanım yapmak 

mümkündür: Dini tebliğ etmek üzere Allah tarafından seçilen, kendisine Cebrail’in 

aracılığıyla yeni bir şeriat vahyedilen ve getirdiği yeni şeriat ile kendisinden öncekileri 

nesh eden kişidir.43 

Resul kelimesinin mastarı olan risâlet kavramını ise şu şekilde tanımlamak 

mümkündür: Allah’ın kulları arasında seçtiği bir kulunu insanlara tebliğ ile 

vazifelendirip göndermesidir. Bir başka ifadeyle risâlet, Allah’tan aldığı mesajları 

insanlara tebliğ etmek üzere peygamberlik görevi anlamına gelir.44 Bu görevi yerine 

getiren kişiye ise resul denir.   

                                                           
 

42  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/92. 
43  Cürcânî, Ta’rifât, 110; Kadî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usuli’l-hamse, 567; Bağdâdî, Usuli’d-din, 154; 

İbn Hümâm, el-Müsâyere, 198. 
44  İsfahânî, el- Müfredât, 733; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 9/284. 



68 
 

1.2. Nebî ve Resul Arasındaki Fark 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberler için nebî ve resul kavramlarının ayrı ayrı 

kullanılması nebî ve resul arasında fark olup olmadığı sorusunu gündeme getirmiştir. 

Bu hususta, nebî ile resul arasında fark olmadığını iddia edenler olduğu gibi resulün 

nebiden kapsam ve derece itibarıyla daha üstün olduğunu savunanlar da olmuştur.  

Kur’an-ı Kerim’de adı geçen peygamberlerin bir kısmı için nebî, bir kısmı için 

resul kavramı kullanılırken bazıları için ise hem resul hem nebî kavramı 

kullanılmaktadır. Yalnızca nebî olarak isimlendirilen peygamberler Hz. Hûd, Hz. Lût, 

Hz. Sâlih, Hz. Şuayb, Hz. Yûnus iken 45  yalnızca resul kavramı kullanılan 

peygamberler Hz. İdris, Hz. İbrâhîm, Hz. Yahya, Hz. Yâkub ve Hz. İshak’tır.46 Hem 

resul hem de nebî olarak anılan peygamberler ise Hz. Nûh, Hz. İsmâil, Hz. Mûsâ, Hz. 

Hârûn, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed’dir.47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        Yalnızca nebî olarak          Hem nebî hem resul olarak  Yalnızca resul olarak 

      isimlendirilen peygamberler           isimlendirilen peygamberler  isimlendirilen peygamberler 

 

                                                           
 

45  Hz. İdris için bk. Meryem 19/56. Hz. İbrâhîm için bk. Meryem 19/41; el-Ahzâb 33/7. Hz. İshak için 

bk. Meryem 19/49; es-Sâffât 37/112. Hz. Yâkub için bk. Meryem 19/49. Hz. Yahya için bk. Â-li 

İmrân 3/39. 
46  Hz. Hûd için bk. el-A’râf 7/67; eş-Şuarâ 26/123, 125. Hz. Sâlih için bk. el-A’râf 7/75, 77; eş-Şuarâ 

26/141, 143; eş-Şems 91/13. Hz. Lût için bk. eş-Şuarâ 26/160, 162; es-Sâffât 37/133. Hz. Şuayb için 

bk. eş-Şuarâ 26/176-178. Hz. İlyas için bk. es-Sâffât 37/123. Hz. Yûnus için bk. es-Sâffât 37/139. 
47  Hz. Nûh için bk. el-A’râf 7/61; el-Furkân 25/37; Şuarâ 26/105, 107; el-Ahzâb 33/7. Hz. İsmâîl için 

bk. Meryem 19/54. Hz. Mûsâ için bk. el-A’râf 7/104; Meryem 19/51; el-Ahzâb33/7; ez-Zuhruf 

43/46; es-Saf 61/5; el-Müzzemmil 73/16. Hz. Hârûn için bk. Meryem 19/53; Tâhâ 20/47. Hz. İsâ 

için bk. Â-li İmrân 3/49; en-Nisâ 4/71; el-Mâide 5/75; Meryem 19/30; el-Ahzâb33/7; es-Saf 61/6. 

Hz. Muhammed için bk. el-Bakara 2/285; Â-li İmrân 3/68, 144; el-A’râf 7/157-158; el-Enfâl 8/64; 

el-Ahzâb33/7, 21, 40; el-Fetih 48/29. 

Hz. Hûd 

Hz. Lût 

Hz. Sâlih 

Hz. Şuayb 

Hz. Yûnus 

Hz. İdris 

Hz. İbrâhîm 

Hz. Yahya  

Hz. Yâkub 

Hz. İshak 

 

Hz. Nûh 

Hz. İsmâil 

Hz. Mûsâ 

 Hz. Hârûn  

Hz. Îsâ  

Hz. Muhammed 



69 
 

Kur’an-ı Kerim’de nebî ve resul kelimelerin geçtiği âyetlerden nebî ve resulün 

aynı anlama geldiğini çıkarmak mümkün olduğu gibi farklı anlamlara geldiğini 

çıkarmak da mümkündür. Örnek vermek gerekirse Mu’tezile’nin Hac sûresi 52. âyette 

geçen “Ne kadar resul ve nebî gönderdiysek…” ifadesinden hareketle nebî ve resulün 

yan yana gelmesi nedeniyle aynı anlama geldiğini iddia etmektedir. Ancak Ehl-i 

sünnet aynı âyetin nebî ve resulün farklı anlamlara geldiğini ispat ettiğini 

söylemektedir. Ancak ilgili âyetlerden yola çıkarak nebî ve resul arasında fark 

olduğuna dair delillendirmede bulunmak hem daha kolay hem de tevile kalkışmadan 

bu yönde değerlendirmek daha uygundur.48  

Mu’tezile başta olmak üzere bir kısım kelâmî ekollere göre nebî ve resul 

arasında fark yoktur. Ancak İbn Fûrek, Bağdâdî, Mâverdî, Pezdevî, Ömer en-Nesefî 

ve Cürcânî gibi ehl-i sünnet kelâmcılarına göre bu iki kavram arasında fark vardır. 

Resul kavramı nebî kavramına göre daha geniş anlama sahiptir. Bu anlam genişliğini 

ifade eden en önemli cümle de “Her resul nebidir; fakat her nebî resul değildir.” 

ifadesidir. 49  Son dönemde bu iki kanaate ilaveten üçüncü bir anlayışın da dile 

getirildiğini görmekteyiz. Bu görüşü savunanlara göre risâlet ve nübüvvet 

peygamberliğin iki farklı yönüne işaret etmektedir. Peygamberliğin Allah ile olan 

ilişki boyutuna “nübüvvet”, insanlarla olan ilişki boyutuna da “risâlet” denir.50 

 Mu’tezile’nin önde gelen âlimlerinden Kâdî Abdülcabbâr’a göre nebî ve 

resulün her ikisinin de vahiy alması dolayısıyla aralarında bir farktan söz edilemez. 

Ona göre nebî de resul de Allah’tan vahiy alır. Her ikisi de aldıkları vahyin yanında, 

insanların doğru yola ulaştırılması hususunda görevlidir ve aralarında bu noktada bir 

fark bulunmamaktadır. O, nebî ve resulün aynı olduğunu çok çarpıcı bir benzetme ile 

şöyle ifade eder: “Allah Teâlâ meyve olan hurma ile narı birbirinden ayırmıştır. Bu 

durum hurma ve narın meyve olmadığına delalet etmez. Buradaki durum da aynıdır.”51 

Nebî ve resul kelimelerinin Hz. Peygamber için kullanılıyor olmasının yanında, 

“Senden önce hiçbir nebî ve resul göndermedik ki, o bir şey arzu ettiği zaman şeytan 

onun arzusu içerisine mutlaka (onu dünya ile meşgul edecek bir düşünce) atmış 

olmasın. Fakat Allah, şeytanın attığını derhal iptal eder.” (el-Hac 22/52) âyetinde nebî 

ile resulün yan yana gelmesini de bu iki kavram arasında bir fark olmadığına delil 

saymaktadır. Yine Peygamber Efendimiz için kullanılan “hateme’n-nebiyyîn” ifadesi 

                                                           
 

48  Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 24. 
49  İbn Fûrek, el-Mücerred, 174; Abdülkâhir el-Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akaidi (Kitabu Usuli’d-din) çev. 

Ömer Aydın (İstanbul: İşaret Yayınları,2016), 188; Mâverdî, Âlâmü’n-Nübüvve (Beyrut, y.y., 1994), 

93; Pezdevî, Usulu’d-din, 320; Râzî, Tefsir-i Kebîr 28/190; Necmeddin Ömer en-Nesefî, et-Teysir 

fi’t-tefsir haz. Muhammed Coşkun (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

2019), 2/477; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015), 1/104. 
50  Sait Ramazan el-Bûtî, Kübra’l-Yakiniyyati’l-Kevniyye (Suriye: Dâru’l-Fikr, 1997), 173; 

Abdurrahman Aydın, “Fahreddin Râzi ile Elmalılı Tefsirleri Bağlamında Nebî, Resul ve Peygamber 

Kavramlarına Genel Bir Bakış”, Tokat İlmiyat Dergisi 3/1 (2015), 73.  
51  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, 2/428.  



70 
 

de nebî ve resul arasında fark olmadığına delil sayılmıştır. Eğer fark olsaydı “nebîlerin 

sonuncusu” ifadesi yerine “resullerin sonuncusu” ifadesi kullanılırdı. Mu’tezile’nin 

önemli simalarından Câhız’ın (öl. 255/869) nebî ve resul konusunda bağlı bulunduğu 

ekolden farklı düşündüğünü görüyoruz. Ona göre kendisine müstakil kitap verilen 

peygamberlere resul, verilmeyenlere ise nebî denir. Ancak Câhız bu kanaatini 

destekleyen delil ortaya koymaz. Edebiyatçı ve dilbilimci olması hasebiyle böyle bir 

ayrım yapmış olması muhtemeldir. Zira sözlüklerde nebî ve resul arasında ayrım 

bulunmaktadır.52 

Hanefî- Mâtürîdî kelâmcılarından Pezdevî’nin nebî ve resul ayırımını dikkate 

aldığını görüyoruz. Ona göre nebî Allah’ın Cebrail’i göndermeyip sadık rüya ile 

kendilerine ilhâm ettiği kimsedir. Nebîlerin müstakil bir şeriatı yoktur fakat insanlara 

davet ile görevlendirilmiştir.53 Pezdevî, nebî ve resulün Allah katındaki derecelerinin 

birbirinden farklı olduğunu, tıpkı insanların nebî ve resuller karşısında daha alt bir 

konumda olması gibi, nebîlerin de resuller karşısında Allah katında şeref ve itibar 

yönünden daha aşağı konumda olduğu kanaatindedir. Yine ona göre resul ve nebinin 

şeref ve itibarları vefatlarından sonra da devam edecektir. Bu vesile ile o, 

Mu’tezile’nin peygamberlerin gerçek itibarlarının ve sahip oldukları hükümlerin 

vefatlarından sonra devam etmeyeceği şeklindeki düşüncelerini reddeder.54  

Eş’arî kelâmcılarından Şehristânî nübüvvet, risâlet, resul ve nebî kavramlarının 

tahlillerine girmeksizin nübüvvet ve risâleti birlikte kullanır.55 Râzî, Hac Sûresinin 52. 

âyetini aslında nebî ve resul arasında ayrım olduğuna delil olacağını ifade etmektedir. 

Ona göre bu âyette nebî kelimesi önce gelmiş ve sonra gelen resul kelimesine 

atfedilmiştir. Dil kurallarına göre genel olan özel olana atfedilir. Bu durumda, nebî 

genel, resul ise özeldir ve aralarında fark vardır.56 Râzî’nin bugün kabul gören klasik 

nebî-resul ayrımını benimsediği onun bu kavramlara yüklediği anlamlardan da 

anlaşılmaktadır. Râzî’ye göre nebî, kendisinden önceki peygamberin şeriatını takip 

eden ve insanları söz konusu şeriata tabi olmaya çağıran kişidir.57 

Nebî ile resul arasında fark olduğunu ifade eden Mâtürîdî ve Eş’arî 

kelâmcıların yanında tasavvufi çevrelerin de benzer bir kanaate sahip olduklarını 

görüyoruz. Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye göre kendisine yeni bir şeriat verilen 

peygamberler resul; yeni bir şeriat verilmeyen peygamberler nebidir. Ancak 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin yeni bir şeriat verilip verilmeme şeklindeki tasnifinin 

                                                           
 

52  Mehmet Baktır, “Câhız’ın Nübüvvet Anlayışı”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 10/2 (2006), 260. 
53  Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 320. 
54  Pezdevî, Usulü’d-din, 130. Kemalledin İbn Hümâm, el-Müsâyere fi- ilm-i kelâm thk. Abdülmecid 

Elbân (Mısır: 1929), 187-188; Sâbûnî, el-Bidaye, 45. 
55   bk. Halil Öztürk, Şehristânî’nin Kelâmî Görüşleri (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 278. 
56  Fahreddin er-Râzî, Tefsir-i Kebîr (Mefatihu’l-gayb), 6/244. 
57   Fahreddin er-Râzî, Tefsir-i Kebîr, 28/190. 



71 
 

“tebliğ” ile özelleştirdiğini görüyoruz. Buna göre Allah’tan sadece kendisini bağlayan 

bir şeriat alan ve bu aldığı şeriatı tebliğ vazifesi olmayan peygamberler nebidir. 

Allah’tan aldığı şeriatı başkalarına tebliğ ile yükümlü kılınan peygamberler ise 

resuldür. Bu açıdan bakıldığında ilk resul Hz. Nûh’tur.58 

 Mâtürîdî’nin nebî ve resul arasındaki farka dair net bir kanaate sahip olduğunu 

görüyoruz. O, A’raf Sûresi’nin 157. âyetini tefsir ederken şu açıklamaları yapar: 

“Cenâb-ı Hak ‘o resulü, o nebîye’ anlamındaki beyanla onu resul ve nebî olarak 

isimlendirdi. Resul, risâleti tebliğ etmek üzere gönderilmiş ve her durumda bununla 

görevlendirilmiş kimsedir. Nebî, soru sorulması ve bilgi talebi durumunda onlara 

birtakım hususları haber veren demektir. Resul ister sorsunlar ister sormasınlar ister 

dilesinler, isterse kaçınsınlar tebliğle görevlendirilmiş elçidir. Hz. Muhammed için 

bildirme ve tebliğ olmak üzere her iki durumda mevcuttu.” 59  Mâtürîdî’nin bu 

açıklamalarından, onun resul ve nebî ayrımını, risâlet vazifesi çerçevesinde ele aldığını 

görüyoruz. Buna göre her halükârda risâleti tebliğ eden peygamberler resul iken, 

kendisine soru sorulunca bilgi vermek durumunda olan peygamberler ise nebidir. 

Mâtürîdî’nin ifadesiyle resul, “benzerinin meydana getirilmesi mümkün olmayan 

âyetlerin (mucizelerin) verildiği kimseler” iken; nebî, sözü edilen karşı durulmaz 

âyetlere (mucizelere) sahip olmayan sadece insanları Allah’ın dinine başka şeriata 

davet eden kimselere” denir.60 

Mâtürîdî, nebî ve resul kavramlarının farklı olduğunu Bakara sûresi 61. âyetin 

izahında çok net olarak vurgulamakta ve farklı bir izah geliştirmektedir. İlgili âyette 

İsrailoğullarının Allah’ın gazabına uğramalarına sebep olarak zikredilen “Allah’ın 

âyetlerini inkâr etmeleri ve peygamberleri haksız yere öldürmeleri” ifadelerini, 

“Şüphesiz ki bir resullerimize yardım edip zafer vereceğiz.” 61  âyetiyle birlikte 

değerlendirir. Bu bağlamda resullerin öldürülmediğini, İsrailoğullarının öldürdüğü 

peygamberlerin nebî olduklarını ifade eder.62 Yine ona göre nebîler müstakilen bir 

şeriata sahip değildir. Aksine kendilerinden önceki şeriatlara çağırırlardı, mucizeleri 

ise kendi dönemlerinde veya önceki zamanlarda yaşayan resullerin mucizelerinden 

ibaretti.63 

                                                           
 

58  Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin nebî ve resul arasındaki ayrımın benzerini resul kavramı içinde de 

yapmaktadır: “Ona göre tebliğ, resulün ayırt edici vasıflarından birisidir, fakat resulün, emrine itaat 

etmeyenler üzerinde bir otorite kurma yetkisi yoktur. Onun görevi sadece Allah’tan aldığı hükmü 

yasa yapmak veya O’nun tarafından kendisine özel olarak gönderilen şeyi şeriat edinmektir. Allah’ın 

resule, kendilerine gönderildiği kimseler üzerinde hükümranlık yetkisi vermesi onu halife yapması 

demektir. Yani bu durum da o, ‘resul halife’ olmuş olur. Fakat peygamber olarak gönderilen herkes 

hükmetme yetkisine sahip değildir.” Bu konuda detaylı bilgi için bk. Sancar, Kelam ve Tasavvufta 

Nübüvvet, 96-101. 
59  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/92. 
60  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/173. 
61  el-Mü’min, 40/51. 
62  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/172-173; Benzer açıklamalar için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/203, 4/108, 12/223. 
63  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/174. 



72 
 

Nebî ve resul arasındaki farka dair Mâtürîdî’nin bir başka izahı, Hz. Mûsâ için 

“O nebî ve resuldü” 64  âyetinin tevilinde yapmaktadır: “Bazıları resul ve nebî 

kelimeleri arasındaki farkı açıklarken resûl (yeni bir şeriatı) tebliğ ile görevli, nebî ise 

bir başka resulün tebliğ ettiği (şeriatı) bildirmekle görevli peygamber anlamına gelir 

demişlerdir. Bazıları ise resul kendisine vahiy ve kitap inen peygamber, nebî ise 

(kendine özel vahiy gelmeyen, bir başka resulün şeriatını) haber veren peygamberdir 

demişlerdir. Nebî kelimesi esasen her türlü hayır ve bereketten haber veren peygamber 

demektir. Bir peygambere “nebî” denmesinin sebebi, kendisinde (hayır ve bereket) 

özelliklerinin toplanmasından dolayıdır. Buna “sıddîk” kelimesi örnek verilebilir. Bir 

kimseye bu isim ancak bütün hayır ve bereket özelliklerinin kendisinde 

toplanmasından sonra verilebilir. Söz konusu özelliklerden birisi eksik olursa o kişiye 

“sıddîk” değil “sâdık” denilir. O eksik olan özellik de kendisinde toplanırsa kişi 

“sıddîk” olur. İşte “nebî” de böyledir. Kendisinde bütün hayır ve bereket özellikleri 

toplandığı için ona “nebî” denilmiştir.” 65  Bu durumda Mâtürîdî’ye göre nebî 

peygamberlerin sıfatı iken resul görevlerine ilişkin özel bir duruma karşılık 

gelmektedir. 

Mâtürîdî’nin yukarıda verdiğimiz açıklamalarından onun nebî ve resul arasında 

kesin bir ayırım yaptığını çıkarmak mümkündür. Onun “Bu durumda ilahi yardım 

(nusret) hem resuller hem de nebîler için söz konusu olup nebîlerin karşı durulmaz 

mucizelere sahip olup olmamaları konusunda da herhangi bir ispat yapmak mümkün 

değildir.” 66 ifadesi ile nebî ve resul arasında ayırım olmadığını iddia edenlerin de haklı 

olabileceğine dair bir izlenim vardır. Ancak kanaatimizce mezkûr ‘açık kapı bırakma’ 

üslubu, onun genel anlamda kelâmî bir metodu olup, ilmî tevazusunun ve hata ederek 

insanları yanlış yönlendirmekten korkmasının bir tezahürüdür. 

Nebî ve resul arasındaki ayrım konusunda Mâtürîdî ile benzer kanaatlere sahip 

olan Sâbûnî’ye göre nebî ve resul nübüvvetin iki farklı görev aşamasıdır. Onun bu 

husustaki en net görüşüne Hz. Mûsâ’nın, “Ey Mûsâ! Muhakkak ki ben yalnızca 

âlemlerin rabbi olan Allah’ım.”67 âyetini işitmesi hadisesinde görüyoruz. Ona göre 

Allah Teâlâ rububiyetinin ikramı olarak Hz. Mûsâ’ya kelamullah ile teklim etti. Hz. 

Mûsâ ile vasıtasız (Cebrail’in aracılığı olmadan) konuşması “vahy-i irsal” değil; 

“vahy-i nübüvvet” idi. Yani o henüz resul değil nebi idi. Onun risâleti “İkiniz beraber 

Firavun’a gidin, çünkü o sınırı çok aştı.”68 emri ile başlamıştır.69  

Sâbûnî, nebî ve resul arasında farka ilişkin somut bir örneklendirme 

yapmaktadır. Hz. Mûsâ ile yol arkadaşının kıssasında kıssasında, o kişinin (Hızır’ın) 

                                                           
 

64  Meryem 19/51. 
65  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/195. 
66  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/171. 
67  el-Kasas 28/30. 
68  Tâhâ 20/43. 
69  Sâbûnî, el-Münteḳā, 90. 



73 
 

nebî olduğunu kabul etmekte ardından onun için resul denebilir mi sorusunu sormakta 

ve cevaben şunları söylemektedir: “O, Hz. Mûsâ’nın vakıf olmadığı bir şeyi öğretiyor 

dolayısıyla nebidir; mürsel değildir. Cebrail’in yardımcıları nebîlere haber getirince 

Cebrail olmadıkları gibi o kul da mürsel olmaz.”70 Onun bu yaklaşımından Cebrail’in 

aracılığı ile vahiy alanların hüküm ve şeriat vaz edenlerin resuller olduğunu, böyle 

olmayanların nebî olduğunu ve resullerle aynı görevlerinin olmadığı anlaşılmaktadır. 

Nebî ve resulün farklı olduğu düşüncesini sürdüren Sâbûnî, Hz. Mûsâ ile Hz. 

İbrâhîm arasında bir kıyaslama yaparak farklı bir perspektif getirmektedir. O, Hz. 

Mûsâ’nın âsâsının yılana dönüşmesi mucizesinde korkması ile ateşe atılan Hz. 

İbrâhîm’in sükûnetini kıyaslamakta ve “Hz. İbrâhîm’in risâlet davasının sonunda 

(nihayetü’l-hâl) olmasına rağmen, Hz. Mûsâ ise nübüvvetin başlangıçta idi ve risâlete 

henüz ulaşmamıştı” demektedir.71 Yani o nebî idi ancak resul değildi. Yine ona göre 

Cenâb-ı Hakk’ın Hz. Mûsâ’ya, “Firavun’a git, çünkü o sınırı çok aştı.”72 buyurması, 

onun resul olarak görevlendirildiğinin delilidir.73 Dolayısıyla nebî ve resul arasında 

fark vardır. Nebîlikten sonra resullük görevi gelmektedir. 

Sâbûnî nebî ve resul arasında fark olduğunu ve bu farkın kendi ifadesiyle “Ehli 

Sünnet ve’l-cemaat” ekolünce kabul edildiğini belirtmektedir. Bu anlayışa göre 

peygamberimiz nebî olarak yaratılmış ve resullüğe hazırlanmıştır. Kırk yaşının 

başında resul olmuştur. Buna delil olarak ise “Hz. Âdem ruh ve ceset arasında iken 

ben nebî idim”74 hadisini getirmektedir. 

Sâbûnî benzer ifadeler ile nebî ve resul arasında fark olduğuna işaret 

etmektedir. O, nebî ve resul arasında Allah’ın katındaki konumları itibarıyla bir 

kıyaslama yapmakta ve “Resullerin en alt menzilesi nebîlerin menzilesinin en üst 

mertebesindedir” demektedir.75 Dolayısıyla nebî ve resul arasında her şeyden önce 

menzile (derece) itibarıyla fark vardır. Hiyerarşide önce nebîlik sonra resullük 

gelmektedir. Bu anlayışa göre tüm resuller önce nebî idiler. Nebilerin rüya ve ilham 

ile Allah’tan bilgi aldıkları daha sonra Cibril’in aracılığı ile vahiy almaya başladıkları 

yukarıdaki ifadelerinden de anlaşılmaktadır. Bu görüşleri, Hz. Muhammed’in önce 

sadık rüyalar ile vahiy alması daha sonra Cibril’den vahiy almaya başlaması ile de 

uyumlu ve tutarlıdır. 

Ancak onun nebî ve resul arasında ayrım olmadığı şeklinde anlaşılabilecek 

ifadeleri de vardır. Sâbûnî’nin, “Hz. Mûsâ nebî ve resuldür”76 ifadelerini, her resul 

nebidir, fakat her nebî resul değildir anlayışı ile değerlendirmenin daha isabetli olduğu 

                                                           
 

70  Sâbûnî, el-Münteḳā, 132-133. 
71  Sâbûnî, el-Münteḳā, 93. 
72  Tâhâ 20/24. 
73  Sâbûnî, el-Münteḳā, 94. 
74  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/59; Tirmizî, “Menâkıb”, 1. 
75  Sâbûnî, el-Münteḳā, 120. 
76  Sâbûnî, el-Münteḳā, 110. 



74 
 

kanaatindeyiz. Bu durumu ilkesele olarak “her resul önce nebiydi” şeklinde de ifade 

edebiliriz. 

Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî’ye göre nebî ve resul arasında fark vardır. 

Mâtürîdî’ye göre nebî kendisine sorulduğunda tebliğ ile yükümlü iken resul, kendisine 

sorulsun ya da sorulmasın tebliğ ile vazifelendirilmiş elçilere denir. Ona göre A’raf 

sûresi 157 ile Bakara sûresi 61. âyetleri nebî ve resul arasındaki farka dair delillerdir. 

Aklî delil olarak ise “sıddîk” ve “sâdık” isimlendirmeleri arasındaki farkı öne sürmekte 

ve bir kimseye sıddîk ismi bütün hayır ve bereket özelliklerinin kendisinde 

toplanmasından sonra verilebileceğini ifade etmektedir. Sâbûnî’ye göre nebî ve resul 

arasında derece farkı vardır ve her nebî resul makamına ulaşamaz. Bu noktada naklî 

delil olarak Kasas sûresi 30 ve Tâhâ sûresi 43. âyetlerini delil getirmektedir.  

  



75 
 

1.3. Vahiy ve İlhâm Kavramları 

Nübüvvet bahsinde bilinmesi gereken konulardan biri de vahiy meselesidir. Zira 

dinin hükümleri peygamberlere vahiy yoluyla ulaştırılmaktadır. Peygamberler de 

kendilerine ulaşan vahiyleri insanlara tebliğ etmektedir.  

Vahiy kelimesi (وحى) kökünden türeyen mastar bir kelimedir. Kelime anlamı 

itibarıyla; “başkasından gizleyerek birine bir şeyi hızlı ve gizlice ulaştırma”, “işaret”, 

“yazı”, “yazılmış olan şey”, “elçilik (risâlet)”, “ilhâm etmek”, “gizli konuşma”, “kitap 

yazmak” ve “başkalarına ulaştırılan şey” gibi anlamlara gelir. 77  Bir başka açıdan 

vahiy, “Allah’ın bütün varlıklara, yaratılış düzenine uygun davranış biçimlerini 

bildirme yolu ve insanlarla konuşma şeklidir.”78 diye tanımlanabilir. Vahiy tefekkür 

sonunda ulaşılan bir bilgi değil peygamberlerin kalbine süratle atılan bir sözdür. 

Buradan hareketle vahyin tanımı şu şekilde yapılabilir: “Vahiy, duyularla algılama ve 

akıl yürütme yöntemi dışında, Allah’ın insanlar arasından seçtiği peygamberine ruhi 

bir yolla iletip öğrettiği ve insanlarla iletişim kurduğu sözdür.”79 Vahyin mahiyetini 

tam olarak bilmek mümkün değildir. Zira “Allah’ın peygamberlerine irade ettiği 

önerileri bildirmesi olan vahiy, Allah ile peygamberleri arasında mahiyetini ancak 

Allah’ın ve kısmen de peygamberlerin bilebileceği bir iletişim vasıtası olarak 

açıklanmaktadır.”80 

Kur’an’da vahyin geliş şekilleri ile ilgili en net ifadelerin yer aldığı ayet şudur: 

“Herhangi bir beşer ile Allah’ın konuşması ancak vahiy ile yahut perde arkasından ya 

da bir elçi gönderip izni ile dilediğini vahyetmesi şeklinde olabilir. Muhakkak ki O çok 

yücedir, engin hikmet sahibidir”81 Ayette geçen hususları destekler mahiyette vahyin 

geliş şekillerini izah eden farklı rivayetler vardır. Bunlardan birincisi arı uğultusu 

şeklinde gelmesidir. Hz. Ömer’den şöyle rivayet edilmiştir: “Peygambere vahiy 

geldiği esnada arı uğultusu gibi bir ses işitilirdi. Bir keresinde yine vahiy geldi, bir süre 

bekledik, sonra kıbleye doğru yöneldi, ellerini kaldırdı ve “Allah’ım! Bize fazla fazla 

ver; eksiltme. Bize değer ver, zelil kılma. Bize ver, mahrum bırakma. Bizi tercih et, 

başkalarının kendisine tercih edildiği kişilerden kılma bizi! Bizden razı ol ve bizi razı 

et!” diye dua etti; sonra “Bana öyle on âyet nazil oldu ki her kim onların gereğini 

                                                           
 

77  İbn Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrut: Müesestu'r-Risâle, 

2000) 6/406; İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 15/379; İsfahânî, el-Müfredât, 536; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

3 /228, 398, 932. 
78   İsmail Bulut, “Vahyin Bilimsel Temellendirme İmkânı”, Eskiyeni 47 (Eylül 2022), 613.  
79   Yavuz, “Kur’an ve Sünnette Vahiy”, 200. 
80   Mehmet Akif Ceyhan, Kur’an Âyetleri Işığında Vahiy (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016), 7. 
81  eş-Şûrâ 42/51. 



76 
 

yaparsa cennete girer.” buyurdu ve “Müminler felâha ermiştir.”82 âyetinden başlayıp 

on âyeti tamamlayıncaya kadar okudu.83  

Vahyin ikinci geliş şekli sadık rüyadır. Peygamberlerin rüyası uyanık hâlde 

gelen vahiy gibi bir tür vahiydir. Rivayete göre Hz. Peygamber Mekke fethini 

rüyasında görmüştü. Dolayısıyla peygamberlerin rüyası da vahiydir.84 Zeyd b. Sâbit’in 

(öl. 45/665) şöyle dediği rivayet edilmiştir: “Peygamberin yanında otururken kendisini 

vahiy hâli bürüdü. Bir ara dizi dizime değdi – o kadar ağır idi ki – dizimi kıracağından 

korktum; sonra vahiy hâli geçti ve ‘yaz’ buyurdu.85 İbn Abbas’tan nakledildiğine göre 

Hz. Peygamber’e vahiy geldiğinde bu ona büyük bir ağırlık verir ve rengi değişir, cildi 

kül rengine dönerdi. Hz. Âişe’den şöyle nakledilmiştir: “Çok soğuk bir günde onu, 

kendisine vahiy inerken gördüm, kısa bir müddet sonra bu hâl geçtiğinde baktım 

alnından ter damlıyordu.”86 

Vahyin üçüncü geliş şekli Cebrail’in asli sureti ya da bir sahabi suretinde vahiy 

getirmesidir. “Ve aynı düzeye gelmiştir” anlamındaki (فاستوى)87 vahyi her getirdiğinde 

girmiş olduğu insan suretine değil gerçek suretine büründü demektir. Nitekim vahiy 

getirirken genellikle Dihye b. Halîfe el-Kelbî (öl. 50/670) suretinde gelirdi.88 Vahiy 

sırasında Hz. Peygamber’in hâlinin değiştiği rivayet edilmektedir. Cibril’i gerçek 

suretinde gördüğünde de aynı şey olmuştu.89 

Mâtürîdî’ye göre vahiy kelimesinin birçok anlamı vardır. Bunlardan biri; 

“atmak ve bırakmaktır”. Böyle isimlendirilmesinin sebebi, kalbine bırakılan ve 

atılanın kimsenin, birinin bunu yapıp bıraktığının farkına varmaksızın kalbine nüfuz 

etmesi ve süratle kalpte vaki olmasıdır. 90  Dolayısıyla kalplere hızlı bir şekilde 

atılmasından ve kalpte ortaya çıkmasından dolayı vahiy olarak isimlendirilmiştir.91 

Vahyin bir başka anlamı, ima ve işaret etmektir. En’âm sûresi 112 âyette geçen vahiy 

kelimesi “burada gözleriyle veya dudaklarıyla işaret etmesi anlamına gelir.92 

Mâtürîdî peygamberlere gelen vahyi, “nübüvvet vahyi”, 93  peygamberlerin 

dışındaki insanlara, arıya ve yere gelen vahyi de “ilhâm vahyi” olarak nitelendirir.94 O 

vahyin kapsamını oldukça geniş tutmaktadır. Nitekim ona göre bir takım kapalı 

                                                           
 

82  el-Mü’minûn 23/1. 
83  Tirmizî, “Tefsîr”, 24. 
84  Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/73, 6/254. 
85  Ebû Dâvûd, “Cihad”, 19. 
86  Buhârî, “Bed’ü’l-Vahy”, 1. 
87  en-Necm 53/6. 
88  Zemahşerî, el-Keşşâf, 6/438. 
89  bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 1/322; Buhârî, “Bed’ül-vahy”, 1; “Bed’ü’l-halk", 6; Müslim, 

“İman”, 252-257 
90  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/163. 
91  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/198. 
92  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/204. 
93  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/185; 8/164. 
94  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/11, 17/298. 



77 
 

meselelerin Hz. Peygamber tarafından çözümlenmesi noktasına gerçekleşen bazı 

durumlar vardır ki bunlara “Kur’an dışı vahiy” denir. Ona göre Kur’an dışı vahyin 

farklı geliş şekilleri vardır. Cebrail ile göndermek, sadık rüya veya kalbe ilhâm etmekle 

veya düşünme veya kıyas ile olur.95 

 

 

Mâtürîdî’ye göre vahiy çeşitleri 

Mâtürîdî’ye göre sıradan insanlara ve hayvanlara ilhâm edilen şeyler kelime 

anlamı itibarıyla vahiy olarak değerlendirilir. O, dil âlimlerinden nakille şunları 

söylemektedir: “Dil âlimlerinden bazıları şöyle demiştir: Arap dilinde vahiy birkaç 

anlama gelir: Bunlardan biri nübüvvet vahyidir. O da Allah’ın meleklerini 

peygamberlerine ve elçilerine göndermesidir. Nitekim Yüce Allah şöyle buyuruyor: 

“Herhangi bir beşer ile Allah’ın konuşması ancak vahiy ile olmuştur.” 96  Vahiy 

türlerinden biri de işaret anlamına gelen vahiydir. Tıpkı şu âyette olduğu gibi; “Onlara 

vahyetti ki sabah-akşam Allah’ı tesbih edin.”97 Vahyin başka bir şekli de ilhâmdır.98 

Şu âyetlerde belirtildiği gibi: “Senin Rabb’in arıya vahyetti.”99 “Mûsâ’nın anasına 

vahyettik ki...”100 Mâtürîdî’ye göre tevil ehlinin çoğunluğu buradaki vahyin, risâlet ve 

haber verme konumunda değil, ilhâm ve kalbe bazı manaları atma türünden olduğunu 

                                                           
 

95  Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/77, 8/197. 
96  “Herhangi bir beşer ile Allah’ın konuşması ancak vahiy ile yahut perde arkasından ya da bir elçi 

gönderip, izni ile dilediğini vahyetmesi şeklinde olabilir. Muhakkak ki O çok yücedir, engin hikmet 

sahibidir” (eş-Şûrâ 42/51). 
97  Meryem 19/11. 
98  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/375-376, 5/338. 
99  en-Nahl 16/63. 
100  el-Kasas 28/7. 

Vahiy 

Nübüvvet Vahyi

Vahy-i metlüv 
(Kitab)

Vahy-i gayr-i 
metlüv 

(Beyan Vahyi)

İlhâm Vahyi



78 
 

söylemiştir. Çünkü risâlet vahyi olsaydı O, peygamber olurdu, bu ise caiz değildir. Ona 

göre peygamber olmasını sağlamaksızın Hz. Mûsâ’nın annesine risâlet vahyine benzer 

şekilde bir vahiyde bulunulması mümkündür.101  Ancak bu nübüvvet vahyi olarak 

değerlendirilemez.  

Nübüvvet vahyi olarak isimlendirilen vahiy türü Mâtürîdî’ye göre yalnızca 

peygamberlere mahsustur. Allah (gaybı bildirmek için) peygamberlerinden dilediğini 

seçer. Yani O, dilediği kişiyi seçer, onu kendisine elçi yapar ve ona vahiy gönderir. 

Buna göre peygamberlerden başka hiçbir kimseye gökten vahiy inmez. 102  Hz. 

Meryem’e gelen vahiy gibi nübüvvet vahyi dışındaki vahiyler, ilhâm vahyidir ve 

peygamberlerin haberleri gibi kesin bilgi ifade etmez.103 

Mâtürîdî’ye göre nübüvvet vahyi iki türlüdür. Birincisi vahy-i metlüv, ikincisi 

ise vahy-i gayr-i metlüv’dür.104 O, zıhar âyetini yorumlarken “Dolayısıyla bu hüküm, 

Hz. Peygamber’in şeriatında, zıhâr âyetinin nüzulünden önce de “gayr-ı metlüv” vahiy 

(okunmayan, yani Kur’an dışı vahiy) ile sabitti, her ne kadar daha önce Câhiliye devri 

geleneğinde mevcut ise de” demektedir.105 Aynı şekilde Cenâb-ı Hak, münafıkların 

neler söylediğini Hz. Peygamber’e haber vermesi106 ona göre ancak bunu vahiyle ve 

kendisine gelen âyetle öğrenmiştir.107 Mâtürîdî’nin vahiy ve âyeti ayrı ayrı zikretmesi 

kanaatimizce metlüv ve gayr-i metlüv vahiy ayrımından kaynaklanmaktadır. Bu 

meselede onun kanaatini daha net olarak ortaya koyan yorumu ise “Kitabın ve 

elçilerimize gönderdiklerimizin asılsız olduğunu savunanlar, evet onlar ileride gerçeği 

anlayacaklar!”108 âyetinin tefsirinde görülmektedir. Ona göre “kitap” ile kastedilenin 

vahy-i metlüv, “elçilerimize gönderdiklerimiz” ifadesi ile vahy-i gayr-i metlüv’un 

kastedildiğini ifade etmektedir.109  

Vahy-i gayr-i metlüvün açık örneklerinden biri Mescid-i Aksâ’ya doğru 

namazın kılınmasıdır. Peygamber Efendimiz Mekke’de iken Kâbe’ye doğru namaz 

kılıyordu. Dolayısıyla Hz. Peygamber’in elimizde tilavet ettiğimiz Kur’an dışında 

birtakım vahiyler aldığı anlaşılmaktadır. Peygamberlere kitap dışında vahiy geldiğinin 

                                                           
 

101  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/164; 11/20. 
102  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/543. 
103  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/186. 
104  Vahy-i metlüv ve vahy-i gayr-i metlüv konusunda Bünyamin Erul şunları söylemektedir: “Vahyin 

“vahy-i metluv” ve “vahy-i gayri metluv” şeklinde ikili bir tasnife tabi tutulması, mefhum olarak ilk 

nesillerin tanıyıp kullandığı bir yol değildir.” (Bünyamin Erul, “Alan Taraması’nın Panoraması-

Vahy-i Gayri Metluv Hakkında Bazı Mülahazalar ve Bir Eleştirinin Eleştirisi”, İslâmiyât 3/1 (2000), 

166). Erul’un, “ilk nesillerin ayrım yapmadığı” şeklindeki iddiasında kastettiği kişiler 

mütekaddimûn kelâmcılar ise bu durum, Mâtürîdî’nin açıkça kullanmış olması gerçeği ile 

çelişmektedir. 
105  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/19. 
106  el-Haşr 59/11. 
107  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/86. 
108  el-Mü’min 40/70. 
109  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/94. 



79 
 

en açık delillerinden biri de suhuf ve ilahî kitap verilen peygamberlerin sınırlı 

olmasıdır. Peygamberlerin tamamına suhuf verilmemiştir. Ancak bütün peygamberler 

vahiy almıştır. Dolayısıyla kitap dışında Hz. Peygamber’e “vahyi gayri metlüv” 

şeklinde kitabın açıklanmasına ve uygulanmasına dair ek vahiy verilmesi inkâr 

edilemez.110 

Vahyin çeşitleri hususunda bir başka ayırım daha yapan Mâtürîdî, Resulullah’a 

gelen vahyin üç çeşit olduğunu ifade etmektedir: “Birincisi Kur’an’dır, bunun 

kendisine vahyedildiği açıktır. İkincisi, beyan vahyidir; Allah onu Cebrâil’in diliyle 

yahut Allah’ın dilediği başka bir vasıta ile vahyetmekte, Hz. Peygamber de insanların 

lehine ve aleyhine olan ve sadece bazılarını ilgilendiren hükümleri beyan etmektedir. 

Üçüncüsü ilhâm ve kavratma vahyidir. Aziz ve Celil olan Allah, Hz. Peygamber’e, 

kendisine verilen vahiy çeşitlerinin hepsine; Kur’an, beyan ve ilhâm yoluyla gelen 

vahiylere sarılmasını emretmektedir. Allah bütün bunları ona göstermiş ve bunlarda 

şaşırmaktan yahut yanılmaktan veyahut doğru yoldan sapmaktan onu emin 

kılmıştır.”111 Onun bu açıklamaları ile yukarıda verdiğimiz açıklamaları tenakuz gibi 

gözükmektedir. Kanaatimizce ortada tenakuz yoktur. Zira Mâtürîdî’ye göre vahiy 

nübüvvet vahyi ve ilhâm vahyi olarak ikiye ayrılır. Nübüvvet vahyi ise Kur’an ve 

beyan vahyi olarak ikiye ayrılır. Bir başka açıdan söyle izah etmek de mümkündür: 

Vahiy; metlüv ve gayr-i metlüv olmak üzere ikiye ayrılır. Metlüv vahiy ile kastedilen 

Kur’an’dır. Gayr-i metlüv vahiy ise beyan ve ilhâmdır. 

Mâtürîdî vahyin geliş şekillerini Şûrâ sûresi 51. âyet112 çerçevesinde ele alır. 

Ona göre bu âyet, sanki risâletin mahiyeti konusunda sorulan bir soru veya bir olay 

üzerine indirilmiş gibidir. Âyette geçen “vahiy yoluyla” ifadesi ile Allah’ın mesajlarını 

peygamberin zihnine ve kalbine yerleştirmesi, peygamberin de onu anlayıp insanlara 

haber vermesi kastedilir. Ancak “vahiy yoluyla” sözüne bazıları rüyada gösterilen olay 

diye mana vermiştir ki peygamberlerin rüyaları da gerçektir. Peygamberlerin rüyası, 

uyanık hâlde gelen vahiy gibi bir tür vahiydir.113 “Perde arkasından” ifadesi ile Hz. 

Mûsâ ile konuşması gibi114 konuşması anlaşılır. “Elçi gönderip ona izniyle dilediğini 

vahyeder.” ifadesi ile Cenâb-ı Allah’ın peygambere bir meleği gönderip haber 

getirmesi anlaşılır.115 Sonuç olarak vahyin geliş şekli Mâtürîdî’ye göre ilhâm ve rüya 

yoluyla, doğrudan konuşma ve melek vasıtasıyla olmak üzere üç şekilde tecelli eder. 

                                                           
 

110  Vezir Harman, “Nebî ve Resul Kavramları Çerçevesinde Peygamberliğin Dindeki Yeri”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 18/2 (2014), 72. 
111  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/271. 
112  “Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla yahut perde arkasından konuşur. Yahut bir elçi gönderip, 

izniyle ona dilediğini vahyeder. Şüphesiz O yücedir, hüküm ve hikmet sahibidir.” 
113  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/61. 
114  el-A’raf 7/143. 
115  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/232. 



80 
 

 

Ona göre vahiy şekillerinden biri de fısıldama anlamına gelen vahiydir (isrâr). 

Nitekim Yüce Allah şöyle buyuruyor: “Böylece biz, her peygambere insan ve cin 

şeytanlarını düşman kıldık. Bunlar, aldatmak için birbirlerine yaldızlı sözler 

fısıldarlar.”116 Mâtürîdî, bazı müfessirlerin vahyin aslı bir insanın arkadaşına gizli 

tutması için bir söz söylemesi olduğunu ifade etmektedir. Vahiy bazen de ima ve yazı 

ile de olur. Sonuç olarak vahyin esası, hızlıca kalpte vaki olması ve kalbe 

atılmasıdır.117  

Vahiy konusu ile bağlantılı hususlardan biri de ilhâm kavramıdır. Sözlükte “bir 

şeyi hızlıca yutmak, sindirmek ve batırmak” anlamlarına gelir. Terim olarak “Allah’ın, 

doğrudan veya melek aracılığıyla iyilik telkin eden bilgileri, istidlâl ve tefekkür 

olmaksızın feyz yoluyla insanın kalbine ulaştırması” şeklinde tanımlanmıştır.118 İslâmî 

terminolojide ilhâm daha çok kalpleri tasfiye edilmiş kişilere ani olarak verilen 

tefekkür ve istidlâl dışı bilgiler kastedilmektedir. İşte bu anlamda ilhâm hem 

peygamberler hem de bunların dışında bazı insanlar için söz konusudur. Ancak 

bağlayıcılık açısından her iki ilhâm birbirinden farklıdır.”119  

Mâtürîdî’ye göre ilhâm, kalpte hızlıca ortaya çıkması sebebiyle vahiy diye 

adlandırılmıştır.120 Ona göre ilhâmın birkaç anlamı vardır. Bunlardan birincisi “bir 

çaba ve zorluk olmadan bilginin süratle kalbe atılmasıdır.” İkincisi, “iyi olanı kötü 

olandan ayırt etme yeteneğidir.” Üçüncüsü “insanın samimi gayret ve taatle kulluk 

görevini yerine getirmesi sonucu Allah’ın ona takvayı bildirmesidir.” 121  İlhâm, 

Allah’tan gelebileceği gibi şeytandan da gelebilir. Allah’tan gelen ilhâmın hayrı 

kapsadığı hemen anlaşılmaz ise de bir süre sonra anlaşılır.122  

Mâtürîdî, “Allah Adem'e bütün varlıkların isimlerini öğretti. Sonra onları 

meleklere göstererek, "Eğer doğru söyleyenler iseniz, haydi bana bunların isimlerini 

                                                           
 

116  el-En’âm 6/112. 
117  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/164-165. 
118  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab 7/555; Cürcânî, Tarifât, 32; Yusuf Şevki Yavuz, “İlhâm”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/98 
119  Bulut, “Vahyin Bilimsel Temellendirme İmkânı”, 620. 
120  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/198. 
121  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/222. 
122  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/372. 

Mâtürîdî'ye Göre Vahyin Geliş Biçimleri 

Melek Aracılığıyla Vahiy 
(Nübüvvet Vahyi)

Perde Arkasından Vahiy 

(Hz. Musa ile konuşması gibi)

Doğrudan Vahiy:  İlhâm 
Vahyi 

(İlhâm - Sadık Rüya)



81 
 

bildirin" dedi.” 123  âyetinde geçen (عل م) fiilinin “ilhâm etti” manasında olmasının 

muhtemel olduğu kanaatindedir. Ona göre buradaki ilhâm ya tecrübî bir bilginin 

sonucu ya da Allah’ın öğrenme fiilini yaratması ile gerçekleşmiş olabilir.124 Allah’ın 

öğrenme fiilini yaratması belli bir zahmetin sonucu olmaksızın kalpte hasıl olursa bu 

durum ilhâm olarak değerlendirilir.125  

Mâtürîdî’ye göre ilhâm genel olarak makbul konularda gerçekleşir. Ancak 

insanı yanıltan bir şekilde de tecelli edebilir. Hz. Âdem’in yasak meyveden yemesi 

ilhâm ile gerçekleşmiş olabilir.126 O, insana kalbinde (ve aklında) aniden meydana 

gelen bir hatırlamadır. Bu durum Allah’tan da şeytandan da gelebilir. Allah’tan gelen 

ilhâm elbette hayırlı olur. Ancak ilhâmın hayırlı olup olmadığı sonunda anlaşılır.127 

İnsanların ilhâm ile vesveseyi ayırt etme imkânları kesin olarak mümkündür denemez. 

Dolayısıyla onun bu açıklamalarından ilhâmın bağlayıcı olmadığı kanaatinde 

olduğunu söylememiz mümkündür.  

Mâtürîdî, doğru bilgiye önem vermiş ve duyu, akıl ve haberi bilgi kaynağı 

kabul etmiştir. O ilhâmı bilgi kaynakları arasına dâhil etmeyerek peygamber dışında 

gaybdan haber vermenin geçerli ve bağlayıcı olamayacağını ifade etmiştir. O, ilhâmın 

delil olarak kabul edilmesi durumunda İslam toplumunun subjektif ve âfâki, görüş ve 

irrasyonel düşüncelerle İslam’a yaklaşacağını bunun da olumsuz bir duruma sebebiyet 

vereceği kanaatindedir.128 Peygamberler dışındaki kimselere gelen ilhâmın varlığını, 

bir vaka olarak kabul eden Mâtürîdî, bilgi kaynağı olmadığını kesin olarak ifade 

eder.129 

Sâbûnî’ye göre vahyin kelime anlamı, kalpte gizli bir anlam oluşturmak 

demektir. Bu bağlamda peygamber olmayan kimselerin kalplerinde oluşan anlam, 

vahiy olarak değerlendirilebilir. Zira “Mûsâ’nın annesine, “Onu emzir, başına bir şey 

gelmesinden endişe ettiğinde onu nehre bırak. Korkup kaygılanma. Biz onu sana geri 

döndüreceğiz ve onu peygamberlerden biri yapacağız” diye vahyettik.”130 âyetinde, 

Hz. Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi, kalbinde anlam oluşturmak manasındadır. Yine 

“Gerçekten şeytanlar dostlarına, sizinle mücadele etmeleri için telkinde 

bulunurlar.”131 âyetinde, şeytanın telkininin vahiy kelimesi ile ifade edilmesi vahyin 

söz konusu anlamına dair bir delildir.  

                                                           
 

123  el-Bakara 2/31. 
124  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/109. Benzer açıklamalar için bk. a.mlf., Te’vîlât, 5/338; 8/163;  
125  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/116; a.mlf., Te’vîlât, 4/375-376. 
126  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/126. 
127  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/376. 
128  Selim Gülverdi, “Mâtürîdî’nin Gayb Meselesine Bakışı”, Batman Üniversitesi İslami İlimler 

Fakültesi Hakemli Dergisi 3/2 (2019), 118. 
129  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/490, 16/185. 
130  el-Kasas 28/7. 
131  el-En’âm 6/121. 



82 
 

Hz. Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi meselesine değinen Sâbûnî’nin, 

Mâtürîdî’nin izinden gittiğini ve onun görüşlerini referans aldığını görüyoruz. Mezkûr 

olayda bahsi geçen vahyin, ilhâm olabileceği ya da bir melek vasıtasıyla haber edildiği 

şeklinde değerlendirenlerin olduğunu ifade eden Sâbûnî, tartışmayı gereksiz 

görmektedir. Ona göre doğru olan Mâtürîdî’nin ifade ettiği gibi, vahyin hangi yolla 

geldiğini tayin etmeye gerek yoktur. Asıl önemli olan kendisine gelen bu ilhâmın 

doğruluğunu nasıl kavradığıdır. Muhtemelen istidlâl yoluyla ya da kalbinde oluşan 

kesin bir kanaat ile kavramıştır.132 

 Ona göre Allah’ın beşerle irtibatı kurması üç yollar olur. Birincisi vahiyle, 

ikincisi perde ya da taş arkasından, üçüncüsü ile elçi göndermekle olur. Vahiy ile 

irtibat kurmakla bazen melek vasıtası ile bazen vasıtasız olur. Meleğin vasıtası ile olan 

nida da Allah’tan sayılır.133 Sâbûnî, perde arkasından teklîm yoluyla irtibat kurma, 

peygamber gönderme de olduğu gibi harfler ve sesler ile gerçekleşir. Peygamber 

göndermek ise irsal, resul, peygamber seçme ve peygamberde harf ve ses yaratmak 

şeklinde tecelli eder.134 Allah dilediği şekilde melek vasıtasıyla vahiy verir. Meleğin 

vermiş olduğu vahiy Allah’tandır. Meleğin vasıtası ile olan vahiyler sadece 

peygamberler içindir. 135  Öte yandan meleklerin nidasının zahirî olması, Allah’ın 

nidasının ise kalpte sır olması caizdir.136 

Sâbûnî’ye göre Hz. Mûsâ’nın bir ateş görüp gitmesi ve orada Allah’ın hitabına 

mazhar olması,137 peygamberlerin Allah’tan doğrudan vahiy almasına bir örnektir. 

Ona göre bu âyette Allah’a mekân ve zaman isnad etme vehmine düşmesinler diye 

teşbihin reddi ve ortadan kaldırılması vardır. Hz. Mûsâ’nın Allah’ın kelâmını işitmesi 

sınırlı ve idrak edilen bir vakitle sınırlıdır.138 

Sâbûnî, Hz. Mûsâ ve yol arkadaşının kıssasının anlatıldığı bölümde geçen 

“Derken kullarımızdan bir kul buldular ki, biz ona katımızdan bir rahmet vermiş, 

kendisine tarafımızdan bir ilim öğretmiştik.”139 âyetini yorumlarken “vahy-i bâtın” 

kavramını kullanmaktadır.140 Onun bu kavram ile ne kastettiğini tam olarak anlamak 

mümkün görünmemektedir. Zira herhangi bir açıklama getirmemektedir. Ancak onun 

vahiy anlayışındaki genel bakışını dikkate aldığımızda, peygamber olmayan 

                                                           
 

132  Sâbûnî, el-Münteḳā, 105. 
133  Sâbûnî, el-Münteḳā, 184. 
134  Sâbûnî, el-Münteḳā, 91. 
135  Sâbûnî, el-Münteḳā, 184. 
136  Sâbûnî, el-Münteḳā, 185. 
137  “Bir zamanlar Mûsâ, ailesine, “(Şu uzakta) bir ateş bulunduğunu fark ettim. Size oradan bir haber 

ya da ısınmanız için ondan bir parça kor getireceğim” demişti. Oraya geldiğinde ona şöyle seslenildi: 

“Ateşin yanındaki ve çevresindekiler mübarek kılınmıştır! Âlemlerin rabbi olan Allah, her türlü 

noksanlıktan uzaktır!” “Ey Mûsâ! Şüphesiz ben mutlak galip ve hikmet sahibi olan Allah’ım!” (en-

Neml 27/7-9). 
138  Sâbûnî, el-Münteḳā, 104. 
139  el-Kehf 18/65. 
140  Sâbûnî, el-Münteḳā, 127. 



83 
 

kimselerin kalbinde Allah’ın “anlam oluşturması” manasında kullandığını söylemek 

mümkün gibi gözükmekle birlikte daha detaylı analizler yapılmaya ihtiyaç vardır. 

 

İlhâm konusunda detaylı bilgilere yer vermeyen Sâbûnî, ilhâmın kalbin bir 

konu hakkında bilgi elde etmesi şeklinde değerlendirmektedir. Ancak vahiy kavramı 

ile ilhâm kavramını birbirinin yerine kullandığı da görülmektedir.141 Bu durum onun 

ilhâm ile vahy-i gayr-i metlüv olarak değerlendirmesinin bir sonucudur. Ona göre Hz. 

Yâkup’un oğlu Hz. Yûsuf’a kardeşlerinin zarar vereceğini bilmesi, keşf yoluyla ilhâm 

edilmiştir. 142  Hayvanların bazı hususları bilmesi 143  de yine ilhâm yoluyla tecelli 

eder.144  

Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî vahiy ve ilham konusunda benzer kanaatlere 

sahip oldukları görülmüştür. Mâtürîdî’nin vahyin geliş şekilleri içerisinde saydığı 

“Doğrudan Vahiy” konusunu ilhâm ve sadık rüya olarak yorumlarken Sâbûnî’nin aynı 

başlığı vahy-i bâtın olarak isimlendirdiği görülmüştür. Ayrıca Sâbûnî’nin ilhâm 

konusunda keşf kavramını ilave ederek ilhâmın tecelli edebilmesi öncesinde keşf 

mefhumunun gerekliliğini vurgu yaptığı tespit edilmiştir.  

 

 

  

                                                           
 

141  Sâbûnî, el-Münteḳā, 184. 
142  Sâbûnî, el-Münteḳā, 64. 
143  en-Neml 27/18. 
144  Sâbûnî, el-Münteḳā, 157. 

Sâbûnî'ye Göre Vahyin Geliş Biçimleri

Melek Aracılığıyla Vahiy 

(Nübüvvet Vahyi)

Perde Arkasından Vahiy 

(Hz. Musa ile konuşması gibi)

Doğrudan Vahiy 

(Vahy-i Bâtın)



84 
 

1.4. Mucize Kavramı 

 Peygamberlerin risâlet görevlerini ifa esnasında birçok problem ve meşakkat 

ile karşılaşmışlardır. Bunun yanında, muhatapları tarafından genellikle benzer 

tepkilerle (deli olmak veya büyücülük) 145  suçlanmışlar ve çoğu zaman alay 

edilmişlerdir.146 Öte yandan tebliğ ettikleri mesajları ispat etmek üzere kendilerinden 

mucizeler istenmiştir. 147  Bu bağlamda mucize kavramının açıklanmasında fayda 

vardır. 

Mucize, Arapça acz (عجز) kökünden türetilmiş olup i’caz (اعجاز) kelimesinin 

ism-i failidir. Çoğulu “mu’cizât”tır (مُعْجزات). Sözlükte “karşı konulmaz, harikulâde ve 

aciz bırakan” anlamlarına gelir. Kudretin ötesinde manasında insanı aciz bırakan 

anlamındadır. Mucize kavramının terim anlamı şu şekilde yapılabilir: “Peygamberlik 

iddia eden bir zâtın eliyle inkârcılara meydan okuduğu sırada, kendisini doğrular 

mahiyette, başkalarının benzerini yapmaktan aciz kaldıkları olağanüstü bir iş ve 

fiillerdir.” 148  Teftâzânî bu tanımı ile mucizenin iki yönüne dikkat çekmektedir. 

Birincisi tahaddî (meydan okuma) ile beraber gerçekleşen harikulâde işler olmasıdır. 

İkincisi ise inkârcıların meydan okumalarına karşılık tabiat olaylarına aykırı olarak 

peygamberlik iddiasında bulunan zatın elinde gerçekleşmiş olmasıdır.”149  

Kur’an-ı Kerim ve hadislerde mucize kelimesi geçmez. Mucize kavramına 

karşılık olmak üzere en çok “âyet (âyât)” kelimesi kullanılır.150  Âyet kelimesinin 

haricinde yer yer mucize kavramı yerine “burhan”, 151  “sultan”, 152  “beyyine”, 153 

“furkan” 154  ve “hak” 155  kelimeleri de âyetlerde kullanılır. Mucize, âdetullah ve 

sünnetullah156 denilen tabiat kanunlarının geçerliliğini ve etkisini kısa ve geçici bir 

süre durduran mahiyeti icabı “müspet ilimlerle izah edilemez” bir nitelik taşır. Bu 

bakımdan tabiatta bir düzen olduğu ve mucizenin bu düzeni geçici bir süre ihlâl ettiği 

konusunda bir fikir birliğinden söz edilebilir. Zaten mucize de gücünü buradan 

almaktadır. Çünkü tabiat düzenini bozmak ve olağanüstü bir olayı meydana getirmek 

                                                           
 

145  ez-Zâriyât 51/52. 
146  el-Enbiyâ 21/41. 
147  el-A’râf 7/132-133. 
148  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 189; Teftâzânî, Şerhu’l-akaid, 72; Âmîdî, Gayetü’l-merâm fi ilm-i kelam 

nşr. Hasan Mahmud Abdüllatif (Kahire: 1971), 233; Seyyid Şerif Cürcanî, Şerhu'l-Mevakıf nşr. 

Muhammed Bedreddin en-Na’sanî (Kahire: yy., 1907), 8/ 222-223. 
149  Teftâzânî, Şerhu’l-akaid, 72. 
150  bk. el-Kasas 28/32, en-Nisâ 4/153, Hûd 11/96 
151  bk. el-Bakara 2/111; en-Nisâ 4/174; el-Enbiyâ 21/24; el-Mü’minûn 23/11; el-Kasas 28/32. 
152  el-A’raf 7/73, 106-108, Hûd 11/96, el-Kasas 28/31-32,35, Âl-i İmrân 3/49-50. 
153  el-A’raf 7/73. 
154  el-Bakara 2/153. 
155  Yûnus 10/76 
156  bk. el-Fetih 4/23. 



85 
 

insanların güç yetirebileceği bir durum değildir. Bunu ancak bu düzeni koyan Allah 

yapabilir.157 

 Mucize kavramı sözlük ve terim anlamlarından anlaşılacağı üzere muhatabı 

veya muarızı benzerini yapmaktan aciz bırakan bir iştir. Bu anlamda mucize, insan 

kudretinin ve tabiî olayların üstünde bir durumdur. İnsanların kudretleri dâhilinde olan 

olaylar mucize olarak değerlendirilemez. Mucizenin ortaya konulması hadisesi, bazen 

peygamberlerin gönderildiği kavimlerin kendilerinden talepte bulunmaları 

sebebiyle158 bazen de Allah’tan aldıkları vahiyleri tebliğ esnasında herhangi bir talep 

olmaksızın gerçekleşir. Mucizeler peygamberlerin dilediği zamanda değil Allah’ın 

dilediği zamanda meydana gelir .159 

Ebû Hüreyre’den rivayet edildiğine göre Resulullah şöyle buyurmuştur: 

“Hiçbir peygamber yoktur ki insanların inanmaları için kendisine mucizeler verilmiş 

olmasın. Bana verilen ise Allah’ın vahyettiği Kur’an-ı Kerim’dir. Bu sayede ben 

kıyamet günü ümmeti en çok olan peygamber olacağımı ümit ediyorum.” 160 

Peygamberimiz Hz. Muhammed ile diğer peygamberlerin nübüvvetlerini ispat 

sadedinde Allah tarafından mucize ile desteklendiklerinde hiç şüphe yoktur.161 Ancak 

mucizelerin asıl sahibi ve faili Allah’tır. “And olsun, senden önce de peygamberler 

gönderdik. Onlara da eşler ve çocuklar verdik. Allah’ın izni olmadan hiçbir 

peygamber bir mucize getiremez. Her ecelin (vadenin) bir yazısı vardır.” (er-Râ’d 

13/38) âyetinde belirtildiği üzere mucizeler, Allah’ın dilemesi ile gerçekleşir. Hiçbir 

peygamberin gösterdiği herhangi bir mucizeyi kendi şahsına aitmiş gibi bir tutum ve 

davranışta bulunduğuna dair bir delil yoktur. Hz. Peygamber’in en büyük mucizesi 

olan Kur’an-ı Kerim’in tamamı nasıl Allah’a aitse gösterdiği kevnî mucizelerin 

tamamı da yine O’ndandır.162 

                                                           
 

157  Ahmet Mekin Kandemir, “Muʽtezile’de Zorunlu Nedensellik ve Mucize: Tabiat (Tabʽ) Teorileri 

Çerçevesinde Bir İnceleme”, Kelam Araştırmaları Dergisi 18/1 (2020), 48. 
158  “Dediler ki: "Ey Hûd! Sen bize açık bir mucize getirmedin. Biz de senin sözünle ilahlarımızı 

bırakacak değiliz. Biz sana iman edecek de değiliz." (Hûd 11/53); "Sen de ancak bizim gibi bir 

beşersin. Eğer doğru söyleyenlerden isen haydi bize bir mucize getir." (eş-Şuarâ 26/153). 
159  “(Mûsâ) Ateşe varınca ona şöyle seslenildi: ‘Ateşin başındaki de çevresindekiler de kutlu olsun! 

Âlemlerin Rabbi olan Allah eksikliklerden uzaktır. Ey Mûsâ! Gerçek şu ki, ben mutlak güç sahibi, 

hüküm ve hikmet sahibi olan Allah’ım’. ‘Değneğini at’ (Mûsâ değneğini attı) Onu yılanmış gibi 

hareket eder görünce, dönüp ardına bakmadan kaçtı. (Allah şöyle dedi): ‘Ey Mûsâ korkma! Benim 

katımda peygamberler korkmazlar. Ancak kim zulmeder de sonra (yaptığı) kötülüğün yerine iyilik 

yaparsa bilsin ki şüphesiz ben çok bağışlayıcıyım, çok merhamet edenim.’ ‘Elini koynuna sok; 

Firavun’a ve onun kavmine gönderilen dokuz mucizeden biri olarak, kusursuz bembeyaz olarak 

çıksın. Çünkü onlar fasık bir kavimdir." (en-Neml 27/8-12). 
160  Buhârî, “İ’tisâm”, 1. 
161  Peygamberimizin mucizeleri ve hadis usulü açısından değerlendirmesi için bk. Cemâlüddin 

Abdurrâhman b. Yûsuf Ebû-l Haccâc el-Mizzî, “Hz. Peygamberin Mucizeleri”, çev. Erdoğan 

Köycü, Bartın Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi (2014) 1/ 2, 65-88.  
162  Ahmet Lütfi Kazancı, Çeşitli Yönleriyle Nübüvvet Kavramı (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2009), 206. 

Ayrıca bk. Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, 2/428-436. 



86 
 

Mucizelerin peygamberlerin gönderildikleri kavimlerin sosyal, kültürel, edebi 

ve teknolojik özelliklerine uygun tarzda tecelli ettikleri görülmektedir.163 Hz. Salih 

gönderildiği Semud kavminin çöl şartlarında yaşayan bir topluluk olmaları ve çölde 

en çok ihtiyaç duydukları hayvanın deve olması münasebetiyle deve mucizesi ile 

gönderilmiştir.164 Hz. Mûsâ döneminde sihir ve büyünün yaygın olmasının etkisiyle 

onun bu alanda mucizeleri gerçekleşmiştir.165 Yine Hz. İsa döneminde tıp ve felsefe 

yaygın olduğu için “ölüleri diriltme”, “hastaları iyileştirme”,166 çamurdan kuş yapma 

ve uçurma”167 gibi mucizeler gerçekleştirmiştir. Hz. Muhammed Dönemi’nde ise dil 

ve edebiyat zirvede olduğu için onun peygamberliğini ispat mucizesi, bir benzerinin 

yapılması asla mümkün olmayan168 Kur’an-ı Kerim’dir. 

Burada mucizenin öne çıkan ve ayırt edici olarak altı çizilmesi gereken 

hususları şunlardır:  

a) Mucize peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin elinde gerçekleşir. 

b) Mucize olağanüstü bir iş ve eylem olarak tabiat kanunlarının üstünde ve rutin 

işleyişin aksine bir eylemdir. 

c) Mucizeye muhatap olan kimselerin veya peygamberlik iddiasına karşı olan 

kişilerin benzerini getirmeleri mümkün değildir. Zira mucize insan kudretinin 

fevkinde bir durumdur. 

d) Mucize peygamberlerin istemesi ile değil, Allah’ın dilemesi ile gerçekleşir. 

e) Peygamberlik iddiasından önce olmaz. Peygamberlik iddiasını ispat 

sadedinde zuhur eder. 

f) Mucize bir inkârcının inkâr ve tekzibinden sonra meydana gelirse daha etkili 

olur ve buna “meydan okuma” (tahaddî) denir. 

g) Mucize, peygamberin beyanı ile mutabık olarak tecelli etmelidir. 

Peygamberin ‘benim mucizem falan iştir’ dedikten sonra o işe aykırı başka bir 

olağanüstü olay gerçekleşmemelidir. 

h) Mucizenin peygamberin iddiasının hemen akabinde gerçekleşmesi gerekir. 

Aradan zaman geçmesi mucizenin meydan okuma vasfına zarar verir. 

Nübüvvetin ispatı ve peygamberlerin tasdik edilmesinde mucizelerin önemli 

bir yeri vardır. Ancak mucizenin mutlaka gerekip gerekmediği konusu mezheplere 

göre farklı değerlendirilir. Ebû Hanîfe’ye göre peygamberlerin mucizeleri ve velîlerin 

                                                           
 

163  Râgıb İsfahânî, el-İ‘tikâdât nşr. Şemrân el-İclî (Beyrut: Müessesetü’l-eşraf, 1988), 131-132; 

Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/400; Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazzah İlm-i Kelam, 164. 
164  “Gerçekten size Rabbinizden (benim peygamber olduğumu gösterecek) açık bir delil geldi. İşte size 

bir mucize olarak Allah'ın şu devesi... Bırakın onu da Allah'ın mülkünde yesin, içsin. Sakın ona bir 

kötülük etmeyin. Yoksa sizi elem dolu bir azap yakalar.” (el-A’râf 7-73). 
165  bk. el-A’râf 7/73; el-İsrâ 17/59; Şu’arâ 26/153. 
166  el-Mâide 5/110. 
167  Âl-i İmrân 3/49. 
168  “Eğer kulumuza (Muhammed'e) indirdiğimiz (Kur’an) hakkında şüphede iseniz, haydin onun 

benzeri bir sure getirin ve eğer doğru söyleyenler iseniz, Allah'tan başka şahitlerinizi çağırın (ve 

bunu ispat edin). Eğer, yapamazsanız -ki hiçbir zaman yapamayacaksınız- o hâlde yakıtı insanlarla 

taşlar olan ateşten sakının. O ateş kâfirler için hazırlanmıştır.” (el-Bakara 2/23-24). 



87 
 

kerametleri haktır. 169  Ehl-i Sünnet ve Mu’tezile’ye göre peygamberlik iddiasında 

bulunan bir kimsenin doğruluğunu ispat etmek için yegâne yol mucize 

göstermesidir. 170 Tahâvî, Allah’ın tüm peygamberlere mucizeler verdiğini ve 

mucizenin sahih bir delil olarak gerçek peygamber ile sahte peygamberi ayırt edecek 

en önemli delil olduğunu söyler.171 

Mu’tezile’ye göre mucize, peygamberlerin tanınmasında herkes için gereklidir. 

Allah’ın salah olanı yaratması vaciptir. Dolayısıyla insanların faydasına olan mucize 

ve nübüvvet aslah teorisi gereği Allah’a vaciptir. 172Kadî Abdülcabbâr mucizenin 

gerekliliğini daha somut hâle getirerek “Allah maslahatları öğretmek üzere bir elçi 

gönderdiğinde, nübüvvet iddiası ve bu iddianın arkasından onun doğruluğuna delalet 

eden mucîz ilim izhar etmesi vaciptir.173 demektedir. Mu’tezile’den Ebü’l-Huzeyl el-

Allâf (öl. 235/849-50), mucizenin nübüvvet iddiasına delil olabilmesi için ilgili 

rivâyetin içinde en az yirmi kişi olması gerektiğini iddia etmiştir. Yine Mu’tezile’den 

Nazzâm (öl. 231/845), Ay’ın yarılması, Hz. Peygamber’in elindeki taşın Allah’ı 

zikretmesi ve parmaklarının arasında su akması gibi mucizeleri kabul etmez.174 

Her ne kadar Mâtürîdî’ye göre mucize, peygamberliğin olmazsa olmazı değilse 

de mucizelerin sahte peygamberler eliyle gerçekleşmesi mümkün değildir. 175 

Mâtürîdî’nin kelâm anlayışında peygamberlerin nübüvvetine delalet etme noktasında 

mucize tek başına yeterli olmayıp176 bununla birlikte onların ahlaki tutumlarının ve 

getirdikleri öğretilerin tutarlılığı da önemlidir.177 Hz. Muhammed’in başka mucizesi 

ve delili olmasaydı bile üstün ahlakı ve örnek yaşantısı, onun peygamberliğinin delili 

olarak yeterli olurdu.178 Ayrıca mucize olmadan peygamberlerin sözlerini kabul etmek 

                                                           
 

169  Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-ebsat, 56; Sâbûnî, el-Bidâye, 98-99. 
170  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/690-691; Bâkıllânî, el-Beyân ‘ani’l-fark beyne’l-mu‘cizât ve’l-

keramâtve’l-hiyel ve’l-kehâne ve’s-sihr ve’n-nârincât nşr. Richard J. Mccarthy (Beyrut: yy., 1958), 

8-11; el-Cüveynî, Kitâbü’l-İrşâd ilâ kavâtiʻil-edillefî usûli’l-iʻtikâd thk. Ahmed Abdurrahman es-

Sâyih Tevfîk Ali Vehbe (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Diniyye, 2009), 262; Kâdî Abdülcebbâr, 

Şerh-u Usul-i Hamse, 2/431; Gölcük- Toprak, Kelâm, 365. 
171  İbn Ebi’l-İzz el-Hanefî, el-Akidetü’t-Tahâvî ve Şerhi çev. M. Beşir Eryarsoy (İstanbul: Guraba 

Yayınları, 2017), 56. 
172  Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr, Resâʾilü’l-Câḥiẓ nşr. Muhammed Bâsil Osman eş-Şurd (Beyrut: 

Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2013), 2/265-267; Abdüllatif Harputî, Kelam Tarihi (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2014), 85; Manastırlı İsmail Hakkı, Telhîsu’l-kelâm ve fi burhanu akaidu’l-İslam 

(İstanbul: Mahmutbey Matbaası, 1322), 76-79. 
173  Kadî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, 2/429. 
174  Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 128. 
175  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/162-163. 
176  Mâtürîdî bunu neden söylemiş olabilir? Acaba Hindistan’daki birtakım insanların olağanüstü işler 

yapıyor olmaları veya velilerin kerametlerinin karıştırılma ihtimali olabilir mi? Bunun araştırılması 

gerekir. Biz çalışmamız esnasında söz konusu iddiayı teyit edecek ya da yalanlayacak bir veriye 

ulaşamadık. 
177  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 187. 
178  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/215. 



88 
 

zorunlu olmaz. 179  Bu peygamberlik iddiasının ispatının mucize ile olacağı ve 

sonrasında ona imanın zorunlu hâle geleceği anlamına gelir.  

Eş’arîler’e göre peygamberliği ispat eden en önemli delil mucizedir. Mucize 

ile birlikte peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin doğruluğu veya sahte oluşu 

tespit ve teyit edilebilir.180 Eş’arîlik’te Allah’ın fiillerinde sebep-illet aranmadığı için 

mucizenin, nübüvveti ispat dışında başka bir maksadı yoktur.181 Eş’arî kelâmcılarının 

önde gelen isimlerinden birisi olan Râzî nübüvvetin ispatının delili ancak mucizeler 

yoluyla gerçekleşeceği kanaatindedir. Ancak nübüvveti ispat için sadece mucizeler ile 

yetinmenin sakıncalı olduğunu belirterek “bilgi-marifet” teorisini ortaya atmıştır. Bu 

teoriye göre itikat ve ibadet konularında doğrunun ne olduğunu bilebiliriz. Bu bilgimiz 

ile insanları hak dine davet ettiğini gördüğümüz bir peygamberin anlattıkları ve tebliği 

uyuşuyorsa, o kişinin gerçek peygamber olduğuna kanaat getiririz. Bu takdirde o 

peygambere tabi olmakta zorunludur.182 Râzî bu teorisi ile her ne kadar kendisi bir 

Eş’arî kelâmcısı olsa da Mâtürîdî’nin nübüvveti ispat için mucize yeterli olmaz fikrini 

benimsediğini görmekteyiz.  

Mucize konusunda üzerinde durulan hususlardan birisi de mucizenin türleridir. 

Mucizelerin bir kısmı insanların duyu organlarına hitap ederken bir kısmı geçmişten 

veya gelecekten haber verme şeklinde olabilir. Bir kısmı ise bilgiye dayanan manevi 

ve akli türden mucizelerdir.183 İşte bu farklılıklara istinaden kelâmcıların bir kısmı 

mucizeyi ikiye ayırırken184 bir kısmı da üçe ayırır.185 

 Birincisine Hz. Mûsâ’nın âsâ mucizesi, 186  Hz. İsa’nın ölüleri diriltmesi, 

çamurdan yapılmış bir kuşu canlı hâle getirmesi187 gibi insanların duyu organları ile 

doğrudan hissettikleri mucizelere hissî mucizeler adı verilmektedir. Bunlara tabiatla 

ilgileri sebebiyle kevnî mucizeler de denir. Hissi mucizeler peygamberlerin yaşadığı 

zaman ve mekânla sınırlıdır. Bir başka ifadeyle hissî mucizeler, bizzat peygamberlerin 

yaptığını görme veya ondan işitme yoluyla idrak olunur.188 

                                                           
 

179  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/468-469; Sâbûnî, el-Bidâye, 46. 
180  İbn Fûrek, el-Mücerred, 176. 
181  İbn Fûrek, el-Mücerred, 176. 
182  Fahreddin er-Râzî, en-Nübüvvât ve ma yetealleku biha (Beyrut: y.y., 1987), 47. 
183  Halil İbrahim Bulut, klasik kelam eserlerinde yer alan tasnifin dışına çıkarak mucizeleri; Hidayet 

mucizeleri, Yardım mucizeleri ve Helak mucizeleri şeklinde üçe ayırır. bk. Halil İbrahim Bulut, 

“Mucizeler Karşısında İnsanların Tutumu”, Diyanet İlmi Dergi 40/3 (2004), 125-127. 
184  İbn Fûrek, el-Mücerred, 202-204; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/487-509; 
185  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/249; Sâbûnî, el-Bidâye, 102-108 
186  el-A’raf 7/104-109; Tâhâ 20/18-20. 
187  Âl-i İmrân 3/141. 
188  Adil Bebek, “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed’e Nispet Edilen Mucizelerin 

Değerlendirilmesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2000), 126. 



89 
 

Mucizelerin ikincisi peygamberlerin Allah’ın kendilerine haber vermesi ile 

gaybî birtakım haberleri insanlara aktarması ve bu haberlerin aynen tecelli etmesi 

şeklindeki mucizelerdir ki buna da haberî mucizeler denir. 

Mucizelerin üçüncü türü ise Kur’an gibi muhatapların daha ziyade akıllarına 

hitap eden, daha çok üzerinde düşünmek ve değerlendirme yapmak suretiyle 

olağanüstülüğü anlaşılan kendi zamanlarına has olmayan mucizelerdir ki buna aklî 

mucize denir.189 Aklî mucizeler peygamberlik ile daha yakından ilgili, kalıcı, avâm ve 

havâs herkese hitap eden bir özelliğe sahiptir.190 

Mâtürîdî mucizeyi şu şekilde tanımlar: “Peygamberlerin yaratılışlarındaki 

peygamberlik vasfı ile Allah tarafından kendilerine ikram edilen ve başkalarının bir 

benzerini meydana getirmeleri mümkün olmayan sihir dışında harikulade bir 

olaydır.” 191  Ona göre mucizeler, semavî olduğu bilinsin diye insanların güç ve 

kuvvetinin dışında olağanüstü olarak gerçekleşir.192 

Mucize her şeyden önce Allah’ın varlığının ve birliğinin delilidir. Zira bu 

mucizelere şahit olanlar, bu mucizeler ortağı bulunan varlığın fiili olsaydı bu ortaklar 

peygamberleri mucize göstermekten mutlaka alıkoyacaklarını bilirlerdi.193 Bu açıdan 

peygamberlerin haberlerinin doğruluğu ancak mucize göstermeleri ve deliller ortaya 

koymalarıyla anlaşılır.194  

Mâtürîdî, mucizelerde insanların maslahatlarına yönelik çok büyük faydalar 

olduğunu belirtir. Ancak peygamberlerin nübüvvetine delalet etme noktasında mucize 

tek başına yeterli değildir. Peygamberlerin ahlaki yapılarının ve getirdikleri öğretilerin 

de güçlü olması gerekir.195 Bu açıdan bütün peygamberler gibi Hz. Muhammed’in 

başka mucizesi ve delili olmasaydı bile üstün ahlakı ve örnek yaşantısı, onun 

peygamberliğinin delili olarak yeterli olurdu.196 

Mâtürîdî’nin mucizeyi tek başına nübüvvete delalet için yeterli görmemesi ve 

getirdikleri öğretilerin sağlamlığı ile peygamberlerin ahlakî yaşantılarını ön plana 

çıkarması kanaatimizce içinde yaşadığı coğrafyanın algılarının bir neticesidir. Öyle 

anlaşılıyor ki o, mucizenin başka fiillerle -sihir, büyü, Hindistan bölgesindeki birtakım 

kişilerin olağanüstü işleri gibi- karıştırılması ihtimalini göz önünde bulundurarak 

böyle bir ilave şart öne sürmüş olabilir. 

                                                           
 

189  Bebek, “Kelam Işığında Mucize”, 126. 
190  Bebek, “Kelam Işığında Mucize”, 127. 
191  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 189. 
192  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/221. 
193  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 2. 
194  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/186. 
195  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 187. 
196  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/215. 



90 
 

Ona göre mucizeler, üç açıdan insanları tasdik etmeye mecbur bırakır: 

“Birincisi, peygamberlerin, büyük olsun küçük olsun, her şey hakkında getirdiği 

mucize, akıl ve idrak sahibi herkesin anlayacağı gibi hikmettir ve haktır. Dolayısıyla 

insanların ona uyma zorunluluğu vardır. İkincisi, peygamberlerin kendi şahısları ve 

hâlleri ile ilgili herkese açık olan durumları, insanları, onları tasdik etmeye zorlar. Yani 

peygamberlerin kendi içlerinde yaşayan kimseler olarak asla yalan söylememeleri 

onları tasdik etmeye zorlar. Üçüncüsü, peygamberlerin yaptıkları işler ve gösterdikleri 

mucizeler, insanların şüphe etmelerini engellediği ve mutat uygulamalara da uymadığı 

için her insaf sahibi kişiyi onu kabule zorlar.”197 

Mâtürîdî mucize meselesini ele alırken, mucizeye karşı çıkanların görüşlerine 

de değinir ve onların itirazlarını cevaplandırır. Mucize itirazlarına ilişkin Mâtürîdî’nin 

görüşlerine geçmeden önce mucizeye karşı çıkanlar ve görüşlerine kısaca değinmek 

istiyoruz.  

Mucizeye itiraz edenlerin görüşlerini üç ana başlıkta toplamak mümkündür. 

Birincisi mucizelerin aslında insanı aciz bırakma anlamında bir tarafının olmadığını 

ve diğer insanların da bunların yapılabileceğini iddia edenler. İkincisi, hak peygamber 

ile peygamberlik iddiasındaki kötü niyetli kimseleri ayırt etmek için gerekli olan 

delillerin tabiat kanunlarına uygun olması hâlinde peygamberlik iddia edenelerin de 

bunu yapabileceğini, tabiat kanunlarına aykırı olursa bunun da evrendeki düzeni 

değiştireceğini söyleyip bu durumunda muhal olduğunu iddia edenler. Bunlar her iki 

durumda da mucizelerin nübüvveti ispat etmediğini iddia ederler. Üçüncüsü ise 

mucizelerin sihirbaz ve kâhinlerin yaptıklarından ayırt etmenin mümkün olmadığını 

ileri sürenler.198 

Bu itirazların bir sonucu olarak Berâhime (Brahmanlar/Hindular), 

peygamberlerin mucizelerini tabiat olaylarına aykırı olduğu gerekçesiyle 

reddetmektedir. Onlara göre Hz. Mûsâ’nın denizi yarması, Hz. İsa’nın ölüleri 

diriltmesi ve Hz. Muhammed’in az bir miktar yemekle çok sayıda insanı doyurması 

tabiat kanunlarına aykırıdır. Zira az, çoğalmaz; çok olan da azalmaz.199  

Mâtürîdî öncelikle mucizeye itiraz edenlerin yöntemini tenkit eder ve kuru 

kuruya bir şeye karşı çıkmanın insana bir şey kazandırmayacağını aksine kişinin 

değerini düşüreceğini ifade eder. Ona göre insanlar arasında genel kabul görmüş bir 

şeyi doğrudan reddetmek insanı şüpheciler sınıfına dâhil eder. Ayrıca onların tutarlı 

hiçbir delilleri olmayıp sadece önyargıları vardır. 200  Bu açıdan münkirlerin 

peygamberler eliyle gerçekleşen mucizeleri kabul etmemelerinin temelinde yaratıcı ile 

                                                           
 

197  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/288. 
198  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/445-446; Sâbûnî, el-Bidâye, 17. 
199  Bâkıllânî, et-Temhîd, 137; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/445. 
200  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 193. 



91 
 

yaratılanı mukayese yanlışlığına düşmeleri yatmaktadır. Oysa mucizeler Allah’ın izni 

ve yardımı ile peygamber aracılığıyla gerçekleşmektedir.201 

Sihir ile mucizenin ayırt edilmesinin mümkün olmadığı veya aynı konumda 

görülebileceği iddiasına Mâtürîdî, iki kavramın mukayesesini yaparak cevap verir. 

Mucizeler gerek varlıkları gerekse etkileri itibarıyla dünya hayatı boyunca devam 

ederken, sihir ve benzeri şeyler bir anlık ve geçicidir. Mucizeler peygamberlerin isteği 

üzerine değil insanların isteği üzerine bir meydan okuma sonrası gerçekleşirken, sihir, 

sihirbazların istedikleri zaman gerçekleşir. Sihirlerin amacı dünyalık menfaat elde 

etmek iken mucizelerin böyle bir amacı yoktur. Aksine insanları dünyalık süflî arzular 

yerine ahireti hatırlatır. Hâsılı, söz konusu olağanüstü hâllerden her birinin kendi 

mahiyetini bildiren ve durumunu ortaya koyan alametler vardır. Dolayısıyla bunları 

birbirine benzetip karıştırmak söz konusu olamaz.202 Sihir ve mucizenin ayırt edilmesi 

noktasında Sâbûnî’nin referansı ‘Şeyh’ diye nitelendirdiği Mâtürîdî’dir. Mâtürîdî’nin 

“mucize ile sihir arasındaki fark, imtihan sırasında ortaya çıkar. Mucize imtihanı 

arttırır ve tekit eder.” dediğini aktaran Sâbûnî, Firavun’un sihir ile mucizeyi ayırt 

edememesini203 bunun delili olarak değerlendirir.204 

Mucizelerin peygamberlik iddiasında bulunan kötü kişilerin eliyle 

gerçekleşmesi Mâtürîdî’ye göre mümkün değildir: “Zira bu tür olayları kullanarak 

kendi adına risâlet iddiasında bulunacak kimse bunu yapamayacaktır. Daha doğrusu 

Cenâb-ı Hak yalan olan bir şeyi tasdike ve peygamberleri taklit etmeye çağrı yapan 

kimseye bu tür harikulade olaylar vermez. Aslında mucize konumunda bulunacak bir 

harikuladelik alışılagelen ve tabiatın ürünü olan çizginin dışında olup elinde zuhur 

eden kimseye çağrısını yaptığı sırada lütfedilir. Aynı zamanda böyle bir şeyin daha 

önce gerçekleşmiş herhangi bir sebebi bulunmadığı gibi herhangi bir güçten de destek 

alması söz konusu değildir.”205 

Öte yandan Mâtürîdî’ye göre peygamber olmayan kişilerin elinde de -

peygamberleri tasdik etme özelliği taşıdığı takdirde- mucize benzeri bazı olaylar zuhur 

edebilir. Nitekim o, Bakara sûresi 247 ve 248. âyette Tâlût’a hükümdarlık verilmesi 

ve Tâlût’un hükümdarlığını ispat için birtakım olağanüstü işlerin tecelli etmesini bu 

duruma delil olarak göstermektedir. Aynı şekilde Hz. Meryem kıssası, 206  Hz. 

Süleyman’ın yanındaki kişinin gerçekleştirdiği iş 207  ve Kur’an’da yer alan diğer 

                                                           
 

201  Mâtürîdî, Te’vilât, 6/20. 
202  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 230. 
203  “Firavun şöyle çıkıştı: “Ben size izin vermeden ona inandınız öyle mi? Anlaşılıyor ki o size sihri 

öğreten büyüğünüzdür. Ama ahdim olsun ben de sizin ellerinizi ve ayaklarınızı çaprazlama 

keseceğim ve sizi hurma dallarına asacağım! Böylece hangimizin cezasının daha şiddetli ve kalıcı 

olduğunu anlayacaksınız!” (Tâhâ 20/71). 
204  Sâbûnî, el-Münteḳā, 94. 
205  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/162-163. 
206  Meryem 19/25, 29-30. 
207  en-Neml 27/40. 



92 
 

hususlar da buna benzemektedir. Ona göre bunların gerçekleşebilmesi için ellerinde 

harikulade olaylar zuhur eden kişilerin peygamberlerini tasdik etmesi şarttır. Sonuç 

olarak bu fevkaladelikler başkalarının dilinde veya elinde zuhur eden peygamberlere 

ait mucizeler statüsünde bulunur.208 Yani peygamber olmayanların elinde gerçekleşen 

harikulade durum, gönderilen peygamberin mucizesi sayılır.209 

Mâtürîdî’ye göre mucize benzeri birtakım olağanüstü işlerin peygamberler 

dışında kimseler eliyle gerçekleşmesine en güzel örnek Ashâb-ı Kehf kıssasıdır. 

Çünkü Allah, Ashâb-ı Kehf’te birçok mucize benzeri şeyler var etmiştir. Bunlar 

insanların güçlerinin ve yapabilecekleri fiillerin kapasitesinin dışındadır. Onların üç 

yüz sene uyuması, elbiselerinin yıpranmaması, sıcağın ve soğuğun onları 

etkilememesi, bedenlerinin bozulmaması, herhangi bir gıda maddesi yemeksizin 

yaşamaları ve insanların şerrinden korunmaları olağanüstü işlerdir.210 

O, mucizelerin insanların çabaları sonucu yapılabileceği iddiasına, temelini 

sarfe nazariyesinin oluşturduğu bir kurgu ile cevap verir. Ona göre her özel kabiliyeti 

olan kimse peygamberlik iddiasında bulunmaz. Bulunacak olsa Allah, onu bundan 

alıkoyar (sarfe teorisi). Yani Allah, nübüvvet iddiasında bulunacağını bildiği kötü 

kimseye mucize benzeri hasletler vermez.211 

Sâbûnî’nin de benzer bir mucize tanımı benimsediğini görüyoruz. Ona göre 

mucize “peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin iddialarının doğruluğunu ispat 

için, meydan okudukları kimselerin bir benzerini meydana getirmekten aciz kaldıkları, 

dünyada âdete aykırı harikulade bir fiil meydana getirmeleridir.”212 Ayrıca o, mucize 

 harfinin müenneslik için değil, mübalağa için (ة) kelimenin sonundaki (المُعجزة)

olduğunu belirtir. 213  Bu mucizeye karşı konulmasının imkânsız olduğu anlamını 

pekiştirmek içindir. 

Ona göre her peygambere verilmiş özel mucizeler vardır. Bu mucizeler 

peygamberlerin birinin diğerine üstünlüğüne yol açacak bir etken olarak 

değerlendirilmesi doğru değildir. Çünkü bu tahsisler fazilet sebebi olarak 

görülemez. 214Allah istediği zaman peygamberlere mucize verir. Bazı zamanlarda 

vermez. Çünkü mucizeler iman edenlerin imanını kuvvetlendirmek için veya iman 

etmeyenlerin delillerini ortadan kaldırmak için gelir. Mucize ile risâletin 

devamlılığının bir alakası yoktur.215 

                                                           
 

208  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/162. 
209  Mâtürîdî, Te’vilât,10/449. 
210  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/ 40-42. 
211  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 192. 
212  Sâbûnî, el-Bidâye, 111. 
213  Sâbûnî, el-Kifâye, 185. 
214  Sâbûnî, el-Münteḳā, 109. 
215 Sâbûnî, el-Münteḳā, 151. 



93 
 

Mucize ve kerâmet mukayesesi yapan Sâbûnî’ye göre velilerin kerâmeti 

Mu’tezile’nin iddia ettiği gibi mucizeye zarar vermez. Esasen velilerin kerameti bir 

nevi gönderilen peygamberlerin mucizesidir. Veliler kendi dininin doğruluğunu ortaya 

koymak ve emr-i bi’l-maruf ve nehyi ani’l-münker yaparken kerametleri ihya edebilir. 

Ancak kendini beğenmemek ve gösteriş yapmadığına emin olmak kaydıyla. Bu şart 

gerçekleşmezse bu istidraçtır.216 

 Mucize konusu Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet bahsinde üzerinde çokça 

durdukları konular arasında yer almaktadır. Ancak Mâtürîdî’nin mucizeyi inkâr 

edenlerle giriştiği fikrî mücadele Sâbûnî’de belli belirsiz bir hâl almaktadır. Her iki 

mütekellim de mucizenin tanımı noktasında aynı kanaatleri paylaştığı görülmektedir. 

Mucize Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin risâletlerinin ispatı için tek başına yeterli 

değildir. Sâbûnî’nin eserlerinde bu görüş yer almamaktadır. Mâtürîdî’nin 

peygamberlerin ahlaki yaşantısına da dikkat çekmesi oldukça yerindedir. Bu bizlere 

her dönemde peygamberlerin varisleri olan âlimlerin, öğretmenlerin sadece 

bilgilerinin yeterli olmadığını ahlaki kişiliklerinin de güçlü olmasını gerektiği dersini 

vermektedir. Bizce Sâbûnî’nin bu şarta vurguyu devam ettirmesi daha isabetli 

olabilirdi.  

                                                           
 

216  Sâbûnî, el-Münteḳā, 162. 



94 
 

  



95 
 

2. PEYGAMBERLİĞE İMAN 

İslam inancının temel şartlarından biri, peygamberlerin tamamına iman 

etmektir. Peygamberlere iman meselesi, semavi dinleri diğer dinlerden ayıran en 

önemli özelliklerden biridir.217  

Dinî bir terim olarak iman kavramı peygamberlere inanmayı da kapsamaktadır. 

Nitekim iman “Allah’tan aldıkları mesajlar hususlarda peygamberleri tasdik etmek ve 

onlara inanmak” diye tanımlanır. 218  Müslümanlar, Yahudilerin yaptığı gibi 

peygamberler arasında ayırım yapmaksızın hepsine birden iman ederler. Nübüvveti 

bilinen bir peygamberi inkâr eden kimsenin imanının gideceği konusunda âlimler 

arasında ittifak vardır. Nübüvveti ve getirdikleri sabit olan peygamberlere iman etmek 

vaciptir.219  

Kur’an-ı Kerim’de her kavim için bir uyarıcı peygamber geldiği 220  ve 

kavimlere peygamber gelmedikçe azap edilmeyeceği 221  belirtilir. Bu âyetler 

peygamber göndermenin Hz. Muhammed öncesinde de var olduğunun ispatıdır. Öte 

yandan Hz. Âdem ve eşinin cennetten indirilmesinin hemen akabinde “Benden size 

muhakkak bir yol gösterici gelecektir.”222 buyurularak nübüvvetin insanlık tarihi ile 

başladığına işaret edilir. Allah’ın ilim, irade, kudret gibi sıfatlarının yanında kelâm 

sıfatı da vardır. O’nun evrende yaratma ve yok etme tecellileri vardır. Nübüvvet 

dışında kelâm sıfatının insanlar için tecelli ettiği bir alan söz konusu değildir. 

Dolayısıyla Allah’ın kelâm ve irade sıfatlarına iman eden bir kimsenin nübüvveti de 

kabul etmesi gerekir. Aksi hâlde bu sıfatlar iptal edilmiş olur.223 

Allah, Bakara sûresi 285. âyette “Peygamber, Rabbi tarafından kendisine 

indirilene iman etti, müminler de (iman ettiler). Her biri Allah’a, meleklerine, 

kitaplarına, peygamberlerine iman ettiler. ‘Allah’ın peygamberlerinden hiçbiri 

arasında ayırım yapmayız. İşittik, itaat ettik. Ey Rabbimiz, affına sığındık! Dönüş 

                                                           
 

217  Kâdî Abdülcebbâr, Tesbitu delâilu’n-nübüvve, 1/1. 
218  İsfahânî, el-Müfedât 100; Bekir Topaloğlu- İlyas Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2017), 155. 
219  Cürcânî, Dercü’d-dürer, 1/253; Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî el-Vâhidî, 

Tefsiru’l-besît (Riyad: Imadetü’l-bahsü’l-ilmî, 2009), 12-339; Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. 

Sâlim es-Seffârînî, Levâimu’l-envâru’l-behiyye (Şam: Müessesetü’l-hâfikîn, 1982), 2/263; Ebü’l-

Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî (Kâdî İyâz), eş-Şifâ bi-taʿrîfi ḥuḳūḳi (fî şerefi)’l-Muṣṭafâ 

(Amman: Dâru’l-Fahyâ, 1986), 1/758; Râgıb el-İsfahânî, Tefsir-u Râgıb el-İsfahânî thk. Muhammed 

Abdülaziz Bisuyunî (Riyad: Dâru’l-vatan, 1999), 4/212. 
220  “And olsun ki biz her ümmete, “Allah’a kulluk edin, sahte tanrılardan uzak durun” diyen bir elçi 

gönderdik. Onlardan kimini Allah doğru yola iletti, kimileri de saptırılmayı hak ettiler. Yeryüzünü 

dolaşın da hak dini yalanlayanların akıbetinin ne olduğunu görün.” (en-Nahl 16/36). 
221  el-Kasas 28/59. 
222  el-Bakara 2/38. 
223  Ebû Hâtim er-Râzî, A’lamü’n-nübüvve, 101; Gazzâli, el-İktisad fi’l-itikad, 121-122. 



96 
 

sanadır.’ dediler.” buyurmaktadır. Burada açık bir şekilde peygamberlere aralarında 

ayırım yapılmaksızın tüm peygamberlere iman edilmesi gerektiği ifade edilmektedir.  

Peygamberlere iman meselesi meşhur Cibril Hadisi’nde açık bir şekilde 

geçmektedir. Rivayete göre “Bir gün Resulullah insanların arasında oturuyordu. Bir 

adam geldi ve “Ey Allah’ın Resulü, iman nedir?” diye sordu. Resulullah şöyle 

buyurdu: “Allah’a, meleklerine, kitabına, O’na kavuşmaya, peygamberlerine iman 

etmendir. (Aynı şekilde) öldükten sonra son dirilişe iman etmendir…” (Soran kişi 

yanından ayrıldıktan sonra) Resulullah buyurdu ki, “Bu, Cibrîl’dir, insanlara dinlerini 

öğretmek için geldi” buyurdu.”224 

İslam inancının aksine peygamberlerin bir kısmına inanıp bir kısmını kabul 

etmeyenler vardır. Yahudiler kendilerine tebliğ görevi verilen on dokuz peygamberi 

kabul ederken Hz. İsa ve Hz. Muhammed’in risâletini kabul etmezler. Hristiyanlar ise 

Hz. Muhammed’in nübüvvetini inkâr ederler.225 Berâhime’den bir grup sadece Hz. 

Âdem’in peygamberliğini kabul ederken başka bir grup ise sadece Hz. İbrâhîm’i kabul 

eder.226 Öte yandan Harran Sâbiîleri, Hermes, Vâlis, Zervisyus ve Eflâtun peygamber 

olduğuna inanır. Vâsıt Sâbiîleri sadece Hz. Âdem ve Hz. Şit’i peygamber olarak kabul 

ederken Sâmirîler ise Hz. Mûsâ, Hz. Hârûn ve Yûşâ ile onlardan öncekilerin nübüvveti 

kabul eder.227 

İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe’ye göre peygamberler arasında ayrım yapılmaksızın 

hepsine iman etmek gerekir. Ona göre iman esaslarını kabul eden fakat Hz. İsâ, Hz. 

Mûsâ ve diğerleri peygamber mi yoksa değil mi? diyen kimse de kâfir olur.228 

Mâtürîdî peygamberlere imanı, “onun Allah’tan getirdiği her bilgiyi tasdik 

etmek, her sözü ve her fiili doğrulamak, onun doğruyu ve hakkı söylediğine inanmak 

ve onun kendisi tarafından değil Allah’ın emir ve yasaklamasıyla olduğunu bilmektir.” 

şeklinde açıklar. 229  Bu nedenle Allah’a iman edip peygamberlere iman etmeyen 

kimsenin imanı geçerli değildir hatta onlarla savaşmak caizdir. O şöyle demektedir: 

“Allah Teâlâ’yı ikrar edip tasdik eden, fakat Muhammed’in risâletini ve nübüvvetini 

inkâr edenler, risâletini ikrar ve tasdik etmedikçe; onlarla savaştan vazgeçilmez. Resul-

i Ekrem’i ikrar ve Allah’ın peygamberi olduğunu tasdik eden ancak şer’î hükümleri 

inkâr edenlerle de bu hükümleri ikrar ve tasdik edinceye kadar savaşılır. Onları tasdik 

edince savaşılmaz.”230 Onun bu ifadelerinden Allah’a inandığı hâlde peygamberleri 

                                                           
 

224  Müslim, “İman”, 5; Buhârî, “İman”, 37. 
225  Bağdâdî, Usûli’d-din, 158-161. 
226  Bâkıllânî, et-Temhîd, 126-127. 
227  Bağdâdî, Usûli’d-din, 158. 
228  Ebû Hanîfe, el-Fıkhü’l-ebsat, 51. 
229  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/362. 
230  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/498. 



97 
 

kabul etmeyen kimselerin (bugünkü ifade ile deistler) imanı geçerli değildir ve 

kâfirlerin tâbi olduğu hukuki durumlarla muamele görmeleri gerekir. 

Mâtürîdî’ye göre Allah’ın gönderdiği peygamberlerin tamamını kabul 

etmeyenler mümin olamazlar. Zira mümin olmanın şartı bütün peygamberlere iman 

etmektir. Onlardan herhangi birini inkâr eden tümünü inkâr etmiş olur. Buna bağlı 

olarak peygamberlerden herhangi birini bulunduğu konumdan yukarı çıkaran kimse 

örneğin ‘İsa, Allah’ın oğludur’ diyen aslında ‘o peygamber değil” diyerek onun kadrini 

ve mertebesini aşağıya indiren kimse gibidir. Mâtürîdî’ye göre “Nûh kavmi de 

peygamberleri yalancılıkla suçladılar.” 231  âyetinde peygamberlerin “mürselîn” 

 şeklinde çoğul gelmesi, peygamberlerden tek birini inkâr edenin bütününü (المرسلىن)

inkâr etmiş olacağı anlamına gelir. Zira her bir peygamber, halklarını bütün 

peygamberlere iman etmeye çağırmıştır.232 

Mâtürîdî, peygamberlerin bir kısmını kabul edip bir kısmını reddedenlere akıl 

ve mantık çerçevesinde cevaplar verir. O, peygamberlerin bir kısmını kabul edenlere, 

öncelikle bir kısmını neden kabul ettiklerini sorar. Onların nübüvvetini kabul 

etmelerini zorunlu kılan herhangi bir özelliğe veya mahiyete dikkat çekenlere, aynı 

mananın ve aynı özelliğin bütün peygamberler için de geçerli olduğunu, dolayısıyla 

onların peygamberliğini de kabul etmenin zorunlu olduğunu söyler. Hz. 

Muhammed’in nübüvvetini kabul etmeyenlerin ileri sürdükleri özellik mesela mucize 

ise, o da mucizeler göstermiştir ve mucizeleri mucize yapan şey aynıdır. Hz. 

Muhammed’de mucizeler göstermiştir ki bunlar hiçbir peygamberde olmayan 

mucizelerdir.233 

Başta Hz. Muhammed olmak üzere diğer peygamberleri kabul etmeyen Yahudi 

ve Hristiyanların kendi peygamberlerini kabul etme gerekçelerini soran Mâtürîdî, 

onların içine düştükleri çelişkiye dikkat çeker. Hz. Muhammed’in haber verdiği 

peygamberleri kendilerine ulaşan bilgi ile kabul ettiklerini söyleyen Yahudi ve 

Hristiyanlar aynı bilgi kaynaklarında yer alan Hz. Muhammed’in nübüvvetini inkâr 

ederek çelişkiye düşmektedirler. Onların inandığı peygamberlerin de Hz. 

Muhammed’in geleceğini haber vermiş olmaları ve bu bilginin ellerindeki kitaplarda 

hâlihazırda mevcut olmasına rağmen onu inkâr yoluna gitmeleri hem büyük bir çelişki 

hem de sorumluluktan kaçmadır.234 

Allah tarafından gönderilen peygamberlere iman etmek imanın olmazsa olmazı 

olmakla beraber, Mâtürîdî’ye göre Allah insanlara peygamber göndermese ve vahiy 

indirmese de onları iman etmekle mükellef kılar. Çünkü Allah, peygamberler 

göndermese ve insanlar sorumlu olmasalar başıboş bırakılmış olurdu ve yaratılmaları 

                                                           
 

231   eş-Şuarâ 26/105. 
232  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/391. 
233  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 209-210. 
234  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 204-210. 



98 
 

anlamsız olurdu. Dolayısıyla bu durum, elçi göndermese ve bir şey vahyetmese bile 

kulların Yaratıcı’nın varlığını bilmek ve birliğine iman etmekle mükellef olduklarına 

işaret eder.235 Bu durumu, “peygamber göndermeden delilin bağlayıcı ve hükmün 

geçerli olduğu” şeklinde formüle etmektedir.236 Benzer şekilde “Ve size din konusunda 

hiçbir güçlük yüklemedi.”237 âyeti de ona göre Allah Teâlâ peygamberler göndermese 

bile insanların Yaradan’ın vahdâniyetini, ulûhiyyetini, yüceliğini ve nimetlerini 

bilmekle ve bunlara karşılık her zaman O’na şükretmek ve boyun eğmekle mükellef 

olduklarını göstermektedir. 238  Bu açıdan Mâtürîdî’ye göre insanlara peygamber 

gönderilmese dahi akılları sayesinde kendilerini yaratan bir yaratıcı bulmak 

zorundadır. Zira akıl, birtakım eksiklerine rağmen Yaradan’ı tanıma kapasitesine 

sahiptir. Allah’ın peygamber göndermesi, insanların öne sürebilecekleri bahanelerini 

önlemek içindir. Bununla birlikte aklın insanlara faydalı veya zararlı olabilecek her 

şeyi bilmesi mümkün değildir. Örneğin akıl, Allah’a hakiki kulluğun nasıl yapılacağı, 

ahirette karşılaşılacak hâller ve Allah’ın sıfatları gibi konuları kavrayabilecek kudrete 

sahip değildir. Sonuç olarak insanların peygamberlere ihtiyacının olmadığını 

düşünmek hata olur. Aksine insanların dünya ve ahiret mutluluğu için peygamberlere 

ihtiyacı vardır.” 239  Peygamber gelmese bile Yaradan’a iman etmenin gerekli 

olduğunun bir başka delili: “Biz Nûh’u, ‘Kendilerine can yakıcı bir azap gelmeden 

önce halkını uyar’ diyerek kavmine gönderdik.”240 âyetidir. Zira bu ayet, peygamber 

gelmese dahi insanların iman ile mükellef olduğunun delilidir. Eğer öyle olmasaydı 

uyarıcı gelmeden önce kendilerine azabın gelmeyeceğinden emin olurlardı ve 

başlarına gelecek bir azap ile korkutulmazlardı.241 

Görüşlerini incelediğimiz bir diğer mütekellim Sâbûnî de nübüvvet meselesi 

üzerinde çokça duran bir âlim olarak temayüz etmektedir. Zira o, eserlerinde nübüvvet 

meselesini mutlaka ele aldığı gibi peygamberlikle ilgili farklı düşünce ve kanaatlere 

de yer vermek suretiyle, Ehl-i Sünnet itikadında nübüvvet inancının savunucusu olarak 

ön plana çıkmaktadır. Ancak peygamberlere iman konusunda detaylı açıklamalara 

girme gereği görmez. Sâbûnî’ye göre müminlerin peygamberlere iman hususunda 

bakışının özeti şudur: “Bütün nebî ve resullere iman ederiz. Peygamberlerin ilki Hz. 

Âdem sonuncusu Hz. Muhammed’dir.” 242  Dolayısıyla peygamberlerin tamamına 

aralarında ayrım yapmaksızın iman etmek gerekir.243 Bazılarına iman edip bazılarını 

                                                           
 

235  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/391. 
236  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/74. 
237  el-Hac 22/78. 
238  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/538. 
239  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/46. 
240  Nûh 71/1. 
241  Mâtürîdî, Te’vilât, 16/130. 
242  Sâbûnî, el-Kifâye, 190; a.mlf., el-Münteḳā, 163. 
243  Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 



99 
 

inkâr etmek olmaz. İman ile inkâr arasında bir yol isteyenler ya da bir kısmına iman 

edip bir kısmına iman etmeyenler gerçekte kâfirdir.244 

Görüldüğü üzere peygamberlere iman konusunda Mâtürîdî detaylı 

açıklamalara yer verirken Sâbûnî bu konuya çok daha az yer vermektedir. Her iki 

mütekellim de aralarında ayrım yapmaksızın tüm peygamberlere iman edilmesi 

gerektiği hususunda ortak kanaate sahiptirler. 

  

                                                           
 

244  Sâbûnî, el-Münteḳā, 266. 



100 
 

  



101 
 

3. PEYGAMBERLİĞİN GEREKLİLİĞİ VE 

TEMELLENDİRİLMESİ 

İslam inanç sisteminde Allah’ın varlığını kabul ettikten sonra inanılması 

zorunlu olan inançlardan biri de peygamberlere imandır. Allah, rahmetinin eseri olarak 

daha başlangıçta insanları fıtrat üzere yaratmıştır. İnsanların iyiye ve doğruya 

ulaşabilmesi için akıl, düşünme, irade, konuşma ve üretme gibi yeteneklerle 

donatmıştır. Ayrıca hakikati bulabilmeleri için insanın yaratılışında ve evrende ibret 

alınacak deliller halk etmiştir. Hepsine ilaveten peygamberler ve kitaplar göndererek 

hakikati bir kez daha hatırlatmıştır. Dolayısıyla nübüvvet, Allah ile insan arasındaki 

iletişimi sağlayan İslam itikadının temel müesseselerinden biridir.245 

Hz. Peygamber zamanında nübüvvet nurundan doğrudan doğruya istifade etme 

imkânı bulunuyordu. Ashâb karşılaştıkları problemleri Hz. Peygamber’e soruyor, 

aldıkları cevapları tartışmaksızın ve kalplerinde en ufak bir şüphe olmaksızın kabul 

ediyorlardı. 246  Dolayısıyla ashabın zamanında Müslümanlar içinde nübüvvet 

tartışmalarının varlığından söz etmek mümkün değildir. Ancak sahte peygamberlere 

karşı verdikleri mücadele onların hatm-i nübüvve konusunda kararlı duruşlarını 

göstermesi bakımından dikkat çekicidir.  

Allah’ın emir ve yasaklarını insanlara ulaştırma vazifesi peygamberlerindir. 

Ancak peygamber göndermenin hükmü konusunda mezhepler arasında farklı bakış 

açıları ve farklı kabuller söz konusudur. “Klasik metinlerdeki tartışma, tıpkı salah-

aslah konusunda olduğu gibi cereyan etmektedir. İnsanların peygamberlere olan 

ihtiyacı noktasında kelâm bilginleri arasında esasen bir ihtilaf söz konusu değildir. Zira 

bütün mezhepler insanlığın dinî ve hatta bazı dünyevî meselelerde peygamberlerin 

rehberliğine muhtaç olduğu gerçeğini kabul etmektedir.”247 

Kelâm ekolleri nübüvvet ile ilgili delillendirme yaparken meseleyi iki açıdan 

ele aldıklarını görmekteyiz. Birincisi Allah’ın ulûhiyyeti ikincisi ise insan açısından 

nübüvvetin imkân ve gerekliliği hususudur. Kelâm âlimlerinin nübüvvet meselesine 

ilgisi daha çok iç ve dış amillerin tetiklemesiyle oluşan tartışmalar ve bu münakaşalara 

bağlı olarak ortaya çıkan yeni fikir ve düşüncelerin sonucu olduğu söylenebilir. 

Sözünü ettiğimiz bu âmillerin bir kısmı doğrudan doğruya nübüvvet müessesesi ile 

ilgilidir. Bir kısmı ise bilhassa Hz. Peygamber’in nübüvvetiyle alakalıdır. Kelâmcılar 

içeride İbnü’r-Râvendî ve Ebû Bekir er-Râzî (öl. 313/925) gibi kişilerin iddialarına 

karşı nübüvvetin gerekliliğini ve muhal olmadığını savunurken; dışarıda ise 

                                                           
 

245  Musa Bilgiz, “Kur’an’da Nübüvvet”, Diyanet İlmi Dergi 49/1 (2013), 24. 
246  Fethi Kerim Kazanç, “Selefiyye’nin Nas ve Metot Ekseninde Din Anlayışı ve Sonuçları”, Kelam 

Araştırmaları Dergisi 8/1 (2010), 100. 
247  Kılıç Aslan Mavil, “Mâtürîdîler’e Göre Nübüvvetin İmkânı ve Gerekliliği”, Dergiabant (Bahar 

2017), 5/9, 80. 



102 
 

Sâbûnî’nin “Hint ülkesinin uzak bölgelerinde yer alan” şeklinde nitelendirdiği 248 

Berâhime, 249  Sümeniyye 250  gibi gruplar ile Yahudi ve Hıristiyanlara karşı Hz. 

Muhammed’in peygamberliğinin hak olduğunu ispata çalışmışlardır.  

Ehl-i sünnet ve Mu’tezilî mütekellimlere göre peygamberlik gereklidir. Ancak 

bu gerekliliğin ifade ediliş biçimi daha doğru bir ifadeyle dozajı farklıdır. Her iki 

ekolün de meseleye yaklaşımı âyet ve hadislerin yorumlanması ve özellikle de 

Allah’ın sıfatları bağlamında tezahür etmektedir. Örneğin Nesefî’ye göre Allah, 

“Dilediğini yapan”251 ve yaptıklarında herhangi bir mecburiyet altında olmayandır. 

Dolayısıyla Allah’ın peygamber göndermesi vücûbiyyetin değil kullarına lütfunun bir 

tecellisidir ve peygamber göndermenin ilahî hikmetle açıklanması daha doğrudur. 

Şayet insan sorumlu tutulacaksa bu sorumluluklardan haberdar olabilmek için; neyi, 

nasıl ve ne zaman yapacağını bilebilmesi noktasında peygamberlere ihtiyaç vardır.252 

Mu’tezilî Kâdî Abdulcebbâr ise peygamber gönderme ve peygamberlik 

müessesesine Allah’ın kullarına lütufkâr olması,253 şefkat ve merhametle davranması 

ve rahmetiyle bütün varlıkları kuşatması 254  gibi sıfatlarının bir tecellisi olarak 

bakmaktadır. Dolayısıyla insanlara peygamber göndermek onlara göre ilahi lütfun bir 

gereği olarak vaciptir. 255  Eşyanın hakikatinde iyilik ve kötülük vardır ve akılla 

bilinebilir. Nübüvvet de özü itibarıyla iyidir ve insanların hayrına olması hasebiyle de 

vaciptir.256 Bilindiği üzere Mu’tezile’nin temel tezlerinden birisi “kul için aslah olanı 

yaratmak Allah için vaciptir” görüşüdür. Bu meyanda nübüvvet kullar için aslah 

olandır ve yerine getirilmesi Allah’ın adaletinin gereği olarak ona zorunludur. Allah’ın 

                                                           
 

248 Sâbûnî, el-Kifâye, 176. 
249 Brahmanizm, bugünkü Hindistan’ın kuzey bölgelerinde Vedalar sonrasında ortaya çıkıp milâttan 

önce 1000- milâttan sonra 500 yılları arasında yaşayan ve Hinduizm’in nüvesini teşkil eden dinî 

sistemi ifade eder. Bununla birlikte daha sonraki dönemde Brahman rahiplerinin kontrolünde 

bulunan dinî gelişmeyi belirtmek üzere bazan Hinduizm’le eş anlamlı bir tabir olarak kullanılmıştır. 

Hindistan’ın “erken Orta Çağ” (M.S. 600-850) dönemine tekabül eden devre Brahmanizm’in sonu, 

Hinduizm’in başlangıcına işaret eder. bk. Günay Tümer, “Brahmanizm”, TDV İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/329. 
250 İslâmî kaynaklarda sümeniyye bazan şü(e)meniyye biçiminde de yer alır. Sümeniyye’den bahseden 

ilk Müslüman yazarlardan Bîrûnî ve Makdisî, Hindistan’da biri Brahmanlar (Berâhime), diğeri 

Sümeniyye (Şümeniyye) olmak üzere iki grubun bulunduğunu kaydeder.  Horasan, İran, Irak ve 

Şam bölgeleri Sümeniyye inancına mensupken Mecûsîliğin burada yayılmasıyla birlikte Sümeniyye 

mensupları Belh’in doğusuna çekilmek zorunda kalmıştır. Ebü’l-Muîn en-Nesefî ve Ebü’l-Yüsr el-

Pezdevî de bu grubun bilgi vasıtası sayılmayan habere dayandığı için nübüvveti reddettiğini söyler 

(Tebṣıratü’l-edille, 446; Uṣûlü’d-dîn, 90). Şehristânî ise Sümeniyye’den Buda ehli (ashâbü’l-Büd) 

diye bahsetmiştir.  bk. Ahmet Güç, “Sümeniyye”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 38/132-133. 
251  el-Burûc 85/16. 
252  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 2/687, 27. 
253  Âl-i İmrân 3/74; Yûnus 10/60; Yûsuf 12/38. 
254  el-A’raf 7/156; el-Mü’min 40/7. 
255  Kâdî Abdulcebbâr, Şerhu’l-usuli’l-hamse, 573. 
256  Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğni, 15/19. 



103 
 

peygamber göndermemesi O’nun adalet ilkesine tezat bir durum olur ve kendisine 

zulüm isnat etmek olur.257 

Mu’tezile, peygamber göndermeyi Allah için vacip görmekle birlikte akla 

verdiği geniş yetki alanını sem’iyyat konularında sınırlandırmaktadır. Kâdî 

Abdülcabbâr, aklın Allah’a ibadet etmenin gerekliliğini bileceğini ancak ibadetlerin 

vakti, saati, miktarı ve şeklini bilmesinin mümkün olmadığını söyler.258 Mu’tezile’de 

aklın sınırı meselesi peygamber gönderme hususu ile birlikte değerlendirildiğinde 

Câhız’ın kanaatinin önemli bir yeri vardır. Câhız, nübüvvetin gerekliliği meselesini, 

insan ve Allah açısından ele almaktadır. Ona göre bilgiyi oluşturan aklın bizatihi 

kendisi sınırlı olduğu gibi akla bilgi sağlayan kaynaklar da sınırlıdır. Dolayısıyla akıl, 

her şeyi bilme imkânına sahip değildir. Akıl bazı şeyleri tümel olarak bilebilir ancak 

tafsilatını bildirmek peygamberlere aittir. Öte yandan akıl, birçok yanıltıcı etkiye 

açıktır. Câhız’a göre peygamber gönderilmesinin gerekçelerinden biri de ahirette 

insanların mazeret ileri sürmelerini engellemektir.259 

Tasavvuf çevrelerinde de aynı şekilde nübüvvetin gerekli olduğu kanaati 

hâkimdir. İbnü’l-Arâbî (öl. 638/1240) nübüvvetin iki açıdan gerekli olduğunu ifade 

eder. Birincisi peygamberlerin örnekliğidir. İnsanlar nebî olan zâta tabi olarak dini 

yaşama konusunda somut bir örneğe sahip olurlar. İkincisi ise Allah’ın göndermiş 

olduğu vahyi insanlar için anlaşılır hâle getirmektir. Zira bütün insanların indirilen 

âyetleri tam ve doğru olarak anlamaları mümkün değildir.260 

Ehl-i sünnet kelâmının iki ana fraksiyonu olan Mâtürîdîler ile Eş’arîler arasında 

nübüvvetin gerekliliği bağlamında söylem ve anlayış farkı söz konusudur. Aşağıda 

detaylandırılacağı üzere Allah’a zorunluluk atfedilmesi söz konusu olamayacağından 

peygamber göndermenin de bir zorunluluk olamayacağı görüşünü benimsemişlerdir. 

Mâtürîdîler nübüvvetin gerekliliğini, Allah’ın hikmet ve lütfu ile açıklarken, 

Eş’arîler’e göre hikmet veya lütuf çerçevesinde dahi olsa Allah’a herhangi bir 

zorunluluk nispet edilemez.261 

Eş’arî’ye göre Allah’ın insanlara peygamber göndermesi mümkündür. 

Nübüvvette tıpkı diğer fiilleri gibi Allah’ın fiillerinden biri olup herhangi bir 

zorunluluktan bahsedilemez. Dolasıyla peygamber göndermek Allah için mümkün 

olup zorunlu değildir. 262  Eş’arîler, Allah’a bir zorunluluk atfedilemeyeceği 

                                                           
 

257  Kâdî Abdulcebbâr, Şerhu’l-usuli’l-hamse, 573; Ayrıca bk. İlyas Çelebi, İslâm İnanç Sisteminde 

Akılcılık ve Kadı Abdülcebbar (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2002), 313. 
258  Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğni, 15/26-27. 
259  Câhız’ın nübüvvet anlayışı için bk. Baktır, “Câhız’ın Nübüvvet Anlayışı”, 261-262, 267. 
260  Mahmut Çınar, İmam Şa’rânî ve Muhyiddîn İbnü’l-Arâbî’ye Göre Nübüvvet İnancı (İstanbul: 

Rağbet Yayınları,2013), 136. İbnü’l-Arâbî, Füsüsu’l-hikem, 11/343. 
261  bk. Teftazâni, Şerhu’l-akaid, 293; İbn Fûrek, el-Mücerred, 175-176. 
262  İbn Fûrek, el-Mücerred, 175; Ebû Hamid Gazzâlî, el-İktisad fi’l-itikad haz. İbrahim Agâh Çubukçu- 

Hüseyin Atay (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları,1962), 195; Bakîllânî, el-

İnsaf, 58.  



104 
 

düşüncesini daha somut bir ifadeye dönüştürmüşlerdir. Onlara göre Allah’ın insanlığa 

birçok peygamber göndermesi de sadece tek bir peygamberle yetinmesi de caizdir. Bu 

durum tamamen Allah’ın takdirindedir.263 

Mümkün-vacip meselesinde Eş’arî doktrinin temelinde fayda, hikmet ve 

menfaat gibi illet ve sebepler âmil olmadığından peygamber gönderme meselesinde de 

“Allah kendi iradesi ile peygamber göndermiştir.” kanaati hâkimdir. Allah’ın 

peygamber göndermesi ile göndermemesi eşit derecede mümkündür. Allah dilemiştir 

göndermiştir; dilemeseydi göndermezdi. 264  Nübüvvetin gerekliliği meselesinde 

hüsün-kubuh ve salah-aslah tartışmaları konunun “nasıl anlaşıldığı” hususunda 

belirleyici bir faktör olduğunu iddia edebiliriz. İyi ve kötünün akılla 

belirlenemeyeceğini söyleyen Eş’arîyye’ye göre peygamber göndermek gerekli midir, 

değil midir, sorusuna zorunluluk veçhesinden bakılamaz. Allah’ın peygamber 

göndermesi mümkündür; yoksa O’na vacip ve zorunlu değildir.265  

Eş’arî kelâm doktrinin sistematik hâle gelmesinde en önemli katkıyı sağlayan 

Bâkıllânî’nin (öl. 403/1012) nübüvvetin ispatı konusundaki temel hareket noktası, 

Allah’ın insanlara kendi içlerinden elçiler göndermesinin aklen mümkün olmasıdır. 

Allah’ın peygamber göndermesi imkânsız ve gerçek dışı olmadığına göre mümkün 

kabul edilmelidir.266  

Mâtürîdî kelâm anlayışına göre eşyanın özünde olan iyilik ve kötülük bilinerek 

hüküm anlaşılabilir. Yani Allah’ın emrettiklerinde iyi, yasakladıklarında şer yönü 

bulunur. Allah fiillerini belli bir hikmete yönelik yarattığına göre nübüvvet hikmetin 

bir sonucudur, mümkündür; fakat Allah’a hiçbir şey zorunlu kılınamayacağı için vacip 

değildir.267  

Nübüvvet hakkındaki görüşleri de mezhebinin genel çizgisi ile büyük oranda 

örtüşen Pezdevî’ye göre peygamber göndermek aklen caiz, mümkindir. Peygambere 

tabi olmanın gerekli olduğu hususunda tevhid ehli arasında hiçbir ihtilaf söz konusu 

değildir.268 Aynı ekolden Alâeddin el-Üsmendî de Ehl-i sünnet inancına uygun olarak 

insanlara doğruyu göstermek ve örneklik yapmak üzere peygamberlerin 

gönderilmesini aklen muhal değil mümkün olarak görür. 269  O, nübüvvetin 

gerekliliğine karşı çıkan ve aklen mümteni olduğunu iddia eden Berâhime’yi öne 

sürdükleri delilleri çürüterek reddeder. Ona göre aklen iyi ve kötünün tespiti 

mümkündür. Ancak akıl ibadetlerin miktarı ve zamanı gibi hususları bilmede sınırlıdır. 

Dolayısıyla peygamberlere ihtiyaç yoktur diyen Berâhime ve taraftarları hatalıdır. 

                                                           
 

263  Seyfeddin el-Âmidî, Gayetü’l-merâm, 318. 
264  Teftazânî, Şerhu’l-akaid, 235, dip. 1 (Mütercim). 
265  Gazzâlî, el-İktisat, 195. 
266  Ebû Bekir et-Tayyib el-Bâkıllânî, el-İnsaf nşr. Ahmed Ferid el-Mezidî (Beyrut: yy., 2007), 92–93. 
267  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 216; Sâbûnî, el-Bidâye, 45. 
268  Pezdevî, Usulü’d-dîn, 90–91. 
269  Alâeddin el-Üsmendî, Lübâbü’l-kelam, 106. 



105 
 

Yine o, Berâhime’nin peygamberlerin gösterdiği mucizenin sihir gibi olaylardan ayırt 

etme imkânı olmamasından hareketle nübüvvete yaptığı itirazı da reddeder. 

Üsmendî’ye göre mucize, çürümüş kemiklerin diriltilmesi, tedavisi imkânsız 

hastalıkların iyileştirilmesi, küçük bir âsânın yılana dönüşmesi gibi insan kapasitesinin 

çok üstündeki olayların gerçekleşmesi demektir. Bunların insan eliyle gerçekleştirilen 

olaylarla karıştırılması mümkün değildir.270 

Üsmendî’nin peygamber göndermenin gerekliliği noktasında Mu’tezile’nin 

vacip kabulüne benzer bir tezi savunduğunu da görmekteyiz. Ona göre peygamber 

göndermek hikmet gereği vaciptir. Ancak bu vücûbiyyet Allah için bir mecburiyetin 

tezahürü değil, hikmetinin sonucudur. Ehl-i hadis kelâmcıların 271  peygamber 

göndermek hikmetin gereği olarak vacip değil caizdir şeklindeki kanaatleri doğru 

değildir. Mütekellimlerin çoğunluğuna göre 272  peygamber göndermek Allah’ın 

hikmeti gereği vaciptir. Allah bir şeye icabet edip etmeme de mecbur kılınamaz. Ancak 

hikmetinin bir gereği olarak vaciptir demek gerekir.273  

Allah’ın peygamber göndermesi ile ilgili olarak Ehl-i sünnet kelâmcılarının 

çoğunluğu tarafından benimsenen temel yaklaşımlarını şu şekilde özetlemek 

mümkündür: “Peygamber göndermek vacip değil caizdir; muhal değil, 

mümkündür.”274 Bu teorinin dönemin itikadi tehditleri olarak görülen akımlara karşı 

geliştirilmiş bir yaklaşım olduğu anlaşılmaktadır. Zira peygamber göndermek “muhal 

değildir” denirken Berâhime’nin275 ‘Peygamber göndermek gereksiz ve imkânsızdır’ 

tezine karşı, ‘Peygamber göndermek vacip değildir’ denilirken ise Mu’tezile’nin 

‘Peygamber göndermek vaciptir’ tezine reddiye oluşturulmuştur.  

Peygamberliğin gerekliliği noktasında en fazla itirazı olan ve bu anlamda 

Mâtürîdî başta olmak üzere kelâmcılar tarafından eleştirilen genellikle zındıklık ile 

suçlanan dinî grup Berâhime’dir. Kaynaklarda Hint kökenli bir din olarak geçen 

Berâhime’nin bugünkü Brahmanizm olduğunu ifade etmek hata olmaz. Berâhime; 

Berhemî, Berhâm, Berâhim, Berhamen, Brahma, Brahman veya Brehm adındaki bir 

filozof, hükümdar, rahip veya puta nispetle anılan bir inanç sistemi olduğunu ifade 

                                                           
 

270  Alâeddin el-Üsmendî, Lübâbü’l-kelam, 106-107. 
271  M. Sait Özervarlı, Ehl-i Hadis kelâmcıları ile “muhtemelen Eş’ariler’in kastedildiği “kanaatindedir. 

bk. M. Sait Özervarlı, “Kelami Görüşleri”, Lübâbü’l-kelâm, 51. 
272  Üsmendî, bu ifadesi ile Hanefî-Mâtürîdî kelamının mütekellimlerin çoğunluğunca kabul edilen bir 

ekol olduğunu ifade etmektedir. 
273  Üsmendî, Lübâbü’l-kelam, 108. 
274  Ebû Hamid Gazzâlî, el-İktisad fi’l-itikad haz. İbrahim Agâh Çubukçu- Hüseyin Atay (Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları,1962), 190. 
275  Berâhime: Hindistan’da kutsal metin kabul edilen Vedalar’ın yorumu mahiyetindeki Brahmanlar’da 

yer alan ve kast sisteminin en üst tabakasını oluşturan Brahmanlar’ca temsil edilen dinî yapıya 

verilen isimdir. (bk. Günay Tümer, “Brahmanizm”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,1992), 6/329. Berâhime hakkında detaylı bilgi için ayrıca bk. Bîrûnî, Taḥḳīḳu mâ li’l-Hind 

(Biruni’nin Gözüyle Hindistan), çev. Kıvameddin Burslan (Ankara: TTK Yayınları, 2015); 

Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 175-186; Bâkıllânî, et-Temhîd, 127-134. 



106 
 

edenlerin yanında 276  Brahman’ın yaratıcı tanrı olduğunu ifade eden görüşler de 

mevcuttur.277 Kaynaklarda Hint kökenli olduğu kabul edilen Berâhime’nin kimlerle 

temsil edildiği bilgisi bulunmamakla birlikte, ileri sürdükleri eleştirilere 3. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren hemen hemen her nübüvvet eserinde yer aldığı 

görülmektedir.278 

Nübüvvetin gerekli olmadığı şeklindeki kanaatlerin Berâhime’ye aidiyeti 

tartışmalı olsa da ana hatlarıyla onların nübüvvete ilişkin itirazları şu şekildedir:  

1. İnsanlığa ışık tutmak açısından akıl yeterlidir, peygamberliğin belgelenmesi için 

delil olarak kullanılan mucizelerin oluşumu ve fiilen gerçekleştiği sabit değildir.  

2. Peygamberlerin getirdiği ibadetler manasız olup herhangi bir fayda sağlamaktan 

uzaktır.”279  

3. Peygamberlerin, kendilerini gönderen zât ile aynı türden olmaları gerekir. Fakat 

kadim varlık, zâtı gereği, yaratılmışlara benzemeyeceğine göre peygamber 

göndermesi de muhaldir.  

4. İnsanlardan birinin veya birilerinin peygamber seçilerek diğer insanlara üstün 

kılınması doğru değildir. Dolayısıyla peygamber gönderilmemiştir ve 

peygamberlere ihtiyaç da yoktur.280 

Berâhime ve Sümeniyye başta olmak üzere peygamberliğe ihtiyaç olmadığını 

iddia edenlere karşı cevap mahiyetinde dile getirilen pek çok delil vardır. Bunlardan 

en önemlisi insanların vahye ve peygamberlere olan ihtiyacını ön plana çıkaran 

delillendirmedir. İnsanın entelektüel ve psiko-sosyal zaafları sebebiyle vahyin yol 

göstericiliğine yani peygamberlere ihtiyaç duyduğu konusunda İslam âlimleri arasında 

ittifak vardır.281  

Nübüvvetin gereği ve ispat edilmesi noktasında dile getirilen hususlardan 

ikincisi insanın özellikleri ve insanlar açısından ortaya konan dünyevî ve uhrevî 

faydalarıdır. İnsanların dünyaya gönderiliş amacı imtihan olmak282 ve nihai varış yeri 

olan ahiret yurdunda cenneti kazanmaktır.283 Daha doğru bir ifadeyle dünya ve ahiret 

mutluluğu insanlar için asıl gayedir. Bunun için insanların akıl, tecrübe ve duyu 

organları vasıtasıyla elde ettikleri bilgilerin yanında peygamberlik vasıtasıyla elde 

                                                           
 

276 Bâkıllâni, Kitabü’t-Temhid, 126-127; Şehristânî, el-Milel, 3/95-96. 
277 Tümer, “Brahmanizm”, 6/329-333. 
278 İbrahim Arslan, “İmâm Maturidî’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu”, 35. 
279  Günay Tümer, “Brahmanizm”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yay. 1992), 6/329-333. 
280  Kadî Ebu Bekir Muhammed b. Tayyib el-Bâkıllânî, et-Temhidu’l-evâil ve telhsu’l-edail thk. 

İmadüddin Ahmed Hayder (Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-sakafiyye, 1987), 130; Kâdî 

Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, 2/420-436; Bağdadî, Usuli’d-dîn, 155; İbn Hazm, Dinler ve 

Mezhepler Tarihi, 1/336; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/454. Berâhime’nin nübüvvete ilişkin görüşleri 

ile onların bu görüşlerine karşı Ehl-i sünnet ve Mu’tezile çevrelerince geliştirilmiş reddiyeler için 

bk: Metin Özdemir, “Mu’tezile’nin Nübüvvet Müdafaası”, Kelam Araştırmaları Dergisi 5/1 (2007), 

47-64.; 
281  Sancar, Kelam ve Tasavvufta Nübüvvet, 179. 
282  Hûd 11/7; el-Mülk 67/2; el-Ankebût 29/2-3. 
283  el-En’âm 6/32; el-Ankebût 29/ 64. 



107 
 

edilebilen bilgilere de ihtiyaç vardır. İnsanoğlu aklı ve duyu organları ile dünya ve 

ahireti kuşatacak bilgilere erişmesi mümkün değildir. Ayrıca insanların duyguları, 

hırsları ve nefsani arzuları ile doğru bilgi üretme kabiliyetinden yoksun kalmaları da 

pekâlâ mümkündür. Öte yandan tarihi süreçler insanoğlunun temel konularda bile 

ortak bir kanaat oluşturamadığını, çok farklı değerlendirmeler ve çıkarımlar yaptığını 

ortaya koymaktadır. Saydığımız bu gerekçeler insanın, hataya düşmekten alıkoyacak, 

dünya ve ahiret saadetini sağlayacak mükemmel bir bilgi kaynağına ihtiyaç 

duyduğunu ispat etmektedir.284 

Peygamberliğin gerekliliği hususunda dile getirilen hususlardan üçüncüsü 

insanlar arasındaki farklılıklardır. İnsanların yeme, içme, sevme, nefret etme, üzülme, 

sevinme gibi birtakım ortak özellikleri olmakla birlikte algılama, kavrama ve zekâ 

kabiliyetleri itibarıyla birbirinden farklıdır. Ortalama bir zekâ seviyesine sahip olanlar 

çoğunlukta olmakla beraber ileri düzeyde zekâ seviyesine sahip olanlar ve normalin 

altında zekâ düzeyine sahip olanlar da vardır. Yine üstün ahlaki niteliklere haiz 

insanların yanında ahlaki ve insani anlamda en aşağı seviyede olanlar da vardır. 

Dolayısıyla insanlar fiziki, ahlaki ve ruhi anlamda birbirinden farklıdır.285 İnsanlar 

arasındaki bu farkların varlığı kabul ettikten sonra peygamberlerin bedenî ve ruhî 

kabiliyetleri yönünden üstün bir yaratılışa sahip olmalarını ve fizikötesi âlemle irtibata 

kurmalarını da kabul etmek durumundayız. Bu bağlamda nübüvvetin imkân dâhilinde 

olduğunu ve insanlar için hikmetler barındırdığını ifade etmek mümkündür.  

Peygamberliğin gerekliliği noktasında dile getirilen dördüncü delil mutlak 

bilginin imkânsızlığı gerçeğidir. Nübüvvetin insan açısından gerekliliği hususu 

dünyevi meselelerde olduğundan kat be kat ahiret için söylenebilir. Zira insanın bilgi 

edinim vasıtaları dünyevi meselelerde bile mutlak, mükemmel ve evrensel bir bilgi 

üretemezken ahiret için bilgi üretmesi imkânsızdır. Ahiret için yapılması gereken 

hazırlıkların ne olduğu, ibadetler, ibadetlerin zamanı ve yapılış şekilleri gibi hususlar 

ancak nübüvvet ile elde edilebilecek bilgilerdir.  

Özetlemek gerekirse insanın maddî ve manevî ihtiyaçlarının yanında iki önemli 

sebepten dolayı da peygamberlere ihtiyaç vardır. Bunlardan ilki kulluk ve ibadetlerin 

neler olduğu ve bu ibadetlerin nasıl yapılacağının bilgisidir. İbadetler bir peygamber 

tarafından uygulama ile gösterilmedikçe bilinemez. Diğeri ise ahiretle ilgili 

hususlardır. Ahiret konuları sem’î bilgiler olmadan aklî çıkarımlarla elde edilemez.286 

Mâtürîdî’nin yetiştiği çevre ve içinde bulunduğu ilmî ortamın etkisiyle 

nübüvvet meselesine oldukça geniş bir yer ayırdığını görüyoruz. Hatta kimi 

araştırmalara göre Mâtürîdî’ye kadar bu meselenin detaylı olarak ele alınmadığını 

                                                           
 

284  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/457-464. 
285  Ebû Hâtim er-Râzî, A’lamü’n-nübüvve, 17; Ebû Nuaym el-İsfahânî, Delâilü’n-nübüvve, 32-33. 
286  Abdullah Namlı, “Nübüvvet Müessesesi ve Muarızların İleri Sürdüğü Bazı İtirazlar”, Tasavvur 

Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2 (2018), 484.  



108 
 

ifade etmek mümkündür.287 Mâtürîdî, risâlet konusunda insanların farklı görüşler ileri 

sürdüklerini söylemekte ancak hidayet önderleri, hayır öncüleri ve bilge kişilerin 

risâleti kabul ettiklerini ifade etmektedir.288 Bu durumun sonucu olsa gerek, Mâtürîdî 

Kitâbü’t-Tevhîd’de nübüvvet bahsini detaylı olarak değerlendirdiği gibi Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin ispat için ayrı bir başlık açar.289 

Mâtürîdî’nin peygamberliğin ispatı olarak dile getirdiği birçok delil vardır.290 

Bunlardan en önemlisi peygamberlerin gaybdan haber vermeleri ve olan biteni beşerî 

imkânlarla elde etme yönteminin ulaşamayacağı tarzda haber vermeleridir. Ona göre 

bu durumda peygamberlerin muhatapları kendilerine haber getiren kişinin, bu 

bilgilerini Allah’tan aldığına hükmederler. Örnek vermek gerekirse Hz. Peygamber’in 

okuma yazmayı öğrenmek için birinin yanına gidip geldiğine dair bir rivayet yoktur. 

Ayrıca Resulullah’ın haber verdiği hususlar kendisinden öncekilerden nakil şeklinde 

olsaydı inkârcıların onun naklettiklerine ilaveler veya eksiltmeler yapabilirdi.291 

Mâtürîdî’ye göre Allah’ın insanlara bildirmediği haberler ve bilgiler vardır ki 

bunlar da üç mertebedir: “Bunlardan birincisi, insanları yaratılışlarına dayanarak 

hakkında bilgi sahibi olmaktan aciz bıraktığı bilgilerdir. Eşyanın aslı olan öz ve 

cevherleri buna örnek verebiliriz. Meselâ bir kimse bir şeyi cevher yapan niteliği 

bilmek istese buna vâkıf olamaz. Her şey için hayat unsuru kılınan su da buna bir başka 

örnektir. Bir kimse suyu hayat için suyu cevher yapan özelliği öğrenmeye kalkışsa 

bunu başaramaz. İkincisi, Allah’ın insana -duymaya ve nakle dayanan bilgi 

olmaksızın- üzerinde düşünme ve fikir yürütme ile bilgisini verdiği ve kavrama imkânı 

bahşettiği bilgilerdir. Yaradan’ı ve O’nun vahdaniyetini bilmek bu ikinci tür bilgiye 

örnektir. Üçüncüsü ise Allah’ın, gelen bir haber olmaksızın insanları idrak etmekten 

aciz bıraktığı ve vâkıf olma imkânı vermediği bilgilerdir. Ancak insanlar bu bilgiye 

yalnızca haber yardımıyla ulaşabilirler. İnsanların menfaatleriyle ilgili olan ve 

gıdaların faydalarına ulaştıran bilgiler buna örnektir. Fakat bu bilgiler, sadece 

insanlardan bu konuda bilgi sahibi olanlardan ve bilgisi aralarında yayılan kimselerden 

duyulmakla öğrenilebilir. Bu tür bilgilerde ancak Allah’ın elçileri vasıtasıyla elde 

edilebilir.”292 Görüldüğü üzere Mâtürîdî, insanların peygamberler olmaksızın birtakım 

bilgilere ulaşmalarının mümkün olmadığı ve söz konusu bilgilere ancak peygamberler 

vasıtasıyla vâkıf olabilecekleri kanaatindedir. Bu durum da peygamberlere olan 

ihtiyacı açıkça ortaya koymaktadır. 

Mâtürîdî’nin delâilü’n-nübüvve kapsamında delil olarak ileri sürdüğü 

hususlardan bir diğeri peygamberlerin hitap ettikleri toplulukların karşılaşacakları 

                                                           
 

287  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, VI. 
288  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 221. 
289  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 238-266. 
290  İlgili değerlendirmeler için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/301. 
291  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/188-189, 2/335, 3/267. 
292  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/193. 



109 
 

muhtemel sonuçları ve yaptıkları her şeyin karşılığının olacağını bildirmeleridir. 

Peygamberlerin söyledikleri aynen gerçekleşmiştir. Ayrıca Allah’ın elçilerine saygı 

duyan ve iyi niyetli kimseler peygamberlerin sözlerinin aynen gerçekleştiğini kabul 

ederler.293  Peygamberlerin Allah’tan vahiy almaksızın bilmelerine imkân olmayan 

birtakım olaylar ve durumlar hakkında bilgi vermeleri de onların risâlet ve 

nübüvvetlerini ispat eder. Yerdeki ve gökteki varlıkların Allah’ı tespih ettiklerini 

bildirmek,294 vahiy almaksızın bilinebilecek bir durum değildir ve bu da risâlete işaret 

etmektedir.295 

Bakara sûresi 164. âyette geçen  “İnsanlara fayda sağlayan yüklerle 

denizde seyreden gemiler…” ifadesini yorumlarken Mâtürîdî şöyle demektedir: 

“Ayet-i kerimenin bu kısmı tehlikelerinin yanı sıra zorluk ve meşakkatlerine 

katlanarak ticaret yapmanın mubah olduğunu gösterir. Konunun bu yönü nübüvvetin 

varlığını da kanıtlamaktadır. Çünkü geminin yapılışını ve sağladığı faydaları bilmek 

insanın planlayabileceği bir şey değildir. Öyle anlaşılıyor ki o, bu hususu, nesnelerin 

mahiyetini bilen, işe yarayanla yaramayanına vakıf olan birinden (peygamberden) 

öğrenmiştir. Buna olan ihtiyaç ortaya çıktığına göre insan türüne peygamber 

göndermenin gerekliğine hükmetmek de kaçınılmaz hâle gelmiştir.” 296  Onun bu 

ifadelerinden, ilk defa icadı ve keşfi hususunda insanların Peygamber’in öğretimine 

muhatap olduklarını vurguladığı anlaşılmaktadır. Bu anlayış sebebiyledir ki İslam 

toplumunda meslek ve zanaatlar bir peygambere dayandırılmaktadır. Bu açıdan usta-

çırak ilişkisi ile öğrenilen mesleklerden gemi yapımının ilk piri de Hz. Nûh’tur. 

Bakara sûresi 6. âyette geçen “Şu bir gerçektir ki inkâra saplananları uyarsan 

da uyarmasan da sonuç değişmez, hiçbir zaman inanmazlar” ifadesi Mâtürîdî’ye göre 

aslında peygamberliğin gerekliliğini ispat eder. Bu ayet Allah’ın iman etmeyeceklerini 

bildiği bir grup hakkında inmiştir. Allah bu beyanı ile söz konusu durumu 

peygamberlerine haber vermiştir. Nitekim olayın da haber verildiği şekliyle 

gerçekleşmiştir. Dolayısıyla bu ilahi beyanda nübüvvetin ispatına işaret vardır.297  

Mâtürîdî, “Biz seni ancak bütün insanlara müjdeleyici ve uyarıcı olarak 

gönderdik. Fakat insanların çoğu bilmezler.” 298  âyeti ile “(Ey Muhammed!) Seni 

ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik.” 299 âyetini yorumlarken peygamberlerin 

gönderilişinin insanlar için bir rahmet olduğunu belirtir. İnsanların hakikati 

bulmalarında yalnızca aklın rehberliği yetersiz kalır. Zira akıl, aşırı istekler, 

                                                           
 

293  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 238. 
294  “Yedi gök, yer ve bunlarda bulunanlar O’nu teşbih eder; O’nu hamd ile teşbih etmeyen hiçbir şey 

yoktur. Fakat siz onların teşbihini anlayamazsınız. O Halîm’dir, bağışlayıcıdır.” (el-İsrâ 17/45). 
295  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/316. 
296  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/328-329. 
297  Matürîdî, Te’vilât, 1/62. 
298  Sebe’ 34/28. 
299  el-Enbiyâ 21/107. 



110 
 

alışkanlıklar, meşguliyetler gibi pek çok sebeple her zaman kâmil manada yani “saf 

akıl formunda” çalışamaz. Onu etkileyen psikolojik ve sosyolojik engellere maruz 

kalır. İşte tam da bu noktada tüm insanlara doğruyu bildirmek için peygamberlere 

ihtiyaç vardır ve peygamberlik gereklidir. Ayrıca peygamber gönderilmekle akla 

yetersiz kaldığı durumların varlığı hatırlatılmış ve uyarı da bulunulmuş olmaktadır.300 

Burada “nezîr” kavramını Mâtürîdî’nin peygamberler olarak yorumladığını 

belirtmemiz gerekir ki tüm âyetlerde benzer bir durum vardır.301 Cenâb-ı Hakk’ın, 

“Müjdeleyen ve uyaran peygamberler gönderdik”302 buyurması ona göre kendisine 

itaat edenin ulaşacağı akıbeti müjdelemek, isyan edeni de varacağı akıbetle korkutmak 

üzere elçiler göndermek anlamındadır. Yine aynı âyetin devamında “İnsanların 

peygamberlerden sonra Allah’a karşı tutunacak bir delilleri olmasın diye” buyurması 

ise, insanların ‘Bize peygamberler göndermedin diye Allah’a karşı bir delilleri 

olmasın’ diyedir.303 

Nübüvvetin insanlar için bir lütuf ve gereklilik olması birkaç açıdan izah eder: 

“Peygamber göndermeden önce azap etme hakkı olan Allah’ın, insanlara azap etmeyip 

yapacakları münakaşa ve çekişmelerini ortadan kaldırmak üzere mucizeler ve 

delillerle peygamber gönderene kadar azabı ertelemesi O’nun bir lütfudur.”304 Öte 

yandan Allah’ın şuurlu bir canlı olarak yarattığı insanı sorumlu tutmaması hikmetle 

bağdaşmadığı gibi, sorumlu tuttuğunda da ona yol göstermemesi O’nun sıfatlarıyla 

çelişir. 305  Ona göre bir toplumun ayakta durması için uymaları gereken birtakım 

kuralların ve ilkelerin olması gerekir. Bu ilke ve kuralların ise kendilerini yaratan ve 

onlar için en uygun hayat tarzını bilen birinin kuralları olmalıdır. İnsanların kendileri 

için kurallar belirlerken yine kendilerinin belirleyici olmaları makul değildir. Aksine 

insanlar için hayat kuralları ve ilkelerini belirleme Allah’ın gönderdiği peygamberler 

görevlidir.306 

Mâtürîdî’ye göre Allah peygamberleri aracılığıyla doğru yolu ve hidayeti 

göstermeseydi insanların bu yolu bulmaları veya ortak bir noktada buluşmaları 

imkânsız olurdu. İnsanları ahirette hesaba çekecek olan Allah’ın, insanlara doğru yolu 

gösterecek peygamberler göndermemesi O’nun adl, hâdi, hakîm, nûr, rab, rahman, 

                                                           
 

300  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 185. 
301  “Nezîr” kavramının geçtiği âyetler için bk. el-Bakara 2/119, 231; en-Nisâ 4/165; el-En’âm 6/48; el-

A’râf 7/188; Hûd 11/25; el-Hicr 15/89; el-Kehf 14/56; el-Furkân 25/51; el-Ahzâb 33/45; Sebe’ 

34/28; Fâtır 35/24; el-Fetih 48/8. 
302  en-Nisâ 4/165. 
303  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/121-122. 
304  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/60. 
305  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/368-369. 
306  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 186. 



111 
 

rahîm ve reşîd307 gibi sıfatlarına aykırı bir durum olurdu.308 Aynı şekilde bunca nimeti 

insanlar için yaratan Allah’ın onları başıboş bırakması ve nimetlere şükretmelerini 

istememe ihtimali yoktur. İnsanların nasıl şükredeceklerini yani ibadetleri nasıl 

yapacaklarını aklen sabitleme imkânları da yoktur. O’nu razı edecek namaz, oruç, hac 

ve zekât gibi ibadetlerin belirlenmesi ancak bir elçinin haber vermesi ile olabilir. 

Dolayısıyla insanlar şükrün ve küfrün ölçülerini belirleyecek bir elçiye ihtiyaç 

duyarlar. Bu ihtiyaç da peygamberlerin rehberliği ile giderilir.309 

Mâtürîdî’nin peygamberliği ispat sadedinde belki de dikkat çekici delillerinden 

bir diğeri peygamberlerin fiilen mevcudiyetleri ve nübüvvet münkiri insanların elinde 

peygamberleri yalanlamaya yarayacak delillerinin olmamasıdır. Zira nübüvveti inkâr 

edenler, peygamberlerin getirdiği delillere alternatif bulmak için zamanları ve 

imkânları vardı. Ancak onlar bunu başaramadıkları gibi peygamberlerin üstünlüğünü 

pekiştirmekten öteye geçememişlerdir.310 Öte yandan o, Hz. Peygamber’in zamanında 

insanların bir peygamber beklentisi içinde olduklarını belirtir ve Kur’an’ın bu durumu 

teyit ettiğini söyler.311 

Nübüvvetin ispatı noktasında peygamberler, kendi özlerinde sahip oldukları 

kesin delillere sahip olmaları itibarıyla Mâtürîdî’ye göre nübüvvetlerinin ispatına güç 

yetirmişlerdir. Ona göre peygamberler, dile getirdikleri sözlerin doğruluğunu teyit için 

delile ya da bir açıklamaya ihtiyaç duymamışlardır. Diğer insanların varlıkları bizatihi 

bir delil oluşturmazken peygamberlerin bizzat kendileri birer delildir. Bunun için 

peygamberler dışındaki insanların söyledikleri her sözün doğruluklarını gösterecek bir 

delile ve hakkı batıldan, doğruyu yanlıştan, gerçeği yalandan ayıracak bir beyan 

gerekli olmuştur.312 

Mâtürîdî’ye göre nübüvvet müessesesi her şeyden önce aklî bir zorunluluktur. 

Zira Allah, insan türünü yaratmış ve beraberinde yeryüzünde besinler ve ilaçlar var 

etmiştir. Bunun yanında onlardan hastalıklar ve öldürücü zehirler de var etmiştir. Zarar 

veren ile fayda vereni birbirinden ayırt etmek ancak deneme ile olur ki bu durumda 

insanların ölümüne neden olabilir. Şu hâlde yeryüzündeki bütün nesnelerin mahiyetini 

Allah’ın kendisine bildireceği zatın yani peygamberlerin mevcudiyetine hükmetmek 

kaçınılmazdır. 313  Yoksa hangi maddelerin zehirli hangilerinin zehirsiz olduğunu 

                                                           
 

307  Allah’ın sıfatları için bk. Tirmizî, “Da’avât”, 82. Bu rivayetle ilgili değerlendirmeler için ayrıca bk. 

Kadir Paksoy, “Allah’ın Doksan Dokuz İsmiyle İlgili Rivayetin Tahlili”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 91-111. 
308  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/53-54; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 311-312. 
309  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/287. 
310  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 232. 
311  “Eğer biz bundan önce onları bir azapla helâk etmiş olsaydık mutlaka şöyle diyeceklerdi: "Ey 

Rabbimiz! Bize bir peygamber gönderseydin de şu zillet ve rezillik başımıza gelmeden önce ona 

uymuş olsaydık." (Tâhâ 20/134). 
312  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/203. 
313  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 225. 



112 
 

anlayabilmek için bir canı feda etmek gerekecekti.314 Mâtürîdî’nin bahsettiği zehirli 

ve zehirsiz gıdaların bilgisini vermek gibi hususlar günümüz için basit gibi görünse de 

tarihsel süreçte insanlığın ilk yıllarında hayati öneme sahip bilgiler olduğu hatırdan 

çıkarılmamalıdır. 

Aklın, nefsin egemenliğine girmesi ile insan için yetersiz olmasından hareketle 

peygamberlere olan ihtiyacı izah eden Mâtürîdî, nübüvvetin gerekliliğini bir de sosyal 

hayatın düzeni açısından ele alır. Onun bu konudaki düşüncesi son derece sade ve 

nettir: “Hemen herkesin üzerinde ittifak edebileceği gibi toplum hayatı kargaşayı ve 

başıboşluğu kabul etmez. İnsanlık tarihinde yükümlü olacakları şeriatların ve işlerini 

dayandıracakları prensipleri olmayan bir topluluğa rastlanılmamıştır. Kişilerin, 

fıtratlarına uygun bir şekilde idame-i hayat edebilmeleri için kendilerine yön 

gösterecek, onları çok iyi tanıyan bir rehberin hidayet ve ihtiyaçları her zaman kendini 

göstermiştir. Bu rehberliğin Allah’ın peygamberleri ve kitapları vasıtasıyla 

gerçekleşmesi ise insan tabiatına en uygun bir durumdur. Zira o, ancak bu yolla huzur 

ve sükûna kavuşabilir.”315 

İnsanlar arası ilişkileri düzenleyen sosyal kuralların konulmaması hâlinde, 

insanlar sadece kendilerine zevk veren şeylere yöneleceklerdir. Hiçbir ölçü 

tanımadıkları için ölümsüzce yaşayacakmış gibi bir anlayış ortaya koyacaklardır. 

Herkes aynı düşünceden hareket edeceği için de kavgayla hatta ölümle sonuçlanan 

çekişmeler çıkacaktır. Bu endişelerin olmaması için haram ve helaller ile emir ve 

yasakların olması kaçınılmazdır.316  

Sosyal hayatın düzeni için Allah’ın emir ve yasaklar koymasını abes görenler 

olduğunu belirten Mâtürîdî öncelikle onların gerekçelerini sıralar. Nübüvvet 

karşıtlarına göre bir şeyi emreden ondan elde etmek istediği bir menfaat sebebiyle 

emreder, yasaklayan da korunmak istediği bir zarar sebebiyle yasaklar. Allah her 

varlıktan müstağni, her şeyi bilen olduğuna göre emirler ve yasaklar koyması abestir. 

Mâtürîdî’ye göre emir ve yasaklar konulması bir fayda beklentisi ya da zarardan 

korunma amacına yönelik olsaydı, âlemin yaratılmasında da benzer bir sebep olması 

gerekirdi. Oysa Allah kâinatı mutlak iradesi ve hikmetine uygun olarak yaratmıştır. Bu 

itirazları ileri sürenler, O’nun ulûhiyetini, hikmetini ve bütün kemal sıfatlarını 

gereğince kavramamış kimselerdir. Bu tür bir yaklaşım, Yaradan ile yaratılanı 

birbirine benzetme hatasına düşmektedir. Bu ise itibarını yükseltmek isteyen muhtaç 

varlıkların işidir.317 

Mâtürîdî’ye göre insanlar sosyal bir varlık olarak çeşitli dünyevi bilgileri 

öğrenmeye muhtaçtırlar. İnsanlar bir kısım bilgilere doğuştan sahip olmadıkları gibi 

                                                           
 

314  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 225. 
315  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 186. 
316  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 177. 
317  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 177. 



113 
 

sonradan da sahip olamazlar. Bu bilgiler salt akıl ile değil kendilerine öğretecek bir 

öğretici (peygamber) ile elde edilebilir.318 Ona göre akıl, çeşitli duyguların etkisine 

girebilir. Dolayısıyla sınırlı bir bilgi kaynağıdır. Mâtürîdî’ye göre insanlar sosyal bir 

varlık olarak çeşitli dünyevi bilgileri öğrenmeye muhtaçtırlar. Bu bilgiler salt akıl ile 

değil kendilerine öğretecek bir öğretici (peygamber) ile elde edilebilir. 319  

Sosyal hayatın düzeni ve istikrarı için insanların nefsin egemenliği altına 

girerek akıllarıyla koyacağı kurallar yerine, peygamberler vasıtasıyla Allah’ın 

belirlemesi daha iyi olacaktır. Kanunların olmasını toplumsal düzen için şart olduğunu 

ifade eden Mâtürîdî, insanlığın ulaştığı medeniyetin “fi’l-ibtidâ” (ilk başlangıç) 

sahiplerinin peygamberler olduğunu söyler. Hz. Âdem’in ilk insan ve ilk peygamber 

olması hususuna dikkat çekerek de insanların öğrendikleri bilgilerde öncelikle 

peygamberlere muhtaç olduklarını ifade eder. Örneğin ziraata dayalı hususların ve 

prensiplerin bilgisi akılda mevcut değildir. Yine toprak mahsullerinin faydası ve 

zararını öğretecek birisine ihtiyaç vardır. Ayrıca insanın dünya ve ahiretini tanımasını 

sağlayan lisanların öğrenilmesinde, varlık isimlerinin, çeşitli mesleklerin, tıbbın, 

değişik belde yollarının ve insan eğitiminin öğrenilmesinde bir öğreticiye ihtiyaç 

vardık ki bunlar peygamberlerdir.320 

Mâtürîdî, peygamberlere gönderilen kitapların içinden çıktıkları kavimlerin 

diliyle gönderilmesini de ispat-ı nübüvve olarak görür. Kur’an-ı Kerim insanların 

kendi dillerinde olmasına rağmen, inkârcı Araplar onun benzerini meydana 

getirmekten aciz kalmışlardır. Eğer Kur’an, peygamber tarafından uydurulmuş 

olsaydı, insanların da onun bir benzerini uydurmaları mümkün olurdu, çünkü aynı dili 

kullanıyorlardı.321 

Ona göre insanların medeniyet inşa etmeleri peygamberler vasıtasıyla 

mümkündür. İnsanlar başlangıçta yeryüzünde hangi ürünlerin olduğundan ve bu 

ürünlerin yetişmesi ve üretilmesi hususunda nasıl bir mekanizmaya bağlı olduğu 

konusunda herhangi bir imkâna sahip değildi. İnsanlara yeryüzünün nimetleri 

hakkında gerekli bilgiyi peygamberler sağlamıştır. Toplumun ihtiyaç duyduğu sanat 

ve meslekler, dünya işlerinin omurgasını oluşturan ticaret, dillerin öğrenilmesi 

akılların çıkarımları ile değil peygamberlerin öğretimi ve yol göstermesi ile mümkün 

olabilmiştir.322 

İnsanların yardım alma ve öğütçüye başvurma ihtiyacı ve nimetlere gereği gibi 

şükretmenin nasıl yapılacağı sorusu peygamberlere olan ihtiyacı ortaya koyan akli 

delillerdendir. Zira Allah’ın bahşettiği her organda çok sayıda nimet vardır ve bu 

                                                           
 

318  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 276-277. 
319  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 276-277. 
320  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 179-180. 
321  Mâtürîdî, Te’vilât,7/487. 
322  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 225-226. 



114 
 

nimetlere karşılık yerine getirilmesi gereken şükür borcu vardır. Ancak bu şükrün nasıl 

eda edileceği akıl yoluyla kestirilemez. Şu hâlde Allah’tan haber getirecek bir aracının 

mevcudiyetine hükmetmek kaçınılmazdır. Yine insanlar arasındaki anlaşmazlıkların 

çözümü de ancak peygamberle vasıtası ile mümkündür. Anlaşmazlıkların tarafları 

hâliyle kendilerinin haklı olduğunu ileri sürecektir. İnsanlar arasında hakemlik 

yapacak ve anlaşmazlığa düşenlere çözümleri gösterecek birine ihtiyaç vardır ki bunlar 

da ancak peygamberlerdir.323 

 Mâtürîdî aklın tek başına iyi, kötü ve doğru ile yanlışı bulmaya yeterli 

olmaması sebebiyle insanların peygamberlere ihtiyaç duydukları kanaatindedir. Ona 

göre eşyanın özünde iyilik ve kötülük vardır. Allah bir şeyi iyi olduğu için emretmiş, 

kötü olduğu için yasak etmiştir. Allah’ın fiilleri belli bir hikmete yönelik yarattığına 

göre nübüvvet hikmetin bir sonucudur, mümkündür; fakat vacip değildir.324 

Mâtürîdî peygamberlerin gerekliliğini izah ederken başvurduğu bir diğer delil 

aklın içine düşmesi muhtemel tehlikelerdir. Ona göre insan fıtratı gereği nefsine 

düşkündür. Fıtratı onu nefsine hoş gelen şeylere çağırır ve onları güzel gösterir. Aynı 

tabiat sıkıntı ve yorgunluk veren şeylerden de nefret ettirir. Bu sebeple insanın tabiatı 

eşya hakkında güzel ve çirkin değerlendirmesinde aklın hasımlarından biri durumuna 

düşer. Aslında akıl insanı şerefini arttıracak şeyleri elde etmeyi onun değerini 

düşürecek şeylerden de uzak durmayı emredecek tarzda yaratılmış olmasına ve 

güzellik ve çirkinlik (hüsün ve kubuh) eşyanın tabiatında mevcut şeyler olmasına 

rağmen; güzellik, çirkinlik, üzüntüler, musibetler, aşırı istekler ve ihtiraslar akla galip 

gelip onun berraklığını giderebilir. Böylece onu gerçeği görmekten alıkoyabilir, 

tereddüde ve şüpheye sevk edebilir. İşte bu tabiat gereği tereddüde düşeceği ve 

şüpheye kapılacağı şeyleri insana açıklayacak, gerçeği bulmada ve doğruyu 

kavramada ona yardımcı olacak bir peygambere ihtiyaç vardır. 325  Dolayısıyla 

insanların bilgi kaynağı olarak gördükleri akıl ve duyu organları birtakım arızalara 

maruz kalabilir. Arızlardan uzak bir bilgi kaynağı ise ancak peygamberle vasıtası ile 

mümkündür.326 Sonuç olarak insanlık peygamberlere muhtaçtır. Nefsani duygunun 

bütün faktörleri duyulur âlemde yanı başımızda iken doğru yolda ilerlemenin faktörleri 

duyular ötesi âlemdedir. Akılda yeterlilik olsa bile mahdutluk vardır. Bu da sürekli 

çalışma endişesi getirir. Bu durumda peygamber göndermede kulların işini 

kolaylaştırıp hafifletme faktörü vardır. Bu ise büyük nimetler statüsündedir.327 

                                                           
 

323  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 226-227. 
324  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 216; Sâbûnî, el-Bidâye, 45. 
325  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd,100, 185, 187. 
326  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 229-230. 
327  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 231. 



115 
 

İnsan nefsinin akla galip gelerek ona iyi ve kötüyü tespit etme hususunda yanlış 

yön çizmesinin muhtemel olduğunu ifade eden Mâtürîdî,328 insan fıtratında bulunan 

olumsuzluklara temas eder. Ona göre insan fıtratında mevcut olan menfi özelliklerden 

biri de insanın bencilliğidir. İnsanlar çoğunlukla kendi haklılıklarını ve 

karşısındakilerin de haksız olduklarını iddia edecekleri için aralarında sürekli bir 

çekişme olması kaçınılmaz bir sonuçtur. Bu ise her türlü fesadın kaynağıdır. Bununla 

birlikte insan tabiatı ve aklı gerçeği tespit etmede kendisine yardımcı olacak hakemin 

varlığını da gerekli ve faydalı görür. Hakkı tayin etmede her şeyi yaratandan daha layık 

birisi olamayacağına göre Allah’ın elçileri olan peygamberlere ve tebliğ ettikleri 

kitaplara tabi olmak en uygun yol olmalıdır.329 Mâtürîdî’ye göre her insan nefsini 

şehevî duyguların bataklığına düşmekten sakınma gayretinde olmalıdır. Ancak bütün 

nefislerde, insanların kurtuluş umduğu yerde kişiyi helake götürebilecek veya fayda 

beklediği yerde ona zarar verecek bir potansiyel vardır. Bu durum insanların 

davranışlarının sonuçlarını haber veren bir zata yani peygambere muhtaç kılar. Ancak 

o sayede kendisini eğitebilir.330 

Mâtürîdî’nin akla çizdiği sınır, onun peygamberlere verdiği önemi ortaya 

koymaktadır. Nitekim ona göre peygamberlerin, dünya ve ahiret saadetinin 

kazanılması için akidenin ıslahı, ibadetlerin mahiyetinin açıklanması, sosyal, siyasal, 

kültürel muamelelerin yönlendirilmesi gibi görevleri vardır. Bu ise vahyin desteği ile 

gerçekleşebilecek bir husustur. Bir bütün olarak insanoğlunun bilgilerinin temeli 

peygamberlere (vahye) dayanmaktadır.331 

Aklı yeterli görerek nübüvveti gereksiz görenlere karşı Mâtürîdî, aklın çeşitli 

sebeplerle yetersiz kalabileceğini beyan ettikten sonra bir adım daha atarak şunları 

söyler: “Şayet akılda nübüvvetten müstağni kalma özelliği bulunsaydı bile, lütuf ve 

keremde bulunma açısından peygamber göndermek yine de gerekirdi. Çünkü Allah 

lütufkâr olmakla nitelendirilmiş olup, kulları bu lütufkârlık içinde hayatlarını 

sürdürürler.”332  

Sonuç olarak peygamberler, insana fıtratını ve yaratılış amacını hatırlatan, her 

bir uzvuna ait ibadeti ve onun mahiyetini açıklayan Allah elçileridir. Nitekim insan 

tefekkür yoluyla Allah’ın varlığı ve birliği inancına ulaşır. Nimetlerin gerçek sahibinin 

Allah olduğuna ve O’na şükretmenin gereğini anlar. Fakat her insan aklını doğru 

kullanma ve doğruya ulaşma başarısı göstermeyebilir. Zira bu husus fertten ferde 

                                                           
 

328  Mâtürîdî’ye göre eşyanın hüsün ve kubhu bedihî aklî bilgiyle genel olarak bilinir. Ancak her şeyin 

bir özel olarak hüsnü, keza her bir şeyin ayrı ayrı özel olarak kubhu bilinemez. Bu, ancak ya 

peygamberlerin getirdiği vahiylerle ya da tefekkür ve nazar yoluyla bilinebilir. bk. Mâtürîdî, 

Te’vîlât, 17/243. 
329  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 182. 
330  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 224. 
331  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 112. 
332  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 231. 



116 
 

değişir. Görüldüğü üzere Mâtürîdî peygamberliğin gerekliliği konusunda çok sayıda 

aklî ve naklî deliller getirmekte ve insanların “eksik yanlarının” peygamberler 

vasıtasıyla tamamlanacağını belirtmektedir. Öte yandan dünyevî ve uhrevî gerçek 

menfaatlerin elde edilebilmesi de ona göre ancak peygamberler sayesinde mümkün 

olabilir. 

Peygamberliğin gerekliliği konusunda Sâbûnî kapsamlı değerlendirmeler 

yapmamaktadır. Daha kısa ve yalın ifadelerle peygamberliğin insanlığın faydasına 

olduğunu farklı istidlâllerde ifade etmektedir. O, peygamber gönderme hususunda Ehl-

i Hakk’ın hepsinin “Allah’ın resul göndermesi ve bi’set mümkündür” kanaatinde 

olduklarını ifade etmektedir. Ona göre çok az bir grubun “hikmetin gereği olması 

anlamında Allah için vacip” olduğu kanaatine sahiptir.333 Sâbûnî’ye göre onları bu 

kanaate sevk eden âmil, hikmet sahibi olan Allah, insanları hayatta kalabilmeleri için 

gıdaya, bedenlerini sağlığa kavuşturmak için ilaca muhtaç olarak yaratmıştır. Yine 

Alîm ve Hakîm olandan bir açıklama olmasaydı, gıdayı ilaçtan, zararlıyı faydalıdan ve 

iyileştireni öldürenden ayırt etme imkânı olmazdı. İnsanların hayatta kalması ve 

maslahatına ve zararına olan şeylere erişmesi mümkün olmazdı. Bu durumda da 

mevcudâtın maslahat ve mefsedete uygun yaratılmasında hikmet olmazdı.334  

Peygamberliğin ispatı hususunda Sâbûnî’ye göre Ehl-i Hakk’ın delili şudur: 

Allah’ın kullarına ait emir ve yasakları bildirmesi, dünya ve ahiret saadetini getirecek 

hususları bildirmesi hikmete uygun bir iştir. Bu durumda kullarından bir kısmını 

(peygamberleri) mesajlarını tebliğ etmek üzere görevlendirmesi akla uzak bir durum 

değildir. İşte bu kişiler Allah’tan aldıkları mesajları kullara ulaştırırlar. Allah da onları 

mucize ile destekler. Daha açık ifadeyle Allah cennet ile cehennemi yaratmıştır. 

Cennette kendisine iman edenler için mükâfat, cehennemde ise iman etmeyenler için 

azap hazırlamıştır. Ancak insan aklı bu hadisenin inceliklerine nüfuz etmeye güç 

yetiremez.335  

Sâbûnî , Ehl-i Hak olarak ifade ettiği kendinden önceki Ehl-i Sünnet 

kelâmcılarının, peygamberlerin gerekliliği hususunda zikrettiği biraz daha 

somutlaştırmaktır. Ona göre Allah’ın yarattığı zararlı ve faydalı cisimler hususunda 

aklın onlara tüm özelliklerine vâkıf olma imkânı yoktur. Akıl, yok olup gitme ihtimali 

sebebiyle tecrübeye de güç yetiremez. Aynı şekilde Allah’ın ahirette kulları için 

hazırladığı ödül ve cezayı, ahiretin menfaatlerine ulaşma ve zararlarından sakınma 

yöntemlerini idrak etmekten aciz kalır. Şayet Allah insanlar için iyiliğe ulaştıracak 

şeyleri emreden, cezaya sebep olacak şeyleri yasak edecek birini göndermeseydi, her 

                                                           
 

333  Sâbûnî, el-Kifâye, 175; Sâbûnî, el-Bidâye, 99. 
334  Sâbûnî, el-Kifâye, 178. 
335  Sâbûnî, el- Bidâye, 99. 



117 
 

şeyi hikmet olmaksızın yaratmış olurdu. Bu ise Yaratıcı (Sânî), Hikmet sahibi (Hakîm) 

ve Cömert (Kerim) olan Allah’a uygun olmazdı.336  

Sâbûnî, insanların akıl nimetine rağmen farklı inanç ve düşünce tarzlarına sahip 

olmaları gerçeğine dikkat çekerek Allah’ın insanları yönlendirmesine dolayısıyla 

peygamberlere şiddetle ihtiyaç olduğu kanaatindedir. 337  Sâbûnî bu durumu ifade 

ederken, Allah için aslah olanı yaratmak vaciptir demek uygun değildir, demek 

suretiyle Mu’tezile’nin kanaatinin uygun olmadığını da ifade etmektedir. Yine ona 

göre bu durum, Berâhime’nin peygamberliği gereksiz gören kanaatlerine de cevap 

teşkil eder. Zira akıl, şükrün edasının mahiyetini anlamaktan acizdir. Ancak şeriat 

gelirse, akıl bunu reddetmez. Bilakis ibadetlerin tafsilatı ve şükrün edası gibi hususları 

ile gıda ve ilaçların tafsilatı için peygamberlere ihtiyaç vardır.338 

Sâbûnî peygamberliğin gerekliliğini nimetlerin şükrünü eda edebilme 

noktasında da gerekli görür. Ona göre insanlara akılları vasıtasıyla nimetleri veren 

Allah’a şükretmenin gerekliliği verilmiştir. Ancak bu vücûbiyetin edasının nasıl 

yapılacağının bilgisi verilmemiştir. Bu bilgi ancak peygamberler vasıtasıyla mümkün 

olur. Eğer bunu açıklamasaydı, bu insanların güç yetiremeyeceği şeyleri yerine 

getirmeye mecbur bırakmak olurdu ki, bu da hikmetin dışına çıkmak olurdu. Şârî 

tarafından mücmel bir emir gelmişse, kulun bunu yerine getirebilmesi için açıklamanın 

da verilmesi gerekir. Bu şekilde imtihanın anlamı gerçekleşmiş olur.339  

Sâbûnî’nin peygamberliğin gerekliliğini konusunda önemli delillerinden birisi 

akıl ile ilgili kanaatleridir. Ona göre aklın ortaya koyduğu hükümler üç gruptur: Vacip, 

caiz ve mümteni. Akıl, vacip ve mümteni olanı bilirse caiz olana vâkıf olması gerekir. 

Ancak akıl, caiz olana eşit hüküm verir. Verilen bu hüküm belki övülen bir şeye belki 

de yerilen bir şeye müteallik olur. Aklın bunu bilmesi imkânsızdır. Aklın bu ikisini 

ayırt etmesi için sonuçlara muttali olan bir beyana ihtiyaç vardır. Bu vesile ile akıl, 

övülene yönelecek, kötülükten uzaklaşacaktır. 340  Sâbûnî “beyan” ifadesi ile 

peygamberleri ya da onların getirdiği şeriatı kastetmiş olabileceğini değerlendirmekteyiz.  

Sâbûnî’ye göre insanların akılları birbirine eşit değildir. Kimi insanların keskin 

zekâ, yeterli akıl ve doğru tabiat sahibi iken kimi insanlar akıl kusuru, hatta sefihlik ve 

ahmaklık olabilir. Dolayısıyla insanlar arasındaki bu farklılık şeriatı (dolayısıyla 

peygamberleri) zorunlu kılar. Ona göre şeriat uyanık akıllı kimsenin yükünü 

hafiflettiği gibi, gafil kimseleri tembihlemek, aciz ve cahil kimselere sunulan 

hüccetleri kolaylaştırır. Akıl ile uzun süre tefekkür ve derin düşünce ile iyi ve kötünün 

bilinebileceğini kabul etsek dahi bu durum büyük bir meşakkati getirir. Allah bunu 

                                                           
 

336  Sâbûnî, el-Kifâye, 177-178. 
337  Sâbûnî, el-Kifâye, 182. 
338  Sâbûnî, el-Kifâye, 180. 
339  Sâbûnî, el-Kifâye, 178-179. 
340  Sâbûnî, el-Kifâye, 180; a.mlf., el-Bidâye, 110. 



118 
 

bilmenin yollarını vahiyle kolaylaştırır ve akılla hüküm çıkarmanın keyfiyetini 

gösterirse, bu Allah’ın rahmeti ve fazlındandır.341  

Sâbûnî’ye göre vahyi ve peygamberliği gereksiz gören kimseler de insanların 

akıl seviyelerinin farklı olduğu konusunda aynı kanaattedirler. Dünyevî maslahatlarda 

akıl üstünlüğünün varlığı kabul edildiğinde, dinî konularda üstünlük meselesinin daha 

çok kabul edilmesi gerekir. Peygamberlik muarızlarına, kulların akıllarıyla vâkıf 

olamadığı ve maslahatlarına olan şeylerin Allah’ın ilminde olup olmadığını kabul edip 

etmedikleri sorulur. Eğer kabul etmeyip inat ederlerse, Allah’ın ilmi ile kulun ilmini 

aynı seviyeye getirmiş olurlar. Kabul ederlerse aklın, Allah’tan müstağni olmadığını 

ikrar etmiş olurlar. Allah kullarına peygamber göndererek lütufta bulunmuştur. 

Gönderdiği vahiyler ile onların maslahatlarına olan işleri tarif etmiştir.342  

Peygamberlerin gerekli olmasını aklî ve mantıkî delillerle ispat etme gayretini 

sürdüren Sâbûnî ilginç bir örnek vermektedir. Ona göre bir hükümdarın tebaasını 

cezalandırmak istemesi hâlinde öncelikle uyarması gerekir. Eğer uyarı ve özür beyanı 

olmaksızın bir cezalandırma yaparsa, onun bu uygulaması eleştirilir ve düşüncesizlikle 

suçlanır. Aynı şekilde Allah peygamber göndermek suretiyle benzer durumların önüne 

geçmiştir.343 

Peygamberliğin ispatı hususunda tıpkı Mâtürîdî gibi Sâbûnî’nin de ilaç 

metaforunu kullandığını görüyoruz. Ona göre Allah dünyada hem faydalı hem de 

zararlı şeyler yaratmış, fakat insanlara faydalı ile zararlıyı ve zehirli ile şifalıyı 

birbirinden ayırt etme imkânı vermemiştir. Ölüm ihtimali bulunduğundan tek tek 

tecrübe ile aklın bunları tespit etmesi de söz konusu değildir. Şu hâlde hikmet, Allah’ın 

peygamber göndermesinin gerekli olduğunu ortaya koyar. Böylece peygamberler, 

Allah’ın kullarına, ahirette kendileri için neler hazırlandığını ve dünya için neler 

yaratıp bıraktığını haber verir, iyiliği emreder, kötülükten sakındırır.344  

 Peygamberliğin gerekliliği meselesinde Mâtürîdî Sâbûnî’ye kıyasla konunun 

izahı için oldukça geniş yer ayırmış ve çok sayıda istidlâl getirmiştir. Her ikisi de aklın 

önemini kabul etmekle birlikte aklın yetersiz kaldığı hususlarda vahyin ve 

peygamberlerin devreye girmesi gerektiği kanaatindedir. Peygamberlerin her şeyden 

önce insanların dünya ve ahiret saadetini sağlaması bakımından rahmet olduğunda 

hemfikirdirler. Ancak peygamberliğin gerekliliğini ispat sadedinde gündeme 

getirdikleri deliller yukarıda izah edildiği üzere farklılık gösterebilmektedir.  

  

                                                           
 

341  Sâbûnî, el-Kifâye, 180-181. 
342  Sâbûnî, el-Kifâye, 181. 
343  Sâbûnî, el-Kifâye, 181-182. 
344  Sâbûnî, el-Bidâye, 99-100. 



119 
 

4. HZ. MUHAMMED’İN PEYGAMBERLİĞİNİN 

İSPATI 

Peygamberliğin ispatı meselesinde diğer kelâmi ekollerin kanaatlerini yukarıda 

ifade etmiştik. Bahsi geçen değerlendirmelerin tamamı Hz. Muhammed’in 

peygamberliği için de geçerlidir. Dolayısıyla burada tekrar etmeyeceğiz. Öte yandan 

Mâtürîdî’nin eserlerinde nübüvvet bahsini işlerken üzerinde en fazla durduğu konunun 

Hz. Muhammed’in nübüvvetini ispat meselesi olmasını da dikkate alarak konunun 

uzamaması ve mecrasından sapmaması için bu başlığı Mâtürîdî ve Sâbûnî ile 

sınırlandırmayı uygun gördük.  

Mâtürîdî’nin Hz. Peygamberin nübüvvetini ispatı üzerinde çok fazla 

durmasının sebebi her şeyden önce dönemin ilmî ve sosyolojik gerçeklerini 

yansıttığını göstermektedir. Bu durum âyetleri tefsir ederken hassaten gaybî hususların 

izahında göze çarpmaktadır. Ona göre Hz. Muhammed’in nübüvveti her şeyden önce 

onun ahlakî şahsiyeti, hissî ve aklî mucizeleri ile ve sosyolojik açıdan peygamberlere 

olan ihtiyaç ile sabittir.345 

Mâtürîdî’nin isbat-ı nübüvve (delâilü’n-nübüvve) olarak değerlendirdiği 

konular şunlardır: 

1. Resulullah’ın fiziki ve ahlaki özellikleri: Hz. Peygamberin vücudunda var 

olan bir takım özel durumlar ve onun ahlaki özellikleri peygamberliğinin delilidir. Hz. 

Muhammed’in peygamberlerden tevarüs eden bir nur taşıması ve omuzları arasında 

peygamberlik mührünün bulunması,346  orta boylu olarak nitelendirilmesine rağmen 

uzun boylularla yan yana geldiğinde boyunun onları aşması,347 bi’set öncesi ve sonrası 

bir bulutun onu takip etmesi ve çocuk yaşta dahi putlara hiçbir zaman yaklaşmaması 

gibi mucizevi durumlar onun nübüvvetini ispat eder.348 Hz. Peygamber’in yüzünün 

dolunaydan daha parlak, 349  kokusunun miskten daha güzel, teninin ipekten daha 

yumuşak olmasının 350  yanında onun eşsiz ahlakı, Mâtürîdî’ye göre nübüvvetinin 

delillerindendir. Hz. Peygamber’in kaba saba konuşan ve yüksek sesle bağırıp çağıran 

                                                           
 

345  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 254. 
346  Ancak burada bir hususta dikkat çekmekte fayda vardır. Mâtürîdî Hz. Peygamber’in şemailine dair 

geniş açıklamalar yaparken peygamberlik mührü üzerinde çok fazla durmaz. Oysa peygamberlik 

mührü meselesi tarihi süreç içerisinde çokça kullanılan bir delildir. Bu hususta ayrıntılı bilgi için bk. 

Erdinç Ahatlı, “Peygamberlik Mührü”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (2001), 

281-302.  
347  Tirmizî, “Menâkıb”, 8. 
348  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 239. 
349  Tirmizî, “Edeb”, 47; Dârimî, “Mukaddime”, 10. 
350  Buhârî, “Savm”, 53; “Menâkıb”, 53; Müslim, “Fezâil”, 81. 



120 
 

biri olmaması, asla yalan söylememesi, düşmanlarından kaçmaması,351 hiç kimseyi 

aldatmaması ve hayasızlık olarak değerlendirilebilecek hiçbir durumun olmaması yani 

ahlaki yüceliği de aynı şekilde Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat eder.352 Burada 

Mâtürîdî’nin Nûr-i Muhammedî’yi 353  de delil olarak kullanması dikkat çekicidir. 

Ancak o sadece bunu tek başında değil fiziki ve ahlaki meziyetleri ile bir bütün olarak 

değerlendirmektedir. Peygamberliğin ispatında mucize yanında üstün ahlaki kişiliğin 

de olmasını şart koşması, bu görüşleri desteklemektedir.  

2. Kur’an’da yer alan kıssalar: Mâtürîdî’ye göre Kur’an-ı Kerim’de yer alan 

peygamber kıssalarının tamamı ispat-ı nübüvve (delâilü’n-nübüvve) olarak 

değerlendirilmesi gereken ikinci husustur. Zira bu kıssalar gayba aittir ve Hz. 

Peygamber bu kıssaların bilgisine daha önce sahip değildir. Dolayısıyla Allah’ın 

bildirmesi olmaksızın bilinmesi mümkün olmayan kıssalar Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispat eder.354 Kıssalarda bahsedilen bazı konuları her ne kadar Ehl-i Kitap 

öğrenim ve telkin yoluyla bilse de Resulullah bu kıssaları bilen kimselerin yanına gidip 

gelmemiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber söz konusu haberleri herhangi bir kimseden 

eğitim ve öğretim yoluyla almamıştır. Aksine bizzat Cenâb-ı Hakk’tan gelen vahiy 

yoluyla bilmiştir ki bu da onun nübüvvetine delil oluşturur. 355  Nitekim Kur’an-ı 

Kerim’de Hz. Mûsâ kıssası anlatılırken; “Mûsâ’ya emrimizi vahyettiğimiz sırada sen 

vadinin batı tarafından bulunmuyordun ve olayın tanıklarından da değildin.” 356 

buyurularak, kıssaların kaynağının Allah olduğu, anlatılanların da vahiy mahsulü 

olduğuna dikkat çekilmiştir.  

Mâtürîdî, söz konusu âyetin üç şekilde yorumlanabileceği belirtir:  

Birincisi, sen Mûsâ’nın şahit olduğu bu olaylara şahit değilsin. Sonra biz bu haberleri 

Mekke halkına anlatman ve böylelikle bunların senin nübüvvetine delil ve risâletine 

kanıt olması için sana olduğu şekliyle bildirdik. Sen bunlara şahit olmamıştın ve 

bunları bilen kimseyle de görüşmemiştin ki sana öğretmiş olsun. Fakat söz konusu 

haberleri Allah katından öğrendiğini bilsinler diye olduğu şekliyle anlattın. İkincisi, 

olan bitenleri, Allah Teâlâ’ya şükretmeyi gerekli kılan bir nimet olarak Hz. 

Peygamber’e anlatmasıdır. Üçüncüsü ise onlara has kılınarak gönderilen 

peygamberler ve vahiy işinin kendilerinden kaynaklanmadığı, Allah katından 

olduğunun bilinmesi için bu hususları, Mûsâ’ya ona has kılarak anlatmasıdır.357  

                                                           
 

351  Aksine Resulullah savaş amacıyla düşmanlarına yöneldiğinde kendisinden korkmuşlar, Allah 

onların kalplerine korku salmakla Hz. Peygamber’i mükâfatlandırmıştır. (Buhârî, “Cihad”, 122; 

Müslim, “Mesâcid”, 3-8.) 
352  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 254. 
353  Veysel Akkaya, “İbnü’l-Arabî’nin Nûr-i Muhammedî Açısından Hz. Muhammed ve Diğer 

Peygamberler Arasındaki İlişkilere Bakışı”, Sufiyye 10 (2021), 180-202.   
354  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/62, 1/204, 1/220, 1/297, 2/335, 4/185, 8/65, 9/76, 9/247, 17/250. 
355  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/215. 
356  el-Kasas 28/44. 
357  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/57. 



121 
 

Mâtürîdî’nin bu ifadeleri ile kıssaların, peygamberlerin nübüvvet ve 

risâletlerini ispat eden bir unsur olarak değerlendirdiğini ifade etmem pekâlâ 

mümkündür. Nitekim o, peygamber kıssaları başta olmak üzere gabya ait konuların 

yer aldığı hemen hemen tüm âyetlerde, “Bu âyet aynı zamanda Hz. Muhammed’in 

nübüvvetini ispat eder.” ifadelerine yer verir.358 

 Mâtürîdî, kıssaların amacını açıklarken şunları söyler:  

Eğer bize denilirse ki: Kur’an-ı Kerim’de bu geçmiş kıssa ve haberlerin anlatılmasının 

hikmeti nedir? Buna şöyle cevap verilir: -En doğrusunu Allah bilir ya- bunun çeşitli 

hikmetleri vardır. Birincisi, bunda Hz. Peygamber’in nübüvvet ve risâletinin ispatına 

dair delil vardır. Çünkü bu kıssa ve haberler onların kitaplarında sabit olup 

açıklanmıştı. Onlar Resulullah’ın (s.a.v.) dilinin, kendi kitaplarındaki dilden farklı 

olduğunu bilmekteydiler. Yine onun bunu öğrenmek için bilen birinin yanına gidip 

gelmediğini ve onlardan herhangi birinden kıssaları işitmediğinden de haberdardılar. 

Bütün bunlardan sonra Resulullah böylelikle onlara haberler verdi. Bu hususlar, 

bunları gaybı bilen birinden öğrendiğini göstermektedir.359  

Mâtürîdî’ye göre geçmiş ümmetlere ait kıssaların ve haberlerin anlatılmasında 

iki şey ortaya çıkar. “Birincisi, Hz. Muhammed’in peygamberliğini kanıtlamaya işaret 

etmesidir. Çünkü insanlar, onun, birilerine gidip de bunları öğrenmediğini biliyorlardı, 

buna rağmen bu haberi getirmiş ve söylediği gibi de olmuştur. Şu hâlde O’nun, bunu 

Allah sayesinde bildiği anlaşılmıştır. İkincisi, onların şeriatları ve uygulamaları ile 

amel etmek, ancak bizim şeriatımız tarafından nesh edilmediği ortaya çıkana kadar 

geçerlidir.”360  Peygamber kıssalarında yer alan hususları Allah bildirmeksizin Hz. 

Peygamber’in bilmesinin mümkün olmadığını ifade eden Mâtürîdî, bu durumun Hz. 

Muhammed’in risâletinin ispatı olduğu kanaatindedir. 

 Nitekim o Hz. Âdem kıssasını anlatırken şöyle demektedir:  

Âdem kıssasında, Hz. Peygamber’in nübüvvetini kanıtlamaya dair delil mevcuttur. 

Çünkü Resulullah kıssayı Kur’an dışındaki semavi kitaplarda olduğu gibi anlatmıştır. 

Hâlbuki onun semavi din mensuplarına gidip geldiği yahut da onların dillerini bildiği 

sabit değildir. Buna rağmen Resul-i Ekrem, bilenlerden hiçbirinin karşı fikir beyan 

edemeyeceği şekilde konuyu haber vermiştir. Bundan amaçlanan hedeflerden birisi, 

Hz. Muhammed’in bu hususu, Allah’tan aldığı vahiy yoluyla bilmiş olmasıdır.361 

Hz. Âdem’in iki oğlunun kurban sunmaları da362 aynı şekilde gayba ait bir 

konudur ve Hz. Peygamber olaya şahit değildir. Bu durum, söz konusu haberi 

Resulullah’ın herhangi bir beşerden değil Allah’tan aldığını ispat eder. Çünkü o, 

                                                           
 

358  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/178. Benzer ifadeler için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/159, 4/192, 4/195, 5/313, 

6/309, 11/57. 
359  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/37. Benzer ifadeler için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/51. 
360  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/490. 
361  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/117. 
362  el-Mâide 5/27. 



122 
 

peygamber izlerinin silindiği ve ilimlerin sona erdiği bir dönemde 363  risâletle 

görevlendirilmişti. O da bunları insanlara tek tek açıklamıştı. Dolayısıyla bu ilahi 

beyanda, peygamber efendimizin nübüvvetini ispat için delil vardır.364 

3. Gelecekte olacak olan olayları haber vermesi: Mâtürîdî’nin Hz. 

Muhammed’in nübüvvetini ispat için delil olarak gördüğü üçüncü husus, geçmiş 

ümmetlere ait kıssalara ilaveten, geleceğe yönelik Kur’an’da yer alan âyetlerdir.365 Hz. 

Peygamber’in haber verdiği hususların zamanı gelince gerçekleşmesi, bunları 

Allah’tan aldığını gösterir. 366  Rûm sûresi’nde yakın gelecekte Hristiyanların 

Mecûsileri yeneceğinin haber verilmesinde Hz. Muhammed’in nübüvvet ve risâletine, 

gerçek peygamber olduğuna dair güçlü bir delil vardır. Bu öyle bir delildir ki kâfirler 

bu konuda eleştirecek ya da yalan olduğunu söyleyecek bir husus bulamamıştır. 

Hâlbuki Kur’an’daki diğer âyetler ve haberler hakkında eleştiri yapmışlardır. Ancak 

Hz. Peygamber’in Rumların Farsları yenilgiye uğratacaklarına dair verdiği haberde 

daha önce yaptıkları gibi bir tenkit noktası bulamamışlardır. Çünkü O, geçmişte vuku 

bulmuş bir galibiyeti değil gelecekte gerçekleşecek bir zaferi bildirmiştir, Bunun gibi 

gaybî haberleri insanlar bilemeyeceği gibi insanlardan da öğrenemezler. Zira 

insanların bilgisi bunu elde edemez ve daha önceki durumlarla kıyas etmek suretiyle 

de algılanamaz. Dolayısıyla söz konusu hâdise onun bildirdiği gibi gerçekleştiğine 

göre onun bu bilgiyi Allah’tan aldığını ve vahiy aracılığıyla öğrendiğini gösterir.367 

Aynı şekilde “Onların topraklarını, evlerini, mallarını, o zamana kadar ayak 

basmadığınız bir toprağı size miras bıraktı”368 âyetinde Resulullah’ın nübüvvetini 

ispat etmeye dair delil vardır. Çünkü o, onlara zafer vaad etmiş ve netice onun dediği 

gibi olmuştur. Bu, peygamberin bildirdiği ve vaad ettiği her şeyde onun doğruluğunu 

bilmeleri içindir. 369  Benzer şekilde Mekkeli müşriklerin Bedir’de yenileceklerini 

haber veren âyet-i kerime,370 Hz. Peygamber’in bu bilgiyi Allah’tan aldığına işaret 

eder.371 

4. Hz. Peygamber’in korunacağını bildiren âyetler: Kur’an’da geçen “Allah 

seni koruyacaktır”372 ifadesi aynen vuku bulduğuna göre demek ki Hz. Muhammed bu 

bilgiyi Allah’tan almıştır.373 Dolayısıyla bu durum Hz. Muhammed’in nübüvvetinin 

                                                           
 

363  Mâtürîdî, bu döneme “fetret dönemi” demektedir. O, el-Mâide sûresi 19. âyette “peygamberlerin 

arasının kesildiği dönem” şeklindeki ifade ile fetret döneminin kastedildiğini düşünmektedir. bk. 

Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/197. 
364  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/207. 
365  bk. er-Rûm 30/1; el-Ahzâb 33/27; el-Fetih 48/27; el-Haşr 59/13; en-Nasr 110/1-3. 
366  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 263. 
367  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/182. 
368  el-Ahzâb 33/27. 
369  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/371-372. 
370  el-Kamer 54/45. 
371  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/271; 15/87; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 238. 
372  el-Mâide 5/67. Benzer âyetler için bk. el-Mü’min 40/51; el-Mücâdele 58/21; es-Saffât 37/71-73. 
373  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/282. 



123 
 

ispatı olarak değerlendirilebilir. 374  Bu husus ile bağlantılı olarak Allah’ın, Hz. 

Peygamber’e muhaliflerine deliller ve mucizelerle karşı koyma ve onlarla mücadele 

etmeyi emretmesi375 Ona göre Resulullah’ın risâletini ispat eder. “Şöyle ki: Onlar 

biliyorlardı ki kendileri gibi bir konumda olanlara karşı çıkıp mücadele etmek tek bir 

kişinin gücü dâhilinde bir şey değildi. Ayrıca onlar kendilerine karşı çıkanları 

öldürmek ve yok etmek niyetinde kararlıydılar. İşte böyle bir ortamda Hz. 

Peygamber’in mücadelesini sürdürmesi sonunda onlar bunu kendi iradesiyle 

yapmadığını, bunu ancak ve ancak Allah’ın emri ve desteği ile yapabileceğini anlamış 

oluyorlardı. Zira onun yapıp ettikleri tek bir kişinin yapabileceği kabilden bir şey 

değildi.” 376  Cenâb-ı Hak yüce bir makam verdiği ve çok önemli vazifelerle 

görevlendirdiği elçisini yardım ve desteğinden mahrum bırakmamıştır.377 

5. Hz. Peygamber’in kendi zamanında yaşanan fakat onun bizzat şahit 

olmadığı olaylar: Bu olayların Allah tarafından bildirilmesi Mâtürîdî’ye göre Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini ispat eder.378 Çünkü Yüce Allah bu tür âyetlerde,379 kendisi 

tarafından bilgilendirildiği bilinsin diye, bizzat Hz. Peygamberin görmediği bir olayın 

mahiyetinden haber verilmektedir.380 Bu hususta en güzel örneklerden biri şu âyettir: 

“Biz onların seni dinlerken neye kulak verdiklerini, kendi aralarında fısıldaşırken de 

o zalimlerin, ‘Siz, sadece büyülenmiş bir adama uyuyorsunuz!’ dediklerini çok iyi 

biliyoruz.” 381  Buna göre kendi aralarında Hz. Peygamber hakkında büyülenmiş, 

mecnun ve kâhin bir kimse olduğu hususunda aralarında fısıldaşmalarını Allah’ın 

Resulüne haber vermesi, onun elçiliğini kanıtlaması ve bunları Allah’ın bildirmesiyle 

bildiğini insanlara göstermesi içindir.382 

                                                           
 

374  Hz. Aişe’den gelen bir rivayete göre Resulullah bu âyet gelinceye kadar sahabiler tarafından 

korunuyordu.  Bu âyet geldikten sonra Hz. Peygamber, “Artık evlerinize gidebilirsiniz, çünkü Allah 

beni insanlardan koruyacaktır.” buyurmuştur. (Tirmizî, “Tefsir”, 5.). Benzer bir durum da Tevbe 

sûresi 13. âyette “Yeminlerini bozan ve peygamberi sürüp çıkarmaya karar veren” ifadeleri için 

geçerlidir. Zira “peygamberi sürüp çıkarmaya karar verenlere” bizzat Hz. Peygamber şahit 

olmamıştı. Ancak bu durum, kendisine bizzat Allah tarafından haber verilmiştir ki bu da onun 

nübüvvetini ispat eder. bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/327-328, 6/438, 9/496, 17/203. 
375  “Öyleyse artık inkârcılara boyun eğme, bu Kur’an’la onlara karşı bütün gücünle mücadeleni sürdür.” 

(el-Furkân 25/52). 
376  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/298. 
377  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 262. 
378  Mâtürîdî’ye göre Allah, bu tür olayları Hz. Peygamber’in risâletinin delili ve nübüvvetinin kanıtı 

olsun diye haber vermektedir. Mâtürîdî, Te’vîlât 13/162, 15/46-47. 
379  el-İsrâ 17/41; Muhammed 47/16; el-Mücâdele 58/7-8; el-Haşr 59/11; el-Mümtehine 60/1; el-Cin 

72/1, 8-9. 
380  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/184, 15/86, 109. 
381  el-İsrâ 17/41. 
382  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/320. 



124 
 

Aynı şekilde “Biz göğü yokladık” ve “Dinlemek için onun oturulabilecek 

yerlerinde otururduk.” 383  mealindeki âyetler, Hz. Muhammed’in peygamberliğini 

ispat eden delillerden bir diğeridir.  

Hz. Peygamber insanlara, cinlerin dünya semasına çıktıklarını, meleklerin 

haberlerini ve yeryüzündeki olaylar hakkında aralarında konuştukları Allah’ın emrini 

dinlediklerini, sonra bunları kâhinlere haber verdiklerini, kâhinlerin de ‘yarın şöyle 

olacak, şu gün böyle olacak’ diye yeryüzündeki insanlara bildirdiklerini, sonra vahiy 

gelmeye başlayınca haber alma yollarının kesildiğini ve onların engellendiklerini, 

bunun üzerine de cinlerin o sözü söylediklerini haber vermektedir. Cinler de 

kendilerinin böyle yaptıklarını haber verdiler ve kendileri hakkında verdiği haberde 

Hz. Peygamber’i doğruladılar.384 

Mâtürîdî’ye göre Allah, Hz. Muhammed’in peygamberliğine delil olacak gaybî 

mucizeler ve alâmetlerin yanında, münafıkların yaptıklarını ve içlerinde gizledikleri 

muhalefeti elçisine bildirerek onu desteklemiştir. Cenâb-ı Hak, Resulullah’ın 

risâletinin alâmeti ve nübüvvetinin delili olarak onların içlerinde gizledikleri ve 

sakladıkları düşüncelere Resulünü muttali kıldı. Çünkü onlar, kalplerde gizlenen 

düşüncelere Allah’tan başka kimsenin muttali olamayacağını biliyorlardı. Resulullah 

onların içlerinde gizledikleri ve sakladıkları düşünceleri kendilerine haber verince, Hz. 

Peygamber’in bunları Allah’tan öğrendiğine kanaat getirdiler.385 

6. Bir kaynağa sahip olmadan bilgi edinmenin imkânsız olduğu haberleri 

bildirmesi: Bu tür haberler Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat eder. “Tevrat 

indirilmeden önce, İsrail’in kendisine haram kıldıkları dışında, yiyeceklerin her 

türlüsü İsrailoğullarına helal idi. De ki: Doğru söylüyorsanız Tevrat’ı getirip 

okuyun.”386 âyetinde Hz. Peygamber Yahudilerin gizlediklerini açıklamıştır ki bu da 

ancak vahiy ile açıklanabilir bir durumdur.387 

7. Resulullah’ın ümmî olması: Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat etmek için 

Mâtürîdî’nin dile getirdiği hususlardan bir diğeri Resulullah’ın ümmî olmasıdır. 

Malum olduğu üzere Hz. Peygamber, kitapları, eğitim ve öğretimleri kurumları 

olmayan bir toplum içinde yetişmiş ve onlardan hiç ayrılmamıştır. Söz konusu 

toplumun bir kitap geleneği olmadığından Hz. Muhammed’in kendi kendine bunları 

yazması düşünülemez. Ayrıca Mekke toplumuna dışarıdan bir bilgin gelmiş olsaydı 

tesirlerinin görülmesi gerekirdi. Dolayısıyla Hz. Peygamber ümmî olarak yetişti. 

                                                           
 

383  el-Cin 72/8-9. 
384  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/172. 
385  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/427-428. 
386  Âl-i İmrân 3/93. 
387  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/399-400. Benzer örnek için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 2/491. 



125 
 

Ümmî olan bir kimse yazılı kaynaklardan bilgi alamadığı gibi sözlü olarak 

nakledilecek bir bilgiyi de tam olarak elde edemez.388 

Mâtürîdî’ye göre Kur’an-ı Kerim’in önceki dinlere mensup insanlardan ve 

onların kitaplarından alındığı veya bizzat Hz. Muhammed’in yazdığını söylenmemesi 

ve Allah’tan olduğunun anlaşılması için Allah onu ümmî bir peygamber olarak 

göndermiştir. A’raf Sûresi 157. âyette yer alan “Onlar, ellerindeki Tevrat’ta ve İncil’de 

yazılı buldukları o elçiye, o ümmî peygambere uyarlar” ifadeleri ile “Sen bundan önce 

ne bir kitap okuyabiliyor ne de onu kendi elinle yazabiliyordun.” 389  ifadeleri 

Resulullah’ın ümmî olduğunu ispat eder. Aynı zamanda Hz. Peygamber’in Allah 

katından gönderildiğini de ispat eder. Zira Hz. Peygamber, onların (Yahudiler ve 

Hristiyanlar) kitaplarında olanı bilmeden veya onlara bakmadan ve dilini bilmeden 

kitaplarındaki mevcut bilgileri onlara haber verdi. Yahudi ve Hristiyanlar Tevrat ve 

İncil’i getirip de Hz. Muhammed’in anlattıklarını bulamıyoruz, dememişlerdir. Bu 

durum, onların bu şekilde kendi kitaplarında bulduklarını göstermektedir. 390  Öte 

yandan Hz. Peygamber’in ümmî oluşunun yanında, Ehl-i Kitap’ın kitaplarının Arapça 

olmadığı hâlde bunlara uygun bilgileri haber vermesi, Hz. Peygamber’in bu bilgileri 

Allah sayesinde bildiğini kanıtlar. Hz. Peygamber’in ümmî olduğu hâlde doğru bilgiler 

vermesi Mâtürîdî’ye göre risâletin kanıtlanması konusunda en etkili yoldur.391 

Allah’ın peygamberliği bir ümmîye vermesinin hikmeti, bunun peygamber 

olduğunun bilinmesine vesile ve nübüvvetine alâmet olması içindir. Çünkü okuma 

yazma bilmeyen ve tahsil için herhangi birinden ders almayan birinin kendi kafasından 

bir şeyler söylemesi mümkün değildir. Sonra, edebî üslûbu ve güzel telifinden dolayı 

bütün hükemâyı hikmetine, bütün okur-yazarları da bilgisine muhtaç kılan bir kitabın, 

ancak vahiy ve risâlet yoluyla elde edilebileceği bilinsin diye onu ümmî olarak 

göndermiştir.392 

8. Hz. Peygamber’in mucizeleri: Mucizeler onun risâlet ve nübüvvetine 

delildir. Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in hissi mucizeleri olarak şunları saymaktadır: 

Ay’ın ikiye yarılması, bir ağacın Resulullah’ın huzuruna gelmesi, taşın kendisine 

selam vermesi, az bir sudan çok sayıda kişinin içip kanması, duası ile düşmanların 

kuraklık ve kıtlığa maruz kalması, ardından kendisinden yardım dileyip yağmura ve 

bolluğa kavuşmaları, az bir yemekle çok sayıda insanın doyması, Sevr Mağarası’nda 

kendisinin görülememesi, kütüğün inlemesi, devenin hâlinden şikayet etmesi, 

kızartılmış koyunun zehirli olduğunu bilmesi, hicret esnasında kendisini takip eden 

kişinin atının kumlara gömülmesi393 bunlara örnek olarak sayılabilir. 

                                                           
 

388  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 259. 
389  el-Ankebût 29/48. 
390  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/93. 
391  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/17, 15/156. 
392  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/157. 
393  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 256. 



126 
 

9. Kur’an’ın i’cazı: Onun en büyük mucizesi olarak ifade ettiğimiz Kur’an-ı 

Kerim, Mâtürîdî’ye göre aynı zamanda Resulullah’ın risâletinin de en büyük ispatıdır. 

Zira Kur’an edebiyatın zirvede olduğu bir dönemde nazil olarak, tüm insanlara edebi 

anlamda meydan okumuştur. Kur’an yaklaşık yirmi üç yılda inmiş olmasına rağmen, 

bölümler arasında hiçbir kopukluk olmaksızın âdeta tek bir seferde inmiş gibidir ve bir 

tek nazım ölçüsüne sahip olması itibarıyla mucizedir.394 

Hz. Peygamber’in eşlerinin ve çocuklarının olması da “peygambere 

yakıştırılamayan” bir durum olarak değerlendirilmiş, müşrikler ve Yahudilerce 

eleştirilmiştir. 395  Mâtürîdî, Resulullah’ın zevceleri ve çocukları çok olduğu için 

Yahudilerin onu ayıplamaları ve kınamaları üzerine âyetin nazil olduğunu söyleyen 

müfessirler olduğunu belirtir. Ona göre birden çok eşe sahip olmak, insanın nübüvvet 

ve risâlet görevini yerine getirmesine engel teşkil etmez. Nitekim daha önceki 

peygamberlerde de bu durum bir engel teşkil etmemiştir.396 

Sâbûnî peygamberliğin ispatı hususunda kendinden önceki kelâm eserlerinde 

bahsedilen ispat delillerini yeri geldiğince kullanan bir âlimdir. Aynı zamanda Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini ispat bahsine de yer verir. Ancak onun bu hususta, Mâtürîdî 

kadar durmadığını söylememiz mümkündür. O, yeri geldiğinde bu meseleyi ele 

almakta ve birtakım açıklamalar yapmaktadır. 

Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamberin nübüvvetini ispat eden deliller şunlardır: 

1. Diğer peygamberlerin nübüvvetine dair deliller: Ona göre tarihte gelip geçen 

peygamberlerin nübüvvetini ispat etmek aynı zamanda Hz. Muhammed’in 

peygamberliğini de ispat etmek demektir. Zira diğer peygamberlerin nübüvveti ancak 

onun haber vermesiyle kesinlik kazanır. Dolayısıyla diğer peygamberlerin kabulü Hz. 

Muhammed’in nübüvvetinin de kabulünü gerektirir.397 

2. Duhâ sûresi 3. Âyet: “Rabbin seni bırakmadı ve sana darılmadı.”398 âyeti 

Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in vahiy ile konuştuğuna dolayısıyla nübüvvetinin 

ispatına delil sayılır. Zira vahyin gelmemesi peygamberimizin doğru söylediğine bir 

delildir. Yani vahiy ile haber verdiğine bir delildir. Eğer gerçekten kendiliğinden söz 

uyduruyor olsaydı, vahyin gelmediği günlerde bir şeyler söyleyebilirdi. Öyleyse 

onların söyledikleri iddiaları tamamen kaldırıyor. Peygamberimiz sabretti ve vahiy 

bekledi. Bu durumda insanların peygamberimizin vahiy beklediğini tekit eder. 399 

“Allah’ın açığa vuracağı şeyi, insanlardan çekinerek içinde gizliyordun.”400  âyeti 

                                                           
 

394  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 257. 
395  “And olsun senden önce de peygamberler göndermiş, onlara da eş ve çocuklar vermiştik. Allah'ın 

izni olmadan hiçbir peygamber mucize getiremez. Süreli her şeyin bir kaydı vardır.” (er-Ra’d 13/38). 
396  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/474. 
397  Sâbûnî, el-Bidâye, 102. 
398  ed-Duhâ, 93/3. 
399  Sâbûnî, el-Münteḳā, 212. 
400  el-Ahzâb 33/37. 



127 
 

Sâbûnî’ye göre peygamberimizin nübüvvetine delildir. Zira Hz. Aişe “Peygamberimiz 

vahiyden bir şey gizlemiş olsaydı bu âyeti gizlerdi” demiştir.401 Çünkü onun kendi 

nefsinden değil vahiyle haber verdiğine delalet vardır.402  

 3. Hz. Peygamber’in Allah tarafından uyarıldığı âyetler: Bu âyetlerin varlığı 

da onun nübüvvetini ispat eder. Abese sûresi’nde yer alan ifadeler buna delildir. 

Kâfirler peygamberimizin kendiliğinden bir şeyler getirdiğini iddia ediyorlardı. Eğer 

“yüz çevirme olayı” peygamberimize itâb olarak nitelendiriliyorsa, bunun olmaması 

gerekirdi veya gizlenmesi icap ederdir. Peygamberimiz itâbın şiddetine rağmen bunu 

açıklaması, ne söylüyorsa Allah’ın vahyi ve emri ile yaptığına delildir.403 Görüldüğü 

üzere Sâbûnî’ye göre Kur’an’da yer alan itâb, uyarı ve benzeri âyetler Hz. 

Peygamber’in nübüvvetine delildir. Peygamberimizin nübüvvetini ispat sadedinde 

onun dile getirdiği bu delile Mâtürîdî’de rastlamadık. 

4. Peygamber kıssaları: Bu kıssalar Sâbûnî’nin nazarında hem Kur’an’ın hem 

de Hz. Peygamber’in doğruluğunu ispat eder. Allah, Hz. Mûsâ’nın hikâyesini bazen 

uzun uzun bazen kısa olarak çokça zikretmiştir. Hz. Mûsâ’nın hikâyesinin Allah’tan 

olduğunun açık delilidir. Çünkü onun kıssası bazen çok uzun bazen çok kısadır fakat 

hepsinde aynı anlam vardır. 404  Dolayısıyla bu kıssayı gönderen Allah’tır ve onu 

insanlara açıklayan Hz. Peygamber de hak peygamberdir.405 

Sâbûnî, Kur’an’daki gayb haberlerinin yer aldığı kıssaların Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispat ettiği kanaatindedir. Zira Hz. Peygamber okuma yazma 

bilmemekteydi ve o Ehl-i Kitap’tan hiç kimse ile de bir araya gelmemiş ve onlardan 

ders almamıştır. Buna karşın onların kitaplarında olanları değiştirmeden söylemesi, 

bunu vahiy ile bildiğine delildir.406  

Sâbûnî’nin Yahudiler ve Hristiyanların iddialarına karşın, Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispat için mucizeler üzerinden bir cevap oluşturduğunu görüyoruz. Ona 

göre Allah, Hz. Muhammed’e mucizelerden hakkına düşeni vermiş onu diğer 

peygamberlerle aynı seviyeye getirmiştir. Allah, Hz. Peygamber’in aklî, haberî ve 

hissî mucizelerini kendine mahsus kılmıştır.407 

 Sâbûnî, Hz. Peygamber’in nübüvvetini inkâr edenlerden ilk olarak Yahudiler 

ve Hristiyanların iddialarını dile getirmekte ve onlara cevap vermektedir. Yahudiler, 

Hz. Muhammed’in peygamberliğini asıl olarak inkâr etmekte ve Allah tarafından 

neshin muhâl olması itibariyle, yeni bir nebinin mümkün olmadığını iddia 

                                                           
 

401  Buhârî, “Tevhid”, 22; Müslim, “İman”, 288; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/241, 266. 
402  Sâbûnî, el-Münteḳā, 258. 
403  Sâbûnî, el-Münteḳā, 233. 
404  Sâbûnî, el-Münteḳā, 98. 
405  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 181, 184-185. 
406  Sâbûnî, el-Münteḳā, 84. 
407  Sâbûnî, el-Kifâye, 191. 



128 
 

etmektedirler. Ayrıca Hz. Mûsâ’nın son peygamber olduğunu iddia etmektedirler. 

Onlara göre Hz. Mûsâ, “Ben nebîlerin sonuncusuyum. Yer ve gök durduğu müddetçe 

benim dinime uymanız gerekir” demiştir. Hristiyanların da benzer şekilde Hz. 

Muhammed’in nübüvvetine yönelik itirazları söz konusudur. Bunlardan bir grup Hz. 

İsa’nın son nebî olduğunu iddia etmiştir. Bir grup ise Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

kabul etmekle birlikte onun risâletinin evrenselliğini inkâr etmiştir. Onlara göre Hz. 

Muhammed yalnızca Araplara gönderilmiş bir elçidir.408  

Yahudiler ve Hristiyanların neshi caiz görmemelerini değerlendiren Sâbûnî, 

neshin cevazını inkâr etmenin doğru olmadığını ifade eder ve güzel bir mantık 

önermesi ile cevap verir: “Şüphe yok ki onların şeriatı da Hz. İbrâhîm, Hz. Nûh ve Hz. 

Âdem’in şeriatına muhaliftir. Bu durum insanlar nazarında açık bir hükümdür ve inkârı 

mümkün değildir.”409  

Neshi, Allah’ın bilgi ve iradesinde değişim (bedâ) olarak kabul edip şeriatın 

topyekûn kaldırılmasının mümkün olmadığı iddiasını da değerlendiren Sâbûnî, bu 

iddianın yersiz olduğunu ifade eder. Ona göre nesh, bir şeriatın Allah’ın ilmindeki 

hükmünün sona erdiğini açıklamasıdır. Allah, hükmü bilinen bir vakte kadar vazeder 

ancak bu vakti hikmete binaen kullarına açıklamaz. Nesih varit olduğu zaman söz 

konusu hükmün bu vakte kadar meşru olduğunu beyan etmiş olur. Bu ise bedâ ve 

değişimi gerektirmez. Bu durum, yenilmesi durumundaki zarar sebebiyle bir doktorun 

hastasına ‘et yeme’ deyip bir müddet sonra da ‘et ye’ demesine benzer. Bu değişiklik 

hastanın durumundaki ve maslahatındaki değişime yönelik olup, doktorun bilgisindeki 

değişimle ilgili değildir.410 

Yahudilerin, Hz. Mûsâ’nın “Ben peygamberlerin sonuncusuyum” dediği 

şeklindeki iddialarını değerlendiren Sâbûnî, bu iddianın bir iftira olduğunu ifade 

etmektedir. Peygamberlik iddiasında bulunan Hz. İsa’nın birtakım mucizeler 

göstermesi söz konusu iddianın iftira olduğunun ispatıdır. Zira mucize peygamberliğin 

en önemli ispatıdır. Şayet mucize Hz. İsa hakkında doğruluğunun kanıtı olmuyorsa, 

aynı şekilde Hz. Mûsâ hakkında da kesin delil olmaz. Hz. Mûsâ hakkında delil 

oluşturuyorsa Hz. İsa hakkında da delil teşkil eder. Bu durumda, Yahudilerin Hz. 

Mûsâ’ya atfen dile getirdikleri söz konusu iddianın bir iftira olduğu ispat edilmiş olur. 

Sâbûnî’ye göre Yahudiler bu iddialarını Hz. Muhammed ile karşılaştıktan sonra dile 

getirmişlerdir. Çünkü iddiaları doğru olsaydı aralarında açıkça dile getirmeleri 

gerekirdi.411 

Son olarak Hristiyanların, Hz. Peygamber’in sadece Arapların peygamberi 

olduğu iddiasını el alan Sâbûnî, bu iddiayı da akıl yoluyla çürütmektedir. Ona göre 

                                                           
 

408  Sâbûnî, el-Kifâye, 190-191. 
409  Sâbûnî, el-Kifâye, 199. 
410  Sâbûnî, el-Kifâye, 199. 
411  Sâbûnî, el-Kifâye, 200. 



129 
 

Hristiyanlar, Hz. Peygamber’in yalnızca Araplara gönderilen bir peygamber olduğunu 

kabul etmekle Resulullah’ın yalan söylemediğini de kabul etmiş olurlar. Hz. 

Peygamber’in yalan söylemesi mümkün olmadığına göre onun “Her peygamber kendi 

kavmine gönderilmiştir, ben insanların bütününe gönderildim”412  sözünü de kabul 

etmelidirler. Aynı şekilde, Cenâb-ı Hakk’ın “(Ey Muhammed!) De ki: ‘Ey insanlar! 

Şüphesiz ben, yer ve göklerin hükümranlığı kendisine ait olan Allah’ın hepinize 

gönderdiği peygamberiyim.”413 âyetini de kabul etmeleri gerekir. Hz. Peygamber’in 

diğer dinlere mensup kimselerin yaşadığı ülkelerin başkanlarına İslam’a davet 

mektupları göndermesi ve Necâşî ve başkalarının da Müslüman olması onun 

risâletinin evrenselliğini ispat eder. Ayrıca Hz. İsa’nın mucizelerin onun yalan 

söylemediğine delil olursa aynı durum Hz. Peygamber için de geçerlidir.414 

5. Hz. Peygamber’in ümmî oluşu: Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in ümmî 

oluşu onun nübüvvetini ispat eden delillerdendir. İnsanlar Peygamberimizin daha önce 

bir kitap okumadığını bilmekteydiler ve onun bir hocasının da olmadığından 

haberdardılar. Onun eğitm aldığını bildikleri için bu hususta bir şüphe kalmamıştır. 

Ümmî olmak peygamberimiz dışındaki herkes için bir noksanlık sayılır ama onun için 

sayılmaz. 415  Sâbûnî, Hz. Peygamber’in ümmî oluşuna Hudeybiye Antlaşması’nda 

müşriklerin “Muhammedün Resulullah” yazılmasına itiraz etmeleri üzerine 

“Muhammed b. Abdullah” yazılmasını istediklerinde, yazını yerini Hz. Ali’den 

sormasını416 delil göstermektedir.  

Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispat hususunda Mâtürîdî eserlerinde daha 

fazla yer verirken Sâbûnî’nin daha az yer verdiğini tespit ettik. Mâtürîdî, Hz. 

Peygamber’in fiziki yapısı ve ahlakını, ümmî oluşunu, peygamber kıssalarını, gayb 

haberlerini, mucizelerini, onun korunacağını bildiren âyetleri, onun zamanında 

yaşanan fakat Resulullah’ın şahit olmadığı olayları bildirmesini nübüvvetinin delilleri 

arasında saymaktadır. Sâbûnî ise peygamber kıssaları ve Hz. Peygamber’in ümmî 

oluşunu delil olarak kullanmaktadır. Farklı olarak Hristiyanlar ve Yahudilere karşı 

neshin varlığını ispat gayretine girmesi ve itâb âyetlerini deliller arasına ilave 

etmektedir. Diğer delilleri ise kullanma gereği duymamaktadır. Hz. Muhammed’in 

peygamberliğinin sadece Araplara yönelik olduğu iddiasına cevap da Sâbûnî de öne 

çıkmaktadır.  

 

 

                                                           
 

412  Buhârî, “Salât”, 56. 
413  el-A’raf 7/158. 
414  Sâbûnî, el-Kifâye, 201. 
415  Sâbûnî, el-Münteḳā, 264. 
416  Buhârî, “Sulh”, 6; Müslim, “Cihad ve Siyer”, 92; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 4/330. 



130 
 

Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispat için kullanılan deliller 

Deliller Mâtürîdî Sâbûnî 

Hz. Muhammed’in fiziki özellikleri Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

Hz. Muhammed’in mucizeleri Atıf yapar. Atıf yapar. 

Kur’an’ın i’cazı Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

Peygamber kıssaları Atıf yapar. Atıf yapar. 

Geçmişten haber vermesi (Geçmiş Gayb) Atıf yapar. Atıf yapar. 

Gelecekten haber vermesi (Gelecek Gayb) Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

Şahit olmadıklarından haber vermesi 

(Şimdiki Gayb) 
Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

Bir kaynağa sahip olmadan bilgi edinmenin 

imkânsız olduğu her haberin bildirilmesi 
Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

Resulullah’ın ümmî olması 
Atıf yapar. Atıf yapar. 

Hz. Peygamber’in uyarıldığı âyetler 
Atıf yapmaz. Atıf yapar. 

Duhâ sûresi 3. âyet 
Atıf yapmaz. Atıf yapar. 

Diğer peygamberlerin nübüvvetine dair 

deliller 
Atıf yapmaz. Atıf yapar. 

Hz. Peygamber’in korunacağını bildiren 

âyetler 
Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 
 

5. PEYGAMBERLİK KARŞITI AKIMLARLA 

MÜCADELE 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin peygamberlik karşıtı akımlarla mücadelelerine ilgili 

konu başlıkları çerçevesinde yer verdik. Dolayısıyla bu bölümde tekrara düşmeden her 

iki mütekellimin mücadelelerini özetlemeye gayret edeceğiz. 

Mâtürîdî’nin nübüvvet savunusu üzerinde yapılan araştırmalara göre nübüvvet 

savunusunun ilk kez yaratmayı reddeden ve âleme ezelilik atfeden ‘ilhâd’ çevrelerinin 

iddialarına karşı İmam Şafiî (öl. 204/820), İmam Kasım er-Ressî (öl. 246/860) ve Ali 

b. Rab’an et-Taberî (öl. 246/860) gibi isimlerin çabalarıyla başladığı 

belirtilmektedir. 417  Biz de araştırmamızda bunun aksini gösteren bir veriye 

ulaşamadık. 

Mâtürîdî’nin nübüvvet bahsine oldukça geniş yer ayırdığını elimize ulaşan 

eserlerinden görmekteyiz. Onun Kitâbü’t-tevhid ve Te’vilâtü’l-Kur’an isimli 

eserlerinde içinde bulunduğu zaman ve mekân itibarıyla mevcut olan nübüvvet karşıtı 

akımları, kimi zaman isim vererek kimi zaman ise isim vermeden doğrudan görüşlerini 

ifade ederek dile getirmektedir.  

Mâtürîdî öncesine kadar nübüvvet meselesine mütekaddimûn dönem 

kelâmcılarının eserlerinde çok fazla yer vermediklerini ve selef âlimlerinin konuyu 

âyet ve hadisler çerçevesinde tartışmaya girmeden çok kısa olarak değerlendiklerini 

görüyoruz. Mâtürîdî’nin yaşadığı coğrafya ve zaman itibarıyla nübüvvet 

tartışmalarının tam ortasında olduğunu söylemek mümkündür. Bir kelâmcı olarak 

içinde yaşadığı toplumun inanç problemlerine kayıtsız kalmayan Mâtürîdî, 

peygamberliğin imkânı, fikrî temelleri ve ispatı başta olmak üzere nübüvvet 

meselesine oldukça yoğun bir mesai harcamıştır. Hatta bu anlamda nübüvvet inancının 

kelâmın ana meselelerinden birisi olmasında en önemli katkıyı sağlayan âlim 

olduğunu söylememiz yanlış olmaz. 

Mâtürîdî’nin dönemindeki nübüvvet karşıtı olarak ifade edilen kişi ve 

akımlarla ilgili kesin bir kanaate sahip olmak zordur. Mâtürîdî öncesi dönem için 

nübüvvet karşıtı olarak ifade edilen kişiler olan İbn Mukaffa (öl. 142/759), Ebû İsa el-

Verrâk, İbnü’r-Râvendî ve Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvet karşıtlıkları şüphelidir. 

Örneğin İbn Mukaffa’nın Mani dininden tercümeler yapması onun nübüvvet karşıtı 

olarak görülmesine sebep olmuştur. Oysa İbn Mukaffa, Mani dininin inançlarına dair 

olan eserleri değil ahlak esaslarına dair olan eserleri tercüme etmiştir. Kendisi de 

adalet, doğruluk, şükür, çalışkanlık ve sabır gibi konuları işlemiştir. 418  Burada 

                                                           
 

417   İbrahim Arslan, “İmam Mâtürîdî’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu”, Kelâm 

Araştırmaları 12/2 (2014), 37. 
418   Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 42-43. 



132 
 

özellikle İbnü’r-Râvendî hakkında tam bir karmaşa mevcuttur.419Mâtürîdî, İbnü’r-

Râvendî’den nakiller yaparak onun nübüvvet görüşüne sahip birisi olduğunu kabul 

eder. Bilinenin aksine İbnü’r-Râvendî, Ebû İsa el-Verrâk’a karşı nübüvvet müdafiî 

konumundadır.420 Hatta o, İbnü’r- Râvendî’den yeri geldiğinde müspet birisi olarak 

kelâmî görüşler nakleder.421 

Belki de en ilginç olanı neredeyse tam bir deist olarak görülen Ebû Bekir er-

Râzî’de de benzer bir çelişkinin varlığıdır. Zira Râzî, nübüvvet karşıtı bir isim olarak 

konumlandırılmış olsa da yeri geldiğinde dinî hüküm ve uygulamalardan referanslar 

vermektedir. Bu duruma onun şu görüşünü örnek olarak verebiliriz: “Biz bir şey 

hakkında temiz ve pak yargısına varırken ya dinî ya da o şeyin tiksinti verici oluşunu 

dikkate alırız. Dolayısıyla duyunun algılamadığı çok az necis ve kirlilik bize zarar 

vermez. Nitekim ayakları pisliğe ve kana değmiş olan sineklerin bir elbiseye konması 

sonucu o elbiseyle namaz kılınmasına din de cevaz vermektedir. Yine o, ölüm korkusu 

üzerine görüş beyan ederken de dinî hükümleri referans göstermektedir: ‘Kişi, 

ölümden sonra, yaşamakta olduğu hayattan daha iyi bir hayata kavuşacağına ikna 

olmadıkça normal olmayan bu duygudan tam olarak kurtulamaz. Bu konunun dinî bilgi 

(haber) ile değil de mantık yoluyla ispatı istenirse cidden çok uzun tartışmayı 

gerektirir.”422 

Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvveti inkâr ettiğini kendi ifadelerinden daha çok 

Ebû Hatim’in eserinde görüyoruz. O, eserin hemen başında nübüvveti inkâr eden bir 

kişi ile yaşadığı tartışmayı ve verdiği cevabı nakleder. Tartıştığı kişinin (Ebû Bekir er-

Râzî) şöyle dediğini aktarır:  

Hakîm olan Allah’ın hikmetine ve Rahim olan merhametine uygun olan şey O’nun 

tüm insanları yaratıp kendilerine faydalı ve zararlı olan şeylerin bilgisini onlara ilhâm 

etmektir. Bu durumda insanlar birbirinden üstün kılınmadığı gibi farklı görüşlerde 

ortaya çıkmayacaktır. Ayrıca insanlık tarihinde ortaya çıkan birçok savaş din 

farklılığından kaynaklanmıştır. Bu tür felaket ve fitnelerin ortaya çıkmaması hikmetli 

ve merhametli olan Allah’ın herhangi bir peygamber göndermeksizin insanlara faydalı 

ve zararlı olan şeyi birbirinden ayırt edebilecek bir melekeyi onlara bahşetmesidir.423 

Bu ifadelerden nübüvvetin gereksiz hatta toplumsal kargaşa ve savaşların 

sebebi olarak görüldüğü açıkça anlaşılmaktadır. Ayrıca Allah’ın insanlara iyi ve 

                                                           
 

419  Kutluer, Akıl ve İtikad, 70-80. 
420  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 234, 242-253. 
421  “Ey Rabbimiz! Bizi iki defa öldürdün, iki defa dirilttin.” (Mü’min, 40/11). Bu beyanda geçen iki 

ölümden biri, dünyadaki eceli sona erdiği sıradaki ölümdür. Sonra Allah onları kabirde diriltecek, 

sonra tekrar öldürecek, sonra da kıyamet günü tekrar diriltecektir. İşte iki ölüm ve iki dirilmeden 

maksat budur. İbnü’r-Râvendî” bu görüşü benimser. Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/29. 
422  Metin Yıldız- Burhaneddin Kıyıcı, “Ebû Bekir er-Râzî’de Deist Yaklaşım: Aklın Yetkinliği ve 

Nübüvvet Eleştirisi”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm (Van: Ensar Neşriyat Yayınları, 2017), 

304. 
423  Ebû Hatim er-Râzî, A’lamü’n-nübüvve, 15, 39, 41, 70. 



133 
 

kötünün bilgisini ilhâm etmesinin gerektiğini ifade etmek suretiyle, nübüvvet yerine, 

kalplere ilhâm olunacak iyi ve kötünün bilgisinin yeterli görüldüğü de anlaşılmaktadır. 

Mâtürîdî, risâlet konusunda ileri sürülen görüşleri beş maddede toplar:  

a) Yaratıcıyı inkâr edenler 

b) Allah’ın varlığını benimsemekle birlikte emir ve yasak koymasını kabul 

etmeyenler 

c) Allah’ı yaratıcı ve yönetici olarak kabul ettikleri hâlde aklın yeterli olduğunu 

iddia ederek peygamberleri inkâr edenler 

d) Peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin mucizelerini kâhinler, sihirbazlar ve 

gözbağcıların yaptıkları ile denk tutanlar 

e) Peygamberlerden sâdır olan mucizelerin, muhataplarının aciz kalışını onlarda bu 

fiillerle ilgili eğitim ve alışkanlık eksiğine bağlayanlar.424 

Risâlet bahsinde bu itirazları dile getiren Mâtürîdî, daha sonra sırasıyla 

itirazlara yönelik olarak kendi düşüncelerini aktarır. Nübüvveti kabul etmek için 

öncelikle Allah’ın varlığını kabul etmek gerektiğini ifade eden Mâtürîdî, Allah’ın emir 

ve yasaklar koymasının O’nun hakîm olmasının bir tezahürü olduğu kanaatindedir. 

Eğer bu durumu kabul etmezsek kâinatın hikmetsiz olarak yaratıldığını ve ardından da 

Allah tarafından yok edilmek üzere icat edildiğini söylemiş oluruz.  

Oysa Allah, zatıyla her şeyden müstağni ve fiilinde daima isabetli olduğuna göre 

canlıları, kendileri için belirlediği kudretin bitimine kadar varlıklarını sürdürmeleri 

amacıyla yaratmış; bunun yanında hayatın devamını gıdalara bağlamış, sürekliliği ve 

uzun ömürlülüğü de insanlara sevdirmiştir. Şayet Allah (c.c.), onlara yönelik birtakım 

emir ve yasaklar çıkarmasaydı, herkes arzu ve şehvetleriyle birlikte sürekliliğini ve 

hayatının devamını sağlayacağı şeye hızla yönelecek, hemcinsleri de aynı şeye aynı 

yönelişi gösterecekti. Böylece aralarında tartışma ve çekişme meydana gelecek, bu da 

onları birbirini ortadan kaldırmaya sevk edecekti.425 

Mâtürîdî’ye göre nübüvvet her şeyden önce bir iman meselesidir. Zira Allah’a 

inandığını iddia edip O’nun peygamber göndermesine karşı çıkanlar dolaylı bir şekilde 

Allah’ı inkâr etmiş olmaktadırlar. Ona göre peygamber göndermek ne bir 

zorunluluktur ne de muhaldir. Aksine Allah’ın hikmetinin bir gereğidir. 

Peygamberlerin birtakım emir ve yasaklar getirmesi de bu hikmetin bir sonucudur.426 

Allah Teâlâ lütfu ve rahmeti sebebiyle dinî konuları daha kolay ve daha basit bir 

şekilde öğrensinler ve yükümlülüklerini eda etmeleri daha hafif olsun diye insanlara 

peygamberler göndermiştir. 427  Peygamberlerin getirdiği ve ancak ilahî bir haber 

                                                           
 

424  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 221. 
425  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 222. 
426  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 217. 
427  Mâtürîdî Te’vîlât, 9/538. 



134 
 

vasıtasıyla bilinebilecek haberler, peygamberleri tasdik etmenin gereğini ortaya 

koymaktadır.428 

Mâtürîdî’nin burada insanların süreklilik ve uzun ömürlülük beklentilerine ve 

bu beklentilerine karşılık bulmak üzere bir yaşam inşa etmelerine dikkat çekmesi son 

derece mühimdir. Zira insanların içinde var olan süreklilik ve sonsuzluk duygusuna 

yapılan vurgudan hareketle, bu duyguların tatmin olması için ortaya konacak 

çabaların, insanların bir arada yaşamalarına engel çıkarması muhtemel bir kaosu da 

beraberinde getirdiğini ve bu durumdan çıkışın ancak nübüvvet vesilesi ile Allah’ın 

emir ve yasaklar koyması suretiyle düzenlediğini son derece yalın bir bakış açısı ile 

aklen izah etmektedir.  

Mâtürîdî, Allah’ın varlığını ve O’nun emir ve yasaklar koymasını izah ettikten 

sonra nübüvveti inkâr edenlerle fikri tartışma başlatır. Ona göre nübüvvet müessesenin 

mevcudiyetini kabul etmek aklî bir zorunluluktur. Zira hem din ve dünya işlerinin 

yürütülmesindeki ihtiyaç açsından hem de Allah’ın lütufkârlığını kanıtlama 

bakımından böyledir. 429  Buradan hareketle nübüvvetin gerekliliğini temellendirme 

sadedinde, yeryüzündeki besinlerden bahisle, onların faydalı, zararlı veya zehirli olup 

olmamasının ortaya konmasının öğrenilme sürecinden bahseder. Ona göre insanlar 

Allah’ın yeryüzünde halk ettiği yiyecekler, ilaçlar ve gıdaların faydaları ve zararları 

konusunda deneyimlemek dışında bir bilgiye sahip değildi. Allah’ın yarattığı 

yiyecekler konusunda kuralına uymayan kimseler için sakıncalara maruz kalabilir. 

Sakıncalara maruz kalmamak için yiyecekler ve ilaçlar hakkında bilgi sahibi birine 

ihtiyaç vardır. Ancak bu vesile ile insanlar bedeni ayakta tutacak faydalı gıdayı tespit 

edebilirler.430  Bu yaklaşımı yukarıda “ilaç metaforu” olarak nitelendirmiş ve izah 

etmiştik. 

Mâtürîdî, isim vermeden Allah’ın kullarına gönderdiği peygamberleri 

insanların yalanlayacağını bildiği hâlde yine de peygamber göndermesini hikmetsiz 

bir iş olarak görenler olduğunu söylemektedir. Ona göre bunu bilmesine rağmen 

Cenâb-ı Hakk’ın yine de elçilerini göndermiş olması, O’nun hikmetsiz iş yaptığı 

anlamına gelmez.  

Bazı mülhitlerin, yalanlanacağını ve reddedileceğini bildiği birine elçi göndermek 

hikmete uygun değildir diye iddia etmeleri haklı ve isabetli değildir. Eğer elçi göndermek, 

gönderenin ihtiyacı ve menfaati için yapılıyorsa, onun, elçisinin yalanlanacağını ve elçiliğinin 

reddedileceğini bildiği birine göndermesi hikmetin dışında bir davranış olurdu. Fakat her türlü 

noksanlıktan münezzeh ve Allah (c.c.), elçilerini kendi ihtiyacı ve menfaati için göndermekten 

münezzeh ve yücedir. Aksine O elçilerini, gönderdiği insanların ihtiyacı için göndermiştir. 

                                                           
 

428  Mâtürîdî Te’vîlât, 15/290. 
429  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 225. 
430  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 225. 



135 
 

Bundan dolayı O’nun, elçilerinin reddedileceğini ve yalanlanacağını bilmiş olması, kendisini 

hikmetin dışına çıkarmaz.431 

 Mâtürîdî öncesinde yazılan kaynaklarda nübüvvet karşıtı akım olarak 

bahsedilen grup Berâhime’dir. Onların nübüvvetle ilgili görüşlerini genel hatlarıyla şu 

şekilde özetlemek mümkündür: 

1. Akıl, insanlar için yeterli bir bilgi kaynağıdır. Allah insanların aklını kemale 

erdirmiş, her şeyin bilgisini ve ölçüsünü akla vermiştir. Dolayısıyla aklın olduğu 

yerde peygamberlere ihtiyaç yoktur. Peygamberlerin getireceği namaz, oruç, hac, 

helaller ve haramlar ve hayvanların kesilmesi gibi şeyler aklın çirkin gördüğü 

şeylerdir. Peygamberlerin akla uygun şeyler getirmesi gerekir. Peygamberlerin 

getirdiği hükümler akla uygun olacaksa, aklın olduğu yerde onlara ihtiyaç yoktur. 

Akla uygun olmayacaksa zaten peygamberlerin kabul edilmesi zaten mümkün 

değildir. 

2. Peygamberlerin kendilerini ispat için öne sürdükleri en önemli delil olan 

mucizelerin benzerlerini insanlar da yapabilir. Dolaysıyla peygamberlerin kabulü 

için ortaya konmuş geçerli bir delil yoktur. 

3. İnsanların arasında onları uyarmak için gönderilen peygamberlerin yine 

insanlardan seçilmeleri doğru değildir. Peygamberlerin, gönderen varlık ile aynı 

türden olmaları gerekir. Kadim Varlık, yaratılmışlar ile aynı türden 

olmadığına/olamayacağına göre peygamberlerin insanlardan seçilip 

gönderilmeleri mümkün değildir.432 

Berâhime’nin nübüvvete itirazının merkezinde doğru bilginin mahiyeti vardır. 

Eğer birbirleriyle çelişen önermeleri bilgi olarak kabul edecek olursak onu kendi 

cinsinin dışına taşımış oluruz. Dolayısıyla bir kısmını cehaletle özdeşleştirmiş oluruz. 

Deliller de aynı şekilde çelişme olmamalıdır. Özetle Berâhime’nin nübüvvet itirazı, 

naslar ile akıl arasında çelişki bulunduğu iddiasına dayanmaktadır.433 

Berâhime’nin aklı her şeyin ölçüsü olarak görüp, nübüvvete ihtiyaç olmadığını 

iddia etmesi Mâtürîdî’ye göre isabetsizdir. Dünya meşgaleleri aklı sararak, onun 

sağlıklı çalışmasına engel olur. Bunun yanında insanların hayatında var olan çeşitli 

sıkıntılar, kederler, acılar ve daha birçok sebep insan aklını meşgul etmekte ve gerçeği 

kavramaktan alıkoymaktadır. Bu sebepler insanlara yol gösterecek ve kılavuzluk 

edecek peygamberlere ihtiyaç vardır.434 

                                                           
 

431  Mâtürîdî Te’vîlât, 12/51. 
432  Berâhime’nin söz konusu görüşleri için bk. Şehristâni, el-Milel, 2/251; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 

1/444; Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l- Usûli’l-hamse, 2/422; a.mlf., el-Muğnî, 15/109-110; a.mlf., 

Tesbitu delâilu’n-nübüvve (Kahire: Dâru’l-Mustafa, 2010), 1/1; Bâkıllânî, et-Temhîd, 127-134; el-

Cüveynî, Lümaʿu’l-edille fî ḳavâʿidi Ehli’s-sünne,123. 
433  Metin Özdemir, “Mutezile’nin Nübüvvet Savunusu”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi (10/2) 2006, 125-126. 
434  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 228. 



136 
 

Mâtürîdî zamanında yaşamış olan Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvet düşüncesini 

dönemin en önemli tehditlerden biri olarak değerlendirmek mümkündür. Zira Râzî, 

Allah ve ahiret inancını zikretmesine rağmen aklın yetki alanına dair bir sınır 

koymamasında dolayı peygamberleri ve peygamberliği gereksiz görmüştür. O, aklın 

önemini ifade eden çok sayıda delil ortaya koyarken peygamberlere hiç değinmemiştir. 

Hatta ince huylu ve saf zihinli olanların sadece filozoflar olduğunu iddia etmiştir eṭ-

Ṭıbbü’r-rûḥânî (Manevî Hekimlik) adlı eserinde, Allah’ın bize akıl verdiğini ve 

sevdirdiğini, insan için faydalı olan şeylerin ve en büyük nimetlerin akıl sayesinde elde 

edildiğini belirtmektedir. Aynı şekilde insanların hayvanlardan üstün kılınması, 

hayvanları egemenliği altına alması, insanın bedensel sağlığı için tıbbın öğrenilmesi, 

dünyevi sanatların kazanılması, insanı yücelten her şeyin idrak edilişi ve marifetullaha 

erişmek ancak akıl sayesinde olur. İnsan aklını bu şekilde kullandığında Allah 

Teâlâ’nın ona ihsanda bulunarak nimetler verir ve nefsani arzulara galebe gelinerek 

nefsin ıslah edilmesinin akılla gerçekleştirebilir. 435  Dolayısıyla onun bu 

değerlendirmelerinden peygamberler yerine insan aklını önceleyen hatta yeterli gören 

bir düşünce yapısına sahip olduğunu çıkarmak mümkün görünmektedir. Fakat Ebû 

Bekir er-Râzî’nin peygamberlere karşı olduğunu söylemek mümkün değildir. Zira o 

peygamberlerin üstün ahlaklı şahsiyetler olduğunu açıkça ifade etmektedir.436 Ayrıca 

Râzî’nin söz konusu eseri, 290-290/902-908 yılları arasında Rey valisi Ebû Salih b. 

Mansur b. İshak b. Muhammed b. Esed’e ithafen yazdığı bilinmektedir.437 Muhammed 

b. Esed’in o dönemde Rey şehrinde hüküm süren Sâmânîler Devleti’nin bir valisi 

olduğu anlaşılmaktadır.438 Sâmânîlerin nübüvvet karşıtlığı ile bilinen birine böyle bir 

eser yazdırması makul gözükmemektedir. 

Ebû Bekir er-Râzî’nin, mutlak hikmet ve merhamet sahibi Allah Teâlâ’nın 

insanlar arasında bir ayırımcılığa sebep olacak peygamberliği birisine vermesi hikmet 

ve merhametle uyuşmayacağı ve birçok savaşın din farklılığından kaynakladığını iddia 

etmesi onun mülhid olarak anılmasına sebep olmuştur. Râzî’nin bu tür iddiaları 

döneminde bilinen Berâhime’nin nübüvvet karşıtı düşünceleri ile neredeyse aynıdır. 

Râzî’nin nübüvvet karşıtı düşüncelerine karşı başta Ebû Hatim er-Râzî olmak üzere 

Ebû Kâsım el-Belhî, Fârâbî ve İbn Hazm eserler telif ederek mücadele yoluna 

gitmişlerdir. Ebû Bekir er-Râzî’nin görüşlerine doğrudan hedef alarak A’lamü’n-

nübüvve isimli eseri yazan Ebû Hatim er-Râzî’nin kitabında eleştirdiği kişinin Ebû 

Bekir er-Râzî olduğunda şüphe yoktur. Zira Ebû Hatim er-Râzî’nin A’lamu’n-nübüve 

adlı eserinde geçen bazı ifadeler ile Ebû Bekir er-Razi’nin es-Siretu’l- felsefiyye’sinde 

geçen bazı ifadeler birbirine benzemektedir. Örneğin Râzî’nin kendisinin filozof olup 

                                                           
 

435  Ebû Bekir er-Râzî, Ruh Sağlığı (et-Tıbbü’r-Ruhânî) çev. Hüseyin Karaman, (İstanbul: İz Yayıncılık, 

2019), 57-58. 
436  Râzî, Ruh Sağlığı (et-Tıbbü’r-Ruhânî), 37. 
437  Râzî, Ruh Sağlığı (et-Tıbbü’r-Ruhânî), 24. 
438  Osman Gazi Özgüdenli, “Rey”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/40. 



137 
 

olmadığı ve diğer insanların felsefeyle ilgilenmemeleri ile ilgili hususlar hakkındaki 

söyleminde bir benzerlik vardır.439 

Mâtürîdî’nin nübüvvet karşıtı akımlarla mücadelesinde Ebû İsa el-Verrâk 

kadar Ebû Bekir er-Râzî’de önemlidir. Her ne kadar Mâtürîdî, Ebû Bekir Râzî’nin 

ismini eserlerinde anmasa da onun fikirlerinin de mücadele alanı içine dâhil olduğunu 

görmekteyiz. Örneğin Râzî’nin, “mutlak hikmet ve merhamet sahibi Allah’ın insanlar 

arasında bir ayırımcılığa sebebiyet verecek olan peygamberliği birisine vermesi 

hikmet ve merhametle uyuşmaz.” şeklindeki kanaatine karşılık, Mâtürîdî’nin 

peygamberliğin ve Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispat etmek için özel gayret 

gösterdiğini görmekteyiz.440 

Mâtürîdî’nin nübüvvet mücadelesinde eleştirdiği bir diğer kesim Senevîlerdir. 

Onların şöyle söylediğini ifade etmektedir: “Cenâb-ı Hakk’ın, kendisine ve dostlarına 

düşman olacağını ve küfredeceğini bildiği kişilere bol bol rızık vermesi ve dünyada 

onları müreffeh yaşatması caiz değildir. Çünkü dünyada bir kimsenin, kendisine 

düşman olacağını bildiği birine iyilik yapmasının hikmete uygun düşmediği 

bilinmektedir. Onlar bu gerekçeye dayanarak diyorlar ki; bütün bunlar Allah’tan 

gelmez, fakat aklı kıt başka bir ilâhtan gelir; çünkü Allah kendini hikmet sahibi 

olmakla nitelemektedir, bu ise hikmete mugayirdir.”441 Yine ona göre Berâhime’nin 

peygamberleri inkâr etmesinin temelinde de bu yatar. Onlara göre Allah Teâlâ’nın 

peygamber gönderilen insanların bir kısmının kendisini ve nebîlerini kabul 

etmeyeceğini, onlara düşmanlık edeceğini hatta öldüreceğini bildiği hâlde peygambere 

göndermesi hikmete uygun değildir. Mâtürîdî, Senevîlerin itirazını tıpkı onların 

delillendirme yaparken aklı kullanmaları gibi o da akıl yoluyla cevap vermektedir. Ona 

göre Allah Teâlâ peygamberleri kendi ihtiyacı için değil insanların ihtiyaçları 

göndermiştir. Bu ise hikmete aykırı değildir. Çünkü Allah’a düşmanlık eden bir 

kimsenin düşmanlığı O’na zarar vermediği gibi Allah’a dost olanın bir kimsenin 

dostluğu da O’na fayda vermez. Hatta Allah Teâlâ’nın kendisine düşman olacağını 

bildiği birine iyilik yapması O’nun keremindendir. Dolayısıyla Seneviyye’nin ve 

Berâhime’nin öne sürdükleri iddialar geçersizdir.442 

Sâbûnî’nin peygamberlik karşıtı akımlarla mücadelesinin merkezinde 

Berâhime ve Sümeniyye443  vardır. O, Berâhime ve Sümeniyye’nin peygamberliği 

                                                           
 

439  Yıldız- Kıyıcı, “Ebû Bekir er-Râzî’de Deist Yaklaşım”, 302. 
440  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 221-266. 
441  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/305. 
442  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/305-306. 
443  Ahmet Güç, Sümeniyye’yi “Budist inancını benimseyenler için Müslüman yazarlar tarafından 

kullanılan bir terim” şeklinde tanımlamaktadır. bk. Ahmet Güç, “Sümeniyye”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/132-133.  



138 
 

gereksiz gördüklerini belirtmekte444 ve onların peygamberlik karşıtı düşüncelerini şu 

şekilde ifade etmektedir:  

Hint ülkesinin uzak yerlerinden olan Berâhime ve Sümeniyye, Yaradan’ı kabul 

etmekle birlikte peygamber göndermeyi inkâr etmişlerdir. Onların bu husustaki 

gerekçesi nebinin ya aklın gerektirdiği şeyi ya da aksini getirmesidir. Eğer aklın 

gerektirdiği bir şeyi getiriyorsa, akıl buna muhtaç değildir. Akla aykırı bir şey 

getiriyorsa, akıl bunu reddeder ve bunu imkânsız görür ki bunun da bir faydası yoktur. 

Öte yandan peygamberlik iddiasında bulunan herkes hikmet dışı şeyler getirmiştir. 

Kurban ve hedy ibadetinde hayvan keserek Allah’a yaklaşmak, bir damla meninin 

çıkması ile bütün vücudun yıkanmasının gerekmesi, bir uzuvdan necaset çıkması 

sebebiyle başka bir uzvun yıkanması, hacda mekândan mekâna koşmak, organları 

faydasız hareket ettirmek, hedefi olmadığı hâlde taş atmak (şeytan taşlamak) hikmet 

dışı işlerdir. Kendisinde fayda olmayan bir şeyi vacip kılmak hikmete uygun 

değildir.445 

Sâbûnî söz konusu iddialara Ehl-i Hakk’ın verdiği cevapları ise şu şekilde ifade 

etmektedir:  

Mülkün sahibi olan Allah’tan emir, nehiy, sakındırma ya da ibahanın sâdır olması akla 

aykırı değildir. Bilakis, tasarrufu altındakilerde mülk sahibinin bunları yapması 

gerekir. Emir ve yasaklarını dilediği şekilde bildirmesi de caizdir. İsterse aracı 

olmaksızın bizzat öğretir, isterse yarattıklarından birine bu ilmi tahsis eder. Sonra onu 

insanlara elçi olarak gönderir. Bu kimsede, haber verdiği hususlarda doğruluğunu 

kendisiyle bilecekleri bir emare yaratır. Her ne kadar öncesinde bu zatın kadîm ve zâtı 

ile kâim bir kelâm ile mütekellim olduğunu ispat etsek de – ki bu kelâm emir, nehiy 

ve haberdir – akıl, onun içlerinden bazılarını kendilerine göndermek suretiyle kullarını 

kelâmından haberdar etmesini imkânsız görmez.446 

Aynı iddiaları bir kez daha el-Bidâye’de gündeme getiren Sâbûnî, aklın sınırını 

belirleyici bir cevap vermektedir. Ona göre peygamberler aklın bilmekten ve idrak 

etmekten aciz kaldığı şeyleri getirir. Çünkü akıl, vacip, mümteni ve caiz diye üç 

şekilde hüküm verir. Vacip ve mümteni hakkında akıl kolayca hüküm verebilse de caiz 

olanlar hakkında duraksar. Ayrıca akıl, caiz alanına giren şeyleri haram ya da farz 

kılma yetkisine sahip değildir. Peygamberler Allah’tan aldıkları vahiy ile fiillerin 

neticelerini açıklayınca insanlar kendilerini mutlu edecek şeye vâkıf olup ona yönelir; 

felaketine sebep olan şeyden de kaçınır. Yine ona göre aklın idrak sınırları içinde yer 

alan hususları da vahyin açıklaması mümkündür. Bu durum insanlara kolaylık sağlar. 

Zira iyi ve kötünün akıl tarafından tespiti için, insanların devamlı tefekküre, aralıksız 

gözleme ve eksiksiz araştırma yapması gerekir. Vahiy ve peygamberler sayesinde 

                                                           
 

444  Sâbûnî, el-Bidâye, 99. 
445  Sâbûnî, el-Kifâye, 176. 
446  Sâbûnî, el-Kifâye, 177. 



139 
 

buna gerek kalmaz. Dolayısıyla Allah Teâlâ’nın peygamber göndermesi insanlar için 

bir lütuftur.447  

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin peygamberlik karşıtı akımlarla mücadelelerini Hint 

kökenli dinlere yönelik yaptıklarını görmekteyiz. Her ikisinin de peygamberlik karşıtı 

akımlarla mücadelesinin merkezinde Berâhime yer almaktadır. Mâtürîdî, 

Berâhime’nin yanında dinî bir grup olarak Seneviyye ile mücadele ederken Sâbûnî, 

Sümeniyye ile mücadele etmiştir. Mâtürîdî, dinî grupların yanında Ebû Îsâ Verrâk, 

Ebû Bekir Râzî’yi isim vererek eleştirmekte ve onların nübüvvet karşıtı görüşleri ile 

mücadele etmektedir. Ancak Sâbûnî Hint kökenli dinî gruplardan başka nübüvvet 

karşıtı olarak mücadele ettiği bir isimlerden bahsetmez.  

 

                                                           
 

447  Sâbûnî, el-Bidâye, 100. 



140 
 

  



141 
 

6. PEYGAMBERLİĞİN SONA ERMESİ 

Peygamberlikle ilgili en önemli konulardan biri hatm-i nübüvvet meselesidir. 

Peygamberliğin sona erip ermediği tartışması İslamiyet öncesi din ve inançlarda da 

görülmektedir. Örneğin Yahudilikte nübüvvet Hz. İbrâhîm ile başlar, Hz. Mûsâ ile 

zirveye ulaşır ve Malaki ile son bulur.448 Ancak Tevrat’taki “Onlar için kardeşleri 

arasından senin gibi bir peygamber çıkaracağım; sözlerimi onun ağzına koyacağım ve 

ona emredeceğim her şeyi onlara duyuracak” 449  cümleleri ile birden fazla yerde 

gelecek bir elçiden bahsedilmesi 450  Yahudi inancında net bir son peygamber 

anlayışının olmadığını göstermektedir. 451  Hristiyanlıkta ise nübüvvetin hangi 

peygamber ile tamamlandığına dair bir netlik yoktur. Hz. Îsâ’nın havarileri ile havari 

olmayan bir kısım inananların Kutsal Ruh tarafından peygamberlikle 

görevlendirilmesi452 ve çarmıhtan sonra Hz. Îsâ’nın havarilerini dünyaya tebliğ için 

görevlendirdiğine453 dair inançlar son peygamber kavramının Hristiyanlık için söz 

konusu olmadığına işaret etmektedir.454 

İslam dininde de Allah Teâlâ tarafından insanlığa yol gösterici ve hidayet 

rehberi olarak gönderilen peygamberlerin ne zamana kadar gönderildiği, Hz. 

Muhammed ile peygamberliğin sona erip ermediği hususu hatmi’n-nübüvve başlığına 

ele alınan bir konudur. Bu meselenin mütekaddimûn kelâmcıların gündeminde yer 

alması ve kelâm kitaplarında bulunması meselenin önemini ortaya koymaktadır. 

İçinde yaşadığımız çağda bu mesele üzerinde birtakım spekülasyonların yapılıyor 

olması meselenin aynı zamanda aktüel bir konu olduğunun delilidir. Nitekim 

günümüzde Pakistan’da “Meclis-i Tahaffuz-i Hatm-i Nübüvvet” isimli bir oluşum, son 

peygamber inancının korunması için ortaya çıkmış bir yapıdır. Son peygamber 

inancını muğlak hâle getirerek liderleri Mirza Gulam Ahmed’in (öl. 1908) mehdi, 

mesih ve nebiliğini iddia eden Ahmediyye’ye (Kâdıyâniyye) karşı ortaya çıkan bu 

oluşum büyük bir mücadele yürütmektedir. 455  Öte yandan müsteşriklerin, 

peygamberlik iddiasında bulunan kimselere ilmî bir kimlik kazandırmak için malzeme 

topladıkları da görülmektedir. 456  Hz. Muhammed’in şahsında mündemiç sıfatların 

bazı grup, mezhep, tarikat, cemaat, akım ve ideolojiler tarafından liderlerinde tecelli 

                                                           
 

448  Sinanoğlu, Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Nübüvvet, 390. 
449  Kitâb-ı Mukaddes (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 6. Basım, 2003), Tesniye, 18/15, 18. 
450  Yeremya, 28/9; Malaki, 3/1. 
451  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 122. 
452  Sinanoğlu, Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Nübüvvet, 400. 
453  Markos, 16/15-16. 
454  Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 122. 
455  Mehmet Ali Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar (İstanbul: Klasik Yayınları, 2016), 89-90. 
456  Selim Gülverdi, İslam Düşüncesinde Hatmü’n-Nübüvve Tasavvuru (Ankara: İlahiyat Yayınları, 

2023), 12. 



142 
 

ettiğini iddia etmeleri de bu anlamda meselenin güncelliğini koruduğunu 

göstermektedir.457 

Hatm-i nübüvvet kavramı, “bir şeyi tamamlayıp sona erdirmek; mühürlemek” 

anlamındaki hatm kelimesi ile nübüvvet kelimelerinden oluşan bir kavramdır. 458 

Peygamberliğin sona ermesi, bitmesi ve tamamlanması anlamına gelir.459 Kur’an-ı 

Kerim’de “Muhammed, sizin erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir. Fakat o, 

Allah’ın Resulü ve nebîlerin sonuncusudur. Allah her şeyi hakkıyla bilendir.”460 âyeti 

ile peygamberliğin sona erdiğine ve Hz. Muhammed’den sonra peygamber 

gönderilmeyeceğine işaret vardır. Kur’an-ı Kerim’de dinin ve insanlara olan nimetin 

tamamlandığı, din olarak da İslam’dan razı olunduğunu bildirilmekte461 ve İslam’dan 

başka din arayışını nasla kabul görmeyeceği bildirilmektedir. 462  Ayrıca Hz. 

Peygamber’in bütün dinlere hâkim olacak hak dinin peygamberi olarak gönderildiği 

belirtilmektedir.463 Dinin tamamlandığına ilişkin bu âyetler aynı zamanda nübüvvetin 

de sona erdiğine, dolayısıyla ilahi vahyin de nihayete erdiğine işaret etmektedir. Bu 

bakımdan Hz. Peygamber’in son nebî oluşu, nübüvvetin ve vahyin de sona erdiğini 

ifade etmektedir.464 Yine hadislerde yer alan bazı ifadeler Hz. Muhammed’in son 

peygamber olduğu hususunu teyit etmektedir.465 

İslâmiyet’in doğuşundan günümüze kadar Kur’an ve Sünnete bağlı olan bütün 

âlimler, Hz. Muhammed’in gönderilmesi ile nübüvvetin sona erdiğini kabul etmenin 

İslâm akaidinin temel ilkesi olduğunu benimsemişlerdir. Birtakım marjinal akımlar 

dışında İslam dünyasında hatm-i nübüvvet inancında neredeyse bir ittifak vardır.466 

Marjinal ekollerden Yezidiyye’ye göre 467  kıyamete yakın bir zamanda yeni bir 

                                                           
 

457  Mustafa Ünverdi, “Günümüz Nübüvvet İnancı Eleştirisi”, Hz. Peygamber’in Nübüvvetinin Kapsamı 

ve Süresi Sempozyum Bildirileri ed. Mahmut Çinar vd. (Gaziantep: Gaziantep Üniversitesi 

Basımevi, 2015), 281. 
458  İsfahânî, el-Müfredât, 330. 
459  Hasîrîzâde Elîf Efendi, en-Nûru’l-el-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’ân, 1/374. 
460  el-Ahzâb 33/40. Ayrıca el-Mâide sûresi 3. âyet ile Âl-i İmrân 3/85. âyetinde ifade edilen “başka din 

arayanların hüsrana uğrayacağı” ifadeleri de peygamberliğin sona erdiğine delil sayılmaktadır 
461  el-Mâide 5/3. 
462  Âl-i İmrân 3/85. 
463  el-Fetih 48/28-29. 
464  Ayğan, “Peygamberlik Zincirinin Son Halkası Olarak Hz. Muhammed'in Nühüvvetinin Mahiyeti”, 

72. 
465  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 2/ 412; 3/266; Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, 

el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr (Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001) 

“Menâḳıb”, 18; Müslim, “Mesâcid”, 5, “İman”, 327; “Fedâil”, 22, 23, 125; İbn Mâce, “İkâme", 25; 

Dârimî, “Mukaddime”, 8. 
466  Taberî, Camiu’l-beyân, 19/121, 20/278; Mâtürîdî, Te’vilât, 7/328, 9/179, 442; Cürcânî, Dercü’d-

dürer, 2/398; İsfahânî, el-Müfredât, 275; Ebû Abdullah el-Halîmî, el-Minhâc fî şuabi’l-îmân 

(Beyrut: Dârû’l-fikr, 1979), 1/276. 
467  Bugün daha çok Türkiye, Irak ve İran’da görülen senkretik bir inanç sistemi ve bu inanca mensup 

topluluklara Yezidiyye denilmektedir. bk. Ahmet Taşğın, “Yezidiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları,2013), 43/525-527. Ancak Bağdâdî’nin kastettiği grubun bu olup 

olmadığını söylemek için detaylı araştırmalara ihtiyaç vardır. 



143 
 

peygamber ve kitap gelecektir.468  Hürremiyye’ye göre ise469  peygamberler sürekli 

olarak gelmeye devam edecektir. 470  Günümüzde birtakım araştırmacıların aklın 

sınırlarını zorlayan ve romantik yaklaşımlarla peygamberliğin devam etmesi 

gerektiğini ima ettiklerine de şahit oluyoruz.471  

Peygamberimizin ashabının nübüvvet iddiasında bulunanlarla savaşmış olması 

hatm-i nübüvvet konusunda ortak bir kanaat olduğunu teyit eder. Peygamberliğin sona 

ermediğini ileri sürenlerin dile getirdiği “nebîlerin sonuncusu” ifadesinin resulleri 

kapsamadığı şeklindeki yaklaşım doğru değildir. “Nebîlerin sonuncusu” ifadesinin 

kullanılmasının sebebi resul kavramının melekler için de kullanılmasındandır. 

Dolayısıyla “nebîlik sona ermiştir, ancak resullük sona ermemiştir” demenin herhangi 

bir dinî temeli yoktur. Hz. Muhammed’in vefatından zamanımıza kadar hiçbir 

peygamberin zuhur etmemesi de hatm-i nübüvveti doğrulayıcı sosyolojik bir 

delildir.472 Hatm-i nübüvvetin zarûrât-ı dîniyye arasında yer aldığı hususunda âlimler 

görüş birliğine varmışlardır. 473  Dolayısıyla her Müslümanın bunu kabul etmesi 

gerekir.474 Zira yukarıda da belirtildiği üzere hatm-i nübüvvet konusunda başka türlü 

tevil edilme imkânı olmayan açık naslar vardır.  

Tarihte ve günümüzde peygamberlik iddiasında bulunan (mütenebbî) kişiler 

olmuştur. Sahte peygamberler bulundukları bölgelerdeki siyasi, ekonomik ve ahlaki 

saiklerden cesaret alarak peygamberlik iddiasında bulunmuşlardır. İnsanların 

beklentilerine göre “güya” çözümler üreterek kendilerini kabul ettirme gayretinde 

olmuşlardır.475 Esved el-Ansî (öl. 11/632), Müseylimetülkezzâb (öl. 12/633), Talha b. 

Huveylid (öl. 21/642)476 Secâh (öl. 41/661)477 daha peygamber efendimiz hayatta iken 

peygamberlik iddiasında bulunmuşlar ancak kalıcı taraftar bulamamışlardır.  

Hatm-i nübüvve meselesi nebî ve resul ayrımından bağımsız olarak ele 

alınamaz. Zira tartışma kimi zaman nebî ve resul arasındaki ayrımdan, kimi zaman ise 

her iki kavramın aynı olduğu iddiası etrafında şekillenmektedir. Dolayısıyla bu 

                                                           
 

468  Bağdâdî, Usûli’d-din, 162. 
469   Mezdek tarafından kurulan dinî harekete ve aşırı Şîa’nın tesiriyle gelişen İran kaynaklı Arap 

aleyhtarı değişik fırkalara verilen isim. (Saleh Muhammedoğlu Aliev, “Hürremiyye”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/500-501. 
470  Bağdâdî, Usûli’d-din, 342. 
471  Çınar, “İslâm Kelamı Açısından “Nübüvvet” Kurumuna Çağdaş Bir Yaklaşım”, 171. 
472  Metin Yurdagür, http://www.sonpeygamber.info/ http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-

tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi  (Erişim Tarihi:05/03/2022). 
473  Ebû Hanîfe, el-Âlim ve’l müteallim 7; Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akaidi 196; Metin Yurdagür, “Hatm-i 

nübüvvet”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1997), 478; Yurdagür, “İslâm 

Düşünce Tarihinde Hatm-i Nübüvvet Meselesi”, 307. 
474  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd, 190; Bağdâdî, Uṣûlü’d-dîn, 162-163. 
475  Abdülgaffar Aslan, İslam’da Peygamberlik ve Yalancı Peygamberlik Olgusu (Ankara: Araştırma 

Yayınları, 2009), 26-27. 
476  Vâkıdî, Fütuhu’ş-Şam (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-ilmiyye, 1997), 2/23. 
477  Secâh’ın peygamberlik iddiası için bk. İlyas Uçar, “İlk Dönem İslam Tarihinde Sıradışı Bir Kadın: 

Secâh ve Peygamberlik İddiası”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2020), 205-228. 

http://www.sonpeygamber.info/
http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi
http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi


144 
 

tartışmanın bir yönüyle nebî-resul ayrımı tartışması olduğunu ifade etmemiz 

mümkündür.  

 Ehl-i sünnet başta olmak üzere Mu’tezile ve bir kısım Şia ve Haricilik grupları 

hatm-i nübüvveti kabul etmektedir. Ancak risâletin sona erdiğini kabul etmekle 

birlikte nübüvvetin devam ettiğini iddia edenler de olmuştur. 478  Özellikle 13./19. 

yüzyılda artış gösteren bu düşünce, Bâbîlik, Bahâîlik ve Kâdîyânilik taraftarlarınca 

dile getirilmiştir. 479  Bahâîliğe göre Hz. Peygamber resullerin değil nebîlerin 

sonuncusu olduğundan Allah ondan sonra yeni resuller gönderebilir. Bahâullah da 

geleceği vaad edilen resuldür. Onun gelişiyle din tamamlanmıştır.480 Ancak yukarıda 

da ifade ettiğimiz gibi Kur’an ve sünnetin bağlayıcılığını kabul eden bütün âlimlerce 

Hz. Muhammed’den sonra nübüvvet müessesinin sona erdiğini ve onun getirdiği İslam 

dininin kıyamete kadar geçerli olduğu vurgulanmıştır. Bu hususun zarûrât-ı dîniyye 

arasında yer aldığı kesin olarak kabul edilmektedir. 

Zeydiyye ve İmamiyye’den oluşan Şia düşüncesinde nübüvvet, imametle 

irtibatlandırılmış bir öğretidir. Nübüvvetin sona ermesi tevil edilerek, peygamberlerin 

şahsına ait vahyin sona erdiği ifade edilmekte ve imamların bir çeşit vahye dayalı 

görüş belirten kimseler olduğu ima edilmektedir. 481 Dolayısıyla Şia’da nübüvvetin 

imamlar kanalıyla devam ettirildiğini söylemek mümkündür. 

İbn Arâbî başta olmak üzere mutasavvıflarca hatm-i nübüvvetin kabul 

edildiğini görmekteyiz. İbn Arâbî, Hz. Peygamber’in son peygamber olmasından söz 

ederken “şeriat” kavramı ile temellendirmeye gitmektedir. O, bu tanımlama ile 

Cebrail’in getirdiği vahiy, Hz. Muhammed ile sona ermekte ancak “ilhâm vahyinin” 

devam ettiğini iddia etmektedir. İlham vahyi ile yeni bir şeriat, emir ve yasaklar ortaya 

konmaz. İmam Şa’rânî’ye göre ise Hz. Peygamber için her ne kadar “nebîlerin 

sonuncusu” ifadesi kullanılıyor olsa da O hem nebîlerin hem de resullerin 

sonuncusudur.482 

                                                           
 

478  Ayrıntılı bilgi için bk. Yurdagür, “İslam Düşünce Tarihinde Hatm-i Nübüvvet Meselesi”, 303-312; 

Mehmet İlhan, “Günümüzde Hatm-i Nübüvvetle İlgili Bazı Kelami Meseleler”, İlahiyat Fakülteleri 

Kelam Ana Bilim Dalı Sempozyumu (Erzurum: Bizim Büro Basımevi, 2002), 49-58; Fadıl Ayğan, 

“Peygamberlik Zincirinin Son Halkası Olarak Hz. Muhammed'in Nühüvvetinin Mahiyeti” Hz. 

Peygamber’in Nübüvvetinin Süresi ve Kapsamı Çalıştayı ed. Mahmut Çınar (Gaziantep: Gaziantep 

Üniversitesi Basımevi, 2015) 51-89. 
479  Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 89-90. 
480  Ethem Ruhi Fiğlalı, “Bahâîlik”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1991), 4/464-

468; Bahâîlerin Türkiye’de yayın yapan resmi sitelerinde liderleri Bahaullah’ın vahiy aldığı 

iddialarını açıkça tekrar etmektedirler. bk. https://bahaitr.org/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/  

(Erişim 02.02. 2021) 
481  Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 127-130. 
482  Şa’rânî, el-Yevâkît 271; İbn Arâbî, el-Fütûhât 1/434. 

https://bahaitr.org/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/


145 
 

Mâtürîdî’ye göre Kur’an-ı Kerim’de Hz. Muhammed nebîlerin sonuncusu 

olarak nitelendirilmesine rağmen 483  nübüvvetin devam ettiğini söylemek ve 

peygamberlik iddiasında bulunmak ya da birisine nübüvvet isnad etmek üzerinde 

konuşulmaya bile değmeyecek bir konudur. Bu tür iddialar için doğruluk delili 

istenmez, direkt yalanlanır. Hz. Muhammed’i son peygamber olarak nitelendirilen 

âyetin varlığı tek başına bile onun “son peygamber” olduğunun delilidir. 484  Söz 

konusu âyet (el-Ahzâb 33/40), Mâtürîdî’ye göre nübüvvetin Hz. Muhammed ile 

tamamlandığını açıkça ortaya koymaktadır. 

Mâtürîdî’ye göre peygamberimizden sonra nübüvvet iddiasında bulunan kimse 

ile doğrudan Allah’ı inkâr eden kimsenin durumu tehdit olması bakımından aynıdır. 

Ona göre nübüvvet ve risâlet, Hz. Muhammed’in peygamber olarak gönderilmesi ve 

peygamberliğin onunla mühürlenmesi ile birlikte kıyamet için de bir alamet ve işaret 

sayılır. 485  Ondan sonra peygamber yoktur. Buna rağmen Allah’ın onun 

peygamberlerin sonuncusu olduğunu bildirmesinin bir hikmeti vardır:  

Allah Teâlâ kendi katındaki ilmiyle Bâtıniyye’nin iddia ettiği gibi Hz. 

Muhammed’den sonra başkasının da peygamber olarak niteleneceğini bilmiştir. Bâtıniyye, 

Kâimu’z-zaman, peygamberdir, demektedir. Dolayısıyla Cenâb-ı Hak bu âyetle böyle bir 

iddiada bulunandan delil istenmeyeceğini onların sadece yalanlanacağını bildirmek 

istemiştir.486 

Peygamber gönderilmesinin bir ihtiyaca binaen gerçekleştiğinin altını çizen 

Mâtürîdî, Hz. Muhammed’den sonra artık böyle bir ihtiyaç kalmadığı kanaatindedir. 

Ona göre Peygamber Efendimizin getirdiği şeriat, insanların bir kısmının, bir bölgenin 

veya belirli bir zamanın ihtiyaçlarına cevap oluşturmak yerine tüm insanlık ve tüm 

zamanlar için kesin çözümler ortaya koyan evrensel mesajlar içermektedir. Yine ona 

göre Kur’an-ı Kerim ihtiva ettiği inanç, ibadet, hukuk ve ahlak ilkelerini temel 

prensipler muvacehesinde ortaya koyarken diğer tali meselelerin çözümünde 

müçtehitler için alan bırakarak problemlere çözümleri evrensel bir noktaya taşımıştır. 

Hâl böyle olunca, yeni bir peygambere ihtiyaç da yoktur. İnancımız buna müsaade 

etmez.487 

Hz. Peygamber’in eşleriyle başkalarının ebedi olarak evlenmesinin 

yasaklanması 488  Mâtürîdî’ye göre nübüvvet ve risâlet konusunda Cenâb-ı Hak 

Resulullah’ı sanki hayattaymış gibi saymasından dolayıdır. Onun vefatından sonra 

şeriatı yeni bir şeriat gönderilmek suretiyle nesh edilmemiştir. Hâlbuki Hz. 

                                                           
 

483  “Muhammed, sizin erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir. Fakat o, Allah'ın Resulü ve nebîlerin 

sonuncusudur. Allah her şeyi hakkıyla bilendir.” (el-Ahzâb 33/40.) 
484  Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhîd, 190. 
485  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/248. 
486  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/402. 
487  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 190. 
488  el-Ahzâb 33/53. 



146 
 

Muhammed’den önceki peygamberlerin şeriatları vefat ettiklerinde başka bir şeraitle 

nesh edilmişti.489 Özetlemek gerekirse Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamber’in şeriatının 

nesh edilmemesi ve eşleri hakkında onun hayattaymış gibi kabul edilmesi Hz. 

Muhammed’in son peygamber olduğunu göstermesi bakımından delil sayılır. 

Hatm-i nübüvve inancına temel oluşturan Ahzâb sûresi 40. âyeti değerlendiren 

Sâbûnî, iki okuyuş ve bu iki okuyuşa bağlı olarak iki farklı anlam olduğu 

kanaatindedir. Kesre ile okunursa tüm nübüvvet sona ermiş ve tüm şeriatlar nesh 

edilmiş olur. Fetha ile okunursa, tüm risâletler peygamberimizin risâleti içinde 

toplanmıştır ve peygamberimiz son peygamber kılınmış olur. Peygamberimiz tüm 

peygamberlerin zînesi, yeryüzü ve gökyüzünün zînesidir.490 

Sâbûnî’ye göre Hatm (الختم) kelimesinin anlamı, peygamberimizin gelişi ile 

peygamberliğin bitişi anlaşılır. Başka peygamber gönderilmez. Peygamberlik artık 

tam olmuştur, başka peygamber olmayacaktır, onun şeriatı kıyamete kadar devam 

edecektir. Hz. Peygamber’in hadisleri de hatm-i nübüvve meselesini teyit eder. 

Nitekim peygamberimiz; “Kıyamet ile benim durumum işaret parmak ile orta parmak 

gibidir” 491  buyurmuştur. Yine “Benden sonra peygamber yoktur” 492  buyurmuştur. 

Yani bu iki parmak arasında bir şey yoksa benimle kıyamete kadar başka bir 

peygamber yoktur demektir. Eğer herhangi bir insan peygamberimizden sonra 

peygamberlik iddia ederse delil istenmez direkt yalanlanır.493 

Sâbûnî, peygamberlik iddiasında bulunan bir kimseden, iddiasını ispat için 

ondan mucize istenmesine dair kanaatini serdederken, “Peygamberlerin ortaya 

çıkmasının caiz olduğu bir zaman diliminde” 494  ifadelerine yer verir. Onun bu 

ifadelerinden, peygamberliğin sona erdiği ve Hz. Muhammed’in son peygamber 

olduğu kanaatini taşıdığını çıkarmak mümkündür. Nitekim o, söz konusu ifadeleri, 

“Hz. Muhammed’in gönderilmesinden öncesi” şeklinde sınırlandırmıştır. Zira ona 

göre onun gönderilmesi ve peygamberlerin sonuncusu olduğu sübuta erdikten sonra, 

bir kimse peygamberlik iddiasında bulunsa ondan mucize istenmez, doğrudan iddiası 

reddedilir.495 

 Hatm-i nübüvvet meselesinde Mâtürîdî ve Sâbûnî nasların açık olduğu ve 

peygamberliğin sona erdiği hususunda aynı kanaattedirler. Bu hususta tartışma 

yapmak Mâtürîdî’ye göre üzerinde konuşulmaya değmeyecek bir mesele iken 

Sâbûnî’nin böyle bir ifadesi bulunmamaktadır. Her iki mütekkellim de mütenebbilerle 

tartışma yapmak yerine direkt yalanlamak gerektiği kanaatinde ortaktır. Sâbûnî hatm-

                                                           
 

489  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/421. 
490  Sâbûnî, el-Münteḳā, 193. 
491  Buhârî, “Tefsir”, 79; “Rikâk”, 39; Müslim, “Fiten”, 133-135; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 3/124. 
492  Buhârî, “el-Enbiyâ”, 50; “Megâzî”, 78; Müslim, “İmaret”, 44; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/185. 
493  Sâbûnî, el-Münteḳā, 261. 
494  Sâbûnî, el-Kifâye, 183. 
495  Sâbûnî, el-Kifâye, 184. 



147 
 

i nübüvve kavramını izah ederken dil bilgisine daha fazla yer verirken Mâtürîdî böylesi 

bir izaha gerek görmez. Mâtürîdî, Hz. Muhammed’in son peygamber oluşuna nasların 

yanında, Hz. Peygamber’in şeriatının nesh edilmemesi ve eşleri hakkında onun 

hayattaymış gibi kabul edilmesi gibi aklî izahlar da yaparken Sâbûnî’nin aklî izahlara 

yer vermeyi tercih etmediğini tespit ettik. 

  



148 
 

  



149 
 

7. PEYGAMBERLERİN NİTELİKLERİ 

Allah Teâlâ tarafından seçilerek insanlara ilahi mesajları iletmekle görevli olan 

peygamberlerin birtakım özelliklerinin olması gerekir. İnsanların karşısına ilahi 

mesajları getirdiği iddiası ile çıkan kişinin her şeyden önce güvenilir birisi olması 

gerekir ki sözleri mâkes bulsun. Bu bağlamda peygamberlerin birtakım sıfatları vardır. 

Nihayetinde peygamberler, vahiy meleği Cebrail ile görüşmek ve ondan vahiy almak 

gibi olağanüstü bir görev ifa etmek durumundadırlar.496 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin sıfatlarına dair doğrudan bir anlatım 

bulunmamaktadır. Ancak onların sahip oldukları birtakım özellikler ifade 

edilmektedir. Öncelikle peygamberlerin insanlardan seçilmiş olmaları ve vahiy 

aldıkları üzerinde durulur. 497  Peygamberlerin diğer bir vasıfları ise erkek 

olmalarıdır.498 Kadınlardan peygamber gönderilebileceğini iddia edenler olsa da499 bu 

konuda genel görüş peygamberlerin erkeklerden seçildiği şeklindedir. 

Klasik kelâm kitaplarımızda bugünkü anlamda peygamberlerin sıfatlarının 

sıralandığı bir bölüm yer almaz. Ancak peygamberlerin “seçilmiş olmaları”, “insan 

olmaları”, “günah işlememeleri”, “doğru sözlü kimseler olmaları”, “güvenilir 

olmaları”, “mucize göstermeleri” ve “gaybı bilmemeleri” gibi özelliklerinden 

bahsedilmektedir. 

 Peygamberlerin sıfatlarına dair bugünkü sıralamayı son dönem kelâm 

eserlerinde görmekteyiz. 500  Son dönem kelâmcılarından Manastırlı İsmail Hakkı 

peygamberlerin sıfatları ile ilgili şunları söyler: “Peygamberler hakkında “ismet”, 

“emanet”, “sıdk”, “fetânet ” ve “tebliğ” sıfatları vacip, bunların zıddı olan “masiyet”, 

“hıyanet”, “kizb”, “gaflet” ve “kitman-ı şeriat=ilahi mesajları gizleme” sıfatları ise 

mümtenidir.” 501  Ancak peygamberlerin sıfatları hakkında farklı anlayışlar veya 

itirazlar da söz konusudur ki buna ilerleyen bölümlerde değineceğiz.  

İslam düşüncesinde nübüvvet isimli birinci bölümde peygamberlerin sıfatları 

konusunu ele almıştık. Bu bölümde Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin peygamberlerin sıfatlarına 

                                                           
 

496  Mehmet Bulut, Ehl-i Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı (İstanbul: Risale Yayınları,1991), 12. 
497  İbrâhîm 14/11; el-Kehf 18/110; el-Mü’minûn 23/24; eş-Şuarâ 16/154; Yâsîn 36/15, Hûd 11/27; el-

İsrâ 17-93-94. 
498  “Senden önce de ancak kendilerine vahyettiğimiz birtakım erkekleri peygamber gönderdik. Eğer 

bilmiyorsanız ilim sahiplerine sorun.” el-Enbiyâ 21/7. 
499  Bu hususta en dikkat çekici yaklaşımlardan birisi İbn Hazm’a aittir. O, nebî ve resul arasında ayrım 

yaparak kadınlardan resul gönderilmemekle birlikte nebîlerin gönderildiğini iddia etmektedir. 

Allah’tan vahiy yoluyla herhangi bir haber alan kişi nebidir. Bu meyanda Hz. Meryem Hz. 

İbrahim’in eşi Sâre ve Hz. Musa’nın annesi vahiy almıştır ve nebidirler. bk. İbn Hazm, Dinler ve 

Mezhepler Tarihi, 3/644-651. 
500  Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazah İlm-i Kelam, 183; A. Saim Kılavuz, Ana Hatlarıyla İslam Akaidi ve 

Kelama Giriş (İstanbul: Ensar Yayınları, 2014), 227-233. 
501  Manastırlı İsmail Hakkı, Telhîsu’l-kelâm, 68. 



150 
 

dair görüşlerini de yine aynı başlıklarla ele alınacaktır. Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin 

peygamberlerin sıfatlarına dair bugünkü anlamda bir başlık ayırmadığını görüyoruz. 

Onlar yeri geldiğinde peygamberlerin sıfatlarını açıklamaktadırlar. Sâbûnî’ye göre 

peygamberlerin kendine has birtakım özelliklerinin olması gereklidir. Zira 

peygamberler bu sayede Allah ile kulları arasında elçilik yapma liyakatine 

kavuşurlar.502 Peygamber gerek sözlerinde gerek fiilîlerinde kendisini lekeleyecek ve 

kadrü kıymetini düşürecek hatalardan korunmuş (masum) olur. 

  

                                                           
 

502 Sâbûnî, el-Bidâye, 110. 



151 
 

7.1. Beşer Olmak 

Peygamberlerin sıfatlarının başında onların beşer olmaları ve beşerî niteliklere 

sahip olması gelir. Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin insanlar arasından seçilmiş 

kimseler olduğu503 ve insanların talep ettikleri hissî mucizelerin Allah’ın izni olmadan 

bir beşer olarak gerçekleştirmenin mümkün olmadığı 504  vurgulanmaktadır. 

Peygamberlerin vasıfları konusunda öncelikle onların beşer olmalarının 

vurgulanmasında Hıristiyanların Hz. İsa,505 Yahudilerin ise Hz. Üzeyir hakkında ileri 

sürdükleri “tanrılık” inancının yanlışlığını vurgulamak yatar.506 Bir diğer amaç ise 

peygamberlerin insanlar arasında yine insanlara elçilik vazifesi yapmakla görevli 

kimseler olmalarının “yadırganacak” bir durum olmadığının507 vurgulanmasıdır. 

Peygamberler de her insan gibi yer, içer, uyur, çalışır, yorulur, dinlenir, evlenir, 

çocuk sahibi olur, üzülür, sevinir, hastalanır ve nihayet vefat eder. Bu itibarla onların 

en bariz vasfı beşer oluşlarıdır.508 Ancak onlar bazı hususlarda diğer insanlardan farklı 

özelliklere sahiptirler.509 Bu bağlamda Hz. Muhammed’in de bir insan olarak hayatını 

idame ettirmek ve insani ihtiyaçlarını gidermek için birtakım işlerde çalıştığı bir 

realitedir. Hatta ifa ettiği görevler vesilesi ile hayvancılık, ticaret ve geleneksel tıp 

alanında uzman seviyesinde bilgi sahibi olmuştur.510 

Allah’ın kulları arasında seçtiği peygamberler Kur’an-ı Kerim’de insanlara 

anlatılırken “Allah’ın kulu bir beşer” olarak tanıtılmış ve tıpkı diğer insanlar gibi 

yeme, içme, evlenme, hastalanma ve nihayet vefat etme durumlarından 

bahsedilmektedir.511 Yine peygamberlerden bir kısmına dair zelle diye tabir olunan 

hatalar da Kur’an-ı Kerim’de zikredilmektedir.  

Bu konuda en çarpıcı örnek Hz. Mûsâ’nın, kardeşi Hz. Hârûn ile yaşadığı 

olaydır. Hz. Mûsâ, Allah Teâlâ’dan emir almak için kavmini bırakıp Tur Dağı’na 

                                                           
 

503  el-İsrâ 17/90; el-Kehf 18/110; Fussilet 41/ 6. 
504  İbrâhîm 14/11; el-İsrâ 17/90-94. 
505  “Allah kıyamet günü şöyle diyecek: "Ey Meryem oğlu İsa! Sen mi insanlara Allah’ı bırakarak beni 

ve anamı iki ilah edinin dedin?" İsa da şöyle diyecek: "Seni bütün eksikliklerden uzak tutarım. 

Hakkım olmayan bir şeyi söylemem benim için söz konusu olamaz. Eğer ben onu söylemiş olsaydım 

elbette sen bunu bilirdin. Sen benim içimde olanı bilirsin, ama ben sende olanı bilemem. Şüphesiz 

ki yalnızca sen gaybları hakkıyla bilensin." (el-Mâide 5/116). 
506  “Yahudiler, ‘Üzeyr Allah'ın oğludur’ dediler. Hıristiyanlar ise, ‘İsa Mesih Allah'ın oğludur’ dediler. 

Bu onların ağızlarıyla söyledikleri (gerçeği yansıtmayan) sözleridir. Onların bu sözleri daha önce 

inkâr etmiş kimselerin söylediklerine benziyor. Allah onları kahretsin. Nasıl da haktan 

çevriliyorlar!” (et-Tevbe 9/30). 
507  “De ki: ‘Eğer yeryüzünde (insanlar yerine), yerleşip dolaşan melekler olsaydı, elbette onlara gökten 

bir melek peygamber indirirdik.” (el-İsrâ 17/95). 
508  bk. el-Bakara 2/151; Âl-i İmrân 3/144, 164; et-Tevbe 9/128; en-Necm 53/2; el-Cuma 62/2; et-Tekvîr 

81/22. 
509  Bulut, İsmet İnancı, 33. 
510  Enbiya Yıldırım, “Hz. Peygamber’in Evren Tasavvuru”, Hadis Tetkikleri Dergisi 4/1 (2006), 71-

72. 
511  el-Mâide 5/75; el-Enbiyâ 21/83 



152 
 

gittiğinde, kavmi bir buzağıyı ilah edinmişti. Döndüğünde karşılaştığı manzara 

karşısında Hz. Mûsâ’nın tepkisi Kur’an-ı Kerim’de şöyle ifade edilir: “Mûsâ, kavmine 

kızgın ve üzgün olarak döndüğünde, “Benden sonra arkamdan ne kötü işler yaptınız! 

Rabbinizin emrini beklemeyip acele mi ettiniz?” dedi. (Öfkesinden) levhaları attı ve 

kardeşinin saçından tuttu, onu kendine doğru çekmeye başladı. (Kardeşi) “Ey 

Anamoğlu!” dedi, ‘Kavmim beni güçsüz buldu. Az kalsın beni öldürüyorlardı. Sen de 

bana böyle davranarak düşmanları sevindirme. Beni o zalimler topluluğu ile bir 

tutma.’ (Mûsâ), ‘Ey Rabbim! Beni ve kardeşimi bağışla. Bizi kendi rahmetine sok. Sen 

merhametlilerin en merhametlisisin.’ dedi.” 512  Hz. Mûsâ’nın Allah’tan aldığı 

mesajların olduğu levhayı yere atması (veya bırakması) ve kardeşi Hz. Hârûn’un saçını 

çekiştirmesi insanların öfke anında yaptıkları reflekslerden birisidir ki bu durum da 

peygamberlerin beşer oluşlarının bir tezahürüdür. 

Müşriklerin ‘kendileri gibi yiyip, içen, çarşılarda gezen’ birisinin peygamber 

olarak görevlendirilmesine itiraz etmelerine dair ilgili âyeti siyak ve sibakı ile ele 

alındığında müşriklerin bir dizi itirazları ile karşılaşmaktayız. Furkân sûresinin hemen 

başında kâfirlerin öncelikle Kur’an-ı Kerim’e yönelik yakışıksız itirazları dile 

getirilmektedir. Onlar “…Bu (Kur’an), olsa olsa onun (Muhammed’in) uydurduğu bir 

yalandır. Başka bir zümre de bu hususta kendisine yardım etmiştir…”513 diyerek Hz. 

Peygamberden önce tebliğ ettiği Kur’an’a yönelik şüphelerini izhar etmişlerdir. 

Kur’an-ı Kerim’e yönelik olarak “Yine onlar dediler ki: (Bu âyetler), onun, başkasına 

yazdırıp da kendisine sabah-akşam okunmakta olan, öncekilere ait masallardır.”514 

demek suretiyle kendilerince haklılıklarını ifade etme cihetine gitmişlerdir. Daha sonra 

ise Hz. Muhammed’in peygamber olarak seçilmesine yönelik bir itiraz dile getirdikleri 

görülmektedir: “Onlar (bir de) şöyle dediler: Bu ne biçim peygamber; (bizler gibi) 

yemek yiyor, çarşılarda dolaşıyor! Ona bir melek indirilmeli, kendisiyle birlikte o da 

uyarıcı olmalıydı!”515 Konumuzla en çok bağlantısı olan kısım da budur. Görüldüğü 

gibi inanmayanlar peygamberlerin bir beşer olmasını kabulü mümkün olarak 

görmemektedirler. İnanmayanların bu sözlerine cevabın yine aynı surede verildiğini 

görmekteyiz: “(Resulüm!) Senden önce gönderdiğimiz bütün peygamberler de hiç 

şüphesiz yemek yerler, çarşılarda dolaşırlardı. (Ey insanlar!) Sizin bir kısmınızı diğer 

bir kısmınıza imtihan (vesilesi) kıldık; (bakalım) sabredecek misiniz? Rabbin her şeyi 

hakkıyla görmektedir.”516 

Peygamberlere iman etmeyen kimselerin en fazla itiraz ettikleri hususlardan 

biri Allah’ın peygamber olarak bir beşerî seçmesidir. Müşriklerin bir beşerîn 

                                                           
 

512  el-A’râf 7/150-151. 
513  el-Furkân 25/4. 
514  el-Furkân 25/5. 
515  el-Furkân 25/7. 
516  el-Furkân 25/20. 



153 
 

peygamber olarak seçilmesine hayret ettiklerini Kur’an’dan öğreniyoruz.517  Kendi 

içlerinden, kendileri gibi yiyip içen, çarşılarda gezen birinin peygamber olamayacağını 

iddia eden müşrikler,518 hatta Resulullah’ı gördüklerinde “Bu mu Allah’ın gönderdiği 

adam!”519 diyerek alay etmişlerdir. Müşriklerin bu alaycı tutumları çok sert bir şekilde 

kınanmaktadır: “Yoksa sen, onların çoğunun gerçekten (söz) dinleyeceğini yahut 

düşüneceğini mi sanıyorsun? Hayır, onlar hayvanlar gibidir, hatta onlar yolca daha 

da sapıktırlar.” 520  

 Ayrıca Resulullah’a iman etmek için birtakım şartlar ileri sürmüşlerdir. Hz. 

Peygamber’e “yerden bir kaynak fışkırtmadıkça, hurma ve üzüm bahçeleri olup 

içlerinden nehirler akıtmadıkça”,521 yahut “göğü üzerlerine parça parça indirmedikçe 

veya Allah’ı ve melekleri karşılarına getirmedikçe veya altından bir evi olmadıkça, 

göğe çıkıp bir kitap getirmedikçe iman etmeyeceklerini” beyan etmişlerdir. Hz. 

Peygamber’in bu talepler karşısında “Rabbimi tenzih ederim! Ben sadece bir 

beşerîm.”522 ve “Mucizeler Allah katındadır; ben sadece bir uyarıcıyım.”523 demesi 

emredilmiştir. 

Peygamberler içinden çıktıkları toplumların ahlaken en üstünüdürler. Risâlet 

vazifesi ile görevlendirildiklerinde onları kötü ahlaklı olmakla eleştirip karşı çıkan 

insanlar olmamıştır. Ancak peygamberlerin de bir beşer olmaları nübüvvete muhatap 

kimselerce yadırganmıştır. Hz. Nûh nübüvvet vazifesinin bir parçası olarak insanlara 

“…Ben sizin için apaçık bir uyarıcıyım…”524 dediğinde kavminin ona karşı ilk tepkisi, 

bir insanın nübüvvete layık olmasının kabul edilemezliği olmuştur. Kavmi Hz. Nûh’a 

şöyle demiştir: “Kavminden ileri gelen kâfirler dediler ki: ‘Biz seni sadece bizim gibi 

bir insan olarak görüyoruz. Bizden, basit görüşle hareket eden alt tabakamızdan 

başkasının sana uyduğunu görmüyoruz. Ve sizin bize karşı bir üstünlüğünüzü de 

görmüyoruz. Bilakis sizin yalancılar olduğunuzu düşünüyoruz.”525 

Peygamberlerin beşer olmaları ve beşerî niteliklerde diğer insanlarla aynı 

özellikleri taşımaları son derece normaldir. Zira insanlara gönderilen peygamberlerin 

yine insanlardan seçilmeleri onlarla hemhâl olmaları için elzemdir. Peygamberlerin 

insanlardan seçilmelerine itiraz edenlere Kur’an-ı Kerim’de şu cevap verilir: 

“İnsanlara hidayet (Kur’an) geldikten sonra onların iman etmelerine ancak, ‘Allah bir 

                                                           
 

517  “İçlerinden bir kişiye, 'insanları uyar ve iman edenlerin Allah katında değerli bir yeri bulunduğunu 

müjdele' diye vahiy göndermemiz insanlar için şaşılacak bir şey midir? Bir de inkâr edenler, 'bu, 

kuşkusuz apaçık bir büyücü' demektedirler.” (Yûnus 10/2). Ayrıca bk. en-Nahl 16/43-44, 113). 
518  “Dediler ki: 'Bu nasıl peygamber! Yemek yiyor, çarşılarda dolaşıyor. Ona bir melek indirilmeli ve 

kendisiyle birlikte o melek de uyarıcılık görevi yapmalı değil miydi?” (el-Furkân 25/7). 
519  el-Furkân 25/41. 
520  el-Furkân 25/44. 
521  el-İsrâ 17/90-91. 
522  el-İsrâ 17/92-93. Benzer istekler için bk. el-Furkân 25/20. 
523  el-Ankebût 29/50. 
524  Hûd 11/25. 
525  Hûd 11/27. 



154 
 

beşerî mi peygamber olarak gönderdi?’ demeleri engel olmuştur. De ki: ‘Eğer 

yeryüzünde, (insanlar yerine), yerleşip dolaşan melekler olsaydı, elbette onlara gökten 

bir melek peygamber indirirdik.”526 

Peygamberlerin beşer olmalarının altı çizilirken onların sadece tebliğ görevini 

yerine getiren sıradan insanlar olduğu yanlışına düşülmemesi gerekir. Zira 

peygamberler, Allah’ın mesajlarını insanlara sadece ulaştırma vazifesi verilen 

kimseler değildir. Onlar aynı zamanda getirdikleri mesajları uygulayan ve toplumları 

tarafından örnek alınması istenen kimselerdir.527 Örnek alınması istenen kimselerin de 

muhatap oldukları toplumlarla aynı özelliklere sahip olması gerekir. Çünkü 

meleklerden seçilecek bir peygamber, insanların örnek alamayacağı bir peygamber 

anlamına gelir.528 

Peygamberler elçilik vazifesi ile gönderildikleri insanlar gibi beşerî niteliklere 

haiz olmakla birlikte birtakım üstün özellikleri vardır. Her şeyden önce onların vahiy 

almaları529 ve aldıkları vahyi insanlara tebliğ etmeleri530 ve onları diğer insanlardan 

üstün kılan yanlarıdır. Peygamberler bu vazifelerini yerine getirmede birtakım üstün 

insani özelliklere sahip olması gerekir. İnsanların duyular ve akıl ile bilmesi mümkün 

olmayan bilgileri peygamberler, Allah’tan aldıkları vahiy ile elde ederler. Vahiy 

almaları hâlinde ancak gaybı bilebilirler. Aksi hâlde gaybı bilmeleri mümkün 

değildir.531 

Peygamberlerin beşer olmaları yanında erkeklerden seçilmesi de önemli bir 

ayrıntıdır. Zira Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin erkekler arasından seçildiği net bir 

şekilde ifade edilmektedir. 532  Peygamberlerin erkek olması Mâtürîdîlere göre 

zorunludur ve bu hususta âyetler açıktır. Peygamberlerin erkek olmaları konusunda 

Sâbûnî, erkeklerin ortaya atılmaları gerektiği gerçeği ile bir açıklama getirmektedir. 

Kadınların ise örtünmeleri esas olduğuna göre bu görevi yerine getirmelerinin güç 

olacağı kanaatindedir. 533  Kanaatimizce Sâbûnî’nin burada “örtünmek=setr” ile 

kastettiği tesettür değil, insanların arasına karışarak ortada bulunmak olmalıdır. Zira 

                                                           
 

526  el-İsrâ 17/95. 
527  “And olsun ki, Resulullah, sizin için, Allah'a ve ahiret gününe kavuşmayı umanlar ve Allah'ı çok 

zikredenler için güzel bir örnektir.” (el-Ahzâb 33/21). 
528  Ateş, Peygamberlere İsnat Edilen Günahların Mahiyeti, 7. 
529  el-En’âm 6/124. 
530  el-Mâide 5/67. 
531  “De ki: Ben size, Allah’ın hazineleri benim yanımdadır demiyorum; ben gaybı da bilmem.” (el-

En’âm 6/50); "(Ey inkâr edenler!) Allah müminleri, pisi temizden ayırmadan bulunduğunuz hal 

üzere bırakacak değildir. Allah size gaybı da bildirecek değildir; fakat Allah (gaybı bildirmek için) 

peygamberlerinden dilediğini seçer. Artık Allah'a ve peygamberlerine iman edin; inanır ve 

sakınırsanız sizin için büyük bir ecir vardır." (Âl-i İmrân 2/179). 
532  Bu konu hakkında bk. Yûsuf 12/109; en-Nahl 16/43; el-Enbiyâ 21/7. 
533  Sâbûnî, el-Bidaye, 46. 



155 
 

setr ile tesettür kastedilmiş olsa idi, tesettür kadınlarınki gibi olmasa da erkekler için 

de söz konusudur. 

Bazı âlimler nebî ve resul ayrımından mülhem, kadınlardan resul gelmediğini 

ancak nebî olarak gönderilen kadınların olduğunu söylemişlerdir. Eş’arî başta olmak 

üzere İbn Hazm ve Kurtubî gibi âlimler bu kanaattedir. Bu anlamda Eş’arîlerin 

Mâtürîdîlerle nübüvvet meselesinde ayrıştıkları en bariz konu peygamberlerin 

erkeklerden seçilmesi meselesidir. Eş’arîlerin bu konuda genel kanaatin aksine 

kadınlardan “nebîler” gönderildiğini iddia etmektedirler. Hatta İmam Eş’arî’ye göre 

kadınlardan gönderilen nebî sayısı dörttür.534  Bu kanaate nebî ve resul arasındaki 

ayrımdan hareketle vardıkları anlaşılmadır. Ancak yukarıda bahsettiğimiz gibi, 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan âyetler ile âlimlerin genel kanaati, Eş’arîlerin bu 

değerlendirmesinin bir yanlış anlaşılmadan ibaret olduğunu ortaya koymaktadır.535 Bu 

arada tüm Eş’arîlerin aynı kanaatte olduğunu söylemek doğru olmaz. Zira Eş’arî’nin 

görüşlerini derleyip toparlayan ve bu anlamda Eş’arîliğin kelâmî görüşlerini 

sistemleştiren İbn Fûrek (öl. 406/1015) peygamberlerin erkeklerden seçilmesi 

gerektiğini düşünür.536  

Eş’arî kelâmcılarından Fahreddin Râzî nübüvvet meselesinde büyük ölçüde 

mensup olduğu kelâmi ekolün görüşlerini benimsemekle birlikte mezhebin kurucusu 

kabul edilen İmam Eş’arî’yi dahi eleştirmekten çekinmediği görülmektedir.537 Onun 

mensup olduğu mezhepten ayrıldığı görüşlerinden biri kadınlardan nebî seçilmesi 

meselesidir. Fahreddin Râzî, kadınlardan peygamber gönderilmesi mevzusunda bağlı 

olduğu ekolün görüşlerini değil, Mâtürîdî’nin görüşlerini benimsediğini söylemek 

mümkündür. Faruk Sancar’a göre Fahreddin Râzî’nin görüşlerinin neredeyse 

bütünüyle Mâtürîdîlerin kanaatiyle örtüştüğünün söylenebileceğini ifade etmektedir. 

Zira ona göre nebî olduğu iddia edilen Hz. Meryem nebî ya da resul değildir. Allah’ın 

ona vahyetmesi ve birtakım olağanüstü durumların onun elinde tecelli etmesi 

peygamber olduğuna ispat etmez. Bu durumlar daha ziyade keramet veya Hz. İsa 

namına bir irhas olarak kabul edilmelidir.538 

Peygamberlerin insanlar arasından seçilmelerine Kur’an-ı Kerim’de çokça 

tekrar edildiğine ve ilgili âyetlere yukarıda yer vermiştik. Dolayısıyla burada tekrar 

etmeyeceğiz. Ancak söz konusu âyetlere Mâtürîdî’nin yorumunu ortaya koymak adına 

atıfta bulunacağız. Öncelikle ifade edelim ki Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin 

insanlardan seçilmesi, insanlara bahşedilmiş büyük bir nimettir. Çünkü insanlar dünya 

ve hayatına dair bilgileri ve ortaya çıkan ihtiyaçlarını peygamberler sayesinde 

                                                           
 

534  İbn Fûrek, el-Mücerred, 176; İbn Hazm, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Tarihi, 3/644-652. 
535  Bu konudaki âyetler için bk. Yûsuf 12/109; en-Nahl 16/43; el-Enbiyâ 21/7. 
536  Yusuf Şevki Yavuz, “İbn Fûrek”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1999), 19/495-

499. 
537  Sancar, Kelam ve Tasavvufta Nübüvvet, 94. 
538  Sancar, Kelam ve Tasavvufta Nübüvvet, 216. 



156 
 

öğrenirler. 539  Mâtürîdî’ye göre “Rabbimiz! Onlara kendilerinden bir peygamber 

gönder.” 540  âyetinin kendi cinslerinden, yani beşerden anlamına da gelebileceği 

kanaatindedir. Zira insan türünden olan bir peygamber Allah’ı tanımaya ve sadakatli 

olmaya bu türden olmayanlara oranla daha öndedir. “Eğer Peygamber’i melek 

türünden gönderecek olsaydık onu mutlaka insan suretine sokardık.” 541  âyeti bu 

durumu teyit eder.542 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin beşer olmaları elzemdir. O, bu hususu 

insanlarla kaynaşma, sorunlarına vâkıf olma ve çözüm üretme zaviyesinden ele 

almakta ve peygamberlerin insanlardan başka bir varlık olmasının düşünülemeyeceği 

kanaatindedir. İnsanlarla hemhâl olma, kaynaşma ve tebliğ görevini ifa etme 

bakımından peygamberlerin insanlardan seçilmesi bir lütuf ve ikramdır. Zira 

peygamberlerin en önemli vasıflarından biri olan mucize gösterme hadisesi, 

peygamberlerin insan olması ile anlamlıdır. Misal olarak meleklerden peygamber 

olması durumunda, meleklerin ortaya koyacakları mucizelerin insanlar için delil olma 

vasfı olmadığı gibi insanlar tarafından görülemeyen varlıkların yani meleklerin 

gösterdikleri mucizelerinde müşahede edilmesi mümkün olmazdı. Peygamberlerin 

beşer olması meselesini sosyolojik bir realite olarak ele alan Mâtürîdî, tarih boyunca 

peygamberlerin geldiğine, bunların tamamının insanlardan seçildiğine ve insanların da 

bu durumu yadırgamadığına dikkat çeker. 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin insanlar arasından seçilmiş olmasına 

yapılan vurgu, her şeyden önce geçmiş milletlerin içine düştüğü hatalara 

Müslümanların düşmemesi için hatırlatılan bir husustur. Nitekim Cenâb-ı Hak, “De ki: 

Ben kendim için, Allah’ın dilediği dışında ne bir fayda elde edebilirim ne de zarardan 

kurtulabilirim.” 543  buyurarak, peygamberlerin konumu ve yetkilerini insanlara 

hatırlatmıştır. Mâtürîdî’ye göre Cenâb-ı Hak söz konusu âyeti, onlar Hz. Peygamber’i 

tapılacak varlık edinmemeleri ve onu Allah’a uygun olmayan bir biçimde nispet 

etmemeleri için bildirmiştir. Tıpkı Hıristiyanların “Mesih Allah’ın oğludur.” ve 

Yahudilerin “Üzeyir Allah’ın oğludur.”544 sözleri gibi. Arap müşrikler de kendilerince 

meleklerin konumlarının yüceliği ve değerlerinden dolayı “Melekler Allah’ın 

kızlarıdır.”545 dediler. Dolayısıyla ‘Ben kendim için ne bir fayda elde edebilirim ne de 

zarardan kurtulabilirim’ ifadeleri ile Hz. Peygamber’in insanüstü biri olarak 

değerlendirilme yanlışlığının önüne geçilmek istenmiştir.546 

                                                           
 

539  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/194. 
540  el-Bakara 2/129. 
541  el-En’âm 6/9. 
542  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/274. 
543  el-A’râf 7/188. 
544  et-Tevbe 9/30. 
545  en-Nahl 16/57. 
546  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/148. 



157 
 

Mâtürîdî müşriklerin üç şeye hayret ettiklerini ifade eder: “Bunlardan ilki, 

insanların yaratıklarının bir benzerini yapmaktan aciz kaldıkları Kur’an’ın bir beşere 

inmesi, ikincisi bir beşerîn peygamber olarak görevlendirilmesi, üçüncüsü ise öldükten 

sonra dirilmenin gerçekleşmesidir.”547 Mâtürîdî bu hayretlerin yersiz olduğunu ifade 

eder ve esasen bir beşerîn peygamber olarak seçilmesinin üç açıdan daha uygun 

olduğunu söyler. “Birincisi peygamberlerin beşerden seçilmesi hem delil olmaya hem 

mazeretlerin önünü kesmeye hem de şefkat ve merhamete daha uygundur. Çünkü 

insanlar, neyin beşerin güç ve takatinin dışında kaldığını bilirler, kendi özlerinden ve 

türlerinden olmayan varlıkları ise bilemezler. Her tür kendi türüyle, her varlık kendi 

türünden varlıklarla ülfet eder. Kimse kendi yapısı ve türünün dışındakilerle ülfet 

edemez. Durum böyle olunca, peygamberleri, kendilerine elçi gönderilen varlıkların 

türünden ve aynı yaratılışa sahip varlıklardan seçmesi hem delillerin kabulüne hem 

mazeretlerin önünü kesmeye hem de şefkat ve merhamete daha uygun olur.”548 

Peygamberlerin insanlar arasından seçilmesine yapılan itirazların arka planında 

Allah tarafından gönderilen elçinin, gönderenin katındaki birtakım sıfatları taşıması 

gerektiği kanaati yatar. “Biz seni sadece bizim gibi bir insan olarak görüyoruz.”549 

demeleri de bu sebepledir. Onlar, elçilerin gönderenin makamından gelmesi 

gerektiğini düşünüyorlardı. Hâlbuki siz bizim içimizden ortaya çıktınız, zahirde bize 

başka birinden gelmediniz diyorlardı. Elçi, başkasının nezdinden gelen kişidir, 

dolayısıyla elçide gönderenin konumuna ait birtakım özellikler bulunur. Ama sende 

ne yaratılışta ne güç-kuvvette ne malda ve ne de başka bir şeyde farklı bir özellik 

görmüyoruz diyorlardı.550  

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin insanlar arasından seçilmeleri, onların bir 

takım üstün vasıflara sahip olmalarına mâni değildir. Örneğin hurûf-ı mukattaa olarak 

isimlendirilen ve Kur’an-ı Kerim’de bazı sure başlarında yer alan harflerin ne manaya 

geldiği insanlar için müteşabihtir. Ancak Cenâb-ı Hak, başkalarına göstermediği ve 

onlara bildirmediği şeyleri peygamberlerine göstermiştir. Bunlar insanlara göre 

müteşabihtir, fakat peygamberlere göre müteşabih değildir.551 

 Hz. Peygamber’in soyu, ahlakı ve sîretiyle ilgili en ufak bir olumsuz tavır 

sergilemeyen ve ona son derece güvenen Mekkeli müşrikler, risâlet sonrası ona ve 

dinine karşı menfi tutum takınmışlardır. Başlangıçta olumsuz tutum takınmayan 

Mekke müşrikleri, ilk evrede nübüvvet ile Hz. Peygamber arasında salt anlamda bir 

bağ kuramamış; inanç, örf ve âdetleriyle çelişen âyetler nazil oldukça nübüvvetin 

                                                           
 

547 “Diyorlar ki: Sahi biz, ölüp de toprak ve kemik yığını hâline gelmişken mi, yeniden mi 

diriltilecekmişiz?” (el-Mü’minun 23/88). 
548  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/16-17. 
549  Hûd 11/27. 
550  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/177. 
551  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/308. 



158 
 

gerçek anlamını kavrayabilmişlerdir.552 Peygamber Efendimiz nübüvvet vazifesi ile 

görevlendirildiğinde, Mekkeliler kendisinde insani olarak kusur ve hata göremedikleri 

için itirazlarını “bir beşerîn elçilik” etmesinin mantıksız olduğu üzerine 

kurgulamışlardı.553 Bu husus Kur’an-ı Kerim’de de dile getirilmektedir. Bir beşerîn 

insanları hidayete erdirecek olmasına yapılan itiraz554 bunlardan birisidir.  

Peygamberlerin beşerden seçilmelerine itiraz edenlerin, peygamber olarak bir 

beşerî değil de meleği peygamber olarak görmek istediklerine yine Kur’an-ı Kerim’de 

şahit oluyoruz. 555  Mâtürîdî peygamberlerin beşerden seçilmesinin hikmetlerini 

oldukça kapsamlı bir şekilde izah eder. Ona göre insanların peygamberlerin 

meleklerden seçilmesinin iki sebebi olabilir. Birincisi insanlardan peygamber 

gönderildiğini düşünmemiş olmalarıdır. İkincisi ise elçinin beşer olmasına karşı 

çıkmalarından dolayı değil sırf inatçılıklarından kaynaklanan bir talep olabilir.556 

Peygamberlerin insanlardan değil de meleklerden seçilmesini isteyenlere 

Cenâb-ı Hakk’ın “Şayet peygamberi bir melek kılsaydık muhakkak ki onu (yine) bir 

adam suretine sokar, onları yine halen içinde bulundukları kuşkuya düşürürdük.”557 

şeklinde cevap vermesi Mâtürîdî’ye göre birçok hikmet içermektedir: “Birincisi biz 

peygamberleri melek olarak gönderseydik bile yine de onu beşer suretine sokardık. 

Çünkü şayet onlar melek suretinde kalsaydılar, insanlar dayanamaz, dehşete 

düşerlerdi. Zira meleği kendi suretinde görmeye insanın gücü yetmez. Cibril’in bile 

Resulullah’a geldiğinde kendi suretinde değil de insan suretinde gelmiştir.558 Hatta Hz. 

Peygamber’e Dihyete’l-Kelbî suretinde geldiği rivayet edilmiştir. 559  Buna rağmen 

Cibril’i her gördüğünde peygamberimiz ürperir, durumu değişirdi; insanlar onu bu 

hâlde gördüklerinde bu delirmiş derlerdi.560 İşte bundan dolayı Cenâb-ı Hak, şayet 

peygamberi bir melek kılsaydık muhakkak ki onu (yine) bir adam suretine sokardık 

buyurmaktadır. İkincisi peygamberler meleklerden seçilmiş olsaydı insanlar onun 

doğru söylediğini bilemezlerdi, onun melek olduğunu ve doğru söylediğini gösterecek 

birtakım delillere ve âyetlere ihtiyaç duyarlardı. Onun insan olduğu anlaşılır, ama 

kimse onu tanıyamaz, doğru söylediğini de bilemezdi.”561 

                                                           
 

552  Yunus Akyürek, “Cahiliye Dönemi Mekke Toplumunun Hz. Peygamber’in Nübüvvetine İlişkin   

İntibaları”, Çanakkale İlahiyat Dergisi 7 (2015), 61, 68. 
553  Ebû Hatim er-Râzî, A’lamü’n-nübüvve, 67. 
554  “(O azabın sebebi) şu ki, onlara peygamberleri apaçık deliller getirmişlerdi, fakat onlar: Bir beşer 

mi bizi doğru yola götürecekmiş? dediler, inkâr ettiler ve yüz çevirdiler. Allah da hiçbir şeye muhtaç 

olmadığını gösterdi. Allah zengindir, hamda lâyıktır.” (et-Tegâbün 64/6). 
555  el-En’âm 6/8; el-Furkân 25/21. 
556  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/25. 
557  el-En’âm 6/9. 
558  Buhârî, “Bed'u'l-Halk”, 6; Müslim, "İman”, 290. 
559  Buhârî, “Menâkıb”, 25; Müslim, “Fedailu's-Sahabe”, 100. 
560  bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 1/322; Buhârî, “Bed'u'l-vahy”, 1, “Bed'u'l-halk”, 6; Müslim, 

“İman”, 252-257.  
561  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/27. 



159 
 

Mâtürîdî’ye göre Allah’ın insanlara, meleklerden ve cinlerden değil de insan 

türünden kişileri peygamber olarak göndermesi büyük bir lütuftur. Nitekim Cenâb-ı 

Hak “And olsun ki içlerinden, kendilerine Allah’ın âyetlerini okuyan, onları arındıran, 

onlara kitap ve hikmeti öğreten bir peygamber göndermekle Allah, müminlere büyük 

bir lütufta bulunmuştur. Hâlbuki daha önce onlar, apaçık bir sapkınlık içinde 

bulunuyorlardı.”562 âyetinde bu durum açıkça ifade edilmiştir. Mâtürîdî’ye göre bu 

lütuf ile kastedilenler çeşitli açılardan açıklanabilir: “Birincisi her şey kendi özüyle 

ülfet eder ve başka bir şeyin özüne uygun bir özle ülfet edemeyeceği oranda kendi 

özüne sarılır, başka bir türün arasına katılamaz. Allah meleklerin oldukları hâl ve 

durum üzere görme gücünü insanlara vermemiştir. Çünkü berikinin cinsi ile 

öbürününki farklıdır, özleri birbirinden tamamen farklıdır.”563  

Ayrıca Cenâb-ı Hakk’ın “Yeryüzüne gezip dolaşan melekler bulunsaydı elbette 

onlara da peygamber olarak gökten bir melek gönderirdik.”564 emri, peygamberlerin 

meleklerden seçilmesini istemenin yersizliğini teyit eder. Ona göre yeryüzünde 

yerleşip dolaşanlar arasında insanların yanı sıra melekler de olsaydı ve melekler onları 

tanısaydı bu durumda meleklerden bir elçi istemek hakları olurdu. Fakat yeryüzünün 

sakinleri sadece insanlar olduğuna göre onların bunu isteme hakları yoktur.565  

Ona göre peygamberlerin insanlardan seçilmesinin ve gönderilişlerinin bazı 

hikmetleri vardır: “Birincisi onlar insanların kalplerini kaynaştırmak, onları bir araya 

getirmek, Allah’ın gönderdiği dine çağırmak ve aralarındaki muhalefeti kaldırmak için 

gönderilmiştir. Dolayısıyla insanların kalplerine karşılıklı ülfet ve muhabbeti 

yerleştirip birbirlerine sarılmalarını sağlayabilmesi için peygamberlerin, insanların 

kendi türünden olması gerekir. İkincisi, peygamberlerin, Allah elçisi olduklarına dair 

mutlaka birtakım deliller ve mucizeler göstermeleri gerekir. Onlar, beşerîn özünden ve 

türünden olmadıkları takdirde, mucizeleri ve delilleri muhataplarınca anlaşılmaz. 

Çünkü bunun, başkası tarafından değil, bu fevkaladelikleri sayesinde yaptıkları 

anlayışına kapılırlar. Üçüncüsü, melekler ve cinler gibi kendi cevherinden ve türünden 

olmayan yaratıkların bilgisine sahip olma gücü insanda yoktur. İnsanın onları 

göremediğine bakmaz mısın? Bundan dolayı Cenabı Hak, peygamberleri insanlara, 

tanıyabilmeleri ve mucizelerinin ortaya çıkabilmesi için beşer türünden 

göndermiştir.” 566  Eğer (Hz. Peygamber) başka kabileden ve ırktan gönderilmiş 

olsaydı, peygamberlik iddiasında güvenilir olup olmadıkları ve yalan söyleyip 

söylemediklerini bilme imkânı olmazdı. Ayrıca gösterdikleri mucizeleri başkalarından 

                                                           
 

562  Âl-i İmrân 2/164. 
563  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/255. 
564  el-İsrâ,17/95. 
565  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/399. 
566  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/514-515, 5/362-363, 12/202. 



160 
 

öğrenip öğrenmediklerini bilmezlerdi. Dolayısıyla peygamberlerin beşer türünden 

olması ve gönderildikleri kavmin içinden çıkmış olmaları birçok açıdan bir lütuftur.567 

Peygamberlerin meleklerden seçilmesini isteyenlerin yanında, Hz. 

Peygamberden, melekleri kendileri ile tanıştırmasını isteyenler de olmuştur. Onlar 

“Doğru söyleyenlerden isen bize melekleri getirseydin ya!”568  demek suretiyle bu 

taleplerini dile getirmişlerdir. Mâtürîdî, müşriklerin bu ifadeleri ile Hz. Peygamber’e 

şöyle dediklerini ifade etmektedir: “Onlar Hz. Peygamber’e şöyle diyorlardı: Sen 

meleklerin sana vahiy getirdiklerini zannediyorsun, o hâlde geldikleri zaman onları 

bize göstersen de biz de onları görsek ya. Senin inandığın gibi onlar melek midirler 

yoksa şeytan mı?” 569  Mâtürîdî, meleklerin ancak insanlar için belirlenmiş eceli 

gerçekleştirmek için inmelerinin mümkün olduğunu,570 insanların melekleri görebilme 

kabiliyetlerinin olmadığını ifade eder.571 Dolayısıyla beşer olmanın, peygamberlerin 

niteliklerinden birisi olduğunun altını çizer. 

Peygamberlerin insanlar arasından seçilmesi üzerinde ısrarla duran Mâtürîdî, 

aynı zamanda peygamberlerin sıradan insanlardan farklı olduklarını da yeri geldiğince 

hatırlatır. Nitekim Hz. Peygamber, araya iftar girmeden birkaç gün peş peşe tutulan 

visâl orucunu yasaklamıştı. “Ama sen visâl orucu tutuyorsun Ya Resulullah!” 

denildiğinde; “Ben sizden biri gibi değilim, şüphesiz benim Rabbim beni yedirir ve 

içirir” buyurmuştu.572 Bu durum, Allah Teâlâ’nın onun için özel bir durum yaratmış 

olduğunu mümkün kılmaktadır.573 Yine Hz. Peygamber ve diğer bütün peygamberler 

için, ahiret hâlleri sanki gözle görülen, duyularla algılanan işler gibidir. 574 

Peygamberler dışındaki insanlar, kötülüğü fazla işitirlerse bu durum onların kalplerine 

hafif gelir, kalpler buna meyleder ve bundan tatmin olurlar. Peygamberler kötülüğü 

işitseler ve görseler de kalplerinde kötülüğe meyil olmaz ve asla hoş görmezler. Aksine 

kötülükten daha fazla uzaklaşırlar.575 Yine ona göre peygamberlerin duaları, Allah 

Teâlâ’ya ulaşma vesilelerinin en üstünü ve O’nun nezdinde yakınlaştırıcı yolların en 

büyüğüdür.576 

Mâtürîdî, peygamberleri diğer insanlardan ayıran iki özellikten 

bahsetmektedir. Bunlardan birincisi onlar kavimlerinin helak edilmesi ve azaba 

uğratılması için ancak Allah’ın izni geldikten sonra beddua edebilirler. Nitekim Hz. 

                                                           
 

567  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/515. 
568  el-Hicr 15/7. 
569  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/18. 
570  “Ona bir melek indirilseydi ya!” dediler. Eğer biz bir melek indirseydik elbette iş bitirilmiş olur, 

artık kendilerine mühlet verilmezdi.” (el-En’âm 6/8). 
571  Mâtürîdî, Te’vîlât 8/18-19. 
572  Buhârî, “Savm”, 48; Tirmizî, “Savm”, 62; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 3/170. 
573  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/270. 
574  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/276. 
575  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/165. 
576  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/432. 



161 
 

Nûh Rabbinin izni ile beddua etmişti. İkincisi kavimlerine azap geldiğinde Allah’ın 

izni olmadan aralarından ayrılamazlar. Hz. Yûnus Allah’ın izni olmadan kavminin 

arasından ayrılıp gittiği için uyarılmıştır.577  İşte bu iki özellik, peygamberler için 

özeldir. Peygamberler dışındaki diğer insanların fâcirlere ve fâsıklara beddua etmeleri 

ve aralarından ayrılıp gitmeleri caizdir.578 Mâtürîdî her ne kadar peygamberlere has 

özellikler olarak iki madde sıralasa da başka bir yerde Allah’ın peygamberler 

hakkındaki hükmünün üç olduğunu ifade etmektedir. Yukarıdaki iki maddeye ilaveten 

üçüncüsü özellik peygamberlerin kendi hayatlarından endişe etseler dahi tebliğ 

görevini terk etmemeleridir.579 

Peygamberlerin beşerden seçilmesi meselesine çok fazla değinmeyen Sâbûnî, 

Hz. Muhammed’in bir beşer olarak tanıtılmasını 580  ümmet için bir rahmet olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre fakirlik sıfatını ve kulların ihtiyaç duyduğu şeyleri 

peygamberimiz için de açıklaması olmasaydı, Müslümanlar, Hristiyanlar gibi 

peygamberimizi yanlış tanıyacaklardı.581 

Sâbûnî’ye göre peygamberler insanlar arasından seçilen ve insani özellikleri ile 

risâlet vazifesini ifa eden kimselerdir. Onların tıpkı diğer insanlar gibi korku, endişe, 

açlık, susuzluk, mutluluk ve hüzün gibi özellikleri vardır. Özellikle peygamberlerin 

korkmaları meselesi üzerinde duran Sâbûnî, bunun tabii bir korku olduğunu ve caiz 

olduğunu belirtir. Hz. Mûsâ’nın âsâsının yılana dönüşmesi sonrasında “arkasına 

bakmadan kaçması”582 tabii bir korkudur ve esasen Hz. Mûsâ, yılandan değil, âsânın 

yılan kılınmasından korkmuştur.583  

Yine Hz. Mûsâ’nın kardeşi Hz. Hârûn ile yaşadığı tartışma584 Sâbûnî’ye göre 

peygamberlerin beşer oluşlarının bir neticesidir. Hz. Mûsâ, fitne çıktığını kendisine 

haber etmeyen Hz. Hârûn’a kızmış, o da özür dilemiştir. Onların arasındaki 

münakaşalar beşerî durumun göstergesidir.585 Benzer şekilde Hz. Mûsâ’nın “baygın 

düşmesi” 586  muhtemelen beşerî tabiatının zayıflığının bir neticesidir. Baygınlık 

insanların başına gelebilen bir durum olup ukûbât ve kavga gerektiren bir şey 

                                                           
 

577  bk. el-Enbiyâ 21/78. 
578  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/181. 
579  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/47. 
580  el-İsrâ 17/1. 
581  Sâbûnî, el-Münteḳā, 196. 
582  “Asânı yere bırak!” Mûsâ asâyı yılan gibi kıvrılır görünce, dönüp arkasına bakmadan kaçtı. “Ey 

Mûsâ! Beri gel, korkma, çünkü sen güvendesin.” (el-Kasas, 28/31.) 
583  Sâbûnî, el-Münteḳā 93. 
584  “(Mûsâ dönünce) dedi ki: “Ey Hârûn! Onların saptıklarını gördüğünde beni izlemekten seni alıkoyan 

neydi? Yoksa emrime isyan mı ettin?” (Tâhâ 20/92-93.) 
585  Sâbûnî, el-Münteḳā, 101. 
586  el-A’raf 7/143. 



162 
 

değildir. 587  Dolayısıyla peygamberler beşerden seçilmiştir ve beşerî özellikleri ile 

insanlar arasında peygamberlik vazifesi ifa eden kimselerdir.  

Yabani hayvanlarla ve kuşlarla konuşma, karınca ile konuşma hatta bitkiler 

konuşma588 ve ilaç yapmak için tıbbi bilgiler, rüzgâra hükmetme, şeytanları ve cinleri 

emrinde tutma589 gibi bir takım olağanüstü işlere Allah’ın izni ile muktedir olan Hz. 

Süleyman’ın Hüdhüd için “Ya bana açık bir gerekçe getirir veya onu şiddetle 

cezalandırırım ya da onu boğazlarım” 590  demesi Sâbûnî’ye göre beşer olmasının 

neticesidir. Zira burada peygamber dahi olsa ve mülkünde ne kadar ileri olursa olsun 

onların beşerî ilmi sınırlı olduğuna delil vardır. Nitekim o, Hüdhüd’ün cevabını 

beklemiştir.591 

Ona göre peygamberler ne kadar yüksek makamda olsalar ve rütbeleri ne kadar 

yüce olsa da beşerî tabiattan ve kulluk sınırından çıkamazlar. Bu yüzden onlar devamlı 

şekilde ismet sıfatına muhtaçtırlar. Bu yüzden Allah Teâlâ onları uyarabilir. Ama 

peygamberlerin dışında, niçin uyarıldıkları konusunu araştırmak caiz değildir. 

Müminler sadece güzel sözleri söyleyebilir.592 

Mâtürîdî ve Sâbûnî peygamberlerin beşer olmalarını nübüvvet için gerekli 

görmekte ve insanlar için bir lütuf olarak görmektedirler. Müşriklerin peygamberlerin 

meleklerden seçilmesi gerektiği şeklindeki itirazlara Mâtürîdî geniş açıklamalar ile 

aklî ve naklî cevaplar verirken Sâbûnî bu konuya değinmemektedir. 

  

                                                           
 

587  Sâbûnî, el-Münteḳā, 115. 
588  en-Neml, 27/16, 17, 18, 27. 
589  Sâd 38/36; Sebe’ 34/12. 
590  en-Neml 27/21. 
591  Sâbûnî, el-Münteḳā, 158. 
592  Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 



163 
 

7.2. Seçilmiş Olmak 

Peygamberlerin niteliklerinden birisi de Allah tarafından seçilmiş olmalarıdır. 

Bu konu aynı zamanda peygamberliğin vehbîliği özelinde tartışılan kelâmî bir 

mülahazadır. Peygamberler, Allah Teâlâ ile insanlar arasında elçilik yapmak için 

seçilmiştir. O yüzden onların beşerî sıfatları vardır ancak onlar beşerî sıfatların 

kötülüklerinden ve kusurlarından uzaktırlar.593  

Peygamberlik, insanların çalışarak elde edebileceği bir şey değildir. Aynı 

şekilde nübüvvetin en önemli parçası olan vahiy almak kişisel gayretlerle elde edilen 

bir makam değil tamamen ilâhî bir lütuftur.594 Çok çalışmak, çok ibadet etme ve ilâhî 

emirlere uymak suretiyle peygamber seçilmek mümkün değildir. Cenâb-ı Hakk’ın 

peygamber seçiminde; mal, mülk, saltanat ve makamın da hiçbir etkisi yoktur.595 

Ancak bütün peygamberler risâlet öncesinde iyi hayat süren insanlardan seçilmiştir. 

Peygamberlerin Allah tarafından seçildikleri ve bir insanın üstün ahlâka sahip 

olmak ve çok ibadet etmek gibi nitelikleriyle peygamberlik mertebesine erişemeyeceği 

hususunda kelâmcılar ittifak hâlindedir. Ancak bir insanın peygamber seçilmesinde 

bedenen veya ruhen ayrıcalıklı bir durumların olup olmadığı tartışmalıdır. Çoğunluğun 

kanaatine göre peygamberlerin herhangi bir ayrıcalıklı yaratılışları söz konusu 

değildir. Ancak bir kısım âlimlere göre ise peygamberlerin vazifelerini layıkıyla yerine 

getirmeleri ve görevlerini ifa esnasında hata etmemeleri için birtakım bedeni ve ruhi 

farklılıkları vardır.596ّ 

Peygamberlerin yaratılış itibarıyla ayrıcalıklı olup olmadıkları farklı 

değerlendirilse bile onların tamamının güzel ahlaklı, doğru ve güvenilir kimseler 

olduğunda şüphe yoktur.597 Peygamberler, insan olmalarına rağmen üstün meziyetlere 

sahiptirler. Zira Cenâb-ı Hak, kendisine peygamberlik vereceği kimseleri yüksek 

ahlaki niteliklerle donatmıştır. Burada kastedilen üstünlük insanların erişemeyeceği 

nitelikler değil insan-ı kâmil olma konusundaki üstünlüktür. 598  Hülasa-i kelâm, 

peygamberlik talep etmekle ya da çalışmakla elde edilecek bir makam değil, büyük 

sorumluluk gerektiren şerefli ve ilâhî bir vazifedir.599 

                                                           
 

593  Sâbûnî, el-Münteḳā, 85. 
594  “(Allah o peygamberi) onlardan henüz kendilerine katılmayan başkalarına da göndermiştir. O 

mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir. İşte bu, Allah’ın lütfudur. Onu dilediğine verir.” 

(el-Cuma 62/3-4). 
595  Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl, 2/85. 
596  Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/532; Bedreddin el-Aynî, Umdetü’l-ḳārî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-

Arab, ts.) 4/51. 
597  “Zekeriya'yı, Yahya'yı, İsa'yı, İlyas'ı doğru yola erdirmiştik. Bunların hepsi salih kimselerden idi. 

İsmail'i, Elyasa'ı, Yûnus'u ve Lût'u da hidayete erdirmiştik. Her birini âlemlere üstün kılmıştık.” (el-

En’âm 6/85). 
598  Musa İlgiz, “Kur’an’da Nübüvvet”, 40. 
599  Mehmet İlhan, “Kur’an’da Peygamberlerin Görev ve Sorumlulukları”, Celal Bayar Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 13/3 (2015), 114. 



164 
 

Mâtürîdî peygamberlerin seçilmiş kimseler olduğunu vurgulamakta ve onların 

Allah’ın seçkin kulları olduğunun altını çizmektedirler. Ona göre Allah Teâlâ risâlet 

görevini vereceği kimseler kendisi seçer ve ismet sıfatı ile koruması altına alır. O, bu 

görüşünü “Allah, elçiliğini kime vereceğini çok iyi bilir.” 600  âyeti ile destekler. 

Mâtürîdî’ye göre Allah Teâlâ elçiliğini ihanet eden ve gizleyen bir insanın kalbine 

tevdi etmez. 601  Yine ona göre dinde ancak salih olma niteliği bulunan kişiler 

peygamber olarak seçilir.602  

Mâtürîdî’nin peygamberlerin seçilmesi yetkisinin Allah’ta olduğuna 

peygamberlerin seçilmiş olduğuna delil olarak gördüğü âyeti (el-En’âm 6/124) 

Sâbûnî’nin de delil saydığını görmekteyiz. Ona göre resul, Allah ile kulları arasında 

elçiliğe ehil olması bakımından diğer insanlardan ayrılmaktadır.603  

Sâbûnî’ye göre peygamberler, kendi zamanındaki insanların en faziletlisi ve 

akıl ve anlayış bakımından en iyisi, yaratılış ve ahlak bakımından en iyisi, dil 

bakımından en fasih konuşanı ve en cesuru olmalıdır. Ayrıca peygamberler risâlet 

vazifelerini yerine getirmede sorun olabilecek tüm kötü sıfatlardan uzak olmalıdırlar. 

Eğer elçiliğin yerine getirilmesine engel teşkil edecek bir durum varsa giderilir. Tıpkı 

Hz. Mûsâ’nın Hz. Hârûn ile desteklenmesi gibi. 604  Allah Teâlâ peygamberlerine 

akılların hayret edeceği vasıflar vermiştir. “Doğrusu onlar bizim katımızda gerçekten 

seçkin kılınmış, hayırlı kimseler arasındadırlar.”605  âyeti, onların seçkin kimseler 

olduğunun delilidir.606 

Allah’ın Hz. İbrâhîm için “Biz onu dünyada seçip mümtaz kıldık.” 607 

buyurması Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin seçilmiş kimseler olmalarının delilidir. 

Seçilmiş olma ile peygamberlerin ismet sıfatına haiz olmaları anlaşılabileceği gibi, 

dünyada güzel anılmak suretiyle mükâfatlandırması ve ahirette mükâfatının 

eksiltilmemesi şeklinde yorumlanabilir.608 Sâbûnî’ye göre bu özelliklerin bir kısmı 

yaratılışına, bir kısmı yetişme tarzına, bir kısmı Allah’tan gelen yardım ve desteğe, bir 

kısmı ise koruma ve ismete bağlıdır.609 Onun bu ifadeleri ile peygamberlerin seçilmiş 

kimseler olduğu kanaatini devam ettirdiğini ve meseleyi daha da somutlaştırdığını 

görmekteyiz. 

                                                           
 

600  el-En’âm 6/124. 
601  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/383. 
602  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/329-330. 
603  Sâbûnî, el-Kifâye, 201. 
604  Sâbûnî, el-Kifâye, 202. 
605  Sâd 38/47. 
606  Sâbûnî, el-Münteḳā, 178. 
607  el-Bakara 2/130. 
608  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/274. 
609  Sâbûnî, el-Kifâye, 202. 



165 
 

Mâtürîdî’ye göre Yüce Allah’ın “Ben, vahiylerimi göndermek ve konuşmakla 

insanlar arasında sana seçkin bir yer verdim.”610 buyurması Hz. Mûsâ’nın, doğrudan 

doğruya Allah’ın kelâmını işitmesi vesilesi ile peygamberler ve diğer bütün insanlar 

arasında seçkin ve üstün kılındığını göstermektedir. Çünkü Allah Teâlâ, Hz. Mûsâ 

dışındaki peygamberlerle melek aracılığıyla iletişim kurmuştur. Yine aynı âyette 

“Vahiylerimi göndermekle insanlar arasında sana seçkin bir yer verdim.” buyurması 

ise Mu’tezile’nin ‘Allah risâleti ancak hak etmiş kimseyi peygamber olarak gönderir.’ 

görüşünü reddetmektedir. Eğer peygamberlik seçim yöntemi lütuf ve ihsan değil de 

hak etme şeklinde olsaydı peygamberlik bir lütuf olmazdı.611  

Sâbûnî’ye göre Allah Teâlâ’nın Hz. İshak’tan sonra Hz. Yâkup’un geleceğini 

önceden haber vermesi, onun rütbesinin yüksek olduğunu gösterdiği gibi seçilmiş bir 

insan olduğunu da ortaya koyar. 612  Yine Allah, Hz. Yûsuf’un suretini kendi 

zamanında yaşayanlara göre güzel kılmak gibi bir takım lütuf keremler ile onu seçkin 

kılmıştır.613 

Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî peygamberlerin seçilmiş olduklarında ve bir 

takım güzel hasletlere haiz oldukları hususunda aynı kanaattedirler. Her iki 

mütekellimin, peygamberlerin seçilmişliğine delil olarak aynı naklî delilleri 

kullanmışlardır. Sâbûnî peygamberlerin seçilmişliği meselesinde Mâtürîdî tarafından 

getirilen naklî delilleri daha da somut hâle getirmiştir. 

 

  

                                                           
 

610 el-A’râf 7/144. 
611 Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/47-48. 
612 Sâbûnî, el-Münteḳā, 62. 
613 Sâbûnî, el-Münteḳā, 68. 



166 
 

7.3. İsmet 

Peygamberlerin sıfatları içerisinde üzerinde en fazla durulan ve en fazla 

tartışılan konu ismet sıfatıdır. Peygamberlerin korunmuşluğu meselesi bütün 

mezheplerce benimsenen bir inanç olmakla beraber, ismetin tanımı, kapsamı ve 

zamanı ile ilgili birtakım tartışmalar mevcuttur. 614  Konuya ismet kavramının 

etimolojik tahlili üzerinde durarak başlamak istiyoruz. 

İsmet kelimesi Arapça (عصم) fiilinin mastarı olup, menetmek, engellemek, 

korumak, tutunmak, dayanmak, sığınmak ve güvenmek anlamlarına gelir. 615 

Peygamberlerin ismeti konusunda İsfahâni oldukça kapsayıcı ve derinlikli bir tanım 

yapar. Ona göre ismet, “Yüce Allah’ın, önce kendilerine özgü kıldığı cevher saflığıyla; 

sonra onlara verdiği bedeni üstünlüklerle, onlara yardım edip ayaklarını 

sağlamlaştırmakla; daha sonra onlara sekine indirmekle/iç huzuru vermekle, kalplerini 

korumakla ve başarı vermekle onları korumasıdır.”616 Birbirinden farklı çok sayıda 

ismet tanımı yapılmakla birlikte şöyle bir tanımın uygun olacağını 

değerlendirmekteyiz: “Peygamberlerin güçleri yetmekle birlikte günahlardan uzak 

durabilme yetisidir.”617 

Kur’an-ı Kerim’de on üç âyette geçen ismet kavramı “korumak, kurtarmak; 

Allah’a sarılmak, tutunmak, iffetli olmak” manalarında kullanılmıştır. Bununla birlikte 

bu âyetlerde peygamberlerin ismetine temas edilmediği görülmektedir. Maide sûresi 

67. âyette geçen “Allah seni insanlardan korur” ifadesinde “ya’sımuke” kelimesi, 

ismet kelimesi ile aynı kökten (عصم) türemiştir. Âlimler, Kur’an’da diğer insanlar gibi 

beşer oldukları,618  başkalarına tebliğ ettikleri hususlardan kendilerinin de sorumlu 

tutulacağı,619 peygamberlerin kendilerine vahyedilenleri asla unutmayacakları620 ve 

Allah adına birtakım sözler uydurmuş olsalardı mutlaka cezalandırılacaklarına621 dair 

âyetler ile peygamberlerin masumiyetine istidlâl etmişlerdir.622 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberlere itaati emreden âyetlerin yanında 

Peygamberlerin günah işledikleri ve bu nedenle istiğfar ettiklerini ifade eden âyetler 

de vardır. Bu durum ismet sıfatından ne anlaşılması konusunda oldukça karmaşık bir 

                                                           
 

614  Fatma Günaydın, “İlk Dönem Tefsir ve Hadis Literatüründe İsmet İnancı”, Kelam Araştırmaları 

Dergisi 15/1 (2017), 2. 
615  İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, 12/403-404. İsfahânî, “ismet” kelimesi ile “imsak” kelimesinin 

müteradif olduğunu ve her ikisinin de “tutmak” anlamında olduğunu belirtir. Hûd sûresi 43. âyette 

geçen “Allah’ın emrinden koruyacak yoktur.” ifadesinde ismet kelimesinin korumak anlamında 

olduğu kanaatindedir. bk. İsfahânî, el-Müfredât, 705. 
616  İsfahânî, el-Müfredât, 705. 
617  Cürcânî, et-Ta’rifât Arapça Türkçe Terimler Sözlüğü, 153. 
618  el-İsrâ 17/94-95; el-Enbiyâ 21/8. 
619  el-A’râf 7/6-7 
620  el-A’lâ 87/6-7. 
621  el-Hâkka 69/44-47. 
622  Mehmet Bulut, “İsmet”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/134. 



167 
 

durum ortaya çıkarmaktadır. Kur’an’dan peygamberlerin ismetine dair veriler elde 

etmek mümkün olmakla birlikte söz konusu masumiyetin sınırların ne olduğunun 

belirlenmesi zordur.623 Zira Hz. İbrâhîm, Hz. Yûsuf, Hz. Yunus ve Hz. Süleyman’a 

yönelik birtakım hatalardan bahsedilmektedir. Hadislerde ise Hz. Dâvûd’a ait günah 

olabilecek tutum ve davranışlar söz konusudur. Ancak biz bu bölümde söz konusu 

âyetlerde bahsedilen her durum ve tutumun detayını girmeyeceğiz. 

Değerlendirmemizi, Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin yorumları ile birlikte üçüncü bölümde ele 

alacağız.  

Mütekellimler ismet kavramı ile ilgili birtakım farklı kanaatlere sahiptirler. Bu 

farklılıklara sebep olan hususlar şunlardır: 

 İsmet kavramı nasıl anlaşılmalıdır? 

 İsmet peygamberlik ile mi başlar, yoksa bi’set öncesinde de mevcut mudur?  

 İsmet sıfatının kapsamı nedir?  

 İsmet sıfatı ile büyük günahlardan korunma mı kastedilir? Yoksa küçük 

günahları da kapsar mı? 

 İsmet sıfatına haiz peygamberlerin iradeleri bâki kalır mı? 

Peygamberlerin ismet sıfatlarının varlığı ile İslam inanç esaslarındaki yeri ile 

ismetin yokluğunun kabulü durumunda meydana gelmesi muhtemel tehlikelere de 

kısaca değinmekte fayda mülahaza ediyoruz. Peygamberlerin günah işlemesi caiz 

kabul edilirse onlara uymakla sorumlu tutulan insanların peygamberlerin günahlarını 

işlediklerinde durumları ne olacaktır? Bu soru, meselenin izahında önemli bir yer 

tutmaktadır. Peygamberlerin günah işledikleri kabul edildiğinde kendilerine indirilen 

vahyi tebliğ sürecinde sadakatleri şüpheli hâle gelir. Ayrıca peygamberlerin 

meleklerden üstün olduğu kelâm ekollerinde genel bir kabul olduğuna göre624 günah 

işleyen peygamberlerin günahsız meleklerden üstün kabul edilmesi tenakuz 

oluştururdu. Dolayısıyla peygamberlerin açık ve aleni günah işlemelerini kabul etmek 

her şeyden önce aklen muhaldir. Öte yandan Cenâb-ı Hakk’ın “Biz her peygamberi, 

Allah’ın izniyle kendisine itaat edilsin diye gönderdik…”625 âyetinde de açıkça ifade 

edildiği üzere, peygamberlere itaat edilmesi açık bir iman ilkesidir. Kendilerine itaatin 

emredildiği kimselerin de masum olması elzemdir. Bu zorunlu tespiti yaptıktan sonra 

ismet kavramının detaylarına girebiliriz. 

Peygamberlerin çocukluklarından itibaren Allah’a inandıkları, O’na şirk 

koşmadıkları ve küfre düşmedikleri konusunda İslam âlimleri arasında ittifak vardır.626 

                                                           
 

623  Mustafa Sinanoğlu, “Kelâmcıların İsmet Anlayışının Kur’an Açısından Değerlendirilmesi”, Dinî 

Araştırmalar 3/8 (2000), 167. 
624  Teftâzânî, Şerhu’l-Akaid, 364; Mustafa Öz, “Tafdîl”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 39/369. 
625  en-Nisâ 4/64. 
626  Ebû Hanîfe, İmam-ı A’zâm’ın Beş Eseri (el-Fıkhu’l-Ekber), çev. Mustafa Öz (İstanbul: yy. 1981), 

68; Eş’arî, İtikadi İslam Mezhepleri, 272; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 247; Sâbûnî, el-Bidâye, 54; 



168 
 

Hiçbir belge veya kayıt, peygamberlerin bi’set öncesi veya sonrasında şirk ve küfür 

olarak değerlendirilebilecek bir durumundan söz etmemiştir. Esasen akıl da bunu 

gerektirir. Zira şirk veya küfre düşen kimsenin tebliğine muhatap olan kimseler onun 

peşinden gitmezdi. 627 Hz. Peygamber’in, nübüvvet öncesi putlar için kesilen 

hayvanların etlerini yememesi628 onun inanç noktasındaki durumunu ortaya koyması 

bakımından önemlidir. Daha açık ifadeyle peygamberlerin şirk, küfür ve günaha 

düşmesi kabul edilecek olursa, kulların onlara itaat etmesi ve tâbi olmaları gerekmezdi. 

Zira küfürde ve günahta ittibâ olamaz.  

İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe’ye göre peygamberden büyük ya da küçük günah 

sâdır olmaz. O şöyle demektedir: “Peygamberlerin hepsi de (salât ve selâm olsun) 

küçük-büyük günah, küfür ve çirkin hâllerden münezzehtirler. Fakat onların sürçme 

ve hataları vâki olmuştur. Hz. Muhammed, Allah’ın sevgili kulu, resulü, nebisi ve 

seçilmiş tertemiz kuludur. O hiçbir zaman putlara tapmamış, göz açıp kapayacak bir 

an bile Allah’a ortak koşmamıştır. O, küçük büyük hiçbir günah işlememiştir.”629  

Peygamberlerin günah işlememesi (ismet) konusunda Mu’tezile mensupları 

arasında tam bir görüş birliğinden söz edilemez. Örneğin Kâdî Abdülcebbâr’a göre 

peygamberler hem risâlet görevinin öncesinde hem de bu sorumluluğunu yüklendikten 

sonra günah islemekten korunmuşlardır.630 Oysa kendi hocalarından olan Ebû Alî el-

Cübbâî’ye göre peygamberlerin bi’setten önce büyük günah işlemeleri mümkündür. 

Bununla birlikte her ikisi de peygamberlik sonrası hayatlarında günah işlemelerinin 

caiz olmadığı kanaatindedirler.631 Kâdî Abdülcebbâr’a göre Allah’ın insanlara elçilik 

yapması için görevlendirdiği peygamberin tebliğ vazifesinin ifasını layıkıyla yerine 

getirmesi için kendisinin kabulünü zorlaştıracak fillerden uzaklaşması gerekir. Şayet 

bu durumlardan uzak olmaz ise insanların onları kabul edip benimsemeleri 

gerçekleşmezdi.632 

                                                           
 

a.mlf., el-Münteḳā, 12; Râzî, Kelama Giriş, 245; Teftâzânî, Kelam İlminin Maksatları (el-Mekâsıd), 

çev. İrfan Eyibil, ed. Ahmet Kaylı (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

2019), 644. 
627  Bulut, İsmet İnancı, 41. 
628  Hz. Peygamber kendisine vahiy gelmeden önce Zeyd b. Amr b. Nufeyl’le Beldeh civarında       

karşılaştı. Allah Resulü, Zeyd’e et içeren bir sofra sundu ancak Zeyd bunu yemekten imtina etti. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber: “Ben putlar için kestiklerinizden yemem. Ben ancak üzerinde 

Allah’ın ismi zikredilenleri yerim.” buyurdu.  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 9/270; Buhârî, “Kurban 

ve Avlanma”, 91; Nesâî, “Menâkib”, 13. 
629  Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l- ekber, 55. 
630  bk. Kâdî Abdülcebbâr, el- Muğnî, 15/281, 286; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr fi usuli’d-dîn thk. Ahmed 

Muhammed el-Mehdî (Kahire: Dâru’l-Kütüb ve’l-Vesâiki'l-Kavmiyye, 1424/2004), 4/145-146; İbn 

Teymiyye, Kitabü’n-Nübüvvat, 148. 
631  Sancar, Kelam ve Tasavvuf Açısından Nübüvvet, 70. 
632  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 436. 



169 
 

Mâtürîdî her ne kadar Kitâbü’t-Tevhîd’de ismet sıfatına değinmese de 633 

Te’vilât’ın da ismet konusunu detaylı bir şekilde ele almakta ve tavizsiz bir tutum 

sergilemektedir.634 Ona göre ismet, Allah’ın peygamberlerini daima hayır işlemeye 

sevk eden ve onları kötü fiiller yapmaktan alıkoyan bir lütfudur.635 Peygamberlerin 

Kur’an’da yer alan ve hata olarak değerlendirilebilecek davranışları günah değil 

zelledir.636 Zelle, peygamberlerin hiçbir kötülüğe bulaşmadan sadece daha efdal olanı 

terk etmek demektir. 637  Peygamber olarak seçilen kimseler içinde yaşadıkları 

toplumun sâlih kimseleridir.638  Dolayısıyla günah işleyen kişiler zaten peygamber 

olarak seçilmezler. 

Sâbûnî’ye göre ismet, peygamberleri günah işlemekten koruyan bir koruyucu 

güç gibidir. Allah Teâlâ ismet ile birlikte peygamberlere ağırlıklara tahammül gücü 

verir. Aynı zamanda peygamberlere tabi olanlara da kâfirlerle cihat etme gücü verir.639 

Ona göre peygamberler gerek sözlerinde gerek fiilîlerinde kendisini lekeleyecek ve 

kadrü kıymetini düşürecek hatalardan korunmuşlardır. 640Dolayısıyla ismet sıfatına 

haiz kimselerdir. Peygamberlerin ismet sıfatına haiz olmaları ile külfet ortadan 

kalkmaz. Peygamberlerin masum olması onları itaate zorlamadığı gibi günah 

işlemekten de aciz bırakmaz. İsmet Allah’ın bir lütfu olup peygamberlerin iradesi 

devam etmek şartıyla onları hayır işlemeye sevk eder; kötülüklerden alıkoyar. 

Peygamberlerim ismet sıfatı risaletten önce de sonra da sabittir. 641 Sâbûnî’ye göre 

günahlardan masum olan peygamberler bir yanlış yaparsa onlara bir uyarı olur. Şeriat 

sahibi peygamberlerin vakitleri çoktur ve günlük muameleleri boldur. Onlar bazen 

tevhide davet, bazen şeriat uygulamak, bazen kadılık yapmak ve bazen de siyaset 

yapmak durumunda kalmışlardır. Öyleyse mutlaka bir halel (yanlış) olabilir ve 

neticede uyarılmışlardır. Allah’ın lütfu uyarı zamanında yoksa nimet ve keramet 

zamanında mı daha çok olduğu bilinmez.642 

                                                           
 

633  Peygamberlerin zelleleri meselesini ele aldığı makalesinde Mustafa Akçay Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-

Tevhîd’de ismet konusuna değinmediğini belirtmektedir. (bk. Mustafa Akçay, “Kelam 

Literatüründe Peygamber Zelleleri”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/24 (2011/2),  

3). Ancak bu tespitten Mâtürîdî’nin ismet görüşü yoktur sonucunun çıkarılması kanaatimizce uygun 

değildir. 
634  bk. Mâtürîdî, Te’vilât, 1/217, 252, 275, 297; 2/279, 382, 383, 456; 3/303, 4/33, 35, 203, 254; 5/89, 

310, 6/36; 7/118, 165, 201, 307, 353, 536, 546, vd. 
635  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/329. 
636  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/339. 
637  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/431. 
638  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/329-330. 
639  Sâbûnî, el-Münteḳā, 178. 
640  Sâbûnî, el-Bidâye, 110. 
641  Sâbûnî, el-Bidâye, 121-122. 
642  Sâbûnî, el-Müntekâ, 176. 



170 
 

Eş’arîler, peygamberlerin sıfatlarından birisi olan ismeti, Allah’ın elçisine itaat 

gücü verip kötülüğe düşme iradesini alması olarak değerlendirirler.643 Bu izaha binaen 

peygamberlerin iradesinin kısmen ortadan kalktığı anlaşılabilmektedir. Eş’arî’ye göre 

peygamberlerin nübüvvetten önce günah ve zelle işlemeleri caizdir fakat elçi olarak 

gönderildikten sonra bunun caiz olduğuna dair bir nass mevcut değildir.644 

Abdülkâhir el-Bağdâdî (öl. 429-1037) “Ashabımız, peygamberlerin 

nübüvvetten sonra bütün günahlardan masum olmaları gerektiği hususunda icmâ 

etmişlerdir” demektedir.645 Dolayısıyla peygamberlik sonrasına dair günah işlememe 

kabulü noktasında tüm peygamberler için bir ittifak söz konusudur. Nitekim Kur’an’da 

peygamberlerin hayatlarında var olan ve günah olarak değerlendirilebilecek hataların 

peygamberlik öncesinde gerçekleştiği görülmektedir. Hz. Âdem’in yasak meyveden 

yemesi646 ve Hz. Mûsâ’nın bir kavgayı ayırırken taraflardan birinin ölümüne sebep 

olması647 nübüvvet öncesi döneme aittir. Ancak peygamberlik sonrası gerçekleşen 

hata sayılabilecek birtakım fiiller vardır ki kelâm âlimleri bunları zelle648 kavramı ile 

ifade etmektedirler. Bu bağlamda peygamberler büyük günah işlemekten korunmakla 

birlikte “zelle” diye tabir olunan küçük hataları işleyebilirler.649 

Râzî, peygamberlerin ismet sıfatına haiz olmalarının zorunluluğuna dair dört 

sebep sayar. Birincisi peygamberlerin bedeninde veya nefsinde fücurdan meneden bir 

melekenin olmasıdır. İkincisi peygamberlerin, iyiliklerin övüldüğünü kötülüklerin 

yerildiğini bilmeleridir. Üçüncüsü, peygamberlerin Allah’tan gelen vahiyle 

bilgilerinin sürekli desteklenmesidir. Dördüncüsü ise hata olarak değerlendirilebilecek 

konularda peygamberlerin uyarılmasıdır. Bu dört sebep bir arada olduğu için 

peygamberler günahtan masum olurlar yani ismet sıfatına haiz olurlar.650 

Peygamberlerin günah işlemekten korunmaları kendi iradeleri ile mi yoksa 

Allah’ın koruması ile mi gerçekleştiği konusu ismet anlayışının temel tartışma 

alanlarındandır. Bu konuda genel kanaatin, peygamberlerin iradeleri devre dışı 

bırakılmaksızın, Allah’ın lütfu ile peygamberini günah işlemekten sakındıracak bir 

irade vermesi şeklinde anlaşıldığını görüyoruz. 651  Mâtürîdîler ve Eş’arîler 

peygamberlerin ismeti noktasında iradelerinin devre dışı bırakılıp bırakılmaması 

                                                           
 

643  Bağdâdî, Usûlî’d-din, 169; Fahreddin er-Râzî, Kelama Giriş el-Muhassal, çev. Hüseyin Atay 

(Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002), 244. 
644  İbn Fûrek, el-Mücerred,186. 
645  Bağdâdî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 201. 
646  el-Bakara 2/35 
647  el-Kasas 28/16-16. 
648  Zelle: “Ayağı kaymak, sürçmek” anlamındaki ‘zell’ kökünden türemiş bir isim olup yanılma ve 

sürçme demektir. Terim olarak ise “mükelleften kasıtsız olarak vuku bulan gayri meşru davranış” 

diye tanımlanabilir. (Topaloğlu- Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü 353). Zelle konusunda detaylı 

bilgi için bk. Akçay, “Kelam Literatüründe Peygamber Zelleleri”, 6-18. 
649  Pezdevî, Usûli’d-dîn, 94. 
650  Râzî, Kelama Giriş, 245. 
651  Topaloğlu, vd., İslam’da İman Esasları, 353. 



171 
 

açısından farklı değerlendirirler. Mâtürîdîler ismeti, peygamberlerin iradeleri devre 

dışı bırakılmadan, onu kötü fiillerden vazgeçirip iyi fiillerde sevk edici bir sıfat olarak 

görürken, 652  Eş’arîler, Allah’ın elçisine itaat gücü verip kötülüğe düşme iradesini 

alması olarak değerlendirirler.653 Mu’tezile ise peygamberlerin iradesinin devamını 

kabul ile peygamberlerin büyük günah işlemekten Allah’ın lütfu ile engellenmeleri 

şeklinde anlamaktadır.654 

Sonuç itibarıyla bütün kelâmî mezhepleri peygamberlerin masumiyetini kabul 

etmişler ancak mahiyeti konusunda farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Mâtürîdîler ve 

Mu’tezile ismet sıfatını kabul ederken aynı zamanda peygamberlerin iradelerini de 

kabul etmektedir. Eş’arîler ismet sıfatının günah işlemeye engel oluşturacak bir 

meleke olarak değerlendirmektedirler.655 

İsmet konusu ile doğrudan bağlantılı olan bir hususta, “peygamberlerin 

birtakım fiilleri sebebiyle Cenâb-ı Hak tarafından uyarılması” demek olan “itâb”656 

kavramıdır. İtâb kavramını “nazik uyarı” olarak nitelendirilmekte ve peygamberimiz 

için söz konusu olduğunda itâbın ‘daha faziletli olanı terk etmek’ anlamına geldiğini 

ifade edilmektedir. 657  Peygamberlere isnat edilen günahlar ve istiğfarlarıyla ilgili 

olarak Kur’an’da ve hadislerde bazı peygamberlere isnat edilen günahların varlığını 

ifade edilerek bu günahların peygamberlerin ismetine gölge düşürüp düşürmediği 

şöyle izah edilir: “Bazı peygamberlerden, aslında çirkin sayılmayan, fakat 

mevkilerinin hassasiyeti sebebiyle ilahi uyarıya maruz kalmalarına neden olan hatalar 

meydana gelmiştir. Elbette bu hatalar inanç ve ahlak konularıyla ilgili değildir. 

Peygamberlerin yaptığı şey, Allah’a kulluk konusunda kendilerini kusurlu 

saymalarıdır. Çünkü onlar Allah’ın kudret ve azametini en iyi bilen kimselerdir. Günah 

işledikleri için değil, Allah’a gereği şekilde kulluk yapamadıkları için istiğfar 

etmişlerdir.”658 

Peygamberlerin günah işleyip işlememeleri konusunu şu şekilde özetlemek 

mümkündür: Peygamberler yaşadıkları toplumun ve dönemin en sâlih kimseleri 

arasından seçilir. Peygamberlerin masumiyeti doğuştan kazanılmış bir meziyet 

değildir. İsmet peygamberlerin günah işleme ve hata yapma melekelerinin tamamen 

yok edildiği manasına gelmez. Peygamberlerin masum olmalarının anlamı, kendileri 

insanların bütün zaaf ve kuvvetlerini taşımalarına ve her türlü insani duygu, istek, arzu 

ve düşünceye sahip olmalarına rağmen, bile bile hiçbir günah işlemeye yeltenmeyecek 

                                                           
 

652  Sâbûnî, el-Bidâye, 53-54. 
653  Bağdâdî, Usûlî’d-din, 169. 
654  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usuli’l-hamse, 2/440. 
655  Sinanoğlu, “Kelâmcıların İsmet Anlayışının Değerlendirilmesi”, 168. 
656  Topaloğlu- Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 170 
657  Bulut, “İsmet”, 23/136. 
658  Abdurrahman Ateş, Peygamberlere İsnat Edilen Günahlar (İstanbul: Çıra Akademi Yayınları, 

2017), 33. 



172 
 

kadar nefislerine hâkim olup Allah’tan korkmalarıdır.659 Peygamberlerin büyük günah 

işlemekten korunmaları konusunda tüm ekoller ittifak hâlindedir. Eş’arîler ve 

Mâtürîdîlere göre küçük günahlardan yüz kızartıcı sayılabilen bir başka deyişle nefrete 

mûcib günah işlemeleri bi’set öncesi ve sonrası için mümkün değildir. Diğer küçük 

günahları ise kasten işlemeleri yine mümkün değilken hataen işlemeleri caizdir. Ancak 

bu tür hatalar günah olarak değil, en doğruya isabet edememe olarak değerlendirilir ki 

buna yukarıda ifade ettiğimiz gibi zelle denir. Bir Müslümanın oruçlu iken unutarak 

bir yasağı ihlal etmesi günah değil Allah’ın ikramı sayılır. Aynı şekilde bir 

Müslümanın eşinin hoşlanmadığı helal bir yiyecekten uzak durması normalde 

övülecek bir durumdur. Ancak bir peygamberin aynı hususta uyarılması zelle 

sayılır.660 

  

                                                           
 

659  Ateş, Peygamberlere İsnat Edilen Günahlar, 25. 
660  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/339; İbn Fûrek, el-Mücerred,186; Sâbûnî, el-Kifâye, 206; Harman, “Nebî ve  

Resul Kavramları Çerçevesinde Peygamberliğin Dindeki Yeri”, 68. 



173 
 

7.4. Akıllı ve Zeki Olmak 

Allah Teâlâ’nın insanlar arasından seçip tebliğ vazifesi verdiği peygamberlerin 

sıradan insanlar olmadığını yukarıda ifade etmiştik. Peygamberlerin insanlara tebliğ 

vazifesi ve aldıkları vahyin açıklanması akıl ve zekâ gerektiren bir husustur. Bu itibarla 

kelâm eserlerinde, özellikle son dönem kelâmî eserlerde peygamberlerin sıfatları 

bahsinde fetânet ayrı bir başlıkta ele alınır. 

Peygamberlerin tebliğ görevinin yanında vahyi anlama, yorumlama ve insani 

sorumluluklarını yerine getirmesinde fetânet sıfatı en temel özellikleridir ve 

vazgeçilmez bir niteliktir. Çünkü peygamberler vahiy alırlar ve vahyin tebliği 

muhataplarını ikna etmek, itirazları cevaplandırmak ve gerektiğinde susturabilmek 

gibi aklın kullanımı ile mümkündür.661 

Fetânet sıfatı peygamberlerin akıl ve zekâ bakımından herhangi bir noksanlık 

taşımadıklarını; üstün bir zekâ, anlayış ve muhakeme kuvvetine sahip olduklarını ifade 

eden bir kavramdır. Peygamberlerin hepsi zeki, akıllı ve uyanık kimselerdir. Zira 

muarızları ve düşmanları zorlamak için düşünce, feraset ve zekâ sahibi olmak gerekir. 

Peygamberler akıllı ve zeki olmasalardı, hitap ettikleri kişileri ikna edemezler ve 

başarıya ulaştıramazlardı.662 

Fetânetin gerekliliğini ifade etmesi açısından vahiylerin muhteviyatını 

hatırlamakta fayda vardır. Zira vahiy insanlara ait bütün meseleler hakkında detaylı 

bilgiler vermez. Peygamberler bu konularda devreye girmekte, yorum ve çıkarımlar 

yapmaktadır. Bunu yapabilmekte her şeyden önce akıllı ve zeki olmayı gerektirir.663 

Peygamberlerin, kavimlerini uyarmak ve Allah’ın varlığını hatırlatmak için 

yapmış oldukları birtakım olaylar Kur’an-ı Kerim’de zikredilmiştir. Bunun en bariz 

örneği Hz. İbrâhîm’in, kavminin taptığı putların çaresizliğini ortaya koymasıdır. 

Enbiyâ sûresi’nde anlatıldığına göre o kavmini uyarmak için onların bayram (veya bir 

festival) eğlencesine gittiği zaman bütün putları kırmış yalnızca büyük olan bir putu 

kırmamıştır. Putları kırdığı baltayı da o büyük putun boynuna asmıştır. Eğlenceden 

dönen kavmi putlarının kırıldığını görünce suçlu olarak gördükleri Hz. İbrâhîm’den 

bunun nasıl olduğunu öğrenmek istemişler o da “Bunu şu büyükleri yapmıştır. 

Konuşabiliyorlarsa onlara sorun, bakalım!” demiştir. Kavminin putlarının 

konuşamayacağını itiraf etmelerinin ardından ise “Öyle ise siz, (hâlâ) Allah’ı bırakıp 

                                                           
 

661   Furat Akdemir, Fetânet Sıfatı Bağlamında Hz. Peygamber’in Örnekliği (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi), 5. 
662  Teftazânî, Şerhu’l-akaid, 5/49-50, 61; Cürcanî, et-Târîfât, 8/263-280; Bilmen, Muvazzah İlm-i 

Kelam, 183-186. Topaloğlu- Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 252; Gölcük- Toprak, Kelam, 315-

316; Kılavuz, İslam Akaidi ve Kelama Giriş, 230; Bulut, İsmet İnancı, 19. 
663  Akdemir, Fetânet Sıfatı, 10. 



174 
 

da size hiçbir fayda, hiçbir zarar veremeyecek şeylere mi tapacaksınız?” diye 

sormuştur.664 

Peygamberlerin sıfatlarından biri olarak değerlendirilen fetânet konusunda 

Mâtürîdî çok fazla durmaz. Daha doğrusu bu sıfatın açıklanması için özel bir çaba 

içerisine girmez. Sadece yeri geldiğinde küçük açıklamalar ile yetinir. O, A’râf sûresi 

184. âyetin665  tevilinde, müşriklerin Hz. Peygamber’e “delilik” isnat etmelerini666 

değerlendirirken fetânet bahsine de girmekte ve şunları söylemektedir:  

Kâfirler, Resulullah’ın kendilerine muhalefet ettiğini ve hoşlanmadıkları tenkitleri 

kendilerine yönelttiğini, bununla birlikte onun yardımcı ve destekçilerinin olmadığını 

gördüklerinde onun, ancak kendisinde delilik bulunduğu için muhalefet ettiğini 

zannettiler. Bir başka sebepte, müşriklerin ilah olarak gördükleri varlıklara Hz. 

Peygamber’in tapınmayı yasaklamasıdır. Mâtürîdî’ye göre müşriklerin Hz. 

Peygamberle ilgili kanaatleri düşüncesizliğin ürünüdür. Nitekim “Düşünmediler mi ki 

yıllarca beraber oldukları o peygamberde delilikten eser yoktur.” buyrularak onların 

düşüncesizliği ortaya konulmuştur. Çünkü düşünmeyi terk ettikleri için bunlara 

şiddetli tehdit ve büyük bir ceza öngörülmüştür. Hâlbuki onların, bunu bilmelerini 

sağlayacak yöntemleri mevcuttu. Birlikte yaşadıkları peygamberde bir deliliğin 

bulunmadığını düşünmediler mi? Bu Allah’tan onlara yönelik bir cevaptır.667  

Mâtürîdî’nin bu açıklamaları ile peygamberlerin akıllı ve zeki insanlar olduğu 

dolayısıyla fetânet sıfatına sahip kimseler olduğu şeklinde bir kanaate sahip olduğunu 

söylemek mümkündür.  

Sâbûnî peygamberlerin özelliklerini sayarken akıllı ve zeki olmaları gerektiğini 

ifade eder. Ona göre peygamberler kendi döneminde yaşayan insanların en akıllıları 

olması ve en güzel ahlaka sahip bulunmaları, bunun yanında elçilik görevini yerine 

getirmesine engel teşkil edecek sıfatlar taşımamaları gerekir. Peygamberler nübüvvet 

öncesinde risâlet vazifelerine engel teşkil edebilecek bir durumları varsa Allah Teâlâ 

bu durumu nübüvvet sonrasında izale eder. Nitekim Hz. Mûsâ’nın dilindeki tutukluğu, 

onun dua ve niyazı ile gidermiştir.668 

                                                           
 

664  bk. el-Enbiyâ 21/52-67. 
665  “Düşünmediler mi ki yıllarca beraber oldukları o peygamberde delilikten eser yoktur; o ancak kesin 

bir uyarıcıdır.” 
666  Mekke müşriklerinin Hz. Peygamber’e yönelik en büyük ithamlarından biri onun cinlenmiş/mecnun 

olduğu iddiasıdır. Cahiliye dönemi Araplarında cinlerin büyük bir nüfuzu olduğuna inanılırdı. 

Cinlerin fayda ve zarar verme gücüne sahip olduğuna ve nihayet onların gaybı bildiklerine, şair ve 

kâhinleri yönettiğine inanırlardır. Onlar şair ve kâhinlerin cinlerden bilgi ve ilham aldıklarına 

inandıkları için Hz. Peygamber’in de onlar gibi cinlerin etkisi altına girdiğini zannediyorlardı. Bu 

sebeple Hz. Peygamber onlara ilahi risâletle görevlendirildiğini ve gelen vahiyleri bildirdiğinde ilk 

planda onu mecnunlukla itham ettiler. Çünkü onlara göre bu tür edebî değeri yüksek fevkalade 

sözler, ancak cinler aracılığıyla gaybdan elde edilebilecek bilgilerdi. bk. Hasan Nas, “Vahiy-Sîret 

Bağlamında Hz. Peygamber’in Risalet Sürecinde İlahi İnâyet Örnekleri”, Diyanet İlmi Dergi 57/3 

(2021), 792. 
667  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/140-141. 
668  Sâbûnî, el-Kifâye, 110. 



175 
 

Vahye batılı karıştırmak isteyen şeytanın, buna muvaffak olamayacağını 

belirten Sâbûnî, buna gerekçe olarak Hz. Peygamber’in zeki olmasını gösterir. Çünkü 

Hz. Muhammed akıllı ve zekidir; hak ile batılı, Cebrail ile şeytanı birbirinden ayırt 

edebilir.669 Onun şu sözleri fetânete bakışının özetler mahiyettedir: 

Ben eski kitaplarda okudum. Allah aklı yarattı ve insanlar arasında dağıttı. Doğu’dan 

Batı’ya kadar tüm insanlara kadar bir kum tanesi elde ettiler. Diğerlerinin hepsi 

peygamberimizin olmuştur. Peygamberimizin bilgisi ile diğer insanların bilgisinin 

durumu, kırba ile su taşımaya benzer ki, kırbadaki su Hz. Muhammed’in bilgisi, 

kırbayı tutan ipteki birkaç damla su diğer insanların bilgisidir. İpin üzerindeki su ile 

kırbanın içindeki su kıyas edilir mi? Peygamberimizin faziletleri, Allah’ın ona lütfu 

ve Allah katındaki makamını insanlar için mutat olan sınırın dışındadır. Yani insanlar 

bilmezler.670 

Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî’ye göre peygamberlerin fetânet sıfatına sahip 

olmaları yüklendikleri vazifenin bir gereğidir. Bu sıfatın izah edilmesi noktasında 

Mâtürîdî’nin özel bir çabası ya da kapsamlı açıklamaları yoktur. Ancak fetânet 

sıfatının varlığını kabul ettiğine dair tevilleri vardır. Sâbûnî ise peygamberlerin akıllı 

ve zeki olmalarını açıkça kabul etmekte ve bir gereklilik olarak zikretmektedir. Onun 

fetânet sıfatına dair “peygamberler yaşadıkları toplumun en akıllı ve zeki 

kimseleridir.” Şeklindeki açıklaması konuya yeni bir açılım getirmenin yanında 

sınırlandırma yapması bakımından önemlidir. 

  

                                                           
 

669  Sâbûnî, el-Münteḳā, 242. 
670  Sâbûnî, el-Münteḳā, 195. 



176 
 

7.5. Doğru Sözlü ve Güvenilir Olmak 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberler sıddîk ve emîn vasıfları ile 

nitelendirilmiştir.671 Sıdk (doğruluk), peygamberlerin düşüncelerinde, sözlerinde ve 

davranışlarında vazgeçilmez bir unsurdur. Sıdk, peygamberlerin her konuda doğru 

olması ve haber verdikleri şeylerin gerçeğe uygun olmasıdır. Hiçbir peygamber gerek 

din işlerinde gerekse dünya işlerinde yalan söylemezler. Yalan söylemek sıradan bir 

insana bile yakışmazken Allah’ın elçilerinin yalandan uzak olacakları şüphe götürmez 

bir durumdur.672 

Kur’an-ı Kerim’in peygamberler için saydığı pek çok olumlu nitelemeler 

arasında, onların doğru ve güvenilir kişiler olmaları yer alır. Nitekim Hz. İbrâhîm673 

ve Hz. İsmail’in bir resul ve nebî olarak her zaman sözünde duran kimseler oldukları 

vurgulanmıştır. 674  Şuarâ Sûresi’nde ise beş farklı âyette peygamberlerin güvenilir 

olduğu ifade edilmektedir. Bu âyetlerde Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Salih, Hz. Lût, Hz. 

Şuayb’in güvenilir olması aynı ifadelerle vurgulanmaktadır.675 

Emânet (الأمانة) kavramı emin ve doğru olmak anlamındakiّّمُّن  kelimesindenاَ

türemiştir.676 “Her alanda insanlara güven vericilik” anlamına gelir. Sıdk ve emanet 

kavramları her ikisi de dar anlamda “güvenilir olmak” olarak ifade edilebilir. Ancak 

aralarındaki farkı şöyle izah etmek mümkündür. Sıdk peygamberlerin sözlerinde 

güvenilir ve doğru olmaları, aleyhlerine bile olsa gerçeği söylemekten 

çekinmemeleridir. Emanet ise peygamberlerin davranışlarında güvenilir olması ve 

aldatıcı fiillerden uzak olmalarıdır. Peygamberlerin Allah’ın emir ve yasaklarını 

değiştirmeden, arttırıp eksiltmeden insanlara ulaştırması emanet kapsamına girer.677 

Mâtürîdî peygamberlerin sıfatları konusunu müstakil bir bölüm olarak ele alıp 

herhangi bir maddelendirmede bulunmaz. Dolayısıyla doğru sözlü (sıdk) ve güvenilir 

olmak (emanet) hususunda da müstakil bir bölüme yer vermez. Ancak onun 

peygamberlerin niteliklerine dair değerlendirmelerinden peygamberlerin doğru sözlü 

ve güvenilir kimseler oldukları neticesini çıkarmak mümkündür. Sâbûnî’nin 

eserlerinde peygamberlerin sıfatları isimli müstakil bir başlık olmamakla birlikte yeri 

geldiğinde ismet başta olmak üzere sıfatlar bahsine girdiğini görüyoruz. 

                                                           
 

671  Meryem 19/41; eş-Şuarâ 26/107, 125, 143, 162, 178. 
672  Bulut, İsmet İnancı, 16. 
673  Meryem 19/41. 
674  Meryem 19/54. 
675  Bu âyetlerden birincisi şu şekildedir: “Hani kardeşleri Nûh, onlara şöyle demişti: "Allah'a karşı 

gelmekten sakınmaz mısınız? Şüphesiz ben size gönderilmiş güvenilir bir peygamberim.” (eş-Şuarâ 

26/106-107). Diğer âyetler için bk. eş-Şuarâ 26/125, 143, 162, 178. 
676  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 13/23; İsfahânî, el- Müfredât, 90-91. 
677  Bulut, İsmet İnancı, 17. 



177 
 

Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed’in güvenilirliği konusunda çok önemli 

bilgiler vardır. Örneğin, Hz. Peygamber’e karşı en fazla düşmanlık besleyen kişilerden 

birisi olan Ebû Cehil, Allah Resulünün doğru ve güvenilir bir kişi olduğunu kabul 

ediyordu. 678  Yine Bedir Savaşı’nda müşriklerin sancaktarlığını yapan Nadr b. 

Hâris, Kureyşlilere yaptığı konuşmada Peygamber Efendimize atılan şair, 679 

büyücü 680  kâhin ve deli (mecnun) 681  gibi iftiraların mesnetsiz olduğunu itiraf 

etmiştir.682 Bu asılsız iddialara bizzat Kur’an’da cevap verilmektedir ki683 Mâtürîdî de 

mezkûr iddianın geçersiz olduğunu beyan ederek, onun doğru sözlülüğünü ve emanete 

riayetini açıkça teslim etmektedir.684 

Hz. Peygamber’in en büyük mucizesi Kur’an-ı Kerim için şiir ve onu getiren 

Allah Resulüne de şair diyenlere cevabı yine Kur’an vermektedir: “Biz ona şiir 

öğretmedik; zaten ona yaraşmazdı da. Ona vahyedilen, ancak bir öğüt ve apaçık 

Kur’an’dır.”685 Mâtürîdî’ye göre bu âyet, Allah’ın elçisine şiir öğretmediğini, zaten 

şiirin ona gerekmediğini haber vermektedir. Yüce Allah, Resulullah’ın daha önce 

okuma-yazma bilmemesini onun peygamberliğine dair delillerinden biri saydığı gibi 

şiir söylemekten uzak olmasını da onun nübüvvetinin delillerinden biri olarak 

göstermiştir. Bunu da onun şiir söylediği, Kur’an’ı kendi kafasından uydurduğu, 

Allah’a yalan isnatta bulunduğuna ve büyücülük yaptığına dair iddiaları ileri 

sürenlerin sözlerinin doğru olmadığını, Kur’an’ın yalnızca Allah’tan gelen vahiy 

olduğunu bilmeleri için gönderdiğini haber vermektedir.686 

Mekkeliler çok iyi biliyorlardı ki Hz. Muhammed hayatında asla yalan 

söylememiş ve herhangi asılsız bir iddianın içinde yer almamıştır. Zira onlar hiçbir 

                                                           
 

678  Tirmizî, “Tefsîru’l-Kur’ân”, 6. 
679  ez-Zariyât 51/10. 
680  Yûnus 10/2; Sâd 38/4. 
681  Mâtürîdî, müşriklerin Hz. Peygamber’e üç sebeple ‘mecnûn’ dediklerini ifade eder: “Birincisi şudur: 

Müşrikler, aralarındaki akıllı ve anlayış sahibi insanlara Hz. Peygamber’in muhalefet ettiğini ve 

benimsedikleri dinin dışında bir dine inanmaya davette bulunduğunu görünce akıl ve anlayış sahibi 

insanlara ancak delilerin muhalefet ettiğini düşünerek O’na mecnûn (deli) adını verdiler. İkincisi: 

Onlar, dünya işlerinde kendilerine karşı muhalefet etmeyi açıklayanlara karşı öldürme ve yok etmeyi 

adet edinmiş bulunan firavunlara ve zalimlere karşı, Hz. Peygamber’in din hakkında muhalefet izhar 

ettiğini gördüler. Öyle ise dinî konularda kendilerine muhalefet izhar eden Hz. Peygamber’e karşı 

nasıl davranırlardı! Böylece onlar, Hz. Peygamber’in, kendilerine karşı çıkamayacağını ve kendisini 

ve canını tehlikeye atmayacağını, bunu ancak deli olduğu için yapabileceğini sandılar. Üçüncüsü: 

Onlar, kendisine vahiy indiği zaman Hz. Peygamber’in renginin değiştiğini gördüklerinde bu 

durumun, içinde bulunduğu ruhî bunalımdan kaynaklandığını sandılar.” (bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 

8/17, 16/16, 17/88-89). 
682  İbn İshâk, Sîretu İbn İshâk thk: Muhammed Hamidullah (Fas: Matbaatu Muhammed el-Hâmis, 

1976), 181-182; İbn Hişâm, es-Sîretu’n-Nebeviyye thk. Mustafa es-Sakkâ vd. (Dımeşk: Dâru İbn 

Kesîr, 2005), 269. 
683  “Sen – Rabbinin lütfu sayesinde – asla deli değilsin.” (el-Kalem 68/2); Ayrıca bk. et-Tekvîr 81/22. 
684  İbn Hişâm, Sîret, 2/137-138. 
685  Yâsîn 36/69. 
686  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/125. 



178 
 

zaman onu yalancılıkla itham etmemişlerdir.687 Hz. Peygamber’i emîn ve âdil olarak 

tanımış ve hiçbir yalanını görmemişlerdir. 688  Müşrikler onun yalancı olmadığını 

bildikleri gibi sihirbaz ve kâhin olmadığını da biliyorlardı.689 Bu durum, tıpkı diğer 

peygamberler gibi Hz. Peygamber’in de sıdk ve emanet sahibi bir elçi olduğunu ortaya 

koymaktadır.690 

Mâtürîdî peygamberlerin doğru sözlü kimseler olduklarını ve sözlerinde en 

küçük bir eksiklik ya da yalan olmaksızın tamamıyla doğru olduklarını ifade eder. 

Daha açık ifadeyle peygamberlerin haber verdiklerinin aksine bir durumun meydana 

gelmesi veya söylediklerinden daha azının gerçekleşmesi söz konusu değildir.691  

Mâtürîdî, Âl-i İmrân sûresi 39. âyetin692 tefsirinde peygamberlerin nitelikleri 

bahsine değinir. Âyette geçen “Salih kullardan bir peygamber olarak” ifadesi, ona 

göre çeşitli anlamlara gelebilir: “Salih olmanın bütün alametlerinin onlarda toplandığı, 

ahirette salihlere katılacakları konusunda onlara verilen bir müjde, peygamberlik söz 

konusu olmasa da onların salihlerden oldukları anlamına gelebilir. Bu son madde de 

dinde ancak salih olma niteliği bulunan kişilerin peygamber olarak seçilebilecekleri 

bilinsin diyedir. Keza bu ifade onların salih olduklarının insanlar tarafından bilindiği 

ve bu bilgiye rağmen onları reddettikleri anlamına veyahut -her ne kadar her 

peygamber sıddîk ise de- sıddîk niteliği gibi bu niteliğe de sahip oldukları anlamına 

gelebilir.”693 

 Nitekim, Hz. İbrâhîm için “Bu kitapta İbrâhîm’i de okuyup an! Kuşkusuz o, özü 

sözü doğru (sıddîk) bir insan, bir peygamberdi.” 694  buyrulur. Mâtürîdî’ye göre 

“Sıddîk” sıfatı yalnızca bu ismi hak edecek işler yapan kimselere verilir. Kelimenin 

“sıddîk” şeklinde şeddeli hâli de bu fiili çok yapan ve bunu âdet hâline getiren 

kimselere verilir. Hz. İbrâhîm vefakâr olduğu için böyle isimlerndirilmiştir.695 Hz. 

İbrâhîm’in bir peygamber olarak doğru sözlü (sıddîk) ve vefakâr biri olarak 

tanımlanması, tüm peygamber için aynı sıfatlara haiz olduğunu da ortaya koymaktadır. 

Buradan hareketle Mâtürîdî’nin peygamberlerin sıfatları içinde salih olma vasfı 

ile doğru sözlü ve güvenilir olma sıfatlarını kastettiğini çıkarmak mümkündür. Zira 

ona göre Allah Teâlâ Hz. İsa’nın salihlerden olduğunu belirtmiş olsa da bütün 

peygamberler salih kimselerden seçilmiştir. Tıpkı tüm peygamberler “sıddîk” 

                                                           
 

687  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/405. 
688  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/158. 
689  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/22. 
690  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/250-251. 
691  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/50. 
692  “O mabedde durmuş namaz kılarken melekler ona şöyle seslendiler: Allah'ın kelimesini tasdik edici, 

efendi, iffetli ve salih kullardan bir peygamber olarak Yahya’yı Allah sana müjdeliyor.” 
693  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/329-330. 
694  Meryem 19/41. 
695  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/18-188. 



179 
 

olmasına rağmen Cenab-ı Hakk’ın bazı peygamberleri “sıddîk” diye nitelendirmesi 

gibi. Dolayısıyla bütün peygamberler her açıdan buna layık kişilerdir.696 

Sâbûnî peygamberlerin sıdk ve emanet sıfatlarına sahip olduklarını kabul eder 

ancak müstakil bir başlık altında değerlendirme yapmaz. Sâbûnî’ye göre peygamberler 

doğru sözlü kimselerdir ve onların doğruluklarına halel getirecek yorumlar isabetli 

değildir. Zira peygamberler insanlar için kesin delil (hüccet) olması için Allah 

tarafından gönderilmiştir. Dolayısıyla getirdikleri haberlerin delil olabilmesi için 

sözlerinin kesin olarak doğru olması ve güvenilir kimseler olmaları gerekir. 697 O, 

peygamberler vahiy ile hareket ettikleri için yaptıkları her işte doğru olduklarını ifade 

etmektedir. Hz. Yûsuf’un gömleğini babasına göndermesini 698  yorumlarken 

“peygamberlerin yaptığı her iş doğrudur, zira vahiy beklerler.”699 demektedir. Yine 

Peygamberimizin şerefi (üstünlüğü) üzerinde değerlendirme yaparken “Onun şerefi; 

nefsi, fiilleri, yaratılışı, nesebi, sıfatı, sırrı, sıdkı ve sebatı ile sabittir.”700 demektedir. 

Onun bu sözlerinden peygamberlerin doğru sözlü ve güvenilir kimseler olduğunu 

açıkça kabul ettiğini çıkarmamız mümkündür.  

Görüldüğü üzere Mâtürîdî ve Sâbûnî peygamberlerin doğru sözlü ve güvenilir 

kimseler oldukları ve öyle olmaları gerektiğini kabul etmekte ancak bunun için 

müstakil bir başlık oluşturmamaktadır. 

 

  

                                                           
 

696  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/329. 
697  Sâbûnî, el-Kifâye, 204-205. 
698  Yûsuf 12/93. 
699  Sâbûnî, el-Müntekâ, 81. 
700  Sâbûnî, el-Müntekâ, 205. 



180 
 

7.6. Vahiy Almak ve Tebliğ Etmek 

Bütün peygamberler Allah’ın insanlar arasında seçtiği ve yine insanlara onun 

emirlerini ulaştırmakla görevli elçilerdir. Bu anlamda onların en önemli vazifesi 

Allah’ın emir ve yasaklarını kullarına tebliğ etme görevidir. 

Vahiy kavramı üzerinde daha önce durduğumuz için burada tekrar 

etmeyeceğiz. Tebliğ kelimesi sözlükte bir şeyi bildirme, açıklama, ulaştırma, 

yetiştirme, eriştirme, yeterlilik, götürme ve taşıma gibi anlamlara gelir.701 Kur’an’da 

çok sayıda âyette tebliğ vazifesinin önemi vurgulanmaktadır.702 Teblîğ kelimesinin 

türediği (َّبَلَغ) fiili ve benzerleri Kur’an’da yetmiş yedi kez geçmektedir. Bunlardan 

otuzu peygamberlerin tebliği ile ilgilidir. 703  Kur’an’da peygamberlerin Allah’tan 

aldıkları mesajları insanlara ulaştırma faaliyetlerini ifade etmek üzere tebliğ (التبلىغ) 

kelimesinin yanında704  inzâr (ّْالانْدار),705  tebşir (التبشر),706  da’vet (الدعوة)707  ve tilâvet 

 708kavramları da kullanılır.709(التلاوة)

Tebliğ vazifesi de esasen bir emanet yüklenmektir. 710  Bu emanete sahip 

çıkabilmek peygamberlerin güvenilir kimseler olmalarını gerektirir. Zira emanete 

ihanet etmek, hiçbir peygambere yakışmaz ve onların tebliğ vazifesini yerine 

getirmelerini engeller.  

Peygamberlerin Allah’tan aldıkları vahiyleri insanlara ulaştırmada kusur 

etmemeleri,711 gizlememeleri, korkaklık veya gevşeklik göstermemeleri712 ve vahyin 

anlaşılması için gönderildikleri kavmin dili ile vahiy aldıkları 713  Kur’an’da 

                                                           
 

701  İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, 3/419-420; İsfahânî, el-Müfredât: Kur’an Kavramları Sözlüğü, 167-

168. 
702  bk. el-Mâide 5/7, 67, 92, 99; el-A’râf 7/39, 62; Âl-i İmrân 3/20, 104, 110; et-Tevbe 9/71; en-Nahl 

16/25, 82; Nûr 24/54; el-Ankebût 29/18; eş-Şu’arâ 26/214; Fussilet 41/33; el-Müddessir 74/1-2. 
703  Akdemir, “Peygamberlerin Sıfatları”, 64. 
704  “Resule düşen (vazife), ancak duyurmadır. Allah açıkladığınızı da gizlediğinizi de bilir.” (el-Mâide 

5/99). 
705  “Rablerinin huzurunda toplanacaklarından korkanları onunla (Kur'an ile) uyar.” (el-En’âm 6/51). 

Ayrıca bk. el-A’raf 7/63. 
706  “Ey Peygamber! Biz seni hakikaten bir şahit, bir müjdeleyici ve bir uyarıcı olarak gönderdik.” (el-

Ahzâb 33/45). Ayrıca bk. el-İsrâ 17/105. 
707  “(Resulüm!) Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele 

et!” (en-Nahl 16/125). Ayrıca bk. el-Kasas, 28//87. 
708  “(Resulüm!) Sana vahyedilen Kitab'ı oku ve namazı kıl.” (el-Ankebût 29/44); Ayrıca bk. el-Kehf 

18/27. 
709  Can, Mâtürîdî’nin Nübüvvet Anlayışı, 153. 
710  “Ey Peygamber! Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan onun verdiği 

peygamberlik görevini yerine getirmemiş olursun. Allah seni insanlardan korur. Şüphesiz Allah, 

kâfirler topluluğunu hidayete erdirmeyecektir.” el-Mâide 5/167. 
711  “Peygamber! Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan onun verdiği peygamberlik 

görevini yerine getirmemiş olursun. Allah seni insanlardan korur. Şüphesiz Allah, kâfirler 

topluluğunu hidayete erdirmeyecektir.” (el-Mâide 5/67). 
712  el-Ahzâb 33-39; Al-i İmrân 3/146. 
713  İbrâhîm 14/4. 



181 
 

vurgulanmaktadır. Vahiy alan elçilerin, aldıkları emaneti muhataplarına ulaştırmak 

asıl vazifeleridir. Zira peygamberler gayb âlemi ile fiziki âlem arasında vasıta 

konumundadırlar.714 

Peygamberlerin tebliğ görevini ifa ederken hata etmedikleri hususunda 

neredeyse icma vardır. Tebliğ faaliyeti peygamberlerin şahsı ve onların yaşadığı 

dönemle sınırlı değildir. Aksine bütün ümmet üzerine kıyamete kadar yüklenmiş 

büyük bir sorumluluktur. Çünkü İslam’ın, gelecek nesillere sağlam bir şekilde 

aktarılması ve bu İslam dinini kabul edenlerin çoğaltılması, İslam inançlarına yönelik 

itirazların cevaplanması ve ortaya atılan şüphelerin giderilmesi tebliğle mümkün 

olur.715 

Allah, insanları yaratılışın anlamları üzerinde düşünmeleri, doğru yolu bulup 

sapkınlık yollarından uzaklaşmalarını temin etmek, evrenin yaratılışından haber 

vermek, yalnızca Allah’a kulluk edilmesini sağlamak ve insanların dünya hayatında 

yapıp ettiklerinden ahirette hesaba çekilip cennet ya da cehennem ile karşılaşacaklarını 

haber vermek için peygamberlerine vahiy göndermiştir.716 

Mâtürîdî peygamberlerin ortak görevleri meselesinde özel bir başlık ya da 

detaya yer vermez. Ona göre bütün peygamberler aynı dini getirmiş, hepsi de 

Rahman’ın birliğine inanmaya ve O’na kulluk yapmaya çağırmışlardır. 

Peygamberlerin getirdiği dinlerdeki muamelâta ilişkin hükümlere gelince bunların 

farklı olması mümkündür. Bu durum, dinlerin de farklı olduğu anlamına gelmez. 

Çünkü uygulamaya dönük şer’î hükümler her peygamber döneminde farklı olabilir 

ama peygamberin getirdiği inanç ve ahlaka dair temel esaslar yani din değişmez.717  

Mâtürîdî’ye göre Allah Teâlâ mahlukatı zararlı ve faydalı olmak üzere iki 

statüde yaratmış ve her nesneyi hem acıya hem de hazza uygun halk etmiştir. Bu 

durumun önemli amaçları ve hikmetleri vardır. İnsanları ahirette karşılaşmaları 

muhtemel elemlerle sakındırmak ve haz verenlerle müjdelemek peygamberlerin ortak 

görevleri arasındadır.718 Dolayısıyla ona göre tebliğ sıfatı peygamberlerin nitelikleri 

arasındadır. 

Onun bu konudaki değerlendirmelerini şu âyetin tefsirinde görmekteyiz: “Biz 

resulleri, sadece müjdeleyiciler ve uyarıcılar olarak göndeririz. Kâfir olanlar ise, 

bâtıla dayanarak hakkı ortadan kaldırmak için mücadele verirler. Onlar, âyetlerimi 

ve kendilerine yapılan uyarıları alaya almışlardır.”719 Mâtürîdî’ye göre bu âyet, ‘biz 

                                                           
 

714  Can, Mâtürîdî’nin Nübüvvet Anlayışı, 153. 
715  Mustafa Sönmez, “Peygamberlerin Tebliğ Sıfatı ve Bu Sıfatın Arka Planını Oluşturmada Diğer 

Sıfatların Rolü”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 10/35 (2011), 284. 
716  Topaloğlu vd., İslam’da İman Esasları, 299-300. 
717  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/143. 
718  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 223. 
719  el-Kehf 18/56. 



182 
 

resulleri ancak insanlara müjde ve uyarıda bulunmalarını gerektirecek vahiylerle 

göndeririz’ demektir. Resuller, insanlara iyiliği emretmek kötülükten sakındırmak için 

gönderilmiştir. Peygamberlerin emirlerine tâbi olanlar ve yasakladıklarından 

vazgeçenler için müjde vardır. Yasakladıkları yapanlar için ise uyarı vardır.720  

Yaradan ile yaratılanlar arasındaki aracılık vazifesi ifa eden peygamberlerin, 

tebliğ faaliyetlerini her halükârda yerine getirmeleri gerekir. Mâtürîdî’ye göre 

peygamberlerin takiye yapması, Allah’tan aldıkları mesajları insanlara ulaştırmaktan 

ve gerekli hâllerde insanlarla mücadele etmekten sakınmaları caiz değildir. Zira Yüce 

Allah; “Öyleyse artık inkârcılara boyun eğme, bu Kur’an’la onlara karşı bütün 

gücünle mücadeleni sürdür.”721 buyurmuştur.722 

Mâtürîdî “Ey Resul! Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan 

O’nun elçiliğini yapmamış olursun.”723 âyetini yorumlarken, peygamberlerin temel 

niteliklerinden biri olan tebliğ görevinin hiçbir şekilde terk edilemeyeceğini ve 

ertelenemeyeceğini söylemektedir. Ona göre Allah Teâlâ, Hz. Peygamber’in 

öldürülme endişesi, sevgi ve dostluğa ulaşma arzusu ve yalan söylemekle itham 

edilerek rencide olmaktan korksa bile kendisine indirdiklerini insanlara tebliğ etmesini 

emretmiştir. Yani hiçbir şey, Allah’ın sana indirdiklerini tebliğ etmekten alıkoymasın 

demektir.724 Peygamberler nübüvveti tebliğ etmeyi terk etmekte Allah’tan korkarlar; 

Allah’tan başka kimseden korkmazlar. Yani tebliğ sebebiyle başlarına gelen 

eziyetlerden ve musibetlerden 725 hatta canlarının tehlikeye girmesinden bile 

çekinmezler.726 

Mâtürîdî aynı âyette yer alan “Eğer bunu yapmazsan O’nun elçiliğini 

yapmamış olursun” ifadelerini değerlendirirken, tebliğ vazifesinin ölüm korkusu 

yüzünden bile olsa terk edilmeyeceğini ifade etmekte ve bu durumun Allah Teâlâ 

tarafından mazur görülemeyeceğini belirtmektedir. Ona göre ölüm korkusu ile tebliğin 

terk edilmesi, can korkusu sebebiyle kalbi imanla dolu olduğu hâlde küfre zorlanan ve 

küfrü kabul ettiğini söyleyen kimselerin durumu ile aynı değildir. Yüce Allah bu âyet 

ile peygamberine, can korkusu taşısa bile ilahi mesajın tebliğini terk etmesini mubah 

görmemiştir. Zira tebliğ etmek kalp ile değil dil ile ilgili bir iştir ve tebliğin dilden 

başka bir yolu yoktur. Bundan dolayı ölüm korkusu olsa dahi tebliğin terki caiz 

görülmemiştir.727 

                                                           
 

720  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/103. 
721  el-Furkân 25/52. 
722  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/298; 11/334, 16/47. 
723  el-Mâide 5/67. 
724  Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/280-281. 
725  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/400. 
726  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/274. 
727  Mâtürîdî, Te’vilât,14/281-282. 



183 
 

Tebliğ vazifesini peygamberlerin asıl görevleri arasında sayan Mâtürîdî’ye 

göre bu vazife ifa edilirken dikkat edilmesi gereken birtakım hususlar vardır. Bu 

hususları Allah belirlemiştir.728  “Kullarıma söyle, (inanmayanlara karşı) sözün en 

güzelini söylesinler.”729 âyetinde yer alan “en güzel olan” ifadesi ile kastedilenlerden 

biri de ona göre “davet”tir. Yüce Allah Hz. Peygamber’e, Rabbinin yoluna hikmetle 

ve güzel öğütlerle insanları çağırmasını emretmiştir. Yine ona göre Allah Teâlâ 

“davet” (دعوَة) kelimesini gizleyerek şöyle buyuruyor: ‘Onları en güzel davet şekliyle 

davet et.’ “el-Hasenetü” (الحسنة) kelimesini gizleyerek de (izmâr) yapılması da caizdir. 

Yani ‘Onlara söyle, en güzel olan kelimelerle (الحسنة) konuşsunlar.’ demektir. Yahut 

sözler anlamındaki “akvâl” (الاقوال) kelimesini gizlemek suretiyle sanki şöyle 

buyurmuştur: ‘Onlara sözlerin en güzeli olan sözler söylesinler.’730 

Onun bu ifadeleri, tebliğ görevini ifa eden peygamberler için onun dil ve üslûbu 

önemli bir ilke olarak değerlendirdiğini göstermektedir. Nitekim o, “dilin sadece 

hayırda ve hikmette, en güzel ve en doğru şekilde kullanılması gerekir”731 diyerek 

âyetin yorumunu tamamlamaktadır. Peygamberlerin tebliği vazifesi kapsamında 

dikkat etmeleri gereken hususlara devam eden Mâtürîdî şunları söyler: “Nebî ve 

resullerin adetlerinden biri de sözde mektuplarda veciz (az ve öz) söyleyip yazmaları, 

lüzumsuz lakırdılarla meşgul olmamaları, lafı uzatmamalarıdır.”732  

Mâtürîdî’ye göre tebliğ vazifesi ile mükellef olan peygamberler, tebliğ ettikten 

sonra sorumlulukları yoktur. “Sen onlardan sorumlu değilsin!” 733  âyetinden 

anlaşılması gereken, peygamberlerin görevi, sadece gönderildiği ve emrolunduğu şeyi 

insanlara tebliğ etmekten ibarettir.734 Daha net bir ifadeyle ona göre tebliğ faaliyeti salt 

bir duyurudan ibarettir. Hidayete eriştirmek Yaradan’ın uhdesindedir. “Sen sağıra 

duyurmak veya köre yahut apaçık sapkınlık içinde bulunan kimseye yol göstermek mi 

istiyorsun?”735 âyetiyle Yüce Allah’ın fiziken duyurmayı kastetmediği açıktır. Aksine 

Allah Teâlâ, burada hidâyetin yalnızca kendi gücü dahilinde olduğunu kastetmiştir. 

Allah Teâlâ, Resulullah’ın bundan aciz olduğunu söylemekle736 tebliğin sınırları da 

belirlenmiş olmaktadır. 

Peygamberlerin de hesaba çekileceğini söyleyen Mâtürîdî’ye göre onların ilk 

hesap verecekleri hususta tebliğ vazifesidir. “Elbette kendilerine peygamber 

gönderilen kimseleri de gönderilen peygamberleri de mutlaka sorguya çekeceğiz!”737 

                                                           
 

728  “Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle çağır.” (en-Nahl 16/125.) 
729  el-İsrâ 17/53. 
730  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/328. 
731  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/329. 
732  Mâtürîdî, Te’vilât,10/442. 
733  ez-Zümer 39/41. Benzer âyet için bk. eş-Şûrâ 42/48; en-Nûr 24/54; el-En’âm 6/52; el-İsrâ 17/54. 
734  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/363-364. 
735  ez-Zuhruf 43/40. 
736  Mâtürîdî, Te’vilât, 13/269-270. 
737  el-A’raf 7/6. 



184 
 

âyeti buna işaret etmektedir. Ancak peygamberlere sorulması şahitlik anlamındadır. 

Nitekim Allah “Siz insanlara şahit olasınız diye”738 buyurmaktadır.739 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin kendi kavimlerinin kullandığı dili kullanması 

tebliğin amacına ulaşmasına katkı sağlar. Nitekim “İstisnasız her peygamberi kendi 

kavminin diliyle gönderdik ki onlara açık açık anlatsın.”740 buyrulur. Peygamberler 

aynı dili konuştukları kavimlerine elçi olarak gönderildiğinde halk tarafından daha 

kolay benimsenir.741 

Sâbûnî peygamberlerin tebliğ sıfatına sahip oldukları konusunda Mâtürîdî ile 

benzer kanaatlere sahiptir. Ona göre peygamberler Allah’ın, kendisiyle kulları 

arasındaki elçileri ve vahyinin tebliğcileridir. Bu sebeple onlara iman farz olmuştur. 

Onlara bağlanmak kurtuluş vesilesi sayılmış ve hâllerini tam ve doğru olarak bilmek 

ehl-i iman için bilgilerin en ehemmiyetlisi kabul edilmiştir. 742  Yine ona göre 

peygamberler, ümmetlerine bilhassa aklî deliller ileriye sürerek tebliğde bulunmuşlar 

ve onlarla mücadele etmişlerdir.743 

Abese sûresinde geçen “Onun arınmamasından sen sorumlu tutulmayacaksın 

ki!”744 âyetini değerlendiren Sâbûnî, peygamberimizin tebliğ vazifesinin -bazılarının 

iddia ettiğinin aksine- devam ettiğini ifade etmektedir. Burada iman etmeyenler 

yüzünden üzülen Hz. Peygambere teselli vardır. Aynı zamanda tıpkı Mâtürîdî gibi 

tebliğ faaliyetinin salt bir duyurudan ibaret olduğunu ima etmektedir.745 

Mâtürîdî insanları ahirette karşılaşmaları muhtemel elemlerle sakındırma ve 

haz verenlerle müjdelemeyi peygamberlerin ortak görevleri arasında sayarak tebliğ 

sıfatını kabul etmekte ve peygamberlerin ilk hesap verecekleri konunun tebliğ 

olduğunu belirtir. Naklî delil olarak Kehf sûresi 56 ve Mâide sûresi 67. âyetleri 

görmektedir. Ona göre peygamberlerin takiye yapması, Allah’tan aldıkları mesajları 

insanlara ulaştırmaktan, yeri geldiğinde insanlarla mücadele etmekten sakınmaları ve 

ölüm korkusu yaşasalar dahi tebliğden vazgeçmeleri caiz değildir. Ona göre 

peygamberlerin dil ve üslupları tebliğde önemlidir. Tebliğ salt bir duyurudan ibaret 

olup hidâyetin kaynağı Allah’tır. Sâbûnî tebliğe ilişkin Mâtürîdî kadar detaylı 

açıklamalara yer vermez. Peygamberlerin tebliğ sıfatına sahip oldukları konusunda 

Mâtürîdî ile benzer kanaatlere sahiptir. Ona göre peygamberler Allah’ın, kendisiyle 

kulları arasındaki elçileri ve vahyinin tebliğcileridir. Mâtürîdî gibi tebliğ faaliyetinin 

salt bir duyurudan ibaret olduğunu kabul etmektedir.   

                                                           
 

738  el-Bakara 2/143. 
739  Mâtürîdî, Te’vilât, 5/315. 
740  İbrâhîm 14/4. 
741  Mâtürîdî, Te’vilât, 7/487. 
742  Sâbûnî, el-Münteḳā, 21. 
743  Sâbûnî, el-Bidâye, 176. 
744  Abese 80/7. 
745  Sâbûnî, el-Münteḳā, 233.  



185 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN PEYGAMBERLİKLE 

İLGİLİ KELÂMİ TARTIŞMALARA 

YAKLAŞIMLARI 

 

Peygamberlik kurumu ile peygamberlere yönelik itirazlar ve karşı çıkmalar 

geçmişten günümüze kadar az veya çok hep olmuştur. Bu bölümde peygamberlik 

inancı etrafında gelişen tartışmalara Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin eserlerinde yer verdiği 

konular bağlamında değinilecektir. Peygamberlerin sayısı, insanlar arasından 

seçilmesi, peygamberler arasında üstünlük tartışmaları, peygamberliğin sona ermesi, 

peygamberlerin gaybı bilip bilmediği, kadınlardan peygamber seçilip seçilmediği, 

melekler ve cinlerden peygamber gelip gelmediği ve peygamberlerin günah işleyip 

işlemediği gibi tartışmalar bu başlık altında ele alınacaktır. Ayrıca peygamberlerin 

şehirli olması meselesine Mâtürîdî’nin eserlerinde değindiği bir konu olması itibarıyla 

yer verilecektir. Söz konusu tartışmalar Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin görüşleri 

muvacehesinde mukayeseli olarak ele alınacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 



186 
 

1. PEYGAMBERLERİN SAYISI 

Kelâmî ekollere göre ilk peygamber Hz. Âdem; 1  son peygamber ise Hz. 

Muhammed’dir. 2  Bu ikisi arasında peygamberler gelip geçmiştir. Hz. Âdem’le 

başlayıp Hz. Muhammed’le son bulan peygamberlerin sayısı hakkında farklı görüşler 

vardır. 3  Kur’an-ı Kerim’de adı geçen kişilerden yirmi beşinin nebî/resul olduğu 

hususunda ittifak vardır. Bunlar; Hz. Âdem, Hz. İdris, Hz. Nûh, Hz. Hud, Hz. Salih, 

Hz. İbrâhîm, Hz. Lût, Hz. İsmail, Hz. İshak, Hz. Yakub, Hz. Yûsuf, Hz. Eyyûb, Hz. 

Şuayb, Hz. Musa, Hz. Hârûn, Hz. Dâvûd, Hz. Süleyman, Hz. İlyas, Hz. El-Yesa’, Hz. 

Zülkifl, Hz. Yûnus, Hz. Zekeriyya, Hz. Yahya, Hz. İsa ve Hz. Muhammed’dir. Ayrıca 

Hz. Üzeyir, Hz. Lokman ve Hz. Zülkarneyn’in isimleri geçer. Ancak peygamber mi 

yoksa velî mi oldukları hususunda ortak bir kanaat söz konusu değildir.4 Bu üç kişinin 

peygamberliği hakkında Sâbûnî görüş belirtmezken Mâtürîdî, Hz. Üzeyir’in velî 

olduğunu ifade etmektedir. Hz. Lokman ve Hz. Zülkarneyn’in peygamber 

olmadıklarını belirtmektedir.5 Dolayısıyla onların hikmet sahibi velî kullar oldukları 

söylememiz mümkündür. 

Hz. Peygamber’e atfedilen bazı rivayetlerde, onun “Nebîlerin sayısı yüz yirmi 

dört bin, resullerin sayısı yüz on beştir.”6 dediği aktarılır. İbn Atıyye (öl. 541/1147) 

peygamberlerin sayısı ile ilgili rivâyetin sahih olmadığı kanaatindedir.7 İbn Hacer (öl. 

852/1449) bu hadisin merfu olduğunu belirtmektedir.8 Kastallânî (öl. 923/1517) söz 

konusu hadisin İbn Hibbân (öl. 354/965) tarafından sahih olarak değerlendirildiğini 

belirtmektedir.9  

                                                           
 

1   Âdem” ismi Kur’an-ı Kerim’de yirmi beş ayette geçmektedir. Hz. Âdem’in ilahi hitaba muhatap 

olduğunu gösteren ayetler için bk. el-Bakara 2/33, 35, 37; Âl-i İmrân 3/33, 59; el-A’raf 7/ 11, 19, 

26-27, 31, 35, 172; el-Hicr 15/26-31; el-İsrâ 17/61, 70; Tâhâ 20/ 115-117, 120-121 61, 70. Pezdevî, 

Ehl-i kıblenin Hz. Âdem’in peygamberliği konusunda ittifak halinde olduğunu ifade etmektedir. bk. 

Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 145. 
2   Ebû Tâlib el-Mekkî, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye (Beyrut: 2008), 1/467; Abdukâhir el-Cürcânî, 

Dercü’d-Dürer fi Tefsiri’l-Kur’âni’l-Azim thk. Talat Salah el-Ferhan- Muhammed Edib Şekûr 

(Ammân: Darü’l-Fikir, 2009), 1/253; Ömer Nesefî, İslam İnancının Temelleri Akaid haz. M. Seyyid 

Ahsen (İstanbul: Bayrak Yayınları, 1995), 117; Sâbûnî, el-Münteḳā, 33; Seffârînî, Levâimu’l-

envâru’l-behiyye, 2/263. 
3    Bilgiz, “Kur’an’da Nübüvvet Peygamberlik”, 46. 
4    en-Nisâ 4/164; el-En’âm 6/83-87,89; el-Enbiyâ 21/48-91; el-Mü’min 40/78. 
5    Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/50, 148, 354, 367, 368, 9/132, 11/264. 
6   Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/266; Ebü’l-Muzaffer Sem’ani, Tefsîrü’l-Ḳurʾân thk. Mustafa 

Abdulkadir Ata (Riyad: Daru’l-vatan, 1997), 1/503; Kâdî Iyâz, eş-Şifa bi tarif-i hukuku’l-Mustafa 

1/758; Bedreddin Aynî, Umdetü’l-ḳārî fî şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (Beyrut: Dâru ihyau’t-turasi’l-arab, 

2010), 15/204. 
7  İbn Atıyye el-Endelüsi, el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz thk. Abdusselam Abduşşafi 

Muhammed (Beyrut: Daru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2000), 2/137. 
8    İbn Hacer el-Askalânî, Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (Beyrut: Dâru’l-marife, 1959), 6/361. 
9   Ahmed b. Muhammed el-Kastallânî, el-Mevâhibü’l-Ledünniyye (Kahire: el-Mektebetü’t-tevfîkiyye, 

2010), 2/517. 



187 
 

  

Tablo 1. Peygamberlerin Sayısına Dair Atıf Yapılan Âyetler  

Sûre Adı Sûre No/Âyet No Mâtürîdî Sabûnî 

“Biz hiçbir toplumu, kendilerine 

gönderilmiş belli bir kitap olmadan 

helâk etmedik.” (el-Hicr 15/4) 

Atıf yapar. Atıf yapar. 

“Her ümmetin bir peygamberi 

olmuştur. Onların peygamberi geldiği 

(tebliğini yaptığı) zaman, aralarında 

adaletle hükmedilir ve onlara asla 

zulmedilmez.” (Yûnus 10/47) 

Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

“Onun ardından da birçok peygamberi 

kendi topluluklarına gönderdik; onlara 

açık mucizeler getirdiler.” (Yûnus 

10/74) 

Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

“Hiçbir ümmet yoktur ki içlerinden bir 

uyarıcı gelip geçmemiş olsun.” (Fâtır 

35/24) 

 

Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

“Merkezinde halka âyetlerimizi okuyan 

bir peygamber göndermedikçe rabbin 

memleketleri helâk etmez. Biz, ülkeleri 

ancak halkı zulümde ısrar edince helâk 

ederiz.” (el-Kasas 28/59)  

Atıf yapar. Atıf yapmaz. 

“Daha önce kıssalarını sana 

anlattığımız peygamberler gönderdik. 

Anlatmadığımız (nice) peygamberler 

de gönderdik.” ((en-Nisâ 4/164) 

Atıf yapar. Atıf yapar. 

Bazı rivayetlerde yüz yirmi dört bin peygamberin, üç yüz on üçünün resul 

olduğu ifadeleri de yer alır.10 Bazı rivayetlerde ise peygamberlerin sayısının iki yüz 

yirmi dört bin olduğu aktarılır.11 Mâtürîdî ve Sâbûnî konuya rivayet açısından değil 

ilkesel olarak yaklaşmışlardır. Onlara göre eğer belli bir sayı belirtilirse bu durumda 

riskli bir durum ortaya çıkar. Gerçekte belirtilen sayıdan daha fazla veya daha az 

peygamber olabilir. Ayrıca bu rivâyetin Hz. Peygamber’e aidiyeti kesinleşse bile bu 

durumda da verilen sayının kesretten kinaye olup olmadığı ayrı bir tartışma konusu 

olacaktır. Dolayısıyla peygamberlere imanın bir gereği olarak tüm peygamberlere sayı 

                                                           
 

10   Cürcânî, Dercü’d-dürer, 1/253; Seffârînî, Levâimu’l-envâru’l-behiyye, 2/264. 
11   Nûreddin Halebî, es-Sîretü’l-Ḥalebiyye (İnsânü’l-ʿuyûn fî sîreti’l-emîni’l-meʾmûn) (Beyrut: Dâru’l-

kütübü’l-ilmiyye, 2006), 3-391. 



188 
 

belirtmeksizin inandım demek daha doğrudur. 12  Öte yandan “Peygamberlerin bir 

kısmını bundan önce sana haber verdik, bir kısmını ise haber vermedik.” 13 âyeti ile 

yüz yirmi dört bin rakamının telaffuz edilmesi çelişki arz etmektedir.  

Tablo 2. Peygamberlerin Sayısına Dair Atıf Yapılan Rivayetler 

Rivayet Mâtürîdî Sâbûnî 

“Nebîlerin sayısı yüz yirmi dört bin, 

resullerin sayısı yüz on beştir.” 

Atıf yapar ancak 

benimsemez. 

Atıf yapmaz. 

Kur’an’da adı geçen peygamberlerin yanında kendisinden bahsedilmeyen 

peygamberler de vardır.14 Mâtürîdî’ye göre bütün peygamberleri tanımak ve ismen 

bilmek imanın gereği olsaydı Allah, Kur’an’da hepsini bize tanıtırdı. Bizden istenen, 

onları tasdik edip hepsine birden iman etmektir. Bu durumda onların isimlerini 

bilmeyen ama hepsine birden iman eden kimse mümin sayılır, aksi düşünülemez.15 

Aralarında ayırım yapmaksızın bütün peygamberlere iman etmek gerektiğini 

ifade eden Mâtürîdî, peygamberlerin sayısı noktasında bir tartışmaya girmez. Ona göre 

biz peygamberlerin kendilerini ve isimlerini tanımakla değil yalnızca onların Allah’tan 

getirdikleri haberleri bilmek ve iman etmekle mükellefiz. Aynı şekilde Cenâb-ı 

Hak’tan gelen vahiylerin her birine bütün ayrıntıları ile bilmekle de yükümlü değiliz. 

Diğer peygamberlerin tamamını veya onlardan herhangi birini inkâr etmeden 

peygamberlerin hepsine iman etmek gerekir.16 

Kur’an’da her ümmete bir peygamber gönderildiği ve aralarında adaletle 

hükmedildiği belirtilmektedir. 17  Mâtürîdî’ye göre söz konusu âyet, Hz. 

Muhammed’den önce geçen bütün kavimlere peygamber gönderildiğini açık olarak 

ifade etmektedir. “Aralarında adaletle hükmedilir” ifadesi ise peygamberlere 

inananların kurtulacağını, inanmayanların ise bunun karşılığını görecekleri anlamına 

gelmektedir. 18  Aynı şekilde “Onun ardından da birçok peygamberi kendi 

topluluklarına gönderdik; onlara açık mucizeler getirdiler.”19 âyeti de her topluluğa 

bir peygamber gönderildiğini ispat etmektedir. Onlara açık mucizeler getirmeleri ise 

                                                           
 

12   Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/192, 5/419; Sâbûnî, el-Münteḳā, 28. Benzer bir görüş için bk. Ebü’l-Kāsım 

Tâcülkurrâ Kirmânî, Ġarâʾibü’t-tefsîr ve ʿacâʾibü’t-teʾvîl (Beyrut: Müessesetü ulumi’l-Kur’an, 

2010), 2/1034. 
13   en-Nisâ 4/164. 
14  “Daha önce kıssalarını sana anlattığımız peygamberler gönderdik. Anlatmadığımız (nice) 

peygamberler de gönderdik. Allah Musa ile de doğrudan konuştu.” en-Nisâ 3/164; “And olsun, 

senden önce de peygamberler gönderdik. Onlardan sana kıssalarını anlattığımız kimseler de var, 

durumlarını sana bildirmediğimiz kimseler de var…” el-Mü’min 40/78. 
15   Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/192, 5/419. 
16   Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/100. 
17  “Her ümmetin bir peygamberi olmuştur. Onların peygamberi geldiği (tebliğini yaptığı) zaman, 

aralarında adaletle hükmedilir ve onlara asla zulmedilmez.” Yûnus 10/47. 
18   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/77. 
19   Yûnus 10/74. 



189 
 

muhtemelen peygamberlerin dile getirdikleri risâlet ve nübüvvet davasına dair deliller 

ve kanıtlar anlamına gelebilir.20 

Mâtürîdî’nin her kavme peygamber gönderildiğini ispat için delil saydığı başka 

âyetler de vardır. Ona göre; “Biz hiçbir toplumu, kendilerine gönderilmiş belli bir kitap 

olmadan helâk etmedik.” 21  âyeti, “Merkezinde halka âyetlerimizi okuyan bir 

peygamberi göndermedikçe Rabbin memleketleri helâk etmez. Biz, ülkeleri ancak halkı 

zulümde ısrar edince helâk ederiz.” 22  âyeti ile birlikte değerlendirilmelidir. Bu 

durumda, kitabı insanlara okuyan elçilerin tüm kavimlere gönderildiği sonucu çıkar.23 

Sonuç olarak ona göre hangi grup, renk ve ırktan olursa olsun Allah her ümmete 

mutlaka bir uyarıcı göndermiştir. Onlar da insanlara Allah emirler vermiş, yasaklar 

koymuş veya mübah kılmıştır.24 

Peygamberlerin sayısı konusunda Sâbûnî, sınırların Mâtürîdî tarafından 

çizildiği kanaatindedir. Ona göre bu hususta Mâtürîdî’nin şu sözleri meseleye dair 

ilkeyi ortaya koymaktadır: “Peygamberlerin sayısını bilmeye ihtiyacımız yoktur. Biz 

ilk peygamberin Hz. Âdem son peygamberin Hz. Muhammed olduğuna iman ederiz. 

Onların arasında nebîler ve resuller gelmiştir.”25  

Peygamberlerin sayısı üzerinden yürütülen tartışma, Sâbûnî’ye göre sağlıklı bir 

tartışma değildir. Zira peygamberlerin sayısı Kur’an’da net olarak ifade edilmemiş 

aksine bir kısım peygamberlerin bir kısmına Kur’an’da yer verilmediği açıkça ifade 

edilmiştir. 26  Ona göre Allah kullarına lütfunun bir tezahürü olarak insanlardan 

peygamberler seçmiştir. İlk insan ve ilk peygamber ise Hz. Âdem’dir. 27  Ancak 

peygamberlerin sayısı ile ilgili kesin bir rakam söylemek mümkün değildir. Zira 

konuyla ilgili gelen rivayetler ahad haberdir. Ahad haber ise kesin bilgi oluşturmadığı 

gibi inanç noktasında da bağlayıcı değildir. Dolayısıyla peygamberlerin sayısının 

nakledilen haberlerde bildirilen sayılarla sınırlandırmak doğru değildir. Çünkü daha az 

ya da daha fazla olması mümkün iken belli bir sayı ile sınırlandırmak beraberinde 

birtakım problemleri getirir. Eğer peygamberler belirtilen sayıdan daha fazla ise 

bazılarını nübüvvet sayısından çıkarmış oluruz. Ya da daha az ise nebî olmayan 

bazılarını nübüvvete dâhil etmiş oluruz. Bunların hiçbiri caiz değildir. Ona göre bu 

hususta en doğru olan, peygamberleri toplu olarak ikrar etmek ve onların sayısının 

bilinmesini Allah’a havale etmektir. Müslümanların bu hususta tutumu şu olmalıdır: 

                                                           
 

20   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/105. 
21   el-Hicr 15/4. 
22   el-Kasas 28/59. Benzer bir âyet için bk. Fâtır 35/24. 
23   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/16, 11/75. 
24   Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/43. 
25   Sâbûnî, el-Münteḳā, 28. 
26  “Daha önce kıssalarını sana anlattığımız peygamberler gönderdik. Anlatmadığımız (nice) 

peygamberler de gönderdik.” (en-Nisâ 4/164). 
27   Sâbûnî, el-Münteḳā, 28, 33. 



190 
 

“Bütün nebî ve resullere iman ederiz. Peygamberlerin ilki Hz. Âdem, sonuncusu Hz. 

Muhammed’dir.”28  

Sâbûnî’nin bu husustaki kanaatini daha açık ifade etmek gerekirse, onun temel 

referansı Kur’an’da adı geçen peygamberleri kabul etmek, ahad haberlerde geçen 

peygamberlerle ilgili rivayetleri ise bağlayıcı olmaması itibarıyla delil saymamaktır. 

Ona göre Kur’an’ın risâlet ve nübüvvetini söylediği herkesin nebî ve resul olduğuna 

inanılır. Kur’an’da hakkında bilgi verilmeyen fakat kıssalarda ve tarihte geçen 

kimseler hakkında ise ne olumlu ne de olumsuz bir hüküm vermeden susmak gerekir.29 

Örnek vermek gerekirse Hz. Meryem peygamber değildir.30 Ancak onun Hz. Mûsâ ile 

yol arkadaşının kıssasında geçen “Derken kullarımızdan bir kul buldular…”31 âyetinde 

geçen ‘Abd’ için, nebidir demektedir. Buna delil olarak ise kesin olarak “Benimle 

birlikte gelirsen sabredemezsin.”32 demesini delil getirmektedir. Fakat ona Hızır ya da 

Yûşâ demek yerine Abd demenin doğru olacağını ifade etmektedir.33 

Tablo 3. Peygamberlerin Sayısına Dair Atıf Yapılan Aklî Temellendirme 

Mâtürîdî  Bütün peygamberleri tanımak ve ismen bilmek imanın gereği olsaydı Allah 

Kur’an’da hepsini bize tanıtırdı. 

 Peygamberlerin kendilerini ve isimlerini tanımakla değil yalnızca onların 

Allah’tan getirdikleri haberleri bilmek ve iman etmekle mükellefiz. 

Sâbûnî  Peygamberlerin sayısının nakledilen haberlerde bildirilen sayılarla 

sınırlandırmak doğru değildir. Çünkü daha az ya da daha fazla olması 

mümkün iken belli bir sayı ile sınırlandırmak beraberinde birtakım 

problemleri getirir. Eğer peygamberler belirtilen sayıdan daha fazla ise 

bazılarının nebî olmasının bu sınırdan çıkarmış oluruz. Ya da daha az ise 

nebî olmayan bazılarını nübüvvete dâhil etmiş oluruz 

 

Peygamberlerin sayısını herhangi bir rakam ile sınırlandırmak Sâbûnî’ye göre 

peygamberlerin sayısını arttırma ya da eksiltme olabilir. Bu durumda bazı nebîlerin 

nübüvveti inkâr edilmiş olur veya nebî olmayan kimselerin nebî sayılması sonucunu 

doğurabilir. Dolayısıyla peygamberlerin sayısı meselesinde Mâtürîdî’nin 

‘korunma/kaçınma’ öngören yaklaşımını benimsemek en doğru olanıdır. Nitekim 

insanlar Hz. İbrâhîm’in kimi kurban ettiği hususunda (Hz. İsmâil mi Hz. İshak mı) 

ihtilaf etmişlerdir.34  

                                                           
 

28   Sâbûnî, el-Kifâye, 190. 
29   Sâbûnî, el-Kifâye, 189. 
30   Sâbûnî, el-Münteḳā, 182. 
31   el-Kehf 18/65. 
32   el-Kehf 18/67. 
33   Sâbûnî, el-Münteḳā,128. 
34   Sâbûnî, el-Münteḳā, 28. 



191 
 

Görüldüğü üzere Sâbûnî, peygamberlerin sayısı meselesinde mezhep 

imamımız dediği Mâtürîdî’nin görüşlerine sıkı sıkıya bağlıdır. Düşüncelerini ortaya 

koyarken tek referans kaynağı yine Mâtürîdî’dir. Bu durum onun Mâtürîdî kelâm 

anlayışına sâdık bir mütekkellim olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Ancak 

onun Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin de peygamber olabileceği şeklindeki kanaati son 

derece manidardır. O, “Hz. Yâkup un diğer çocukları da nebî olduğunu söyleyenler 

vardır” demekte ve onların nebiliğini kabule açık kapı bırakmaktadır.35 Hz. Yûsuf’un 

kardeşlerinin “Bu hırsızlık yapmışsa kardeşi de daha önce hırsızlık yapmıştı.” 36 

demelerini (bu açıkça bir iftiradır) tevil eden Sâbûnî, aynı iddiasını bu kez Mâtürîdî’ye 

dayandırarak tekrar eder. Sâbûnî, Mâtürîdî’nin “Bu sözü açıklamaya yorumlamaya 

gerek yoktur. Çünkü o zaman peygamber değillerdi” dediğini ifade etmektedir. 37 

Araştırmamızda Mâtürîdî’nin böyle bir iddiasını göremedik. Ancak benzer ifadelere 

çeşitli kelâmî eserlerde rastlamak mümkündür. Bakara sûresi 136. âyette geçen 

“ والأسباطّوَيَعْقوُبّوَإسِْحَاق ” cümlesinde yer alan والأسباط kelimesi ile kastedilen Sâbûnî 

sonrası müelliflerden Ebü’l Hasan Ali b. Ahmed es-Sebtî’ye (öl. 614/1217) göre “Hz. 

Yûsuf’un kardeşleri ve kabilesinden biri olabilir.”38 Zira Sâbûnî’nin elindeki Mâtürîdî 

kaynaklarının neler olduğunu bilmediğimiz gibi Mâtürîdî’nin günümüze ulaşmayan 

eserleri olduğu da dikkate alındığında, söz konusu iddianın teyide muhtaç bir konu 

olduğunu belirtmek durumundayız. 

Tablo 4. Peygamberlerin Sayısına Dair Atıf Yapılan Kişi ve Gruplar 

Kişi ve Gruplar Mâtürîdî Sâbûnî 

Selef-i salihin âlimleri Atıf Yapar. Atıf Yapar. 

Ebû Hanîfe Atıf Yapar. Atıf Yapar. 

Sonuç olarak peygamberlerin sayısı konusunda Mâtürîdî ve Sâbûnî tartışma 

yapmayı yersiz görür ve hepsine birden iman etmenin yeterli olacağı kanaatindedir. 

Peygamberlerin sayısı ile ilgili gelen rivayet ahad haber olduğu için her iki mütekellim 

için de kesin bilgi oluşturmadığı gibi sayı vererek sınırlandırmak, peygamberlerin 

sayısını azaltmak ya da fazlalaştırmak anlamına geleceği için doğru değildir. 

Aralarındaki farklılık ise Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin nebîlikleri meselesidir. Sâbûnî 

onların nebîliğini Mâtürîdî’ye nispet ederek dillendirse de Mâtürîdî’nin elimizdeki 

eserlerinde bunu teyit edecek bir bilgi bulunmamaktadır. 

 

 

                                                           
 

35   Sâbûnî, el-Münteḳā, 64; a.mlf., el-Bidâye, 96-97. 
36   Yûsuf 12/77. 
37   Sâbûnî, el-Münteḳā, 78. 
38   Ebu’l Hasan Ali b. Ahmed es-Sebtî, Tenzihu’l-el-Enbiyâ (Lübnan: Daru’l-fikri’l-muasır, 1990), 141. 



192 
 

Tablo 5. Kur’an’da adı geçen kişilerin peygamber kabul edilme durumları 

İsmi geçen kişi Peygamber Nitelendirmesi 

Mâtürîdî Sâbûnî 

Hz. Âdem İlk peygamberdir. İlk peygamberdir. 

Hz. İdris Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Nûh Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Hud Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Salih Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. İbrâhîm Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Lût Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. İsmail Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. İshak Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Yakub Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Yûsuf Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Eyyub Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Şuayb Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Musa Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Hârûn Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Dâvûd Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Süleyman Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. İlyas Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. El-Yesa’ Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Zülkifl Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Yunus Peygamberdir. Peygamberdir. 



193 
 

Hz. Zekeriyya Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Yahya Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. İsa Peygamberdir. Peygamberdir. 

Hz. Muhammed Son peygamberdir. Son peygamberdir. 

Hz. Üzeyir Velîdir.  

Görüş belirtmek doğru olmaz; 

susmak gerekir. 

 

Hz. Lokman Peygamber değildir. 

Hz. Zülkarneyn Peygamber değil, 

hükümdardır. 

Hz. Meryem Peygamber değildir. Peygamber değildir. 

Hz. Yûsuf’un 

kardeşleri 

Görüş belirtmez. Peygamberdir. 

Hz. Musa’nın Yol 

Arkadaşı 

Görüş belirtmez, “abd” demek 

yeterlidir. 

Nebidir. “Abd” demek daha 

isabetlidir. 

 

  



194 
 

  



195 
 

2. PEYGAMBERLİĞİN VEHBÎLİĞİ 

Nübüvvet inancı etrafında tartışılan konulardan birisi de peygamberliğin vehbî 

mi yoksa kesbî mi olduğu konusudur. Peygamberlik Kur’an-ı Kerim’de ifade edildiği 

üzere vehbîdir. Yani insanın çalışarak elde edebileceği bir makam veya yaptığı hayırlı 

bir amele karşılık olarak verilen bir mükâfat değildir. Allah’ın kulları arasından 

kendisinin seçtiği kimselere verilen şerefli bir vazifedir.39 Dolayısıyla nübüvvet vehbî 

bir görevdir. İnsanlar yeryüzünün en fazla sorumluluk isteyen işi olan peygamberlik 

vazifesi için Allah tarafında seçilip görevlendirilir.40 

Peygamberliğin vehbî mi yoksa kesbî mi olduğu tartışmasında Mâtürîdî’nin 

kanaati oldukça net ve açıktır. Ona göre peygamberlik, çalışmanın, emeğin veya 

gayretin sonucu değil; Allah’ın seçmesi ile gerçekleşir.41 Dolayısıyla bazı insanlar, 

yeryüzünün en fazla sorumluluk isteyen işi olan peygamberlik vazifesi için Allah 

tarafında seçilip görevlendirilmiştir.42 

“Gerçek şu ki, biz dilersek sana vahyettiğimizi ortadan kaldırırız.”43 âyeti ona 

göre peygamberliğin ve vahyi ibkâ etmenin, Allah’ın kullarına bir lütfu olduğunu 

bilmelerini hatırlatmadır. Yani peygamberlere vahiy gönderilmesi ve insanlar için elçi 

olarak belirlenmesi bir gayretin, çabanın veya hak etmenin sonucu değil bir lütuftur.44 

Peygamberlik şayet salih amellerin veya iyiliklerin bir karşılığı olsaydı 

peygamberlerin bunu hak etmeleri için ömürlerinin bir kısmını tamamladıktan sonra 

bu göreve müstahak olmaları gerekirdi. Bu hususa dikkat çeken Mâtürîdî şöyle 

demektedir: “Şayet nübüvvet yapılan iyi ameller sonucu hak edilen bir görev olsaydı 

çocukluk döneminde Hz. Yahya’ya peygamberlik verilmemesi gerekirdi. Oysa ona 

daha çocukken hikmetin verildiği belirtilmektedir ki45 bu durum peygamberliğin vehbî 

olmasının bir tezahürüdür.46 

Mâtürîdî’ye göre Allah’ın “el-ekram” (الاكرم) olması47 peygamberliğin vehbî 

olduğunu kesin olarak ispatlar. Allah “Oku! Senin Rabbin en cömert olandır.” buyurarak 

Hz. Muhammed’i risâlet ve nübüvvet için seçmesinin, ona Kur’an’ı öğretmesinin 

tamamen bir lütfu ve ihsanı olduğunu, kendisinin bunu hak etmesinden ötürü 

                                                           
 

39   el-Bakara 2/90; İbrâhîm 14/11.  
40   Âl-i İmrân 3/33; el-En-âm 6/124. 
41   Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/239-241. 
42   Mâtürîdî, Te’vîlât, 9//200, 534. 
43   el-İsrâ 17/87. 
44   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/390. 
45   Meryem 16/12. 
46   Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/166. 
47  “Oku! Senin Rabbin en cömert olandır. O, kalemle yazmayı öğretendir, insana bilmediğini 

öğretendir.” (el-Alak 96/3-5). 



196 
 

olmadığını bildirmek istemiştir. Çünkü Allah bunu minnet, lütuf ve ihsan bağlamında 

belirtmiştir. Zira “ekrem” lütufta bulunma niteliğinin zirve noktasını ifade eder.48 

Mâtürîdî, dünyada elde edilen rızık ve nimetlerin paylaşımına yanaşmayan 

kimselerin kınandığı âyeti49 tevil ederken, Allah’ın kimi kullarını birtakım nimetler ile 

üstün kıldığını ifade eder. Ona göre buradaki üstünlük elde edilmiş bir durum değil 

Allah’ın verdiği bir üstünlüktür. İnsanlar düşündükleri taktirde bu üstünlüğe ve 

lütuflara Allah’ın rahmeti ve inayeti sayesinde ulaştıklarını bilirler. Ardından 

peygamberliğin Allah’ın takdiri ile gerçekleşen bir durum olduğunu belirterek şunları 

söyler: “Allah, peygamberlik ve diğer nimetlere nail olmanın, hak etmek ve lâyık 

olmakla değil kendi lütfu ve rahmeti ile olduğunu haber vermiştir.”50 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlik kesbî bir hâl olsaydı, bunu elde etmek isteyen 

kimseler arasında bir yarış olacağı gibi diğer insanların engellemeleri sebebiyle 

peygamberler sahip oldukları makama ulaşamazlardı. Ona göre Allah Teâlâ birtakım 

özelliklerine güvenerek nübüvvet iddiasında bulunan kimseyi engelleyecektir. 

Mekkeli müşrikler Hz. Peygamber’in nübüvvet görevi ile vazifelendirilmesinde, onun 

getirdiği âyetlerden çok getiren kimseye yani Resulullah’a itiraz ediyorlardı. Onlara 

göre peygamber daha zengin, daha itibarlı ve şöhretli birisi olmalıydı. Bunun üzerine 

Allah risâleti kime vereceğini en iyi kendisinin bileceğini beyan ederek bu iddiaları 

boşa çıkarmıştır.51 

Mâtürîdî “peygamberlerin fakir ve yoksul kimselerden değil zenginlerden 

seçilmesi gerektiği” düşüncesini kabul etmez. Ona göre peygamberler (genel olarak) 

yoksul idiler. Bir insan olarak yemek yerlerdi ve kendi ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

çarşı pazarda dolaşırlardı. Hz. Muhammed dahil onların bu hâlleri peygamber 

olmalarına bir engel olmamıştır. Ayrıca yoksul ve ihtiyaç sahibi biri peygamberlik 

görevine zengin ve varlıklı kimselerden daha liyakatlidir. Zira insanlar zenginlik, mülk 

ve saltanat sahibi kimselere zaten tâbi olurlar. Ancak bu bağlanmanın samimiyeti ayırt 

edilemez. 52  Onun bu tespiti, peygamberlerin genel olarak yoksullar arasından 

seçilmesinin hikmetine dair yerinde bir açıklamadır. 

Peygamberlerin seçimi noktasında Sâbûnî’nin, ayrıntılı tartışmalara 

girmediğini görüyoruz. Nübüvvet meselesinde oldukça kapsamlı açıklamalara yer 

veren, tartışmalara değinen ve cevaplar oluşturan Sâbûnî’nin peygamberlerin seçimi 

meselesine çok fazla değinmemesi, içinde yaşadığı dönemde böylesi bir  tartışmanın 

olmadığına işaret etmektedir. Ona göre risâlet makamı beşerin ulaşabileceği en yüksek 

                                                           
 

48   Mâtürîdî, Te’vîlât 17/292. 
49   “Allah kiminize kiminizden daha fazla rızık verdi. Ama kendilerine fazla verilenler, rızıkların 

ellerinin altındakilerle paylaşıp da onları bu hususta kendileriyle eşit hale getirmeye yanaşmıyorlar. 

Peki, onlar Allah’ın nimetini inkâr etmiş olmuyorlar mı?” (en-Nahl 16/71). 
50   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/171. 
51   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 208. 
52   Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/256. 



197 
 

makamdır. Allah kimi peygamber kılacağını daha iyi bilir. 53  . 54  Ona göre kesb, 

eylemin bir sebebidir; yaratmanın değildir. Alma sebebidir; verme sebebi değildir.55 

Dolayısıyla peygamberlik beşerin kesbî ile değil Allah’ın görev vermesiyle vehbî 

olarak gerçekleşir. 

Peygamberliğin vehbîliği tartışmasına Mâtürîdî daha fazla yer verirken, Sâbûnî 

daha az yer verdiği görülmüştür. Bu durum içinde yaşadıkları dönemin kelâmî 

atmosferinin farklı olmasının bir tezahürü olarak görülebilir. Görüldüğü üzere 

Mâtürîdî ve Sâbûnî, peygamberliğin çalışılarak kazanılan ya da bir emeğin ürünü 

olarak elde edilen görev olarak değil, Allah’ın seçimi ile gerçekleşen bir durum olarak 

görmektedir. Dolayısıyla her iki mütekellim için de peygamberlik kesbî değil vehbîdir.  

  

                                                           
 

53   Sâbûnî, el-Münteḳā, 171. 
54   Sâbûnî, el-Münteḳā, 171. 
55   Sâbûnî, el-Münteḳā, 181. 



198 
 

  



199 
 

3. PEYGAMBERLER ARASINDA ÜSTÜNLÜK 

MESELESİ 

Kur’an-ı Kerim’de “O peygamberlerin kimini kiminden üstün kıldık.” 56 

anlamında peygamberler arasında üstünlük olduğunu açıkça ifade eden âyetler olduğu 

gibi57 içeren “Onlar arasında ayırım yapmayız.”58 şeklinde âyetler de vardır. Benzer 

şekilde peygamberler arasında derece farkı olduğunu ima eden hadislerin yanında, 

üstünlük tartışmasını yasaklayan hadisler de mevcuttur.59 Ayrıca söz konusu hadisi 

farklı kanaatlerine referans kabul eden çok sayıda müfessir bulunmaktadır. 60  Bu 

tartışmanın İslam inanç sisteminin özünü oluşturmadığı dolayısıyla tartışmanın bir 

faydasının olmadığını iddia edenler vardır. Ancak kaynaklarda henüz hicrî birinci 

asırda meselenin tartışıldığına dair işaretler yer almaktadır. 61  Ayrıca günümüzde 

üstünlük tartışmalarının peygamberler için değil, halifeler için olduğunu daha sonra 

peygamberler için de yapılmaya başlandığını iddia edenler olduğu gibi62 peygamberler 

arasında bir sıralamaya gitmenin insanın sorumluluğu açısından faydasının olmadığını 

belirtenler de vardır. Kur’an’da tüm peygamberlerin bilgisi verilmemişken ve 

peygamberlerin fiillerine dair tüm bilgilere sahip olmayan insanların böyle bir 

sıralama yapmasından da bir fayda olmayacaktır.63  

Peygamberlerin diğer insanlara göre Allah katındaki dereceleri bakımından en 

üstün konumda bulunduğu hususunda âlimler arasında ittifak vardır.64 Ehl-i sünnet 

genel olarak, peygamberlerin elçi olan meleklerden, elçi olan meleklerin peygamber 

olmayan insanlardan, peygamber olmayan insanların da diğer meleklerden üstün 

olduğu görüşündedir. 65  Peygamberler arasındaki üstünlük tartışmasında; onların 

                                                           
 

56   el-Bakara 2/253; el-İsrâ 17/55. 
57   el-Bakara 2/253; el-İsrâ 17/55. 
58   el-Bakara 2/136; en-Nisâ 4/152. 
59   Bunun en önemli delili, bir Yahudi’nin “Hz. Musa’yı insanlık üzerine tercih eden Allah’a yemin 

ederim” demesi üzerine Ensar’dan birinin ona tokat atması neticesinde Hz. Peygamber’in “Allah’ın 

peygamberleri üzerinde üstünlük gözetmeyiniz” buyurmasıdır. Bk. Ebû Dâvûd, Sünen, 4/121; 

Buhârî, “Husumât”, 1; Müslim, “Fadail”, 159. Buna benzer bir hadise Ebî Şeybe’de rastlamaktayız: 

“Peygamberler arasında seçim yapmayınız.” İbn Ebî Şeybe, Musannef 17/481. Ayrıca bk. Taberânî, 

Mu’cemu’l-evsat thk. Ebû Muaz Tarık b. Avdellah b. Muhammed- Ebu’l-Fazl Abdulmuhsin b. 

İbrahim el-Hüseynî (Kahire: Daru’l-haremeyn, 1995), 1/88; Kelâbâzî, et-Ta’rif li mezheb-i ehli’t-

tavsif (Beyrut: Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2009), 69. 
60   Tahâvî, Şerhu Meâni’l-Âsâr (Beyrut: Alemü’l-kütüb, 1994), 4/315; Vâhidî, Tefsîri’l-Basît 13/407. 
61   Ulvi Murat Kılavuz, “İnsan mı Melek mi? Türler Arasında Efdaliyet Meselesine Bir Bakış”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 56/1 (2015), 3. 
62   Salih Sabri Yavuz, “Kelamda Efdaliyet Meselesi ve İbn Kemal’in Efdaliyyetu Muhammed Risalesi”, 

Dinbilimleri Akademik Dergisi 5/1 (2005), 147. 
63   Çınar, “İslâm Kelamı Açısından “Nübüvvet” Kurumuna Çağdaş Bir Yaklaşım”, Siyer Araştırmaları 

Dergisi 10 (2021), 163.  
64   Bağdâdî, Uṣûlü’d-dîn, 164-166; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi, 293; İbn Fûrek, el-Mücerrad, 175; 

Râzî, Mealimu usuli’d-dîn, 182. 
65   Teftâzânî, Şerhu’l-Akaid, 364. 



200 
 

vahye muhatap oluş şekilleri, nübüvvetlerinin devam ettiği süre, peygamberlikle 

görevlendirilmelerinin yerel veya evrensel olması gibi hususlar gündeme getirilmiştir. 

Ayrıca peygamberlerin bir kısmına kitap verilmiş bir kısmına ise suhuf verilmiştir. 

Bazı peygamberler vasıtasız bir şekilde Allah ile konuşmuş bazıları ise melek 

aracılığıyla veya diğer yöntemleriyle vahye muhatap olmuştur. Dolayısıyla 

aralarındaki bu farklar peygamberler arasındaki üstünlük tartışmasının delilleri 

sayılmıştır. Öte yandan bütün insanlara gönderilen ve tebliğ ettiği şeriatı kıyamete 

kadar devam edecek olan Hz. Muhammed’in peygamberlerin en üstünü olduğunda 

ittifak edilmiştir.66 

Mâtürîdî’ye göre peygamberler dünyada ve ahirette derece itibarıyla 

birbirlerinden farklı olacaktır. Ona göre “İbrâhîm’in dininden kendini bilmeyen 

düşüncesizden başka kim yüz çevirir? Biz onu dünyada seçip mümtaz kıldık. Şüphe yok 

ki o, ahirette de salihlerden olacaktır.”67  âyeti, bu durumun caiz olduğuna işaret 

eder. 68 Peygamber arasındaki üstünlük meselesinde Mâtürîdî en teferruatlı 

açıklamalarına Bakara sûresi 253. âyetin tefsirinde yer vermektedir. “Biz o elçilerin 

bir kısmını diğerlerinden üstün kıldık.” ifadesi Mâtürîdî’ye göre peygamberler 

arasında derece farklarının olduğunu işaret eder. Ona göre peygamberlerin derecelerini 

belirleyen hususlar dört açıdan olabilir: 

Birincisi Cenâb-ı Hakk’ın peygamberlere verdiği birtakım ayrıcalıklı özellikler olabilir. Nitekim 

Allah onların bir kısmı ile bizzat konuşmuş (kelîmullah),69 bir kısmını dost edinmiş (halîlullah),70 

bazı peygamberler var ki rüzgâr ve kuşlar emirlerine amade kılınmış,71 bazılarına ölüleri diriltme, 

alaca hastaları ile dilsizleri iyileştirme mucizeleri vermiş,72 Süleyman’a kendisinden sonra hiç 

kimsenin kolayca erişemeyeceği hükümranlık vermiş,73 Dâvûd’a Zebûr’u vermiş74 bazılarına da 

kendilerine özgü özelikler verilmiştir. 

İkincisi peygamberlerin muhatapları ile fikren mücadele edişleri ve onlara karşı kesin deliller 

getirmeleri anlamına gelmesi de muhtemeldir. Şöyle ki, peygamberlerin bir kısmının, kavmiyle 

mücadelesi uzun sürmüş ve onlara karşı yaptığı istidlaller güçlü olmuştur. Bunlar Hz. İbrâhîm ve 

Hz. Musa’dır.  

Üçüncüsü aynı üstünlüğün tesirlerinin dünya üzerinde uzun sürmesi anlamının verilmesi de 

mümkün olup Allah peygamberlerin bir kısmına bu imkânı lütfetmiş, diğerlerine ise vermemiştir.  

                                                           
 

66   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/331; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 262; Sâbûnî, el-Münteḳā, 268, 270, 271; Yusuf 

Şevki Yavuz, “Peygamber”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34/260-261; 

Mustafa Öz, “Tafdîl”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/369. 
67   el-Bakara 2/130. 
68   Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/277. 
69   en-Nisâ 4/164. 
70   en-Nisâ 4/125. 
71  “Sabah gidişi bir aylık mesafe, akşam dönüşü yine bir aylık mesafe olan rüzgârı da Süleyman'ın 

emrine verdik" (Sebe’ 34/ 12), "And olsun Dâvûd’a tarafımızdan bir üstünlük verdik, 'Ey dağlar ve 

kuşlar! Onunla beraber teşbih edin' dedik." (Sebe’ 34/10). 
72   en-Nisâ 4/171. 
73   Sâd 38/35. 
74   en-Nisâ 6/163; el-İsrâ 17/55. 



201 
 

Dördüncüsü ise ahiretteki şefaat ve derece yüksekliği anlamına da gelebilir. Bir de bunun, risâlet 

alanlarındaki üstünlük olması muhtemeldir. Şöyle ki: Peygamberlerin bir kısmı hem insanlara 

hem cinlere gönderilmişken bazıları sadece insanlara veya sadece kendi kavmine yönelik olarak 

görevlendirilmiş, bir kısmı da sadece küçük bir topluluğa hitap etmiştir.75 

Mâtürîdî’nin peygamberler arasındaki üstünlük meselesine dair yukarıdaki 

açıklamalarına benzer bir açıklaması daha vardır ki, bunlar daha sade ve anlaşılırdır. 

Ona göre Allah kendi katında, peygamberlerin derecesini, mertebesini ve kıymetini 

üstün kılmıştır. Bu derecelendirmelerden birincisi mucizelerde ve delillerde olur. 

İkincisi, menzile ve kıymet bakımından kendilerinde olur. Üçüncüsü, Allah’ın verdiği 

nimetlere şükretme ve verdiği belâ ve musibetlere sabretmede olur. Dolayısıyla 

peygamberlerin bazıları bazılarına üstün kılınmıştır.76 

Peygamberler arasında üstünlük meselesi bağlamında değerlendirilebilecek 

konulardan biri de “ulü’l-azm peygamberler” meselesidir.77 Mâtürîdî’nin ulü’l-azm 

peygamberlerin olduğunu ve birtakım özellikleri sebebiyle buna layık görüldüklerini 

kabul etmekle birlikte “Azim ve kararlılık sahibi peygamberlerin (ulü’l-azm) 

sabrettikleri gibi sen de sabret!”78 âyetinde bahsedilen elçilerin, tüm peygamberler 

olabileceği iddiasına açık kapı bırakır.79 Ancak bunların kim olduklarına dair iki farklı 

isim listesi verir. Buna göre ulü’l-azm peygamberler Hz. Nûh80, Hz. İbrâhîm, Hz. Mûsâ 

ve Hz. Îsâ ile birlikte Hz. Muhammed’dir. 81  Ayette bütün peygamberlerden söz 

alındığı ifade edildikten sonra özellikle bu peygamberlerin isimlerinin sayılması82 bu 

sebeple olabilir.83 Bazılarına göre ise ulü’l-azm peygamberler Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, 

Hz. Yâkup, Hz. Yûsuf ve Hz. Mûsâ’dır.84 

Mâtürîdî ülü’l-azm vasfını taşıyan peygamberlerin özelliklerini ve görevlerini 

şu şekilde özetlemiştir:  

 “Firavunlara, küfür önderlerine ve zalimlere rağmen, ilahi mesajın tamamını -ölümleri 

pahasına da olsa- en güçlü ve en zalim insanlara tebliğ etmek 

 Kavimlerinin alaylarına, iftiralarına, yalanlarına ve çeşitli eziyetlerine mâruz 

kalmaları muhtemel olsa bile hitap ettikleri kimselerin eziyetlerine katlanıp 

görevlerini terk etmemek ve onların arasından ayrılmamak 

                                                           
 

75   Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/172-173. 
76   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/331-332. 
77   bk. Salih Karacabey, “Ülü’l-Azm Peygamberler ve Ortak Yönleri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7/7 (1998), 297-313. 
78   el-Ahkâf 46/35. 
79   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/346; 13/409. 
80   Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/34. 
81   Benzer ifadeler için bk. Yusuf Muhammed Fari Yusuf, Mu’cizât ve Delâilün’n-Nübüvvet Seyyüdü’l-

el-Enbiyâ ve’l-Mürselîn thk. Ebû Ahmed Muhammed b. Hassan (Beyrut: Mektebetü’l-İslamî, 2004), 

3. 
82   “Hani bütün peygamberlerden; senden, Nûh'tan, İbrahim'den, Mûsâ'dan, Meryem oğlu İsa’dan 

sadakat sözü almıştık, onlardan ağır sorumluluk taşıyan bir söz almıştık.” (el-Ahzâb 33/7). 
83   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/348. 
84   Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/409. 



202 
 

 Kavimleri ne kadar direnseler ve inatçılık yapsalar da onlara helâk olmaları ve azaba 

uğramaları için bedduada bulunmamak 

 Mâruz kalabilecekleri sıkıntılara ve musibetlere sabretmek 

 Kendilerine farz kılınan ibadetleri korumak ve onları sabırla yerine getirmek 

 Nefsânî arzularına boyun eğmemek 

Mâtürîdî bu altı hususun son üçüyle bütün Müslümanların da mükellef 

tutulduğunu belirtmiştir.”85 

O, Allah’ın Hz. Muhammed’i bütün insanlara peygamber olarak göndermesi86 

ile geçmiş ve gelecek günahlarını bağışlamasından 87 yola çıkarak diğer 

peygamberlerden üstün tuttuğunu düşünür. 88  Bu hususla ilgili iki farklı açıklama 

yapmaktadır. Birincisi “Cenâb-ı Hak, Mûsâ ve diğer peygamberleri Mûsâ, Îsâ, Nûh, 

İbrâhîm, İsmâil ve İshak gibi özel isimleri ile anmıştır. Peygamberimiz Hz. 

Muhammed’i ise nebî ve resul olarak isimlendirmiştir. Bu, Hz. Muhammed’in 

üstünlüğünü göstermektedir.89 İkincisi diğer geçmiş ümmetleri ‘Ey İsrailoğulları’ ve 

‘Ey Âdemoğulları’ şeklinde adlandırırken Hz. Muhammed’in ümmetini ‘Ey iman 

edenler’, “Siz en hayırlı ümmetsiniz”90 ve benzeri şekilde nitelendirmiştir. Bu da Hz. 

Muhammed’in ümmetinin diğer ümmetlere olan üstünlüğünü göstermektedir.91 

Örneğin “Ey Peygamber! Kâfirlere karşı cihat et!”92 beyanı, Peygamberimizin 

daha önce gelip geçen nebîlere ve resullere olan faziletine işaret etmektedir. Çünkü 

Allah, Hz. Mûsâ’yı Tevrat’ta “Ey Mûsâ!” Hz. Îsâ’yı İncil’de “Ey Îsâ!” diye zikretmiş, 

Hz. Âdem’e de “Ey Âdem!” diye hitap etmiştir. Bizim peygamberimiz hariç her 

peygambere kendi ismiyle hitap etmiştir. Peygamberimize ise “Ey Nebî!”93 ve “Ey 

Resûl!”94 diye niteliğiyle hitap etmiştir. O, nübüvvet ve risâlet nitelikleriyle, üstün bir 

fazilete hak kazanmıştır. Hülâsa Allah Teâlâ, peygamberimizi fazilet adıyla zikretmiş 

ve onunla hitap etmiş, fakat diğer peygamberleri şahsî isimleriyle anmıştır.95 

Hz. Peygamber’in diğer peygamberlerden üstün olduğu kanaatine sahip olan 

Mâtürîdî, görüşlerini desteklemek mahiyetinde diğer peygamberlere verilen 

mucizelerin benzerinin Hz. Muhammed’e verildiğini ifade etmektedir. Hz. 

Süleyman’a, sabahleyin bir aylık akşamleyin bir aylık mesafeye giden rüzgârın 96 

                                                           
 

85   Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/408-409. 
86   Sebe’ 34/28. 
87   el-Fetih 48/2. 
88   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/331; a.mlf., Kitâbü’t-Tevhîd, 262. 
89   Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/278-279. 
90   Âl-i İmrân 3/10. 
91   Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/71. 
92   et-Tahrîm 66/9 
93   el-Enfâl 8/64, 65, 70; et-Tevbe 9/73, el-Ahzâb 33/1, 28, 45, 50, 59; el-Mümtehine 60/12; et-Tahrîm 

66/9. 
94   el-Mâide 5/41, 67 
95   Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/277. 
96   Sebe’ 34/12. 



203 
 

benzeri mucize Hz. Muhammed’e verilmişti. Çünkü o, iki aylık mesafe olan Mescid-i 

Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya geceleyin götürülmüştü.97 Hz. Süleyman’a cinler ve 

insanlardan yardımcılar verilmesinin aynısı Hz. Peygamber’de de vardı. Nitekim O 

şöyle buyurmuştur: “Bana iki aylık mesafeden korku salma ile yardım edildi.”98 Hz. 

Peygamber’in bildirdiği iki aylık mesafeden korku salmak, Süleyman peygambere 

verilen mucizenin aynısıdır. Hz. Dâvûd’a verilen vasıtasız bir şekilde demirin 

yumuşatılması mucizesine karşın Hz. Muhammed’in Ay’ın yarılması mucizesi vardır. 

Üstelik bu mucize daha büyüktür. Hz. Mûsâ’ya verilen taştan pınar fışkırması mucizesi 

ile Hz. Muhammed’in parmaklarından su fışkırması mucizesi aynıdır.99 Hz. Îsâ’nın 

Allah’ın onun elinde ölüleri diriltmesi mucizesi ile 100  Hz. Muhammed’in zehirli 

kızartılmış koyunun onunla konuşması mucizesi benzerlik taşır. Nitekim bu 

kızartılmış koyun “ben zehirliyim benden yeme” diyerek Resulullah’a haber 

vermiştir. 101  Dolayısıyla Hz. Muhammed’in mucizeleri çoktur. Hatta 

peygamberlerden birine verilen herhangi bir mucizenin benzeri Hz. Muhammed için 

de vardır.102 Sonuç olarak Mâtürîdî’nin ifadelerinden genel anlamda peygamberler 

arasında üstünlük meselesini kabul ettiğini özel olarak ise Hz. Peygamber’in diğer 

peygamberlerden üstün olduğu kanaatine sahip olduğunu çıkarmak mümkündür. 

Peygamber arasında üstünlük meselesine temas eden Sâbûnî, öncelikle 

peygamberlerin nebî ve resul olmaları itibarıyla derece farklarının olduğu 

kanaatindedir. Ona göre resullerin en alt menzilesi nebîlerin en üst menzilesinden daha 

yüksektedir.103 Dolayısıyla ona göre peygamberler arasında bir üstünlük olması son 

derece olağan bir durumdur. 

Peygamberler arasında üstünlüğü kesin olarak kabul eden Sâbûnî, 104  Hz. 

Peygamber’in diğer peygamberlerden üstün olduğunu çeşitli vesilelerle dile 

getirmektedir. Ona göre Peygamberimizin hem zahirî hem de bâtıni ayıpları Allah’ın 

kendisine verdiği ismeti ile temizlenmiştir. Allah onu şereflendirmiş ve herkese üstün 

kılmıştır.105 Peygamberimiz peygamberlerin efendisidir, nebîlerin sonuncusudur ve 

mahlûkatın en üstünüdür. Miraç gecesinde tüm peygamberler, Peygamberimizi 

görmek istedi ve kendi ümmetlerine tavsiye ettiler. Daha sonra Allah onun 

üstünlüğünü bu vesile ile ortaya çıkarmıştır. 106 

                                                           
 

97   el-İsrâ 17/1. 
98   Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/301; Buhârî, “Teyemmüm”, 1; Müslim, “Mesâcid”, 3. 
99   Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/104; Buhârî, “Eşribe”, 31; Nesâî, “Taharet”, 61. 
100   bk. Âl-i İmrân 3/49; el-Mâide 5/110. 
101   Dârimî, “Mukaddime” 11; Ebû Dâvûd, “Diyât”, 6. 
102   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/457-458. 
103   Sâbûnî, el-Münteḳā, 120. 
104   Sâbûnî, el-Münteḳā, 187. 
105   Sâbûnî, el-Münteḳā, 154, 266. 
106   Sâbûnî, el-Münteḳā, 268. 



204 
 

Allah’ın, kullarına peygamberimiz için salat ve selam getirmelerini 

emretmesi, 107  Sâbûnî’ye göre peygamberimizin diğer peygamberlerden üstün 

olduğuna işaret eder. Ona salavat getirmemizin manası, kulun taatinin kabulü için bir 

şefaatçi takdim etmek demektir. O, kıyamete kadar bu ümmet için bir rahmettir. 

Peygamberimiz ile birlikte İbrâhîm Halilullah’a salat getirmek peygamberimize 

getirmek gibi değildir. Bu ancak bir teşbihtir.108  

Sâbûnî, Hz. Peygamberle ilgili ismet sıfatı bağlamında tartışmalara değindiği 

bölüme “Peygamberlerin efendisi, müttakilerin imamı, son peygamber, yaratılanın en 

şereflisi, âlemlerin Rabbinin resulü, âlemlere rahmet olarak gönderilen” 109 başlığını 

uygun görmüştür. Bu durum bile tek başına onun Hz. Peygamber’in üstünlüğünü kabul 

ettiğine delil olarak görülebilir. ‘Seyyidü’l-mürselîn” ifadesini, Hz. Peygamber’in Hz. 

Zeyneb ile evlenmesi meselesini izah ederken bir kez daha kullanan 110  Sâbûnî, 

peygamberimizin tüm peygamberlerin efendisi olması itibarıyla üstün olduğunu kabul 

etmektedir.  

Sâbûnî’ye göre peygamberimizin üstünlüğünü idrak etmeye güç yetirilemez. 

Zira mukarrebîn melekler dahi onun üstünlüğünü ancak icmal yoluyla kavramışlardır. 

Allah Peygamberimizin zikrini eski kitaplar, eski ümmetler ve mukarrebîn melekler 

arasında yükseltmiştir. Aynı zamanda teşehhüd zamanında ve ezanda Allah ile birlikte 

onun ismi anılmaktadır. 111  Dolayısıyla Hz. Peygamberlerin insanların en şereflisi 

olduğu gibi peygamberlerin de en üstünüdür. Peygamberimizin şerefi; nefsi, fiilleri, 

yaratılışı, hasebi, nesebi, sıfatı, sırrı, sıdkı ve sebatı ile sabittir.112 

Ona göre peygamberimiz diğer peygamberler ve bütün insanlardan üstün 

olduğu için cennete ilk giren peygamberimiz olacaktır. Ayrıca peygamberimizin ruhu 

diğer ruhların önüne geçmiştir. Allah ruhları yarattığı zaman peygamberimizin ruhunu 

ilk önce yaratmıştır. “Elestü bi rabbikum” ( بربكمّالست ) sorusuna ilk cevabı 

peygamberimizin ruhu vermiştir.113  

Peygamberimizin faziletleri üzerinde ayrıca durma gereği duyan Sâbûnî, Hz. 

Peygamber’in yeryüzünde defnedilmesi sebebiyle insanlara çığlık, taş yağması gibi 

toplu helâkın gelmeyeceğini belirtmektedir. 114  Peygamberimizin nuru sebebiyle, 

yeryüzü temiz ve mescit kılınmıştır. Hz. Peygamber “Yeryüzü benim için bir mescit 

ve temiz kılındı. Ne zaman namaz kılmam gerekirse teyemmüm yapar ve kılarım” 

                                                           
 

107   el-Ahzâb 33/56. 
108   Sâbûnî, el-Münteḳā, 268, 270, 271. 
109   Sâbûnî, el-Münteḳā, 190. 
110   Sâbûnî, el-Münteḳā, 257. 
111   Sâbûnî, el-Münteḳā, 202. 
112   Sâbûnî, el-Münteḳā, 205. 
113   Sâbûnî, el-Münteḳā, 194. 
114   Sâbûnî, el-Münteḳā, 197. 



205 
 

buyurmuştur.115 Peygamberimizin doğumu ile şeytanın bayrağı, Kisra’nın sarayındaki 

köşkler yıkılmış ve Farslıların ateşi sönmüştür.116 

Peygamberimizin faziletlerine dair oldukça geniş açıklamalara yer veren 

Sâbûnî’nin, “Muhammed olmasaydı dünya ve ahireti yaratmazdım” sözüne dair 

değerlendirmesi kelâmî bakışı ve orta yolu temsil etmesi bakımından önemlidir. 

Sâbûnî bu sözü doğru bulmaz ve böylesi bir anlatımın Allah’ın rubûbiyyeti noktasında 

sorun olacağını belirtir. Ona göre Allah bir illetle değil; illet olmaksızın yaratır. 

Peygamberimizin faziletleri hakkında rubûbiyyete tecavüz etmeyen yorumlar yapmak 

gerekir. Bir mümin kalbinde Peygamberimizi aşırı derecede büyük görürse, hemen 

Allah’ın fazileti olmasaydı bu şekilde olamaz diye düşünmesi gerekir.117 

İnsanların aklı ile Hz. Peygamber’in aklını mukayese eden Sâbûnî ilginç bir 

benzetme yaparak şunları söylemektedir: “Ben eski kitaplarda okudum. Allah aklı 

yarattı ve insanlar arasında dağıttı. Doğu’dan Batı’ya kadar tüm insanlara kadar bir 

kum tanesi elde ettiler. Diğerlerinin hepsi peygamberimizin olmuştur. Ehl-i Basra 

şöyle dedi: Peygamberimizin bilgisi ile diğer insanların bilgisinin durumu, kırba ile su 

taşımaya benzer ki, kırbadaki su Hz. Muhammed’in bilgisi, kırbayı tutan ipteki birkaç 

damla su diğer insanların bilgisidir. İpin üzerindeki su ile kırbanın içindeki su kıyas 

edilir mi? Peygamberimizin faziletleri, Allah’ın ona lütfu ve Allah katındaki makamını 

insanlar için mutat olan sınırın dışındadır. Yani insanlar bilmezler.”118 

Peygamberimizin üstünlüğü ile ilgili olarak İnşirah sûresini ayrıca ele alan ve 

müstakil bir bölüm oluşturan Sâbûnî, Hz. Peygamber’in birtakım üstünlüklerinden 

bahsetmektedir. Ona göre “Senin şanını yükseltmedik mi?”119 âyeti peygamberimizin 

makamının yüceliği ile ilgilidir. Üstelik bu makam Hz. Mûsâ’ya kendisinin talebi ile 

verilmiş, Peygamberimize istemeden verilmiştir.120 

Hz. İbrâhîm için Allah Teâlâ’nın “Halilullah” ifadesi kullanmasına rağmen Hz. 

Muhammed için kullanılmamasını üstünlük bağlamında el alan Sâbûnî, 

peygamberimizin “Allah’ın en sevdiği kulu” olduğunu ifade etmektedir. Buna delil 

olarak şu âyeti getirmektedir: “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki Allah 

da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Allah çok bağışlayıcı, çok esirgeyicidir.”121 

Ona göre peygamberimize tabi olanlar “habibullah” ise o zaman peygamberimiz 

Allah’ın en sevdiği olur.122 

                                                           
 

115   Buhârî, “Teyemmüm”, 1; “Salat” 56; Müslim, “Mesâcid”, 3-5; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 5/145. 
116   Sâbûnî, el-Münteḳā, 198. 
117   Sâbûnî, el-Münteḳā, 207. 
118   Sâbûnî, el-Münteḳā, 195. 
119   el-İnşirâh 94/3. 
120   Sâbûnî, el-Münteḳā, 200. 
121   Âl-i İmrân 3/31. 
122   Sâbûnî, el-Münteḳā, 192. 



206 
 

Sâbûnî, Hz. Yûsuf’un hapisten çıkmasının gecikmesi meselesini izah ederken 

Hz. Peygamber’in “Kardeşim Yûsuf’a Allah rahmet etsin. Ona hapisten çıkacağına 

dair haber gelseydi, hakkın ortaya çıkmasını beklemezdi” buyurduğunu dile 

getirdikten sonra, “Peygamberimizin makamı Yûsuf’tan daha büyüktür” 

demektedir.123 Hz. Dâvud’un, Ürya’nın hanımı ile evlenmesinde uyarılması da Hz. 

Peygamber’in ondan üstün olduğuna işaret olarak yorumlar.124 

Benzer bir kıyaslamayı Hz. Mûsâ’nın Cenâb-ı Hak ile konuşması olayında 

yapan Sâbûnî, peygamberimizin daha üstün olduğunu dile getirir. Hz. Mûsâ için 

Allah’ın kelâmını işitmesi zikredilmiştir ama Hz. Muhammed için neden 

zikredilmemiştir sorusunu soran Sâbûnî, buna şöyle cevap verir: “Hz. Mûsâ, Allah’ın 

kelâmını işitebilmek için bir perdeye (ağaç) ihtiyacı olmuştur. Oysa Hz. 

Muhammed’in daha efdal perdesi (Cibril) vardır. Hz. Peygamber’in vasıtası Arapça, 

Hz. Mûsâ’nınki İbranicedir. Hz. Peygamber’in vasıtası Cibril’dir ve daha emin ve 

kuvvetlidir. Hz. Mûsâ’nın vasıtası ise bir ağaçtır.”125 Sâbûnî’nin Peygamberimizin 

miraç mucizesine ve orada Allah Teâlâ ile vasıtasız iletişim kurmasına atıf yaparak, 

Hz. Muhammed’in daha üstün olduğuna kanaat getirdiğini görmekteyiz.  

 Hz. Mûsâ’nın, peygamberimizin ümmetinin kerametini görünce, bunların 

kendi ümmeti olmasını istediğini dile getiren Sâbûnî, onun bu isteğinin kabul 

edilmediğini, bunun üzerinde Hz. Mûsâ’nın “Hz. Muhammed’in ümmetinden olmayı” 

istediğini ifade etmektedir. 126  Onun bu sözleri ile Hz. Muhammed’in diğer 

peygamberlere göre üstünlüğünü kesin olarak kabul ettiğini söylememiz mümkündür.  

 Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî peygamberler arasında derece farkı olduğunu 

kabul hususunda aynı kanaattedirler. Aynı şekilde Hz. Muhammed’in diğer 

peygamberlerden üstün olduğu hususunda da ortak fikirdedirler. Mâtürîdî 

peygamberler arasında üstünlüğüne delil olarak kendilerine verilen mucizeleri, tevhid 

mücadelelerini, dünyadaki hüküm sürelerini, ahirette şefaat hakkı, dereceleri ve ulu’l-

azm peygamber inancını delil getirmiştir. Sâbûnî ise nebî-resul ayrımını peygamberler 

arasında üstünlük olduğuna delil olarak görmektedir. Hz. Peygamber’in üstünlüğü 

meselesinde ise daha detaylı açıklamalara yer vererek, salat ve selam ile anılmak, 

kendisine verilen faziletler ve cennete ilk girecek olması gibi hususları onun diğer 

peygamberlerden üstün olduğunun delili olarak görmektedir. 

                                                           
 

123   Sâbûnî, el-Münteḳā, 75. 
124   Sâbûnî, el-Münteḳā, 136. 
125   Sâbûnî, el-Münteḳā, 108. 
126   Sâbûnî, el-Münteḳā, 120. 



207 
 

4. PEYGAMBERLER VE GAYB MESELESİ 

Peygamberlerin gaybı bilip bilmediği meselesi kelâm kitaplarımızda yer alan 

hususlardan biridir. Esasen bu konuda İslam’ın öğretileri net olmakla birlikte bir takım 

farklı kanaatlerin varlığı, konunun kelâmî bir mülahaza olarak ele alınmasına sebep 

olmuştur. Bu mesele etrafındaki farklı kanaatler ya ilgili âyetlerin hiç dikkate 

alınmaması ya da bağlamlarından uzak tevillere maruz bırakılması neticesinde 

gerçekleşmiştir. “Gayb” kelimesi mastar, isim ya da sıfat olarak kullanıldığında farklı 

anlamları olan bir kavramdır. Mastar olarak kullanıldığında, “gözden kaybolmak”, 

“gizlenmek”, “görünmemek”, “uzaklaşmak” gibi anlamlarına gelir. Sıfat veya isim 

olduğunda, “gizlenen, görünmeyen ve hazır olmayan” anlamlarına gelir.127  Gözün 

görmediği, duyuların algılamadığı ve insan bilgisinin dışında kalan her şey gaybtır.128 

Kur’an-ı Kerim’de gaybın bilgisinin yalnızca Allah’a ait olduğu açık ve net 

olarak ifade edilmektedir. Dolayısıyla O’nun dışındaki varlıkların gayb bilgisine sahip 

olmaları mümkün değildir.129  Bu bağlamda Allah’tan aldıkları mesajları insanlara 

ulaştırmakla görevli peygamberlerin gayb bilgisine sahip olmadıklarında şüphe 

yoktur. Peygamberler aldıkları vahiy sayesinde ancak gaybı bilebilirler. Aksi hâlde 

kendiliklerinden gaybı bilmeleri mümkün değildir. Ancak peygamberlerin bu 

vazifelerini yerine getirmede birtakım üstün insani özelliklere sahip olması gerekir. 

İnsanların duyular ve akıl ile bilmesi mümkün olmayan bilgileri, peygamberler 

Allah’tan aldıkları vahiy ile elde ederler. Kelâmcılar, Allah’ın gayb bilgisinden 

dilediği kadarını peygamber olarak görevlendirdiği kişilere vahiy yoluyla130 bildirdiği 

hususunda ittifak hâlindedirler.131 

 Gayb konusuyla ilgili âyetlerin muhtevasına aykırı olarak Hz. Peygamber’in 

gaybı bildiği iddiası zamanla velî/evliya ya da Allah dostu olarak tanımlananların da 

bazı gaybi bilgilere muttali kılındıkları yorumları yapılmıştır. Oysa Kur’an gaybın 

bilgisinin Allah’a ait olduğunu birçok âyette vurgulamaktadır. Hz. Peygamber’in 

gaybı bildiğine dair referans olarak ileri sürülen âyetler132 bazı araştırmacılara göre 

onun gaybı bildiğinin değil, aksine bilemeyeceğinin referansıdır. Öte yandan 

Resulullah’ın gaybı bildiğine dair rivayetlerin hiçbirisinde bir kesinlik yoktur.133 Diğer 

                                                           
 

127   İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, 5/3321-3322. 
128   İsfahânî, el-Müfredât, 367. 
129   el-En-âm 6/50; el-Ahzâb 33/63; Sebe’ 34/14. 
130   Âl-i imrân 3/179, el-Cin 72/26-27. 
131   İlyas Çelebi, İslam İnancında Gayb Problemi (İstanbul: MÜİF Yayınları, 1996), 159. 
132   en-Naziat 79/42-45; Âl-i İmrân 3/179; et-Tahrîm 66/3. 
133   İsrafil Balcı, Hz. Peygamber ve Gayb (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 52,88. 



208 
 

taraftan Hz. Peygamber’in gaybı bilmediğine dair âyetler134 ve hadisler olduğu gibi 

gaybı sınırlı da olsa bildiğine dair rivayetler de vardır.135 

Mâtürîdî’ye göre gayb, bizim açımızdan duyularla veya akılla bilinmeyen 

ancak haberle bilinen bir alandır.136 Gaybın akılla da bilinemeyeceğini ifade eden 

Mâtürîdî, sem’iyyat kapsamındaki Cennet, Cehennem, Sırat ve benzeri konuların 

duyularla dünya hayatı süresince algılanamayacağını belirtir. Ona göre akıl, sem’iyyat 

konuları kabul eder ve inanır.137Hz. Peygamber’in ve diğer bütün peygamberlerin 

Allah’ın kendilerine bildirdikleri haricinde gaybı bilmeleri mümkün değildir. O, “De 

ki: Ben size Allah’ın hazineleri benim yanımdadır, demiyorum. Ben gaybı da 

bilmem.” 138  âyetinin, kâfirlerin Hz. Peygamberden gayba dair birtakım istekleri 

üzerine inmiş olabileceğini ifade eder. Bunun üzerine Hz. Peygamber’in “De ki: Ben 

size, Allah’ın hazineleri ve anahtarları benim yanımdadır, ne zaman istersem size azap 

gönderilir demiyorum. Ben gaybı da bilmem, azabın size ne zaman geleceğini ben 

bilemem. Size, ben meleğim de demiyorum ki gökten azabı getireyim. Ben sadece 

elçiyim ve sizin gibi bir beşerîm.” şeklinde cevap vermek suretiyle gaybı bilmediğini 

ifade ettiği kanaatindedir.139 

Buna benzer bir başka âyette, Hz. Peygamber’in dilinden “Size, ‘Allah’ın 

hazineleri benim yanımdadır’ demiyorum, gaybı da bilmem, melek olduğumu da 

söylemiyorum.” 140  buyurulması, müşriklerin zihinlerindeki yanlış peygamber 

algılarının tümüne cevap mahiyetindedir. Zira onlar peygamberlerin birtakım 

olağanüstü özelliklerinin olmasını, zengin olmalarını, gaybı bilmelerini ve melek 

olmalarını istiyorlardı. “Ben gaybı da bilmem” ifadesi Mâtürîdî’ye göre sorulan bir 

sorunun cevabı olarak nazil olmuştur. Muhtemelen onlar Hz. Peygamber’e ileride 

başlarına gelecek olan şeylerin neler olduğunu sormuşlardı. Eğer başlarına bir kötülük 

gelecekse ondan kurtulmak ya da bir iyilik ulaşacaksa onu karşılamak için hazırlık 

yapmak istiyorlardı. İşte bunun üzerinde Resulullah onlara “Bu gayba ait bir konudur 

ve ben gaybı bilmem, gaybın bilgisi sadece Allah’a aittir.” demiştir.141 

Mekkeli müşriklerin Hz. Peygamberden gayba dair bilgiler istediklerini ve bu 

sayede kazanç elde etmeyi dilediklerini biliyoruz. Nitekim şöyle demişlerdi: “Ey 

Muhammed! Rabbin sana kazançlı ticareti bildirmiyor mu ki habere dayanarak ticaret 

yapalım ve kazanalım veya sana kıtlık ve kuraklık senesini veya bolluk ve bereket 

dönemlerini bildirmiyor mu?” Bunun üzerine onlara şöyle cevap vermiştir: “Eğer ben, 

                                                           
 

134   bk. el-A’raf 7/188; el-En’âm 6/50. 
135   İlgili hadisler ve değerlendirmeler için bk. İlyas Canikli, “Kur’an’a Göre Hz. Peygamber’in 

Bilgisinin Sınırları”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi 4/1 (2020), 6-32.  
136   Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/15; 15/86. 
137   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhid, 356. 
138   el-En-âm 6/50. 
139   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/85. 
140   Hûd 11/31. 
141   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/184. 



209 
 

yeryüzünün kuraklığı ve kıtlığıyla ilgili gaybı biliyor olsaydım elbette bundan çok 

faydalanırdım, buna hazırlık yapardım. Başıma kötülük de gelmezdi.”142 Mâtürîdî’ye 

göre Peygamber Efendimizin bu ifadeleri onun gaybı bilmediğinin açık delilleri 

olmakla birlikte, ‘Bana vahyedilenin dışında gaybı bilmem. Eğer bana vahyedilenden 

fazlasını biliyor olsaydım, elbette bundan çok faydalanırdım.’ anlamına da 

gelmektedir. 143  Ayrıca Hz. Peygambere, kıyametin ne zaman kopacağı sorulması 

üzerine “Göklerin ve yerin gaybı Allah’a aittir. Kıyamet bir göz kırpması yahut daha 

da kısa olacaktır. Şüphesiz Allah her şeye kâdirdir.” 144  âyetiyle cevap verilmesi 

peygamberlerin gaybı bilmediğinin bir başka delilidir.145 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin vahiy almak suretiyle Allah’ın izni ile ve 

yine Allah’ın belirlediği çerçevede gayb bilgisine sahip olurlar. Nitekim o, Âl-i İmrân 

sûresi 179. âyette geçen “Allah size gaybı da bildirecek değildir; fakat Allah (gaybı 

bildirmek için) peygamberlerinden dilediğini seçer.” ifadesinin, peygamberlerin gayb 

bilgisine Allah’ın izni ile ulaşmalarının mümkün olduğu anlamına gelebileceği 

kanaatindedir. 146  Yine Hz. Yâkup’un “Ben acımı ve kederimi ancak Allah’a arz 

ediyorum ve ben sizin bilmediklerinizi Allah’tan gelen bilgiyle biliyorum.”147 demesi 

peygamberlerin Allah’ın izniyle birtakım gaybî bilgilere muttali olduklarını 

göstermektedir. 148  Ayrıca Hz. Peygamber daha önce Bizanslıların İranlılara galip 

geleceğini söylemişti. Gayba ait olan bu bilgi Hz. Peygamberin bildirdiği şekilde 

aynen gerçekleşmiştir. Bu bilgi ancak Allah’ın öğretmesi ile elde edilir.149 

Sâbûnî’ye göre peygamberlerin gaybı bilmesi gibi bir durum söz konusu 

değildir. O, kıssalarda geçen hadiselere değinirken peygamberlerin yaşadığı endişe, 

korku ve hüzün gibi durumların gaybı bilmemelerine delil olduğunu ifade eder. Örnek 

vermek gerekirse ona göre Hz. Mûsâ’nın, Firavun’a gönderilmesi emrini aldığında 

yaşadığı endişe 150 gaybı bilmediğinin açık bir delilidir.151  

Ancak ona göre peygamberler Allah’ın kendilerine bildirmeleri sonrası gayba 

dair birtakım hadiselerden haber verebilirler. Nitekim Hz. Peygamber’e “Senden sonra 

hanımlarından ilk kim vefat edecek?” diye soruldu. “Eli uzun olan.”152 Bunun üzerine 

hanımları ellerini karşılaştırmışlardı. Ancak ‘eli uzun olan’ fiziksel uzunluğu değil 

                                                           
 

142   bk. Süyûtî, ed-Dürru’l-mensür, 3/622. 
143   Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/149-150. 
144   en-Nahl 16/77. 
145   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/179. 
146   Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/544. 
147   Yûsuf 12/86. 
148   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/380; Benzer ifadeler için bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/496. 
149  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/19. 
150   “Ey rabbimiz!” dediler, “Doğrusu onun bize karşı ileri gitmesinden veya daha da azmasından endişe 

ediyoruz.” (Tâhâ 25/45). 
151   Sâbûnî, el-Münteḳā, 96. 
152   Bûhârî, “Zekât”, 11; Müslim, “Fedâilu’s-sahabe”, 101; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/121. 



210 
 

cömertliği ifade etmekteydi.153 Peygamberimizden sonra hanımlarından Hz. Zeyneb 

vefat etmiştir.154 Buradan onun cömertliği ile öne çıktığı anlaşılabilir. 

Peygamberlerin gayba dair birtakım bilgileri Allah’ın kendilerine bildirmesi ile 

muttali olacaklarını ifade eden Sâbûnî benzer bir ifadeyi cinler için de kullanır. O, Hz. 

Süleyman’ın vefat ettiğini anlamayan cinlerin durumunu155 yorumlarken “Bu âyette 

cinlerin gaybı bilmediğine sadece Allah’ın ortaya çıkarttığı kadarını bildiklerine delil 

vardır” demektedir.156 

Gaybı yalnızca Allah’ın bileceğine dair açık âyetlerin varlığı dolayısıyla 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin peygamberlerin gaybı bilmedikleri hususunda aynı 

kanaattedirler. Yine peygamberlerin Allah’ın bildirmesi ile bir takım gayb haberlerine 

muttali olmaları konusunda da her iki mütekellim aynı düşünceyi paylaşmaktadır. Bu 

noktada Sâbûnî’nin gayb meselesinde Mâtürîdî’nin görüşlerini aynen devam 

ettirdiğini söylememiz mümkündür. Onun peygamberlerin yaşadığı endişe, korku ve 

hüzün gibi durumları, gaybı bilmemeye delil göstermesi ise peygamberler ve gayb 

meselesinde aklî bir delillendirme noktasında bir açılım getirdiğini göstermektedir. 

  

 

  

                                                           
 

153   Müslim, “Fedailü’s-Sahabe” 101; İbn Hacer, Fethu’l-bârî, 3/286. 
154   Sâbûnî, el-Münteḳā, 260. 
155   “Süleyman’ın ölümüne hükmettiğimizde, öldüğünü, ancak asâsını kemiren ağaç kurdu göstermişti. 

Süleyman’ın cesedi yere yıkılınca ortaya çıktı ki, eğer cinler gaybı bilmiş olsalardı o aşağılayıcı 

eziyete katlanıp durmazlardı.” (Sebe’ 34/14). 
156   Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 



211 
 

5. PEYGAMBERLERİN ERKEKLERDEN 

SEÇİLMESİ 

Peygamberlerin beşer oluşları ile doğrudan bağlantılı konulardan biri de 

peygamberlerin erkeklerden seçilmeleri meselesidir. Yukarıda değindiğimiz üzere bu 

konu Mâtürîdîler ile Eş’arîler arasında ihtilaflıdır. Esasen bu tartışma, nebî-resul 

ayrımı meselesi, vahiy kavramının farklı anlamları, nübüvvette tebliğ görevinin yeri 

ve tebliğin nebîlerin ortak sıfatı olup olmaması gibi konularla da ilgilidir.157 Kur’an-ı 

Kerim’de adı geçen şu dört kadının nebî olup olmadıkları konusunda ihtilaf vardır: 

Meryem, Firavunun eşi Âsiye, Hz. Sâre ve Hz. Hâcer.158 Sâbûnî, Beyâzizâde, Âmidî, 

İbn Hümâm ve İzmirli İsmail Hakkı, kadınlardan nebî gönderileceği görüşünün 

Eş’arîler’de genel bir görüş olduğunu belirtmiştir.159 

Eş’arî, İbn Hazm ve Kurtubî gibi âlimler kadınlardan peygamber geldiğini 

belirtmiştir. Onlara göre kadınlardan seçilen peygamberler resul değil nebîdir. 160 

Osmanlı Dönemi âlimlerinden Şeyhzâde (öl. 12/18. yy.) Ehl-i sünnet kelâmının iki 

büyük imamı olan İmam Eş’arî ve İmam Mâtürîdî’nin akaidde ihtilaf ettikleri başlıca 

meseleleri ele aldığı eserinde Eş’arîler’in kadınlardan peygamber gönderileceğini 

belirttiklerini aktarır. 161  İbn Hazm peygamberlikte nebî-resul ayrımı yapmakta ve 

kadınların resul olamayacağını ancak nebî olabileceklerini düşünmektedir.162 Kendisi 

de bir Eş’arî kelâmcısı olsa Teftazânî, peygamberlikle ilgili sıfatları sayarken olgun 

bir akla ve fikrî güce sahip bulunma şartını da ekleyerek erkek olmaları da 

belirtmiştir.163 Fahreddin er-Râzî ise mensup olduğu Eş’arî ekolüne muhalefet ederek 

kadınlardan peygamber gönderilmediği söylemiştir. 164  Eş’arî kelâmcılarının 

tamamının erkek olma şartına mutlak olarak bağlı olmadığı anlaşılmaktadır. 

Mâtürîdî kelâmcılar ve müfessirler, peygamberlerin erkeklerden seçilmesinin 

şart olduğu ve tarihen böyle tecelli ettiği kanaatindedirler.165 Mâtürîdî’ye göre “Senden 

                                                           
 

157   Recep Ardoğan, “Kelâmcılara Göre Nübüvvette Erkeklik Şartı”, Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2012), 75-76. 
158   Ardoğan, “Kelâmcılara Göre Nübüvvette Erkeklik Şartı”, 77. 
159   Sâbûnî, el-Bidâye 46; Beyâzizâde, İşarâtü'l-Meram, 56; el-Âmidî, Ebkâru’l-Efkâr fî Usûli’d-Dîn, 

2/713; İbn Hümâm, el-Müsâyere, 194; İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlmi Kelâm, 72. 
160   İbn Fûrek, el-Mücerred, 176; İbn Hazm, el-Fasl, 3/644. 
161   Abdürrahim b. Ali b. Müeyyed Şeyhzâde, Nazmu’l-Ferâid (İstanbul: Fazilet Neşriyat, 2016), 49-

50. 
162   İbn Hazm, Dinler ve Mezhepler Tarihi, 3/644-651. 
163   Teftazânî, el-Makâsıd, 646. 
164   Fahreddin er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 9/230. 
165   Ebu’l-Berekât en-Nesefî, el-Umde fi’l-Akaid thk. Temel Yeşilyurt (İstanbul: Endülüs Yayınları, 

2019), 30; Pezdevî, Ehl-i Sünnet Akaidi 135; Aliyyü’l-Kârî, Şerhu’l-Emâlî, 53; Beydâvî, Tefsîru’l-

Beydâvî 1/159; İbn Kutluboğa, Haşiye ale’l-Müsayere (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1979), 197; İbn 

Hümâm, el-Müsâyere, 196; Beyâzizâde, İşarâtü'l-Meram 329; Abdüllatif Harpûtî, Tenkihu’l-Kelam 

fi Akaid-i Ehli’l-İslam (İstanbul: Necm İstikbal Matbaası, 1330), 97; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 

5/106.   



212 
 

önce de şehir halkı içinden seçip kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden başkasını 

peygamber göndermedik” 166  âyetinde ‘illâ ricâlen’ (الا ّ رِجَالا) kelimesi üç anlama 

gelmektedir. İlki ‘senden önce peygamber olarak melek ve cin göndermedik ancak bir 

insanı gönderdik’ anlamıdır. İkincisi peygamber olarak kadınların gönderilmediğini 

manasındadır. Üçüncüsü ise peygamberlerin şehir halkından seçilmesidir.167 Bu son 

maddeye bir sonraki başlıkta değineceğiz. 

Onun bu ifadelerinden, Yûsuf sûresi 109. âyetinin “peygamber olarak kadınların 

gönderilmediği, peygamberlerin sadece erkeklerden seçildiği” şeklinde de 

anlaşılabileceğini düşündüğü anlaşılmaktadır. O bu âyeti açıklarken kadınlardan 

peygamber gelmediğini “Biz kadınlardan peygamber göndermedik, peygamberler 

erkek olup hem erkeklere hem de kadınlara gönderilmişlerdir.” şeklinde bir kez daha 

vurgular. 168  Mâtürîdî’nin açıklamalarından peygamberlerin erkeklerden seçildiği, 

kadınlardan peygamber seçilmediği kanaatini paylaştığını söylememiz mümkündür.169 

Onun “Kadınlar tüm risâlet ve nübüvvet şartlarını taşımazlar.” 170  ifadesi de 

kadınlardan peygamber seçilmediği anlayışını benimsediğini göstermektedir. 

Mâtürîdî, Cenâb-ı Hakk’ın Hz. Meryem için “Onun annesi sıddîka ve inançlı 

bir kadındı.”171 ifadesinin “nebiye benzer bir anlam taşıdığını” söyleyenlere katılmaz. 

Ona göre “sıddîka” ifadesi ile kastedilen şudur: “Cebrail aleyhisselam ona gelip ‘Ben 

ancak sana tertemiz bir erkek çocuk bağışlamak için Rabbin tarafından gönderilmiş 

bir elçiyim.’172 dediğinde, tıpkı nebîler ve resuller melekleri tereddütsüz tasdik ettikleri 

gibi Meryem de onu tasdik etmiştir. Diğer insanlar ise ancak peygamberlerin haber 

vermesiyle melekleri tasdik ederler. Meryem ise kendisinin melek ve elçi olduğunu 

söyleyen Cibril’i tasdik etmişti. Bundan dolayı ona “Sıddîka” ismi verilmişti. 173 

Dolayısıyla Kur’an’da adı geçen ve “sıddîka” olarak nitelendirilen Hz. Meryem’in 

peygamber olmadığı kanaatinin yanında peygamberlerin erkeklerden seçildiği 

düşüncesini de teyit etmiş olmaktadır.  

                                                           
 

166    “Senden önce de şehir halkı içinden seçip kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden başkasını 

peygamber göndermedik. İnkârcılar yeryüzünde dolaşıp da kendilerinden öncekilerin sonunun nasıl 

olduğunu görmediler mi? Sakınanlar için ahiret yurdu elbette daha iyidir. Hâlâ aklınızı kullanmıyor 

musunuz?” (Yûsuf 12/109). 
167   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/404. 
168   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/134. 
169  Mustafa Can, peygamberlerin erkeklerden gönderilmesi hususunda Mâtürîdî’nin kesin ifadeler 

kullanmadığını, peygamberlerin erkeklerden seçilmiş olduğu kanaatine yakın olduğunun 

anlaşılabileceğini söylemektedir. 
170   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/400, 9/344. 
171   el-Mâide 5/75. 
172   Meryem 19/19. 
173   Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/290-291. 



213 
 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Mûsâ’nın annesi için “ona vahyettik” 174  buyrulması 

risâlet ve haber verme vahyi değil, ilhâm ve kalbe bilgi atma vahyi türündendir. Eğer 

risâlet vahyi olsaydı o takdirde peygamber olması gerekirdi. Bu ise caiz değildir. 

Dolayısıyla buradaki “vahyettik” ifadesinden anlaşılması gereken daha farklıdır. Hz. 

Mûsâ’nın annesine ilham olarak peygamber olmasını sağlamaksızın bir vahiyde 

bulunulması mümkündür. Hz. Meryem, Cebrâil ile muhatap olması ve onunla yüz yüze 

konuşmasıyla peygamber olmamıştır. Hz. Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi de buna 

benzemektedir. 175  Mâtürîdî’nin bu ifadelerinden kadınlardan peygamber olmadığı, 

onlardan ilham alanlar olsa da peygamber olarak değerlendirilemeyecekleri kanaatine 

sahip olduğunu anlaşılmaktadır. Onun peygamber olarak (resul) nitelenmek için 

Cebrâil aracılığıyla vahiy olmayı şart koşması da dikkat çekmektedir. Buna göre 

Cebrâil risaletin tescilinde görevli olmaktadır. 

Sâbûnî, peygamberlerin erkeklerden seçilmesi meselesinde, Mâtürîdî’nin 

görüşlerini aynen benimser ve “Bizim indimizde, kadın oluş, peygamber gönderilmeye 

engel teşkil eder”176 diyerek, hem kadınlardan peygamber gönderilmediğini açıkça 

ifade etmekte hem de ‘Bizim indimizde’ ifadesi ile bağlı olduğu Hanefî-Mâtürîdî 

kelâm ekolüne bağlılığını teyit etmektedir. Ona göre peygamberlik hak dine davet için 

ortaya atılmayı gerektirirken kadınlık örtünmeyi gerektirir. Dolayısıyla aralarında 

tezatlık vardır.177  

Sâbûnî’ye göre peygamberlerin beşer olması şart olduğu gibi peygamberlerin 

erkeklerden seçilmesi de şarttır. Bu açıdan Eş’arîler’in kadınlardan peygamber 

gönderilmesini caiz gören anlayışları yanlıştır. O, doğru olan “bizim görüşümüzdür” 

demek suretiyle178 hem bu konudaki kanaatini ifade etmekte hem de bu düşüncede 

olmayan ve Mâverâünnehir’e yayılmaya çalışan Eş’arîler’le yaşanan görüş farklılığına 

da dikkat çekmektedir.  

O, peygamberlerin erkeklerden seçilmesinin bir hikmeti olduğu gibi 

kadınlardan seçilmemesinin de bir sebebi olduğunu düşünür. Peygamberlik tebliğ 

vazifesi ile meşgul olma, mucize gösterme ve halkın önünde liderlik gerektiren bir 

vazifedir. Kadın olmak ise örtünmeyi gerektirir ki bu durum da peygamberlik vazifesi 

ile zıttır. Kadınların imamlık, emirlik, saltanat ve kadılık için uygun olmadığında icma 

vardır. Peygamberlerin erkeklerden seçilmesi, kadınlardan seçilmemesi, risâlet ve 

nübüvvetin füru’undandır. Kadınlar nübüvvetin füru’una uygun değilken aslına uygun 

                                                           
 

174   “Mûsâ’nın annesine ‘Onu emzir, başına bir şey gelmesinden endişe ettiğinde onu nehre bırak. 

Korkup kaygılanma. Biz onu sana geri döndüreceğiz ve peygamberlerden biri yapacağız’ diye 

vahyettik.” (el-Kasas, 28/7). 
175   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/20. 
176   Sâbûnî, el-Bidâye, 100. 
177   Sâbûnî, el-Bidâye, 101. 
178   Sâbûnî, el-Kifâye, 182. 



214 
 

olmaları düşünülemez. 179  Sâbûnî “örtünme” ifadesi ile fiziki tesettür ile birlikte 

“gizlenme, aşikâr olmamayı” da kastetmiş olmalıdır. Onun dönemin Hanefî fıkıh 

anlayışına uygun görüş belirttiği anlaşılmaktadır. 

 Mâtürîdî ve Sâbûnî Kur’an’da anılan peygamberlerin erkeklerden seçildiği 

dolayısıyla kadınların peygamber olamayacağı hususunda aynı delilleri kullanmakta 

ve aynı kanaati paylaşmaktadırlar. Bu anlamda Sâbûnî’nin, Hanefî-Mâtürîdî kelâm 

anlayışını devam ettirdiğini söyleyebiliriz. Öte yandan onun Eş’arîler’in bu noktada 

yanlış kanaatte olduklarını açıkça dile getirmesi ise itikadi açıdan mensup olduğu 

ekole bağlılığını ve o dönemde Eş’arîler'in Mâveraünnehir’de bir tehdit olarak 

algılandığını da teyit eder. Mâtürîdî, Hz. Meryem ve Hz. Mûsâ’nın annesi ile ilgili 

âyetleri tevil ederken kadınlardan peygamber gelmediğini vahiy türleri analizi ile 

yaparken, Sâbûnî daha çok Hanefî fıkıh anlayışına dayanan, kadının toplum 

hayatındaki konumuna ilişkin delillendirmeler yapmaktadır. Ona göre peygamberlik 

vazifesinin görünür olma, liderlik etme ve tebliğ gerektirmesi dolayısıyla tesettüre 

bürünmesi gereken kadınların tabiatına uygun değildir  

                                                           
 

179   Sâbûnî, el-Kifâye, 183-184. 



215 
 

6. PEYGAMBERLERİN ŞEHİRLİ OLMASI 

Peygamberlerin şehirli olması üzerine bir tartışmaya kelâm eserlerinde 

rastlamak neredeyse mümkün değildir. Yaptığımız araştırmada bu hususta ilk bilgilere 

Mâtürîdî’nin yer verdiğini tespit ettik. Mâtürîdî’den sonra az da olsa bazı eserlerde bu 

hususa değinildiğini görmekteyiz. Kurtûbî tefsirinde peygamberlerin şehirli 

kimselerden seçildiğini ifade etmektedir.180 Kâdî Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasen 

ed-Diyârbekrî (öl. 990/1582), kadınlardan, cinlerden ve köy halkından peygamber 

gönderilmediğini Bedreddin Aynî’den aktarmaktadır. Öte yandan Zemahşerî’nin 

peygamberlerin şehirlerden değil köylerden seçildiğini ifade ettiğini belirtmektedir.181 

Günümüzde yapılan bazı çalışmalarda da İslam’ın şehirde doğduğu, peygamberlerin 

şehirli olduğunu ve peygamberlerin “medine” sözcüğü ile zikredildiklerine dair 

değerlendirmeler bulunmaktadır.182 

Mâtürîdî, Yûsuf sûresi 109. âyette yer alan “Senden önce de şehir halkı içinden 

seçip kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden başkasını peygamber göndermedik.” 

ifadelerinin, peygamberlerin şehir halkından seçildiği anlamına geldiğini 

düşünmektedir. Ona göre âyetten bütün peygamberlerin çöl ve sahra halkından değil 

şehirlerden seçildiği anlaşılır. Âyette geçen ve ‘el-kura’ (القرَُى ) kelimesi ile şehirler ve 

gelişmiş yapıların olduğu yerler kastedilmiştir. Kur’an’da geçen ve ‘karye’( ريةالق ) ve 

‘kura’ (القرَُى) kelimelerinin tümü ile şehirlerin kastedilmesi buna delildir. Dolayısıyla 

Allah Teâlâ bütün nebîleri ve resulleri ancak şehir halkından seçip göndermiştir. 

Çöllerde ya da köylerde yaşayan kimselerden seçmemiştir.183 

Peygamberlerin şehirlilerden seçildiğine dair “Merkezine bir peygamber 

göndermedikçe Rabbin memleketleri helâk etmez.”184 âyeti onun bir başka delilidir. Bu 

âyette geçen ‘merkez’ ifadesi ile kastedilen şehirlerdir. Çünkü insanların yaşadığı en 

büyük yerleşim yerleri şehirlerdir. Allah’ın gönderdiği dinin yayılması ancak şehirlere 

peygamber göndermekle olur. Hatta buralardan en uzak bölgelere ve en küçük yerlere 

dahi tebliğ ulaşır. Yine ona göre peygamberlerin şehirlilerden seçilmesi, köy halkının 

ihtiyaçlarını karşılamak üzere şehre geldiklerinde peygamberin onlara âyetleri 

okuması ve onları davet etmesini mümkün kılar. 185 

                                                           
 

180   Kurtûbî, el-Câmiu’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 9/234. 
181   Kādî Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasen ed-Diyârbekrî, Târîḫu’l-ḫamîs fî aḥvâli enfesi nefîs 

(Beyrut: Daru’s-sadr, 2010), 1/7. 
182   bk. Muammer Gül, “İslam İktisadi Gelişmesinin Tarihi ve Dinî Dinamikleri”, Tarih Okulu Dergisi 

7/17 (2014), 91-92; Ahmet Küçük, “Medeniyet Tasavvurunun Unsurları ve Dinamikleri (Kur’an 

Verileri Işığında Bir İnceleme)” Marife 18/2 (2018), 591-606. 
183   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/404. 
184   el-Kasas 59. 
185   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/75. 



216 
 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin köylerden değil de şehirlerden seçilmelerinin 

iki hikmeti vardır:  

Birincisi, şehir halkı çeşitli halk tabakalarının karışımından ve farklı nitelikteki 

insanların bir araya gelmesinden oluşur. Onlar farklı nitelikteki insanlara yaklaşım 

konusunda tecrübelidirler. Çöl ve sahra halkından daha akıllı, daha yumuşak huylu ve 

daha basiretlidirler. Çünkü çölde (köylerde) yaşayanların birlikte olduğu ve uyum 

sağladığı canlılar ancak çeşitli hayvanlardır. Sonra peygamberler gönderilmeden önce, 

onun gönderilmesine insanların ihtiyaç duyacağı birtakım işaretler ve alametler 

mutlaka ortaya çıkar. Bu da halkın onları daha çabuk benimsemeleri ve daha kolay 

kabul etmeleri içindir. İkincisi, peygamberlikten maksat, onun uzak bölge ve 

çevrelerde yaşayan insanlar tarafından duyulup bilinmesidir. Şehirlerde insanların 

civar bölgelerden ve uzak beldelerin ötesinden ticaret maksadıyla ve çeşitli ihtiyaçları 

için gelip gittikleri yerlerdir. Bu vesile ile peygamberin varlığı o bölgelerde de 

duyulur. Çöl ve sahralara gelince, insanlar nadiren oraya uğrarlar, ihtiyaçlarını orada 

karşılamazlar, dolayısıyla peygamberlik ve onunla kastedilen halk arasında yayılma 

imkânı bulamaz.186 

Görüldüğü üzere Mâtürîdî peygamberlerin şehirli olmasını kesin olarak kabul 

etmekte ve iddiasını ispat için naklî ve aklî deliller getirmektedir. 

Peygamberlerin şehirli olması konusuna Sâbûnî eserlerinde yer vermez. Bu 

durum beraberinde bir takım soru işaretlerini doğurmaktadır. O, söz konusu görüşe 

katılmamakta mıdır veya gündeme getirilecek kadar önemli görmemekte midir? Ya da 

söz konusu iddianın yaşadığı dönem itibarıyla önemli bir tartışma konusu olmaması 

sebebiyle değinilmeyecek kadar gündem dışı mıdır? Bu sorulara net bir cevap vermek 

mümkün değildir. Zira söz konusu tartışmaya ne açıktan ne de ima yoluyla 

girmektedir. Dolayısıyla bir yorum yapmak şu aşamada mümkün gözükmemektedir. 

Ancak bu durum bize önemli bir veri sunmaktadır. Mâtürîdî’nin peygamberlik için 

âdeta bir şart gibi gördüğü “şehirli olma” kanaati, Sâbûnî tarafından dile getirilmemek 

suretiyle yok sayılmaktadır. Bu bağlamda peygamberlerin şehirli olması şartı, ondan 

iki asır sonra Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışında -en azından- gündem dışı kalmıştır. 

 

 

 

                                                           
 

186   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/404-405. 



217 
 

7. CİNLERDEN VE MELEKLERDEN PEYGAMBER 

SEÇİLİP SEÇİLMEDİĞİ MESELESİ 

Mâtürîdî ve Sâbûnî meleklerden peygamber seçilmediği kanaatindedir. Onların 

bu kanaatlerini peygamberlerin sıfatlarını işlediğimiz bölümde “Beşer Olmak” 

başlığında ifade etmiştik. Dolayısıyla burada tekrar etmeyeceğiz. Bu bölümde 

cinlerden peygamber seçilip seçilmediği meselesine değineceğiz. 

“Cin” kavramı, Arapça’da “örtmek, örtünmek, gizlemek, gizli kalmak” 

anlamlarına gelen “cenn” kökünden gelen bir isimdir.187 Terim olarak ise onların sahip 

oldukları özellikleri de dikkate alarak şu şekilde tanımlamak mümkündür: Duyu 

organlarıyla idrak edilemeyen, insanlar gibi akıl ve irade sahibi olan, farklı şekillere 

girebilen, ateşten yaratılmış, mümin ile kâfir gruplarından meydana gelen, ruhani ve 

gizli varlıklara verilen bir isimdir.188  

Cinlerin varlığı, hiçbir yoruma gerek duymaksızın Kur’an’ın muhkem ayetleri 

ile sabittir. Bu yönüyle bir müminin cinlerin varlığını inkâr etmesi küfrü gerektirir. 

Varlıkları hususunda Kur’an, sünnet ve icma anlamında ittifak vardır. İhtilaf edilen 

noktalar ise onların mahiyetleri bakımındandır.189 Nitekim Kur’an’da bulunan Cin 

sûresi ve surenin içeriğindeki net bilgiler, cinlerin varlığına iman etmeyi tartışmasız 

ortaya koymaktadır.190 İlgili âyetlere göre cinler de insanlar gibi imtihan olmak üzere 

Allah’a kulluk etmek için yaratılmıştır.191 Kur’an’da yirmi iki yerde geçen “Cân” 

kavramı ile ifade edilen cinler, insanların yaratılmasından önce yakıcı ve her şeye tesir 

edici ateşten halk edilmiştir. Bir kısım insanlar, cinlerin etkisi ve gizli oluşlarından 

dolayı onları zararlı mikroplara benzetmiştir. Yine şeytanı da bir sembol olarak 

görmüşlerdir. Bu şekildeki bir yorum, her şeyi maddî olanda gören, onun ötesinde bir 

hakikat kabul etmeyen pozitivist kimselerin bakış açısıdır.192 

Cinler insan ve melek dışındaki üçüncü bir varlık türüne karşılık gelmektedir. 

Cinlerin evlenmek ve çoğalmak gibi insanlarla benzer özellikleri olmakla birlikte 

insanlara göre daha üstün güçlere sahiptirler. Örneğin kısa sürede uzun mesafeleri kat 

edebilirler. İnsanlar onları görmediği hâlde onlar insanları görürler. Ayrıca insanların 

bilmediği bazı hususları bilebilirler. Fakat onlar da kesinlikle gaybı bilemezler.193 

                                                           
 

187  İbn Manzur, Lisanu’l- Arab, 13/92-93; İsfahânî, el-Müfredat, 138; Cürcânî, Arapça-Türkçe Terimler 

Sözlüğü, 80. 
188   Eş’ârî, Makâlâtü’l-İslamiyyin, 2/127; İsfahânî, el-İtikâdât ,154; Teftazânî, el-Makâsıd, 504; Bilmen, 

Muvazzah İlm-i Kelam, 291. Topaloğlu- Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 63. 
189   Kılavuz, “Cin”, 8/8. 
190   İbrahim Halil Erdoğan, “Metafizik Âlemden Cinlerle İrtibatın İmkânı İmkânsızlığı”, Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi 18/2 (2019), 1956. 
191   ez-Zâriyât 51/56. 
192   Temel Yeşilyurt, Çağdaş İnanç Problemleri (Ankara: DİB Yayınları, 2017), 174. 
193   “Ne zaman ki Süleyman'a ölümü hükmettik, cinlere onun ölümünü sezdiren olmadı. Yalnız bir güve 

böceği/kurdu yere dayandığı asâsını yiyordu. Bu sebeple Süleyman yere yıkılınca ortaya çıktı ki, 

cinler eğer gaybı bilseydiler, o zilletli azab içinde bekleyip durmazlardı.” (Sebe’ 34/14). 



218 
 

Gökteki meleklerin konuşmalarından gizlice haber elde etmek isteseler de bunu 

başaramazlar. Genel kanaate göre cinlere de peygamber gönderilmiştir. Onlardan bir 

kısmı peygamberlerin getirdiği mesajları kabul etmiş bir kısmı kabul etmeyerek kâfir 

olarak kalmıştır. Son peygamber Hz. Muhammed sadece insanlara değil cinlere de 

ilahi emirleri tebliğ etmiştir.194 

Kur’an’da verilen bilgilere dayanarak cinlere peygamber gönderildiği 

noktasında İslâm âlimleri ittifak etmiştir. Ancak gönderilen bu peygamberlerin insan 

veya cin türünden oluşu meselesinde farklı kanaatler söz konusudur.195 Âlimlerin bir 

kısmına göre cinlere peygamber olarak melekler gönderilmiştir. Bir kısmına göre 

kendi cinslerinden birileri peygamber olarak seçilmiştir. Âlimlerin çoğunluğuna göre 

ise insanlara gönderilen peygamberler aynı zamanda cinlere de gönderilmiştir.196 

Mâtürîdî bu konuda üç farklı kanaat olduğunu ifade eder ancak kendi görüşünü 

net olarak belirtmez. Ona göre En’âm sûresi 130. âyette “Ey cin ve insan topluluğu! 

İçinizden size âyetlerimi anlatan ve bugünle karşılaşacağınıza dair sizi uyaran 

peygamberler gelmedi mi?” buyurulması, “içinizden” denilerek zahiren cinlerden 

peygamber geldiğini gösteriyor 197  olsa da cinlerden peygamber olup olmadığı 

konusunda farklı kanaatlere de kapı aralamaktadır. Ona göre bu âyete istinaden üç 

farklı kanaat ortaya çıkmıştır: İnsanlardan bir kısmına göre cinlerden peygamberler 

gelmemiştir, peygamberler ancak insanlardan gelmiştir. Bir kısmı her iki türden de 

peygamberler gelmiştir. Cinlere cinlerden, insanlara insanlardan kanaatindedir. 

Üçüncü grup ise insanlardan gelen peygamberler her iki türe gönderilmişlerdir. 

Bununla birlikte cinlerden de bir uyarıcı olmuştur. Uyarıcıların derecesi, 

peygamberlerinkinden daha alttadır, tıpkı nebîlerle resullerin derece farkları gibi diye 

düşünmüşlerdir. 198  Bu üç görüşü sıralayan Mâtürîdî her zamanki ilmî metodunu 

burada da uygular. Ona göre bu meselenin aslını bilmemize gerek ve ihtiyaç yoktur. 

Allah insanlara gönderdiği gibi onlara da gönderebilir. Cinlerin de peygamberleri 

görmeleri onlarla görüşmeleri mümkündür. Dolayısıyla kesin olarak bilme imkânımız 

olmayan bu konu üzerinde tartışma yapmak gereksizdir. 

Mâtürîdî’nin cinlerden peygamber gelip gelmediği meselesinde “nebî, resul ve 

nezir” ayrımı yapması dikkat çekicidir. Onu bu kanaate sevk eden şu âyettir: “Bir 

                                                           
 

194   Ahmet Saim Kılavuz, “Cin”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/8. 
195   Farklı kanaatlerin oluşmasında şu âyetin etkili olduğu görülmektedir: “Ey cin ve insan topluluğu, 

içinizden, size âyetlerini anlatan ve bugünle karşılaşacağınıza dair sizi uyaran peygamberler gelmedi 

mi? Derler ki: Kendi aleyhimize şahitlik ederiz. Dünya hayatı onları aldattı ve kâfir olduklarına dair 

kendi aleyhlerine şahitlik edeceklerdir.” (el-En’âm 6/130). Ancak bu ayete dayanarak cinlerden 

peygamber gelmiştir görüşü problemlidir. Çünkü kesin ve net değildir. bk. Şükrü Aydın, “Kur’ân 

Ayetleri Bağlamında “Cin” Algısı Hususunda Farklı Yaklaşımlar”, İhya Uluslararası İslam 

Araştırmaları Dergisi 7/1 (2021), 300. 
196   Kılavuz, “Cin”, 8/9. 
197   Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/404. 
198   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/234-235. 



219 
 

zamanlar cin topluluğundan bir grubu, Kur’an’ı dinlemek üzere sana doğru 

yönlendirmiştik. Yanına geldiklerinde ‘Susup dinleyin!’ dediler, okuma sona erince de 

uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler.” 199  Ona göre bu âyette geçen 

“uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler” cümlesinde geçen ‘uyarıcılar’ ifadesi 

cinlerden de uyarıcılar geldiği şeklinde yorumlanmıştır. Bu açıdan âyetin sonundaki 

“uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler” cümlesi uyarıcı cinlerin varlığını 

teyit etmektedir. Ancak bazen iki zümreden söz edilir fakat bir tanesinin kastedilmesi 

caizdir. 200  “O ikisinden inci ve mercan çıkar.” âyetinde “ikisi” denmiştir ancak 

kastedilen tuzlu denizdir. Burada da bu durum geçerlidir.201 Dolayısıyla onun mezkûr 

ayette geçen “uyarıcı cinler” ile kastedilenin kavimlerini uyarmakla görevlendirilen 

cinler olduğu, bunların peygamber olmadıkları söylenebilir. O, cinlerden nebî ve 

resuller değil uyarıcılar geldiği tezini Cin sûresinin tefsirinde de devam ettirmekte ve 

şöyle demektedir: “cinlerin arasında uyarıcı cinler bulunduğu ve resullerin cinlerden 

değil, insanlardan olduğu belirtilmiştir.”202 

Her ne kadar En’âm sûresi 135. âyetin yorumunda cinlerden peygamber gelip 

gelmediği meselesinde net olarak bir kanaat ortaya koymasa da Mâtürîdî “İnsanları 

yarattıklarımızın çoğundan üstün kıldık.”203 âyetini yorumlarken daha açık ifadelere 

yer verir. O, “Ve onları yarattıklarımızın çoğundan üstün kıldık.” ifadesi, ‘yeryüzünde 

bulunan her şeyden, cinler ve diğerlerinden üstün kıldık’ anlamına geldiğini ifade 

etmekte ve ‘zira cinlere, kendilerinden bir resul gönderilmedi, onlara ayrı bir kitap da 

indirilmedi’ cümlesini eklemektedir. 204  Onun bu ifadeleri, cinlerden peygamber 

gelmediği, insanlardan gelen peygamberlere tabi olmakla mükellef oldukları kanaatine 

sahip olduğunu ortaya koyar. Onun hangi kanaate yakın olduğunu daha açık olarak şu 

sözlerinden çıkarmak mümkündür: “Peygamber insanlardan olsa da cinlerin de onları 

dinlemeleri caizdir. Onların da bu delillere sahip çıkmaları, ona uygun davranmaları 

ve sonra da peygamberlerin bilgisi olmadan bunu kavimlerine tebliğ etmeleri 

mümkündür.”205 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamber hem insanlara hem de cinlere gönderilen bir 

peygamberdir. 206  Kur’an’ın benzerinin yapılamayacağı hususunda; “De ki, eğer 

insanlar ve cinler bir araya toplansa!”207 âyeti, Hz. Peygamber’in hem insanlara hem 

de cinlere gönderilmiş olduğuna işaret eder. Eğer insanlarla birlikte cinlere de resul 

                                                           
 

199   el-Ahkâf 46/29. 
200   er-Rahmân, 55/22. 
201   Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/404. 
202   Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/161. 
203   “And olsun biz insanoğluna şan, şeref ve nimetler verdik; onları karada ve denizde taşıdık, 

kendilerine güzel güzel rızıklar verdik ve onları yarattıklarımızın çoğundan üstün kıldık.” (el-İsrâ 

17/70). 
204   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/326. 
205   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/235. 
206   Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/158. 
207   el-İsrâ 17/88. 



220 
 

olarak gönderilmemiş olsaydı bu sözlerin anlamı olmazdı.208  Onun bu sözünü ve 

yukarıda dikkat çektiğimiz yorumlarını dikkate aldığımızda cinlerden peygamber 

gönderilmediği kanaatinde olduğu anlaşılmaktadır.  

Araştırmamızda cinlerden peygamber olup olmadığı hakkında Sâbûnî’nin 

eserlerinde olumlu ya da olumsuz herhangi bir ifadeye rastlayamadık. O, cinlerle ilgili 

yeri geldiğinde gerekli açıklamalar yapmasına rağmen,209 cinlerden peygamber gelip 

gelmediği meselesine hiç değinmemiştir. Muhtemelen böyle bir tartışmayı gerekli 

görmemiştir. O, tevarüs ettiği kelâmî gelenek dolayısıyla cinlerden peygamber 

gelmediği kanaatinde olabilir. Ancak buna dair kendi eserlerinde bilgi yer 

almamaktadır. 

  

                                                           
 

208   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/393. 
209   Sâbûnî, el-Bidâye, 113, 151, 152; a.mlf, el-Münteḳā, 150, 154, 161, 163.  



221 
 

8. MUCİZENİN NÜBÜVVETE DELİL OLMASI 

Mucizenin nübüvvete delil olması hususunda Ehl-i sünnet kelâmında ittifak 

olmakla birlikte, nübüvveti ispat için tek delil mucize değildir. Ayrıca mucize 

insanların iman etmelerini sağlamak için yeterli de değildir. Mâtürîdî ve Sâbûnî 

mucizelerin nübüvvete delâleti hususunda benzer kanaatlere sahip olmakla birlikte 

getirdikleri deliller açısından aralarında küçük farklılıklar söz konusudur.  

Mucize konusunda oldukça teferruatlı açıklamalara yer veren Mâtürîdî’ye göre 

mucize nübüvvetin olmazsa olmazı değildir.210 Mucize hiç kimseyi imana zorlamaz 

ve tahakküm altına almaz. Çünkü iman bir ihtiyar ve tercih işidir.211 Bu sebeple olsa 

gerek o, hissî mucizelerin detaylarına girmeyi çoğu zaman gerekli görmez.212 Mucize 

gösterildiğinde muhatap olan insanların iman etmeleri de garanti değildir. Nitekim 

“Eğer gelmesi sebebiyle dağların yürütüldüğü veya yerin parçalandığı yahut ölülerin 

konuşturulduğu bir Kur’an olsaydı (yine inanmazlardı).”213  buyrularak bu hususa 

dikkat çekilmiştir.214 O, mucizeleri bir realite olması itibarıyla savunur.215 Ancak hak 

peygamberlerin kavimleri, peygamberleri hiçbir mucize göstermese bile onların 

doğruluklarına şahitlik etmişlerdir.216 Ona göre mucizeler, peygamberlerin insanlara 

söyledikleri sözlerde ve verdikleri hükümde doğru ve âdil olduklarının 

açıklamalarıdır. Çünkü onlar Allah’a ibadet ve itaate çağırmışlardır. Bu da her sağlam 

aklın ve selim yaratılışın gerekli kıldığı bir durumdur. Mucizelere olan ihtiyaç, 

peygamberlerin sözlerinde doğruluk ve verdikleri hükümlerde âdil olduklarını 

göstermekten başka bir şey değildir.217  

Mâtürîdî’nin mucizelere bakışı noktasında en fazla ön plana çıkan husus, 

mucizelerin sayısı ve büyüklüğünün, tek başına nübüvvetin ispatı ve tebliğin kalplerde 

tesiri için noktasında etkili olamayacağı şeklindeki düşüncesidir. O, “Şundan emin ol 

ki (Resulüm!) Ehl-i kitaba her türlü delil ve mucizeyi getirsen yine de senin kıblene 

uymazlar. Sen de onların kıblesine dönecek değilsin…”218 âyetinin, bu kanaatinin açık 

                                                           
 

210   “…ve Allah, Musa ile gerçekten konuştu:” (en-Nisâ 4/164) âyetini yorumlayan Mâtürîdî, olayın 

teferruatı ya da mucize açısından büyüklüğü üzerinde durmaz. Onun şu sözleri mucize meselesine 

bakışını ve ilim yöntemini ifade etmesi açısından önemlidir: “Aslında biz konuşmanın nasıl cereyan 

ettiğini bilmiyoruz; sadece O'nun bulunmayan bir sesi ihdas ettiğini ve onu Mûsâ aleyhisselama -

nasıl dilemiş, ne dilemiş ve neden dilemişse- öylece işittirdiğini bilmekteyiz.” Mâtürîdî, Te’vîlât 

4/120. 
211   Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/324. 
212   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/ 417, 422, 425, 428, 11/42, 45-46. 
213   er-Ra’d 13/31. 
214   “Onlara gökten bir kapı açsak da oradan yukarı çıksalar, yine de “Herhalde gözlerimiz perdelendi, 

hatta bize büyü yapılmış olmalı!” derler.” (el-Hicr 15/14-15) 
215   Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 195. 
216   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 187-188. 
217   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/409. 
218   el-Bakara 2/145. 



222 
 

bir delili olduğunu ifade eder.219 Bu durumda, mucizelerin insanları imana mecbur 

bırakması gibi bir durum söz konusu değildir. İman tercih işidir. Delil güçlü olsa bile 

kişi iradesini imandan yana kullanmayabilir. Ona göre “Eğer (istedikleri gibi) onlara 

melekleri indirseydik, ölüler de onlarla konuşsaydı ve her şeyi toplayıp karşılarına 

getirseydik, Allah dilemedikçe yine de inanacak değillerdi; fakat çokları bunu 

bilmezler.” 220  âyeti bu durum için açık bir delildir. Insanı imana zorlasaydı bu 

gerçekleşirdi. Aynı şekilde “Biz istesek onlara gökten bir mucize indiririz de derhal 

ona boyun eğerler.”221 âyeti de bunu ispat eder.222 Ancak Allah insanı irade kullanan 

bir varlık (halife) olarak yaratmıştır. Sonucuna katlanmak şartıyla iradesini istediği 

yönde kullanmakta serbesttir. Kalbin bir eylemi olan iman için dış baskı etkisizdir. 

 Mâtürîdî, mucizelerin insanları imana mecbur bırakmayacağı iddiasını daha 

ileri bir safhaya taşır. Ona göre kıyamet gibi en büyük mucizeyi yaşayan kâfirler, 

kıyametten sonra yeniden dirilseler dahi iman etmezler. Nitekim “Geri gönderilseler 

bile, yine kendilerine yasaklanan şeylere döneceklerdir.” 223  buyrularak bu durum 

ortaya konulmuştur. Başka bir âyette de şöyle buyurmaktadır: “Sonra ‘Rabbimiz 

Allah’a and olsun ki biz ortak koşanlardan değildik.’ demekten başka beyan edecekleri 

bir mazeretleri olmadı.”224 buyrulur. Onlar kıyameti ve azabı gördüklerinde hemen 

yalana sarılırlar. Bu da göstermektedir ki mucize onların zorla iman etmelerini 

sağlamamaktadır.225 

Mucizelerin peygamberlerin gönderildikleri kavimlerin sosyal, kültürel, edebi 

ve teknolojik düzeylerine uygun tarzda tecelli ettikleri şeklindeki genel kanaate 

Mâtürîdî’nin katıldığını görüyoruz. O şöyle demektedir:  

Mûsâ döneminde sihir yaygın bir durumdu ve insanlar söz konusu devirde sihir 

yapmaktaydılar. Dolayısıyla Hz. Mûsâ peygamberliğine kanıt olarak o insanların 

yapmış oldukları türden mucizeler getirdi ki onlar, bu hadiselerin onların güçlerinin 

üstünde olması dolayısıyla sihir olmadıklarını, aksine semavi bir mucize olduklarını 

bilsinler. Aynı şekilde Hz. İsa’nın getirmiş olduğu mucizeler de kavminin yapmış 

olduğu türden olaylardır. Bunlar da tıp ilmiyle ilgilidir. O da tıp türünden mucizeler 

getirdi ki onun bunları Allah katından öğrendiğini bilsinler.226 

Mâtürîdî’ye göre her peygamberin diğer peygamberlerde olmayan bir 

hususiyetleri vardır. Hz. Mûsâ’nın Allah Teâlâ ile doğrudan konuşması227 ona mahsus 

bir şeydir. Çünkü Allah’ın gönderdiği her peygamberin başkasında bulunmayan, 

                                                           
 

219  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/189, 297. 
220  el-En-âm 6/111. 
221  eş-Şu’arâ 26/4. 
222  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/200. 
223  el-En-âm 6/28. 
224  el-En-âm 6/23. 
225  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/201. 
226  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/30. 
227  en-Nisâ 4/164. 



223 
 

sadece kendisine has bir özelliği vardır. İşte bu da Hz. Mûsâ’nın hususiyetidir. Zira 

Cenâb-ı Hak orada hiçbir vasıta ve elçi olmaksızın kendisiyle konuşmuştur. Diğer 

peygamberlere ise gönderdiği vahiyler veya elçiler vasıtasıyla konuşmuştur.228Aynı 

şekilde Hz. Süleyman’ın emrine sabahleyin bir aylık akşamleyin bir aylık yol alan 

rüzgârı vermesi, cinleri maiyetine tahsis etmesi, Hz. Dâvûd’a demiri eritmeyi 

öğretmesi, dağların onunla birlikte tesbihatta bulunması229onların şahıslarına münhasır 

mucizelerdir. Hâsılı her peygamberin bir konuda kendisine mahsus olan ve başkasında 

bulunmayan bir özelliği vardır.230 

Peygamberlerin aynı mucizeleri göstermesinin beklenmesi Mâtürîdî’ye göre 

doğru değildir. Bir başka ifadeyle önceki peygamberlerin getirdiği mucizeleri 

göstermesini Hz. Peygamber’den isteyen müşriklerin talebi, Mâtürîdî’ye göre mâkul 

ve mantıklı değildir. Zira “Hz. Peygamber’in aynı mucizeyi getirmesi gerekmiyordu, 

onun yapması gereken onların tabiatına ve örfüne uygun bir mucize getirmesiydi. 

Bütün peygamberler aynı mucizeyi değil, aksine farklı farklı mucizeleri 

getirmişlerdi.”231 

Genel anlamda nübüvvete özel anlamda mucizelere karşı çıkan kişi ve 

akımların düşüncelerini ifade edip cevaplar veren Mâtürîdî Hz. Peygamber’in 

mucizeleri üzerinde ayrıca durmaktadır. O mucizeleri aklî, hissî ve haberî (bilgi) 

mucizeleri olmak üzere üç başlıkta değerlendirir. Ona göre Resulullah’ın mucizelerin 

büyük bir kısmı aklî ve haberi mucizelerdir.232 Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi o, hissî 

mucizelerin üzerinde çok fazla durmaz ve detaylarına girmez. 233  Öncelikle şunu 

belirtelim ki, Peygamberimizin hissî mucizeleri noktasında onun metodu, Kur’an’da 

yer alan hususların iman konusu olması, ahad haberlerle gelen mucizeler hususunda 

ise tevakkuf etmek şeklindedir. Mucizeleri özellikle inatçı ve kibirli insanların iman 

etmesi için bir vasıta olarak gören Mâtürîdî’ye göre peygamberler yaşantıları ile esasen 

kendilerine yönelik her türlü itirazı boşa çıkarmışlardır. 

Mâtürîdî’ye göre İsra ve Mîraç mucizeleri hissî mucizelerdir. Hissî mucizeler 

Allah’ın, peygamberliklerini teyit için verilmiştir.234  “Zira şüpheyi yok etmede ve 

vesveseyi ortadan kaldırmakta daha çok etkilidir. Zira hiç kimse bilgi edinme yolu, 

duyu ve gözlem olan konularda şüphe etmez. Çoğunlukla şüpheler ve vesveseler aklî 

bilgilerde ortaya çıkar. Zira hiç kimse, kendisinin kendisi olduğundan şüphelenmez. 

Aziz ve Celîl olan Allah, resulüne, insaflı kimselerin kabul edip iman etmesine ve 

                                                           
 

228   Mâtürîdî, Te’vîlât, 4/121. 
229   Sebe’ 34/10-12. 
230   Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/250. 
231   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/421-422. 
232   Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/249. 
233    bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/ 417, 422, 425, 428, 11/42, 45-46. 
234   Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/404. 



224 
 

Resulullah’ın Allah’ın elçisi olduğunu ikrar etmesine mecbur edecek hissi mucizeler 

göstermek istediği için “İsra ve Miraç mucizesi” gerçekleşmiştir.”235 

Mâtürîdî, Ay’ın yarılması (inşikâk-ı kamer) ile ilgili olarak236, ehl-i tevilin 

çoğunluğunun bu olayın Hz. Peygamber döneminde vuku bulduğunu söylediklerini 

belirterek çoğunluğun görüşüne katıldığını hissettirir. Mâtürîdî bu hususta şu rivayeti 

aktarmaktadır: Abdullah b. Mesûd’un aktardığına göre “Resulullah ile beraber 

Mina’da idik, birden ayın yarıldığını gördük, bir parçası dağın arkasına geçmişti. 

Bunun üzerine “Şahit olun, şahit olun!” buyurdu.”237 İbn Mesûd’un dışında, - Allah 

hepsinden razı olsun - Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Abbâs, Enes b. Mâlik, Huzeyfe, 

Cübeyr b. Mut’im gibi sahâbe-i kirâmdan bir cemaatin da ayın yarıldığını gördükleri 

rivayet edilir.238 Mâtürîdî, Ay’ın yarılması gibi olağanüstü bir olayın, sınırlı sayıda 

sahabiden rivayet edilmesi sebebiyle, hâlihazırda gerçekleşmiş bir olay değil, ileride 

gerçekleşecek bir hadise olarak değerlendirilmesi gerektiğini ifade edenlerden 

bahsetmektedir.239 Ancak o, bu görüşe katılmaz. Ona göre “Bu hadis, hâsdan âmma 

dönüşerek tevatür derecesine ulaşmıştır. Bu mesele Müslümanlar arasında yayılmış, o 

kadar ki bu hadisi duymayan çok az kişi kalmıştır. Ay’ın yarılması hadisesinin az 

sayıda sahabiden gelmesinin birtakım sebepleri olabilir. Allah’ın çevre halkının onu 

görmesini bulutlarla engellemiş olması yahut bazı işlerle onları meşgul ederek 

görmekten alıkoyması mümkündür. Cenâb-ı Hak, çevredeki bazı karıştırıcıların, onu 

kendisinin yaptığını iddia etmemesi ve Hz. Peygamber’in peygamberlik davasının 

yalana dayandığını ileri sürmemesi için böyle yapmış olabilir. Allah’ın onu, mucizeyi 

açıkça söyleyecek kişiler hariç çevre halkından gizlemiş olması da muhtemeldir, 

nitekim kâfirler onu gizlemişler, ashâb-ı kiram ise görmüş ve nakletmiştir.” 240 

Mâtürîdî’nin bu açıklamaları ile şakku’l-kamer mucizesinin kabul ettiği 

anlaşılmaktadır. 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamber’in getirdiği mucizelerin tamamı veya 

çoğunluğu aklî ve haberî mucizelerdir.241 Resulullah’ın en büyük hissî mucizesi ne 

İsrâ ve Mirac ne de Şakku’l-kamer’dir. En büyük hissî mucize, Hudeybiye Seferi’nde 

vuku bulmuştur. Hz. Peygamber ve yanındaki ashabı sefer esnasında susuz 

kalmışlardı. Hz. Peygamber’e bir tas su getirilmiş o da önce abdest almış sonra da o 

tasa elini daldırıp çıkardığında parmaklarından bin beş yüz civarındaki ashabın 

                                                           
 

235   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/250. 
236   bk. el-Kamer 54/1. 
237   Buhârî, “Tefsir,” 54; Müslim, “Sıfâtu’l-münâfikîn”, 45; Tirmizî, “Tefs’irü’l-Kur’an”, 54. 
238   Taberî, Camiu’l-beyân, 27/565. 
239   Mâtürîdî, Ebû Bekir el-Es’âm’ın bu kanaatte olduğunu ifade etmektedir. bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 

14/247. 
240   Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/248. 
241   Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/249. 



225 
 

hepsinin su ihtiyacını karşılayacak derecede su fışkırmıştı. Bu mucize Hz. 

Muhammed’in en büyük hissi mucizesi idi.242 

Bütün peygamberlerin birtakım mucizeleri vardır. Hz. Peygamber’in en önemli 

mucizesinin Kur’an-ı Kerim olduğu hususunda başta Mâtürîdî olmak üzere tüm 

âlimlerin ortak bir kanaati söz konusudur.243 Kur’an-ı Kerim, edebi sanatların ileri 

seviyede olduğu bir topluma indirilmek suretiyle, indirildiği toplumdaki insanlara 

âdeta meydan okumuştur. İnsanlardan Kur’an’ın bir benzerini 244  yahut benzer on 

sure245  yahut da sadece bir sûresini246  getirmesi, hatta insan ve cinlerin bir araya 

gelerek bir benzerini yapmaları247  istenilerek onun mucize olduğu pekiştirilmiştir. 

Kur’an’ın bu meydan okuması (tehaddî) karşısında dönemin edip ve şairleri çaresiz 

kalmış ve onun benzerini getirememiştir. Şayet onlar benzerini getirebilselerdi 

mutlaka ortaya çıkarırlardı.248 

Ona göre böyle bir sûre meydana getirmekten kaçınmaları, Kur’an’ın 

uydurulmuş olmadığını, semavî bir kitap olduğunu bildiklerini gösterir.249 Müşriklerin 

Hz. Peygamber’den birtakım mucizeler göstermesi istendiğinde “Kendilerine okunan 

bu Kitab’ı sana göndermiş olmamız onlara yetmiyor mu?”250 buyrulması Kur’an’ın 

mucizelerin en büyüğü olduğunu ortaya koyar. 251  Müşriklerin Kur’an’ın 

uydurulduğunu iddia etmeleri üzerine inen onun bir benzerini getirmelerinin istendiği 

âyeti Mâtürîdî şöyle yorumlamaktadır: 

Yoksa ‘Kur’an’ı kendisi uydurdu mu diyorlar? De ki: Ey Muhammed! Sizin iddianıza 

göre şayet onu ben uydurmuşsam, hadi siz de onun gibi uydurulmuş on sure getirin! 

Siz uydurmayı Muhammed’den daha iyi becerirsiniz. Çünkü siz kendinizi yalana ve 

iftiraya alıştırmışsınız. Muhammed’in ise ne yalanını gördünüz ne de iftirasını! 

Kendini yalana ve iftiraya alıştıran biri, onu böyle bir şeyi hiç tanımayandan daha iyi 

becerir. Onun gibi on sure getirin! Şayet onu kendi kafasından uydurdu iddianızda 

doğru söylüyorsanız Allah’tan başka cinlerden ve insanlardan çağırabildiğiniz 

şahitlerinizi de çağırın, onun gibisini getirmek konusunda size yardım etsinler! Yahut 

                                                           
 

242    Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/19. 
243   bk. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhid, 238; Bâkıllâni, et-Temhîd, d177; Kâdî Abdülcebbâr, Şerh-u Usuli’l-

Hamse, 2/420-436; Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 14/407- 433; Nesefî, Tebsıratü’l-edille, 1/468-

472; Fahreddin er-Râzî, Kitâbü’n-nübüvvât, 12-13. Gazzâlî, el-İktisad, 193; Abdülkâhir el-Bağdâdî, 

Usûlu’d-dîn, 170-174; Âmidî, Seyfeddin Ali b. Muhammed, Gâyetü’l-merâm fî ‘ilmi’l-kelâm nşr. 

Ahmed Feridi Mezidi (Beyrut: Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2004), 320-322. 
244   Yûnus 10/38; el-İsrâ 17/88. 
245   Hûd 11/13. 
246   el-Bakara 2/23. 
247   “De ki: “Yemin ederim, bu Kur’an’ın bir benzerini ortaya koymak için ins veve cin bir araya gelip 

birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.” (el-İsrâ 17/88). 
248   Kur’an-ı Kerim’in îcâzı ile ne anlaşılması gerektiği ve kelâmcıların konu ile ilgili kanaatleri için 

bk. Osman Karadeniz, “Kelâmcılara Göre Kur’an’ı Kerim’in İ’cazı Meselesi”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1986), 138. 
249   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/68-69. 
250   el-Ankebût 29/51. 
251   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/161. 



226 
 

şöyle buyuruyor: Onun gibi uydurulmuş on sure getirin! Allah’tan başka taptığınız 

putları da çağırabildiğiniz kadar yardıma çağırın! Eğer Kur’an’ı onun uydurduğu 

iddianızda doğru söylüyorsanız. Siz Muhammed’le aynı dili konuşuyorsunuz, şayet 

Allah’a iftira edip Kur’an’ı kendi kafasından uydurdu ise, siz de onun gibi 

uydurabilirsiniz. Hadi öyleyse siz de bir sure getirin, hem aynı dili konuştuğunuz 

kişileri de çağırın ve onlar da size yardım etsinler.252  

Bu meydan okuma Mâtürîdî’ye göre Kur’an’ın mucize oluşunun 

delillerindendir. 

Yine ona göre Hz. Peygamber’in yetim ve fakir biri olması,253 Kur’an’ı onun 

icadı olduğu iddiasını boşa çıkarır. Yetim ve fakir olan biri, ilim ve marifette, benzerini 

ortaya koymada bütün beşeriyeti aciz bırakacak bir seviyeye ulaşması ve Kur’an gibi 

kelâmı kendisinin inşa edip ortaya koyması mümkün değildir. Çünkü bunun için 

gerekli malî harcamayı yapmaya, böylesine mükemmel bir düzeye ulaşabilmek için 

gerekli eğitim ve benzeri külfeti üstlenmeye durumu müsait değildir.254 Dolayısıyla bu 

durum, Kur’an’ın Allah kelâmı olduğunu ve mucizevi bir kitap olduğunu ortaya 

koymaktadır.  

Ayrıca Kur’an’ın “kalplerdeki hastalıklara şifa olması”255 onun mucizevi bir 

kitap olduğunun kanıtıdır. Ona göre bedenleri yok eden veya helak eden hastalıkların 

ilaçları olması gibi, dinî konulardaki hastalıkların şifası ve ilacı da Kur’an’dır. Tıpkı 

ilaçların, bedenlerin afetlerini ve hastalığını giderdiği gibi, Kur’an’da din konusundaki 

hastalıkları giderir. Bundan dolayı Allah gönüllerdeki hastalıkları iyileştirdiği için 

Kur’an’a öğüt ve şifa diye isim vermiştir.256 

Sayıları çok az olsa da Kur’an’ın mucize olmasına itiraz eden kişi ve gruplar 

olmuştur. Bunlardan biri Ebû İsa el-Verrâk’tır. Mâtürîdî’nin nübüvvet bahsinde en çok 

eleştirdiği kişi olan Verrâk’a göre Arapların belagat bakımından farklı konumda 

bulunmaları, tefekkür ve ilim erbabı olmamaları hasebiyle ve savaş ve benzeri 

sebeplerle Kur’an’ın benzerini yapmak için vakit bulamamışlardır. 257  Nazzâm ve 

taraftarları Kur’an’ın mana bakımından mucizevi olduğunu kabul etmekle beraber 

edebî açıdan mucizevi olmadığını hatta sıradan olduğunu iddia ederler.258 Ebû Bekir 

er-Râzî’ye nispet edilen bir görüşe göre Kur’an’ın bir benzerini değil binlerce 

benzerini getirmek mümkündür.259 

                                                           
 

252   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/757-758. 
253   “O seni yetim bulup barındırmadı mı?” (ed-Duhâ 93/6). 
254   Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/267. 
255  “Ey insanlar! Rabbinizden bir öğüt, kalplerdeki hastalıklara, şifa, inananlara bir rehber ve rahmet 

gelmiştir.” (Yûnus 10/57). 
256   Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/85. 
257   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 240. 
258  Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 128. 
259   Ebû Hâtim er-Râzî, A’lamü’n-nübüvve, 148. 



227 
 

Kur’an’ın mucize olma hüviyetini ihlal olarak değerlendirilebilecek görüşlere 

sahip gruplardan biri de Karmatîler’dir.260  Onlara göre Kur’an, Hz. Muhammed’e 

mana olarak vahyedilmiştir. Harflere ve cümlelere ise Hz. Peygamber tarafından 

dökülmüştür. Mâtürîdî’ye göre “Allah’ın size lütfettiği nimeti, öğüt vermek için 

indirdiği kitabı ve hikmeti unutmayın.”261  ifadeleri, ilahi kelâmın tamamen vahye 

dayandığını ispat eder.262 

Mâtürîdî’nin benzer iddiaları neredeyse aynı kelimeler ile Bâtıniler için de dile 

getirdiğini görüyoruz.263 Bâtınilere göre Kur’an, Hz. Peygamber’e şu an okuduğumuz 

lafızlarla inmemiştir. Resulullah’ın kalbine ilhâm olmuş, o da Arap diliyle ifade 

etmiştir. 264  Daha açık ifade etmek gerekirse Bâtınilere göre Kur’an kelimelerden 

oluşan cümleler hâlinde indirilmemiştir. Kur’an Hz. Peygamber’in kalbine tıpkı bir 

vehim gibi mana olarak indirilmiştir. Sonra o da Kur’an’ı zihninde tasvir etmiş ve 

diliyle kelimelere dökmüştür. Öyle bir telif yapmış ki başkaları benzerini yapmaktan 

aciz kalmıştır.265 Mâtürîdî bu iddiaların doğru olmadığını şöyle izah eder:  

Tam aksine, Kur’an, Resulullah’a telif edilmiş olarak ve cümleler hâlinde indirilmiştir. 

Kur’an’ın telifi, Hz. Peygamber’in fiilinin bir sonucu değildi. “Vahyi tam alma telâşı 

yüzünden dilini kımıldatma!”266 mealindeki âyet, Kur’an’ın hem mana hem de lafız 

olarak indirildiğinin doğrular. Kur’an’ın cümlelere dökülmesi telifi, Hz. Peygamber’e 

ait olsaydı indirilirken telâşla dilini kımıldatmazdı. Çünkü Kur’an vehim gibi manaen 

olsaydı onu zihninde tasvir etme, cümlelere dökme ihtiyacı duyardı. Sonra da 

düşünmenin ardından cümlelere ulaşır ve dil ile ifade edilmesi mümkün olurdu. Dili 

kıpırdatmak ancak telif ve tanzim edilmiş metinlerde söz konusu olur. Bu delille, 

Kur’an’ın bu şekilde telif ve tanzim edilmiş olarak indiği ortaya çıkar.267 Öte yandan 

“Anlayabilesiniz diye biz onu Arapça bir Kur’an olarak indirdik.” 268  buyrulması 

Kur’an’ın Arapça olarak indiğini ispat eder. Kur’an’ı, Arapça olarak Cibrîl indirmiştir. 

Ayrıca bu durum onların iddia ettiği gibi olsaydı, Kur’an’ın “benzeri yapılamaz” 

niteliği temelinden sarsılırdı.269 

                                                           
 

260  Karmatîler aşırılığa kaçan Şia gruplardan biri olup Kufe’li Hamdan Karmat’a nispet edilir. Bu 

akımın zuhuru dört halifenin vefatından sonra ortaya çıkan Mecûsîlerin etkisiyle olmuştur. Bu 

zümrelerin amacı dinî konuları Müslümanların zihninde karışık hale getirip küfür ve inkâra davet 

etmekti. Karmatlerin temel görüşü Bâtıniliğe dayanmaktadır. Buna göre her sözün bir iç yüzü bir de 

dış yüzü bulunmaktadır. Kendilerinin, kelamın ve dolayısıyla Kur'an'ın iç yüzünü bildiklerini iddia 

ederler. Seb'iyye diye de anılır. Bk. Ebü'I-Yüsr el-Pezdevi, Usulu'd-din, 237-240; Sabri Hizmetli, 

"Karmatiler", TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/ 510-514. 
261   el-Bakara 2/231. 
262   Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/97. 
263  Bu durum, Mâtürîdî döneminde Bâtınîlik ile Karmatîlik arasında ayırımın olmadığını 

göstermektedir. 
264   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/392. 
265   Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/307. 
266   el-Kıyâmet 75/16. 
267   Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/307. 
268   Yûsuf 12/2. 
269   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/215; 2/383. 



228 
 

Bâtınilerin Kur’an’ın nazil oluşuna yönelik bir diğer iddiaları ise şöyledir: 

“Allah beşer ruhuna ne kitap ne de peygamberlik vermiştir. Bunu ancak 

peygamberlerin kalplerinde ortaya çıkan ruhani bir varlığa (en-nefsü’l-besita) verir. 

Burhani varlık onları destekler ve sonunda onlarla ülfet eder. Nitekim bir âyet-i 

kerimede şöyle buyrulmaktadır: “Onu, senin kalbine uyarıcılardan olasın diye açık bir 

Arapça ile Ruhu’l-emin indirmiştir.” 270  Peygamberlerin kalplerine yerleştiği sabit 

olunca, artık onlar kitapları ve sahifeleri kendileri inşa edip yazarlar. Peygamberlerden 

başka hiç kimse için böyle bir şey düşünülemez. Sonra insanlar bunu onlardan alırlar.” 

Mâtürîdî’nin bu iddiaya cevabı ise şöyledir: “Allah'ın kendisine kitap, hüküm ve 

peygamberlik vermesinden sonra hiçbir insanın kalkıp insanlara Allah'ı bırakıp bana 

kul olun' demesi düşünülemez. Aksine 'Okuyup öğretmekte olduğunuz kitap gereğince 

rabbin halis kulları olun!' der.” âyetiyle271 Allah; kitabı, hikmeti ve peygamberliği 

beşere verdiğini haber vermektedir. Aynı şeyi Hz. İsa ‘Ben Allah’ın kuluyum; O, bana 

kitap verdi ve beni peygamber yaptı.’ 272  şeklinde beşikte iken söylemiştir. 273  Bu 

âyetler mananın değil bizzat kitabın peygamberlere verildiğini teyit etmektedir. 

Mâtürîdî’nin Kur’an’ın îcâzına yönelik yapılan eleştirilere karşı sosyolojik ve 

tarihi bir yaklaşımla cevap verdiğini görüyoruz. Ona göre Kur’an’ın nazil olduğu 

toplum tevhid inancından uzak, putlara taparken Kur’an’ın vaz ettiği tevhid prensipleri 

insanların eliyle oluşturulması mümkün olmayan ilkeler barındırmaktadır. 274  Hz. 

Peygamber’in okuma yazma bilmeyen bir ümmî olması275 içinde yaşadığı toplumun 

edebî anlamda zirvede olduğu bir dönemde, Kur’an’ın benzerinin yapılamayacağına 

dair meydan okumaya cevap verilememiş olması hatta teşebbüs dahi edilememesi 

buna güç yetiremediklerinin delilidir.276 

Kur’an’ın meydan okuyuşu ani olmuştur tarzındaki iddialar, Mâtürîdî’ye göre 

uygun değildir. Zira onlara yeteri kadar zaman verilmiştir. Nitekim onlar başlangıçta 

şiirler ile karşılılık vermeye çalışmışlardır. Daha sonra ise Müslümanlara savaş ilan 

edip can ve mallarını harcamışlardır. Şayet Kur’an’ın benzerini getirmeye akılları 

kesseydi bunu yapar; savaşa girişmezlerdi.277Arapların Kur’an’ın benzerini yapmaya 

zamanları olmadığı şeklindeki iddiasının ihtimal dâhilinde olmadığını belirten 

Mâtürîdî, insanlar bunu yapmak için canlarını ortaya koyarlardı demektedir. Yine ilk 

savaş olan Bedir’e kadar yaklaşık yirmi yıl savaşsız dönemin olduğunu hatırlatan 

                                                           
 

270   eş-Şuara 26/ 193- 195. 
271   Âl-i İmrân 3/79. 
272   Meryem 19/29-30. 
273   bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/383. 
274   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 242. 
275   Mâtürîdî, Te’vîlât 10/251. 
276   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 240. 
277   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 242. 



229 
 

Mâtürîdî, bu zamana kadar bir hayli vakit olduğunu ifade ederek Kur’an’a nazire 

getirmeye çalışacaklarına dikkat çeker.278 

 Kur’an’ın mucize olmadığını dile getiren Verrâk’a yönelik eleştirilerine devam 

eden Mâtürîdî, sahte peygamberlerin elinde mucize benzeri hadiseler 

gerçekleşemeyeceğini ifade eder. Ona göre Allah Teâlâ birine hiç kimsenin sahip 

olmadığı bir yetenek verdiği takdirde, onun nübüvvet iddiasında bulunmasına mâni 

olur. Nübüvvet iddiasında bulunacağını bildiği sahtekâr kimseye ise özel bir yetenek 

vermez. Ayrıca bir konuda farklı bir gücü olan bir kimse varsa bir başkası onu aşmak 

ya da aynısını yapmak ister. Oysa mucize doğal sınırları aşan bir eylemdir. Şayet Hz. 

Peygamber farklı bir güce sahip idiyse, bu gücü içinde yaşadığı toplumdan almış 

olması gerekirdi. Oysa onun toplumu, bundan mahrum idi. Bu realite gösterir ki, söz 

konusu edilen gücü, Allah, peygamberine bahşetmiştir.279 

 Mâtürîdî’ye göre Kur’an’ın mucize olmasının delillerinden biri de parça parça 

indirilmiş olmasına rağmen üslup bütünlüğünü korumasıdır. Eğer Kur’an insan eliyle 

telif edilmiş bir kitap olsaydı mutlaka bir kopukluk ve uyumsuzluk barındırırdı. Oysa 

Kur’an’da böyle durum asla söz konusu değildir.280  

Kur’an’ın mucize olmasının en bariz delillerinden biri gelecekten haber veren 

âyetlerin varlığıdır ki bunlar aynen tecelli etmiştir.281 Mâtürîdî Kur’an’ın gaybdan 

haber vermesi konusunda, onu tebliğ eden Hz. Muhammed’in hiç kimseden eğitim 

almadan, o bilgilere sahip olduğu bilinen birisine gitmeden ve hiçbir kitabı 

incelemeden bu mucizenin gerçekleşmesine dikkat çeker. O, mucize konusunu 

nübüvvetin içinde değerlendirmekte ve Kur’an’ın mucize oluşuna ayrı bir önem 

vermektedir. Kur’an’ın hem fesahat ve belagat açısından îcâzına dikkat çeker hem de 

geçmiş ve gelecekten haber vermesini vurgular. Bunlara ilaveten fert ve toplum 

hayatına yönelik sosyal ve siyasal çözümler getirmesini ve son kitap olması sebebiyle 

kıyamete kadar ortaya çıkması muhtemel olayların çözümleri üzerinde durur.282 

 Sonuç olarak Mâtürîdî, mucize münkirlerini şiddetle eleştirir. Mucizeyi 

nübüvvetin tek delili olarak görmez. Peygamberlerin dürüstlüklerinin ve ahlaklarının 

mucize ile birlikte değerlendirilmesinin doğru olduğunu savunur.283 

Sâbûnî’ye göre mucize, peygamberlerin doğruluğunu göstermesi bakımından 

delil sayılır. Ona göre mucizeler Allah’ın fiili olup, kulun (peygamberin) bunda hiçbir 

etkisi yoktur. Mesela asâyı yılana çevirmek ve ölüyü diriltmek gibi mucizeler Allah’ın 

                                                           
 

278   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 241. 
279   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 241-242. 
280   Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 242. 
281   er-Rûm 30/1-6; es-Saf 61/9, el-Fetih 48/1; en-Nasr 110/1-2. 
282   Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 215-216. 
283   Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 195. 



230 
 

fiilleri olup peygamberlerin elinde tecelli etmiştir. Dolayısıyla mucizeler 

peygamberleri tasdik etmek konumundadır.284  

Ona göre mucize peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin, iddialarının 

doğruluğunu ispat için en önemli vasıtadır. İnsanlardan nebî veya resul olan bir 

kimseye kanıt olarak kendisinde herhangi bir şüphe olmayan katî bir delil olmalıdır. 

Bu ise ancak peygamberlik iddiasında bulunan kimsenin açık seçik olarak mucize 

göstermesi ya da mucize gösterdiğine dair mütevâtir bir haber ile olur.285 Sâbûnî’nin 

bu ifadeleri ile nebî ve resulün farklı olduğunu kabul ettiğini söylemek mümkündür. 

Ona göre peygamberlerin gelişinin caiz olduğu bir zaman diliminde, kadîm ve 

bir olan ilahın elçisi olduğunu iddia eden ve kemal sıfatlarla muttasıf bir erkek 

peygamberlik iddiasında bulunursa onun doğruluğuna delil istenir. Delil ise mucize 

göstermesidir. Eğer mucize gösterirse onu kabul etmek ve haberini tasdik etmek 

gerekir.286 O burada “gelişinin caiz olduğu” derken peygamber gelmesinin mümkün 

olduğu zaman dilimini kastetmektedir. Hz. Peygamber’den sonra nübüvvet son 

bulduğu için bir kişinin bu iddia ile ortaya çıkması artık caiz ve mümkün değildir. 

Bunun mümkün olduğu zamanlarda bu iddia ile ortaya çıkan kişilerden mucize 

istenmiştir. 

Sâbûnî’ye göre mucizeler iki kısımdır. Birincisi Hz. Îsâ’nın bebekken konuşması 

gibi287 alışılmamış bir fiili meydana getirmek. İkincisi ise Hz. Zekeriyya’nın normal 

olan konuşmadan kaçınması gibi288 alışılmış fiillerden uzak durmaktır. Bunların her 

ikisi de olağan olana aykırıdır. 289  O, Hz. Muhammed’in peygamberliğinin 

ispatlanmasını iki delille mümkün görür. Bunlardan birincisi aklî mucize, ikincisi ise 

hissî mucizelerdir.  

Aklî mucizeden kasdı Kur’an-ı Kerim’dir. Hz. Peygamber onunla Arap olan 

olmayan bütün insanlara benzerini yapmalarını isteyerek meydan okumuş290  onlar 

bunu yapmaktan aciz kalmışlardır. Onlar şayet Kur’an’ın benzerini meydana 

getirmeye güç yetirebilselerdi bunu mutlaka yaparlardı. Çünkü kendileri Peygamber 

Efendimizin iddiasını boşa çıkarmaya ve onun kesin ispat vasıtası olarak kullandığı 

Kur’an’ın delillerini çürütmeye son derece hevesli idiler. Kur’an’a nazire oluşturulmuş 

olsaydı mutlaka yaygınlık kazanacak ve bilinecekti.291 

Sâbûnî daha sonra Kur’an’ın meydan okuması karşısında insanların bir şeyler 

getirmemesine sebep olarak ileri sürülen hususları ele almakta ve cevaplar 

                                                           
 

284   Sâbûnî, el-Bidâye, 101. 
285   Sâbûnî, el-Kifâye, 189. 
286   Sâbûnî, el-Kifâye, 186. 
287   Âl-i İmrân 3/46; el-Mâide 5/110; Meryem 19/29. 
288   Meryem 19/10. 
289   Sâbûnî, el-Kifâye, 185-186. 
290   bk. el-Bakara 2/23; el-İsrâ 17/88. 
291   Sâbûnî, el-Bidâye, 103. 



231 
 

vermektedir. İlk olarak savaş ve geçim meşgalelerinin insanları engellemiş olduğu 

iddiasını ele alan Sâbûnî’ye göre bu iddia temelsizdir. Çünkü Kur’an’ın meydan 

okuması savaşlardan çok önce gerçekleşmiştir. Ayrıca o dönemde Araplar için kutsal 

saydıkları şeyleri korumak diğer işlerden daha mukaddes sayılırdı. Dolayısıyla vakit 

bulamama söz konusu değildir. O dönemin ediplerinin Kur’an’a nazire getirdiklerini 

ancak Müslümanlar buna ilgi göstermemiş ve Kur’an’ı meşhur kılmışlardır iddiası da 

yine boş bir iddiadır. Zira o dönemde gayr-i müslimler sayıca daha kalabalıktı ve eğer 

bir nazire yapılmış olsaydı bunu mutlaka naklederlerdi. Onların Hz. Peygamber’e olan 

düşmanlıkları, ortada bir nazire olsaydı mutlaka sahiplenmeyi ve nesilden nesile 

aktarmayı beraberinde getirirdi. Dolayısıyla onlar bir nazire ortaya koyamamışlar ve 

Kur’an’ın meydan okuması karşısında aciz kalmışlardır.292 

Aklî mucizenin Kur’an olduğunu ve insanların bir benzerini getirmekten aciz 

kaldığını ifade eden Sâbûnî, Hz. Muhammed’in hissî ve haberî mucizelerini 

sıralayarak, Hz. Peygamber’in risâletini ispat ettiğini ifade etmektedir. Ona göre Hz. 

Peygamber’in mucizelerinin bir kısmı onun zatında bir kısmı da zatının dışında 

mevcuttur. Onun mübarek zatıyla ilgili mucizeleri şunlardır: Alnında bir nur 

parlaması, geçmiş ilahi kitaplarda maddi ve manevi vasıfları ile zuhur edeceği zamanın 

anlatılması, yaratılışındaki güzelliği ve yüksek ahlakı.293 

 Hz. Peygamber’in üstün ahlakı hususunda ayrıca duran Sâbûnî, onun ahlakının 

ne kendinden önce ne de kendinden sonra başka hiç kimsede toplanmadığı 

kanaatindedir. Yine ona göre Hz. Peygamber bu yüce ahlakı ömrü boyunca muhafaza 

etmiş, gizli ya da aşikâr, neşeli ya da öfkeli hâlinde hayatının hiçbir safhasında ondan 

ayrılmamıştır. Öyle ki ona düşmanlık edenler dahi Hz. Peygamber’in güzel ahlakını 

kabul etmiş, onu eleştirecek bir durum bulamamışlardır.294  

Sâbûnî hissî mucizelerden Hz. Peygamber’in şahsının dışında olanlar başlığında 

çok sayıda mucize saymaktadır. Ay’ın yarılması,295 ağacın yürüyüp gelmesi,296 taşın 

konuşması, 297  ağaç kütüğünün inlemesi, 298  devenin hâlinden şikâyet etmesi 299 ve 

kızartılmış koyun etinin zehirli olduğunu haber vermesi 300 Hz. Peygamber’in 

mucizelerindendir.301 

Son olarak haberi mucizelere değinen Sâbûnî’nin bu mucizeleri hissî 

mucizelerin içinde değerlendirdiğini görüyoruz. Ona göre Hz. Peygamber’in 

                                                           
 

292   Sâbûnî, el-Bidâye, 103-104. 
293   Sâbûnî, el-Bidâye, 104-105. 
294   Sâbûnî, el-Bidâye, 105-106. 
295   Buhârî, “Menâkıb”, 27; Müslim, “Sıfâtü’l-münâfikîn”, 43-48. 
296   İbn Mâce, “Fiten”, 23; İsfahânî, Delâilü’n-nübüvve, 191. 
297   Müslim, “Fezâil”, 2. 
298   Buhârî, “Menâkıb”, 25. 
299   Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 4/173. 
300   Buhârî, “Tıb”, 55; Müslim, “Selâm”, 45; Ebû Dâvûd, “Diyât”, 6. 
301   Sâbûnî, el-Bidâye 107. 



232 
 

geçmişten ve gelecekten haber vermesi onun mucizelerindendir. Geçmişten haber 

vermesine en güzel örnek peygamberlerin ve geçmiş kavimlerin kıssalarıdır. Hz. 

Peygamber bu kıssaları Ehl-i Kitap’ın huzurunda söylemiş onlardan itiraz gelmemiştir. 

Hâlbuki o ne eskilerin kitaplarını okumuş ne de onlarla beraber bulunmuştur. İşte bu 

durum, onun bu kıssaları vahiy ile söylediğinin ispatıdır. Hz. Peygamber’in geleceğe 

dair söylediği hususların bir kısmı Kur’an’da zikredilmiştir.302 Resulullah’ın geleceğe 

dönük söylediği tüm haberler aynen gerçekleşmiştir. Bedir Savaşı’nda bazı insanların 

öldürüleceğini haber vermesi, Benî Hanif kabilesi ile İranlıların savaşacağını 

söylemesi, İran Şahı’nın saltanatının yıkılacağını haber vermesi ve İslam’ın dünyanın 

her tarafına yayılacağını haber vermesi, onun söylediği gibi vuku bulmuştur.303  

Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in geçmişten ve gelecekten haber vermesi de 

Resulullah’ın meşhur mucizelerindendir. Geçmiş olaylardan anlaşılması gereken 

Kur’an’da bahsedilen peygamberlerin ve bazı kavimlerin kıssalarıdır. Hz. 

Muhammed’in ömrünün sonuna kadar okuma yazma bilmemesi, öncekilerin 

kitaplarını okumaması ve Ehl-i kitaptan bir kimseyle görüşmemesi, söz konusu 

kıssaların Allah’ın bildirmesi ile vahyedildiğini ispat eder.304 

Sâbûnî, Hz. Peygamber’in gelecekten haber verdiği konuların bir kısmının 

Kur’an’da mevcut olduğunu ifade eder.305 Bir kısmı ise Hz. Peygamber’in meşhur 

hadislerinde yer almıştır. Sâbûnî bu hadislere şunları örnek vermektedir: “Ben 

yeryüzünün doğusu ve batısını gördüm. Ümmetim hâkimiyeti bana gösterilen yerlere 

ulaşılacak.”306 Hz. Ammar’a, “Seni azgın bir topluluk öldürecek”307 buyurması ve Hz. 

Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali’yi şehadetle müjdelemesi ve “Benden sonra hilafet otuz 

yıl sürecek” 308 buyurması.309 

Sâbûnî, kıyametin alametleri ile ilgili Hz. Peygamberden rivayet olunan 

haberlerin gerçekleşmesini de onun mucizelerinden sayar ve nübüvvetinin ispatı 

olarak görür. Ona göre Resulullah’ın “Şöyle şöyle olacak” dediği şeylerin birçoğu 

gerçekleşmiştir. Hz. Peygamber’in durumu, sözlerinde çelişki olmaması, haberlerinde 

tenakuz olmaması, Allah’ı zikretmede devamlı oluşu, dünyevî hazlardan uzak duruşu, 

tebliğinde zorluklara sabretmesi, vakarı, sükûneti ve temizliği ile gelecekten haber 

veren kâhin ve müneccimlerden farklıdır. Dolayısıyla Hz. Peygamberden rivayet 

                                                           
 

302   bk. el-Bakara 2/94-95; Âl-i İmrân 3/112; el-Enfâl 8/7; el-Kasas 28/85; el-Fetih 48/16; el-Kamer 

54/45. 
303   Sâbûnî, el-Bidâye, 107. 
304   Sâbûnî, el-Bidâye, 196. 
305   el-Bakara 2/95; Âl-i İmrân 3/112; el-Enfâl 8/7; el-Fetih 48/16; el-Kamer 54/45, 85; el-Kasas 85/28. 
306   Müslim, “Fiten”, 70; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 4/123; 5/274, 278; Tirmizî, “Fiten”, 414. 
307   Buhârî, “Salât,” 63; Müslim, “Fiten”, 70, 72, 73. 
308   Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/220-221. 
309   Sâbûnî, el-Kifâye, 197. 



233 
 

olunan geleceğe dair haberler, onun risâlet ve nübüvvetini ispat eden haberi 

mucizelerdir.310  

Sâbûnî mucizenin peygamberlik iddiasında bulunan kimseden çıkmasını şart 

koşmaktadır. Çünkü peygamberlik iddiasında bulunan kimsede olağandışı bir fiil 

çıkabilir ki, bu mucize değil, istidrâc olur. Aynı şekilde velî kullarda olağandışı olarak 

ortaya çıkan şeyler mucize değil, keramettir. 311  Sâbûnî, peygamberlik iddiasında 

bulunan kimselerin, “sözlerinin doğruluğuna işaret talep edilmesi gerektiğini” ifade 

etmektedir. Ona göre Haricîlerden İbâziyye ve Bâtınîlerin, “peygamberlerin sözleri, 

delil olmaksızın ve duraksamaksızın kabul edilmesi gerekir” şeklindeki kanaatleri 

yanlıştır. Zira peygamberler ile sahtekârların sözlerinin durumu – mucize gibi bir delil 

olmazsa – eşittir. Peygamberlerin sözlerinin doğruluğu ancak mucize ile ortaya çıkar. 

Her kim nübüvvet iddia edenin sözünü delil olmaksızın kabul etmeyi gerekli görürse, 

Müseylemetü’l-Kezzâb’ın sözlerinin kabulünü de benimsemiş olur ki, bu mümkün 

değildir. Dolayısıyla peygamberlik iddiasında bulunan kimselerin doğruluğunun ispatı 

ancak mucize ile olur. İnkârcıların meydan okumasına karşın peygamberlerin, 

yaratılmışların benzerini getirmekten aciz kaldıkları mucizeler göstermeleri onların 

doğruluklarını tespit için şarttır.312 

Sâbûnî’nin mucize ile ilgili bir diğer şartı da peygamberlerin tebliğ ile vazifeli 

oldukları yerde ve zamanda olması ve kendisinden mucize istendiğinde 

gerçekleşmesidir. 313  Aksi hâlde kıyamete kadar meydana gelecek olağanüstü 

olaylardan ayırt etme imkânı olmaz. Aynı zamanda mucizenin, getiren kişinin 

doğruluğuna delâlet etmesi gerekir. Mucize iddiasında bulunan kimsenin getirdiği 

olay, sahibini yalanlıyorsa bu mucize değildir. Aksine iddia sahibinin yalancılığının 

ispatı olur.314  

Sâbûnî’nin mucize ilgili bir diğer şartı “meydan okuma” (tahaddî) ile birlikte 

olmasıdır. Zira peygamberlerden sâdır olan her olağanüstü fiil mucize olmaz. Meydan 

okuma olmaksızın gerçekleşmiş olağanüstü fiiller kerâmet olur. Ona göre mucizenin 

“İnkâr edenlerin benzerini getirmekten aciz kalacağı şekilde” olması gerekir. Meydan 

okunan inkârcı mislini getirerek karşılık verirse, bu durum, aynı şekilde inkârcının 

doğruluğuna da delalet eden bir delil olur. Hem peygamberin hem de inkârcının 

gösterdiği olağanüstü fiil aynı olursa, delil olması bakımından birbiri ile karışır. 

Dolayısıyla yalancının, benzerini yapmaktan aciz kalacağı bir fiil mucize olabilir. 

Çünkü yalancı kimsede bunun gerçekleşmesi hikmet gereği imkânsız olur.315 

                                                           
 

310   Sâbûnî, el- Kifâye, 198. 
311   Sâbûnî, el-Kifâye, 186. 
312   Sâbûnî, el-Kifâye, 185; Sâbûnî, el-Bidâye, 101. 
313   Sâbûnî, “daru’t-teklîf” diye tabir ediyor. Biz bu ifadeyi, mucize istendiği zaman mucizenin 

gerçekleşmesi şeklinde tercüme ettik. 
314   Sâbûnî, el-Bidâye, 186-187. 
315   Sâbûnî, el-Bidâye, 187. 



234 
 

Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in en özel mucizesi Kur’an’dır. Çünkü Kur’an, 

Araplar ve Arap olmayanların bir benzerini getirmekten aciz kaldığı bir kitaptır. 

Kur’an’ın meydan okuması karşısında insanlar çok çaba göstermelerine ve ellerinden 

geldiğince canlarını ve mallarını feda etmek suretiyle onu küçük düşürmeye yönelik 

hırslarına rağmen buna karşılık vermekten aciz kalmışlardır. Bundan dolayı Kur’an, 

Hz. Peygamber’in davasının doğruluğuna en güçlü kanıt ve en açık delildir.316 

Kur’an’ın meydan okumasına insanların karşılık verememesi için ileri sürülen 

tüm bahaneler ona göre yersizdir. Dünyalık geçim derdi ya da savaşlar sebebi ile 

karşılık verilmediğini ileri sürenlere “meydan okuma savaşlardan ve iştigalden 

önceydi” diyerek cevap vermiştir. Nitekim savaşlar hicretten sonra olmuşken, meydan 

okuma Hz. Peygamber’in gönderilmesinden vefatına kadar devam etmiştir. Ayrıca 

onların buna güçleri yetse, savaşlar ve geçim ile meşgul olmak yerine bu konuya 

ağırlık verirlerdi ki, bu daha kolaydır. Sonuç olarak Kur’an’ın meydan okumasına 

karşılık imkân ve zamanları olduğu hâlde bundan kaçınmaları yani cevap 

verememeleri, Hz. Peygamber’in risâlet iddiasındaki doğruluğunu gösterir.317 

Sâbûnî, Hz. Peygamber’in risâletini ispat eden hissî ve haberi mucizelerin 

sayılamayacak kadar çok olduğunu ifade eder. Ona göre bu mucizelerin bir kısmı Hz. 

Peygamber’in doğumundan önce, bir kısmı doğumundan peygamberlik zamanına 

kadar, bir kısmı peygamberliğinden vefatına kadar ortaya çıkmıştır. Bir kısmı ise 

kıyamete kadar edecektir. Ona göre öncelikle Hz. Peygamber’in peygamberlik nurunu 

taşıması, suretinin letafeti, yüzünün güzelliği, ahlakının fazileti ve davranışlarının 

güzelliği onun nübüvvetine delil olduğu gibi mucizelerindendir. Ayrıca Hz. 

Peygamber’in sahip olduğu bu vasıflara başka kimsenin sahip olmadığını feraset 

ehlinin de kabul etmesi onun risâletinin delilidir. Hz. Muhammed’in ‘el-emin’ olarak 

anılması, kimsenin onu yalancılıkla itham edememesi, kendisine düşman olanların 

dahi güvenini kazanmış olması ve hayatı boyunca güzel ahlakının asla değişmemesi 

onun davasında doğruluğuna en güçlü delildir. 318  Sâbûnî, Hz. Peygamber’in hissî 

mucizelerinden Ay’ın yarılması, ağaçların yürümesi, kütüğün ağlaması, taşların 

ağlaması, devenin şikâyette bulunması ve bulutların Resulullah’a gölgelik etmesini 

kabul eder ve onun risâletinin delilleri arasında görür.319  

 Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin mucizenin nübüvvete delâleti hususunda farklı kanaate 

sahip oldukları görülmüştür. Mâtürîdî mucizeyi tek başına nübüvveti ispat için yeterli 

görmezken Sâbûnî yeterli görmektedir. Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat 

konusuna daha fazla yer ayırırken Sâbûnî nispeten daha az yer vermiştir. Her iki 

                                                           
 

316   Sâbûnî, el-Bidâye, 191. 
317   Sâbûnî, el-Bidâye, 191-193. 
318   Sâbûnî, el-Bidâye, 193-196. 
319   Sâbûnî, el-Bidâye, 196. 



235 
 

mütekellim, Hz. Peygamber’in en büyük mucizesi olarak Kur’an-ı Kerim’i görmekte 

ve onun güzel ahlakını ve yaşantısını nübüvvetine delil saymaktadırlar.  

Hz. Peygamber’in aklî ve hissî mucizelerini kabul etmekte ve nübüvvetini ispat 

hususunda burhan olarak görmektedirler. Mucizelerin peygamberlerin gönderildikleri 

kavimlerin sosyal, kültürel, edebi ve teknolojik özelliklerine uygun tarzda tecelli 

ettiğini kabul etmektedirler. Mâtürîdî, Resulullah’ın en büyük hissî mucizesi olarak 

Hudeybiye Seferi’nde ellerinde su fışkırtmasını görürken Sâbûnî hissi mucizeler 

arasında bir sıralamadan bahsetmemektedir. 

Mucizeler Mâtürîdî Sâbûnî  
Mucizenin nübüvveti ispat için yeterli olup 

olması 

Yeterli değildir. Şarttır, yeterlidir. 

Her peygamberin kendine mahsus bir 

mucizesinin olması 

Kabul eder. Kabul eder. 

Mucize türleri Aklî-Hissî-Haberî Aklî-Hissî-Haberî  

İsra ve Mi’rac Bahseder. Bahseder. 

İnşikâk-ı kamer Bahseder. Bahseder. 

Hz. Muhammed’in en büyük mucizesi Kur’an’dır.  Kur’an’dır. 

Hz. Peygamber’in alnında bir nur olması Bahsetmez. Bahseder. 

Taşın konuşması Bahsetmez. Bahseder.  

Ağacın yürüyüp gelmesi Bahsetmez. Bahseder.  

Ağaç kütüğünün inlemesi Bahsetmez. Bahseder.  

Devenin hâlinden şikâyet etmesi Bahsetmez. Bahseder.  

Zehirli etin haber verilmesi  Bahsetmez. Bahseder.  

İrhâs Bahseder. Bahseder.  

Parmaklarından su fışkırması Bahseder.  Bahsetmez. 

 



236 
 

  



237 
 

9. PEYGAMBERLERİN İSMETİ 

Peygamberlerin ismeti konusunda kelâm ekollerinin ve kelâmcıların 

görüşlerine yukarıda değinmiştik. Dolayısıyla bu bölümde sadece Mâtürîdî ve 

Sâbûnî’nin görüşlerini vermekle yetineceğiz. 

İslam düşüncesinde peygamberlere nispet edilen özellikler, onların dindeki 

konumları, teşri yetkileri ve nübüvvet müessesesinin temel özelliklerine açıklık 

kazandırmak üzerinde önemle durulan konulardan biridir. Bu niteliklerden biri de 

peygamberlerin Allah tarafından korunmuşlukları anlamına gelen “ismet” sıfatıdır.320 

Peygamberin tebliğ ettiği hususları öncelikle kendisinin uygulaması, yaşayarak 

etrafındakilere örnek olması gibi hususlar göz önünde bulundurulduğunda söz konusu 

korunmuşluğun boyutuna ve ilgili olduğu alanlara açıklık kazandırmak 

gerekmektedir.321 

İsmet inancı, Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Hz. Peygamber ile ilgili ele aldığı pek çok 

konuda merkezi konumda olan bir kavramdır. Hatta nübüvvet konusu Mâtürîdî’nin 

inanç sisteminde anlaşılması zorunlu ve merkezi terimlerden biri olduğunu 

söylememiz mümkündür. Mâtürîdî peygamberlerin ismeti konusu üzerinde itina ile 

durur. Öncelikle ifade edelim ki Mâtürîdî’ye göre Hz. Peygamber’in ya da diğer 

peygamberlerin hata, kusur ya da günahları olup olmadığını araştırmak doğru değildir. 

Çünkü onların kusurlarını araştırmak sanki onlarda bir kusur varmış gibi 

değerlendirilir. Dolayısıyla böyle bir araştırma yapan kimsenin küfre düşmesinden 

korkulur. 322  Mâtürîdî peygamberlerin günah işlemelerini mümkün görmediği gibi 

fiziken kusur olarak görülebilecek hâlleri de kabul etmez. O, Hz. Mûsâ’nın dilinin 

peltek olduğu şeklindeki kanaate katılmaz. Ona göre Hz. Musa’nın dilinin dolaşması, 

yalancılıkla itham etmeleri yüzünden iyice artan öfkesi sebebiyledir, yoksa dilindeki 

bir kusur sebebiyle değildir.323  Mâtürîdî’nin buradaki hassasiyeti, peygamberlerde 

zafiyet araştırmaya yönelik kötü niyetli kimseleredir. Bilindiği üzere beşer oldukları 

Kur’an’da vurgulanan peygamberlerin kasıtsız hataları olmuştur ve bunlar zelle olarak 

anılmıştır. Mâtürîdî burada tespit yapmanın ötesinde kötü niyetli yaklaşımları hatalı 

olarak değerlendirmektedir. Örneğin Allah’ın her şeyin yaratıcısı olduğunu savunduğu 

hâlde kötü niyetle birinin çıkıp “Allah leşlerin yaratıcıdır.” demesini de hatalı 

bulmaktadır. Burada o, sözün sahibinin niyetini dikkate almaktadır. Dolayısıyla Allah 

ve onun peygamberleri hakkında kötü niyetle kurulan cümleler, Maturidi tarafından 

saygısızlık olarak görülür. 

                                                           
 

320   Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/109; Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 12. 
321   Mustafa Sinanoğlu, “Kelâmcıların İsmet Anlayışlarının Kur’an Açısından Değerlendirilmesi”, Dinî 

Araştırmalar Dergisi 3/8 (Eylül-Aralık 2000), 163. 
322   Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/21. 
323   Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/329. 



238 
 

Sâbûnî açısından da peygamberlerin ismeti meselesi önemli ve hassas bir 

konudur. Ona göre peygamberlik meselesini değerlendiren herkes hevasından uzak 

durmalıdır. Ayrıca konu laubali şekilde değil ciddiyetle ele alınmalıdır. 324 

Peygamberlerin hatalarını araştırma hususunda Sâbûnî, Mâtürîdî ile benzer bir 

yaklaşımı sergilemektedir. Ona göre peygamberlerin hatalarını ve kusurlarını 

araştırmak caiz değildir. Zira peygamberlerin yaptıklarını en iyi Allah bilir. 

Dolayısıyla bizim bir araştırma içine girmemiz yersizdir.325  

Mâtürîdî’ye göre ismet; Allah’ın peygamberlerini daima hayır işlemeye sevk 

eden ve onları kötü fiiller yapmaktan alıkoyan bir lütuftur. Kendilerine itaatle 

emrolunduğumuz peygamberlerin her şeyden önce Allah’ın özel himayesi ve koruması 

altında olması gerekir. Ona göre güzel ahlak ve üstün yaratılış özelliklerine sahip 

peygamberlerin varlığı, vahyin sağlamlığı noktasında koruyucu bir unsurdur. 

Dolayısıyla bu üstün vasıflar peygamberlerin Allah’ın elçisi olduklarının delilidir. Zira 

kural gereği elçi kendisini göndereni temsil etmektedir.326 Hz. Peygamber ile ilgili pek 

çok hususta ismet konusuna mutlaka değinen Mâtürîdî, ‘ismet külfeti kaldırmaz’ 

cümlesini âdeta bir prensip hâline getirmiştir.327 Onun bu cümlesi, peygamberlerin 

mükellefiyet ve imtihan sürecinin devam ettiğini vurgulamaktadır. 

Sâbûnî ismet kelimesinin ‘engelleme’ ve ‘kötülüklerden koruma’ anlamlarına 

geldiğini ifade eder. Terim olarak ise, kıymetine halel getirecek ve değerini düşürecek 

şeyden Allah’ın resulünü korumasıdır. 328  Ona göre ismet peygamberleri günah 

işlemekten koruyan bir koruyucu güç gibidir. Allah ismet ile birlikte peygamberlere 

güçlüklere tahammül gücü verir. Aynı zamanda peygamberlere tabi olanlara da 

kâfirlerle cihat etme kuvveti verir. 329  Yine ona göre ismet sıfatı, Müslümanların 

çoğunluğuna göre nübüvvetin gerekliliklerindendir.330 Hatta peygamberler için ismet 

vahiyde zayıf düşmemek için bir zorunluluktur. 331  Müslümanların geneli, 

peygamberlerin yasaklanmış olan şeyleri kasıt veya ihtiyarı ile işlemelerini mümkün 

görmemiştir.332 

Mâtürîdî peygamberlerin masumiyetine karine olarak bazı âyetleri delil olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın yanında peygambere itaati 

                                                           
 

324   Sâbûnî, el-Münteḳā, 178. 
325   Sâbûnî, el-Münteḳā, 247. 
326   Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 219. 
327   Fatma Günaydın, Mâtürîdî’nin Kelam Sisteminde Peygamberlerin İsmeti (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 236. 
328   Sâbûnî, el-Kifâye, 203; a.mlf, el-Bidâye, 110. 
329   Sâbûnî, el-Münteḳā, 178. 
330   Sâbûnî, el-Kifâye, 203. 
331   Sâbûnî, el-Münteḳā, 76. 
332   Sâbûnî, el-Kifâye, 205. 



239 
 

emreden âyetler 333  ile Hz. Peygamber’in verdiği hükmün sorgulanamayacağını 

belirten âyetler334 ismet sıfatı için açık delillerdir. 

Bu noktada Mâtürîdî’nin birkaç değerlendirmesine yer vermekte fayda 

görüyoruz. Ona göre “Resulullah'a itaat eden Allah'a itaat etmiş olur, yüz çevirenlere 

gelince seni onlara bekçi olarak göndermedik.” âyeti335 ismet sıfatı için bir delilidir. 

Nitekim o şöyle demektedir: “Tefsirini yapmakta olduğumuz âyet-i kerimede, Hz. 

Peygamber’in davet edip emrettiği konularda ismet sıfatına sahip olduğuna şahitlik 

vardır. Bunun yanında insanların da bu alandaki doğruluğuna şahitlikte bulunmaları 

mecburiyeti söz konusudur.”336 Zira Hz. Peygamber’e itaat sadece onun sözlerine ve 

fiillerine bağlılık değildir. Aksine onun tüm sözleri ve fiillerine, muhtevasına uygun 

olarak gönülden inanmak ve bir davranıştan onun kastettiği ne ise onu tam olarak 

yerine getirmek; onun fiilinin aynısını yapmak yahut ondan sakınmak veya onu mubah 

konumunda tutmak yahut da Resulullah’ın durumuna göre arzu ettiği ne ise onu 

gerçekleştirmektir.337 Bu ifadelerinde Mâtürîdî’nin Hz. Peygamber’e itaati oldukça 

kapsamlı olarak değerlendirdiğini ve itaati iman dairesinde telakki ettiğini söylemek 

mümkündür. 

Mâtürîdî’nin benzer ifadelerini Âl-i İmrân sûresi 79. âyette de görmekteyiz. 

Ayette geçen “Allah’ın kendisine kitap, hüküm ve peygamberlik vermesinden sonra 

hiçbir insanın kalkıp insanlara ‘Allah’ı bırakıp bana kul olun’ demesi düşünülemez. 

Aksine ‘Okuyup öğretmekte olduğunuz kitap gereğince Rabbin halis kulları olun’ 

der.” ifadeleri ona göre resullerin ve nebîlerin küfürden korunmuş (ismet) olduklarına 

delil teşkil eder.338 

Mâtürîdî, Kur’an’da yer alan peygamberlerin hata olarak değerlendirilebilecek 

davranışlarına zelle adını vermektedir.339 Ona göre peygamberlerin bir beşer olarak 

yapmaktan sakınamadığı küçük hataları (zelle) olabilir. Peygamberler bu zelleleri 

sebebiyle dünyada bazı musibetlere maruz bırakılır ve kıyamet gününe getirilince 

Cenâb-ı Hakk’ın sorumlu tutacağı hiçbir hataları kalmamış olur.340 Sâbûnî’ye göre ise 

zelle, peygamberlerin kasten veya ihtiyaren değil de kasıtsız işledikleri hatalara denir. 

Sâbûnî bu kavramı peygamberlerin daha faziletli olanı terk ederek daha az faziletli 

olanı tercih etmesi olarak da tanımlamaktadır. Ona göre Hz. Âdem hariç bütün nebîler 

                                                           
 

333   İlgili âyetler için bk. Âl-i İmrân 3/132; en-Nisâ 4/13, 14, 69, 80; el-Mâide 5/92; el-Enfâl 8/20, 24; 

Nûr 24/52, 54; el-Ahzâb33/70; Muhammed 47/33; Fetih 48/17; el-Hucurât 49 /14; et-Tegâbün 

64/12. 
334   “Allah ve Resulü bir işe hüküm verdiği zaman, inanmış bir erkek ve kadına o işi kendi isteklerine 

göre seçme hakkı yoktur. Her kim Allah ve Resulüne karşı gelirse, apaçık bir sapıklığa düşmüş 

olur.” (el-Ahzâb 33/36). Ayrıca bk. en-Nisâ 4/65. 
335   en-Nisâ 4/80. 
336   Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/303. 
337   Mâtürîdî, Te’vîlât, 3/303-304. 
338   Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/383. 
339   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/339. 
340   Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/315. 



240 
 

hakkında söz konusu yaklaşım geçerlidir. Ancak Hz. Âdem’in ‘yasak meyveden 

yemesi’ daha az faziletli olanı tercih etmek olarak yorumlanamaz.341 

Mâtürîdî, “Senin geçmiş gelecek bütün günahını Allah’ın bağışlaması, sana 

nimetini eksiksiz vermesi, seni dosdoğru yolda yürütmesi için...” 342  âyetini tevil 

ederken, peygamberlerin günahları “zenb” (الذنب) meselesine bir kez daha değinir. Hz. 

Peygamber’in günahlarının affedilmiş olması ile onun günahlarının işin başında 

affedilmesi veya Resulullah’ın günah işlemekten korunmuş olmasının anlaşılması 

gerektiğini ifade eder. İkinci olarak ise ümmetin günahlarının bağışlanacağı 

kastedilmiş olabilir. Ona göre peygamberlerin ‘günahları’ bizim günahlarımıza 

benzemez. Çünkü onların işlediği düşünülen günahlar normalde mübah olan bir fiilin 

yapılmasından ibarettir. Diğer insanlara serbest olan bazı fiiller peygamberlere yasak 

edilebilmektedir.343  

“Ta ki Allah, senin geçmiş ve gelecek günahlarını bağışlasın.”344  âyetinde 

geçen “zenb” kelimesine verilen mana, âyetin doğru anlaşılması noktasında son derece 

önemlidir. Sâbûnî, “zenb” (الذنب) kelimesine dair önemli dil bilgisi açıklamalarına yer 

vermektedir: “Bazı insanlar zenb kelimesinin hakikatte insanların yaptığı her şeyi 

kapsaması caizdir demiştir. İtâb ya da gerçek azabı hak eden şeyleri de kapsar. Zenb 

kelimesi hayvanın kuyruğu kelimesinden gelir. İnsanın yaptığı tüm fiiller ona tabidir. 

Azap, itab, hayâ ve utanma kelimeleri hakikatte insanların yaptığı normal olmayan her 

şey zenb kelimesi ile söylenebilir. Zenb, nehyi, emri yerine getirmemeyi ya da daha 

faziletli olanı terk etmeyi kapsar. “Zenb” kelimesi zeneb (kuyruk) kelimesinden 

gelmiştir. Kuyruk hayvanın en sonunda gelir, günahlar da insanların derece ve rütbe 

olarak amellerinin en sonunda gelir. “İnsanın işlediği her günah kendisine aittir, her 

kuyruk insanın kendisine aittir.”345 .”346 Onun bu açıklamalarından, söz konusu âyette 

geçen “zenb” kelimesinin direkt günah olarak anlaşılmaması gerektiği; kelimenin 

nehyi, emri yerine getirmemeyi ya da daha faziletli olanı terk etmeyi kapsadığı 

anlaşılmaktadır. O da zaten yukarıda aktardığımız ismet tanımında bu kavramı, 

kasıtsız hatalar veya efdali terk etme olarak tanımlamıştır. 

“Allah senin geçmiş ve gelecek zenblerini bağışlar.” âyeti ona göre zahiren 

nübüvvet öncesi ve sonrasında günah işlendiği gibi bir duruma karşılık gelmektedir. 

Ancak böyle bir şey söz konusu olamaz. Bu ifadeler aslında, Allah’ın nimetini daha 

iyi görmek ve daha iyi anlamak için mübalağa kapsamındadır. Bazı insanlar âyeti 

zahiri olarak anladıklarında, peygamberlerin hem büyük hem de küçük günah 

işlediğini ispat etmeye çalışmışlardır. Fakat ehl-i basiret, (hem peygamberlerin imanını 

                                                           
 

341   Sâbûnî, el-Kifâye, 206. 
342   el-Fetih 48/2. 
343   Mâtürîdî, Te’vilât, 14/21-22. 
344   el-Fetih, 48/2. 
345   Sâbûnî, el-Münteḳā, 246-247. 
346   Sâbûnî, el-Münteḳā, 246-247. 



241 
 

hem de diğer insanların durumunu bilen insanlar) peygamberlerin hiçbir günah 

işlemediğini söylemiştir.347 

Mâtürîdî, peygamberlerden sâdır olan ve zelle diye tabir ettiği hataların 

insanlar tarafından nasıl anılacağı sorusunu gündeme getirmekte ve bunların 

Kur’an’da niçin zikredildiğini sormaktadır. Ona göre peygamberlerin yaptıkları 

zellelerin anılmasına iki şekilde cevap verilebilir:  

Birincisi onlar zelleleri işlediklerinde, bu onlara çok büyük görünür ve kalpleri 

kendilerince büyük olan o şeyle sürekli meşgul olur. Bunun için Allah’tan mağfiret 

istediklerinde, Cenâb-ı Hak artık onu akıllarına getirmez ve onu insanlara örter. Onu 

gizlemesi de tövbelerini kabul edip görmezden gelmesinden sonra gerçekleşir. 

İkincisi, Cenâb-ı Hak bunları açıklayıp ifşa etmekle bu konuda insanları ikaz edip 

uyarmayı dilemiştir. Allah katında peygamberlerin şanlarının büyüklüğüne ve 

makamlarının üstünlüğüne rağmen Cenâb-ı Hak onları kayırmadığını, aksine 

yaptıkları küçük zellelerinden kınayıp azarladığını insanlar bilsinler diye 

açıklamıştır. Dolayısıyla peygamberler bile bu muameleyi görürlerse, onlardan daha 

alt konumda olanların aynı muameleyi görmeleri daha çok gereklidir. Yahut Cenâb-ı 

Hakk’ın hiçbir şeyden gafil olmadığını ve hiçbir şeyin kendisine gizli kalmadığını 

insanlar bilsinler diye açıklamıştır.348 

Peygamberlerin zellelerin Kur’an’da neden yer aldığı sorusunu bir kez daha 

soran Mâtürîdî, bu kez dört neden göstererek cevap verir:  

Birincisi, bunları Hz. Muhammed’in peygamberliğine delil olsun diye beyan etmiştir. 

Çünkü insanların kalpleri ve nefisleri, babalarının ve atalarının kötülüklerini anmaya 

tahammül edemez, bizzat onların kalpleri de yaptıkları kötülüklerin zikredilmesine 

tahammül edemez. Cenâb-ı Hak, Hz. Peygamber’e bunları söyleyince, bu söz onun, 

ilahi buyrukla konuştuğuna işaret eder; Cenâb-ı Hak onun kendi elçisi olduğunu ve 

söylediklerinin de kendi emri olduğunu insanlar bilsinler diye bunları belirtmiştir. 

İkincisi kullarını sınamaktır; kusurlarını ve hatalarını gördükten sonra 

peygamberlerine karşı nasıl davranacakları konusunda insanları denemek istemiştir. 

Peygamberlere merhamet ve sevgi gözüyle bakacaklar mı? Allah insanları çeşitli 

olaylarla imtihan ettiği gibi bu yolla da insanları imtihan etmektedir. Üçüncüsü, 

insanlar kusur işlediklerinde ve hata ettiklerinde Rablerine karşı nasıl davranacaklarını 

bilsinler diye Allah bunları belirtmiştir. Dördüncüsü, Cenâb-ı Hak bunları, küçük 

günah işlemenin Allah’ın dostluğunu yok etmediği ve imandan çıkarmadığı bilinsin 

diye belirtmiş de olabilir.349 

Onun bu yorumu oldukça dikkat çekicidir. O, zelleyi peygamberlik delili 

olarak kullanmaktadır. Ayrıca peygamberler insanlara bu durum başlarına geldiğinde 

                                                           
 

347   Sâbûnî, el-Münteḳā, 245. 
348   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/339-340. 
349   Mâtürîdî, Te’vilât,12/260-261. 



242 
 

ne yapmaları gerektiği konusunda örnek olduklarını da belirtmektedir. Küçük 

günahların dinden çıkarmadığına zelleyi delil olarak kullanması da yerindedir.  

Bu noktada peygamberlerin Allah’tan mağfiret dilemelerinin 350  günah 

işlediklerine delil olarak görülüp görülemeyeceği konusu önemlidir. 351 

Peygamberlerin mağfiret talebi, Sâbûnî’ye göre üç sebeple gerçekleşir. Birincisi 

ismetin devam etmesi içindir. İkincisi istiğfar aslında bir ibadet makamıdır. 

Peygamberlerin bu makamı değerlendirmesi gerekir. Üçüncüsü kullar ne kadar ibadet 

ederlerse etsinler Allah’ın verdiği nimetleri düşününce kendilerini taksirat içinde 

görebilirler. Peygamberlerin kendi kalplerinin daha temiz olması ve aynı zamanda 

basiretlerinin daha keskin olması için normal kullara göre daha fazlasını görürler. 

Çünkü onlar Allah’ı azameti, celali, cömertliği ve faziletlerini daha fazla 

keşfederler.352 Dolayısıyla peygamberler bir günahın ardından değil, makamlarının 

yüceliğinin gereği olarak mağfiret talep ederler.  

Mâtürîdî her ne kadar zelle ismini verdiği peygamberlere özgü hataların 

varlığını kabul etse de peygamberlerin günah işlemekten ve ‘günaha götürecek 

hatalardan’ korundukları kanaatindedir. Yüce Allah’ın “Sen kınanacak değilsin.”353 

hitabı, Hz. Peygamber’in doğru yoldan sapmaktan ve zellelerden ( تلاالزيغّوالز ) uzak 

olduğuna dair delildir. Zira en küçük bir hata etme ihtimali dahi olsaydı muhtemelen 

kınanırdı. Dolayısıyla bu âyet, Resulullah’ın hata etme ihtimalinin ve sırat-ı 

müstakimden ayrılma ihtimalinin olmadığına işaret etmektedir. 354  Ancak 

peygamberler, işlenmesi hâlinde nimetlerin zeval bulacağı endişesini taşıdıkları 

zellelerden özel koruma altında olduklarını bilmiyorlardı. “Sana okutacağız ve Allah 

dilemedikçe unutmayacaksın.” 355  âyeti ile “Sana ve senden öncekilere şöyle 

vahyedildi: Eğer Allah’a ortak koşarsan bilmiş ol ki yaptıkların boşa gidecek ve 

mutlaka hüsrana uğrayanlardan olacaksın.” 356  âyeti, peygamberlerin, işlemeleri 

hâlinde vahyin kesileceği ve unutturulacakları şeyleri irtikâb etmekten korku ve endişe 

içinde olduklarını göstermektedir.357 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin Allah tarafından azara (uyarıya) maruz 

kaldıkları fiiller, sadece onlara özgü bir durumun sonucu olup insanlar nazarında 

övgüye değer iş olması durumunu değiştirmez. Zira peygamberlerin yaptıkları 

davranışlar esas itibarıyla yanlış değildir. Örneğin Hz. Yûnus’un kendisini dinlemeyen 

                                                           
 

350   İlgili âyetler için bk. el-Bakara 2/37; el-A‘raf, 7/23; Hûd 11/47; Tâhâ 20/122; Sâd 38/24. 
351  Detaylı bilgi için bk. Hasan Sarraoğlu, Kur’an’da Peygamberlerin İstiğfarı” (Şanlıurfa: Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi) 2018. 
352   Sâbûnî, el-Münteḳā, 140. 
353   ez-Zâriyât, 51/54. 
354   Mâtürîdî, Te’vilât,14/177. 
355   el-A’lâ 87/7-8. 
356   ez-Zümer 39/66. 
357   Mâtürîdî, Te’vilât,17/188. 



243 
 

kavmini terk etmesi358 onun azarlanmasına sebep olmuştur. Ancak onun davranışı 

normalde takdir edilecek bir tutum olarak değerlendirilebilir. O, kendini dinlemeyen 

kavminden ayrılmış ve kendisini dinleyecek muhatap bulma arayışına girmiştir. 

Peygamberlerin halk nazarında normal hatta övgüye değer görülen davranışlarının 

Allah tarafından azarlanmasının sebebi yaptıkları işlerden önce Allah’tan izin 

almamalarıdır.359  Zira peygamberler Allah’ın emri ile tebliğ görevine başlarlar ve 

onun emri ile görev yerlerini terk ederler. Hz. Muhammed’in hicret izni gelinceye 

kadar Mekke’den ayrılmaması bu bilinç sebebiyledir. 

Mâtürîdî’nin bu görüşlerini, peygamberlerin masumiyetine bakışının özeti 

olarak değerlendirmek mümkündür. Zira o, peygamberlerin Kur’an-ı Kerim’de 

uyarılmalarına sebep olan davranışları hata olarak görmemekte hatta halk nazarında 

övgüye değer davranışlar olarak görüldüğünü belirtmektedir. Esasen normal olan 

davranışların itab olarak görülmesini izin alınmamasına bağlamaktadır. Dolayısıyla 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin Kur’an-ı Kerim’de uyarılmalarına sebep olan fiiller 

normal şartlarda hata veya günah olarak değerlendirilemez. Aksine birçok hayrı elde 

etmeye yönelik bir tutum olup övgüyü hak edecek tavırlardır. 

Kimilerince Hz. Peygamber’in Allah’ın koruması altında olmasına dolayısıyla 

peygamberlerin masumiyetine delil sayılan, kimilerince ise peygamberlerden günah 

sâdır olabileceğini delil olarak getirilen âyetlere örneklerden biri de İsrâ Sûresi’nde yer 

alır. Allah şöyle buyurmaktadır: “Onlar, sana vahyettiğimizden başkasını bize karşı 

uydurman için az kalsın seni ondan şaşırtacaklardı. (Eğer böyle yapabilselerdi) işte o 

zaman seni dost edinirlerdi. Eğer biz sana sebat vermiş olmasaydık az kalsın onlara 

biraz meyledecektin. İşte o zaman sana, hayatın da ölümün de katmerli acılarını 

tattırırdık. Sonra bize karşı kendine hiçbir yardımcı bulamazdın.”360 Mâtürîdî’ye göre 

bu âyetler, Hz. Peygamber’in masumiyetine zarar verecek her türlü tevile karşı delildir 

ve Hz. Peygamber’in masumiyetine karine oluşturan âyetlerle 361 birlikte 

değerlendirilmesi gerekir. Ona göre kim bu âyetleri tevil ederek Hz. Peygamberden 

ismet niteliğini kaldırıp uzaklaştırmak isterse onun tevili de rivayet ettiği hadis de 

                                                           
 

358   “Zünnûn'u da (Yunus'u da zikret). O öfkeli bir hâlde geçip gitmişti; bizim kendisini asla 

sıkıştırmayacağımızı zannetmişti. Nihayet karanlıklar içinde: ‘Senden başka hiçbir tanrı yoktur. Seni 

tenzih ederim. Gerçekten ben zalimlerden oldum!’ diye niyaz etti.” (el-Enbiyâ 21/87.) 
359   Mâtürîdî, Te’vilât, 12/257; 17/62.  
360   el-İsrâ 17/73-75. 
361   Mâtürîdî, Hz. Peygamber’e itaati emreden âyetlerden iki örnek verir (en-Nisâ 4/65; el-Ahzâb 33/36) 

ancak bunun gibi çok sayıda âyet olduğunu da söyler. Bu âyetlerin peygamberlerin masumiyetine 

açık deliller olduğunu belirtir. “Allah ve resulüne eziyet verenlere, dünyada ve ahirette Allah lanet 

etmiştir.” (el-Ahzâb 33/57) âyetine dair ifadeleri ise son derece dikkat çekicidir. Ona göre hata 

yapmaktan korunmuş (masum) olmayan kimseye eziyet ezilmesi caiz olur fakat olan lanet edilmez. 

Eziyet etmekten dolayı Allah’ın laneti ancak masum peygamberlere yapılanlar için söz konusudur. 

bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/367-368. 



244 
 

kabul edilmez. Söz konusu rivâyetin yalan olduğuna şahitlik edilir. Zira rivayet ettiği 

hadisin başka bir manasının olması muhtemeldir.362 

 “Hatta seni yerinde sağlam tutmasaydık neredeyse – birazda olsa – onlara 

kayacaktın.” ifadelerini yorumlayan Mâtürîdî’ye göre bu âyet Hz. Peygamber’in 

masumiyetine delildir. Zira burada Allah’ın, Hz. Peygamber’i sağlam tuttuğu ve sebat 

ettirdiğine ve onun günaha meyletmediği ifade edilmektedir. Allah, meyletme ihtimali 

olduğu anda onu sağlam bir şekilde tutmuş ve bu âyetle bize haber vermiştir. Bu 

durum, Hz. Yûsuf kıssasındaki “Kadın onu kesinlikle arzulamıştı; eğer Rabbinin işaret 

ve ikazını görmeseydi o da kadını arzulardı.”363 sözüne benzer. Bu âyetlerden Hz. 

Yûsuf için; kadını “arzulamadı”, Hz. Muhammed için ise “meyletmedi” sonucu 

çıkar.364 Bu yorumuna göre Mâtürîdî ismeti, peygamberin hataya meyletme ihtimaline 

karşın Allah’ın engellemesi olarak anlamaktadır. Zikrettiği iki örnek de bu yorumu 

desteklemektedir. Allah, Hz. Muhammed’in meyletmesini ve Hz. Yûsuf’un 

arzulamasını engellemiş; sonuçta meyletme ve arzulama gerçekleşmemiştir.  

Aynı âyeti ismet sıfatı bağlamında ele alan Sâbûnî, bu âyetin Hz. 

Muhammed’in ismetine delil olduğunu belirtir. İsmet sıfatı sabit ve süreklidir. 

Peygamberimiz müşriklerin yaptığı istişareyi ya güzel görecek ya da reddedecek. 

Peygamberimizin güzel görmesi mümkün değildir. Ya da kâfirlerin iman etmesini çok 

istediği için onlara biraz yakın davranmıştır. Ama ismet olduğu için böyle bir meyil 

kalmamıştır. Eğer Peygamberimiz ismet makamında olmasaydı (yani sadece 

ubûdiyyet makamında olsaydı) az da olsa meyledebilecekti. Makamı altta olsaydı 

maslahatın ve ihtiyacın gerektirdiği şeye yönelebilirdi. Fakat Allah’ın ismetle 

koruması sayesinde mümkün olmamıştır. 365  Sâbûnî bu yorumu ile insanlar için 

makamların varlığını dile getirmekte ve nübüvvetin en büyük makam olduğunu 

belirtmektedir. Nübüvvet makamı ismet sıfatı ile korunur. Sâbûnî’de Mâtürîdî gibi 

ismeti, peygamberin hataya meyletme ihtimalinde Allah’ın engellemesi olarak 

anlamaktadır. Oysa bu makamda olmayan âbidlerin ismet sıfatı ile korunması yoktur 

ve hataya meyledebilirler. 

Peygamberlerin ismetine aykırı olması hâlinde, Mâtürîdî’nin zikredilen 

rivayetleri reddetme tutumunu, Necm sûresi 19-20. âyetlerde de görüyoruz. 

Mâtürîdî’ye göre İslam tarihinde Garânîk366 olarak bilinen olaya temel oluşturduğu 

düşünülen bu âyetlerin tevilinde öne sürülen her görüş; hayal mahsulüdür ve yanlıştır. 

Zira Hz. Muhammed küçükken müşriklerin putları etrafında dolaşmazdı. Aynı 

                                                           
 

362   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/367-368. 
363   Yûsuf 12/24. 
364   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/369-370. 
365   Sâbûnî, el-Münteḳā, 265. 
366   bk. İbn İshak, es-Sîretü İbn İshak, 157-158; İbn Hişâm, es-Sîre, 2/364; İbn Sa‘d, eṭ-Ṭabaḳāt, 1/205-

206; İsmail Cerrahoğlu, “Garânîk”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,1996), 

13/361-366. 



245 
 

zamanda kendisinden putlara yaklaşması istendiği hâlde onun bu putlara yaklaştığını 

kimse görmemiştir. Kendisine vahiy geldikten sonra bunu yapması nasıl beklenir? Bu 

konu ile ilgili aktarılan tüm rivayetler hikâyedir ve hayal mahsulüdür. Hz. Peygamber 

hakkında vehmettikleri durumlar ihtimal dâhilinde değildir. Çünkü onlar Hz. 

Peygamber’i hakkıyla tanıyamadılar. Eğer hakkıyla tanısalardı bu zanlarından 

hiçbirini dile getirmezlerdi.367 

Mâtürîdî’ye göre peygamberlerin ismet sıfatına halel getirebilecek her türlü 

yorum ve peygamberlere günah isnad edebilecek tüm teviller yanlıştır. Hatta bu 

konuda – genel üslubu olmamasına rağmen – yemin etmek suretiyle peygamberlerin 

günah işlediğini ima eden her türlü yorumun hatalı olduğunu belirtir. “Rablerinin 

rızasını isteyerek sabah akşam O’na yalvaranları kovma!” 368  âyetinin tevilinde 

söyledikleri bu anlamda son derece önemlidir:  

Bazı rivayetlerde belirtildiğine göre Resulullah’ın ashabından bazı kişiler, Hz. 

Peygamber’in meclisine katılmak için yarışırlar, onun yakınına otururlardı. Sonra 

kabilenin eşrafı ve önderleri gelir, bu yerlerin dolu olduğunu görüp bir kenarda 

otururlardı. ‘Biz geliyoruz ve bir köşede oturuyoruz öyle mi?’ diye söylenirlerdi. 

Sonra bunu Resulullah’a söylediler: ‘Bizler senin kavminin eşrafı ve önde 

gelenleriyiz, bize kendi yakınında bir yer ayırsan?’ Hz. Peygamber bu talebi yerine 

getirmeyi düşündü, ama Allah bu âyeti göndererek Peygamberini azarladı: 

“Rablerinin rızasını isteyerek sabah akşam O’na yalvaranları kovma!” buyurdu. 

Tefsircilerin hemen tamamı bu görüştedirler. Ama bu, uzak bir ihtimaldir. Çünkü 

Resulullah’ın düşmanlarına yakınlaşıp onları meclisinde yanında oturtması, dostlarını 

ise kendisinden uzak tutması ihtimal dâhilinde değildir. Böyle bir şeyi bütün insanlara 

Allah tarafından seçilmiş olan bir elçinin yapması veya böyle bir şeyi aklına getirmesi 

şöyle dursun, ahlak yoksunu cahilin biri bile bunu yapmaz. Böyle bir şeyi kâfirler bile 

eleştirirler. Hayatıma yemin olsun ki böyle bir şeyi her akıl sahibi insan reddeder. 

Onlardan böyle bir talebin gelmiş olması, onların mecliste kendilerini yanında oturtup 

diğerlerini uzak tutmasını istemiş olmaları mümkündür. Fakat Hz. Peygamber’in bunu 

yapmayı düşünmüş olması veya böyle bir şeyi aklına getirmesi ihtimali asla yoktur.369 

Mâtürîdî’nin bu ifadeleri peygamberlerin ismetine halel oluşturacak her türlü 

tevilin hatta rivâyetin karşısında olduğunu göstermektedir. Onun bu kadar katı bir 

tutum içinde olmasının sebebi yukarıda belirttiğimiz üzere Hz. Peygamber’e itaati 

emreden çok sayıda âyetin varlığıdır. Masum olmayan birine Allah’ın itaati emretmesi 

düşünülemez. 

Mâtürîdî’nin peygamberlerin günah işlemesini mümkün görmediğini yukarıda 

detaylı olarak izah etmeye çalıştık. Benzer yaklaşımı Sâbûnî’nin de devam ettirdiğini 

                                                           
 

367   Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/368-369. 
368   el-En’âm 6/52. 
369   Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/88. 



246 
 

görüyoruz. O, peygamberlerin insanlar için kesin hüccet olmak üzere370 seçildiklerini 

ifade etmekte ve peygamberlerin kötülük işlemeleri veya nehyedilmiş bir fiili 

yapmalarının söz konusu olamayacağını belirtmektedir. Aksi kabul edilirse 

peygamberlerin yalan söylemelerini de kabul etmek gerekir. Bu durumda onların 

getirdiği haberlerin doğru mu yalan mı olduğu hususunda tereddüt edilirdi ve 

getirdikleri haber bilgi vasıtası olarak kabul edilmezdi.371  

Sâbûnî, peygamberlerin büyük ve küçük günahlardan masum olduğu 

kanaatindedir. Eğer onlar günah işlerlerse kâfirler “siz günah işleyerek bizim gibi 

oldunuz, bizi nasıl davet ediyorsunuz” derlerdi, demektedir.372 Hatta ona göre ismet 

sıfatı peygamberler için bir tercih değil zorunluluktur. 373  Kim Allah tarafından 

seçilirse aynı zamanda ismet verilirse, isyan ve tuğyan sâdır olmaz. Normal insanlar 

gibi hevalarına ya da şeytana uymazlar.374 

Sâbûnî’ye göre ismet sıfatı verilen peygamberler için Allah’ın emir ve 

yasakları hususunda şüpheye düşme gibi bir durum asla söz konusu olamaz. Zira ismet 

şüpheyi giderir. Yani ismet ile şüphe bir arada olmaz.375 Peygamberlerin rütbesi ve 

makamı yüksektir. Kimin rütbesi yüksek olursa onun günaha düşmek korkusu da 

yüksek olur. O korku günah işlemeyi engeller ve ismetin devamını sağlar.376 Dolasıyla 

Sâbûnî’ye göre ismet peygamberler için devamlı olan bir niteliktir. 

Peygamberlerin ismet sıfatı ile ilgili olarak bu sıfatın, peygamberlerin 

nübüvvet öncesi ve/veya sonrası hayatlarını kapsayıp kapsamadığı tartışması da 

önemlidir. Sâbûnî peygamberlerin günahsız olmalarının kapsamı meselesine 

değinmektedir. O, ümmetin çoğunluğunun, peygamberlik öncesi ve sonrasında ismet 

sıfatının varlığını kabul ettiğini beyan etmektedir. Ona göre Müslümanların geneli, 

peygamberlerin yasaklanmış olan şeyleri kasıt veya ihtiyarı ile işlemelerini mümkün 

görmemiştir.377 Bi’set öncesi ve sonrası için peygamberlerin masum oluşlarında dair 

Ehl-i Sünnetin görüşlerini ve karşıt görüşleri zikreden Sâbûnî kendi görüşünü ise şöyle 

ifade eder: “Bize göre peygamberlerin vahiyden önce günah işlemesi nadir olmakla 

birlikte mümkündür, böylelerinin hâli nübüvvet anında hemen iyiliğe ve istikamete 

dönüşür.”378 Sâbûnî bu görüşünde yalnız olmadığını, ashabımız dediği Mâtürîdîlerin 

genelinin kendisi ile aynı kanaatte olduğunu ifade etmektedir. 379  Bu vesile ile 

                                                           
 

370  Sâbûnî iddiasını şu âyetle desteklemektedir: “Müjdeleyiciler ve uyarıcılar olarak peygamberler  

gönderdik ki, peygamberlerden sonra insanların Allah'a karşı bir bahaneleri olmasın. Allah mutlak 

güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.” (en-Nisâ 4/165). 
371  Sâbûnî, el-Kifâye, 204-205. 
372  Sâbûnî, el-Münteḳā, 201. 
373  Sâbûnî, el-Münteḳā, 76. 
374  Sâbûnî, el-Münteḳā, 134. 
375  Sâbûnî, el-Münteḳā, 238. 
376  Sâbûnî, el-Münteḳā, 249. 
377  Sâbûnî, el-Kifâye, 205. 
378  Sâbûnî, el- Bidâye, 111. 
379  Sâbûnî, el- Bidâye, 207. 



247 
 

Sâbûnî’nin peygamberlerin bi’set öncesinde günah işlemelerini mümkün gördüğünü 

açıkça görmüş oluyoruz. Ancak ona göre peygamberler bi’set sonrasında günah 

işlemekten masumdurlar. Eğer kasıt ve iradesi olmaksızın kendisinde bir hata sâdır 

olursa Cenâb-ı Hak onu uyarır, kınar; bu hususta peygamberini kendi hâline bırakmak 

şöyle dursun uyarmayı geciktirmez bile.380 

Sâbûnî’ye göre Hariciler’in Fudayliyye kolu hariç Müslümanların tamamı, 

peygamberlerin vahiy almadan önce de küfürden masum olduklarında ittifak 

etmişlerdir. Peygamberlerin bi’set sonrasında masum olmalarına karşı çıkan tek ekol 

ise Haşviyye’dir.381 Haşviyye’nin bu iddiayı dile getirdiğine dair kelâm kitaplarında 

neredeyse bir ittifak vardır.382 Bazı Haşviyye mensupları, “Seni şaşırmış bulup da 

doğru yolu göstermedi mi?” 383  âyetinin, peygamberlerin nübüvvetten önce kâfir 

olmalarının caiz olduğuna delil olduğunu iddia ederler. 384  Onlar Hz. Dâvûd, Hz. 

Süleyman ve Hz. Yûsuf ile diğer bazı peygamberlerin kıssalarını anlatırken onların 

günah işlediklerini hissettiren bazı nakiller yaparlar. Hâlbuki bu rivayetlerin bazıları 

muteber değildir, bazıları da peygamberlerin şanına yakışacak şekilde tevile tabi 

tutulmuştur. Peygamberlerin günah işlemeleri mümkün olsaydı onların sözüne 

güvenilmez ve dolayısıyla ilahi hüccet gerçekleşmemiş olurdu.385 

Sâbûnî’nin ifadelerinden peygamberlerin günah işlemelerini caiz gören hatta 

küfre düşmelerini mümkün gören akımlardan haberdar oluyoruz. Ayrıca Kâ’bî ve Ebû 

Îsâ Bergûs’un (öl. ?) da386 peygamberlerin nübüvvet öncesinde küfre düşmelerini caiz 

gördüklerini eklemektedir. Sâbûnî, zikrettiği akımlar ve görüşlerinin Ehl-i kıble 

tarafından reddedilmiş düşünceler olduğunu belirtmektedir. Haşviyye için, ‘onlar 

eşyanın hakikatini bilmeyen cahil kimselerdir. İtikatlarını araştırma yapmadan zahir 

üzere inşa ederler.’ demektedir. 387  Onun bu ifadelerinden döneminde Haricî ve 

Haşviyye tehdidinin varlığını anlıyoruz. Özellikle Haşviyye’nin nübüvvet 

konusundaki görüşleri Ehl-i Sünnet tarafından tehdit olarak görülmektedir. Ona göre 

peygamberler, nübüvvet öncesi ve nübüvvet sonrasında küfürden korunmuşlardır. 

Ayrıca çocukluk dönemlerinde anne-babalarına uymak suretiyle dahi olsa küfre 

                                                           
 

380  Sâbûnî, el-Kifâye, 110. 
381  Dinî konularda akıl yürütmeyi reddedip sadece nakle itibar eden ve özellikle ulûhiyyet                     

meselelerinde naslar arasında bağlantı kuramayarak teşbih ve tecsîme kadar varan telakkileri 

benimseyen kimseler için kullanılan bir tanımdır. Bu kavramın Hicrî 2./8. yüzyılda ortaya çıktığı 

anlaşılmaktadır. Metin Yurdagür, “Haşviyye”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları,1997), 16/426. 
382  Teftâzânî, el-Makâsıd, 644; Sâbûnî, el- Bidâye, 111; Râzî, Kelama Giriş, 247. 
383  ed-Duhâ 93/7. 
384  Bulut, İsmet İnancı, 51. 
385  Sâbûnî, el- Bidâye, 111. 
386 Hayatı hakkında çok fazla mâlumata rastlayamadığımız bu zât, Neccâriyye fırkasının kendisine   

nispet edildiği Hüseyin Neccâr’ın avanesindendir. Bergûs, Neccâr’a bazı noktalarda ihtilaf etmiş ve 

kendi ekolünü kurmuştur. Ekolü, lakabına nispetle Bergûsiyye adını almıştır. bk. Bağdâdî, el-Fark 

beyne’lfirak, thk. Muhammed Osman el- Huşt, (Kahire: Mektebetü İbn Sînâ, 1988), 84. 
387  Sâbûnî, el-Kifâye, 205-207. 



248 
 

düşmekten masumdurlar. Onlara küfür isnad etmek hiçbir şekilde caiz değildir.388 

Sâbûnî bu noktada Eş’arîliğin önemli temsilcilerinden İbn Fûrek’in, (öl. 406/1015) 

peygamberlerin bi’set öncesinde küfre düşüp sonrasında iman etmeleri caizdir 

şeklindeki kanaatini zikreder ve bu durumun realitede gerçekleşmediğini hatırlatır.389 

Dolayısıyla bu teorik kanaatin nübüvvet bahsinde karşılığı olmadığını hatırlatmakta 

ve mezkûr kanaatin sahih olmadığını ifade etmektedir.  

İsmet sıfatı ile birlikte tartışılan hususlardan biri de ismetin iradeyi ortadan 

kaldırıp kaldırmadığı meselesidir. Mâtürîdî’ye göre günahlardan korunmuş olma 

(masumiyet- ismet) imtihan olmayı ortadan kaldırmaz. Bir başka ifadeyle ismet sıfatı, 

yasak bir fiilin yapılmasına engel olmaz. Çünkü yasak devam ettiği hâlde ismet sıfatı 

mevcut olabilir. Yasak eğer mevcut olmazsa o zaman ismet sıfatının herhangi bir 

faydası olmaz.390 Ona göre peygamberlerin sınava tabi olması günahlardan korunmuş 

olma hâlinde bile iki sebeple geçerli olur. Birincisi peygamberin geçmişteki 

masumiyeti şu andakini gerekli kılmaz. İkincisi bazı şeylerin kendisine 

yasaklanmasına en çok layık olan kimse ismet sıfatına mahzar kılınan insandır. Çünkü 

yasağın bulunmaması hâlinde konu mubaha dönüşeceğinden masum olma özelliği 

kişiden kalkmış olur. İsmet, emri yerine getirmesi ve yasaktan kaçınması için kişinin 

koruma altına alınması demektir.391 

Peygamberlerin ismet sıfatı ile ihtiyarın devam etmesi meselesinde Sâbûnî’nin 

de aynı kanaate sahip olduğunu ve Mâtürîdî’nin görüşlerini benimsediğini görüyoruz. 

O, ismet ve ihtiyar hususunda farklı kanaatler olduğunu ifade etmektedir. Buna göre 

bazıları ismeti, kulun ihtiyarı olmaksızın Allah’ın bir lütfu olarak 

değerlendirmektedirler. Bu lütuf, Allah’ın onları tıpkı meleklerde olduğu gibi 

günahlara meyletmeme ve taatleri tam olarak yerine getirme şeklinde bir tabiat ile 

yaratılmayı ifade eder ya da beşer tabiatında olan şeylerin peygamberlerin tabiatında 

yaratılmasının ardından Allah’tan bir lütuf ile günahlardan sakındırmak ve taatleri 

cazip kılmakla gerçekleşir. Bir kısmı ise ismetin Allah’ın fazlı ve lütfu olduğunu kabul 

etmekle birlikte onlarda ihtiyarın devam ettiğini kabul etmişlerdir. Sâbûnî bu tespiti 

yaptıktan sonra kendisinin ikinci görüşü benimsediğini ve Mâtürîdî’nin yolundan 

gittiğini ifade etmektedir. Ona göre ismetten sonra imtihan ortadan kaldırmaz. Eğer 

böyle olmasaydı resuller fiillerinde mecbur olurdu. Peygamberlerin günah 

işlemeyecekleri ve taati terk etmeyecekleri tasavvur edilecek olursa, Allah’ın onlara 

günahı yasaklaması ve itaati emretmesi anlamsız olurdu.  

Sâbûnî’ye göre peygamberler, iradeleri ortadan kaldırılmak suretiyle ismet 

sıfatına haiz olmuş değillerdir. Aksine günah işleme iradeleri mevcut olduğu hâlde 

                                                           
 

388  Sâbûnî, el-Kifâye, 207. 
389  Sâbûnî, el-Kifâye, 206-207. 
390  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/246. 
391  Mâtürîdî, Te’vîlât, 1/254, 5/89. 



249 
 

Allah’ın lütfuyla günah işlemekten uzak durmuşlardır. Dolayısıyla peygamberlerin 

ismet sıfatı noktasında Mâtürîdîlerin ismet sıfatını kabul ettiklerini buna ilaveten ismet 

sıfatını açıklarken peygamberlerin iradeleri devre dışı bırakılmadan, onu kötü 

fiillerden vazgeçirip iyi fiillerde sevk edici bir sıfat olarak gördüklerini392 ifade etmek 

mümkündür. Sâbûnî ismet ile birlikte ihtiyarın varlığını kabul etmemeyi, kör bir insana 

harama bakmamasının yasaklanmasına ve titreyen birinin hareket etmemesinin 

emredilmesine benzetmektedir.393 Sâbûnî’nin söz konusu görüşleri ile Mâtürîdî’nin 

izinde olduğunu ve “ismet, mihneti kaldırmaz” kanaatini aynen devam ettirdiğini 

görüyoruz. Bu hususta Sâbûnî, Mâtürîdî ile aynı kanaatleri paylaşmaktadır. Ona göre 

ismet, günah işlemeye engel olan bir özellik olursa ilahi emir ve yasakların manasız 

olması gerekir. Emir ve nehiy olmayınca, taat ve mâsiyet de olmaz. Taat ve mâsiyetin 

olmadığı yerde ise ismetten söz edilemez.394 Ona göre emir ve nehiy yönelmeyen 

kimse için ismet gerekli olmaz. Aynı zamanda bilinmelidir ki Allah’a ne kadar 

yaklaşırsak yaklaşalım emir ve nehiy düşmez. Öyleyse her zaman ismeti devam 

ettirmesi için Allah’a muhtaç olması gerekir.395 

Sâbûnî, Hz. İbrâhîm’in kendisi ve ailesi için mağfiret talep etmesini 396 

değerlendirirken “Eğer bırakılmış olsaydı yapardı.”, “peygamberler kendi cevherlerini 

ve nefislerini daha iyi bilirler.” ve “Kâfir olarak ölmeyeceğini bildiği hâlde bunu 

istiyor çünkü kendi özünü biliyor.”397 demektedir. Yani ona göre peygamberler ismet 

sıfatına haiz olmasalardı günaha düşerlerdi demektedir. Onun ismet anlayışını 

“Peygamberler zahiri ve batıni her türlü kötülüklerden münezzehtir.”398 ifadelerinde 

çok net bir biçimde görmek mümkündür. Yine ona göre Haşeviyye hariç bütün 

insanlar ve mezheplerin ortak kanaati, peygamberlerin büyük günah işlemeyecekleri 

şeklindedir. Ehl-i sünnette küçük günahlar konusunda ihtilaf olsa da büyük günahta 

ihtilaf yoktur.399 

Sonuç olarak Sâbûnî’ye göre peygamberlerin zahirî ve batınî hiçbir ayıpları 

yoktur. Allah’ın salih bildiği kulunun kötü çıkmasının mümkün olduğunu hiç kimse 

düşünmemeli ya da hayır zannettiğinin tersinin çıkmasını zannetmemelidir. 400 

Peygamberlerin niçin uyarıldıkları konusunu araştırmak müminler için doğru değildir. 

Müminler sadece güzel sözleri söylemelidir.401 

                                                           
 

392  Sâbûnî, el-Bidâye, 53-54. 
393  Sâbûnî, el-Kifâye, 203-204. 
394  Sâbûnî, el-Kifâye, 110. 
395  Sâbûnî, el-Münteḳā, 242. 
396  “İbrâhim şöyle dua etmişti: “Rabbim! Bu şehri güvenli kıl, beni ve çocuklarımı putlara tapmaktan 

uzak tut!” (İbrâhim 14/35). 
397  Sâbûnî, el-Münteḳā, 267. 
398  Sâbûnî, el-Münteḳā, 108. 
399  Sâbûnî, el-Münteḳā, 134. 
400  Sâbûnî, el-Münteḳā, 171. 
401  Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 



250 
 

Aynı konunun devamı olarak gündeme gelen bir başka soru, peygamberlerin 

Allah’a iman etmeleri ve mâsiyette bulunmamaları isteğe mi bağlı yoksa zorunlu mu 

olduğu meselesidir. Mâtürîdî bu soruya şöyle cevap verir: “Peygamberlerin ismet 

sıfatına sahip oldukları açıkça bildirilmemiştir. Tam aksine onlar, helak edilme gibi 

durumlara düşme korkusu taşıyorlardı. Hz. İbrâhîm’in 402  ve Hz. Şuayb’in 403 

Kur’an’da ifade edilen korkuları, peygamberlerin günah işlemedikten korunmuş 

olduklarını bilmediklerini ortaya koymaktadır. Biz, bunu gerektirdiği için değil, böyle 

olduklarını davranışlarından gördüğümüz için peygamberlerin günah işlemekten 

korunmuş olduklarına şahitlik ediyoruz.” 404  Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere, 

Mâtürîdî’ye göre peygamberler ismet sıfatına sahip olduklarını bilmemekte ancak 

davranışları ile ismet sıfatını taşıdıklarını göstermektedirler. Peygamberler korku ile 

ümit arasında bir konumda bulunmakta ve kalplerinde Allah korkusu ve azameti yer 

edinmektedir. 405  Ona göre peygamberler de bu dünyaya imtihan olmak üzere 

gönderildikleri için iradelerinin devam etmesi gerekir. Zira iradesi olmayan bir insan 

düşünülemez. Peygamberler de bir beşer olarak irade sahibidirler ancak Allah’ın 

kendilerine bir lütfu olan ismet sıfatı ile günahlardan korunurlar. 

Bu noktada peygamberlerden sâdır olan ve günah olarak değerlendirilebilecek 

davranışlar konusunda Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin değerlendirmelerine geçmekte yarar 

vardır. Peygamberler ve ilgili konular belirlerken, her iki müellifin de eserlerinde 

kelâmî tartışma bağlamında yer verdikleri ile sınırlandırdık. Nitekim Sâbûnî de 

eserinde tüm peygamberleri zikretmediğini belirtmekte ve şunları söylemektedir: “Bu 

kitapta bazı peygamberleri zikretmedik. Çünkü biz bazı karışık müteşabih olan 

durumları, kıssalardaki sorun olan durumları izale etmek için yazdık.”406 

  

                                                           
 

402  “Rabbim! Bu şehri güvenli kıl, beni ve çocuklarımı putlara tapmaktan uzak tut.” (İbrâhîm 14/35). 
403  “Rabbimiz Allah dilemedikçe sizin dininize dönmemiz bizim için olacak şey değildir. Rabbimiz ilmi 

ile her şeyi kuşatmıştır.” (el-A’râf 7/89). 
404  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/214. 
405  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/215. 
406  Sâbûnî, el-Münteḳā, 187-188. 



251 
 

9.1. Hz. Âdem’in İsmeti 

Hz. Âdem’in yaratılması407 ve eşi Havva ile birlikte cennete yerleştirilmesi408 

sonrasında şeytanın telkinleriyle Allah’ın yasak ettiği meyveden yemeleri 409 

Kur’an’da detaylı olarak ele alınır. 

Mâtürîdî’nin ismet konusundaki genel kanaatini peygamber kıssalarında da 

görmek mümkündür. Peygamberlerden sâdır olması mümkün olmayan ve günah 

olarak değerlendirilebilecek her türlü yorum, ona göre yanlıştır, hatalıdır ve haddi 

aşmaktır.  

Kanaatini belirlemek açısından, “Sizi bir tek candan yaratan, kendisiyle mutlu 

olsun diye ondan da eşini yaratan O’dur. Erkek, eşiyle beraber olunca kadın hafif bir 

yük yüklenir.”410  âyeti önemli bir örnektir. O, müfessirlere göre âyette bahsedilen 

kişilerin Hz. Âdem ile Havva olduğunu belirterek şunları aktarmaktadır:  

Havva hamile kalınca İblis ona gelerek ‘Ey Havva! Bu karnındaki nedir?’ diye sordu. 

Havva ‘Bilmiyorum’ dedi. İblis dedi ki: Belki şu hayvanlardan biridir; deve, koyun 

veya inek. Havva ‘Bilmiyorum’ dedi. İblis ondan yüz çevirdi. Hamileliği ağırlaşınca 

İblis ona geldi ve ‘Kendini nasıl buluyorsun?’ diye sordu. Havva dedi ki: ‘Senin 

söylediğin şeyin olmasından korkuyorum. Oturduğum zaman zahmetle 

kalkabiliyorum.’ O, Havva’ya şöyle dedi: ‘Ne dersin Allah’a dua etsen de onu, senin 

ve Âdem gibi insan kılsın. Ona benim ismimi verir misin?’ Havva ‘Evet’ dedi. Bunun 

üzerine İblis ondan ayrıldı. Havva Âdem’e ‘Bana biri geldi ve beni şu durumla 

korkuttu. Ben onun dediğinin doğru çıkmasından korkuyorum.’ Böylelikle bu konuda 

Allah’a dua ettiler. Bu, çocuğu doğurmadan önce onların duasıydı. Havva çocuğu 

doğurunca İblis ona geldi ve dedi ki: Bana vadettiğin gibi ona benim adımı 

vermeyecek misin? Havva ‘Evet, senin adın ne?’ diye sordu. O dedi ki: Adım Haris’tir. 

Bunun üzerine Havva, çocuğa “Abdülharis” adını verdi. Bunu dile getiren “Rableri 

olan Allah’a şu sözlerle yakarırlar: And olsun, bize kusursuz bir çocuk verirsen” 

mealindeki âyettir. Bu, çocuğu doğurmadan önce onların duasıydı. Müfessirler âyeti 

buna göre yorumlamışlar; Âdem ve Havva’ya hamletmişlerdir.411  

Hz. Âdem ve Havva’nın çocuklarının olacağını anlamalarının anlatıldığı bu 

âyetin yorumunda Mâtürîdî, müfessirlerin ismet sıfatını zedeleyecek yorumlarını, “Bu 

çirkin bir sözdür; Âdem ve Havva hakkında söylenmesi çirkindir”, diyerek eleştirir.412 

Bu yorumu ile Mâtürîdî müfessirlere nispetle aktarılan rivayeti kabul etmez. Aktarılan 

rivâyetin ismete zarar verdiğini düşünür. O rivayetleri analiz etmeden doğrudan kabul 

eden din anlayışını “Haşviyye” olarak anmaktadır. Ona göre eğer müfessirlerin 

                                                           
 

407  el-Bakara 2/30. 
408  el-Bakara 2/35. 
409  Tâhâ 20/121. 
410  el-A’râf 7/189. 
411  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/151-152. 
412  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/152. 



252 
 

aktardıkları rivayet sahih olsa yani Âdem ve Havva çocuklarına onun adını vermiş ve 

ona nispet etmiş olsalar dahi şirkten söz edilemez. Kölelerin efendisine nispet edilmesi 

gibi dilde kullanımlar vardır.413 Mâtürîdî öncelikle rivâyetin ismete aykırılık içermesi 

nedeni ile kabul edilmemesini belirtmekte, sahih ise de nasıl yorumlanabileceğini de 

göstermektedir. Her iki durumda da o, ismeti korumaya odaklanmaktadır. 

Mâtürîdî’ye göre “Allah, sizi bir tek nefisten yaratan ve kendisi ile huzur bulsun 

diye eşini de ondan var edendir. (İnsan) eşiyle birleşince eşi hafif bir yük yüklenir 

(gebe kalır) ve (bir müddet) onu taşır. Gebeliği ağırlaşınca her ikisi de Rableri 

Allah’a, ‘Eğer bize iyi ve sağlıklı bir çocuk verirsen, elbette şükredenlerden olacağız’ 

diye dua ederler.” âyetinde yer alan yorumu, onların benimsediği görüşün tamamen 

dışındadır. Burada kastedilen; Âdem’dir ve bütün erkekleri ondan yaratmıştır. “Ondan 

da eşini yaratan O’dur.” ifadesi ile de Havva kastedilir ve bütün kadınları da 

Havva’dan yaratmıştır. Bunun delili de “Size kendi türünüzden eşler yaratması da 

O’nun kanıtlarındandır.”414  ilahi buyruğudur. Bu durumda ilahi beyan şu anlama 

gelir: “Her karı ve koca birlikte olduklarında ve eş hamile kaldığında, sanki Âdem ve 

Havva ‘And olsun, bize kusursuz bir çocuk verirsen, kesinlikle şükredenlerden 

olacağız’ diye dua etmektedir. Zira bütün çocuklar o ikisinin çocuklarıdır. Dolayısıyla 

onların salih olması için Allah’a dua etmektedirler. Bunlardan Müslüman olanlar 

onların dualarıyla olmuştur. Bu yoruma göre onların kıyamete kadar doğacak 

çocuklarına olan duaları gerçekleşir. Çünkü o ikisi baba ve annedir. Anne ve baba 

çocuklarına iyilik ve hayır dua yaparlar.”415 Ona göre âyetin yorumu böyle olmalıdır. 

Müfessirlerin söyledikleri görüşler gerçeğe uzak ve imkânsızdır. Dolayısıyla ona göre 

Hz. Âdem ve Havva ile ilgili günaha düştüklerini söylemek suretiyle peygamberlerin 

günah işlediklerini ima eden yorumlar isabetsizdir. Bilakis peygamberler günah 

işlemekten masumdurlar.  

Mâtürîdî, Hz. Âdem’in cennette yasak meyveden yemelerinin 416  sonucunu 

bilmediğini ve onun unutarak hata ettiğini belirtir. Yani Âdem, Cenâb-ı Hakk’ın 

kendisine yasakladığı ağacın meyvesini unutarak yemiştir. Bu eylem her ne kadar 

unutularak gerçekleşse de zulüm ve isyan anlamına geliyordu. Allah daha sonra 

hataen, unutarak ve yapmaya mecbur kalınan şeylerin sorumluluğunu Muhammed 

ümmetinden kaldırmıştır.417 Ayrıca o, Allah’ın bir meyveyi yasaklamakla onlar için 

birtakım alternatifler oluşturmayı murad etme ihtimalinin göz ardı edilemeyeceğini 

                                                           
 

413  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/151-152. 
414  er-Rûm 30/21. 
415  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/152-153. 
416  el-A’raf 7/20-22. 
417  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/340-341. 



253 
 

belirtir. Onun bu mesele hakkındaki genel kanaatini “sonucunu bilselerdi 

yapmazlardı.”418 şeklinde ifade etmek mümkündür.419 

Sâbûnî’nin Hz. Âdem ile ilgili meselelere el-Münteḳā’da değinmemesi son 

derece ilginçtir. Ancak el-Kifâye’de zelle kavramını izah ederken şu açıklamalara yer 

vermektedir: “Zelle peygamberlerin kasten veya ihtiyaren değil de unutarak işledikleri 

hatalara denir. Zelle peygamberlerin daha faziletli olanı terk ederek daha az faziletli 

olanı tercih etmesidir. Hz. Âdem hariç bütün nebîler hakkında söz konusu yaklaşım 

geçerlidir. Ancak Hz. Âdem’in ‘yasak meyveden yemesi’ daha az faziletli olanı tercih 

etmek olarak yorumlanamaz.420 O, bu yorumu ile Hz. Âdem’in daha az faziletli olanı 

tercih etmek sureti ile değil kasti olmayan bir hataya düştüğünü ima etmektedir. Onun 

Hz. Âdem ile ilgili hususlara el-Münteḳā’da değinmemesini -elimizde başka veri 

olmadığı için- dönemi itibarıyla gerekli görmemesi veya peygamberlik öncesi döneme 

ait olması gibi gerekçelere dayanıyor olabilir.  

 

  

                                                           
 

418  İlgili bölüm kaynak gösterilecek. 
419  Mustafa Can, Mâtürîdî’nin “bilselerdi yapmazlardı.” ifadesinden hareketle, onun peygamberlerin 

bi’set öncesinde günah işlemelerinin caiz gördüğü kanaatinde olduğunu ifade eder. Ancak Mâtürîdî 

hakkında böyle bir kanaate sahip olmanın yerinde olmadığını ifade etmek isteriz. Zira kendi tezinde 

de ifade ettiği üzere Can, Mâtürîdî’nin peygamberlerden sâdır olan hataların günah olmadığı 

kanaatindedir. Mâtürîdî bu kanaatine delil oluşturması için dört gerekçe sayar. Dolayısıyla Can’ın 

bu ifadesi ile kastın aşıldığını değerlendirmekteyiz. bk. Can, Mâtürîdî’de Nübüvvet, 145-147. 
420  Sâbûnî, el-Kifâye, 206. 



254 
 

9.2. Hz. Nûh’un İsmeti 

Hûd Sûresi’nde daha açık bir şekilde anlatılan Hz. Nûh kıssasında 

peygamberlerin günah olarak değerlendirilmesi muhtemel davranışlarına örnek verilen 

bir durum vardır. Buna göre Hz. Nûh, Allah’ın emri ile başladığı gemi inşasını421 

tamamladıktan sonra yine Allah’ın emri ile sadece inananları ve hayvanlardan birer 

çift almıştır.422 Gemi dağlar gibi dalgalar arasında hareket edince Hz. Nûh oğluna 

“Yavrucuğum! (Sen de) bizimle beraber bin, kâfirlerle beraber olma! diye seslendi.”423 

Hz. Nûh’un hata ettiği ve günah işlediği tartışma konusu olan duası da bundan sonra 

gerçekleşmiştir. O, tufan bittikten ve sular çekildikten sonra “…Ey Rabbim! Şüphesiz 

oğlum da ailemdendir. Senin vaadin ise elbette haktır. Sen hâkimler hâkimisin.” diye 

dua etmiştir. Bunun üzerine: “Allah buyurdu ki: Ey Nûh! O asla senin ailenden 

değildir. Çünkü onun yaptığı kötü bir iştir. O hâlde hakkında bilgin olmayan bir şeyi 

benden isteme! Ben sana cahillerden olmamanı tavsiye ederim.” 424  uyarısı ile 

karşılaşmıştır. 

Bu noktada Hz. Nûh’un inanmayan oğlu için Allah’a dua ederek günah mı 

işledi sorusunu gündeme gelmektedir. Mâtürîdî, Hz. Nûh’un tutumunda günah 

olmadığı kanaatindedir. O bu durumu şöyle izah eder: “En doğrusunu Allah bilir ya, 

muhtemelen Hz. Nûh, oğlunun kendisine tâbi olacağını umduğu için kendi dininden 

olduğunu düşünüyordu. Aksi hâlde ‘oğlum da ailemdendir.’ demez ve onun 

kurtulmasını talep etmezdi.”425 

Mâtürîdî, “Haktan sapanlar için bana başvuruda bulunma! Onlar 

boğulacaklar.”426 emrine dikkat çekerek oğlunun kendisine inanmadığını bildiği hâlde 

üstelik Allah doğru yoldan sapanlar için mağfiret talep etmeyi yasak etmişken Hz. 

Nûh’un oğlunun kurtulmasını talep etme ihtimalinin olmadığını söyler. Ona göre Hz. 

Nûh’un oğlu görünüşte babasına muvafakat eden biri idi. Ancak kalbinde neyi 

sakladığını babası bilmiyordu. Dolayısıyla Hz. Nûh oğlunun görünüşüne göre 

Allah’tan talepte bulunmuştur ki bu durum, peygamberimize ve ashaba muvafakat 

eden münafıkların durumuna benzer.427 Ayrıca onun oğlu için “O da ailemdendir.” 

sözüne karşılık Allah’ın “O senin ailenden değildir.” ikazının “yalanlama” olarak 

değerlendirilmesini yanlış bulur ve bu zahiri tenakuzun çözümünü şöyle yapar: 

                                                           
 

421  “Gözlerimizin önünde ve vahyimiz (emrimiz) uyarınca gemiyi yap ve zulmedenler hakkında bana 

(bir şey) söyleme! Onlar mutlaka boğulacaklardır.”  (Hûd 11/37.) 
422  “Nihayet emrimiz gelip de sular coşup yükselmeye başlayınca Nûh'a dedik ki: ‘(Canlı çeşitlerinin) 

her birinden birer çift ile- (boğulacağına dair) aleyhinde söz geçmiş olanlar dışında- aileni ve iman 

edenleri gemiye yükle!’ Zaten onunla beraber pek azı iman etmişti.” (Hûd 11/40.) 
423  Hûd 11/42. 
424  Hûd 11/45-46. 
425  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/199. 
426  Hûd 11/37. 
427  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/199-200. 



255 
 

“Sendeki bilgiye göre o senin ailendendir, fakat sana kurtarmayı müjdelediğim 

ailenden değildir.”428 

“O hâlde hakkında bilgin olmayan bir şeyi benden isteme!” ikazını tüm 

peygamberler için geçerli bir hüküm muvacehesinde değerlendiren Mâtürîdî, 

peygamberlerin talepte bulunmaları mümkün olan hususları dahi kendilerine talepte 

bulunma izni verildikten sonra isteyebileceklerini belirtir. Ona göre peygamberler, 

esasen kendilerine helal olan bir fiili işlemekten dolayı dahi azara maruz kalmışlardır. 

Mesela “Allah seni affetti de doğru söyleyenler sence belli olmadan ve kimlerin 

yalancı olduğunu bilmeden niçin izin verdin?”429  âyetiyle peygamberimize ikazda 

bulunulmuştur. Sonrasında Yüce Allah’ın “De ki: Bundan böyle benimle asla sefere 

çıkmayacaksınız.” 430  mealindeki âyetle oturması emredilmiştir. 431  Örnek verilen 

durumlar, normalde yasak değildir. Ancak Allah, Hz. Peygamber için bu fiillerin de 

kendi iznine bağlı olduğunu ilan etmiştir. Bu sebeple Allah’ın peygamberlere karşı 

uyarılarını, onların günahlarına binaen olduğu şeklindeki bir değerlendirme hatalıdır. 

Sâbûnî’ye göre Hz. Nûh’a uzun ömür, kavminin ezasına katlanmak ve 

şükreden birisi olmak gibi bazı latif özellikler verilmiştir.  Onun her hareket ve her 

durum karşıdında “Elhamdülillah” dediğinin de aktarıldığını belirtmiştir. Bu sebeple 

ki Hz. Nûh çok uzun yıllar kavminin ezasını görmüş fakat onlara beddua etmemiştir. 

Ne zamanki kavminden tamamen ümidi kesmiş o zaman beddua etmiştir. 432  Bu 

bilgilerden sonra Hz. Nûh’un kâfir olan oğlu için dua etmesini değerlendiren Sâbûnî, 

Hz. Nûh’un daveti kâfiri yanına çağırma değil, iman etmeye davet etme ve sonrasına 

gemiye binme izni vermedir. Bunun delili “kâfirlerle beraber olma” âyetidir. Onun 

oğlu Allah’a iman etme şartından imtina etmiştir. Eğer iman etmiş olsaydı gemiye 

binmesi için herhangi bir meşakkat olmazdı. Fakat onun oğlu iman etmekten imtina 

etti. Peygamberlerin ailesi nesep yönünden değil din yönünden belirlenir. Bu açıdan 

Hz. Nûh’un oğlu ile ilgili talebi Hz. İbrâhîm’in babası ile ilgili talebi gibidir ki Allah’ın 

durumu ortaya koyması ile birlikte o, bundan vazgeçmiştir.433 

Anlaşıldığı üzere Hz. oğlu için dua etmesi, Mâtürîdî ve Sâbûnî tarafından hata 

veya günah olarak görülmemektedir. 

  

                                                           
 

428  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/200. 
429  et-Tevbe 9/43. 
430  et-Tevbe 9/83. 
431  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/200-201. 
432  Sâbûnî, el-Münteḳā, 48. 
433  Sâbûnî, el-Münteḳā,48. 



256 
 

9.3. Hz. İbrâhîm’in İsmeti 

Hz. İbrâhîm malum olduğu üzere putperest bir kavimde dünyaya gelmiş bir 

peygamberdir. Hayatının ilk yıllarında putperest kavmi ve ailesi ile putlara tapınma 

meselesinde yaşadığı birtakım münakaşalar Kur’an-ı Kerim’de anlatılmaktadır. Hz. 

İbrâhîm’in kavmi ile yaşadığı tartışmaların merkezinde, putların tanrı olmasının 

imkânsızlığını ispat etme gayreti yer almaktadır. Bu gayretin tezahürü olan birtakım 

olaylarda Hz. İbrâhim’in “gerçeği dile getirmediğine” dair iddialar, peygamberlerin 

ismeti meselesinde önemli bir tartışma konusudur. Bu arada hemen belirtelim ki 

Mâtürîdî’ye göre müfessirlerin “İbrâhîm üç yalan söylemiştir” şeklindeki sözleri doğru 

değildir. Allah Teâlâ’nın zor durumda kaldığında yalan söyleyebilen birini peygamber 

olarak seçmesi ve risâlet görevi vermesi mümkün değildir.434 

Hz. İbrâhîm’in putların çaresizliğini göstermek için giriştiği olay Enbiyâ 

Sûresi’nde şöyle aktarılır: 

“And olsun biz İbrâhîm’e daha önce rüştünü vermiştik. Biz onu iyi tanırdık. O, 

babasına ve kavmine: ‘Şu karşısına geçip tapmakta olduğunuz heykeller de ne 

oluyor?’ demişti. Dediler ki: ‘Biz, babalarımızı bunlara tapar kimseler 

bulduk.’ ‘Doğrusu, siz de babalarınız da açık bir sapıklık içindesiniz’, dedi. 

Dediler ki: ‘Bize gerçeği mi getirdin, yoksa sen oyunbazlardan biri misin?’ 

‘Hayır, dedi, sizin Rabbiniz, yarattığı göklerin ve yerin de Rabbidir ve ben 

buna şahitlik edenlerdenim. Allah’a yemin ederim ki, siz ayrılıp gittikten sonra 

putlarınıza bir oyun oynayacağım!’ Sonunda İbrâhîm onları paramparça etti. 

Yalnız onların büyüğünü bıraktı; belki ona müracaat ederler diye. ‘Bunu 

tanrılarımıza kim yaptı? Muhakkak o, zalimlerden biridir’, dediler. (Bir kısmı:) 

‘Bunları diline dolayan bir genç duyduk; kendisine İbrâhîm denilirmiş’, 

dediler. ‘O hâlde’, dediler, ‘Onu hemen insanların gözü önüne getirin. Belki 

şahitlik ederler. ‘Bunu ilâhlarımıza sen mi yaptın Ey İbrâhîm?’ dediler. ‘Belki 

de bu işi şu büyükleri yapmıştır. Hadi onlara sorun; eğer konuşuyorlarsa!’ 

dedi.”435 

Hz. İbrâhîm’in putları kırdıktan sonra büyük putu bırakması, olayın ortaya 

çıkmasından sonra ‘Putları kimin kırdığı’ sorusuna ‘‘Belki de bu işi şu büyükleri 

yapmıştır. Hadi onlara sorun; eğer konuşuyorlarsa!’ demesinin yalan olup olmadığını 

dolayısıyla peygamberlerin ismetine halel getirip getirmediği akla gelen bir durumdur. 

Konu hakkında Mâtürîdî, öncelikle farklı kanaatleri sıralar: 

a) Buna göre bir kısım insanlar, “Hz. İbrâhîm’in sözlerinin, kendi kanaati 

itibarıyla aslında yalan olmasa da onlara karşı zekice bir tuzak kurma isteği 

açısından zahiren yalandır.” demişlerdir. Yine Hz. İbrâhîm “Bu benim 

                                                           
 

434  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/356. 
435  el-Enbiyâ 21/51-63. 



257 
 

Rabbim!”436 ve “Ben rahatsızım!”437 derken de yalan söylemek istememiş 

olsa da bunlar zahir itibarıyla yalandır.  

b) Bazıları da söz konusu ifadelerin yalan sayılamayacağı kanaatindedir. 

Buna göre Hz. İbrâhîm görünürde kendini onlara katılıyormuş gibi 

göstermek için böyle söylemiştir. Bunu yaparken amacı, ortaya 

koyduğu delilleri daha iyi dinlemeleri ve daha iyi benimsemelerini 

sağlamaktır. Bu durum da âyetin tevili, ‘herhalde bunu onlara şu 

büyükleri yapmıştır ya da bunu onlara şu en büyükleri yapmıştır’ 

şeklinde olur.  

c) Bazıları ise Hz. İbrâhîm’in sözleri tevile etmeye gerek olmayıp, zahiren 

de yalan olmadığı kanaatindedir. Zira Hz. İbrâhîm’in sözü şarta 

bağlıdır. Çünkü o, ‘Belki de bu işi şu büyükleri yapmıştır. Hadi onlara 

sorun; eğer konuşuyorlarsa!’ demiştir. Böylelikle Hz. İbrâhîm, büyük 

putun eylemi yapma ihtimalini, konuşma şartına bağlamıştır. Eğer 

konuşamıyorsa yapmamış demek olur ki bu durumda yalan söylememiş 

olur.438  

Konuyla ilgili bu üç farklı kanaati sıralayan Mâtürîdî herhangi bir kanaatin 

doğruluğuna dair bir ifade kullanmaz. Burada kitap genelindeki üslubunun bir devamı 

olarak ‘En doğrusunu Allah bilir.’ diye sözlerini bitirir. Kanaatimize göre onun Hz. 

İbrâhîm’in sözlerine dair kanaatini net olarak belirtmemesi birtakım soru işaretlerini 

doğurmayacaktır. Zira o, benzer konularda hep aynı çizgidedir. Ona göre 

peygamberlerden ismetlerine halel getirecek tutum ve davranışlar çıkmaz ki hemen 

yukarıda Hz. Âdem ve Hz. Nûh ile ilgili düşüncelerini ifade ettik. Bu açıdan Hz. 

İbrâhîm’in ismeti bakidir ancak yaşanan olayın nasıl izah edileceği farklı olabilir. 

Onun yöntemine göre elde kesin bilgi olması hâlinde yorum teke düşürülebilir. Bunun 

olmadığı durumlarda farklı yorumlar olabilir. 

Hz. İbrâhîm ile ilgili meseleleri ismet sıfatı bağlamında ele alan Sâbûnî 

öncelikle Hz. İbrâhîm’in şan, şeref ve Allah katındaki konumuna dair âyetlere 

değinmektedir. O, insanlara imam kılınmıştır. Cenâb-ı Hak onu kendine halîl (dost) 

edinmiştir. İmam olduğu için yaratılanların ona tabi olması gerekir. Dost olması ise, 

Allah’ın dışındaki hiçbir şeye nazar etmemek ve yapılan her şeyin Allah rızası için 

yapılmasını gerekli kılar. Allah onun için ateşi bahçe, sivrisineği asker yapmıştır. Salat 

ve selam ile kendisi ve ailesi için anılmayı gerekli kılmıştır. Hz. Peygamber’e, Hz. 

İbrâhîm’in durumunu anlatmasını emretmiştir. Sonra insanların kulluk ettiği ışık 

kaynağı yıldızlar ve Ay’ın rab olamayacağını öğrettiğini haber vermiştir.439 Bunlardan 

sonra Hz. İbrâhîm’in “Belki de bu işi şu büyükleri yapmıştır. Hadi onlara sorun; eğer 

                                                           
 

436  el-En-âm 6/76. 
437  es-Saffât 37/88-89. 
438  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/388. 
439  Sâbûnî, el-Münteḳā, 49. 



258 
 

konuşuyorlarsa!” sözünü değerlendiren Sâbûnî, bunun putları kırmayı inkâr etme ya 

da korkuyla söylenmiş bir söz olmadığını belirtir. Bu söz, putlara tapanların 

yanlışlığını ortaya koymak için irade ile söylenmiştir. Hz. İbrâhîm gücü yeten biri 

yerine gücü yetmeyen bir puta izafe edilmesini düşünmelerini istemiştir. Böylece o 

büyük bir delil ortya koymuştur. Hz. İbrâhîm’in “Belki de bu işi şu büyükleri 

yapmıştır” sözünü korkudan ya da fiilini inkâr için yapmadığının delili, “İbrâhim, 

“Öyleyse Allah’ı bırakıp da size ne fayda ne de zarar veremeyen şeylere mi 

tapıyorsunuz? Size de Allah’ı bırakıp taptığınız bu şeylere de yuf olsun! Siz aklınızı 

kullanmaz mısınız?” dedi.” 440  âyetlerindeki onların yüzlerine haykırdığı cesurca 

sözleridir. Korkan bir insan böyle cesaret gerektiren bir söz söylemez. Oysa 

peygamberler Allah’ın kudreti ile eşyanın hakikatini keşfedebilirler ve hiçbir şeyden 

korkmazlar. 441  Dolayısıyla bu söz korku ile söylenmiş değildir, delil getirme ve 

düşündürme amacıyla dile getirilmiştir. 

Hz. İbrâhîm ile ilgili bir başka konu da “Allah’ı arayış” olarak ifade 

edebileceğimiz, Güneş, Ay ve yıldızlarla ilgili söyledikleridir. En’âm sûresi’nde olay 

şu şekilde ifade edilir:  

“İşte böylece İbrâhîm’e göklerdeki ve yerdeki hükümranlığı ve nizamı 

gösteriyorduk ki kesin ilme erenlerden olsun. Üzerine gece karanlığı basınca 

bir yıldız gördü. ‘İşte Rabbim!’ dedi. Yıldız batınca da ‘Ben öyle batanları 

sevmem.’ dedi. Ay’ı doğarken görünce de ‘İşte Rabbim!’ dedi. Ay da batınca, 

And olsun ki, Rabbim bana doğru yolu göstermezse mutlaka ben de 

sapıklardan olurum.’ dedi. Güneşi doğarken görünce de ‘İşte benim Rabbim! 

Bu daha büyük.’ dedi. O da batınca (kavmine dönüp), ‘Ey kavmim! Ben sizin 

Allah’a ortak koştuğunuz şeylerden uzağım.’ dedi. ‘Ben Hakk’a yönelen birisi 

olarak yüzümü, gökleri ve yeri yaratana döndürdüm. Ben Allah’a ortak 

koşanlardan değilim.”442 

Hz. İbrâhîm’in “Allah’ı arayışı” olarak ifade edebileceğimiz yıldıza, Ay’a ve 

Güneş’e “İşte Rabbim!” demesinin günah olarak değerlendirilip 

değerlendirilemeyeceği hususunda Mâtürîdî, ismet sıfatına halel getirecek her türlü 

yorumu isabetsiz bulur ve reddeder. Ona göre bu konudaki makul olan yorum şudur: 

Hz. İbrâhîm’in o sırada kesinlikle mümindir ve Rabbini gerçekten tam olarak 

bilmektedir. Ama kavminin kendisine daha çok güvenip yaklaşacakları düşüncesiyle 

onların arzularına tabi imiş gibi görünmüştür. Böylece onları tedricen alıştırmaya 

çalışmıştır. Zira bir şeyi, içinde başka bir anlam gizleyerek yapmak caizdir.443 

                                                           
 

440  el-Enbiyâ 21/66-67. 
441  Sâbûnî, el-Münteḳā, 54. 
442  el-En’âm 6/75-79. 
443  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/135-136. 



259 
 

Mâtürîdî, Hz. İbrâhîm’in söz konusu ifadesini “Bu, bana bahsettiğiniz kişi 

midir?” anlamında kullanılmıştır. Yani o kendisinin kavminin bahsettiği konumda 

olmadığını ifade etmek ve onları reddetmek anlamında “Bu o mu?” demiştir. Yahut 

kendince malum olan hususu ikrar etmek veya alay etmek amacıyla böyle söylemiştir. 

Sonuç olarak Mâtürîdî’ye göre Hz. İbrâhîm’in maksadı onlara içinde bulundukları 

durumu göstermektir. Bu, “Allah’ın yarattığı gibi yaratan ortaklar mı buldular?”444 

âyetine benzemektedir. Âyetin devamında gelen “De ki: Her şeyi yaratan Allah’tır.” 

buyruğu bu durumu izah etmektedir. Hz. İbrâhîm “İşte Rabbim!” derken içinde “Bu 

Rab mıdır?” anlamını kastetmiş gibidir. Âyette belirtilen ay ve güneş için de “İşte 

Rabbim!” cümlesi bu anlamdadır. Zira o, insanlara nihai kararını bildirme aşamasında 

onlara dönmüş ve zannettikleri gibi bunların rab olmadıklarını ve buna layık da 

olmadıklarını söylemiştir.445 Mâtürîdî’nin bu ifadeleri, Hz. İbrâhîm’in sözlerinin yalan 

veya günah olarak değerlendirilmesinin doğru olmadığının açık beyanıdır. Onun 

yorumuna göre Hz. İbrâhîm bu sözlerini kavmini düşündürmek ve inançlarının 

temelsizliğini anlamalarını sağlamak için kullanmıştır. Yoksa gerçekten hakikatine 

inanarak söylemiş, Ay’a veya yıldızlara bir ân olsun tapmış değildir. 

Aynı konuyu değerlendiren Sâbûnî, söz konusu âyetin değerlendirmesinde 

müfessirlerin ihtilaf ettiğini belirtir. Onlardan bazılarının âyeti zahiri anlamıyla 

yorumladığını “Muhakkak ki o, mağaradan çıktığı zaman gördüğü Güneş, Ay ve 

gezegenler için ‘Rabbim budur!” dediklerini aktarır. Fakat ona göre bu düşünce 

kesinlikle doğru değildir. O, müfessirlerin görüşlerinin hatalı olmasını şöyle 

temellendirir:  

Bütün peygamberler küfür ve şirkten kesinlikle masumdurlar ve Allah’ın varlığını ve 

birliğini bilirler. Onlar masum olması çocukluk ve yetişkinlik çağlarında aynen devam 

eder. Ehl-i sünnete göre onlara “göz açıp kapayıncaya kadar dahi olsa” şirk isnad 

etmek mümkün değildir. Hz. İbrâhîm’in gezegenleri ve Ay’ı Rab edindiğinin iddia 

edilmesi bu sebeple doğru olmaz. Ayrıca bu âyet-i kerime, Hz. İbrâhîm’in kavminin 

yanlış inançlarını dile getirmek için bir delildir. En’am sûresi 80. âyeti aynı şekilde 

putlara tapan kavmi ile Hz. İbrâhîm’in münazara yaptığını göstermektedir. Çünkü o, 

önce babası ile sonra kavmi ile tartışmıştır. “Ben sizin taptıklarınızdan uzağım” 

ifadesi, söz konusu iddianın geçersizliğini ispat eder. Hz. İbrâhîm gerçekten 

gezegenlerin ilahlığını kabul etseydi “ortak koştuklarımdan uzağım” dememesi 

gerekirdi. Yine o, Ay’ın yok olması üzerine “Rabbim beni hidayete eriştirmeseydi 

delalette olurdum.”446 demesi de bu iddiamızı delillendirir. O rabbini tanımasaydı 

“Rabbim beni yarattı ve doğru yola sevk etti.” 447 demezdi.”448 

                                                           
 

444  er-Ra’d 13/16. 
445  Mâtürîdî, Te’vîlât, 5/139. 
446  el-En’âm 6/77. 
447  eş-Şuara 26/78. 
448  Sâbûnî, el-Münteḳā, 50. 



260 
 

Sâbûnî, bu âyetin yorumunda isabetli görüşün Mâtürîdî’nin kanaati olduğunu 

belirtmekte ve onun görüşünü şöyle ifade etmektedir: “Hz. İbrâhîm’in buradaki “İşte 

Rabbim!” ifadesi, içinde bulundukları duruma bir şaşkınlık ve kavminin inançlarını 

inkâr içindir. Ayrıca kavminin inançlarını dile getirerek yanlışlığını ortaya koymaya 

yönelik bir münazara biçimidir. Bu yöntemi kullanması, kendi düşüncesinin daha 

kolay dinlenmesini sağlamak içindir. Hz. İbrâhîm’in bu düşüncesi aslında sadece tüm 

Güneş’e ve Ay’a tapanlara yöneliktir. O, Rabbin idrak edilemez, her yerde ve her 

zaman olan kadim olduğunu ifade etmiş olmaktadır. Peygamberler bir şey yapıyor (ya 

da söylüyorsa) Nemrut ile yaptığı münazarada olduğu gibi ibret almak için ve 

karşısındakilerin delillerini geçersiz kılmak içindir. Nemrut, kendisin de yaşatan ve 

öldüren olduğunu söylemesi üzerine Hz. İbrâhîm başka bir delil getirdi ve “Rabbim 

Güneş’i doğudan çıkarıyor sende onu batıdan getir.”449 dedi.”450 Ona göre bu hususta 

diğer bir yorum ise şudur: “Haza Rabbî” ifadesi “Bunu Rabbim yaptı” demektir. Bu 

sözde izmar yapmaktır. “Köye sor.”451 âyetinde olduğu gibi “Köylüye sor” anlamı 

vardır.452 

Hz. İbrâhîm’in gezegenlere bakması meselesini Kelâbâzî (öl. 398/1008) ve 

“Ehl-i hakîka” dediği âriflerden nakille derinleştiren Sâbûnî, bakmanın keşf 

maksadıyla yapıldığı kanaatindedir. Kelâbâzî’ye göre peygamberler bir şeye ancak 

ibret almak için bakarlar ve onların bakışı keşif gerektirir. Bu keşif ise âlemi görmeyi 

cezbetmek içindir. Hz. İbrâhîm de Güneş’e, Ay’a ve Gezegenlere aynı şekilde 

bakmıştır. Onun bakışı ibret almak içindir. Âyetin siyakı da buna delildir. 

Tasavvufçuların ‘Bir şeye baktığında onda Allah’ı görürsün’ demeleri Sâbûnî’ye göre 

meselenin anlaşılması noktasında önemli bir veri sunmaktadır. Zira İbrâhîm de o 

nazarla bakmıştır. Keşif gerçekleştikten sonra Hz. İbrâhîm Allah’ın varlığını işaret 

etmek için (هذاّربي İşte benim Rabbim! Bu daha büyük) demiştir. Fakat keşif bittikten 

sonra âleme dönerek “Ben kaybolanları sevmem” demiştir. Ay’ı gördükten sonra keşfi 

daha da arttı ve bunun bir lütuf olduğunu, rubûbiyyete işaret ettiğini ve Allah’ın 

büyüklüğünü anladı ve ( ّاكَْبَرُّّهٰذاَ يّهٰذََٓا رَب ّٖ  İşte benim Rabbim! Bu daha büyük!)ّ  dedi. 

Sonra tekrar âleme dönerek Ay’daki eksikliği ifade etmek suretiyle “Beni yalnızca 

rabbim hidayete eriştirir” dedi. Daha sonra Güneş’i gördü. Keşfi daha da arttı. Zira 

Güneş en fazla ışık sahibi ve en fazla görülendir. Gözüyle görüp kalbiyle sırrına 

mazhar olduğu Allah’ın azameti ve rubûbiyyetini haber verdi. Şöyle dedi: (ّهذاّربيّهذا

 Yani güneşteki keşfin, ay ve gezegenlerden daha büyük olduğunu, Güneş’in .(أكبر

Allah’ın âyetlerinin (delillerinin) en büyüğü olduğunu söyledi. Sonra Güneş 

kaybolunca onun şirkten beri olduğu ortaya çıktı ve “ben sizin ortak koştuklarınızdan 

uzağım” dedi. Yani sizin kendiniz için güneşi ilah edinmeniz ve suretlere 

                                                           
 

449  el-Bakara 2/257. 
450  Sâbûnî, el-Münteḳā, 51. 
451  el-En’âm 6/76-78. 
452  Sâbûnî, el-Münteḳā, 51. 



261 
 

meyletmenizden münezzehim. Aslında böylelikle Allah’ın rubûbiyyetini, onun 

bilinmesini ve vahdaniyyetini öğretti. Bütün bunlar Allah’ın yerin ve göklerin rabbi 

olduğunu ortaya koydu.453 

Sonuç olarak Sâbûnî, En’âm sûresi’nde bahsedilen Allah’ı arayış veya Allah’ın 

varlığını ispat etmek için yıldızlara, Ay’a ve Güneş’e dair Hz. İbrâhîm’in yorumlarda 

bulunması neticesinde ortaya çıkan ismete dair soru işaretlerini yersiz bulur. Ona göre 

Hz. İbrâhîm’in yıldızlara, Ay’a, Güneş’e “İşte Rabbim” demesi; bunlara tapan kavmini 

uyarmak, nazar ve istidlâl yoluyla onlara doğru yolu hatırlatmak içindir. Hz. İbrâhîm, 

burada hudûs ve imkân delilini kullanarak batan, doğan ve yok olan varlıkların hâdis 

olduğunu, bir muhdise ihtiyaç duyduklarını dolayısıyla ilah olamayacaklarını ifade 

etmek istemiştir.454  

 Hz. İbrâhîm’in hasta değilken hastayım455 demesinin yalan olarak görülüp 

görülmeyeceği meselesinde, Mâtürîdî günah olarak değerlendirilecek bir şeyin 

olmadığı kanaatindedir. Ona göre Hz. İbrâhîm söz konusu ifadesi ile ‘ben hasta 

olacağım’ demek istemiştir ki bu da caizdir. Yahut ‘ben hastayım’ sözünü gerçek 

anlamda kullanmıştır ve bu konuda doğru söylemektedir. Sonuçta yaratılan herkesin 

az ya da çok mutlaka bir rahatsızlığı vardır! Hz. İbrâhîm’in sözü de bu anlamdadır. 

Hz. İbrâhîm’in burada ya da başka bir zaman yalan söylediğini ifade etmek korkunç 

ve çirkin bir sözdür. Peygamberlerden herhangi birine yalan nispet edilmesi mümkün 

olmadığı gibi hiçbir zaman böyle bir şey vaki olmamıştır.456 

Mâtürîdî, isim vermeden bazılarının Hz. İbrâhîm’in üç yerde yalan söylediği 

iddiasında bulunduklarını söylemektedir. O, iddia edilen hususların hiçbirisi gerçek 

anlamda yalan olarak değerlendirilemeyeceğini belirtmekte ve peygamberlerin yalan 

söylemesinin mümkün olmadığının altını çizmektedir.457 Bahse konu olan iddiaların 

sayısı Sâbûnî tarafından altı olarak ifade edilmekte ve kesin bir dille yalanlanmaktadır. 

Ona göre rivayetler doğru sayılsa ve (Hz. İbrâhîm’in yalan söylediği iddiası) insanlar 

zahirde yalan algılasa da bu gerçekte doğru bir sözdür. “Sare benim kardeşimdir” 

sözünde olduğu gibi. Çünkü Sare onun gerçek kardeşi değil fakat din kardeşi idi.458 

Yani insanlık yönünden kardeşidir. Hz. İbrâhîm için diğer iddialarda aynı şekilde yalan 

değil doğru olduğu şeklinde tevil edilir.459 Sâbûnî, Zahirîler’in “Ben hastayım” sözünü 

gerçekte hasta gibi yorumladıklarını söyler ve bu yorumun uzak bir yorum olduğunu 

belirtir. Peygamberlerin sözleri ve fiillerinin vahiy ile belirlendiğini Mâtürîdî’ye 

                                                           
 

453  Sâbûnî, el-Münteḳā, 52-53. 
454  Sâbûnî, Müntekâ, 25. 
455  “Sonra yıldızlara şöyle bir baktı; ‘Ben rahatsızım’, dedi.” (es-Saffât 37/88-89). 
456  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/187. 
457  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/187-188.  
458  “Müminler ancak kardeştir.” (el-Hucurât 49/10.) 
459  Sâbûnî, el-Münteḳā, 53. 



262 
 

nispetle dile getirerek, onların putlar hakkında ve hasta olduğu değerlendirmelerin 

peygamberlerin hâline bu durum uygun olmayacağını söyler.460  

Hz. İbrâhîm’in meleklerle tartışması da ismet inancı çerçevesinde gündeme 

gelen konulardan biridir. İlgili meseleye Sâbûnî eserlerinde değinmez. Mâtürîdî ise 

Hz. İbrâhîm’in Lût kavmini helak için gönderilen melekler ile tartışmasını461 günah ya 

da hata olarak değerlendirmez. Hz. İbrâhîm’in “Ama orada Lût da yaşıyor!” 462 

şeklindeki itirazını da meleklerin hitabı umumî fakat mana hususidir. Dolayısıyla soru 

sorması yadırganmaz şeklinde değerlendirmektedir. 463  Ona göre Hz. İbrâhîm’in 

tartışması üç şekilde gerçekleşmiş olabilir:  

Birincisi ‘Onların içinde şu kadar mümin olduğu hâlde onlara da mı azap 

edeceksiniz?’ diye sorması üzerine cereyan eden konuşmadır. İkincisi insanlardan 

azabın defedilmesi veya ertelenmesi ile ilgili olabilir. Bunun delili şu âyet-i kerimedir: 

“İbrâhîm, bundan vazgeç; çünkü Rabbinin emri gelmiştir. Onlara, geri çevrilmez bir 

azap mutlaka gelecektir, dediler.” 464  Üçüncü olarak ise kendilerine acıdığı ve 

merhamet duyduğu için Lut kavminin hayatta kalmaları için de tartışmış olabilirler, 

çünkü onlar azabın ve tehdit edildikleri felaketin gelmemesi için belki de iman 

edecekler ve davet edildikleri şeyi kabul edeceklerdi. Hz. İbrâhîm, onları bırakması 

için Rablerinden talepte bulunmaları ona dair bir aracılık yapıyordu.465  

Dolayısıyla Hz. İbrâhîm’in meleklerle tartışmasını ismet sıfatı bağlamında ele 

almayan Mâtürîdî’nin, “tartışmayı” hata olarak görmediğini dolayısıyla söz konusu 

“tartışmanın” ismet sıfatına halel getirecek bir yanı olmadığı kanaatinde olduğunu 

söylemek mümkündür. 

İsmet inancı etrafında gündeme gelen bir diğer konu Hz. İbrâhîm’in mümin 

olmayan babası için istiğfarda bulunduğu iddiasıdır. Mâtürîdî’ye göre Hz. İbrâhîm’in 

babası için istiğfarını 466 zahiren değerlendirmek mümkün değildir. Zira zahire göre 

babasının sapıklardan olması sebebiyle o babası hakkında istiğfar etmiştir. Bu yorum, 

ihtimal dâhilinde değildir. Zira babası öyle iken onun bağışlanmasını istemesi uygun 

olmaz. Aslında Hz. İbrâhîm, babasının bağışlanmasını istemiştir. Allah da ona 

babasının sapıklardan olduğunu bildirmiştir. Bu durumda âyetin ikinci kısmı, Allah’ın 

İbrâhîm’e babasının sapıklardan olduğunu bildirmesi, birinci kısım da İbrâhîm’in 

sözüdür. Yani İbrâhîm’in ‘Babamı da bağışla!’ sözünün, ‘o doğru yoldan sapanlardan 

oldu’ sözünden ayrı olması muhtemeldir. Hz. İbrâhîm duasını yapınca, Allah ona, 

babasının sapanlardan olduğunu bildirmesi mümkündür. Bir başka yorum ise onun 

                                                           
 

460  Sâbûnî, el-Münteḳā, 55. 
461  “İbrâhîm'in korkusu geçip kendisine müjde de gelince Lut kavmi hakkında bizimle tartışmaya 

başladı.” (Hûd 11/76). 
462  el-Ankebût 29/32. 
463  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/141. 
464  Hûd 11/76. 
465  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/232. 
466  “Babamı da bağışla; kuşkusuz o doğru yoldan sapanlardan oldu.” (eş-Şuarâ, 26/86.) 



263 
 

duasındaki maksadı, Allah’ın lütfü ile babasının hidayete ermesidir. Çünkü günahların 

affı ancak tevhide ermekle ve O’nun tevfiki ile olur.467 Dolayısıyla Hz. İbrâhîm, babası 

için istiğfarda bulunarak Rabbinden babasının kurtuluşunu yani İslam’a girmeye 

muvaffak kılmasını istemiştir. Yoksa küfür üzere devam ettiği hâlde onun 

bağışlanmasını dilememiştir.468  

Hz. İbrâhîm’in bir müşrik için istiğfarda bulunmanın helal olmadığını 

bilmemesi düşünülemez; bunun helal olduğuna inanan kimse Müslüman ve mümin 

olamaz. Hz. İbrâhîm, Cenâb-ı Hak’tan, vuku bulduğunda bağışlayacağı sebebin 

gerçekleşmesine muvaffak kılmasını dilemiştir.469 Mâtürîdî’nin bu ifadeleri ile Hz. 

İbrâhîm’in müşrik olan babası için bağışlanma dilemediği zira böylesi bir tutumun 

peygamberlerin ismet sıfatı ile bağdaşmayacağı kanaatinde olduğunu görüyoruz. 

Esasen onun ismet sıfatına sıkı sıkıya bağlı olma tutumunu devam ettirdiğini söylemek 

daha doğru olacaktır. 

Aynı konuyu değerlendiren Sâbûnî, Hz. İbrâhîm’in yaklaşımını aileye karşı 

hüsn-i muaşeret çerçevesinde ele alır. Ona göre kâfir babalar için peygamberlerin 

mağfiret etmeleri 470  ve kurtuluşa kavuşmalarını istemeleri normaldir. Biliyoruz ki 

Allah onları affetmemiştir. Hz. İbrâhîm babasının iman edeceğini umut ederek 

mağfiret talep etmiştir. Burada bir hikmet vardır: peygamberlerin rütbesi çok yüksek 

olmasına rağmen peygamberlerin soruları ve dualarının karşılık bulmasının garantisi 

yoktur.471 

Hz. İbrâhîm’in “Beni ve oğullarımı putlara tapmaktan koru!” 472  âyeti de 

üzerinde tartışma yapılan hususlardan biridir. Mâtürîdî âyetin tefsirinde “Hz. İbrâhîm 

risâletle korunduğu hâlde neden böyle bir dua eder?” sorusunu gündeme getirir ve şu 

cevabı verir: “Bazı müfessirler buna şu yorumu yaptı: Hz. İbrahim, sonraki nesillerin 

Allah’ın dininde ve Allah’ın birliği konusunda ihtilafa düşeceklerini bildiği için 

Rabbinden çocuklarının ve soyunun korunmasını istemişti. Kendisi için de bunu 

istemiş olmasına gelince, malum olduğu üzere insan başkasına dua ettiğinde önce 

kendi nefsiyle söze başlar.”473 Dolayısıyla Hz. İbrâhîm’in duası mevcut bir duruma 

ilişkin değil, muhtemel durumlara yöneliktir ve günah olarak değerlendirilemez. Aynı 

âyeti yorumlayan Sâbûnî’ye göre Hz. İbrâhîm ve oğulları masumdur, büyük küçük 

günah işlemezler. Fakat bu açıklama Allah’a minnet ifadesidir. Putlara tapan bir 

                                                           
 

467  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/354-355. 
468  Mâtürîdî, Te’vîlât, 16/239. 
469  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/114. 
470  Sâbûnî ilgili konuyu açıklarken delil olarak bir rivayet kullanmaktadır: Hz. Peygamber’e “Anne 

baban için şefaatçi misin” diye soruldu. Peygamberimiz “Ben onlara şefaatçiyim. Allah Teâlâ bana 

verse de vermese de ben bunu isterim” demiştir.  
471  Sâbûnî, Müntekâ, 61. 
472  İbrâhîm, 14/35. 
473  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/536. 



264 
 

babadan olmasına hatta putlara tapması için tehdit eden bir babadan olmasına rağmen 

hidayete eriştiği için bu söz minnet ifadesidir.474 

Hz. İbrâhîm ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme gelen son konu, onun 

“Rabbim ölüleri nasıl dirilttiğini bana göster.”475 demesidir. Âyetin yorumunda iki 

yorumu gündeme getiren Mâtürîdî, Hz. İbrâhîm’in ölüleri diriltme konusunda hiçbir 

şüphesi olmadığını ifade eder. Ancak gözleri ile görerek müşahedesini güçlü kılmak 

istemiştir. Bunun neden istediği sorusuna ise içinden geçen duygu ve düşüncelerin 

fazla bilgi edinme isteğini tetiklemesi olarak ifade etmektedir.476 Sâbûnî, burada bir 

şüpheden bahsedilemeyeceğini zira âyetin devamındaki ‘Kalbim mutmain olsun diye’ 

ifadesinin bunun delili olduğu kanaatindedir. Ona göre Hz. İbrâhîm bu talebini 

Nemrut’la yaşanan öldürme- diriltme tartışmasından sonra istedi. Nemrut, ‘Ben de 

öldürür ve yaşatırım’ demiş ve hapisten çıkardığı iki kişiden birisi için ‘Bu zaten 

ölüydü ben azad ederek yaşattım’ demiş ve diğerini öldürmüştü. Hz. İbrâhîm kavminin 

bu sözlere inanmasından korkup, onların yaşatma ve diriltmeyi tam olarak anlamaları 

ve kâfirlerin inadının kırılması için Allah’a nasıl dirilttiğini sordu. Bu olay Hz. 

Mûsâ’nın, sihirbazlarının ipleri hareket ettirmesi sonrası kavminin onlara 

inanmasından korkmasına benzer. 477  Dolayısıyla Hz. İbrâhîm’in ‘Ölüleri nasıl 

dirilteceğini bana göster’ sorusu, diriltmenin nasıl olacağına dairdir. Çünkü diriltme 

Allah’ın sıfatlarından biridir (el- Muhîi) ve sıfat-ı rubûbiyyenin keyfiyyeti 

bilinemez.478  

Mâtürîdî ve Sâbûnî, Hz. İbrâhîm ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme 

getirilen meselelerin hata ya da günah olarak değerlendirilebilecek konular 

olmadığında ittifak hâlindedir. Meselelerin izahında küçük farklılıklar olsa dahi 

peygamberlerin ismet sıfatına muarız her türlü aktarılan yorum bazı rivayetlere de 

dayansa isabetsizdir.  

                                                           
 

474  Sâbûnî, Müntekâ, 56. 
475  el-Bakara 2/260.  
476  Mâtürîdî, Te’vîlât, 2/199. 
477  bk. Tâhâ 20/67-68 
478  Sâbûnî, Müntekâ, 58-59, 63. 



265 
 

9.4. Hz. Lût’un İsmeti 

Hz. Lût, Kur’an-ı Kerim’de adı yirmi yedi defa geçen bir peygamberdir. Hz. 

İbrâhîm zamanında yaşamış479 ve onun tebliğini kabul etmiştir.480 Hz. Lût’un kavmi 

derin bir sapıklık içinde olan bir kavim idi. Kur’an’ın haber verdiğine göre Hz. Lût’un 

sapkın kavmini helak etmek üzere görevlendirilen melekler, durumu Hz. Lût’a haber 

vermeye gelmişlerdir. Bu olay ve akabinde yaşananlar Kur’an’da şu şekilde ifade 

edilir:  

“Elçilerimiz Lût’a geldiğinde, Lût onlardan dolayı huzursuz oldu, onlara karşı 

çaresizlik hissetti. ‘Zor bir gün!’ dedi. Lût’un kavmi koku almışçasına koşarak ona 

geldi. Daha önce de o çirkin işleri yapıyorlardı. Lût, ‘Ey kavmim! İşte kızlarım; sizin 

için en nezih olanı onlarla evlenmektir. Allah’tan korkun ve misafirlerimin önünde 

beni rezil etmeyin! İçinizde aklı başında bir adam yok mu!’ dedi. ‘Sen de biliyorsun ki 

bizim senin kızlarında gözümüz yok. Bizim ne istediğimizi pekâlâ biliyorsun.’ 

dediler.”481 

Bu âyetlerde söz edilen Hz. Lût’un “İşte kızlarım” sözü ile neyi kastettiği 

meselesi, ismet inancı bağlamında tartışma konusu olmuştur. Mâtürîdî bu âyeti 

yorumlarken Hz. Lût’un bu sözü ile ne kastettiğine dair görüşleri şöyle sıralar: 

a) Hz. Lût’un ‘İşte kızlarım’ ifadesiyle Lût kavminin kızlarını kastettiğini 

düşünenler bulunmaktadır. Onlar, peygamberler kendi kavimlerinin babası 

hükmündedir. Dolayısıyla kavminin çocukları peygamberlere nispet edilir. Hz. 

Peygamber’in eşleri ümmetin anneleri olduğuna göre Hz. Peygamber de 

onların babalarıdır. Bu bağlamda Hz. Lût da kavminin babası hükmünde 

olmasından dolayı onların kızlarını kendisine nispet etmiştir, şeklinde 

düşünmüştür.  

b) Bazıları Hz. Lût’un bu ifadeler ile kendi kızlarını nikâhlamak suretiyle 

almalarına yönelik bir çağrı olduğunu belirtmişlerdir. Yani eğer mümin olmayı 

kabul ederseniz ve nikâh kıyarak ‘onlarla evlenebilirsiniz’ demek istemiştir.  

c) Hz. Lût’un kavmi nezdinde zina ettiklerine dair yaptığı bir gönderme olduğunu 

düşünenler de vardır. Şöyle ki, bir kimse Hz. Muhammed’e sövmeye zorlansa 

zihninden başka bir Muhammed’i geçirerek sövmesinde nasıl beis yoksa Hz. 

Lût da kavmini zihninden geçirerek zina göndermesi yapmıştır.  

                                                           
 

479  “Elçilerimiz (melekler) İbrahim'e müjdeyi getirdiklerinde, "Biz bu memleket halkını helak edeceğiz, 

çünkü oranın ahalisi zalim kimselerdir" dediler. İbrahim, "Ama orada Lût var" dedi. Onlar, "Orada 

kimin bulunduğunu biz daha iyi biliriz. Biz onu ve ailesini elbette kurtaracağız. Ancak karısı başka. 

O geri kalıp helak edilenlerden olacaktır.” (el-Ankebût 29/31-32). 
480  “Bunun üzerine Lût, ona (İbrahim'e) iman etti. İbrahim, ‘Ben, Rabbime (gitmemi emrettiği yere) 

hicret edeceğim. Şüphesiz o mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.’ dedi.” (el -Ankebût 

29/26). 
481  Hûd 11/77-79. 



266 
 

d) Bir kısım insanlara göre Hz. Lût bu sözü ile misafirlerine, onların yapmaya 

niyetlendikleri fiillin çirkinliğini göstermek için söylemiştir. Çünkü zina 

onlarda da haramdı. Bu yüzden niyetlendikleri fiilin çirkinliğini anlamaları ve 

vazgeçmeleri için öyle hitap etmiştir. Zira o, kızları hakkında konuşmaya kalbi 

dayanıyor ama misafirleri hakkında söz etmeye yüreği dayanmıyordu. Ya da 

her ikisi de helal olmasa da biri diğerine göre daha hafif olduğu için o sözü 

söylemiştir.  

e) Bazılarına göre ise Hz. Lût’un misafirleri geldiğinde kavminden evine gelenler 

onun kızlarına talip olmuşlardı. Ancak Lût onlara kızlarını denk olmadıkları 

için vermemişti. Fakat evindeki misafirlerine yapmaya niyetlendikleri fiilin 

çirkinliğini anlamaları için kızlarını onlara nikahlayabileceğini söylemiştir.482  

Görüldüğü üzere Mâtürîdî, Hz. Lût’un bahse konu sözleri ile ne anlaşılması 

gerektiğine dair beş farklı görüş ifade etmekte ancak kendi kanaatini belirtmemektedir. 

Farklı değerlendirmelerin sonunda ise “Buna benzer daha farklı değerlendirmeler de 

yapılabilir.”483 demektedir. Onun bu tutumu yöntemine uygundur. Hakkında kesin bir 

delil olmayan konularda kesin konuşmaktan uzak durmaktadır. Te’vîlât’ın girişinde o 

tefsir ve te’vil ayrımı yapmaktadır. Tefsiri yani anlamın kesin olarak sabitlenmesini sahabeye 

ait bir işlem olarak görmektedir. O, farklı görüşleri eserinde aktarsa da “Peygamberlerin 

ismet sıfatı olduğu ve davranışlarının bu kapsamda anlaşılması gerektiği” temel 

ilkesinden ayrılmamaktadır.  

Bize göre ‘İşte kızlarım’ ifadesi ile kendi kızlarını kastetmiş olmalıdır. Hz. Lût 

azgın kavminin kararlılığını helâl olan nikah yolunu onlara hatırlatmıştır. Zaten ‘İşte 

kızlarım’ ifadesinin sonunda “Sizin için en nezih olanı onlarla evlenmektir.” Cümlesi yer 

almaktadır. Dolayısıyla burada kızları ile evlenmelerini kastetmiştir. 

Sâbûnî, Hz. Lût ile ilgili özel bir başlık açmamakta Hz. Yunûs bölümünün 

ardından kısa bir değerlendirme yapmaktadır. Bu durum, el-Müntekâ’da eksik bölüm 

olma ihtimalini akla getirmektedir. Sâbûnî, “…Keşke benim size karşı koyacak bir 

gücüm olsaydı veya güçlü bir desteğe dayanabilseydim! dedi.” 484  Âyetini Hz. 

Peygamber’in “Kardeşim Lut’a Allah rahmet etsin. O, Allah’ın rahmetinden ve 

ismetinden daha güçlü bir sığınak talep etti.”485 hadisi ile birlikte ele almaktadır. Ona 

göre burada bir kötüleme yoktur. Zira ‘Hz. Lût, Allah’ın ismetinden daha güçlü bir şey 

olmadığını zaten biliyordu.’ demektedir. Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber bu hadisi 

ümmetine ve Hz. Lût’un ismetinin bereketini ve imanın kuvvetini öğretmek için 

                                                           
 

482  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/235-236. 
483  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/236. 
484  Hûd 11/80. 
485  Buhârî, “el-Enbiyâ” 11; Müslim, “İman”, 238; “Fedâil”, 152; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/326, 

332. 



267 
 

söylemiştir. Eğer bu sözde onun derecesini aşağılayan bir durum olsaydı meleklerle 

konuşmak uygun olmazdı. Tam tersine itâb gerekirdi.486 

Hz. Lût ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme gelen hususlarda Mâtürîdî 

net açıklamalar yer vermezken Sâbûnî’nin naklî delillerle hata olmadığını ispat 

gayretine girdiği görülmüştür. 

  

                                                           
 

486  Sâbûnî, Müntekâ, 176. 



268 
 

9.5. Hz. Yâkup’un İsmeti 

Hz. Yâkup ile ilgili ismet sıfatı çerçevesinde değerlendirilebilecek âyet sayısı 

sınırlıdır. Bunlardan birisi Yûsuf Sûresi’nde kendi evlatları tarafından dile getirilen 

“çocukları arasında ayırım yaptığı” iddiasıdır.487 

Mâtürîdî, Hz. Yâkup’un çocuklarının iddiasının doğru olup olmadığının 

tespitinin mümkün olmadığını ifade etmekle beraber, çocuklarının birtakım emareler 

gördüğünü kabul eder. Ancak ona göre bir babanın çocuklarından birinde, diğerlerinde 

olmayan bir özellik gördüğünde daha çok şefkat ve yakınlık göstermesinde bir sakınca 

yoktur. Dolayısıyla bir babanın, -diğerlerine haksızlık yapmamak kaydıyla- 

çocuklarından birine özel bir bağış veya tasaddukta bulunmasında sakınca yoktur. Ona 

göre Hz. Yâkup’un, Yûsuf’u ve öz kardeşini, diğer kardeşlerine tercih etmesinde 

birtakım sebepler vardır:  

a) Birincisi, onları bedenen zayıf ve aciz gördüğü için onlara karşı daha çok 

şefkat ve merhamet duyuyordu. Bu, yaratılanlar arasında bilinen bir 

husustur.  

b) Yahut küçük oldukları için onları daha çok seviyordu. Bu da insanların 

bildiği bir husustur. Küçük çocuklar insanlara daha sevimli gelir, kalpleri 

onlara daha çok meyleder, onlara daha çok şefkat duyarlar ve büyüklerden 

daha merhametli davranırlar.  

c) Veyahut Hz. Yâkup, Yûsuf ve kardeşinde dinî veya ilmî açıdan veya başka 

sebeplerle özel bir üstünlük gördüğü için onlara özel davranmıştır.  

d) Bir diğer sebep ise diğer kardeşlerinden farklı olarak onlara öyle 

davranmasını kendisine Allah emretmiş olabilir.  

e) Veyahut da Hz. Yâkub’a Yûsuf’un peygamber olacağı müjdesi verildiği 

için onu diğer çocuklarından üstün tutuyor ve bu sebeple Yûsuf’u onlara 

tercih ediyordu.488  

Onun bu ifadelerinden, Hz. Yâkup’un çocukları arasındaki farklı tutumunu son 

derece insani bir davranış olarak değerlendirdiğini dolayısıyla günah ya da hata olarak 

görmediği anlaşılmaktadır. Peygamberler de beşerdir ve bu kapsamda günah olmayan 

duygusal yönelimler içinde bulunabilirler. 

Hz. Yâkup’un evlatları arasında ayırım yaptığı iddiasına değinmeyen Sâbûnî, 

Hz. Yâkup ile Hz. Yûsuf’un ayrılmasında hikmet olduğunu söyleyen Kelâbâzî’nin 

görüşlerini aktarır. Ona göre Hz. Yâkup Yûsuf’a meyletmiştir. Bunun yüzünden 

ayrılma gerçekleşmiştir. Ayrılıktan sonra Hz. Yâkup, saf temiz olana kadar nefsi ile 

cihat etti. Hz. Yâkup’un hüzünlenmesinin sebebi, Hz. Yûsuf’un cemalinin güzelliği ile 

                                                           
 

487  “Hani kardeşleri demişlerdi ki: Yusuf ile öz kardeşi babamızın gözünde bizden daha değerli. Hâlbuki 

bizim sayımız daha çok. Şüphesiz ki babamız apaçık bir yanılgı içinde!” (Yûsuf 12/8). 
488  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/301-302. 



269 
 

meşgul olmak suretiyle Hakk’ın mükaşefesini kaybetmesidir. 489  Sâbûnî, Hz. 

Yâkup’un Hz. Yûsuf’a meyletmesini kabul etmekte ve bunun sebep ve sonuçlarını da 

belirtmektedir. Burada dikkat çeken nokta, Sâbûnî’nin Kelâbâzî’nin tasavvufî bakış 

açısını yansıtan yorumlarına yer vermesidir. Onun, Kelâbâzî’nin tasavvufî din 

anlayışından ve eserinden etkilendiği söylenebilir. Eserinin farklı yerlerinde 

Kelâbâzî’den bu kapsamda alıntılar yapması kanaatimizi güçlendirmektedir.  

Hz. Yâkup ile ilgili bir diğer husus ise, Hz. Yûsuf’u kıra gezmeye götürmek 

isteyen çocuklarına söylediği ‘Onu kurt yer diye korkuyorum’490 sözüdür. Zira burada 

çelişkili bir hâl vardır. Hz. Yâkup, oğluna “Anlaşılan böylece Rabbin seni seçecek, 

sana rüyada görülenlerin yorumunu öğretecek ve daha önce ataların İbrâhîm ve 

İshak’a nimetini tamamladığı gibi sana ve Yâkup soyuna da nimetini 

tamamlayacaktır.”491 demişken, onu kurdun yemesinden nasıl korkar? Mâtürîdî’nin 

bu hususta çözümü basittir: “Allah’tan gelen bir bilgi ve vahiy olmadan onun böyle 

bir şey söylemesine ihtimal yoktur.”492 Hz. İbrâhîm’in “Rabbim! Bu şehri güvenli kıl, 

beni ve çocuklarımı putlara tapmaktan uzak tut!” 493  demesi gibi peygamberler 

insanların korktuğu şeylerden korunmuş olsalar bile yine de herkesi korktuğu 

şeylerden korkmuş olabileceklerinin delilidir. Zira ona göre ismet sıfatı asla korkuyu 

yok etmez. İyi ve kötü arasında kötüyü tercih etmeyeceği konusunda da teminat 

vermez. Aksine korkuyu daha çok arttırır. Bundan dolayı peygamberlerin494 dinleri 

hakkındaki korkuları ve endişeleri başkalarından daha çoktur.495 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Yâkup’un “onu kurt yer diye korkuyorum” demesi olsa 

olsa bir kinaye olabilir. Bu sözün, görülen bir rüyanın sonunda söylenme ihtimali 

olmadığı gibi doğrudan bu şekilde anlaşılması da mümkün değildir. Çünkü 

peygamberlerin rüyalarının çoğunluğu haktır ve doğrudur. Hz. Yâkup kendi 

bölgesinde çocuklar için kurtların zarar vermesinden korkulduğu için “Onu kurt yer 

diye korkuyorum.” demiştir. Bu sözü ile esasen kardeşlerinin Hz. Yûsuf’u helak 

etmelerinden ve kaybetmelerinden korktuğunu kinaye yolu ile söylemiş olmaktadır.496 

Aynı meseleye farklı bir açıdan değinen Sâbûnî, Hz. Yâkup’un ‘‘Onu kurt yer 

diye korkuyorum’ demesine değil, çocukların oyun ve eğlenceye gitmelerine neden 

izin verdiğini ele alır. Ona göre Hz. Yûsuf’un eğlenmek veya oynamak için izin 

aldığına dair bir delil yoktur. İkincisi diğer çocuklar da oyun ve eğlenceye dalmadı 

                                                           
 

489  Sâbûnî, Müntekâ, 66. 
490  “Babaları, 'Doğrusu onu götürmeniz beni endişelendiriyor; farkında olmadığınız bir sırada onu kurt 

yer diye korkuyorum' dedi.” (Yûsuf 12/13). 
491  Yûsuf 12/6. 
492  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/307. 
493  İbrâhîm 13/35. 
494  Mâtürîdî burada “hayırlı ve günahsız kimseler” ifadesini kullanmaktadır. Biz konunun gidişatı ve           

manaya uygunluk açısından peygamberler olarak vermeyi uygun gördük. 
495  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/307. 
496  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/306-307. 



270 
 

aksine ok atma ve koşu ile zaman geçirdiler ki bu da mübahtır.497 Dolayısıyla burada 

günah ya da hata olarak değerlendirilebilecek bir durum yoktur.  

Hz. Yâkup ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme getirilen üç farklı 

meselenin hiçbirisi Mâtürîdî ve Sâbûnî tarafından hata olarak görülmemiştir. Hz. 

Yâkup’un çocukları arasında ayrım yaptığı iddiası her iki mütekellim tarafından 

değerlendirilirken, “onu kurt yemesinden korkuyorum” ifadesi yalnızca Mâtürîdî 

tarafından değerlendirilmiştir. Hz. Yûsuf’un eğlenmek için izin istemesinin müsaade 

edilmesi meselesini ise yalnızca Sâbûnî değerlendirmiştir. 

  

                                                           
 

497  Sâbûnî, Müntekâ, 64. 



271 
 

9.6. Hz. Yûsuf’un İsmeti 

Hz. Yûsuf’un Züleyha’ya arzu duyup duymadığı meselesi peygamberlerin 

ismeti bağlamında üzerinde en fazla durulan konulardan biridir. Zira “Kadın onu 

kesinlikle arzulamıştı; eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi o da kadını 

arzulardı. İşte biz, kötülük ve fuhşu ondan uzaklaştırmak için böyle yaptık. Şüphesiz o 

ihlaslı kullarımızdandı.” âyetindeki498 “Rabbinin ikaz ve işaretini görmeseydi o da 

kadını arzulardı.” ifadesi ismet sıfatı açısından son derece önemlidir.  

Mâtürîdî bu âyeti yorumlarken ismet konusundaki genel kanaatini aynen 

devam ettirir. Ona göre bir peygamberin günah işlemesi, günah işlemek istemesi ya da 

bir günahı işlemek üzere harekete geçmesi söz konusu olamaz. Peygamberlerin bizzat 

günah işlediğini, günaha işlemeye meylettiğini veya günah işleme isteğini izhar 

ettiğini iddia eden her türlü yorum geçersizdir ve aslı yoktur. Bu bağlamda, Hz. 

Yûsuf’un ‘kadını arzuladığı ve eyleme dönüşecek bir fiil yaptığı’ şeklindeki müfessir 

yorumlarının hepsi hurafedir ve aslı yoktur. 499Ona göre bu âyet farklı şekillerde 

açıklanabilir:  

a) Birincisi, “Kadın onu kesinlikle arzulamıştı” ifadesi, kesin kararlı bir arzulama 

anlamına gelir. “O da kadını arzulardı” mealindeki cümle ise aklına geliveren bir 

arzulama anlamına gelir. Kulun kalbine geliveren bir duyguda hiçbir dahli yoktur, 

bundan dolayı da sorumlu tutulamaz.  

b) İkincisi, “Kadın onu kesinlikle arzulamıştı” ifadesi, onunla olmayı, ona sahip 

olmayı istemişti manasına gelir. “O da kadını arzulardı” cümlesi ise onu başından 

defetmeyi arzulamıştı anlamına gelir. Ancak bu cümlenin devamında “Eğer 

Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi” buyurulmaktadır. Eğer onun arzusu kadını 

başından defetmek olsaydı, “Eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi” 

mealindeki cümlenin anlamı olmazdı. Ancak “O da kadını arzulardı” cümlesi, 

sanki onu öldürmeyi arzulamıştı manasına gelmektedir. Onu öldürmeyi 

arzulayınca da kadını öldürmenin helal olmadığına dair Rabbinin uyarı ve işaretini 

gördü.  

c) Üçüncüsü, “O da kadını arzulardı”, cümlesi, “eğer Rabbinin işaret ve ikazını 

görmeseydi” şartına bağlanmaktadır. Yani Rabbinin uyarı ve işaretini görmeseydi 

onu arzulayacaktı. Bu, aynen şu âyetteki ifadeye benzemektedir: “Seni yerinde 

sağlam tutmasaydık neredeyse -biraz da olsa- onlara kayacaktın!”. 500  Hz. 

İbrâhîm’in sözü de yaklaşık bu anlama gelir: “Hayır, bu işi şu büyükleri yapmıştır. 

Eğer konuşabiliyorlarsa onlara sorun!”. 501  Yani eğer o konuşabiliyorsa, o 

yapmıştır.”502 

                                                           
 

498  Yûsuf 12/24. 
499  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/318. 
500  el-İsrâ 17/74. 
501  el-Enbiyâ 21/63. 
502  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/318-319. 



272 
 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Yûsuf’un kadını arzulamadığı aynı surenin 32. âyetinde 

net olarak yer almaktadır: “Kadın dedi ki: İşte hakkında beni kınadığınız şahıs budur. 

Ben onunla beraber olmak istedim. Fakat o, iffetini korudu. And olsun, eğer kendisine 

emredeceğimi yapmazsa, mutlaka zindana atılacak ve elbette sürünenlerden 

olacaktır.” O, bu âyette geçen “Fakat o, iffetini korudu.” ifadesinin Hz. Yûsuf’un 

günah olabilecek bir tutum ya da düşünceye meyletmediğini ispat ettiği 

kanaatindedir.503 Hz. Yûsuf’un iffetini kesin olarak koruduğunu “Kral (kadınlara), 

‘Yusuf'u elde etmek istediğinizde beklentiniz ne oldu?’ diye sordu. Kadınlar, ‘Haşa! 

Allah için, biz ondan hiçbir eğrilik görmedik’ dediler. Azizin karısı da: ‘Şimdi gerçek 

ortaya çıktı, ben onunla beraber olmak istemiştim. Şüphesiz ki o doğru 

söyleyenlerdendir’ dedi.”504âyeti teyit eder. Onun da dikkat çektiği üzere kadınlar 

Yûsuf’un masum olduğuna haksız yere itham ve iftiraya maruz kaldığına şahitlik 

etmişlerdir. Onların ikrarından sonra azizin karısı da itiraf etmiştir.505 Bu bilgiler, Hz. 

Yusuf’un ismetten ayrılmadığını ortaya koymaktadır.  

Hz. Yûsuf’un, Züleyha’yı arzulamadığı aksine kadının ona meylettiği kanaatini 

Sâbûnî de aynen devam ettirir. Ona göre Hz. Yûsuf, Züleyha’ya meyletmedi. Aksine 

ondan kaçtı. Sonra “Hâşâ, Allah’a sığınırım!” dedi ve onu reddetti. Daha sonra 

efendisinin ihsanını hatırlattı. “Efendim bana çok iyilik yaptı” dedi. 506  Âyetlerin 

bütünlüğüne dikkat etmeyen Zahiriler’in, “Yûsuf ve Züleyha birbirine meyletti” 

demeleri Sâbûnî’ye göre caiz değildir. Hem akıl hem de Kur’an bunu reddeder. Çünkü 

bir efendinin eşine meyletmek hıyanettir. Eğer gerçekten Züleyha’ya meyletmiş 

olsaydı Allah’ın sözü yalan olacaktı. Aynı zamanda âyetlerin devamında kadınlar 

“Haşa! Biz onun kötülük yaptığını bilmiyoruz” beyanları da yer alır. Azizin eşi kendi 

durumunu en iyi bilen olarak “Şimdi hak ortaya çıktı. Gerçek şu ki meyleden benim” 

dediğine göre Hz. Yûsuf’un meyletmesi asla söz konusu olamaz.507 

Hz. Yûsuf’un meyletmesinin dinen caiz olduğu şeklindeki açıklama 

girişimlerini değerlendiren Sâbûnî, bütün bu yorumları “külfet/gereksiz” olarak 

nitelendirir. Zira âyetlerden mesele çok net bir şekilde anlaşılmaktadır. Çünkü Hz. 

Yûsuf’un istemesi (hemme) “Eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi o da kadını 

arzulardı” şeklinde şartlı olarak âyette yer almıştır. Yani Allah ona bu gücü 

vermeseydi meyledecekti demektir.508 Öte yandan “Kapıya yöneldiler…”509 âyeti, Hz. 

Yûsuf’un ismetine delildir. Zira Yûsuf kapıya kaçmak için yönelmiştir. Züleyha ise 

                                                           
 

503  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/328. 
504  Yûsuf 12/51. 
505  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/349. 
506  Yûsuf 12/23. 
507  Sâbûnî, el-Münteḳā ,70-71. 
508  Sâbûnî, el-Münteḳā, 71. 
509  Yûsuf 12/25. 



273 
 

kapıyı kapatmak ya da Yûsuf’u vazgeçirmek için harekete geçmiştir. Burada Hz. 

Yûsuf’un kasdı ve çabası o kötülükten korunmaktır.510 

Bir de Hz. Yûsuf’un kadınların karşısına çıkmayı kabul etmesinin günah olarak 

değerlendirilip değerlendirilemeyeceği konusu vardır: “Azizin karısı, kadınların 

dedikodularını duyunca onlara davetçi gönderdi. Yaslanmaları için yastıklar hazırladı 

ve onlardan her birine bir bıçak verdi. (Kadınlar meyvelerini soyarken Yûsuf'a), 

‘Karşılarına çık!’ dedi. Kadınlar Yûsuf’u görünce güzelliği karşısında şaşırıp kaldılar. 

Bu yüzden ellerini kestiler ve ‘Haşa Rabbimiz! Bu bir beşer değil, bu ancak değerli bir 

melektir!’ dediler.” 511  Bu hususta Sâbûnî herhangi bir açıklama getirmezken 

Mâtürîdî, iki ihtimalden söz etmektedir. Ona göre Hz. Yûsuf’un kadınların karşısına 

çıkması zorlama neticesinde gerçekleşmiştir. Çünkü kadının izni olmadan onun 

çıkması mümkün değildi. Dolayısıyla onların karşısına çıkma emri beraberinde 

bulunduğu evden çıkmayı da kapsıyordu. Çünkü kadının izni olmadan o evden 

çıkmanın başka yolu yoktu. Bu yüzden önce onların karşısına çıktı sonra da mekândan 

ayrıldı. İkinci ihtimal ise Hz. Yûsuf “çık” emrini yerine getirirken kadınların karşısına 

çıkacağını bilmiyor olmasıdır. 512  Dolayısıyla Mâtürîdî’ye göre Hz. Yûsuf’un 

kadınların karşısına çıkması ismet sıfatına halel getirecek bir durum değildir. 

Hz. Yûsuf’la ilgili Kur’an-ı Kerim’de yer alan ve ismet sıfatı bağlamında 

değerlendirilen konulardan biri de “Efendinin yanında benden bahset!...”513 demek 

suretiyle, Allah’tan başkasına sığındığı iddiasıdır. Âyet şöyledir: “Onlardan, 

kurtulacağına inandığı kişiye, 'Efendinin yanında benden bahset' dedi. Fakat şeytan 

ona, efendisine Yûsuf’tan söz etmeyi unutturdu. Dolayısıyla Yûsuf birkaç sene daha 

zindanda kaldı.” 514  Bazı müfessirlere göre Hz. Yûsuf, zindandan kurtulmak için 

Allah’tan başkasına sığınıp, kraldan talepte bulunması sebebiyle Allah da adama 

ondan bahsetmeyi yıllarca unutturdu. Hz. Yûsuf’u, Rabbinden başkasından hayır 

beklemesinin karşılığı olarak zindana bırakmaya devam etti. Ancak Mâtürîdî bu 

iddianın uzak bir ihtimal olduğunu belirtmekte ve şunları sıralamaktadır:  

Cenâb-ı Allah adamın kurtulmasını onun eliyle sağlamayı uygun bulmuş ve kendisini 

ise unutulmuş olarak zindanda tutmuştur. Çünkü onların zindana girmesine yol açan 

sebebin kendisi olmadığını biliyordu. Yalnız insanlara mazeret göstermek ve onlara 

azizin karısının kendisine yaptığı iftirayı reddetmek için gerekçelerini açıklaması 

gerekiyordu. Yahut bu haberi insanların dillerinden düşürmek ve kafalarındaki 

tereddütleri gidermek için buna gerek vardı. Hz. Yûsuf düşündü ki, adam kralın 

yanında kendisinden bahsettiği zaman, belki kendisini zindandan çıkarırdı. Bunu da 

                                                           
 

510  Sâbûnî, el-Münteḳā, 72. 
511  Yûsuf 12/31. 
512  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/326. 
513  Yûsuf 12/42. 
514  Yûsuf 12/42. 



274 
 

kalbini Allah’tan çıkarmayı düşündüğü için değil, o adamın kurtulmasına kendi eliyle 

vesile olduğunu düşündüğü için söylemiştir.515  

Mâtürîdî bu açıklamaların ardından kulların sebeplere sarılarak kulluk 

etmelerinin caiz olduğunu ifade eder ki516 bu düşünce, onun Ehl-i Sünnet çizgisindeki 

rolü açısından önemlidir. 

Hz. Yûsuf’un Allah’tan başkasından yardım dilediği için hapiste kalma 

süresinin uzadığı iddiasını, Mâtürîdî isabetli görmez. Ona göre Hz. Yûsuf un Allah’tan 

başkasına sığınması, kalbini Allah’tan çekip başkasıyla meşgul etmesi ihtimali yoktur. 

Zindanda kalma süresinin uzamasının iki hikmeti olabilir. Birincisi insanlara mazeret 

göstermek ve onlara azizin karısının kendisine yaptığı iftirayı reddetmek ve 

gerekçelerini açıklamak. İkincisi bu haberi insanların dillerinden düşürmek ve 

kafalarındaki tereddütleri gidermek.517  

“Kralın yanında beni an, şeytan ona unutturdu” âyetini yorumlayan Sâbûnî, 

insanların bazıları Allah dışında başkasından yardım istediği için cezalandırıldı ve 

birkaç yıl daha hapiste kaldı dedikleri belirtikten sonra, “Bu çok kötü bir sözdür.” 

(kelâmun vahşun=ّوحش  demektedir. Ona göre burada Allah’ın dışındaki (كلام

varlıklardan yardım isteme yoktur aksine sebepleri kullanma vardır. İkinci olarak Hz. 

Yûsuf, krala davetçi olmak istiyordu. Çünkü o kralın yanındayken onu tevhide 

çağırmak ona tevhidi anlatmayı hedefledi. “Benim rüya yorumculuğumu kralın 

yanında zikret” âyeti bunun delilidir. Ayrıca “şeytan unutturdu” cümlesi de bunun 

delilidir. Zira iyi bir şey olmasaydı şeytan unutturmazdı. Gerçekte onun kalbinde 

Allah’tan başkası yoktu ve o hep Allah’tan talep etti.518 Dolayısıyla Sâbûnî’ye göre bu 

olayda günah olacak bir durum yoktur. Aksine sebeplere sarılma vardır.519 

Sâbûnî, Hz. Yûsuf’u hatalı gören yahut töhmet altında gören yorumları isabetli 

görmez ve hapisten çıkma süresinin uzamasını beş gerekçe ile izah eder.  

a) “Efendine dön de sor ona, ‘Ellerini kesen o kadınların zoru neydi? Şüphesiz 

Rabbim onların hilesini çok iyi bilir2 dedi.”520  âyetinde Hz. Yûsuf’un 

hapisten çıkmak için acele etmediğine aksine vakar ve sekinet ile çıktığına 

delil vardır.  

b) O vahiy gelmesini bekliyordu.  

                                                           
 

515  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/339. 
516  Mâtürîdî, esbâb-ı tevessül konusunda şunları söylemektedir: “Cenâb-ı Hak dünya işlerinin hepsini 

işte böyle sebeplere bağlamıştır. Kullarının, kalpte Allanın kaderi inancı olmakla birlikte sebeplere 

sarılarak kulluk yapmalarını ister. Mesela rızkı ve ziraatı insanların çalışarak elde edecekleri 

sebeplere bağladı. Yine mesela savaş için pek çok silah ediniliyor ve onlarla savaşılıyor, ancak 

insanlar Allah’ın verdiği güçle savaşıyor ve O'ndan gelen yardım ile galip gelebiliyorlar. Oysa 

Cenâb-ı Hak bütün bunları ve o sebeplere sarılmayı emretmiştir.” bk. Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/339. 
517  Mâtürîdî, Te’vîlât, 7/339. 
518  Sâbûnî, el-Münteḳā, 74. 
519  Sâbûnî, sebeplere sarılma noktasında Mâtürîdî ile aynı kanaattedir. 
520  Yûsuf 12/50. 



275 
 

c) Kralın seçeceğini bildiği için töhmet altında kalmamak için acele etmedi.  

d) Temiz ve masum olduğunu ispat etmek için acele etmedi. Çünkü şüpheli 

insan davet ettiği şeyde töhmet altında kalır. O yüzden temiz ve masum 

olarak çıkmak istedi.  

e) Hapiste olan bir insanın çıkarılmasında efendisinin kalbinde her zaman 

şüphe olurdu. Hz. Yûsuf bu yüzden tam olarak masumiyetini ispat etmeden 

çıkmak istemedi.521 

Sonuç olarak bazı müfessirlerce Allah’tan başkasından yardım dilediği için Hz. 

Yûsuf’un zindanda kalma süresinin uzadığı iddiası Mâtürîdî ve Sâbûnî tarafından 

doğru bulunmaz. Zindanda kalma süresinin uzaması ilgili olarak Mâtürîdî iki 

hikmetten bahsederken Sâbûnî beş hikmet olabileceğini dile getirir. 

Hz. Yûsuf ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme gelen Sâbûnî’nin 

değindiği ancak Mâtürîdî’nin değinmediği hususlar da vardır. Bunlardan biri Hz. 

Yûsuf’un, ailesinin yanına kendisi gitmek yerine, ailesini kendi yanına çağırmasının 

günah olup olmadığı meselesidir. Ona göre peygamberlerin yaptığı her şey doğrudur. 

Zira onlar vahiyle hareket ederler. Öte yandan kendisi giderse devlet işleri 

bozulabilirdi. Ayrıca nail olduğu nimetleri ailesine göstermek istedi. O bir çocuk 

olduğuna göre babasına onun gitmesi gerekirdi ancak unutmamak gerekir ki, Hz. 

Yâkup sevendir, Hz. Yûsuf sevilendir. Sevenin sevdiğine gitmesi gerekir. Yani talip 

matluba ulaşmaya çalışır. 522  Sâbûnî’nin bu yorumunda da talip ve matlub gibi 

tasavvufî kavramları ve benzetmeyi kullanması dikkat çekicidir. 

Mâtürîdî’nin söz etmediği gibi herhangi bir yorum getirmediği ancak 

Sâbûnî’nin değindiği bir diğer konu da “Sizin baba bir kardeşiniz daha var onu 

getirin.” 523  âyetidir. Söz konusu âyeti yorumlayan Sâbûnî, Hz. Yûsuf’un kardeşi 

kaybolunca babası daha da üzüleceğini bildiği hâlde bunu neden yaptı sorusuna tek bir 

cevap verir. Ona göre bunu Allah’tan aldığı vahiyle söylemiştir. Dolayısıyla günah ya 

da hata olarak görmek mümkün değildir.524  

Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî, Hz. Yûsuf ile ilgili bazı müfessirler ve çeşitli 

ekollerce gündeme getirilen meselelerde ismet sıfatına zarar verecek bir durum 

görmez. Hz. Yûsuf ile ilgili gündeme getirilen toplam altı meselenin üçü her iki 

mütekellim tarafından değerlendirilirken, kadınların karşısına çıkmayı kabul etmesini 

yalnızca Mâtürîdî gündeme getirmiştir. Hz. Yûsuf’un ailesinin yanına gitmek yerine 

kendi yanına çağırması ve kardeşi Bünyamin’i yanında tutması meselesi ise yalnızca 

Sâbûnî tarafından değerlendirilmiştir. Her iki âlimin ortak kanaati, Hz. Yûsuf’un ismet 

sıfatına aykırı bir eylemde bulunmadığı yönündedir. 

                                                           
 

521  Sâbûnî, el-Münteḳā, 75. 
522  Sâbûnî, el-Münteḳā, 81. 
523  Yûsuf 12/59. 
524  Sâbûnî, el-Münteḳā, 76. 



276 
 

9.7. Hz. Mûsâ’nın İsmeti 

Hz. Mûsâ’nın bir insan olarak başına gelen ve ilk bakışta izahı zor olan bir 

mesele vardır ki peygamberlerin masumiyetine gölge düşürüp düşürmediği oldukça 

tartışmalıdır. Kasas sûresi’nde525 olay şu şekilde anlatılır: 

“Mûsâ olgunluk çağına ulaşıp gelişimini tamamlayınca biz ona ilim ve hikmet 

verdik. Biz iyilik edenleri böyle mükâfatlandırırız. Mûsâ halkın habersiz olduğu bir 

sırada şehre girdi. Orada biri kendi tarafından, diğeri düşmanı tarafından olan; kavga 

eden iki adam gördü. Kendi tarafından olan, düşmanına karşı ondan yardım istedi. 

Mûsâ da bir yumruk indirip onu öldürdü. Mûsâ, ‘Bu şeytanın işidir. O gerçekten 

apaçık bir saptırıcı düşmandır.’ dedi. Mûsâ, ‘Rabbim! Şüphesiz ben nefsime 

zulmettim. Beni affet.’ dedi. Allah da onu affetti. Şüphesiz o, çok bağışlayandır, çok 

merhamet edendir. ‘Rabbim! Bana verdiğin nimetle asla suçlulara arka 

çıkmayacağım.’ dedi.”526 

Mâtürîdî bu âyetleri tefsir ederken Hz. Mûsâ’nın birinin ölümüne sebep olması 

meselesine beklentilerin aksine fazlaca değinmez. O, daha ziyade Hz. Mûsâ’nın kavga 

edenleri nasıl ayırt etmiş olabileceğine değinir. Ona göre Hz. Mûsâ şehre yeni girdiği 

hâlde kavga edenlerin hangisinin kendi tarafında hangisinin düşman tarafında 

olduğunu bilmesine âyetteki dolaylı anlatım ve incelikten hareketle ulaşılabilir. Buna 

göre kavga edenleri ayırt edebilmesi sadece bakmakla gerçekleşmiş olmalıdır. Yine o, 

bunlardan birinin İsrailoğulları’ndan, diğerinin ise Kıptî olduğunun söylendiğini ifade 

etmektedir.527 O bu açıklamaların sonrasında ‘İsrailoğulları’ndan olan kişiyi Mûsâ’nın 

tarafı olarak nasıl nitelendirilmiştir?’ sorusunu sorar. Bu probleme âyette 

gizlenmiş/ifadede geçmeyen bir kelime olduğunu iddia ederek çözüm üretir. Ona göre 

Allah sanki şöyle buyuruyor: “Bu, onun tarafından, şu da düşmanlarındandır.” Ya da 

şöyle buyurmuş gibidir: “Şu, onun taraftarı olan topluluktandır, bu da ona düşman olan 

bir toplulukta düşmanlık yapmaya devam ediyor.” Bu durumda âyetin, “Bu, onun 

tarafından, şu da düşmanlarındandır.” anlamına geldiğini söyler.528 

Daha sonra Hz. Mûsâ’nın kavga edenlerden birine yumruk atıp ölmesine sebep 

olmasını değerlendiren Mâtürîdî, âyette geçen ‘Vekze’ (الوكزة) kelimesinin anlamı 

üzerinde durur. ‘Vekze’ kelimesinin, göğse vurmak ve itme anlamlarına geldiğini 

Zeccâc (öl. 311/923), İbn Kuteybe (öl. 276/889) ve diğerlerinden nakille dile getirir. 

Bundan sonra öldürme fiilini değerlendiren Mâtürîdî, Hz. Mûsâ’nın söz konusu kişiyi 

öldürmeyi kastetmediğini ve hedeflemediğini ifade eder. Çünkü ona göre Hz. Mûsâ, 

attığı tokadın onu öldürebileceğini hesaba katmamıştı. Fakat Allah, o kişinin süresini 

                                                           
 

525  Kasas sûresi toplam 87 âyettir. İlk 43 âyet Hz. Musa’dan bahseder. Konumuzla ilgili 14-17. âyetlerin 

anlaşılması için tüm âyetlerin beraber değerlendirilmesi yararlı olacaktır. 
526  el-Kasas 28/14-17. 
527  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/30. 
528  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/30-31. 



277 
 

tamamlamış ve Mûsâ’nın vurmasını ömrünün bitişinin sebebi yapmıştır. Eğer bu 

durumu bilseydi atmazdı. Zira onu öldürmek kendisine helal değildi. “Bu şeytanın 

işindendir.”529 demesi gösteriyor ki Hz. Mûsâ, onun öldürülmesini doğru bulmuyordu. 

Ne var ki hata ve fiilinin sonucunu düşünememesi bu olaya sebep olmuştu.530 Ona göre 

Allah, onun ömür süresini tamamlamış ve Mûsâ’nın ona tokat atmasını ömrünün 

bitişinin sebebi yapmıştır. Görünürde Mûsâ öldürendir. Çünkü o, ‘Ey Rabbim! 

Şüphesiz ben onlardan birisini öldürdüm. Onların da beni öldürmelerinden 

korkuyorum.’531 demiştir. Allah da onu bu sözünde yalanlamamıştır ve Hz. Mûsâ yine 

‘Rabbim! Şüphesiz ben nefsime zulmettim. Beni affet.’ 532  demiştir. 533  Onun 

yorumlarında önemli ayrıntılar vardır. İlki yumruğun göğse atılmasıdır. İkincisi 

yumruk atma fiilinde bulunurken bunun sonucunun ölüm olabileceğini 

düşünmemesidir. Üçüncüsü öldürme fiilinin doğru olmadığını o da bilmektedir ve 

akabinde hemen af dilemiştir. Dördüncüsü o hataen ölüme sebep olmuştur ancak 

ölümü yaratan o değildir. Bu izahlar ölüme haten ve kasıtsız olarak sebep olunduğunu 

ortaya koymaktadır. Günümüz hukuk sistemlerinde de kasten öldürme ile haten ölüme 

yol açma farklı değerlendirilmektedir. Mâtürîdî yorumunda bu noktaya vurgu 

yapmaktadır. O, “Allah’ın öldürmeyin” emrine karşı gelerek adam öldürmüş değildir, 

sonucunu düşünmeden göğse attığı bir yumruk ölüme sebep olmuştur.  

Mâtürîdî, Hz. Mûsâ’nın öldürme kastının olmadığını ifade ederek bu bahsi 

kapatır. Daha sonra ise Ebû Hanîfe’nin “büyük bir taşla veya odunla vurmak suretiyle 

gerçekleşen öldürme olayı sebebiyle kısasın gerekmediği” şeklindeki fetvasına 534 

istinaden Hz. Mûsâ’nın bu eyleminin kısası gerektirmediğini söylemektedir. 

Mâtürîdî’ye göre Hz. Mûsâ’da kırk insanın gücü vardır. Bu güçteki bir insanın 

yumruğu, başka bir insanın ölümüne sebebiyet vermede büyük bir taşla veya büyük 

bir odunla vurmaktan daha etkilidir. Dolayısıyla onun yumruğu aynı hüküm 

kapsamında olup kısas gerekmez. Ayrıca kısas gerekse idi Hz. Mûsâ bundan 

kaçmazdı.535 

Sâbûnî el-Münteḳā’da en fazla sayfayı Hz. Mûsâ ve ismet bahsine ayırmıştır. 

Kitabın neredeyse 1/7’si (yaklaşık 48 sayfa) Hz. Mûsâ ile ilgilidir. Sâbûnî, Hz. 

                                                           
 

529  el-Kasas 28/15. 
530  Mâtürîdî, Te’vîlât, 10/332. 
531  el-Kasas 28/33. 
532  el-Kasas 28/16. 
533  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/31. 
534  Sopa, kırbaç, taş parçasıyla vurarak veya tokat veya yumruk atarak birinin öldürülmesi, bütün Hanefî 

hukukçulara göre şibh-i amd olarak nitelendirilmektedir. bk. Ahmet Aydın, “Modern Hukukta ve 

Hanefî Mezhebinde Öldürme Türlerinin Maddî ve Manevî Unsurlar Açısından Mukayesesi”, 

Mizânü’l-Hak İslami İlimler Dergisi 7 (2018), 26-27. Ayrıca bk. Şeybânî, Ebû Abdullah 

Muhammed b. Hasan b. Ferkad el-Hanefî. el-Mebsût thk. Ebû’l-Vefâ el-Efgânî. (Karaçi: İdâretü’l-

Kurân ve’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, t.y.), 4/395; Serahsî, Muhammed b. Ahmed b. Sehl, el-Mebsût 

(Kâhire: Matbaatu’s-Sa’âde, 1324-1331), 26/64-65. 
535  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/32. 



278 
 

Mûsâ’nın İsrailoğulları’ndan iki kişinin kavgasını asıl ayırt ettiği meselesine hiç 

değinmez. Ancak onun ölüm olayı sonrasına dair yaptığı açıklamaları nedeniyle fiilî 

müdahaleyi kabul ettiğini söylemek mümkündür. Hz. Mûsâ’nın “Rabbim ben nefsime 

zulmettim” demesine değinen Sâbûnî, onun bu sözü bir Kıpti’yi öldürdüğünde 

söylediği kanaatindedir. Firavun ailesinden kâfir ve zalim birini öldürdüğü hâlde niçin 

zulüm ve katl olarak isimlendirildiği sorusuna ise geniş bir açıklama getirir. Buna göre; 

aslında öldürmenin kendisi zulüm olarak adlandırılmaz. Düşmanları içinden birini 

öldürmesi ve onun tek başına olması sebebiyle nefsine zarar vermek anlamında zulüm 

olarak adlandırılır. İnsanlar eğer biri tehlikeli bir fiil yapıyorsa kendi nefsine 

zulmetmek olarak adlandırırdı. İkincisi, Hz. Mûsâ o adamı öldürme hususunda 

Allah’tan bir emir gelmeden acele ettiği için zulüm olarak adlandırıldı. Üçüncüsü, 

Allah’ın dini için değil de kendi taraftarlarına meylederek bu fiili yaptığı için zulüm 

sayıldı. Dördüncüsü, yardım talep eden kişi zalimdi ve yardıma müstahak değildi. O 

yüzden zulüm sayıldı.536  

Hz. Mûsâ’nın ölüm hadisesinden sonra “Mûsâ korku içinde etrafı gözetleyerek 

oradan ayrıldı.”537 âyetinde yer alan “korku” Sâbûnî’ye göre itikadi değil insani bir 

korkudur. Hz. Mûsâ, Firavun ve onun tebaasından korkmuş olsaydı, kaza ve kaderden 

korkmuş olurdu. O kulların elinden ölmekten değil Allah’tan korktu. Âyetin 

devamında onun “Rabbim! Beni zalimler topluluğundan kurtar” demesi Kıpti’nin 

öldürülmesinin zulüm olmadığının delilidir. 538  Dolayısıyla Hz. Mûsâ’nın fiilinde 

günah, mâsiyet ya da zulüm olarak nitelendirilebilecek bir durum yoktur.  

Sonuç olarak Hz. Mûsâ’nın kıptîyi öldürmesi olayında Mâtürîdî’ye göre kasıt 

yoktur. Eğer sonucun böyle olacağını bilseydi yumruk atmazdı. Dolayısıyla ortada bir 

günahtan bahsedilemez. Sâbûnî’nin, Hz. Mûsâ’nın İsrailoğulları’ndan iki kişinin 

kavgasını asıl ayırt ettiği meselesine değinmediği ancak onun ölüm olayını kabul ettiği 

görülmüştür. Ona göre Hz. Mûsâ’nın fiilinde günah, mâsiyet ya da zulüm olarak 

nitelendirilebilecek bir durum yoktur. 

Hz. Mûsâ’nın ismet sıfatına halel getirdiğini akla getirebilecek fiillerinden 

birisi de Tevrat levhalarını yere attığı iddiasıdır. Tur Dağı’na giden Hz. Mûsâ’nın 

ardından kavmi, içlerinde Hz. Hârûn olmasına rağmen bir buzağıya tapmaya 

başlamışlardı. 539  Olayı öğrenen Hz. Mûsâ, kavminin yanına, Kur’an’ın ifadesiyle 

“kızgın ve üzgün olarak” dönünce “‘Benden sonra arkamdan ne kötü işler 

yapmışsınız! Rabbinizin emrini (beklemeyip) acele mi ettiniz?’ dedi. Tevrat levhalarını 

yere attı ve kardeşinin başını tutup kendine doğru çekmeye başladı.”540 Mâtürîdî bu 

âyetin izahında da peygamberlerin ismetine halel getirecek her türlü yorumdan uzak 

                                                           
 

536  Sâbûnî, el-Münteḳā, 87. 
537  el-Kasas 28/21. 
538  Sâbûnî, el-Münteḳā, 87. 
539  el-A’râf 7/148. 
540  el-A’râf 7/150. 



279 
 

durur. Ona göre âyette bahsedilen “Tevrat levhalarını yere attı” ifadesi ile sadece yere 

atmanın anlaşılması doğru değildir. Bu düşüncesine delil olarak âyette geçen القى 

fillinin “O, sizi sarsmaması için yere sağlam dağlar yerleştirdi.”541 âyetinde “atmak” 

değil “yerleştirmek” anlamına gelmesini örnek verir. Ona göre “Tevrat levhalarını yere 

attı” ifadesi “levhaları yere koydu” şeklinde anlaşılmalıdır. Nitekim levhalarının 

ardından kardeşi Hârûn’un sakalını tutmuştur. Dolayısıyla levhaları yere bırakmış, 

sonra da onun başını ve sakalını tutarak kendine doğru çekmiştir.542 Mâtürîdî’nin bu 

ifadeleri, peygamberlerin ismeti konusunda tavizsiz bir tutum içinde olduğunu 

göstermektedir. Bu yorumu oldukça yerindedir ve Arap diline de uygundur. Merhum 

Elmalı Hamdi Yazır da bu anlamı tercih etmiştir.543 

Hz. Mûsâ’nın Tevrat levhalarını yere koymasını değerlendiren Sâbûnî, tıpkı 

Mâtürîdî gibi olayın ‘atma’ olarak değil, ‘yere koyma’ olarak anlaşılması gerektiği 

kanaatindedir. Hz. Mûsâ’nın levhaları yere koyma sebebi ise kardeşi Hârûn’un 

sakalını tutmak istemesidir. Sâbûnî bu görüşü ile Mâtürîdî ile aynı kanaati 

paylaşmaktadır. Öte yandan o, levhalarının yere bırakılmasında oradaki insanlar için 

aşağılama değil merhamet ve şefkat olduğunu belirtmektedir ki olayın izahında yeni 

bir açılım olarak değerlendirilebilir. Ona göre bir kimse çocuğunun suda boğulduğunu 

görse kıyafetlerini çıkarıp elinde ne varsa atar ve kurtarmak için çaba sarf eder. Burada 

da merhamet ve şefkatin tecellisi olarak Hz. Mûsâ aynı şeyi yapmak istemiştir.544 

Hz. Mûsâ’nın kardeşi Hârûn’un saçını ve sakalını çekmesini değerlendiren 

Mâtürîdî, bu olayda peygamberlerin vahiy olmadan kendi içtihatları ile hareket 

etmelerinin mübah olduğuna delil olduğu kanaatindedir. Ona göre söz konusu olay 

vahyin emri gereği olsaydı Hz. Hârûn’un ‘sakalımı çekme’ veya ‘şöyle şöyle yapma’ 

demiş olması mümkün değildir.545 Hz. Mûsâ’nın kardeşi Hârûn’un sakalını çektiğini 

kesin olarak kabul eden Mâtürîdî, olayın hata olup olmadığına girme gereği görmez. 

Ancak olayın diğer boyutlarında yaptığı değerlendirmelerini dikkate aldığımızda, 

onun meselede hata olarak görülecek bir yönü bulunmadığı kanaatinde olduğunu 

söyleyebiliriz. 

Aynı konuyu değerlendiren Sâbûnî, bu eylemin, dinin korunması ve güçlü 

kılınması için yapıldığı kanaatindedir. Zira Hz. Mûsâ daha sonra “Beni ve kardeşimi 

affet” demiştir.546 Hz. Mûsâ’nın kardeşi Hz. Hârûn’a kızmasını Mâtürîdî’den nakille, 

peygamberlerin vahiy olmaksızın kendi içtihatları ile hareket etmelerine delil olarak 

görmektedir. Hz. Mûsâ bu eylemi vahiy ile yapsaydı Hz. Hârûn onu engellemeye 

                                                           
 

541  en-Nahl 16/ 1 5; Lokmân 31/10. 
542  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/82. 
543  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili haz. Asım Cüneyd Köksal-Murat Kaya 

(İstanbul: Türkiye Yazma Eser Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2022), 3/154. 
544  Sâbûnî, el-Münteḳā, 117. 
545  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/83. 
546  Sâbûnî, el-Münteḳā, 102, 117. 



280 
 

çalışmazdı demektedir. Bazı müfessirlerin söz konusu eylemin vahiy ile yapıldığı 

tezinin de uzak bir ihtimal olmadığını dile getiren Sâbûnî, Hz. Mûsâ’nın bu davranışı 

ile İsrailoğullarının hata ettiklerini ortaya koymak istediği kanaatindedir.547 Sâbûnî 

meseleye bir başka açılım daha getirerek “o böyle yaparak bir kulun makamı ve soyu 

ne kadar yüksek olsa dahi uyarılabileceğini bize öğretti.” demektedir.548 Bu yorumuyla 

Sâbûnî, İsrailoğullarının hata ettiklerinde ve başlarındaki yetkilinin de bundan dolayı 

uyarılabileceğine dikkat çekmektedir. 

Hz. Mûsâ ile ilgili gündeme getirilen ve Mâtürîdî’nin kesin bir dille reddettiği 

hususlardan biri de Hz. Mûsâ’nın avret yerinin göründüğü şeklindeki kimi tefsirlerde 

geçen açıklamalardır. Öncelikle belirtelim ki bu konuya Sâbûnî değinmemektedir. “Ey 

iman edenler! Siz Mûsâ’ya eziyet eden kimseler gibi olmayın. Nihayet Allah onu 

onların dediklerinden temize çıkarmıştı.”549 âyetini yorumlayan bir kısım müfessirler 

şunları söylemiştir: “Hz. Mûsâ insanların kendisini göreceği yerde yıkanmıyordu. Bu 

sebeple İsrailoğulları “Hz. Mûsâ’nın husyelerinde şişkinlik bulunmaktadır” dediler. O, 

bir yıkanmaya gittiğinde elbisesini bir taşın üzerine koymuş, taş da elbisesini alıp 

gitmiştir. Mûsâ da ‘Ey taş elbisemi ver’ diyerek taşın peşinden koşmuştur. Ta ki o bu 

hâlde İsrailoğulları’nın ileri gelenlerinden bir grubun yanından geçmiş, böylece onlar 

onda böyle bir hastalığın bulunmadığım öğrenmişlerdir. İşte bu, “Nihayet Allah onu 

onların dediklerinden temize çıkarmıştı.” 550  mealindeki ilahi beyanda bildirilen 

durumdur.”551  

Müfessirlerin yorumlarını aktaran Mâtürîdî ise söz konusu değerlendirmelere 

kesinlikle katılmaz ve şunları söyler: “Bu gerçeğe uzak bir yorumdur. Çünkü Mûsâ, 

onları avret yerlerinin örtülmesine davet ediyordu. Bu sebeple onların Mûsâ’nın 

kendileriyle beraber yıkanmalarını ve avret yerlerini açmasını beklemiş olmaları 

mümkün değildir. Veya birinin onun avret yerini görmüş olması da olası değildir. 

Yahut insanlar onu çıplak görsün diye Cenâb-ı Hakk’ın ona bir taş musallat etmesi ve 

bu taşın onun elbiselerini kaçırmış olması da mümkün değildir. Onlar Mûsâ’yı 

incitmişlerdir. Çünkü O, Hârûn’la birlikte bir iş sebebiyle bir dağa çıkmış ve Hârûn 

orada vefat etmiştir. Daha sonra Hz. Mûsâ İsrailoğulları’na tek başına dönmüştür. 

Bunun üzerine İsrailoğulları Mûsâ’ya “Sen onu kıskançlığından öldürdün” 

demişlerdir. Mûsâonlara “Yazıklar olsun size insan kardeşini öldürür mü?” demiştir. 

Böylece onlar Mûsâ’yı incitmişlerdir. İşte bu “Siz ona eziyet eden kimseler gibi 

olmayın” mealindeki ilahi beyanda bildirilen durumdur. Bunun akabinde melekler 

Hârûn’u getirmiş ve onların arasına koymuştur. O, onlara “Beni kimse öldürmedi, 

ecelim geldi ve ben ecelimle öldüm” demiştir. İşte bu nihayet “Allah onu onların 

                                                           
 

547  Sâbûnî, el-Münteḳā,118. 
548  Sâbûnî, el-Münteḳā, 103. 
549  el-Ahzâb 33/69. 
550  el-Ahzâb 33/69.  
551  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/437. 



281 
 

dediklerinden temize çıkarmıştı” ilâhı beyanında bildirilen durumdur. Bu yorum 

gerçeğe uygundur. Yahut da kavminin Hz. Mûsâ’ya “delilik”, “sihirbazlık”, 

“yalancılık” ve “iftiracılık” nispet etmeleri onu üzmüş olabilir.552 Görüldüğü üzere 

Mâtürîdî, Hz. Mûsâ için ileri sürülen ve ismet sıfatına zarar vermesi muhtemel tüm 

yorumları reddetme ve peygamberlerin günah işlemediklerini ısrarla savunmaktadır.  

Hz. Mûsâ’nın Allah’ı görmek istemesinde553 kelâmî açıdan bir problem olup 

olmaması ismet sıfatı açısından üzerinde durulması gereken bir konudur. Mâtürîdî, Hz. 

Mûsâ’nın “Rabbin bana görün sana bakayım!” demesinin, onun kavminin değil bizzat 

Mûsâ’dan isteği olduğu, ‘görmek’ ile kastedilenin mucize beklentisi değil gözleri ile 

müşahede etmek olduğu kanaatindedir. 554  O, rü’yetullahın imkânı ve ispatı ile 

Kâ’bî’nin görüşlerini reddetmek için uzun açıklamalara yer verirken, söz konusu talebi 

ismet sıfatı açısından sorunlu görmediğinden olsa gerek herhangi bir tartışmaya yer 

vermemiştir.555 

Aynı konuyu değerlendiren Sâbûnî, tefsirlerde geçen peygamberlere 

yakıştırılması mümkün olmayan bazı açıklamalara yer vermekte ve söz konusu 

rivayetleri kesin bir dille reddetmektedir. “Hz. Mûsâ’nın talebinin ardından meleklerin 

kızarak ellerinde savaş aletleri ile Arş’tan çıktıkları iddiası hurafedir, fahiş bir hatadır 

ve dikkate alınmaması gerekir. Ancak bir kitapta geçmesi sebebiyle açıklama yapmak 

vacip olmuştur demektedir.”556 Söz konusu ifadelerin hangi kitaplarda geçtiğine dair 

yaptığımız araştırmada benzer ifadelerin Taberî’nin eserinde geçtiğini gördük. 557 

Sâbûnî, söz konusu iddiayı dile getirdikten sonra geçersizliğini ortaya koymak için 

birtakım değerlendirmelerde bulunur ki bunlar aynı zamanda onun kelâmî görüşleri 

açıdan son derece önemlidir. Ona göre peygamberler tüm zahir işlerinde vahiy 

beklemiştir. Yani peygamberlerin aklına geleni Allah’tan istediğini ima eden her türlü 

tevil hatalıdır. İkinci olarak meleklerin Allah’ın emri olmaksızın hareket etmeleri 

mümkün değildir. Üçüncü olarak eğer bu talep batıl ise, Hz. Mûsâ Rabbini tanımıyor 

demek olur ki, bu da söylenemez.558 Hz. Mûsâ’nın talebi esasen Ehl-i Sünnet’in559 

Allah’ın ahirette görüleceği inancına dair bir delildir. Allah’ın, “dağın durması 

şartıyla” ru’yetullaha izin vermesi, Allah’ın görülebileceğine dair bir delildir. Zira 

                                                           
 

552  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/ 438. 
553  “Mûsâ, belirlediğimiz yere (Tûr’a) gelip Rabbi de ona konuşunca, ‘Rabbim! Bana (kendini) göster, 

sana bakayım.’ dedi. Allah da “Beni (dünyada) katiyen göremezsin. Fakat (şu) dağa bak, eğer o 

yerinde durursa sen de beni görebilirsin.” dedi. Rabbi dağa tecelli edince onu darmadağın ediverdi. 

Mûsâ da baygın düştü. Ayılınca, ‘Seni eksikliklerden uzak tutarım Allah'ım! Sana tövbe ettim. Ben 

inananların ilkiyim.’ dedi.” (el-A’râf 7/143). 
554  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/58. 
555  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/59-69. 
556  Sâbûnî, el-Münteḳā, 110. 
557  bk. Taberî, Camiu’l-beyân, 13/143. 
558  Sâbûnî, el-Münteḳā, 110. 
559  Sâbûnî, “Ehl-i sünnet” ve “Ehl- sünnet ve’l-cemaat” kavramlarını açıkça kullanan bir müelliftir. Bk. 

Sâbûnî, el-Münteḳā, 50, 111, 134, 198, 212, 273. 



282 
 

Allah olmayacak bir şart koşmamıştır.560 Öte yandan Hz. Mûsâ’nın “Sübhanallah! 

Tövbe ettim” demesi, bir kimsenin korkunç bir şey gördüğünde Allah’a dönmesidir. 

Daha önce günah işleyip sonra tövbe etme değildir. Hz. Mûsâ’nın talebinde günah 

olabilecek bir durum söz konusu değildir.561  

 Sâbûnî’nin eserlerinde gündeme getirdiği ancak Mâtürîdî’nin üzerinde 

durmadığı başka meseleler de vardır. Ancak bunların ismet sıfatı ile doğrudan 

bağlantısı olmaması itibarıyla değerlendirmeye dahil etmedik.  

Görüldüğü üzere Sâbûnî, peygamberlerin vahiy ile hareket ettikleri ve vahye 

muhalif her türlü davranıştan uzak oldukları kanaatindedir. Bu bağlamda Hz. 

Mûsâ’nın günah işlediğini iddia eden her türlü tevile de hâliyle karşıdır. Ona göre 

Cenâb-ı Hakk’ın “İnsanlar arasından seni seçtim”562 buyurması, Hz. Mûsâ’nın hiçbir 

şekilde günah işlemediğine delalet eder. Çünkü bu kadar ikram ve yakınlaşma suçtan 

sonra olamaz.563 

Mâtürîdî Hz. Mûsâ ile ilgili ismet sıfatı bağlamında gündeme getirilen beş 

konuya değinmektedir. Sâbûnî bunlardan “Hz. Mûsâ’nın avret yerinin göründüğü” 

iddiasına değinmezken diğer konularda Mâtürîdî ile aynı kanaatleri paylaşmaktadır. 

Gündeme getirilen tüm meselelerde her iki mütekellim için de günah ya da hata olarak 

görülebilecek durum söz konusu değildir.  

  

                                                           
 

560  Sâbûnî, el-Münteḳā, 111. 
561  Sâbûnî, el-Münteḳā, 115. 
562  “Allah, “Ey Mûsâ!” dedi, “Ben, mesajlarımı iletmek ve sözüme muhatap kılmak için insanlar 

arasından seni seçtim. Sana verdiğimi al ve şükredenlerden ol.” (el-A’raf 7/144.) 
563  Sâbûnî, el-Münteḳā, 119. 



283 
 

9.8. Hz. Dâvûd’un İsmeti 

Hz. Dâvûd ile ilgili âyetlerin izahında Mâtürîdî, bazı tefsirlerde dile getirilen 

hususlara değinir. Bunlardan birisi Hz. Dâvûd’un mahremi olmayan bir kadına baktığı 

iddiasıdır. Söz konusu iddiaya ilişkin Mâtürîdî müfessirlerin isimlerini vermeden 

şunları söyler:  

Sonra müfessirlerin ‘İnsanın yakınına bir kuş gelse, adam kuşu görüp ondan hoşlansa, 

hemen kalkıp kuşu almaya yeltense, kuş uçup bir pencereye konsa, adam da onu almak 

için pencereye yöneldiğinde bir kadın gözüne çarpsa ve ondan hoşlansa...’ diye 

anlattıklarının vuku bulması mümkündür. Fakat ‘Kadına ısrarla bakmaya devam etti’ 

derlerse, böyle bir eylemi Hz. Dâvûd’un yapmış olma ihtimali yoktur. Dâvûd 

aleyhisselâm veya başka bir peygamberin, mahremleri olmayan bir kadına asla ısrarla 

bakmazlar.564 

Mâtürîdî’ye göre yaşanan, bir peygamberi günaha götürecek tutum ve davranış 

olarak değil insani bir durum olarak gerçekleşmiş olmalıdır. Şöyle ki, Hz. Dâvûd’un 

kuşa bakmak, onu almak için yerinden kalkması ve nereden gelip nereye gittiğini 

anlaması gerçekleşmesi olası bir hadisedir. Sonrasında kuşa bakmak için pencereye 

yönelmesi de mümkündür. Çünkü kuşlar onun emrine verilmişti. Onunla birlikte 

Allah’ı tesbih ediyor ve ona itaat ediyorlardı. Bu esnada gözlerinin gayri ihtiyarî olarak 

ve durumu hakkında bilgi sahibi olmadan bir kadını görmesi gerçekleşmiş olabilir. Öte 

yandan herhangi bir gayret ve çabası olmadan güzelliğinden dolayı kalbinin ona 

meyletmesinin vuku bulması da mümkündür.565 Dolayısıyla ona göre burada günah 

olarak değerlendirilecek kasdi bir durum söz konusu değildir. Günah olarak 

değerlendirilebilmesi için iradenin kullanılarak kasden eylemde bulunulması 

gereklidir. 

Hz. Dâvûd’un bahsi geçen kadına sahip olmak için öldürülme ihtimalini hesaba 

katarak kocasını savaşa gönderdiğine dair söylenenler Mâtürîdî’ye göre asla ihtimal 

dâhilinde değildir. Ancak Allah’ın düşmanlarıyla cihat etsin diye -ki bu ona farz idi- 

kadının kocasını savaşa göndermiş olması ve kendisinin hiçbir kastı ve niyeti olmadığı 

hâlde adamın orada öldürülmüş olması mümkündür.566 Burada da o, emrin bir hesap 

içine girilerek özel olarak ona olmadığı tüm muhataplara cihad emrinin verildiğine 

dikkat çekilmektedir.  

Görüldüğü üzere Mâtürîdî, Hz. Dâvûd ile ilgili günah olarak 

değerlendirilebilecek hususları kesinlikle reddetmekte ve söz konusu durumların 

insani bir tutum olarak ortaya çıkmış olabileceğini dile getirmektedir. 

                                                           
 

564  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/ 256. 
565  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/ 256-257. 
566  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/ 257. 



284 
 

Sâbûnî, Hz. Dâvûd ile ilgili iddiaları ele aldığı bölüme öncelikle onun 

faziletlerini sayarak başlar. Bu kapsamda “Hz. Dâvûd’â iman etmek farzdır.” hükmünü 

hatırlatarak onun hakkında kabul edilmesi mümkün olmayan aşağılık şeyleri ya da 

büyük günah işlediğini kabul eden kimsenin imanının geçerli olmadığını belirtir. Hz. 

Dâvûd ile ilgili aktarılanların zahiri üzere anlaşılmasının büyük günahların en 

büyüğünü işlediği gibi bir sonuca yol açacağını, bunun yerine aktarılanlar sahihse 

bunların tahlil edilerek anlaşılması gerektiğini belirtir. Aksi hâlde onun hakkında layık 

olmayan şeyler söylenmiş olur ki bu da ona göre imandan çıkarır. 567 Hz. Dâvûd’un 

faziletlerini dile getiren Sâbûnî, “Kendi nefsine hâkim olmayan bir kimseye Kur’an’da 

bahsedilen o üstün özellikler verilmez.”568 diyerek Kur’an’da övülerek anlatılan Hz. 

Dâvûd’un üstün niteliklere sahip olduğuna vurgu yapar. Benzer ilkesel duruş, 

Mâtürîdî'de de bulunmaktaydı. Her ikisine göre de her aktarılan rivayet olduğu gibi 

kabul edilmemeli ve sahihliği araştırılmalıdır. 

 Sâbûnî’ye göre Hz. Dâvûd’un Ürya’nın hanımını bir evin damında görmesi 

normaldir ve affedilebilir bir şeydir. Onun durumu, Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye “Ya 

Ali! çok derin bir şekilde bakma, çünkü birinci görme affedilir ancak ikincisi 

günahtır.” 569  sözünde dikkat çektiği ilk bakış, ihtiyari olmayan görme 

kapsamındadır.570 Ayrıca o kadının eşini gazveye göndermesi diğer savaşçılar için de 

geçerli bir durum olup özel olarak planlanan bir görevlendirme değildir. Sonuçta 

öldüğünde de diğer şehitler gibidir. Daha sonra onun eşi ile evlenmesi hukuken 

mümkündür. 571  Sâbûnî, Hz. Dâvûd’un evlendiği bu hanımın, daha sonra Hz. 

Süleyman’ın annesi olacağını belirtmektedir ki bu bilgi Mâtürîdî’nin eserlerinde yer 

almamaktadır. 

 Sâbûnî, bu evlilik olayının doğruluğunu kabul eder ancak söz konusu olayda 

zikredilen art niyetli yorumları kesin bir dille reddeder. O, Ürya’nın asker olması ve 

görevlendirildiği bir savaşta ölmesi meselesi için şunları söylemektedir: “Tamam, bu 

doğrudur. Ancak Ürya’nın öldürülmesine kastettiğini yani ölmesi için bir yerlere 

gönderdiğini, sonrasında onun eşi ile evlenmeyi istediğini söylemek mümkün değildir. 

Bu belki de cahillerin bir iftirasıdır. Çünkü cahiller her zaman temiz insanları itham 

ederler.”572  

 Hz. Dâvûd’un kadınla evlenmesini hukuken uygun olarak nitelendiren Sâbûnî, 

burada hata olarak görülebilecek husus onun acele etmesidir. Dolayısıyla Hz. Dâvûd 

acele etmesi sebebiyle uyarılırmıştır.573 Ona göre ölen bir kişinin eşinin evlenmesi 

                                                           
 

567  Sâbûnî, el-Münteḳā, 134. 
568  Sâbûnî, el-Münteḳā, 137. 
569  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 42-43; Tirmizî, “Edeb”, 28. 
570  Sâbûnî, el-Münteḳā, 135. 
571  Sâbûnî, el-Münteḳā, 136. 
572  Sâbûnî, el-Münteḳā, 135. 
573  Sâbûnî, el-Münteḳā, 136. 



285 
 

“öldüğü için mutluyum” gibi anlaşılır ve iyi karşılanmaz. Hz. Dâvûd’un, yaptığı helal 

bile olsa kalplerinde dillerinden düşürmesi için uyarılmıştır. Yani o günah işlediği için 

değil dedikodunun bertaraf edilmesi için uyarılmıştır.574 Sâbûnî’nin “Hz. Dâvûd ile 

ilgili iddia edilenler, muvahhidlerin ve sıddıkların iddiası olamaz”575 sözü, onun bu 

meseleye bakışının temelini oluşturur. Kesin bir delil olan Kur’an’da onun övülen bir 

peygamber olarak tanıtılması, inananlar için sağlam bir değildir ve buna inanmaları 

sıddıklığın gereğidir. Aktarılan rivayetler de yöntemsel olarak Kur’an’a ve bu inanca 

uygun olarak anlaşılmalıdır. 

Sâbûnî, Haşevîlerin, Hz. Dâvûd’un günah işlediğini iddia ettiklerini ifade 

etmekte ve söz konusu iddiaları, bir peygamber için kabulü uygun olmadığından 

reddetmektedir. Ayrıca mezkûr rivayetler ona göre sahih de değildir. Ayrıca Hz. 

Dâvûd’un çokça ağlamasını günah işlemiş gibi değerlendirmek doğru değildir. Niçin 

ağladıklarını bilmesek de seçilen insanların ağlaması iyidir.576 O bu görüşü ile Allah 

tarafından peygamberlikle görevlendirilmiş kimselerin günah işlemeleri ve günah 

sebebiyle ağlamış olabilecekleri ihtimalini baştan reddetmektedir. Daha önce de 

geçtiği üzere onlar beşerdir ancak peygamberlik görevleri gereği ismet sıfatı ile 

korunmuşlardır. 

Hz. Dâvûd ile ilgili gündeme getirilen, bir kadına baktığı ve kadının eşini 

ölmesi için savaşa gönderdiği iddiası Mâtürîdî ve Sâbûnî tarafından kesin bir dille 

yalanlanmakta ve aktarılan rivayetlerin olduğu gibi kabul edilmesi hata olarak 

değerlendirilmektedir. Ancak Hz. Dâvûd’un savaşta ölen askerinin eşi ile evlenmede 

acele etmesini Sâbûnî hata olarak görmek suretiyle Mâtürîdî’den ayrılmaktadır. Ancak 

burada kastedilen hata, günah olan tutum ve davranışlara karşılık gelen bir hata değil, 

hukuken uygun olduğu hâlde insani duyguların dikkate alınmamasından kaynaklı daha 

faziletli olanın terk edilmesi anlamında bir zelledir. Daha önce de geçtiği üzere Sâbûnî 

kasıtsız hataları ve daha faziletlinin terk edilmesi zelle olarak ifade etmektedir. 

 

  

                                                           
 

574  Sâbûnî, el-Münteḳā, 139. 
575  Sâbûnî, el-Münteḳā, 143. 
576  Sâbûnî, el-Münteḳā, 141. 



286 
 

9.9. Hz. Süleyman’ın İsmeti 

Hz. Süleyman ile ilgili ismet sıfatı bağlamında tartışma konusu olan iki mesele 

vardır. Bunlardan birincisi onun atlarla meşgul olarak ikindi namazını kaçırdığı ve 

atlarının boyunlarını ve ayaklarını vurduğu iddiasıdır. İkincisi ise Hz. Süleyman’ın 

tahtına ceset atılması olayıdır.  

Sâd sûresinin 33. âyetlerinde yer alan “ 
َ

فِق
َ

ط
َ
وقِ  مَسْحًا ف ِ   بِالسُّ اق

َ
ن
ْ
ع

َ ْ
 cümlesi ”وَالْ

“Atların boyunlarını ve ayaklarını okşadı.” ve “Atların boyunlarını ve ayaklarını 

kestirdi.” şeklinde birbirine tamamen zıt iki farklı anlamda anlaşılmıştır. İsmet ile ilgili 

tartışma bu kapsamda ortaya çıkmıştır. Aşağıda iki farklı meâlden ilgili âyetler 

gösterilmiştir: 

Âyet Türkçe Mushaf-ı Şerîf 

Süleyman Tevfik (1927)577 

Diyanet İşleri Başkanlığı Meâli 

(2005)578 

 

 

 

Sâd 38/31-33 

“Akşam üzeri Süleymân'a 

makbûl ve meşhûr atlar arz 

olunduk da ‘Ben bunları 

severek seyir ve temâşâ ider 

iken rabbimin 'ibâdetinden 

geri kaldım. Güneş batdı. 

Onları benden uzak idiniz’ 

dedi ve kılınç ile boğazlarını 

ve ayaklarını kestirdi”. 

“Hani ona akşamüstü bir ayağını 

tırnağı üstüne dikip üç ayağının 

üzerinde duran çalımlı ve soylu 

atlar sunulmuştu. Süleyman, 

‘Gerçekten ben malı, Rabbimi 

anmamı sağladığından dolayı çok 

severim’ dedi. Nihayet gözden 

kaybolup gittikleri zaman, ‘Onları 

bana geri getirin’ dedi. (Atlar 

gelince de) bacaklarını ve 

boyunlarını okşamaya başladı.” 

Tefsirlerde her iki meâl istikametinde de yorumlar yer almaktadır. Ancak biz, 

bu birinci meâli isabetli görmüyoruz. Çünkü öncelikle bir peygamberin, Allah’ı 

unutacak kadar kendisini mal sevgisine kaptırması, ayrıca çok sayıda (bazı 

rivayetlerde yirmi bin) atı katliamdan geçirecek kadar insafsız, kendi hatasının 

bedelini mâsum hayvanlara ödetecek kadar adaletten uzak olması mümkün değildir. 

Bu anlayışa bakılırsa Hz. Süleyman kendisini atların sevgisine kaptırmışken güneş 

batmış, ikindi namazının vakti geçmişti. Öncelikle âyette güneş kelimesi geçmiyor; 

atlardan söz edilirken mecazi bir ifadeyle onun / onların gözden kaybolduğu 

bildiriliyor (Burada “gözden kaybolma” anlamındaki “tevâret” fiilinin gizli öznesi 

tekil de çoğul da olabilir). Gözden kaybolanın atlar olması sözün akışına daha uygun 

düşmektedir. 

                                                           
 

577 bk. https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=63&islem=mealbilgi  
578 bk https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=13&islem=mealbilgi 

https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=63&islem=mealbilgi
https://www.kuranmeali.com/Aciklama.php?id=13&islem=mealbilgi


287 
 

Öyle anlaşılıyor ki Süleyman’ın peygamber kişiliğiyle bağdaşmayan, bu 

sebeple de bizim tercih etmediğimiz yorumun aslı İsrâiliyat kaynaklıdır. Ayrıca 

hikâyeye ikindi namazı gibi bazı İslâmî unsurlar da katılmıştır. Yahudi geleneğinde 

babası Dâvûd gibi Süleyman da bir kral olarak telakki edildiği için ona peygamberlikle 

bağdaştırılması imkânsız bu tür kötü isnatlarda bulunulmuş olabilir (bazı örnekler için 

bk. Kitâb-ı Mukaddes, I. Krallar, 11/1-10). İslâm inancında Dâvûd gibi Süleyman da 

peygamber olduğundan, peygamberler hakkında son derece yüceltici ifadeler kullanan 

Kur’an’da Süleyman’ın Allah’ı unutacak kadar mal tutkunu, zalim ve insafsız biri 

olarak tanıtılması mümkün değildir. Nitekim Kitâb-ı Mukaddes’in anılan bölümünde 

Hz. Süleyman’ın âhir ömründe ecnebi asıllı eşlerinin telkiniyle tek tanrı inancından 

saptığı, putlara taptığı bildirilirken Kur’an-ı Kerîm’de bu iddialar, “şeytanların 

uydurmaları” olarak nitelenmekte ve Süleyman hakkında böyle bir inancı benimseyen 

Yahudiler eleştirilmektedir.579 

Peygamberlerin ismet sıfatına zarar vermesi muhtemel her düşünceyi kesin bir 

dille reddeden Mâtürîdî, öncelikle Hz. Süleyman’ın atların ayaklarını ve boyunlarını 

kesdiğine yönelik iddiaya değinir. 580  O, atları cezalandırılmasına sebep olarak 

“kendisini meşgul etmelerini ve bundan dolayı ikindi namazını kaçırmasını” 

müfessirlerin gerekçe olarak  aktardığını belirtir.581 Ona göre “onların boyunlarını ve 

ayaklarını kesmek (meshan)”, hakikat anlamında yani gerçekten fiili olarak kesmek 

manasında ise ya onun şeriatında bu durum caizdir ya da hayvanların itlaf edilmesinin 

yasaklanmasından önce vuku bulmuş olmalıdır. Daha sonra bu yasak konulmuş ve 

hayvanları cezalandırmak ona da bize de haram kılınmış olabilir. Ancak o “onların 

boyunlarını ve ayaklarını kesmek (meshan)”, ifadesinin hakikati anlamında değil 

kinaye amacıyla kullanılmış olabileceğini belirtir. Bu kapsamda bu ifadeden 

sıvazlamanın anlaşılmasını mümkün görmektedir. Bu hususta son ihtimal olarak 

Rabbini zikretmekten alıkoymalarına kefaret olarak onları kesmiş olabileceğini de dile 

getirmektedir. 582  Onun bu kanaatleri ile ismet sıfatına mugayir bir durumu kabul 

                                                           
 

579  Hayrettin Karaman, vd., Kur'an Yolu Tefsiri (Ankara: DİB Yayınları, 2020), 4/580-581. 

580  Mâtürîdî, Te’vilât’ta Hz. Süleyman’ın atların ayaklarına ve boyunlarına vurduğu şeklinde bir 

açıklama yapmaktadır. Ancak söz konusu ifadelerin “bacaklarını ve boyunlarını sıvazlamaya 

başladı” şeklinde çevrildiğini görmekteyiz. Ayetler şu şekildedir: “Bir gün akşama doğru alımlı, 

soylu koşu atları önüne getirildi. Bu atlar önüne getirildiğinde, ‘Ben malı (atları), Rabbimi 

hatırlattığı için sevdim’ dedi. Derken (güneş batınca) onlar karanlığın perdesiyle gizlendi. “(Daha 

sonra) 'Onları bana geri getirin’ dedi; bacaklarını ve boyunlarını sıvazlamaya başladı.” (Sâd 38/31-

33). Mâtürîdî’nin çevirisine, Te’vîlât şarihi Semerkandî katılmaz. Ona göre atların bacaklarını ve 

boynunu sıvazlamak, tıpkı hedy kurbanı ve deveyi kurban etmekte olduğu gibi Allah’a yaklaşmak 

gayesiyle onları kesmekten kinaye olması muhtemeldir; onun şeriatında atları kurban etmek de 

meşru olabilir. (Semerkandî, Şerhu’l-Te’vîlât, vr 648b. 
581  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/269-270. 
582  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/270. 



288 
 

etmediğini ve hangi tevil uygun görülürse görülsün günah olarak 

değerlendirilemeyeceğini düşündüğü anlaşılmaktadır.  

İsmet kapsamında değinmemiz gereken ikinci husus, Hz. Süleyman’ın tahtına 

ceset konulması ve sınavdan geçirilmesidir: “And olsun, biz Süleyman'ı imtihan ettik. 

Tahtının üstüne bir ceset bıraktık. Sonra tövbe edip bize yöneldi.ّSüleyman, ‘Ey Rabbim! Beni 

bağışla. Bana, benden sonra kimseye layık olmayacak bir mülk (hükümranlık) bahşet! 

Şüphesiz sen çok bahşedicisin!’ dedi.”583 Âyette anlatılan bu olayını ele alan Mâtürîdî, Hz. 

Süleyman’ın sınavdan geçirilmesine sebep olarak müfessirlerin aktardıklarına 

değinmeye gerek görmez. Zira kitapta anlatılmayacak kadar çok olduğunu belirtir. 

Peygamberlerin en küçük hatalarında bile ta’zîre maruz kaldıklarını belirtmektedir ki 

bu durum, peygamberlerin faziletleri ve üstünlükleri sebebiyledir. Ona göre her ne 

sebeple olursa olsun ya da hiçbir sebep olmaksızın peygamberlerin sınavdan 

geçirilmeleri caizdir. Hz. Süleyman’ın bu imtihanın ardından Rabbinden 

hükümranlıkla beraber bağışlanmayı dilemesi 584  muhtemelen kendisi ile Rabbi 

arasındadır.585 Görüldüğü üzere Mâtürîdî, Hz. Süleyman’ın bağışlanmayı dilemesine 

sebep olan olayın ne olduğu üzerinde durmadığı gibi söz konusu olayın ismet sıfatı 

bağlamında konumu meselesine de girmez. 

 Sâbûnî, Hz. Süleyman ve atlar meselesine detaylıca işlemektedir. Atların 

yaratılış olarak güzel ve hızlı olmasından (elciyad) üç ayağını yere basıp birini havaya 

kaldırmasına (safine’l-fers) kadar olukça teferruatlı izahlara yer verir. Onun atlarla 

meşgul olup ikindi namazını kaçırdığı iddiasını şu şekilde ifade etmektedir: “Sabahtan 

güneş batana kadar atlarla meşgul olmuş ve ikindi namazını kılmamıştır. Namaz 

kılmadığı için atları kötü görmeye başladı ve onların boyunlarını vurdu. Allah Teâlâ, 

namazını vaktinde kılması için Güneş’in yeniden dönmesini emretti ve birer aylık 

mesafeye gidip gelebilen rüzgârı onun emrine verdi.” 586  Sâbûnî’ye göre atların 

kesilmesi iddiası doğru ise bu, Ebû Mansûr’un dediği gibi “kendi şeriatında caiz 

olması” ile açıklanabilir. Ancak âyette geçen ‘mesh’ kelimesi kesmeyi değil, 

sıvazlamayı ifade eder. Çünkü el, meshin aletidir. Öyleyse en uygun olanı bu şekilde 

anlamaktır. Hz. Süleyman’ın bir tefekkür ve ibret bakışı vardır. Burada latif olan sanata 

bakmış ve bir keşf elde etmiştir. Böylece dünyayı hissetmez oldu ve doğal olarak 

Güneş’in batışını fark etmedi. Dünyayı yeniden hissedip güneşin battığını görünce 

Allah Teâlâ, Güneş’i onun için yeniden getirdi. Eğer atlarla gafleti ehli gibi eğlence ile 

meşgul olsa ve zalimler gibi onların boyunlarını vursaydı, Allah’ın ikramlarına 

müstahak olamazdı. Sonuç olarak ona göre Hz. Süleyman’ın ikindi namazı vaktinde 

atlarla meşgul olduğu iddiası doğru ise bu vahiy ile gerçekleşmiştir. Zira peygamberler 

                                                           
 

583  Sâd 38/34-35 
584  “Rabbim! dedi. ‘Beni bağışla ve benden sonra hiç kimsenin ulaşamayacağı bir hükümranlık ver 

bana. Lütfu sınırsız olan yalnız sensin.” (Sâd 38/35). 
585  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/272-273. 
586  Sâbûnî, el-Münteḳā, 147. 



289 
 

yaptıkları her fiili vahiy ile yaparlar. Allah’ın yarattığı bir şey hakkında istediğini 

yapması caizdir. Öyleyse peygamberlerin öyle şeyleri yapması da caizdir. 587 

 Hz. Süleyman’ın edasını kaçırdığı ibadetin günlük virdi olma ihtimalini dile 

getirenlerin de olduğunu belirtmektedir. Ancak bu iddiayı destekleyici bir cümle 

kurmaz. 588  Sâbûnî’nin ‘mesh’ kelimesi kesmeyi değil, sıvazlamayı ifade eder 

şeklindeki yorumu Mâtürîdî’nin de yorumudur. Sâbûnî’nin “Hz. Süleyman’ın bir 

tefekkür ve ibret bakışı vardır. Burada latif olan sanata bakmış ve bir keşf elde etmiştir. 

Böylece dünyayı hissetmez oldu ve doğal olarak Güneş’in batışını fark etmedi.” 

yorumu, Mâtürîdî’de yer almaz. Bu yorumda “keşf” ve “dünyayı hissetmemek” gibi 

tasavvufî arka planı olan kavramları ve anlatımı tercihi, Sâbûnî’nin Mâtürîdî’den 

ayrıldığı yönüdür. Yaşadığı dönemde tasavvufî din anlayışının Buhara’da güçlü 

olması, onun da yorumlarına yansımış izlenimi vermektedir. 

 Hz. Süleyman’ın kürsüsüne atılan ceset konusu ve onun imtihan edilmesi 

meselesinde Sâbûnî, cesedin İblis olabileceğini iddia edenler olduğunu belirtir. 589 

Ancak şeytanın Hz. Süleyman’ın eşlerine yaklaştığını ima eden yorumları kesin bir 

dille reddeder. Ona göre bu iddialar dehşete düşürücü ve inanılmazdır.590 Kürsüye 

atılan cesedin, Hz. Süleyman’ın ölü doğan çocuğu olabileceği ya da bizzat Hz. 

Süleyman’ın vefat etmesine rağmen kürsüsünde kalması itibarıyla kendisi 

olabileceğine dair farklı rivayetlere dikkat çeken Sâbûnî, Hz. Süleyman vefat ettiğinde 

tahtında kaldığını ve mülkünde saltanatı bir kusur olmaksızın devam ettiğini 

belirtmektedir.591  

 Hz. Süleyman’ın kürsüsüne atılan ceset olayıyla makamın düşmediği 

kanaatinde olan Sâbûnî’ye göre burada başına gelen imtihanlarda makamının 

düşmediğine aksine yakın olduğuna delil vardır. İnsanların peygamberler için layık 

olmayan şeyleri söylememeleri için bu tür durumlar zikredilir.592  

 Sâbûnî’nin Hz. Süleyman ile ilgili kanaati özetlemek gerekirse onun şu sözünü 

söylemek kâfi olacaktır: “Bizim Ehl-i sünnet ve’l cemaatten fıkhı bilen mezhebi bilen 

hocalarımızın çoğu Hz. Süleyman ve Hz. Dâvûd ile ilgili anlatılanları reddettiler. Ama 

bazı bölümler tevil edilerek söylenebilir. Bu tevilin şartı Kur’an’ın açık hükümlerine 

aykırı olmamasıdır. Biz de kabul edilemez sözlerden ayrılarak tevili mümkün olanları 

imanımızı kuvvetlendirmek için izah ettik.”593 Sâbûnî’nin tevil ile ilgili Kur’an’ın açık 

hükümlerine aykı olamayacağı şeklindeki kanaati yukarı geçtiği üzere Mâtürîdî’de 

                                                           
 

587 Sâbûnî, el-Münteḳā, 148. 
588 Sâbûnî, el-Münteḳā, 149. 
589 Sâbûnî, el-Münteḳā, 149. 
590 Sâbûnî, el-Münteḳā, 153. 
591 Sâbûnî, el-Münteḳā, 154. 
592 Sâbûnî, el-Münteḳā, 156. 
593 Sâbûnî, el-Münteḳā, 163. 



290 
 

vardır. Bu durumda Mâtürîdî bakışın Sâbûnî tarafından sahiplenildiğini ortaya 

koyması bakımından ayrıca önemlidir. 

 Sonuç olarak Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Hz. Süleyman ile ilgili ismet sıfatı 

bağlamında gündeme getirilen meselelere bakış açıları ortak olmakla birlikte 

detaylandırma ve sonuca varma noktasında ayrıldıkları görülmektedir. 

Peygamberlerin ismet sıfatına mugayir her türlü yoruma karşı çıkan bu hususlarda 

Mâtürîdî’nin kesin yargı belirtmekten kaçınması, tartışma konusu olan iki hususun 

âyetlerin farklı anlaşılmasından kaynaklanmış olması olabilir. O yöntemsel olarak 

sahabenin Kur’an anlama faaliyetine tefsir, onların dışında kalan âlimlerin anlama 

çabalarına ise te’vil adını vermektedir. Âyetin anlamı hususunda sahabeler 

uzlaşmışlarsa anlam tefsirdir ve kesinleşmiştir. Böyle değil ise tevildir. Yapılan 

yorumlar doğru olabileceği gibi hatalı da olabilir. Bu noktada hassas olan Mâtürîdî 

âyetlerin farklı anlaşılmasına dayanan tartışmalı konularda kesin konuşmaktan uzak 

durmaktadır. Bununla birlikte hem her iki âlim, Kur’an’ın açık hükümlerine aykırılık 

taşıyan bir yorum ve te’vilin yapılamayacağında da müttefiktir.  

  



291 
 

9.10. Hz. Yûnus’un İsmeti 

Peygamberlerin ismet sıfatı bağlamında Kur’an-ı Kerim’de bahsedilen ve hata 

veya günah olarak değerlendirilmesi muhtemel durumlardan belki de en önemlisi, 

Allah’ın izni olmaksızın kavminden görev yerinden Hz. Yûnus’un uzaklaşmasıdır.594 

Âyette geçen “öfkeli bir hâlde geçip gitmişti” ifadesini yorumlayan Mâtürîdî, 

bunun değerlendirilmesine yönelik üç yorumu şöyle aktarır:  

a) “Bazıları, ‘Zünnûn kavminin iman edeceğinden ümidini kestiği için Allah’ın 

onları helak etmesini istiyordu, kavminin inadı ve dik kafalılığı had safhaya 

ulaşmıştı, bu yüzden üzüntülü bir şekilde aralarından çıkıp gitmişti.’ diye 

yorumlamıştır. 

b) Bazıları âyetteki ‘öfkeli bir hâlde’ ifadesine, ‘hükümdara öfkeli bir hâlde’ 

anlamını vermişlerdir. Zira Hz. Yûnus kavminden esir edilenlerin durumunu 

istişare etmek üzere hükümdarla görüşmesinde, hükümdar ona sert davranmıştır. 

Bunun üzerine o da öfkelenmiştir, şeklinde anlamışlardır. 

c) Bazılarına göre “öfkeli bir hâlde” deyimi ‘kavmine öfkeli bir hâlde’ şeklinde 

yorumlanmalıdır. Bunun da üç sebebi belirtilmiştir: Birincisi Hz. Yûnus kavminin 

iman etmesinden ümit kesmişti. İkincisi kavminin kendisini öldürmesinden 

korktuğu için çıkıp gitmişti. Üçüncüsü ise kavmi inatta ve dik kafalılıkta had 

safhaya ulaşıp da imanlarından ümitsizliğe düşünce kendini tamamıyla Yüce 

Allah’a ibadete vermek için aralarından çıkıp gitmişti.  

Hz. Yûnus’un kavminin arasından çekip gitmesi, Mâtürîdî’ye göre kendisi ve 

kavmi için faydalı olsa da izinsiz çıktığı için azarlanmasına sebep olmuştur.”595 Bu 

tespit bizce de isabetlidir. 

İzinsiz ayrılması, Mâtürîdî’ye göre günah olarak değerlendirilemez. Zira ona 

göre Hz. Yûnus’un kavmini terk etmesi, üç güzel amacı yerine getirme amacı 

gütmektedir. Birincisi onun kavmi kâfirlerden oluşmuş idi ve din konusunda ona 

düşmanlık etmekteydiler. Onlara terk etmekle dinini daha güzel yaşamak istemiştir. 

Böyle bir tavır, peygamberler dışında birileri tarafından yapılacak olsa üstün bir tavır 

olarak sayılırdı.596 İkincisi Yûnus peygamberin kavminin gözleri önünde onları terk 

etmesi korkutma ve gözdağı verme anlamı taşır. Çünkü bu kavim, peygamberleri 

                                                           
 

594  “Zünnûn’u da (Yûnus) zikret! Hani öfkeli bir hâlde geçip gitmiş, bizim kudretimizin kendisine 

yetmeyeceğini zannetmişti. Sonunda karanlıklar içinde, ‘Senden başka hiçbir tanrı yoktur. Seni 

tenzih ederim. Gerçekten ben kötü işler yapmışım!’ diyerek yalvardı.” (el-Enbiyâ 21/87); “Vaktiyle 

o, yüklü bir tekneyle ülkesinden kaçmıştı.” (es-Saffât 37/140). 
595  Mâtürîdî, Te’vîlât 9/411- 412, 12/209-210. 
596  Mâtürîdî, bu maddeleri Kalem sûresi 49. Âyetin tefsirinde şu şekilde sayar: “Birincisi, onların 

ellerinden kurtulmak, dinini şerlerinden korumak ve ağızlarından Cenâb-ı Hakk’a dair kötü bir söz 

duymamak için ayrılmıştı. İkincisi onları terk etmesi, kendilerini korkutmak ve tehdit etmek için 

olabilir. Üçüncüsü ise başkalarını bir tehdit ile korkutan kimsenin, onları hidâyete davet etmesi 

isabetli ve övgüye değerdir. Çünkü onlardan ayrılması, kendilerini İslâm’a davet eden unsurdur. 

Onlar da Müslüman oldular.” bk. Mâtürîdî, Te’vilât,16/49. 



292 
 

tarafından terk edilirlerse başlarına bir felaket geleceğini biliyorlardı. Dolayısıyla Hz. 

Yûnus bu tavrı ile kavmini içinde bulundukları sapıklıktan sıyrılıp Allah’a sığınmaları 

noktasında fiilen uyarmış olmaktadır. Üçüncüsü bir peygamberin kavmini terk etmesi 

onlara karşı kendisine yardım edecek ve güçlenecek birilerini bulmak içindir. Hz. 

Yûnus’un peygamberin kavmini terk etmesinin hayırlı amaçları yerine getirmeye 

yönelik tutum olduğunu olduğunu ortaya koyan Mâtürîdî ardından şu soruyu sorar: 

“Bu durumda kavminden ayrılması bu niyetler üzere olan biri için övgüye değer 

bulunmaz mı?” Ancak bütün bunlara rağmen Hz. Yûnus’un azarlandığını hatırlatan 

Mâtürîdî, Hz. Muhammed’in itaba maruz kaldığı durumlar ile Yûnus peygamberin 

durumunun aynı olduğunu belirtmektedir.597 

“Balığın yoldaşı (Yûnus peygamber) gibi olma. Hani o, öfkeli olarak 

seslenmişti.”598 âyetinin bir kez daha değerlendiren Mâtürîdî’ye göre bu durum iki 

anlama gelebilir. Birincisi, Hz. Yûnus’un helak olmaları için kavmine beddua ederek 

aralarından ayrılması anlaşılabilir. Ancak bu beddua gerçekleşmemiştir. Ama yine de 

kavminden ayrılmamalıydı. İkincisi Hz. Yûnus kavminin eziyetlerine sabretmeyerek 

onlardan ayrıldı ve bu olay gerçekleşti. 599  Âyetin yorumuna dair farklı görüşleri 

değerlendiren Mâtürîdî, Hz. Yûnus’un kavminin arasından ayrılmak suretiyle hata 

ettiğini kabul eder ancak bu durum, daha önce de ifade ettiğimiz gibi ona göre günah 

sayılmaz. 

“Kuraya girdi ve kaybedenlerden oldu. Kendisini balık (balına) ağzına aldı. 

Doğrusu o (bundan önce) kınanacak bir iş yapmıştı.” 600  âyetlerini değerlendiren 

Mâtürîdî, detaylı açıklamalara yer vermez. ‘Mülîmun’ (  kelimesinin günahkâr (مُلِيمّ 

manasına geldiğini ve Allah’ın izni olmadan kavminin arasından ayrıldığı” için 

kendini kınıyordu anlamlarına geldiğini ifade eder.601 Ancak Hz. Yûnus’un günah 

işlediğini ifade ya da ima edecek bir açıklamaya yer vermez. Bu durum onun ismet 

anlayışının bir devamı olarak değerlendirilebilir. 

Hz. Yûnus ile ilgili âyetleri ve iddiaları ele alan Sâbûnî, peygamberlerin 

ismetini dikkate alan değerlendirmeler yapar. Ancak kavminden gitmesinin itâba 

maruz kalması itibarıyla “hata” olduğunu belirtir. Kavminin arasından kızgınlıkla 

ayrılmasıyla ilgili, “peygamberlikten azledildi” şeklinde yapılan yorumlar ona göre 

kesinlikle doğru değildir. Peygamberlerin görevden azledilmesi mümkün olmadığını 

O, “bizim mezhebimize göre bu caiz değildir.” diyerek dile getirir”602  

                                                           
 

597  Mâtürîdî, Te’vilât,17/62-63. 
598  el-Kalem 68/48. 
599  Mâtürîdî, Te’vilât,16/47-48 
600  es-Saffât 37/141-142. 
601  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/211. 
602  Sâbûnî, el-Münteḳā, 172. 



293 
 

Hz. Yûnus’un kavminden ayrılıp gitmesi ve bir balığın karnında kalması 

olayını değerlendiren Sâbûnî, bir kısım insanların Hz. Yûnus’un peygamberlikten 

azledildiğini iddia ettiklerini belirtir. Bu iddiaya “Bizim mezhebimize göre Allah 

Teâlâ’nın peygamberlerini azletmesi caiz değildir.” diyerek karşı çıkar. Bazılarına 

göre bu ayrılış, mürsel (resul) kılınmadan önce gerçekleşmiştir ve Allah’ın emri ile 

değildir. Bazılarına göre ise onun kavminden ayrılması Allah’ın emri ile 

gerçekleşmiştir. Ancak o acele etmiştir.603 Söz konusu iddiaların müteahhir dönem 

mütekellimlerce makbul görülmediğini belirten Sâbûnî, bu yorumları uygun 

görmemektedir. Zira burada bir itâb vardır. Nübüvvet makamının uygun gördüğü bir 

başka deyişle peygamberlerin içtihat ettiği hususta itâb olmaz. Eğer bu ayrılış, hata ve 

batıl ise, peygamberlik makamı için böyle bir şey caiz değildir. Bu kapsamda “Hz. 

Yûnus Allah için ve onun dini için kızdı. Öyleyse bu doğru bir iştir. Ama kendi 

kavminden gitmesiyle doğru yapmamıştır.” kanaatini paylaşır. 604  Masum olan bir 

peygamber bir yanlış yaparsa bir uyarı alır. Şeriat sahibi peygamberlerin vakitleri 

çoktur muameleleri boldur. Onlar bazı zamanda tevhide davet, bazı zamanda şeriat 

uygulamak bazı zamanda kadılık yapmak bazen siyaset yapmak durumunda idiler. Bu 

süreçte mutlaka bir halel (yanlış) olabiliyor ve neticede uyarılıyorlardı. 605  Sonuç 

olarak Sâbûnî’ye göre Hz. Yûnus’un kavminden ayrılıp gitmesini hata olarak 

görmekle birlikte günah olarak değerlendirmez. Zira bu ayrılış peygamberlerin içtihat 

alanına dâhil bir konudur. 

Hz. Yûnus’un kavminden ayrıldıktan sonra gemiye binmesi ve gemiden kura 

sonucu atılması neticesinde bir balinanın 606  karnında kalması hadisesini ele alan 

Sâbûnî, her şeyden önce balığın karnında kalmasını mucize olarak 

değerlendirmektedir.607 Ona göre bu olayda hem lütuf hem de yaklaştırma ve bir tedîb 

durumunun söz konusu olduğu kanaatindedir. 608  Onun Hz. Yûnus hakkındaki bu 

durumları günah olmasa da “hata” olarak gördüğünü göstermektedir. Bu noktada 

Mâtürîdî ile aynı kanaati paylaşmaktadır. 

  

                                                           
 

603  Sâbûnî, el-Münteḳā, 172-173. 
604  Sâbûnî, el-Münteḳā, 173. 
605  Sâbûnî, el-Münteḳā, 176. 
606  Sâbûnî burada (حوت) balina kelimesini kullanmaktadır. bk. Sâbûnî, el-Münteḳā, 174. 
607  Sâbûnî, el-Münteḳā, 171. 
608  Sâbûnî, el-Münteḳā, 174. 



294 
 

9.11. Hz. Muhammed’in İsmeti 

Kur’an-ı Kerim’de hata olarak değerlendirilebilecek birtakım fiillerinden 

dolayı Hz. Muhammed’in uyarıldığını görmekteyiz. Bunları sırasıyla ele alıp Mâtürîdî 

ve Sâbûnî’nin değerlendirmelerine yer vereceğiz. Mâtürîdî ilgili âyetlere Te’vilât 

isimli tefsirinde değinirken Sâbûnî el-Münteḳā isimli kelâm eserinde “Bazı Itâb 

Âyetlerinin Tefsiri” başlıklı bir bölüm oluşturmuş ve değerlendirmelerde bulunmuştur. 

Hz. Peygamber’in Kur’an’da uyarılmasına Sâbûnî “itâb” adını vermektedir. Ona göre 

itâb âyetleri, peygamberimiz Allah katında daha faziletli olanı terk ettiği için 

inmiştir. 609  Buna göre itâb, Allah’ın peygamberi tenkit ve uyarması anlamında 

kullanılan bir kavramdır. Hz. Peygamber ile ilgili konuların hacmi fazla olduğu için 

alt başlıklar ile verilecektir.  

9.11.1. Bedir Esirlerinin Fidye Karşılığı Serbest Bırakılması 

Hz. Muhammed’in Allah tarafından uyarıldığı konulardan birisi Bedir Savaşı 

sonrası ele geçirilen esirlerin serbest bırakılması meselesidir. Allah, Hz. Peygamber’i 

öncelikle esir alma meselesinde uyarmakta ardından ise esirlerin fidye karşılığı serbest 

bırakılmasını daha şiddetli bir şekilde ikaz etmektedir: 

“O yerde gerekli temizliği yapıp hâkimiyetini kuruncaya kadar bir peygamberin 

esirlerinin olması uygun değildir. Siz geçici dünya varlığını istiyorsunuz, oysa Allah 

ahireti istiyor; Allah izzet ve hikmet sahibidir.”610 

“Allah’ın daha önceden yazılmış bir hükmü olmasaydı elde ettiğiniz menfaat sebebiyle 

size büyük bir azap dokunurdu.”611 

Mâtürîdî, Ebû Bekir el-Keysânî’nin görüşlerini naklederek bu âyetler ile Hz. 

Muhammed’in uyarıldığını kabul etmektedir. Daha sonra âyetin sebeb-i nüzulüne 

değinmektedir ki olay şöyledir: Bedir Savaşı sonrası ele geçirilen esirler yapılması 

düşünülen muamele hakkında Resulullah ashabına danışmıştır. Hz. Ebû Bekir fidye 

alınarak serbest bırakılmalarını önerirken Hz. Ömer öldürülmelerini teklif etmiştir. Hz. 

Peygamber, Hz. Ebû Bekir’in görüşünü uygun bulmuştur. Bunun üzerine bu âyetler 

nazil olmuş, esirlerin fidye ile serbest bırakılma hususunda Hz. Peygamber 

uyarılmıştır.612 

Rivayet edildiğine göre Hz. Peygamber, Bedir esirlerine yapılacak muamele 

konusunda Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve diğer sahabilerle istişare etmiştir. Hz. Ömer 

hariç bütün sahabiler karşılıksız olarak serbest bırakılmasını söylemişler, sadece Hz. 

Ömer öldürülmeleri yönünde görüş belirtmiştir. Nihayetinde Hz. Peygamber onları 

fidye karşılığı serbest bırakmıştır. Daha sonra konu ile ilgili âyetin gelmesi üzerine 

                                                           
 

609  Sâbûnî, el-Münteḳā, 231. 
610  el-Enfâl 8/67. 
611  el-Enfâl 8/68. 
612  Mâtürîdî, Te’vîlât 6/284. 



295 
 

şöyle demişti: “Eğer gökten bir ateş gelecek olsaydı Ömer’den başka hiç kimse 

kurtulamazdı.” 613  Mâtürîdî’ye göre bu rivayet devlet başkanının, müşrik esirleri 

öldürmek ve Ehl-i Kitap esirleri lütfedip cizye ile serbest bırakma konusunda 

muhayyer olduğuna işaret eder.614 

Savaşın doğal sonuçlarından biri olan esir alma ve sonrasında esirlerin fidye 

karşılığı serbest bırakılması konusunda 615  Hz. Peygamber’in uyarılmasının 

sebeplerine değinen Mâtürîdî, bu hususta iki rivayet nakleder. İbn Abbâs’tan rivayet 

olunan görüşe göre peygamberler bir yerde gerekli temizliği yapıp tam olarak 

hâkimiyet sağlamadan esir elde etmezlerdi. Saîd b. Cübeyr’den gelen rivayete göre ise 

öldürmek suretiyle kâfirlere karşı kesin bir hâkimiyet sağlanmadıkça müşriklerin 

esirlerine karşılık fidye alınmaz ve onlara iyi davranılmaz. Sonrasında kendi 

görüşlerini dile getiren Mâtürîdî, bu âyetin iki şekilde yorumlanabileceğini söyler: 

Birincisi şudur: Bir peygamberin o yere gerekli temizliği yapıp hâkimiyet kuruncaya 

kadar esirlerden fidye alması uygun değildir. Yani tam bir galibiyet elde edilinceye 

kadar fidye alınması doğru olmaz. Serbest bırakılanların mukavemet gösterme 

ihtimali göz önünde bulundurularak ancak tam bir hâkimiyet kazanılırsa esirlerden 

fidye alınması caiz olur. İkincisi yorum ise şudur: Bir peygamberin yeryüzünde galip 

gelinceye kadar esir alması uygun değildir. Yani din tümüyle Allah’ın oluncaya kadar. 

Tıpkı “Fitne ortadan kalkıp din yalnızca Allah’ın oluncaya kadar onlarla savaşın.”616 

mealindeki beyan gibi.617 

Savaşta elde edilen esirlerin öldürülmesi ya da fidye ile bırakılması yetkisinin 

devlet başkanında olduğunu ifade eden Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in esirlerin fidye 

karşılığı serbest bırakılmasında esasen hata etmediği kanaatindedir. Ona göre esas 

ihtilaf fidyenin ne olması gerektiği hususundadır. Bazılarına göre alınan esirler belirli 

bir mal karşılığında veya onların aldığı Müslüman esirler bedelinde serbest bırakılırlar. 

Bazılarına göre ise onların almış oldukları Müslüman esirler karşılığında serbest 

bırakılabilirler ancak herhangi bir mal karşılığında serbest bırakılmaları caiz değildir. 

Ona göre ikinci yorum daha doğrudur.618 

Mâtürîdî’nin peygamberlerin ismeti bağlamında değerlendirilebilecek 

görüşüne “Eğer Allah’ın daha önce verilmiş bir hükmü olmasaydı, aldığınız şeyden 

(fidye) dolayı size büyük bir azap dokunurdu” âyetinin yorumunda daha net olarak 

karşılaşmaktayız. Onun naklettiği görüşlerden hareketle, Hz. Peygamber’in hata 

                                                           
 

613  Bedir esirleri kıssası ile ilgili rivayetler için bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/253-254; Müslim, 

“Cihâd”, 71; Taberî, Cümiu'l-beyân, 11/274-275. 
614  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/416. 
615  Mâtürîdî’ye göre savaşta esir alınan kimselere hangi muamelenin yapılacağını devlet başkanı 

belirler; dilerse öldürür, dilerse lütfeder ve cizye ile serbest bırakır.  bk. Mâtürîdî, Te’vîlât 13/415. 
616  el-Enfâl 8/39. 
617  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/285. 
618  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/415. 



296 
 

ettiğini kabul ettiği ancak bu hataların cezayı gerektirecek bir durum teşkil etmediği 

kanaatinde olduğunu anlıyoruz. Onun naklettiği görüşler şu şekildedir:  

Ebû Bekir el-Esam’a (öl. 200/816) göre “Eğer Allah’ın daha önce verilmiş bir 

hükmü olmasaydı” ifadesinden Cenâb-ı Hakk’ın emrinin aksine hata edenleri 

yaptıkları fiiller karşılığında cezalandırmaması anlaşılmalıdır. Diğer âlimlere göre 

Allah’ın ganimetleri helal kıldığına dair verdiği hüküm anlaşılmalıdır. Bazılarına göre 

ise Allah’ın ganimet almaları sonrasında tövbe etmeleri ve tövbelerinin kabul edilmesi 

anlaşılmalıdır.619 

Âyetin bundan başka yorumların da olabileceğini ifade eden Mâtürîdî, “Şimdi 

vurun boyunlarının üstüne. Vurun, onların bütün parmaklarına…”620 âyetinin savaşta 

esir almanın caiz olduğuna delil olduğu kanaatindedir. Zira âyette ifade edilen ‘Şimdi 

vurun, boyunlarının üstüne’ durumunun savaş esnasında gerçekleştirilmesi çok zordur. 

Bu, ancak esirler ele geçirildikten sonra yapılabilir. Dolayısıyla “Allah’ın daha 

önceden verilmiş hükmü” ile esir alınmasının caiz kılındığına dair hükme atıf 

yapılmıştır. Ayrıca bu âyet, “Nasıl ki, Rabbin seni hak uğruna (savaşmak üzere) 

evinden çıkarmıştı. Müminlerden bir grup ise bu konuda kesinlikle isteksizlerdi. 

Gerçek apaçık ortaya çıktıktan sonra, sanki göz göre göre ölüme sürülüyorlarmış gibi 

seninle o konuda tartışıyorlardı.” 621  âyetlerine atıf olabilir. Bu takdirde ‘Cenâb-ı 

Hakk’ın müminler için verilmiş zafer hükmü olmasaydı, Resulullah’a karşı mücadele 

etmeleri, savaşa karşı çıkmaları ve kervanı istemeleri sebebiyle onlara azap 

dokunurdu.’ şeklinde yorumlamak mümkündür. Yine ona göre bu âyet, ‘Yüce Allah’ın 

kimseye azap etmeme ve içtihada dayanarak yaptıkları hatadan dolayı cezalandırmama 

hükmü olmasaydı size falan durum dokunurdu.’ şeklinde de anlaşılabilir.622 

Söz konusu mevzuda Mâtürîdî’nin naklettiği ve kendi görüşleri olarak ifade 

ettiği yorumlara istinaden, onun Hz. Muhammed’in günah işlemediğini düşündüğü 

söylenebilir. Esir almanın caiz olduğuna delil olarak ileri sürdüğü âyet, zorlama bir 

yorum gibi gözükse de ‘Caiz olmasa idi Allah Resulü bunu yapmazdı.’ demesi makul 

bir açıklama olabilir. Ancak onun bu yorumları dile getirirken esir alma meselesi 

üzerine yoğunlaşırken fidye alma hususunu göz önüne almadığını dikkat çekmektedir. 

Zira âyette yapılan uyarıda, azabın sebebi olarak “aldığınız şey” denmektedir. Hülasa 

etmek gerekirse, ona göre Resulullah bu âyetlerde Allah tarafından uyarılmıştır ancak 

itâba konu fiili günah olarak değerlendirilemez. 

9.11.2. Abese Sûresi ve Abdullah b. Mektûm Olayı 

Hz. Muhammed’in uyarıldığı durumlardan bir diğeri Abdullah b. Ümmü 

Mektûm ile yaşadığı bir olaydır. Bu olay Abese sûresinde şöyle anlatılır: 

                                                           
 

619  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/289-290. 
620  el-Enfâl 8/12. 
621  el-Enfâl 8/5-6. 
622  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/290. 



297 
 

Kendisine o âmâ geldi diye Peygamber yüzünü ekşitti ve öteye döndü. (Ey 

Muhammed!) Ne bilirsin, belki de o arınacak yahut öğüt alacak da bu öğüt kendisine 

fayda verecek. Kendini muhtaç hissetmeyene gelince; sen ona yöneliyorsun. 

İstemiyorsa onun arınmamasından sana ne! Allah’a karşı derin bir saygıyla korku 

içinde koşarak sana geleni ise bırakıp, ona aldırmıyorsun. Hayır, böyle yapma! Çünkü 

bu (Kur’an) bir öğüttür.”623 

Mâtürîdî’nin bu âyetlerin yorumunda peygamberlerin ismet sıfatı, masumiyeti 

ve zelle meselesine dair bakışını âdeta özetlediği görülür. Hasan-ı Basrî’den nakille, 

surat asma olayının bizzat âmânın gelmesi ile gerçekleştiğini ifade eden Mâtürîdî, 

âyette bahsi geçen olayın izahını şöyle yapmaktadır. Hz. Peygamber yanında bulunan 

Kureyş’in ileri gelenleriyle meşguldü. Onlara öğüt veriyor ve onları İslam’a davet 

ediyordu. Tam bu esnada İbn Ümmü Mektûm (öl. 157/636) gelmiş araya girerek bazı 

sorular sormuştur. Hz. Peygamber meşgul olduğu kimselerin önemli mevkileri 

sebebiyle ondan yüzünü çevirmiş ve onların Müslüman olmalarını ummaları sebebiyle 

de suratını asmıştır.624 

Bunun hemen ardından Hz. Peygamber’in surat asmasının gerekçelerini izah 

eden Mâtürîdî, Resulullah’ın, İslam’ın güçlenmesi ile çok büyük hayırlar elde etme 

niyetinde olduğuna dikkat çeker. Ona göre Hz. Peygamber’in suratını asma hadisesi 

öyle bir durum hakkındadır ki, eğer işler yolunda gitseydi, elde edilecek olan fayda 

yeryüzü ehlinin hayırlarıyla tartılsaydı, onların hayırlarına ve güzelliklerine üstün 

gelirdi. Çünkü Hz. Peygamber kâfirlerin elebaşları ile ilgileniyordu ve onların 

Müslüman olmaları hâlinde kavimlerinden pek çok kimsenin de Müslüman olacağına 

dair bir beklentisi vardır. Kavimlerinin ileri gelenlerinden olan bu kimseler vasıtasıyla 

Müslümanların sayıca artması, başkalarının bütün güzelliklerini ortaya dökse asla 

yetişemeyeceği kadar büyük sevap beklentisi içeriyordu.625 

İbn Ümmü Mektûm’un Hz. Peygamber’in böylesi önemli bir tebliğ 

faaliyetinde araya girmesinin yanlış olduğunu ve bunun akabinde Hz. Peygamber’in 

suratını asmasının ise yadırganmayacak bir durum olduğunu belirten Mâtürîdî’ye göre 

böylesi bir durumda yüzün asılması kolayca ortaya çıkabilecek bir tavırdır. Ayrıca 

surat asılması ve yüzün çevrilmesi görmeyen bir kimse için rahatsız edici bir durum 

olmaz. Çünkü o görmez ve bunu kendisi için bir sıkıntı saymaz. Öte yandan Hz. 

Peygamber’in, Kureyş’in ileri gelenleri ile konuşmasını bırakıp İbn Ümmü Mektûm’a 

dönmesi, onlardan umduğu Müslüman olması beklentisinin yok olmasına sebep 

olabileceği gibi aynı zamanda onlar için açıkça bir kaba davranış olurdu.626 

                                                           
 

623  Abese 80/1-10. 
624  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/61. 
625  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/61-62. 
626  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/62. 



298 
 

Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in İbn Ümmü Mektûm’a suratını asıp sırtını 

dönmesine dair başka yorumlara da yer verir. Kimilerine göre Hz. Peygamber Ümmü 

Mektûm’a suratını asmak ve sırtını dönmeyi asla kastetmemiştir. Ne var ki sözünün 

kesilmesi üzerine kendisini şiddetli bir hüzün bürüdü, bunun etkisi yüzünde görüldü 

ve suratı düştü. Yoksa onun surat asması kasta mahsus bir tavır değildi. Kimilerine 

göre ise Hz. Peygamber’in kalbine bütün âlemlere karşı rahmet ve şefkat var edilmiştir. 

Bu sebeple Allah’ın dininden yüz çeviren kimselere karşı bile özünde şiddetli azap 

duyar olmuştu. Bu sebeple âyetin “Onların durumlarından dolayı bu kadar üzülme!” 

şeklinde yorumlanması mümkündür.627 

O âyetin yorumu mahiyetinde son olarak şu değerlendirmenin yapılabileceğini 

söyler. Kureyş’in ileri gelenlerinin Allah’a imandan yüz çevirmeleri Hz. Peygamber’e 

çok ağır geldi, ondan pek etkilendi de bundan dolayı suratının rengi değişti ve 

istemeden yüzü düştü. Bunun üzerinde de “عبسّوتولى” âyeti geldi ve onun başına gelen 

üzüntünün şiddetini açıkladı.628 

Kanaatimizce, Mâtürîdî’nin “Hz. Peygamber’in suratını asma hadisesi öyle bir 

durum hakkındadır ki, eğer işler yolunda gitseydi, elde edilecek olan fayda yeryüzü 

ehlinin hayırlarıyla tartılsaydı, onların hayırlarına ve güzelliklerine üstün gelirdi” 

ifadesi, onun ismet sıfatına dair en ufak bir şüpheye tahammülünün olmadığını ortaya 

koymaktadır. Bu durum aynı zamanda, peygamberlere iman ve peygamberlerin 

masumiyeti gibi konuların Mâtürîdî zamanında tartışma konusu olduğunu ve 

tartışmaların da itikadi anlamda kuvvetli tehdit olarak görüldüğü sonucuna 

götürmektedir. Mâtürîdî’nin Kitâbü’t-Tevhîd ve Te’vilât’ta sık sık bu konularına 

değinmesi de aynı durumun teyidi olarak değerlendirilebilir.  

Abese sûresinin ilgili âyetlerinin izahına Sâbûnî, gramer açısından 

değerlendirme yaparak başlar. Bir kimse tazim edilecekse “Siz” ifadesinin 

kullanıldığını, daha fazla için ise “O” ifadesini kullanıldığını belirten Sâbûnî, Cenâb-ı 

Hakk’ın “Abese ve tevellâ” demesinin tazim için olduğunu ifade etmektedir. Ona göre 

buradaki uyarıda peygamberimizin makamı ortaya çıkar.629 Ona göre büyük makam 

sahibi kimseler için çoğul zamir kullanılır. Ancak üçüncü tekil şahıs zamiri 

kullanılması daha belagatli bir kullanım içindir. Peygamberimizin yüz çevirme 

gerekçesi Sâbûnî’ye göre âmânın bu durumu görmeyecek olması ve kendi yaptığı 

tebliğin daha faziletli olduğunu düşünmesi sebebiyledir.630  

Onun bu tavrının itâba konu olması, Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in 

kâfirlerin reislerinin İslam’a girmesini aşırı derecede istemesi, bu hususta acele etmesi 

ve âmâdan yüzünü çevirmesi sebebiyledir. Peygamberimiz kendi içtihadı ile karar 

                                                           
 

627  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/63. 
628  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/64. 
629  Sâbûnî, el-Münteḳā, 191. 
630  Sâbûnî, el-Münteḳā, 231. 



299 
 

verdiğinde daha hayırlı olanı terk ederse vahiy ile uyarılırdı.631 İşte burada da aynı 

durum söz konusu olmuştur.  

9.11.3. Münafıkların Cenaze Namazını Kıldığı İddiası 

Allah, “Onların arasından ölen birinin namazını sakın kılma, mezarı başında 

durma! Çünkü onlar Allah ve resulünü inkâr ettiler ve yoldan sapmış olarak öldüler.” 

632 nehyiyle münafıkların cenaze namazını kılması Hz. Peygamber’e yasaklanmıştır. 

Bu durum beraberinde birtakım soruları gündeme getirmiştir. Hz. Peygamber 

münafıkların namazını kılmış mıdır? Eğer kılmış ise bunu yapması günah sayılır mı?  

Mâtürîdî’nin ismet sıfatına halel getirebilecek her türlü yoruma karşı çıktığını 

yukarıda ifade etmiştik. Dolayısıyla onun bu noktada da aynı tavrı sürdürmesi 

olağandır. Ancak onun bu âyeti yorumlarken kesin ifadelerle düşüncesini ifade 

etmediğini görüyoruz.  

Rivayete göre “Abdullah b. Übey öldüğünde oğlu geldi ve ‘Ya Resulullah! 

Babam öldü ve o, senin gömleğinle kefenlenmeyi ve senin cenaze namazını kılmanı 

vasiyet etmişti’ dedi. Bunun üzerine Resulullah gömleğini çıkararak ona vermiştir. 

Akabinde yürümüş, cenaze namazını kıldırmış ve mezarı başında da durmuştur.”633 

“Bazı rivayetlere göre Resulullah cenaze namazını kılmış ve ona gömleğini 

giydirmiştir. Cenaze namazını kıldırmaya kalktığında ise bu âyet nazil olmuştur. Ona 

şöyle denilmiştir: ‘Allah’ın düşmanına gömleğini mi giydiriyorsun?’ Resulullah buna 

karşı ‘Ben gömleğimle Hazreçoğullarından bin kişinin Müslüman olmasını 

umuyorum.’ şeklinde cevap vermiştir. Bildirildiğine göre Resulullah böyle yaptığında 

münafıklardan bin kişi Müslüman olmuştur. Bazı rivayetlerde ise Resulullah, 

Abdullah b. Übey’in cenaze namazını kılmamıştır.”634 Bu rivayetleri aktaran Mâtürîdî 

net şekilde düşüncesini ifade etmek yerine “Münafıkların cenaze namazının 

kılınmasının yasaklanmasından sonra durumun nasıl olduğunu bilmiyoruz.” 635 

demektedir. Bu tespit, onun yöntemine uygundur. Ona göre her bilgi kaynağı kendi 

alanında etkindir. Tarihte yaşanmış veya yaşanmamış olaylara dair bilgi kaynağı da 

rivayetlerdir yani haberdir. Mâtürîdî, “Onların arasından ölen birinin namazını sakın 

kılma, mezarı başında durma!” nehyinden sonrasına ilişkin bilgimiz yoktur 

demektedir.   

9.11.4. Ashab-ı Kehf Kıssası ve “İnşallah” Demediği İddiası 

Hz. Peygamber ile ilgili ismet sıfatı çerçevesinde değerlendirilebilecek 

konulardan biri de “Ashâb-ı Kehf kıssası’nda” dile getirilen birtakım hususlardır. 

                                                           
 

631  Sâbûnî, el-Münteḳā, 233. 
632  et-Tevbe 9/84. 
633  bk. İbn Mâce, “Cenâiz”, 31; Taberî, Tefsir, 10/ 206; Süyûtî, ed-Dürru’l-mensûr 4/258-259. 
634  Taberî, Tefsir 10/ 206; Süyûtî, ed-Dürru’l-mensûr, 4/259. 
635  Mâtürîdî, Te’vîlât, 6/453. 



300 
 

Mâtürîdî söz konusu kıssa ile ilgili olarak yorum yapan bazı âlimlerin “Hz. 

Peygamber’e Ashâb-ı Kehf ve Ashâb-ı Rakîm’in kimler olduklarının ve başlarına 

neler geldiğinin sorulduğunu onun da ‘Size yarın haber vereceğim’ deyip, ‘inşallah’ 

demediğini, Allah’ın da onu azarladığını ve vahyi bir süre durduğunu ileri sürdüklerini 

aktarır. Böyle düşünen âlimlere göre bunun üzerine “Allah izin verirse, demeden hiçbir 

şey için, ‘Şu işi yarın yapacağım’ deme! Unuttuğun takdirde Rabbini an ve ‘Umarım 

Rabbim bana, doğruya bundan daha yakın yolu gösterir.’ de.”636 âyetinin indiğini 

iddia ettiklerini de kaydeder. Mâtürîdî, görüşünü aktardığı grubu “tevil âlimleri” (ّاهل

 olarak niteler. Onun Te’vîlât’ın girişinde yaptığı “tefsir-tevil” tanımı dikkate (التأويل

alındığında, “tevil alimleri” diyerek bu kişilerin iddialarının kendi görüşleri olduğunu 

ve sahabeye dayanmadığını vurguladığı söylenebilir.   

Mâtürîdî, Ashâb-ı Kehf’in kim olduklarının, sayılarının ve ne zaman 

yaşadıklarının bilinmediğini ifade eder. Müfessirlerin, “Ashâb-ı Kehf’in isimleri 

şunlardı ve sayıları şu kadardır” diye yaptıkları açıklamalar ona göre sahih bir rivayet 

olursa kesinlik kazanabilir. 637  Onların Hz. Peygamber hakkında dile getirdikleri 

durumun gerçekleşmiş olması imkânsızdır. Aktarımları da yalandır. Hz. Peygamber’in 

“Size yarın haber vereceğim” demiş olması mümkün değildir. Allah ona bunu 

emretmemiştir. Ya da ‘inşallah’ demeden böyle cevap vermesi, Allah’ın bunun 

üzerinde vahyi kesmesi, sonra da soru soranlara kendisine sorulan soruların cevabını 

söz verdiği vakitte verememesi mümkün değildir. Allah’ın, peygamber olarak Hz. 

Muhammed’i seçtikten sonra onların nezdinde sözünü yerine getirememesi ve verdiği 

haberi yalan sayması olası değildir. Sayılan hususlar gerçekten uzak ve imkânsız 

ihtimallerdir. Bilindiği gibi Mekke kâfirleri, Hz. Resulullah’ın risâletini tebliğ 

etmesine engel olmaya çalışmışlar ve getirdiği delillere karşın insanların aklını 

karıştırmak için birtakım şüpheler ortaya atarak insanları vazgeçirmeye çalışmışlardır. 

Ancak Allah, bunu yapmalarına razı olmamış ve çarpıtma yapmalarına fırsat 

vermemiştir. Bundan dolayı O’nun, Peygamberinin sözünde durmasına engel olması 

ve vahyi keserek yalancı duruma düşürmesi mümkün değildir.638 Mâtürîdî mesele 

hakkında çok daha kesin ve net ifadelerle şunları söylemektedir: “Hz. Peygamber hiç 

kimse ile Ashâb-ı Kehf’in sayısı konusunda tartışmamış, hiç kimseden bilgi istememiş 

ve inşallah demeden vaatte bulunmamıştır.”639  

Mâtürîdî’nin söz konusu iddiaları için oldukça sert bir üslupla ‘çürük bir 

yaklaşımdır’, ‘yalandır’, ‘gerçekleşmesi imkânsızdır’ ve ‘mümkün değildir’ demesi, 

onun peygamberlerin ismet sıfatı konusundaki hassasiyetini ortaya koyması 

bakımından oldukça çarpıcıdır. O; duyular, haber ve akıl şeklinde saydığı bilgi 

kaynaklarına ve bunların kendi alanlarında otorite olmalarına değer vermekte ve 

                                                           
 

636  el-Kehf 18/23-24. 
637  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/54-55. 
638  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/27-28. 
639  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/55. 



301 
 

görüşlerini bu anlayışa dayandırmaktadır. Hz. Peygamber hakkında bir konuda “yaptı-

yapmadı” şeklinde hüküm verebilmek için rivayetlere dayanılması ve bu rivayetlerin 

Kur’an bütünlüğü ve akıl-nakil dengesi açısından kabul edilebilir olup olmadığının 

tahlil edilmesi gerekir.  Mâtürîdî, bu inceleme ve tahlili yaptıktan sonra “iddialar yalan 

ve asılsızdır” hükmüne ulaşmıştır. Bu tutumu, onun genel yöntemine mutabıktır. 

9.11.5. Garanik Hadisesi 

Hz. Peygamberle ilgili gündeme getirilen ve derin görüş ayrılıklarını 

beraberinde getiren konulardan biri de “Garanik hadisesidir. Biz söz konusu 

hadisesinin İslam tarihi kaynakları açısından izini sürecek değiliz. Burada mezkûr 

hadiseyi Hz. Peygamber’in ismeti açısından Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin konuya 

yaklaşımları üzerinden değerlendireceğiz.  

Garanik hadisesi olarak dile getirilen hususun temelinde Necm sûresi 19-20. 

âyetler yer alır. “And olsun, o, Rabbinin en büyük alametlerinden bir kısmını 

gördü. Lât ve Uzza’ya ve diğer üçüncüsü Menat’a ne dersiniz?”.640  Mâtürîdî, bu 

âyetlerle ilgili bir kısım insanların şöyle söylediklerini aktarır: 

Hz. Peygamber, söz konusu âyetleri okuyunca, şeytan Peygamberimizin diline şu 

sözleri de katıştırdı: ‘Bunlar (bu üç put) ulu kuğulardır ve şüphesiz şefaatleri umulan 

varlıklardır. Böyleleri unutulmaz.’ Bazıları ‘el-ğarânîku’l-ulâ’ lafzından maksadın 

melekler olduğunu, bazıları da putların kastedildiğini iddia ettiler. Ona göre Hz. 

Peygamber’in böyle bir sözü söylemesi yahut şeytanın onun diline böyle bir sözü 

koymuş olma ihtimali yoktur. Çünkü Allah “Eğer peygamber bize atfen bazı sözler 

uydurmuş olsaydı, elbette onu kıskıvrak yakalardık. Sonra onun can damarını 

koparırdık.”641 diye ilan etmiştir.  Şayet şeytanın, Hz. Peygamber’in diline bazı 

sözleri katıştırması mümkün olsaydı onun Allah’a iftira etmesi düşünülebilirdi. Ama 

böyle bir olay, imkân ve ihtimal dâhilinde değildir. Eğer bu mümkün olsaydı Allah’ın 

onun diline yalanı söyletmesi de olası olurdu. Bundan dolayı ileri sürülen söz 

konusu iddianın aslı yoktur.642 

Mâtürîdî’ye göre Garanik hadisesine temel oluşturduğu iddia edilen her 

düşünce yanlıştır. Bu konu ile ilgili tüm rivayetler hikâyedir ve hayal mahsulüdür. Hz. 

Peygamber hakkında vehmettikleri durumlar ihtimal dâhilinde bile değildir. Çünkü 

onlar Hz. Peygamber’i hakkıyla tanıyamamışlardır. Gerçekten layıkıyla tanımış 

olsalardı bu vehimlerden hiçbirini ileri sürmezlerdi. 643  Ayrıca şeytanın, Hz. 

Peygamber’e Cibril suretinde gelip, Kur’an’ın dışında bir şeyler söyletmesi kesinlikle 

mümkün değildir. Eğer böyle bir durum doğru kabul edilecek olursa vahiy getirmek 

üzere Hz. Peygamber’e gelenin şeytan mı Cebrail mi olduğunu nasıl bilecekti? Öte 

                                                           
 

640  en-Necm 53/18-20. 
641  el-Hâkka 69/44-46. 
642  Mâtürîdî, Te’vîlât, 14/223-224. 
643  Mâtürîdî, Te’vîlât, 8/368-369. 



302 
 

yandan bir başka zamanda buna benzer hadiselerin olmayacağının garantisi 

olmazdı.644 Dolayısıyla ileri sürülen bu iddialar temelsizdir. 

Garanik hadisesinin vuku bulduğuna delil olarak gösterilen âyetlerden biri de 

Hac sûresi 52. âyettir. “Senden önce hiçbir resûl ve nebî göndermedik ki, o bir temennide 

bulunduğunda şeytan ille de onun arzularına bir şeyler katmaya kalkışmasın. Fakat Allah 

şeytanın katmaya çalıştığını iptal eder. Sonra Allah kendi ayetlerini (onun kalbine) sağlam 

olarak yerleştirir. Allah hakkıyla bilmekte, hikmetle yönetmektedir.”645 Mâtürîdî’ye göre 

“Senden önce hiçbir resul ve nebî göndermedik ki, o bir temennide bulunduğunda 

şeytan ille de onun arzularına bir şeyler katmaya kalkışmasın” buyruğu ile kastedilen 

Garanik hadisesinde bahsedilen olay değildir. Aksine Hz. Peygamber Kur’an okuduğu 

zaman, kâfirlerin kalplerine Resulullah ile nasıl mücadele edecekleri ve nasıl 

tartışacaklarına dair düşünceler bırakması ve onları şüpheye düşürmesidir. Yüce Allah 

bu âyet ile kâfirlerin tartışmalarını ve delil getirme gayretlerini geçersiz kıldığını ve 

gönderdiği âyetlerini sağlam olarak yerleştirdiğini haber vermektedir. Allah, şeytanın 

kâfirlerin kalplerine attığı şüpheleri iptal etmiş ve âyetlerin Hz. Peygamber’in kalbine 

sağlam olarak yerleştirmiştir.646 

Öte yandan İbn Abbas ve bazı müfessirlerin, Garanik hadisesinin müsebbibi 

olarak gösterilen sözleri, Hz. Peygamber’in ağzından döküldüğünü iddia etmelerini 

yorumlayan Mâtürîdî, ismet sıfatı çerçevesinde bakıldığında bu rivayetler gerçekten 

sabitse nasıl anlaşılabileceğini belirtir. Ona göre; “İsmet sıfatı bahşedilmiş bir 

kimsenin dilinden yanlış bir söz çıkabilir. Bu sözü ondan duyan kimse benimsediği 

mezhebi ve dini bildiği takdirde dilinden dökülen o sözlerin yanlışlık ve hata eseri 

döküldüğünü bilir. Meselâ bir kimse belli bir mezhebi benimsemiş ve belli bir inancı 

esas almış olsa, sonra dilinden bilinen inancına ters bir şeyler dökülse bunları 

yanlışlıkla söylediği anlaşılır. Müfessirlerin, Resûl-i Ekrem’in öyle söylediğine dair 

naklettikleri rivayetlerin sabit olması durumunda ancak bu doğrultuda yorumlanır.”647 

Bu yoruma göre Hz. Peygamber’in böyle söylediğine dair rivayetler doğru ise haten 

söylemiş olabilir. İnsanlar doğru bildikleri konularda da hata yapabilirler. Ancak 

“Şeytan o kelimeleri sözüne ekledi” denemez. Bu vahyin doğruluğunun iptali 

anlamına gelir. 

Garanik meselesinde Sâbûnî’nin görüşleri Mâtürîdî ile benzerdir. Hatta o 

görüşlerini serdederken Mâtürîdî’nin şu sözünü naklederek başlar: “Bu dehşete 

düşüren bir sözdür. Hiçbir şekilde bu söz, peygamberimize nispet edilemez. Eğer bu 

mümkün olsaydı ertesi gün Cebrail’in o olduğunu nasıl tanıdı? Neden o olup 

olmadığında şüpheye düşmedi?”. 648  Böyle olmaması, şeytanın Cibril suretine 

                                                           
 

644  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/510; 12/369. 
645  el-Hac 103/52. 
646  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/512-513. 
647  Mâtürîdî, Te’vîlât, 9/513. 
648  Sâbûnî, el-Münteḳā, 238. 



303 
 

girmediğin delilidir. Sâbûnî’ye göre peygamberimiz her halükârda masumdur. Bunun 

en önemli delili, “Benim bedenim ve gözlerim uyur fakat kalbim uyumaz.” 649 

hadisidir. Uyku zamanında masum olan birinin vahiy zamanında ve hitap zamanında 

masum olmaması düşünülemez. Müminlerin çoğu için şeytanın egemenliği yoktur. 

Şeytanın insanları yoldan çıkarmak için aşırı derece mücadele etmesine rağmen 

insanların bir kısmı üzerinde egemenliği yoktur. Çünkü o sadece vesvese verir. 

Dolayısıyla Hz. Peygamber’in üzerinde onun vesvesesinin herhangi bir etkisinin 

olması düşünülemez.650 

Peygamberimiz insanlardan daha yüksek bir makamdadır. Şeytan bu şekilde 

peygamberimize nasıl bu kadar yaklaşıp âyeti değiştirebilir? Bunlar mümkün değildir. 

Kulun makamı ne kadar yüksekse Allah’ın koruması altındadır. Peygamberlerin de 

makamı yüksektir ve ismet sıfatları vardır. Dolayısıyla onların şeytanın tasallutuna 

girmeleri ve Allah’ın âyetlerinde en küçük bir değişiklik bile yapmaları söz konusu 

olamaz.  

Hac sûresi 52. âyet Sâbûnî’ye göre birkaç şekilde yorumlanabilir. Birincisi bu 

bir temenni anlamındadır. Yani bir şey istedikleri zaman şeytan onların düşüncelerini 

değiştirmeye çalışır. Onların kalplerine vesvese verir ancak dillerine müdahale 

edemez. Şeytanın verdiklerini Allah nesh eder. Nesh kaldırmak demektir. Nesih kalbe 

girmeden ya da vaki olduktan sonra olabilir. İkincisi bu âyette çoğul ifade kullanılması 

açısından yorumlanmasıdır. Birkaç peygamberin kitabı, birkaç peygamberin tilavet 

edilecek vahyi yoktur. Garanik hadisesi özel bir olay, ama âyette tüm peygamberlerden 

bahsedilmektedir. Dolayısıyla Garanik hadisesi ile peygamberimizin hiçbir şekilde 

alakası yoktur.651 Hatta söz konusu âyet, vahiyler üzerinde ilahi korumanın varlığına 

delildir. Bu âyetle Allah, Kur’an hakkında şüpheye mahal olmadığını ve hiçbir şekilde 

karıştırmanın mümkün olmadığını haber vermiştir. Aynı zamanda O, peygamberleri 

koruyacağını ve ismetlerinin garanti altında olduğunu beyan etmiştir.652 

Garanik meselesinde Sâbûnî son olarak ilgili rivayetlerin ahad haber olmasına 

değinir. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi ona göre ahad haber itikadi konularda delil 

teşkil etmez. Bu konuda da aynı görüşünü dile getirir ve ahad haberler itikadi 

konularda hüccet sayılmaz ( دُّخبرِّمنّّلافلمّيبقّإ اعتقادوّأن هّليسّبحجةّفيّبابّّاتحادمجر  ) der. Ona 

göre bu âyetin en güzel yorumu Mâtürîdî’nin dediği gibi yapılabilir. Peygamberimize 

âyetler indiğinde şeytan, kâfirlere ve münafıklara gelip vesvese vermek istemiş, 

böylece onların kalplerinde âyetlere itirazlar yükseltmeyi ve Allah’ın kitabına reddiye 

                                                           
 

649  Buhârî, “Teheccüd”, 16, Terâvih, 1; “Salatü’l-müsafirîn”, 125; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/40, 

49. 
650  Sâbûnî, el-Münteḳā, 238, 239. 
651  Sâbûnî, el-Münteḳā, 240. 
652  Sâbûnî, el-Münteḳā, 243. 



304 
 

vermeyi hedeflemiştir. Ancak bu hiçbir şekilde gerçekleşmez. Ona göre de mesele 

bundan ibarettir.653 

Garanik hadisesini Mâtürîdî’ye atıf yaparak tahlil etmeye başlayan Sâbûnî, son 

noktayı da yine Mâtürîdî’nin kanaati ile koymaktadır. “En doğru olanı, 

Peygamberimizin böyle bir söz etmesinin mümkün olmadığını söylemektir. Özellikle 

vahiy konusunda bu söylenemez. Kim bu sözleri okuduğu zaman peygamberimizin 

yanında duydum derse, onu Peygamberimizden işittiği anlamına gelmez. 

Peygamberimiz için “sen dedin” şeklinde cümle kurmak caiz değildir.”654 Görüldüğü 

üzere Sâbûnî, Garanik konusunda Hz. Peygamber’in ismet sıfatına halel getirmesi 

muhtemel her türlü yorumu reddetmekte ve meselenin anlaşılması noktasında 

Mâtürîdî’nin izinden ayrılmamaktadır. 

9.11.6. Hz. Peygamber’in Zeyneb binti Çahş ile Evlenmesi 

Hz. Muhammed’in Zeyneb bint Cahş (öl. 20/641) ile evlenmesi de ismet sıfatı 

bağlamında gündeme gelen konulardan biridir. Hz. Peygamber’in azatlı kölesi Zeyd 

bin Harise ile eşi Hz. Zeyneb arasındaki sorunun çözümü için tavsiyelerde bulunurken 

bir yandan da içinden birtakım duygular geçirdiğine dair rivayetler ve teviller vardır. 

Ahzâb sûresinde söz konusu evlilik şu şekilde yer alır: 

“Bir zaman, Allah’ın kendisine lütufta bulunduğu, senin de lütufkâr davrandığın 

kişiye, ‘Eşinle evlilik bağını koru, Allah'tan kork!’ demiştin. Bunu derken Allah’ın 

ileride açıklayacağı bir şeyi içinde saklıyordun, kendisinden çekinme hususunda 

Allah’ın önceliği bulunduğu hâlde sen halktan çekiniyordun. Zeyd onunla beraber 

olduktan sonra müminlere, evlatlıklarının -kendileriyle beraber olup ayrıldıkları- 

eşleriyle evlenmeleri hususunda bir sıkıntı gelmesin diye seni o kadınla evlendirdik. 

Allah’ın emri elbet yerine getirilecektir."655  

Mâtürîdî, öncelikle müfessirlerin görüşlerine yer verir. Bir kısım müfessire 

göre Hz. Peygamber, Zeyneb bint Cahş’ı görüp beğendiğinde ve evlenmek istediğinde 

Zeyd bunu anlamış ve ona şöyle demiştir: ‘Ey Allah’ın Resulü, ben Zeyneb’i boşamak 

istiyorum. Zira o kibirli bir kadındır, bana karşı kendini büyük görmekte ve bana şöyle 

şöyle eziyet etmektedir.’ Bunun üzerine Hz. Peygamber, ‘Eşinle evlilik bağını koru, 

Allah’tan kork!’ demiştir. Bu sözü Allah’tan kork ve onu boşama demektir. Bu yorumu 

aktaran Mâtürîdî, ‘Resulullah’tan olayın nasıl olduğuna dair sabit bir rivayet 

olmadıktan sonra biz bunu söyleyemeyiz’ demektedir. Ona göre Zeyd, eşini boşamak 

için izin istemiş de olabilir. Resulullah da Zeyd’e, hanımını boşamayı gerektirecek 

makul bir sebep olmaksızın boşamaması tavsiyesinde bulunmuştur. Çünkü bir kişinin, 

eşini Allah’ın sınırlarına riayet etmeme veya bu manada geçerli bir sebep olmaksızın 

                                                           
 

653  Sâbûnî, el-Münteḳā, 241. 
654  Sâbûnî, el-Münteḳā, 244. 
655  el-Ahzâb 32/379. 



305 
 

boşaması uygun değildir. 656  Görüldüğü üzere Mâtürîdî yöntemine sadık kalmakta 

olayın nasıl olduğuna dair doğruluğu anlaşılan bir rivayet olmadıktan sonra kesin 

hükme varılamayacağını belirtmektedir. Bu konu hakkındaki âyette Hz. Peygamber’in 

‘Eşinle evlilik bağını koru, Allah'tan kork!’ dediği yer aldığına göre bu kesindir. 

Mâtürîdî âyetteki “Bunu derken Allah’ın ileride açıklayacağı bir şeyi içinde 

saklıyordun.” ifadesini müfessirlerin çoğu; ‘Sen onu sevdiğini ve hoşlandığını içinde 

saklıyordun’ ve ‘Keşke onu boşasaydı!” şeklinde yorumladığını aktarır. Ancak ona 

göre bu gerçek olmaktan uzaktır ve mümkün değildir. Kaldı ki Resulullah’ın içinde 

sakladığı her ne ise Allah bunu açıklamasaydı insanlar onun içinde bir şey saklamış 

olduğunu bilmezlerdi. Bu açıdan biz Hz. Peygamber’in içinde ne sakladığını 

bilemeyiz. Resulullah’tan ‘Ben içimde şunu sakladım.’ diye bir rivayet gelmedikçe de 

biz şunu veya bunu içinde saklamıştır diyemeyiz. Eğer Hz. Peygamber’in böyle bir 

sözü söylediği kesin olarak bilinirse bu durumda bu söz söylenebilir.657  Zeyneb’e 

ilişkin içinde geçirdiğinin ne olduğunu sabit bir nakil olmadan bilinemeyeceğini 

belirten  Mâtürîdî, peygamberlerin insani duygularına örnek verdiği bir bağlamda ise 

“Resulullah’ın kalbi de Zeyd’in karısına ilgi duymuş, neticede Allah kendisine onunla 

evleneceğini vadetmişti” demektedir. 658  Buradan bazı müessirlerin aktardığı gibi 

içinde ‘Keşke onu boşasaydı!” diye geçirdiğinin sabit bir bilgi olmadığı için 

söylenemeyeceğini ancak âyette “Allah’ın ileride açıklayacağı bir şeyi içinde 

saklıyordun” bilgisinin yer alması nedeniyle Zeyneb’e kalben meyletmiş olabileceğini 

kabul ettiği anlaşılmaktadır.  

Hz. Peygamber’in Zeyneb ile evlenmesini değerlendiren Sâbûnî, söz konusu 

âyetlerin sebeb-i nüzulünü açıklayarak konuya giriş yapar. Ona göre bu âyet 

Peygamberimizin evlatlığı Zeyd hakkında inmiştir. Zeyd bir köle idi Hz. Peygamber 

onu azat edip evlatlık edindi. Bundan dolayı ona Zeyd İbnü Muhammed derlerdi. 

Zeyneb, Zeyd’den boşandıktan sonra ise insanlar onu kınayarak “Çocuğunun hanımı 

ile evlendi” demeye başladılar. Bunun üzerine bu âyet nazil oldu.659 

Zeyd’in eşinden boşanmak istemesine dair rivayetlere de değinen Sâbûnî 

şunları söylemektedir:  

Zeyd, Peygamberimize Hz. Zeyneb’in kibirli olduğu, kendini üstün gördüğü ve diliyle 

eziyet verdiğinden şikâyette bulundu. Muhtemelen sebep olmaksızın boşanma istediği 

için peygamberimizi onu geri çevirdi. Aslında peygamberimiz bu konuda vahiy 

bekliyordu. Zeyd eğer boşanırsa, Zeyneb’e bakacak kimse olmayacaktı. O yüzden 

eşini tutmasını söyledi. Bir başka rivayet ise Zeyd’in, Zeyneb’e yaklaşmasına mâni 

                                                           
 

656  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/394. 
657  Mâtürîdî, Te’vîlât, 11/394-395. 
658  Mâtürîdî, Te’vîlât, 12/257. 
659  Sâbûnî, el-Münteḳā, 253. 



306 
 

olan bir marazı vardı. Bu rivayetler doğru ise peygamberimizin özel bir durumu 

olabilir.660  

Görüldüğü üzere Sâbûnî, âyetin sebeb-i nüzulüne dair rivayetler için kesin bir 

hüküm vermemekte ve “Eğer rivayetler doğru ise” diyerek yorum yapmaktadır. 

“İçinde, Allah’ın ortaya çıkaracağı bir şeyi gizliyor ve insanlardan 

çekiniyordun. Oysa kendisinden çekinmene Allah daha layıktı.” 661  buyruğunu 

yorumlayan Sâbûnî tefsircilerin iki farklı kanaatini aktarır: 

a) Hz. Peygamber’in kalbinde sevgi ve beğenme beslediğini 

b) Bazılarının “keşke boşasa” diye düşündüğünü iddia ettiklerini aktarmaktadır.  

Ancak Sâbûnî, müfessirlerin iddialarını kesinlikle kabul etmez. Ona göre 

bunlar çok uzak yorumlardır. Hem peygamberimizin hâline hem de Kur’an’ın nazmına 

uygun değildir. Çünkü peygamberimizin kalbinde boşanmasını isteyip dilinde başka 

bir şey söylemesi mümkün değildir. Bu münafıkların sıfatıdır. Hâşâ! Böyle bir şey 

olamaz. Kur’an’ın nazmı açısından âyet yorumlanırsa, “içinde gizlediği şeyin”, 

Allah’ın, Hz. Peygamber’i, Hz. Zeyneb ile evlendirmesidir. O insanların fitneye 

düşeceğinden korktu. Kendi evlatlığının hanımı ile evlenmesinin yanlış anlaşılıp 

fitneye düşmelerinden korkmuştur.662 Sâbûnî’ye göre “Oysa asıl korkmana lâyık olan 

Allah’tır.” buyruğu Sâbûnî’ye göre itikadi bir korku değil, beşerî bir korkudur. Bu 

âyette peygamberimizin Allah’tan korkmadığına dair bir mefhum-u muhalif durumu 

yoktur. Allah’tan daha fazla korkması gerektiği, beşerî tabiatında olan korkuyu 

sakinleştirmek ve kalbinden geçen şeyleri nehy etmek vardır. İnsanlardan utanmaktan 

ya da korkmaktan dolayı bir şey gizlemişse daha sonra bunu ortaya çıkarmazdı. Eğer 

ortaya çıkarmışsa, bu Allah’ın emri ile gerçekleşmiş bir durumdur.663 

Sâbûnî, Hz. Peygamber’in Hz. Zeyneb ile evlenmesi meselesinde öne sürülen 

birtakım iddialara da değinir. Bunlardan biri de “Allah’ın laneti onların üzerine olsun” 

diye beddua ettiği Ehl-i İbâha’nın 664  iddiasıdır. Onlara göre peygamberimiz Hz. 

Zeyneb’i gördüğü zaman onun Zeyd ile nikâhı bitmiştir. Bu onların bir kuralıdır. Bu 

kurala göre bir şeye bakarsan o şey artık senindir ve sahibi onu teslim etmelidir. Nas 

ve akıldan uzak bu iddia, Sâbûnî’ye göre şeriatın tamamını kaldırmak, ahkâmı yok 

                                                           
 

660  Sâbûnî, el-Münteḳā, 256. 
661  el-Ahzâb 33/37. 
662  Sâbûnî, el-Münteḳā, 256-257. 
663  Sâbûnî, el-Münteḳā, 257-258. 
664  Sâbûnî’nin Ehl-i İbâha dediği grup, genel anlamda âyet ve hadislerin zahirî manaları yanında bâtıni 

manalarının da olduğunu ileri süren, Bâtına yönelme bahanesiyle nasların zahirini hiçbir kurala bağlı 

kalmadan te’vil eden ve bu şekilde dinî hükümleri geçersiz hâle getiren İbâhiyye fırkası olabilir. (bk. 

Hasan Onat, “İbâhiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/252.) Ya da 

daha spesifik olarak İsmâilîlik olabilir. (bk. Ali Avcu, “Erken Dönem İsmâilîlikte Şeriatın Neshi 

Sorunu Üzerine”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/2 (2009), 267-287. 



307 
 

etmek, helal ve haramı yok saymak emir ve nehyi inkâr etmek demektir. İbâha’nın 

iddiası ya Allah’ı ya da peygamberimizi yalanlamak olur ki her ikisi de küfürdür.665  

9.11.7. Şûrâ Sûresi 52. Âyetin Değerlendirilmesi 

 “Sen kitap nedir, iman nedir bilmiyordun”666 âyeti de Hz. Peygamber’in ismet 

sıfatı bağlamında değerlendirilen bir husustur. Mâtürîdî’nin yorumu şöyledir:  

Hz. Peygamber’in kitabın ne olduğunu bilmediğinde şüphe yoktur. İmanın ne 

olduğunu bilmediği ifadesinde ise birkaç ihtimal vardır. Birincisi dil ile söylenmesi 

gereken sözler itibarıyla yahut imanın gereği olarak yapılacak işler cihetiyle veyahut 

Allah katındaki değeri, yeri ve konumu itibarıyla imanın ne olduğunu bilmiyordun, 

anlamına gelebilir. Eğer maksat dil ise, Hz. Peygamber imanın tasdik veya tevhit 

olduğunu veya ne manaya geldiğini başlangıçta bilmiyordu. Allah kendisine imanın 

ne olduğunu bildirinceye kadar, dil ile yapılması gerekenin ne olduğunu bilmediği 

malumdur. Eğer âyetten maksat, imanla ilgili fiil ve rükünler ise onları yapmaya ve 

sınırlarını tayine kadir olmadığı zaman ne olduğunu da bilemez. Onun ne olduğunu 

bilmese dahi yine de cehaletle nitelenemez.667  

Mâtürîdî, vahiy ile bildirilen hususlarda Hz. Peygamber’in bilgisinin 

olmamasını normal görür. Oan göre bu durum onun cahillikle nitelenmesini 

gerektirmez. Çünkü vahiy gelmeden önce bu hususları kimse zaten bilmiyordu. 

Başkalarının bilip onun bilmeme durumu olsaydı cahillikle nitelenmesi mümkün 

olabilirdi. Dolayısıyla söz konusu âyetten Hz. Peygamber’in günahsız olmasına gölge 

düşürecek herhangi bir çıkarım yapılamaz. 

Aynı âyeti yorumlayan Sâbûnî, bazı insanlar âyetin zahirinden peygamberimiz 

vahiy gelmeden önce mümin olmadığını ve kitap gelmeden önce kitap bilmediğini 

zannettiklerini dile getirmektedir. Bu görüşe kesin bir dille reddeden Sâbûnî, 

“Peygamberimizin ruhu vücuduna girdiği anda o mümindir. Kırk yaşına gelince vahiy 

gelmiştir. Âyetin zahirinde müşkül bir durum yoktur, zira peygamberimizi okuma 

yazma bilmiyordu” demektedir. 668  Bu görüşüne delil olarak ise şu hadisi 

getirmektedir: “Âdem ruh ile ceset arasında iken ben nebî idim.”669 

Hz. Peygamber için “Sen bilmiyordun” ifadesindeki bilmemenin ne 

olabileceğini değerlendiren Sâbûnî, iki ihtimalden söz etmektedir. Birincisi, kim kitabı 

kabul edecek, kim imana nail olacak, kim mahrum olacak bunu bilmiyordun 

anlamındadır. İkincisi ise Allah’a davetin nasıl olacağını bilmiyordun. Çünkü davette 

                                                           
 

665  Sâbûnî, el-Münteḳā, 208,209, 258. 
666  “İşte böylece sana da kendi buyruğumuzla bir ruh (Kuran) vahyettik. Sen kitap nedir, iman nedir 

bilmiyordun; ama şimdi onu, dilediğimiz kullarımızı sayesinde doğruya eriştirdiğimiz bir ışık kıldık. 

Hiç şüphe yok ki sen doğru yolu göstermektesin.” (eş-Şûrâ 42/52). 
667  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/235. 
668  Sâbûnî, el-Münteḳā, 250. 
669  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5/59; Tirmizî, “Menâkıb”, 1. 



308 
 

vahiyden istifade edilir.670  Görüldüğü üzere Sâbûnî, Hz. Muhammed’in bilmediği 

konunun ne olduğu hususunda Mâtürîdî’den ayrılmaktadır. 

9.11.8. Allah’ın Helal Kıldığını Kendine Haram Kılması” 

 Hz. Peygamber ile ilgili ismet sıfatı bağlamında tartışılan konulardan biri de 

Allah’ın helal kıldığı şeyi kendisine haram kılmasıdır. “Ey Peygamber! Allah’ın sana 

helâl kıldığını, eşlerini hoşnut etmek arzusuyla niçin kendine haram kılıyorsun? Bununla 

beraber Allah bağışlayıcıdır, merhametlidir.” 671  Mâtürîdî, bu âyetin zahirde dehşet verici 

olduğunu, nitekim Resulullah’ın, Allah’ın helâl kıldığını kendisine haram kıldığının 

ve bu vesile ile kınandığının anlaşılabileceğini belirtir. Ancak böyle bir şeyin olması 

mümkün olmadığı gibi, bunu düşünmek bile kişiyi küfre götürür. Bunu Hz. 

Peygamber’in yaptığına inanan da kâfir olur. Ona göre bu âyet iki şekilde yorumlanır: 

Birincisi Resulullah Allah’ın helal kıldığını aslında haram saymamıştır. Sadece 

kendisine helal olan bir şeyi yapmamaya yemin etmiştir. Yemin sebebiyle fiilin 

kendisinde haramlık oluşmaz. Zira bu tür konularda haram kılınan şey, Cenâb-ı 

Hakk’ın saygı gösterilmesini gerekli gördüğü şeyi, yapılan yemin sebebiyle terk 

etmektir. Bu ise helali haram, haramı helâl saymak değildir. İkincisi, eşlerine karşı 

şefkat ve merhametli olan Hz. Peygamber, Allah’ın kendisine helâl kıldığı şeylerden 

ve mübah kıldığı lezzetlerden faydalanmaktan bile uzak duruyordu. Söz konusu hitap, 

Resulullah’a yasak getirmemekte ve yaptığı bir hatadan dolayı onu azarlamamakta, 

aksine eşlerine güzel muamele konusunda onun yükünü hafifletmektedir.672 

Mâtürîdî, bu meselede de Hz. Peygamber’in hata ettiği veya günah işlediği 

düşüncesini hiçbir şekilde kabul etmemekte, peygamberlerin hata olarak 

değerlendirilen davranışlarının, mübahları terk etmekten ibaret olduğu ilkesini bir kez 

daha yinelemektedir. 

 Sâbûnî, “Ey Peygamber! Allah’ın sana helâl kıldığını, eşlerini hoşnut etmek 

arzusuyla niçin kendine haram kılıyorsun? âyetine, itâb anlayışına uygun şekilde 

yorumlamaktadır. Burada yine Allah katında daha faziletli olanı terk etmekten dolayı 

itâb vardır. Mahsurlu, günahlı şeyi yapmaktan dolayı itâb yoktur. 673  Çünkü 

Peygamberimiz kendi eşleriyle güzel geçinmek için674 kendi nefsine normalde helâl 

olanı haram kılmıştı. Ancak burada helâl olanı haram kılmaktan kasıt, yemin ederek 

ondan uzak durmaya karar vermektir. Yemin etmek ise mahzurlu değildir. Yani haram 

kılma değil yemin etme vardır. Bir kimse “şunu kendime yasakladım” derse “Vallahi 

                                                           
 

670  Sâbûnî, el-Münteḳā, 251. 
671  et-Tahrîm 66/1. 
672  Mâtürîdî, Te’vîlât, 15/251-253. 
673  Sâbûnî, el-Münteḳā, 233. 
674   “Ey iman edenler! Kadınlara zorla vâris olmanız size helâl değildir. Apaçık bir edepsizlik 

yapmadıkça, onlara verdiğinizin bir kısmını ele geçirmek için -evlenme ve boşanma konusunda- 

engel çıkarmayın. Onlarla iyi geçinin. Eğer onlardan hoşlanmazsanız, Allah’ın hakkınızda çok 

hayırlı kılacağı bir şeyden de hoşlanmamış olabilirsiniz.” en-Nisâ 4/19. 



309 
 

yapmayacağım” anlamına gelir. Bu ifade onun için yemin olup kefaret gerekmez. 

Ayrıca yemin mübahtır mahzurlu bir şey değildir.675 

 Bu âyetin izahında Mâtürîdî’nin kanaatlerine de yer veren Sâbûnî, âyette 

bahsedilen tahrîmin iki şekilde yorumlanabileceğini nakleder. Birincisi 

peygamberimizin işlerini kolaylaştırma ikincisi ise peygamberimizin kendi içtihadı ile 

yaptığı bir şeye itâb vardır. Ancak eğer gerçekten bir nehiy olsaydı peygamberimiz o 

nehye muhalefet etmezdi. Sonuç olarak bu âyette, peygamberimizin eşlerini 

ahlaklarını güzelleştirmek suretiyle te’dib etmesinin kâfi olduğuna, tedibin 

hafifletilmesi ve hidayete eriştirilmesinde Allah’ın kâfi olduğuna delil vardır.676 Söz 

konusu âyetin açıklanması hususunda Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin aynı kanaatlere sahip 

olduğunu görüyoruz.  

 Hz. Muhammed’in ismet sıfatı bağlamında gündeme gelen bir başka âyet 

şudur: “Allah ile birlikte başka bir ilah edinme, yoksa kınanmış ve yalnızlığa itilmiş 

olarak kalırsın.”677 Mâtürîdî bu âyetin tefsirinde hitabın kime olduğu sorusunun farklı 

cevapları olabileceğini ifade etmektedir. Nihai karar olarak Allah’a ortak tanıma 

ihtimali olan ve böyle tasavvur edilen herkesi muhatap aldığına işaret ettiğini 

belirtmektedir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’in bir günaha düşme ihtimalini ya da ismet 

sıfatına halel getirecek bir durumu kabul etmez. 

Sâbûnî’ye göre ise bu âyetteki “şirkten uzak durma” hitabı, Hz. Peygamber’e 

değil onun ümmetinedir. Şirk çok çirkin olduğundan dolayı hitap öncelikle 

peygamberimize yapılıyor ki, onun ümmeti şirkin kötülüğünü bilsin. Muhtemelen bu 

âyet, peygamberimiz için bir öğretme âyetidir. Bununla şu mesaj verilmek istenmiştir: 

Allah Teâlâ beni dahi şirkten nehyediyorsa herhangi bir müşrik için bir ümit 

kalmamıştır. Yani müşrikler için bir müsamaha ihtimali yoktur. Ona göre bu âyet Hz. 

Peygamber’in günaha düşme ihtimalini değil ismet sıfatını teyit eder. Yani ismet 

sıfatına sahip olan Hz. Peygamber’in ismet sıfatı hasebiyle şirk koşamayacağına 

delildir. Âyetteki nehiy sîgâsı zahiren öyle olsa bile onu nehiy olarak anlamamak, 

haber olarak anlamak gerekir. 678  Dolayısıyla mezkûr âyetteki hitaptan Hz. 

Peygamber’in günaha düşeceği gibi bir ihtimalden söz edilemez. 

Mâtürîdî’nin Hz. Peygamber’in ismeti bağlamında ele aldığı son konu, 

Resulullah’a hitaben Cenâb-ı Hakk’ın “Seni yol bilmez hâlde bulup yol göstermedi 

mi?” 679  âyetidir. Bu âyette söz konusu edilen “delâlet” kavramı farklı anlamlara 

                                                           
 

675  Sâbûnî, el-Münteḳā, 234. 
676  Sâbûnî, el-Münteḳā, 235. 
677  el-İsrâ 17/22. 
678  Sâbûnî, el-Münteḳā, 262. 
679  ed-Duhâ 93/7. 



310 
 

gelebilir. Ancak ona göre hiçbiri Resulullah’ın delâlette olduğu sonucunu doğurmaz. 

Aksine Hz. Peygamber’in, Allah’ın yardımı ile doğru yola eriştirildiğini gösterir.680 

 Hz. Peygamber’in ismet sıfatı noktasında gündeme getirilen ancak 

Mâtürîdî’nin eserlerinde değinmediği meselelerden biri de şudur: “Bil ki Allah’tan 

başka hiçbir ilâh yoktur. Hem kendinin hem de inanmış erkek ve kadınların 

günahlarının bağışlanmasını dile! Allah gezip dolaştığınız yeri de içinde kalacağınız 

yeri de bilir.”681 Ayette geçen “Bil ki Allah’tan başka hiçbir ilâh yoktur” ifadesini tevil 

eden Sâbûnî, bunun, kalbine daima ‘la ilahe illallah’ zikrini hatırlat anlamına geldiği 

kanaatindedir. Sâbûnî bu değerlendirmeyi, Mâtürîdî’nin “eskiden de biliyordu zaten” 

dediğini hatırlattıktan sonra söylemektedir. Sonra tasavvufçuların “Kelime-i tevhidi 

kâfir söylerse küfrün karanlığını kaldırır; tevhidin nurunu sabitler. Mümin her gün bin 

defa söylemiş olsa da her defasında karanlıktan bir şeyler kaldırır. Çünkü Allah Teâlâ 

hakkındaki ilim sonsuzdur” dediklerini ilave etmektedir.682 

 Sâbûnî’ye göre söz konusu âyette geçen “Günahlarının bağışlanması için 

istiğfar et” ifadelerini, Mâtürîdî’nin görüşleri üzerinde yorumlamaktadır:  

Gerçekten bir günah olursa bizim araştırmamız caiz değildir. Burada caiz olan hitabın 

başlangıç olmasıdır yani daha öncesinde günah yoktur. Bir başka yorum 

peygamberlerin insan olması sebebiyle günah ya da hata işleyebileceğini tasavvur 

edilirse, o zaman istiğfar emri onlara atfedilebilir. Yani insanlar öyle tasavvur edebilir 

diye bu yöneltme olabilir. Bu istiğfar emri ismeti devam ettirmek ve ileride günah 

işlememek için gelmiştir. Bu âyet müminlerin affedilmesi için en umut verici âyettir. 

Çünkü Allah Teâlâ peygamberimize müminler için istiğfar etmesini emretmiştir. 

Peygamberimizin bu emrin dışına çıkması düşünülemez.683  

Görüldüğü üzere Sâbûnî bu âyetin tevilinde yeni bir yorum getirmemekte 

“Üstadımız” dediği Mâtürîdî’nin görüşlerini aktarmayı yeterli görmektedir. 

Mâtürîdî’nin tefsirinde, ilgili âyetin müminler için en ümit verici âyet olarak 

nitelendirmesi olmakla birlikte Sâbûnî’nin anlatımının öteside bir durum vardır. 

Mâtürîdî bu âyeti Mu’tezile’nin büyük günahların affedilmeyeceğine dair iddiaları 

çürüten bir delil olarak görmektedir. Ancak günahların araştırılmasının caiz 

olmayacağı ve hitabın kime dönük olduğuna dair bir açıklamaya rastlayamadık.684 

Sâbûnî’nin değerlendirmelere hangi kaynaktan ulaştığını bulamadık. Bu durum daha 

önce ifade ettiğimiz gibi Mâtürîdî’nin başka eserleri olabileceğini ya da nüsha 

farklılığını akla getirmektedir.  

  

                                                           
 

680  Mâtürîdî, Te’vîlât, 17/268-270. 
681  Muhammed 47/19. 
682  Sâbûnî, el-Münteḳā, 248. 
683  Sâbûnî, el-Münteḳā, 249. 
684  Mâtürîdî, Te’vîlât, 13/431-434.  



311 
 

SONUÇ 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin (öl. 333/944) Kitâbü’t-Tevhîd ve Te’vîlât isimli 

eserleri ile Nûreddin es-Sâbûnî’nin (öl. 580/1184) el-Bidâye, el-Kifâye ve el-Münteḳā 

min ısmeti’l-enbiyâ isimli kitaplarının detaylı olarak referans alındığı ve konuya dair 

doktora düzeyinde ilk defa yapılan bu çalışmada önemli sonuçlara ulaştık. Hanefî-

Mâtürîdî din anlayışının akaitten kelâma dönüşüm sürecindeki kurucu ismi Mâtürîdî 

ile döneminde Buhara bölgesinde otorite kabul edilen Sâbûnî’nin nübüvvetle ilgili 

görüşlerinin ortaya konulması ve mukayesesi, Mâtürîdî kelâmının anlaşılmasına katkı 

sağlayacaktır. Her şeyden önce Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet savunusu noktasında 

gündeme getirdikleri aklî ve naklî delillerin günümüzde teolojik bir problem hâline 

gelen deizmle mücadele etme noktasında referans olarak görülebileceğini söylememiz 

mümkündür. 

Mâtürîdî mensup olduğu ilmî geleneğin kurucu ismi Ebû Hanîfe’nin 

görüşlerini aklî ve naklî delillerle zenginleştiren ve bu vesile ile otorite olarak kabul 

edilen bir âlimdir. Sâbûnî ise Mâtürîdî’yi ilmî olarak takip eden ve Mâtürîdî kelam 

ekolünün Maverâünnehir Bölgesi’ndeki en önemli temsilcilerinden biri olarak itibar 

gören bir isimdir. Ancak nübüvvet meselesinde detay olarak nitelendirebilecek 

birtakım hususlarda onun zaman zaman Mâtürîdî’den farklı kanaatler serdettiğini 

tespit ettik. Bu farklılaşmaya Sâbûnî’nin beslendiği kaynakların ve içinde yaşadığı 

çağın “önceliklerinin” farklı olmasının sebep olduğunu gördük. Mâtürîdî’nin 

beslendiği ilmî kaynaklar Hanefî gelenek içinde temayüz eden kelâm âlimleridir. 

Ancak Sâbûnî; Abdülkâdir Geylânî (öl. 561/166), Ahmed Yesevî (öl. 562/1166) ve 

Ahmed Rıfâî’nin (öl. 578/1182) fikirlerinin karşılık bulduğu bir coğrafyada yaşayan 

birisi olarak Ebü’l-Hüseyn en-Nûrî’den (öl. ?/?), Cüneyd-i Bağdâdî’ye (öl. 297/909) 

kadar çok sayıda mutasavvıftan istifade etmiştir. Bu durum hâliyle onun kelâmî 

görüşlerinde ve yorumlarında farklılıklara sebep olmuştur. 

Öncelikle belirtmemiz gerekir ki Mâtürîdî kelâm yöntemini kullanan ve 

eserlerinde ayrıntılı analizlere yer yeren iyi bir kelamcıdır.  Buna karşın Sâbûnî, 

Hanefî-Mâtürîdî geleneğin görüşlerini genel olarak kabul eden bazen de kendine has 

görüşler belirten bir âlimdir. Onun eserlerinde kelâm yönteminin kullanımı ve güçlü 

analizler, Ebü’l-Muîn en-Nesefî de olduğu kadar öne çıkmamaktadır.  

Mâtürîdî ile Sâbûnî’nin kelâmi görüşlerindeki farklılıklara bariz örneklerden 

birisi ahad haberin delil sayılıp sayılmayacağı meselesidir. Mâtürîdî’ye göre Hz. 

Peygamber’e atfedilen rivayetlerin kelâmî konularda delil olabilmesi için mütevâtir 

olması şarttır. Ahad haberler ise iyice araştırılarak kabul veya terk edilmelidir. Sâbûnî, 

muhkem âyetler ve mütevâtir hadisleri itikadi konularda delil olarak görme noktasında 

mensubu olduğu Hanefî-Mâtürîdî kelâm anlayışını aynen devam ettirmektedir. Ancak 

onun Mâtürîdî’nin itikadi konularda ahad rivayetlere yaklaşımından kısmen 

uzaklaştığını söylemek mümkündür. O, her ne kadar ahad haberler ile amel 

edilemeyeceğini ifade etse de ahad haberler tek bir kişiden gelen rivayetler olmakla 



312 
 

beraber farklı kişilerden aynı manada rivayet edilmesi itibarıyla mütevâtir sayılması 

gerektiği kanaatindedir. Bir diğer husus ise Sâbûnî’nin melek anlayışıdır. Ona göre 

şeytanlardan birinin Müslüman olması nasıl mümkün ise meleklerden birinin de 

şeytana dönüşmesi olasıdır.  

Mütekellimlerin yaşadıkları çağın itikadî problemleri ile ilgilenmeleri ve tehdit 

olarak gördükleri ekoller ve inançlar ile mücadele etmeleri kaçınılmaz bir durumdur. 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin eserlerinde kelâmi anlamda en çok eleştirdikleri ekolün 

Mu’tezile olduğunu çalışmamız sırasında tespit ettik. Bu durum Mu’tezile’nin fikirleri 

ile mücadelenin hicri 4. ila 6. yüzyıllarda devam ettiğini göstermektedir. Bilindiği 

üzere Mâtürîdî döneminde Ebü’l-Kāsım el-Kâ‘bî (ö. 319/931) bölgede faaliyette 

bulunmaktaydı. Sâbûnî zamanında ise Mâverâünnehir’e komşu Harezm bölgesinde 

Mu’tezile etkindi. 

Mâtürîdî nübüvvet konusunda en fazla mücadeleyi Berâhime’ye karşı verirken 

Sâbûnî’nin, Berâhime’nin yanında Haşeviyye ile mücadele ettiğini görüyoruz. Bu 

durum Sâbûnî’nin yaşadığı dönemde Haşeviyye realitesini açıkça ortaya koymakta ve 

kelâmî tartışmaların merkezinde nübüvvet bahsinin yer aldığını göstermektedir.  Onun 

ifadelerinden Haşeviyye nitelendirmesi ile dinî nasları yüzeysel olarak anlayan din 

anlayışlarını kastettiği söylenebilir. Tarihsel süreç içerisinde mezhepler birbirlerini 

“Haseviyye” olmakla suçlayabilmiştir. Bu ifade belli bir gruba isim olmaktan ziyade 

âyetlerin ve hadislerin kendi içerisindeki tutarlığına ve akıl-nakil dengesine dikkat 

etmeyen her dönemdeki her bir birey için kullanılabilecek bir kapsama sahiptir. 

Çalışmamızda Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin nübüvvet inancına dair genel olarak aynı 

kanaati paylaştıklarını saptadık. Her iki mütekellime göre peygamberlerin mucizeleri 

vardır ve mucizeler tek başına nübüvveti ispat için yeterli değildir, bu iddia ile ortaya 

çıkan kişilerin niteliklerinin ve kişiliklerinin de uygun olması gerekir. Aralarında 

ayrım yapılmaksızın tüm peygamberlere iman edilmesi şarttır. Farklı aklî istidlâller 

kullanmakla birlikte her iki mütekellime göre insanların peygamberlere ihtiyacı vardır. 

Hz. Muhammed’in peygamberliğini ispat için Mâtürîdî, kıssaları, mucizeleri, gayb 

haberlerini, ümmî oluşunu ve güzel ahlakını delil olarak kullanırken Sâbûnî Kur’an’da 

yer alan itâb, uyarı ve benzeri âyetleri, ümmî oluşunu, gayb haberlerini, kıssaları ve 

neshin caiz oluşunu kullanmaktadır. Peygamberlerin sıfatlarını her iki mütekellim de 

kabul etmekle birlikte müstakil bir başlık oluşturmadıkları görülmüştür. Beşer olmak, 

akıllı ve zeki olmak, güvenilir olmak, vahiy almak, tebliğ etmek ve ismet sıfatlarını 

her iki mütekellim de kabul etmektedir. Mâtürîdî ve Sâbûnî’ye göre peygamberlik 

vehbîdir, aralarında derece farkları vardır ve onların en üstünü Hz. Muhammed’dir. 

Peygamberler erkeklerden seçilmiştir ve sayısını bilemeyiz. Peygamberlerin tamamına 

toptan iman etmek gerekir. Her iki mütekkellime göre de peygamberlik Hz. 

Muhammed ile sona ermiştir. Ondan sonra peygamberlik iddiasında bulunan kimse ile 

tartışmaya girmeye gerek yoktur, doğrudan sahtekâr olduğunu söylemek gerekir. 



313 
 

Nübüvvet meselesinde her iki mütekellimin genel anlamda aynı kanaatleri 

paylaştıklarını tespit etmekle birlikte ayrıldıkları hususların da olduğunu gördük. 

Farklılık arz eden konular arasında en dikkat çekici olanı Mâtürîdî’nin peygamberlerin 

sıfatları arasında “şehirli olmak” vurgusudur. Ancak bu nitelik Sâbûnî tarafından dile 

getirilmemekte dolayısıyla kabul edilmemektedir. Bir diğer çarpıcı farklılık ise Hz. 

Yûsuf’un kardeşlerinin, Sâbûnî tarafından peygamber kabul edilmesidir. Ancak böyle 

bir iddianın mensup olduğu Mâtürîdî gelenekte bir karşılığı yoktur. Bir diğer dikkat 

çekici nokta ise her iki mütekellim nebi-resul ayrımını kabul etmekle birlikte bu 

farklılığın sebebi Mâtürîdî’ye göre tebliğ vazifelerinin sınırı sebebiyle iken Sâbûnî’ye 

göre aralarındaki derece farkından dolayıdır. Bu farklılığın sebepleri noktasında ön 

plana çıkan husus, her iki mütekellimin beslendikleri kaynakların farklı olmasıdır. 

Nübüvvet inancında Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin üzerinde en çok durduğu 

konulardan biri ismet anlayışıdır. Onlara göre peygamberlerin ismet sıfatı vardır ve 

ismet iradeyi ortadan kaldırmaz.  Sâbûnî’ye göre ona göre ismet sıfatı asla günah 

işleme endişesini yok etmez. İyi ve kötü arasında kötüyü tercih etmeyeceği konusunda 

da teminat vermez. Peygamberlerin yaptıkları küçük hatalara zelle denir ve günah 

sayılmaz. Onların zelleleri bir günah değil yalnızca daha faziletli olanı terk etmek veya 

kasıtsız hatalardan ibarettir. Mâtürîdî’ye göre ismet, bi’set öncesini kapsar dolayısıyla 

peygamberlerin günah işlemeleri mümkün değildir. Sâbûnî’ye göre ise 

peygamberlerin bi’set öncesinde günah işlemeleri nadir olmakla birlikte mümkündür. 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin zelleleri olarak bahsedilen fiiller günah olarak 

görülemez. Ona göre Müslümanların geneli, peygamberlerin yasaklanmış olan şeyleri 

kasden ve amden işlemelerini mümkün görmemiştir. 

Mâtürîdî ve Sâbûnî ismet sıfatı bağlamında Hz. Âdem, Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, 

Hz. Lût, Hz. Yâkûp, Hz. Yûsuf, Hz. Mûsâ, Hz. Dâvûd, Hz. Süleyman, Hz. Yûnus ve 

Hz. Muhammed ile ilgili gündeme getirilen hususlara cevaplar verdikleri görülmüştür. 

Peygamberlerle ilgili öne sürülen günah ya da hata etme durumları her mütekellim 

tarafından reddedilmektedir. Ancak Hz. Âdem’in yasak meyveden yemesi Sâbûnî’ye 

göre zelle değil kesin bir hatadır. Ayrıca Hz. Dâvûd’un Ürya ile evlenmesi ve Hz. 

Yûnus’un kavmini terk etmesi de ona göre hatadır. Hz. Lût ile ilgili özel bir başlık 

açmamakta Hz. Yunûs bölümünün ardından kısa bir değerlendirme yapmaktadır. Bu 

durum, el-Münteḳā’da eksik bölüm olma ihtimalini akla getirmektedir. Mâtürîdî’nin 

görüşü olarak zikrettiği ancak elimizdeki kaynaklarda yer almayan hususlar dikkate 

alındığında hem Mâtürîdî kaynakların hem de el-Münteḳā’nın başka nüshaları olduğu 

izlenimi vermektedir. Bu vesile ile bu alanla ilgili çalışmalar yapılması faydalı 

olacaktır. Öte yandan Sâbûnî’nin nübüvvet meselesinde en çok eleştirdiği hatta onların 

tezviratlarını düzeltmek için eser yazdığı Haşviyye’nin kimler olduğu hususunda 

ayrıca çalışılması gerekmektedir. Zira kullanıldığı döneme ve çevreye göre farklılık 

arz eden Haşviyye’nin kimler olduğunu tespit etmek zordur. 

Nübüvvet anlayışlarının detaylı mukayesesi Ek’te verilmiştir.  



314 
 

  



315 
 

KAYNAKÇA 

Ağcakaya, Kazım. Hâkim et-Tirmizi’nin Nübüvvet ve Velayet Teorisi. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002. 

Ahatlı, Erdinç. Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği. Ankara: DİB Yayınları, 

2011. 

Ahatlı, Erdinç. “Peygamberlik Mührü”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 

(2001), 281-302. 

Ak, Ahmet. Büyük Türk Âlimi Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik. İstanbul: Ensar Yayınları, 2. Basım, 

2017.  

Akçay, Mustafa. “Kelam Literatüründe Peygamber Zelleleri”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 13/ 24 (2011/2), 1-33. 

Akdemir, Furat. Fetânet Sıfatı Bağlamında Hz. Peygamber’in Örnekliği Meselesi. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Akdemir, Furat. “Kur’an Bağlamında Peygamberlerin Sıfatları”. Düzce Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 8/1 (2018), 55. 

Akkaya Veysel. “İbnü’l-Arabî’nin Nûr-i Muhammedî Açısından Hz. Muhammed ve Diğer 

Peygamberler Arasındaki İlişkilere Bakışı”. Sufiyye 10 (2021), 180-202.  

Aliev, Saleh Muhammedoğlu. “Hürremiyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 18/500-501. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998.  

Altıntaş, Ramazan. Hz. Peygamber’in İtikâdi Sapaları Düzeltmesi. Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (1998), 250-267. 

Altunışık, Mehmet Akif. “İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 19/2 (2019), 615-640. 

Alûsî, Şehâbeddîn Mahmûd. Rûhu’l-meânî fî tefsiri’l-Kur’âni’l-azîm ve’s-seb’i’l-mesânî. 

Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, ts. 

Âmidî, Seyfeddin. Ğâyetü’l-merâm fî ‘ilmi’l-kelâm. thk. Hasan Mahmûd Abdüllatîf. Kahire: 

Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 1981. 

Âmidî, Seyfeddin. Gâyetü’l-merâm fî ‘ilmi’l-kelâm. nşr. Ahmed Ferid Mezidi. Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 

Âmidî, Seyfeddin. Ebkâru’l-Efkâr fi Usuli’d-Dîn. thk. Ahmed Muhammed el-Mehdî. Kahire: 

Dâru’l-Kütüb ve’l-Vesâiki’l-Kavmiyye, 1424/2004. 

Askalânî, İbn Hacer. Lisânü’l-mîzân. nşr. M. Abdurrahman el-Mar’aşlî. Beyrut: Dârü’l-

kütübi’l-ilmiyye, 2010. 



316 
 

Ardoğan, Recep. “Kelâmcılara Göre Nübüvvette Erkeklik Şartı”. Kahramanmaraş Sütçü 

İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (2012). 75-104. 

Arslan, İbrahim. “İmam Mâtürîdî’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu”. Kelâm 

Araştırmaları 12/2 (2014), 33-54. 

Aruçi, Muhammed. “Nûreddin es-Sâbûnî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

35/360-361. İstanbul: TDV Yayınları, 2008.  

Aruçi, Muhammed. “el-Kifâye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/565-566, 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Aslan, Abdülgaffar. İslam’da Peygamberlik ve Yalancı Peygamberlik Olgusu. Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2009. 

Ateş, Abdurrahman. Peygamberlere İsnat Edilen Günahlar. İstanbul: Çıra Akademi Yayınları, 

2017. 

Avcı, Metin. İmam Mâtürîdî’nin Fikirlerinde Ebû Hanîfe’nin Etkisi. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

Avcu, Ali. Karmatiliğin Doğuşu ve Gelişim Süreci. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları, 

2008. 

Avcu, Ali. “Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslam Düşüncesine Katkıları”. 

Dinîbilimler Akademik Araştırmalar Dergisi 10/3 (2010), 199-246. 

Aydın, Abdurrahman. “Fahreddin Râzi ile Elmalılı Tefsirleri Bağlamında Nebî, Resûl ve 

Peygamber Kavramlarına Genel Bir Bakış”. Tokat İlmiyat Dergisi 3/1 (2015), 67-84. 

Aydın, Ahmet. “Modern Hukukta ve Hanefî Mezhebinde Öldürme Türlerinin Maddî ve 

Manevî Unsurlar Açısından Mukayesesi”. Mîzânü’l-Hak İslami İlimler Dergisi 7 (2018), 13-

42. 

Aydın, Emine. Yahudilikte Nübüvvet. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Aydın, Fuat. “Ebû Îsâ Verrâk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/59-60. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013. 

Aydın, Mehmet. Din Felsefesi. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1990. 

Aydın, Şükrü. “Kur’an Ayetleri Bağlamında “Cin” Algısı Hususunda Farklı Yaklaşımlar”. 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 7/1 (2021), 289-320. 

Aydınlı, Osman. Fethinden Sâmânîler’in Yıkılışına Kadar Semerkant Tarihi. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2011. 

Aydınlı, Osman. “Semerkant”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/481. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2003. 



317 
 

Aydınlı, Osman. “İmâm Mâtürîdî’nin Yetiştiği İlmî Ortam ve Semerkant’ta İlim Merkezleri”. 

Diyanet İlmî Dergi 55 (2019), 565-599. 

Ayğan, Fadıl. “Peygamberlik Zincirinin Son Halkası Olarak Hz. Muhammed’in Nühüvvetinin 

Mahiyeti”. Hz. Peygamber’in Nübüvvetinin Süresi ve Kapsamı Çalıştayı. ed. Mahmut Çınar. 

51-89. Gaziantep: Gaziantep Üniversitesi Basımevi, 2015.  

Ayğan, Fadıl. “Osmanlı Dönemi Nübüvvet Literatürü”. Türkiye Araştırmaları Literatür 

Dergisi 14/27 (2016), 133-174. 

Aynî, Bedreddin. Umdetü’l-ḳārî fî şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 20 Cilt. Beyrut: Dâru ihyau’t-

turasi’l-Arab, 2010.  

Bağdâdî, Abdülkâhir. Mezhepler Arasındaki Farklar. çev. Ethem Ruhi Fığlalı. İstanbul: TDV 

Yayınları, 9. Basım, 2018. 

Bağdâdî, Abdülkâhir. el-Fark beyne’l-Fırak. thk. Muhammed Osman el- Huşt. Kahire: 

Mektebetü İbn Sînâ, 1988. 

Bağdâdî, Abdülkâhir. Ehl-i Sünnet Akaidi (Kitabu Usuli’d-din). çev. Ömer Aydın. İstanbul: 

İşaret Yayınları, 2016. 

Bahçe, Kemal. İmam Gazali ve Nübüvvet Anlayışı. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Bâkıllânî, Ebû Bekir et-Tayyib. el-İnsaf. nşr. Ahmed Ferid el-Mezidî. Beyrut: yy., 2007. 

Bâkıllânî, Ebû Bekir et-Tayyib. et-Temhidu’l-evâil ve telhsu’l-edail. thk. İmadüddin Ahmed 

Hayder. Beyrut: Müessesetü’l Kütübi’s-sakafiyye, 1987. 

Bâkıllânî, Ebû Bekir et-Tayyib. et-Temhîd fi’r-red ‘ale’l-mülhide ve’r-râfızı ve’l-havaric ve’l-

mu’tezile. thk. İmadüddin Ahmed Haydar. Beyrut: 1945. 

Bâkıllânî, Ebû Bekir et-Tayyib. el-Beyân ‘ani’l-fark beyne’l-mu’cizât ve’l-keramâtve’l-hiyel 

ve’l-kehâne ve’s-sihr ve’n-nârincât. nşr. Richard J. Mccarthy. Beyrut: yy., 1958. 

Baktır, Mehmet. İslam Düşüncesinde Akıl (Ehli Sünnet Kelâmına Göre). Sivas: Turkuaz 

Matbaa, 2013. 

Baktır, Mehmet. “Câhız’ın Nübüvvet Anlayışı”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 10/2 (2006), 

257-268.  

Balcı, İsrafil. Hz. Peygamber ve Gayb. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

Baloğlu A. Bülent. “Şerhu’l-Fıkhı’l Ekber Kimindir?”. İslam İnanç Esasları (Fıkh-ı Ekber 

Şerhi). mlf. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî. İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014. 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. Moğol İstilasına Kadar Türkistan. çev. Hakkı Dursun Yıldız. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1990. 



318 
 

Bebek, Adil. “Kâ’bî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/27. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001.  

Bebek, Adil. “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed’e Nispet Edilen Hissi 

Mucizelerin Değerlendirilmesi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2000) 

121-148. 

Beyâzîzâde, Kemaleddin Ahmed Efendi Bosnevî. İşârâtü’l-merâm min ibârâti’l-İmam. thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri. İstanbul: yy., 1949. 

Beyzâvî, Nasuruddin. Tevâliu’l-Envâr min Metali’l-Enzâr. thk. Abbas Süleyman. Beyrut: 

Dâru’l-Cîl, 1411/1991. 

Biçer, Ramazan. “Sâbûnî Hayatı ve Eserleri”. el-Kifâye fi’l-hidâye. mlf. Nûreddin es-Sâbûnî. 

Ankara: Berikan Yayınları, 2019. 

Bilgili, İsmail. “Hanefi Fıkıh Medeniyetine İmam Mâtürîdî’nin Katkısı”. İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 29 (2017), 399-423. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Muvazzah İlm-i Kelam Ehl-i Sünnet İtikadı. İstanbul: Ravza Yayınları, 

3. Basım, 2017. 

Bilgiz, Musa. “Kur’an’da Nübüvvet”. Diyanet İlmi Dergi 49/1 (2013), 23-46. 

Bîrûnî, Muhammed b. Ahmed. Taḥḳīḳu mâ li’l-Hind (Biruni’nin Gözüyle Hindistan). çev. 

Kıvameddin Burslan. Ankara: TTK Yayınları, 2015. 

Bulut, İsmail. “Vahyin Bilimsel Temellendirme İmkânı”. Eskiyeni 47 (Eylül 2022), 605-638. 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1125810  

Bulut, Mehmet. Ehl-i Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı. İstanbul: Risale Yayınları, 1991. 

Bulut, Mustafa. “İmam Mâtürîdî, Hocaları ve Öğrencileri”. Hikmet Yurdu, 

İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik Özel Sayısı 2/4 (Temmuz-Aralık 2009), 137-145. 

Buhârî. Ahmed b. Muhammed. Keşfü’l-esrâr fi şerhi Usûli’l-Pezdevî. İstanbul: Şirket-i 

Sahafiyye-i Osmâniyye, 1308. 

Bozkuş, Metin. Anadolu’da İslam ve Mezhepler. Sivas: Asitan Yayınları, 2011. 

Brockelmann, Carl. Târîhu’l-Edebi’l-Arabî. 2 Cilt. Mısır: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme 

li’l-Kitâb, 1993. 

Brockelmann, Carl. İslam Milletleri ve Devletleri Tarihi. çev. Neşet Çağatay. 2. Basım, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları,1964. 

Bulut, Mehmet. “Kelâm İlmi Hakkında Bazı Düşünceler”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5 (1989), 335-338.  

Bulut, Mehmet. “el-Müntekā”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/31-32. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006.  

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1125810


319 
 

Bulut, H. İbrahim. “Mûcize”. TDV İslam Ansiklopedisi. 30/348-351. İstanbul: TDV Yayınları, 

2005. 

Bulut, H. İbrahim. “Mucizeler Karşısında İnsanların Tutumu”. Diyanet İlmi Dergi 40/3 (2004), 

125-127. 

Büyükkara, Mehmet Ali. Çağdaş İslami Akımlar. İstanbul: Klasik Yayınları, 6. Basım, 2016. 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. Resâʾilü’l-Câḥiẓ. nşr. Muhammed Bâsil Osman eş-Şurd. 

Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013. 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. Ḥucecü’n-nübüvve. thk. Abdüsselâm M. Hârûn. Beyrut: 

Mektebetü’l-hilal, 2002.  

Can, Mustafa. Mâtürîdî’ye Kadar Nübüvvete Karşı Çıkanlar ve Mâtürîdî ‘de Nübüvvet 

Anlayışı. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1997. 

Canikli, İlyas. “Kur’an’a Göre Hz. Peygamber’in Bilgisinin Sınırları”. Türkiye İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi 4/1 (2020), 6-32. https://doi.org/10.32711/tiad.739448 

Cevadi, Muhsin. Akıl Terazisinde Vahiy ve Nübüvvet. çev. Sedat Baran. İstanbul: Önsöz 

Yayınları, 2. Basım, 2017. 

el-Cevherî, İsmâil b. Hammâd. es-Sıhâh: Tâcü’l-luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye. nşr. Ahmed 

Abdülgafûr Attâr. 7 Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlm, 1979.  

Ceyhan, Mehmet Akif. “Oryantalistlerin Mâtürîdîlik Algısı: Ulrich Rudolph ve Angelika 

Brodersen Örneği”. Eskiyeni 46 (Mart 2022), 31-51https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1017138 

Ceyhan Mehmet Akif. Kur’an Ayetleri Işığında Vahiy. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Cilacı, Osman. Günümüz Dünyası Dinleri. Ankara: DİB Yayınları, 2002. 

Corbin, Henry. İslam Felsefesi Tarihi Başlangıçtan İbn Rüşd’ün Ölümüne Kadar. çev. 

Hüseyin Hatemi. İstanbul: İletişim Yayınları, 9. Basım, 2013. 

Cürcânî, Seyyid eş-Şerîf. Şerhu’l-mevâkıf. çev. Ömer Türker. 3 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015.  

Cürcânî, Seyyid eş-Şerîf. Kitâbü’t-Târifât (Arapça-Türkçe Terimler Sözlüğü). çev. Arif Erkan. 

İstanbul: Bahar Yayınları, 1997. 

Cürcânî, Abdukâhır. Dercü’d-Dürer fi Tefsiri’l-Kur’âni’l-Azim. thk. Talat Salah el-Ferhan. - 

Muhammed Edib Şekûr. 4 Cilt. Ammân: Darü’l-Fikr, 2009.  

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn. Kitâbü’l-İrşâd ilâ kavâtiʻil-edillefî usûli’l-iʻtikâd. thk. Ahmed 

Abdurrahman es-Sâyih. - Tevfîk Ali Vehbe. Kahire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Diniyye, 2009. 

Cüveynî, İmamu’l-Haremeyn. Lüma’u’l-Edille fî Kavâ’idi Ehli’s-Sünne. thk. Abdülaziz 

İzziddin es-Sirvân. Beyrut: Daru Lübnan, 1408/1987. 

https://doi.org/10.32711/tiad.739448
https://doi.org/10.37697/eskiyeni.1017138


320 
 

Çelebi, İlyas. İslâm İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdülcebbar. İstanbul: Rağbet 

Yayınları, 2002. 

Çelebi İlyas. İslam İnancında Gayb Problemi. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakütlesi Yayınları, 1996. 

Çelebi, Kâtip. Keşfü’z-Zünûn. nşr. M. Şerafeddin Yaltkaya - Kilisli Rifat Bilge. İstanbul: 

İstanbul Maârif Matbaası, 1941. 

Çelik, Ahmet. “Kelâmda Muhalin Anlamı ve Değeriyle İlgili Yaklaşımlara Genel Bakış”. 

Kelam Araştırmaları Dergisi 14/2 (2016), 460-479. 

Çelik, Ahmet. “İtikadî-İlmî Düalite ve Toplumsal Ahlâk”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi 46/2 

(2016), 242. 

Çetin, Osman. Türk-İslam Devletleri Tarihi. Bursa: Emin Yayınları, 6. Basım, 2016. 

Çetinoğlu, Oğuz. 115 Soruda Türk Âlimi İmam Mâtürîdî, Oğuz Çetinoğlu’nun Ahmet Vehbi 

Ecer’le Röportajı. İstanbul: Yesevi Yayınları, 2015. 

Çınar, Bayram. “İslâm Kelamı Açısından “Nübüvvet” Kurumuna Çağdaş Bir Yaklaşım”. Siyer 

Araştırmaları Dergisi 10 (2021) 143-176. 

Çınar, Mahmut. İmam Şa’rânî ve Muhyiddîn İbnü’l-Arâbî’ye Göre Nübüvvet İnancı. İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 2013. 

Çift, Salih. “Hatmü’l-Evliya Hakkında”. Hatmü’l-evliyâ. haz. Hakîm et-Tirmizî, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2018. 

Demir, Hilmi- Tan, Muzaffer. Ehl-i Sünnetin Reislerinden İmam-ı Mâtürîdî. Ankara: Anadolu 

Yayınları, 5. Basım, 2021 

Diyârbekrî, Kādî Hüseyin b. Muhammed b. el-Hasen. Târîḫu’l-ḫamîs fî aḥvâli enfesi nefîs. 

Beyrut: Daru’s-sadr, 2010, 1-2 

Doğan, H. İsmail. İmam Mâtürîdî’nin Heretik Akımlara Yönelttiği Eleştiriler. İstanbul: Düzey 

Kitap, 2016. 

Düzgün. Şaban Ali. “Deism as a Heterodox Religious Identity with its Historical and 

Contemporary Aspects”. Kelam Araştırmaları Dergisi 19/3 (2021). 

“https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1016998  

Demir, Abdullah. Ebû İshak es-Saffâr’ın Kelâm Yöntemi. İstanbul: TDV Yayınları, 2018. 

Demir, Abdullah. “Farklı Ebû Hanîfe Tasavvurları: Fakih ve Mütekellim Hanefiler Örneği”. 

IV. Uluslararası Şeyh Şa’ban-ı Velî Sempozyumu ed. Cengiz Cuhadar. vd., 1/643-658. 

Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi Yayınları, 2017.  

Demir, Abdullah. “Mâtürîdî Gelen-ekinin Teşekkül Sürecinin Teorik Temelleri: 

Mâverâünnehirli Mütekellim Hanefîlerin Din Anlayışı”. Din Felsefesi Açısından Mâtürîdî 

https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1016998


321 
 

Gelen-Ek-i Klasik ve Çağdaş Metinler Seçkisi 3. der. Recep Alpyağıl. 19-48. İstanbul: İz 

Yayınları, 2016.  

Durmuş, Zülfikar. “İslam Düşüncesinde Nebî Resul Ayrımı -Kur’an Bağlamında Eleştirel Bir 

Yaklaşım-”. Diyanet İlmi Dergi 44/3 (2008), 49-72.  

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit. İmam-ı A’zâm’ın Beş Eseri (el-Fıkhu’l-Ekber). çev. Mustafa 

Öz. İstanbul: yy. 1981. 

Efendi, Mütercim Âsım. Kâmûsu’l-Muhît Tercümesi. ed. Mustafa Koç. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013. 

el-Hamed, Muhammed b. İbrâhîm b. Ahmed. Mustelahât-ı fî kütübi’l-akâid. Riyad: Dâr-u İbnu 

Huzeyme, ty. 

el-Endelüsî, İbn Atıyye. el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz. thk. Abdusselam 

Abduşşafi Muhammed. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2000.  

Eliade, Mircae. Dinin Anlamı ve Sosyal Fonksiyonu. çev. Mehmet Aydın İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 2015. 

Erdoğan, İbrahim Halil. “Metafizik Âlemden Cinlerle İrtibatın İmkânı İmkânsızlığı”. 

Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 18/2 (2019), 1953-1969. 

Erul, Bünyamin. “Alan Taraması’nın Panoraması-Vahy-i Gayri Metlüv Hakkında Bazı 

Mülahazalar ve Bir Eleştirinin Eleştirisi”. İslâmiyât 3/1 (2000), 161-184. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasan. Makâlâtu’l-İslâmiyyîn. thk. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid, 

Beyrut: Mektebetü’l-asriyye, 1416/1995. 

Fârâbî, Muhammed. el-Medînetü’l-fâdıla. ter. Nafiz Danışman. İstanbul: Millî Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1990.  

Freyer, Hans. Din Sosyolojisi. çev. Turgut Kalpsüz. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1964.  

Gâlî, Ebû’l-Kasım el-Hasan. Ebû Mansûr Mâtürîdî Hayâtühu ve A’râühu’l-kelâmiyye. Tunus: 

yy., 1989. 

Güç Ahmet. “Sümeniyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 38/132-133, İstanbul: TDV Yayınları, 

2010. 

Günel, Mehmet Emin. “Gayb Bilgisi Hakkında Kur’an’a Aykırı Yorumların Sebep Olduğu 

İnanç Problemleri”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 49 (2020), 

107-136. 

el-Hıyemî, Fatıma Yûsuf. “Yazarın Hayatı”. Te’vilâtü’l-Kur’an. Beyrut: Rislatetü’n-Nâşirûn, 

2004. 

Erjan, Kalmahan. İmam Mâtürîdî’de Peygamberlik. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003. 



322 
 

Erözdemir Ömer Faruk. Kelam İlminde Ahad Haberin Değeri: Nureddin es-Sâbûnî Örneği. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 

Erşahin, Seyfettin. “Doğu Batı İlişkilerinde Oryantalizmin Hz. Muhammed İçin Kullandığı 

Kavramların Rolü”. Ulisa: Uluslararası Çalışmalar Dergisi 2/1 (2018), 61-75. 

Fayda, Mustafa. “İbn İshak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/93-96. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999.  

Fayda, Mustafa. “Abdullah b. Âmir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/84-85. 

İstanbul: TDV Yayınları,1988.  

Fiğlalı, Ethem Ruhi. “Bahâîlik”. TDV İslam Ansiklopedisi. 4/464-46. İstanbul: TDV Yayınları, 

1991. 

Firuzabâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya’kūb b. Muhammed. Kâmûsü’l-muhît. 

Beyrut: y.y., 1991. 

Gazzâlî, Ebû Hamid. el-İktisad fi’l-itikad. haz. İbrâhîm Agâh Çubukçu. - Hüseyin Atay. 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1962. 

Gazzâlî, Ebû Hamid. Bâtıniliğin İçyüzü. çev. Avni İlhan. Ankara: TDV Yayınları, 1993. 

Gazzâlî, Ebû Hamid. el-Münkız mine’d’dalâl, çev. Hilmi Üngör, Ankara: Maarif Basımevi, 

1960.  

Gilgil, Kenan. İmam Mâtürîdî ve Nübüvvet Anlayışı. Elâzığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Gölcük, Şerafettin. - Toprak, Süleyman. Kelam. Konya: Tekin Kitabevi, 4. Basım, 1998. 

Güç, Ahmet. “Sümeniyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 38/132-133. İstanbul: TDV Yayınları, 

2010.  

Gül, Muammer. “İslam İktisadi Gelişmesinin Tarihi ve Dinî Dinamikleri”. Tarih Okulu 

Dergisi 7/17 (2014), 71-106. 

Gülverdi, Selim. “Mâtürîdî’nin Gayb Meselesine Bakışı”. Batman Üniversitesi İslami İlimler 

Fakültesi Hakemli Dergisi 3/2 (2019), 98-121. 

Gülverdi, Selim. İslam Düşüncesinde Hatmü’n-Nübüvve Tasavvuru. Ankara: İlahiyat 

Yayınları, 2023. 

Günaydın, Fatma. “İlk Dönem Tefsir ve Hadis Literatüründe İsmet İnancı”. Kelam 

Araştırmaları Dergisi 15/1 (2017), 1-28. 

Günaydın Fatma. Mâtürîdî’nin Kelam Sisteminde Peygamberlerin İsmeti İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Halebî, Nûreddin. es-Sîretü’l-Ḥalebiyye (İnsânü’l-ʿuyûn fî sîreti’l-emîni’l-meʾmûn. 3 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, 2006. 



323 
 

el-Halîmî, Ebû Abdullah. el-Minhâc fî şuabi’l-îmân. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1979. 

Hamevî, Yâkūt b. Abdillâh. Mu’cemu’l-Buldân. Beyrut: Daru’s-sadr, 1977. 

Hanefî, İbn Ebi’l-İzz. el-Akidetü’t-Tahâvî ve Şerhi. çev. M. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Guraba 

Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Harman, Vezir. “Alâüddin Buhârî El-Hanefî’nin Risâletün Fi’l-İtikâd Adlı Eseri ve Kelâmî 

Görüşleri”. Kelam Araştırmaları Dergisi 13/1 (2015), 141-165. 

Harman, Vezir. “Nebî ve Resul Kavramları Çerçevesinde Peygamberliğin Dindeki Yeri”. 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 18/2 (2014), 45-78. 

Harputî, Abdüllatif. Kelam Tarihi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 3. Basım, 2014.  

Hasîrîzâde Elîf Efendi. en-Nûru’l-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’an. haz. Koç, Mustafa. - 

Tanrıverdi, Eyyüp. 2 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015.  

Hizmetli, Sabri. "Karmatiler", TDV İslam Ansiklopedisi. 24/510-514. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001.  

Hüseynî, Sadreddin. Ahbârü’d-Devleti’s-Selçûkiyye. çev. Necati Lugal. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1999. 

İlhan, Mehmet. “Günümüzde Hatm-i Nübüvvetle İlgili Bazı Meseleler”. İlahiyat Fakülteleri 

Kelam Bilim Dalı Sempozyumu. 49-58. Erzurum: y.y., 2001.  

İsfehânî, Râgıb. el-Müfredât: Kur’an Kavramları Sözlüğü. çev. Abdülbaki Güneş - Mehmet 

Yolcu, İstanbul: Çıra Yayınları, 3. Basım, 2012. 

İsfehânî, Râgıb. el-Î’tikadât. nşr. Şemrân el-İclî. Beyrut: Müessesetü’l-eşraf, 1988. 

Işık, Kemal. Mâtürîdî’nin İnanç Sisteminde İman, Allah ve Peygamberlik Anlayışı. Ankara: 

Fütüvvet Yayınları, 1980. 

İbn Fûrek, Ebû Bekir Muhammed b. Hasan. el-Mücerred-ü Makalati’ş-Şeyh Ebi’i-Hasen el 

Eş’arî. thk. Daniel Gimaret. Beyrut: Dârü'l-Meşrik, 1987. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik. Sîretü’n-nebeviyye. thk. Mustafa es-Sekkâ. vd. 

Dımeşk: Dâr-u İbn Kesir, 2005. 

İbn Hümâm, Kemâlüddîn. Kitâbü’l-müsâyere. çev. Hârûn Işık. İstanbul: Kimlik Yayınları, 

2017. 

İbn İshak, Muhammed b. İshak. es-Sîreve’l-Megâzî, thk. Süheyl Zekkâr. Dımeşk: Dârueby’l-

Fikr, 1976. 

İbn İshak, Muhammed b. İshak. Sîretu İbn İshâk. thk: Muhammed Hamidullah. Fas: Matbaatu 

Muhammed el-Hâmis, 1976. 



324 
 

İbn Hacer el-Askalânî. Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-marife, 

1959. 

İbn Hazm, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Kitabı. çev. Halil İbrahim Bulut. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017. 

İbn Kutluboğa, Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kāsım. Tacü’t-Teracim fi Tabakâti’l-Hanefiyye. 

Şam: Daru’l-Erkam, 1992. 

İbn Kutluboğa, Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım. Haşiye ale’l-Müsayere. İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1979. 

İbn Manzur, Muhammed b. Mükerrem. Lisanu’l-Arab. Kahire: Matbaatü’s-selefiyye, 

1247/1831. 

İbn Sînâ, Ebû Ali. Ahvâlü’n-nefs. thk. Ahmed Fuâd el-Ehvânî. Paris: Dâru Bâbilon, 2007. 

İbn Yahyâ, Şerhu cümeli usûli’d-dîn. İstanbul: Süleymaniye Ktp., Şehit Ali Paşa, 1648/2 vr. 

18a-168b. 

İbn Sînâ, Risaleler. çev. Alparslan Açıkgenç. - M. Hayri Kırbaşoğlu. Ankara: Kitâbiyât 

Yayınları 2004. 

Îcî, Ahmed b. Abdilgaffâr. el-Mevâkıf fî ilm-i kelam. Kahire: Mektebetü’l-Mütenebbî, ty. 

İlhan, Mehmet. “Günümüzde Hatm-i Nübüvvetle İlgili Bazı Kelami Meseleler”. İlahiyat 

Fakülteleri Kelam Ana Bilim Dalı Sempozyumu. 49-58. Erzurum: Bizim Büro Basımevi, 2002.  

İsfahânî, Râgıb. Tefsir-u Râgıb el-İsfahânî, thk. Muhammed Abdülaziz Bisuyunî. 5 Cilt. 

Riyad: Dâru’l-vatan, 1999. 

İsfahânî, Râgıb. el-Müfredât: Kur’an Kavramları Sözlüğü. çev. Abdülbaki Güneş- Mehmet 

Yolcu. İstanbul: Çıra Yayınları, 2012. 

İSNAD Atıf Sistemi. Erişim 06.10.2023. http://www.isnadsistemi.org.tr 

Kâdî Abdülcabbâr, Ebü’l-Hasen Hemedânî. Şerhu Usuli’l-Hamse. çev. İlyas Çelebi. 2 Cilt. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013. 

Kādî Abdülcabbâr, Ebü’l-Hasen Hemedânî. Tesbitu delâilu’n-nübüvve. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-

Mustafa, 2010.  

Kâdîhan, Hasen b. Mansûr b. Mahmûd. Fetevâ Kâdîhan fi mezhebi’l-İ’mami’i-A’zam Ebî 

Hanîfe. nşr. Salim Mustafa el-Bedrî. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2009. 

Kâdî Iyâz, Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî. eş-Şifa bi tarif-i hukuku’l-Mustafa. 2 Cilt. Amman: yy., 

1986.  

Kandemir, Ahmet Mekin. “Muʽtezile’de Zorunlu Nedensellik ve Mucize: Tabiat (Tabʽ) 

Teorileri Çerçevesinde Bir İnceleme”. Kelam Araştırmaları Dergisi 18/1 (2020), 31-60. 

http://www.isnadsistemi.org.tr/


325 
 

Kahraman, Ahmet. Mukayeseli Dinler Tarihi. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 2017.  

Kalaycı, Mehmet. Tarihsel Süreçte Eşarilik Mâtürîdîlik İlişkisi. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017. 

Karacabey, Salih. “Ülü’l-Azm Peygamberler ve Ortak Yönleri”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7/7 (1998), 297-313. 

Karadaş, Cağfer. “Semerkand Hanefî Kelâm Okulu Mâtürîdîlik Oluşum Zemini ve Gelişim 

Süreci”. Usûl Dergisi 6 (Temmuz- Aralık 2006), 57-100. 

Karadeniz, Osman. “Kelâmcılara Göre Kur’an-ı Kerim’in İ’câzı Meselesi”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1986), 136. 

Karaman, Hüseyin. “Ebû Bekir er-Râzî: İlhadın Gölgesinde Bir Filozof”, İslam Felsefesi Tarih 

ve Problemler. ed. M. Cüneyt Kaya. İstanbul: İSAM Yayınları, 2013. 

Karaman Hayrettin. vd., Kur'an Yolu Tefsiri. 5 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 8. Basım, 2020. 

el-Kastallânî, Ahmed b. Muhammed. el-Mevâhibü’l-Ledünniyye. 3 Cilt. Kahire: el-

Mektebetü’t-tevfîkiyye, 2010. 

Kavakçı, Yûsuf Ziya. XI ve XII. Asırlarda Karahanlılar Devrinde Māvāra’ al-Nahr İslâm 

Hukukçuları. Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1976. 

Kaya, Mahmut. “Ebû Bekir er-Râzî ile Ebû Hatim er-Râzî Arasında Geçen Tartışma”. İslam 

Tetkikleri Dergisi. 9 (1995), 52. 

Kaya, Veysel. Fahreddin er-Râzî’nin Mâtürîdîlerle Olan Tartışmaları ve Eleştirisi. Bursa: 

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Kazancı, Ahmet Lütfi. Çeşitli Yönleriyle Nübüvvet Kavramı. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2009. 

Kazanç, Fethi Kerim. “Selefiyye’nin Nas ve Metot Ekseninde Din Anlayışı ve Sonuçları”. 

Kelam Araştırmaları Dergisi 8/1 (2010), 1-93. 

Kefevî, Mahmûd b. Süleyman. Ketâʾibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâʾi meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-

muḫtâr. İstanbul: Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 548. 

el-Kefevî, Ebû’l-Bekâ. el-Külliyyât. thk. Adnan Derviş - Muhammed Mısrî. Beyrut: 

Müessesetü’r-risale, 2. Basım, 2011. 

Kelâbâzî, Ahmed b. Muhammed. et-Ta’rif li mezheb-i ehli’t-tavsif. Beyrut: Dâru’l-kütübü’l-

ilmiyye, 2009. 

Kılavuz, A. Saim. Ana Hatlarıyla İslam Akaidi ve Kelama Giriş. İstanbul: Ensar Yayınları, 

21. Basım, 2014. 

Kılavuz, A. Saim. “Cin”. TDV İslam Ansiklopedisi. 8/8-10. İstanbul: TDV Yayınları, 1993.  



326 
 

Kılavuz, Ulvi Murat. “İbn Hazm’da Nübüvvet Tasavvuru”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 24/1. (2015), 1-31.  

Kılavuz, Ulvi Murat. “İnsan mı Melek mi? Türler Arasında Efdaliyet Meselesine Bir Bakış”, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 56/1. (2015), 1-32. 

Kirmânî, Hamza b. Nasr. Ġarâʾibü’t-tefsîr ve ʿacâʾibü’t-teʾvîl. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü 

ulumi’l-Kur’an, 2010. 

Koloğlu, Orhan Şener. “Kelâm ve Mezhepler Tarihi Literatüründe Berâhime”. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2004), 159-193. 

Korkmaz, Sıddık. “İmam Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Hayatı ve Eserleri”. Dini Araştırmalar 

Dergisi 4/10 (2001) 92.  

Kotan, Şevket. “Kur’an’ı Anlamada Usül Üzerine”. Milel ve Nihal. 14/2 (2017), 175-202. 

Köymen, Mehmed Altay. Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 2. Basım, 1984. 

Kummî, Ali İbn Bâbeveyh. Risâletu’l-İtikadâti’l-İmâmiyye (Şii-İmâmiyye’nin İnanç Esasları). 

çev. E. Ruhi Fiğlalı. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1978. 

Kureşî, Muhammed b. Muhammed. Cevâhirü’l-mudiyye fi tabakâti’l-Hanefiyye. thk. 

Abdülfettah Muhammed el Hulv. Kahire: yy., 1993. 

Kutlu, Sönmez. Mezhepler Tarihine Giriş. İstanbul: Ensar Neşriyat, 3. Basım, 2013. 

Kutlu, Sönmez. İmam Mâturîdî ve Mâturîdîlik. Ankara, Otto Yayınları, 8. Basım, 2018. 

Kutluer, İlhan. “İbnü’r-Râvendî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/179-184. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Kutluer, İlhan. “Akıl ve İtikat. İstanbul: İz Yayıncılık, 1998. 

Kurtubî, Ebî Bekr b. Ferh. el-Camiu li-ahkâmi’l-Kur’an. çev. M. Beşir Eryarsoy. 20 Cilt. 

İstanbul: Buruc Yayınları, 3. Basım, 2005. 

Küçük, Ahmet. “Medeniyet Tasavvurunun Unsurları ve Dinamikleri (Kur’an Verileri Işığında 

Bir İnceleme)”. Marife. 18/2 (2018), 591-606. 

Leknevî, Muhammed Abdülhalîm. Fevaidu’l-Behiyye fi Teracimi’l-Hanefiyye. Beyrut: 

Daru’l-Erkam, 1998. 

Makdisî, Muhammed b. Ahmed. Ahsenü’t-teķāsîm fî mâ’rifeti’l-eķālîm. nşr. Michael Jan de 

Goeje. Leiden: E. J. Brill, 1906. 

Manastırlı. İsmail Hakkı. Telhîsu’l-kelâm ve fi burhanu akaidu’l-İslam. İstanbul: Mahmutbey 

Matbaası, 1322. 



327 
 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te’vîlâtü’l-Kur’an. 10 cilt. thk. Mecdî Bâsellum. Beyrut: Dârû’l-

kitâbü’l-ilmiyye, 2005. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitâbü’t-tevhîd. çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İSAM Yayınları, 

2003. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te’vilâtü’l-Kur’an. thk. Fatıma Yûsuf El-Haymî. 10 Cilt. Beyrut: 

Risâletü’n-naşirin, 2004. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te’vilâtü’l-Kur’an Tercümesi. ed. Yûsuf Şevki Yavuz. 17 Cilt. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. İslam İnanç Esasları (Fıkh-ı Ekber Şerhi). çev. Adnan Bülent Baloğlu. 

- Murat Memiş. İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014. 

Mâverdî, Ebül-Hasan Ali b. Muhammed. Âlâmü’n-Nübüvve. Beyrut: 1994. 

Mavil, Kılıç Aslan. “Mâtürîdîler’e Göre Nübüvvetin İmkânı ve Gerekliliği”. Dergiabant. 

(Bahar 2017), 76-88. 

el-Mekki, Ebû Talip. el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye. 13 Cilt. Beyrut: yy., 2008. 

el-Mizzî, Cemâlüddin Abdurrâhman b. Yûsuf Ebû-l Haccâc. “Hz. Peygamber’in Mucizeleri”. 

çev. Erdoğan Köycü. B.Ü. İslami İlimler Fakültesi Dergisi 1/ 2 (2014), 65-88. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiu’ṣ-ṣaḥîḥ. nşr. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkī. Kahire: y.y., 1955-56. 

Mukatil b. Süleyman. Tefsiru Mukâtil b. Süleyman. 3 Cilt. thk. Abdullah Mahmud Şehata. 

Beyrut: Dar-u ihyau’t-turas, 2002. 

Namlı, Abdullah. “Nübüvvet Müessesesi ve Muarızların İleri Sürdüğü Bazı İtirazlar”. 

Tasavvur Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2 (2018), 470-504. 

Nas, Hasan. “Vahiy-Sîret Bağlamında Hz. Peygamber’in Risâlet Sürecinde İlahi İnâyet 

Örnekleri”. Diyanet İlmi Dergi. 57/3 (2021), 785-818. 

Narşâhî, Ebû Bekr Muhammed b. Ca’fer. Tarihu Buhara. çev. Erkan Göksu. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2013. 

Nebhâni, Yûsuf b. İsmail. Hüccetüllahi ale’l-âlemin fi mu’cizat-i Seyyidi’l-mürselin. Halep: 

Daru’l-felah, ts. 

en-Nesefî, Ebû’l-Berekât. el-Umde fi’l-Akaid. thk. Temel Yeşilyurt. İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 2019. 

Nesefî, Ebû’l-Muîn. Tebsıratü’l-edille. thk. Hüseyin Atay. - Şaban Ali Düzgün. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

Nesefî, Ebû’l-Mu’în. Bahru’l-Kelâm. nşr. Veliyyüddin Muhammed Salih. Dimeşk: Mektebetü 

Dâru’l-Farfur, 1995.  



328 
 

en-Nesefî, Necmeddin. el-Kand Fî Zikri Ulemai Semerkand. nşr. Nazâr Muhammed el-

Faryâbî. Riyad: Mektebetü’l-kevser, 1991. 

Nesefî, Necmeddin Ömer. et-Teysir fi’t-tefsir. 15 Cilt. haz. Muhammed Coşkun. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Nesefî, Ömer. İslam İnancının Temelleri Akaid. haz. M. Seyyid Ahsen. İstanbul: Bayrak 

Yayınları, 17. Basım, 1995. 

Mustafa, Muslihuddin. Ahterî-i Kebîr nşr. Kırımlı Yûsuf Ziya. Dersaadet: Matbaa-i Arif, 1322. 

Ocak, Ahmet. Selçukluların Dinî Siyaseti. İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı Yayınları, 2002. 

Olgun, İbrâhîm- Drahşan, Cemşit. Farsça-Türkçe Sözlük. Ankara: Elhan Kitabevi, 1984. 

Onat, Hasan. “Bilim, Bilimsel Yöntem ve İslam/İlahiyat Bilimlerinde (Ulûm-i Diniyye) 

Yöntem Sorunu”, Modern Dönemde Dini İlimlerin Temel Meseleleri. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2007, 41-56. 

Onat, Hasan. “İbâhiyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 19/252-254, İstanbul: TDV Yayınları, 

1999.  

Önkal, Ahmet. “Ahnef b. Kays”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/174. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989.  

Öz, Mustafa “İbn Bâbeveyh, Şeyh Sadûk”. TDV İslam Ansiklopedisi. 19/345-348. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999.  

Öz, Mustafa. “Tafdîl”. TDV İslam Ansiklopedisi. 39/369-371. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Özarslan, Selim. Pezdevî’nin Kelami Görüşleri. Ankara: DİB Yayınları, 2. Basım, 2013. 

Özarslan, Selim. “Peygamberlerin Özelliklerinden Erkek Olmak ve Düşündürdükleri”. 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 109-121. 

Özarslan, Selim. “Şia’nın Dini Otorite Anlayışının Günümüze Yansımaları”. Kelam 

Araştırmaları Dergisi 3/1 (2005), 4160. 

Özdemir, Metin. “Yeni Bir Kelâm Projesi Olarak Bağlamsal Teoloji”. İslami İlimler Dergisi 

1-2 (Bahar-Güz 2009), 23-44. 

Özdemir, Metin. “Mu’tezile’nin Nübüvvet Müdafaası”.  Kelam Araştırmaları Dergisi, 5/1 

(2007), 47-64. 

Özen, Şükrü. “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/159-165, İstanbul: 

TDV Yayınları, 2003. 

Özervarlı, M. Sait. “Üsmendî Öncesi Mâveraünnehir Hanefî Kelâm Çevresi ve Mâtürîdîlik”. 

Alâeddin el-Üsmendî, Lübâbü’l-kelâm. İstanbul: TDV Yayınları, 2. Basım, 2019. 



329 
 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Maveraünnehir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/177-

179. Ankara: TDV Yay, 2003. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Rey”. TDV İslam Ansiklopedisi. 35/40-41. İstanbul: TDV Yayınları, 

2008. 

Öztürk Halil. Şehristânî’nin Kelâmî Görüşleri. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017.  

Paksoy, Kadir. “Allah’ın Doksan Dokuz İsmiyle İlgili Rivâyetin Tahlili”. Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 91-111. 

Pezdevî, Ebü’l-Yüsr. Usûlü’l-Pezdevî el-Kâfi fi şerhi’l-Pezdevî. nşr. Fahreddin Seyyid 

Muhammed Kânit. 5 Cilt Riyad: Mektebetü’r-rüşd, 2001. 

Pezdevî, Ebü’l-Yüsr Usûlü’d-din. nşr. Hans Peter Linss. Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyyeli’t-

türâs, 2003. 

Pezdevî, Ebü’l-Yüsr. Ehl-i Sünnet Akaidi. çev. Şerafeddin Gölcük. İstanbul: Kayıhan 

Yayınları, 1980. 

Purayılşah, Abdul Rashid Puthıya. Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’nin Nübüvvet Anlayışı. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Râzî, Ebû Bekir. Ruh Sağlığı (et-Tıbbü’r-Ruhânî). çev. Hüseyin Karaman. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2019. 

Râzî, Ebû Hâtim. A’lamu’n-nubuvve. Beyrut: Dâru’s-sâkî, 2003. 

Râzî, Fahrüddîn. Tefsir-i Kebir (Mefatihu’l-gayb). ed. Ahmet Hikmet Ünalmış. 23 Cilt 

Ankara: Akçağ Yayınları, 5. Basım, 1989.   

Râzî, Fahrüddîn. Peygamberlerin Masumiyeti. çev. Hasan Fehmi Ulus. İstanbul: İlim 

Yayınları, 1986. 

Râzî, Fahrüddîn. Me’âlimü usûli’d-dîn. çev. Muhammet Altaytaş. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Sâbûnî, Nûreddin, el-Münteḳā min ismeti’l-enbiyâ. Beyrut: Dâr-u İbn Hazm, 2013. 

Sâbûnî, Nûreddin, Kitâbü’l-hidâye mine’l-kifâye. nşr. Fethullah Huleyf, İskenderiye, Dâru’l-

mearif, 1969. 

Sâbûnî, Nûreddin. el-Kifâye fi’l-hidâye. thk. Muhammed Arûçî. Beyrut: Dâr-u İbn Hazm, 

2013. 

Sâbûnî, Nûreddin. Mâtürîdîyye Akaidi. ter. Bekir Topaloğlu. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 18. Basım, 2020. 

Sancar, Faruk. Kelâm ve Tasavvuf Açısından Nübüvvet: Fahreddin er-Râzî ve İbnü’l-Arabî 

Örneği. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 



330 
 

Sansarkan, Yûsuf. İsmâilîlik ve Neoplatonizm: Ebû Ya’kub es-Sicistânî Örneği ed. Demir, 

Abdullah. PDF: Oku Okut Yayınları, 2023. 

Sarraoğlu, Hasan. Kur’an’da Peygamberlerin İstiğfarı. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal 

Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

es-Sebtî. Ebû’l Hasan Ali b. Ahmed. Tenzihu’l-enbiyâ. Lübnan: Daru’l-fikru’l-muasır, 1990. 

Seffârînî, Ahmed b. Sâlim. Levâimu’l-envaru’l-behiyye. 2 Cilt. Şam: Müessesetü’l-hâfikîn, 

1982.  

Sem’ânî. Abdülkerim b. Muhammed. el-Ensâb. nşr. Abdurrahman b. Yahya el-Muallimî el-

Yemânî. vd., Haydarabad: Meclis-i Dairetü’l-Osmaniyye 1962. 

Sem’ânî. Ebü’l-Muzaffer. Tefsîrü’l-Ḳurʾân. thk. Ebû Temîm Yâsir b. İbrâhim. - Ebû Bilâl 

Ganîm b. Abbâs. 6 Cilt. Riyâd: Dâru’l-Vatan, 1418/1997. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ahmed b. Sehl. el-Mebsût. Kâhire: 

Matbaatu’s-Sa’âde, 1324-1331. 

Sezen, Melikşah. Peygamberlerin Vasıfları ve İsmet Sıfatı. İstanbul: Siyer Yayınları, 2019. 

Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums (GAS). 5 Cilt. İstanbul: İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2018.  

Semerkandî, Alâeddin. Şerhu Te’vilâtü’l-Kur’an. İstanbul: Süleymaniye Ktp., Hamidiye, nr. 

176. 

Semerkandî, Alâeddin. Mîzânül-usûl fî netâ’ici’l-kūl. nşr. M. Zekî Abdülber Kahire: 

Mektebetü Dâri’t-türâs, 1418/1997. 

Sinanoğlu, Mustafa. Kitab-ı Mukaddes ve Kur’an-ı Kerim’de Nübüvvet. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995. 

Sinanoğlu, Mustafa. “Kelâmcıların İsmet Anlayışının Kur’an Açısından Değerlendirilmesi”, 

Dinî Araştırmalar. 3/8 (2000), 163-188. 

Son Peygamber info. Hatm-i nübüvvet meselesi. Erişim 05.03.2022. 

http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi 

Sönmez, Mustafa. “Peygamberlerin Tebliğ Sıfatı ve Bu Sıfatın Arka Planını Oluşturmada 

Diğer Sıfatların Rolü”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 10/35 (2011), 277-298. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn. Lübbü’l-Lübâb fî taḥrîri’l-Ensâb. Beyrut: Daru’s-sadr, 1431. 

Şahin, Mehmet Kenan. “Klasik Kelâm İlmi Tanımları”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 40/1 (2011), 45-62. 

Şeybânî, Ebû Abdullah Muhammed b. Hasan b. Ferkad el-Hanefî. el-Mebsût, thk. Ebû’l-Vefâ 

el-Efgânî.  Karaçi: İdâretü’l-Kurân ve’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, t.y. 

http://www.sonpeygamber.info/islam-dusunce-tarihinde-hatm-i-nubuvvet-meselesi


331 
 

Şehristânî, Abdilkerim b. Ahmed. el-Milel ve’n-niḥal. 3 Cilt. Kahire, Müessesetü’l-Halebî, 

1431/2010. 

Şeyhzâde, Abdürrahim b. Ali b. Müeyyed. Nazmu’l-Ferâid. İstanbul: Fazilet Neşriyat, 2016. 

Tabak, Abdurrahim, İmam-ı Mâtürîdî’de Nübüvvet, Anlayışı. Konya: Selçuk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Taberânî, Ebû’l-Kâsım. Mu’cemu’l-evsat. thk. Ebû Muaz Tarık b. Avdellah b. Muhammed- 

Ebû’l-Fazl Abdulmuhsin b. İbrâhîm el-Hüseynî. 10 Cilt. Kahire: Daru’l-haremeyn, 1995. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr b. Yezîd. Câmiʿu’l-beyân ve Târîḫu’l-ümem ve’l-mülûk. thk. 

Ahmed Muhammed Şâkir. Beyrut: Müesestu’r-risâle, 2000.  

Tahâvî. Muhammed b. Selâme. Şerhu Meâni’l-Âsâr. 5 Cilt. Beyrut: Alemü’l-kütüb, 1994.  

Taşğın, Ahmet. Yezidiyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 43/525-527. İstanbul: TDV Yayınları, 

2013.  

Taşköprizâde, Ahmed Efendi. Miftâḥu’s-saʿâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevzûâti’l-ulûm nşr. 

Kâmil Bekrî-Abdülvehhab Ebü’n-Nûr. Kahire: Dârü’kütübi’l-hadis, 1968. 

Teftazânî, Sa’düddîn. Şerhu’l-akaid, çev. Talha Hakan Alp. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017. 

Teftazânî, Sa’düddîn. Kelam İlminin Maksatları (el-Mekâsıd). ed. Ahmet Kaylı. çev. İrfan 

Eyibil. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Temimî, Takıyyüddîn b. Abdilkādir. Tabakâtü’s-seniyye fi terâcimi’l-hanefiyye. thk. 

Abdülfettah Muhammed el-Hulv. 2 Cilt Riyad: Darü’r-Rıfaî, 1983. 

Tirmizî, Hakîm. Kitâbü Hatmü’l-evliyâ. thk. Osman İsmail Yahya. Beyrut: el-Matbaatü’l-

kâsüliyye, 10. Basım, 1965. 

Topaloğlu, Bekir. “Kitâbü’t-Tevhîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/117-119. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002.  

Topaloğlu, Bekir. vd., İslam’da İman Esasları. Ankara: DİB Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Topaloğlu, Bekir. “Te’vilâtü’l-Kur’an”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/32-33. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012.  

Topaloğlu, Bekir. - Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. İstanbul: TDV Yayınları, 5. 

Basım, 2017. 

Topaloğlu, Bekir. “Usûlü’d-Dîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 42/217-218. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Topaloğlu, Bekir, “Sâbûnî Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, Mâtüridiyye Akaidi. İstanbul: MÜİF 

Yayınları, 17. Basım, 2017. 



332 
 

Tözluyurt, Mehmet. “Ravzâtü’l-Cennât fî Usûli’l-İ’tikâdât Adlı Risalenin Aidiyeti ve İçeriği 

Konusunda Bir İnceleme”. Dergiabant 7/13 (2019), 171-189. 

Turan, Osman, Selçuklular ve İslamiyet. İstanbul, Ötüken Yayınları, 1999. 

Türkiye Bahai Toplumu Erişim 02.02.2021 https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-

bahaullahin-ahit-ve-misaki/ 

Tümer, Günay. “Brahmanizm”. TDV İslam Ansiklopedisi. 6/329-333. İstanbul: TDV Yay. 

1992. 

Uçar, İlyas. “İlk Dönem İslam Tarihinde Sıradışı Bir Kadın: Secâh ve Peygamberlik İddiası”. 

Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2020), 205-228. 

Uluç, Tahir. Kitabü’t-Tevhîd Tevhid İnancının Aklî Temelleri. İstanbul: Ketebe Yayınevi, 

2021. 

Uludağ, Süleyman. İslam’da İnanç Konuları ve İtikadi Mezhepler. İstanbul: Mârifet Yayınları, 

1992. 

Usta, Aydın, Siyasi ve Kültürel Samaniler Devleti Tarihi (943–1005). İstanbul: Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003. 

Ünverdi, Mustafa. “Günümüz Nübüvvet İnancı Eleştirisi”. Hz. Peygamber’in Nübüvvetinin 

Kapsamı ve Süresi Sempozyum Bildirileri. ed. Mahmut Çinar vd. Gaziantep: Gaziantep 

Üniversitesi Basımevi, 2015. 

Ünverdi, Veysi. “Mu’tezile’de Peygamberlerin İsmeti”. Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 15/1 (2015), 71-111. 

Üsmendî, Abdilhâmîd b. Hüseyn. Lübâbü’l-kelâm. thk: M. Sait Özervarlı. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Üzüm, İlyas. “Ebû İshak Saffâr”. TDV İslam Ansiklopedisi 35/462-463. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008.  

Vâhidî Alî b. Ahmed b. Muhammed. Tefsîri’l-Basîṭ. 25 Cilt. Riyad: Imadetü’l bahsi’l-ilmî, 

2009. 

Vâkıdî, Muhammed. Fütuhu’ş-Şam. Beyrut: Dâru’l-kitâbü’l-ilmiyye, 1997. 

Watt, W. Montgomery. Hz. Muhammed Mekke’de. çev. M. Rami Ayas. - Azmi Yüksel. 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1985. 

Yar, Erkan. “Eş’arî’nin Teolojik Görüşleri”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 

(2006), 1-23. 

Yavuz, Salih Sabri. İslam Düşüncesinde Nübüvvet. İstanbul: Pınar Yayınları, 2012. 

Yavuz, Salih Sabri. “Kelamda Efdaliyet Meselesi ve İbn Kemal’in Efdaliyyetu Muhammed 

Risalesi”, Dinbilimleri Akademik Dergisi 5/1 (2005), 147-176. 

https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/
https://bahaitr.org/bahailer-neye-inanir/hz-bahaullahin-ahit-ve-misaki/


333 
 

Yavuz, Yusuf Şevki. “İlhâm”. TDV İslam Ansiklopedisi. 22/98-100. İstanbul: TDV Yayınları, 

2000. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Nübüvvet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/281-291. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2007.  

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Beyanü Akîdeti’l-Usûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

6/32-33. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Delâilü’n-nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/115-

117. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî Hayatı”. Te’vilâtü’l-Kur’an. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 3 Basım, 2017. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Kelamda Peygamberlik ve Vahiyle İlgili Kavramsal Çerçeve”. Vahiy ve 

Peygamberlik. Ankara: Kuramer Yayınları, 2018. 366-367. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “İbn Fûrek”. TDV İslam Ansiklopedisi. 19/495-499. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. haz. Asım Cüneyd Köksal.-Murat 

Kaya. 6 cilt İstanbul: Türkiye Yazma Eser Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2022. 

Yılmaz, Hayrettin. İmam-ı Rabbani Ahmed Faruki Serhendi’de Nübüvvet Anlayışı. Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1985. 

Yeşilyurt, Temel. Çağdaş İnanç Problemleri. Ankara: DİB Yayınları, 2017. 

Yeprem, M. Saim. Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi Şerhi., Ankara: TDV Yayınları, 2. Basım, 

2015. 

Yürekli, Tülay. Sâmânîler Devleti. Ankara: Anakara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2002. 

Yazıcı, Nesimi. Türk-İslam Devletleri Tarihi. Ankara: AÜİF Yayınları, 1992. 

Yıldırım, Enbiya. “Hz. Peygamber’in Evren Tasavvuru”. Hadis Tetkikleri Dergisi 4/1 (2006), 

69-90. 

Yıldız, Hakkı Dursun. Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi. 14 Cilt. İstanbul: Çağ 

Yayınları, 1986. 

Yılmaz, Hüseyin. Alevi Sünni Diyalogu. Sivas: Asitan Yayıncılık, 2011. 

Yurdagür, Metin, “İslam Düşünce Tarihinde Hatm-i Nübüvvet Meselesi”. Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13-14-15 (1997), 303-312. 

Yurdagür Metin. “Haşviyye”, TDV İslam Ansiklopedisi. 16/426-427. İstanbul: TDV Yayınları, 

1997. 



334 
 

Yüceer, İsa. “Kur’an’da Nebî ve Resul Lafızları”. Kelam Araştırmaları Dergisi 5/1 (2007), 

65-86. 

ez-Zehebî, Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Tezkiretü’l-ḥuffâẓ. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

kütübi’l-ilmiyye, 2012.  

Zemahşerî, Mahmûd b. Ömer b. Muhammed. el-Keşşâf. ed. Murat Sülün. ter. Muhammed 

Coşkun. vd. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018. 



335 
 

EK: MÂTÜRÎDÎ VE SÂBÛNÎ’NİN NÜBÜVVET ANLAYIŞLARININ MUKAYESELİ 

TABLOSU 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

Nebî ve resul ayrımı 

Nebî ve resul ayrıdır. 

Aralarındaki farkın sebebi tebliğ vazifelerinin 

sınırı ile ilgilidir. 

Naklî deliller: el-A’raf sûresi 157 Bakara sûresi 61. 

âyetleri  

Aklî delil: “sıddîk” ve “sâdık” arasındaki fark 

örneği 

Nebî ve resul ayrıdır. Aralarındaki farkın 

sebebi derece farkında dolayıdır. 

Naklî deliller: Kasas sûresi 30 ve Tâhâ 

sûresi 43. âyetler 

Aklî delil kullanmaz. 

Her peygambere mucize verilip verilmediği Her peygamberin mucizesi vardır. Her peygamberin mucizesi vardır. 

 

Mucizenin nübüvvete delâleti 

Mucize, tek başına nübüvveti ispat için yeterli 

değildir. Bununla birlikte peygamberlik iddiasında 

olanların ahlaki yapılarının ve getirdikleri 

öğretilerin sağlamlığı da önemlidir. 

Mucize iddialarının doğruluğunu ispat için 

en önemli vasıtadır. İman edenlerin imanını 

kuvvetlendirmek veya iman etmeyenlerin 

delillerini ortadan kaldırmak için gelir. 

Mucize ile risâletin devamlılığının bir 

alakası yoktur. 



336 
 

Sihir ve mucizenin karıştırılma ihtimali Sihir ve mucize birbiri ile karıştırılmayacak kadar 

farklıdır. 

Görüş belirtmez/eserlerinde geçmez. 

Mucizelerin insanların çalışmaları ile 

yapılabileceği iddiası 

Mümkün değildir. (Sarfe nazariyesi) Görüş belirtmez/eserlerinde geçmez. 

Mucizelerin sahte peygamberler eliyle 

gerçekleşmesi 

Mümkün değildir. Görüş belirtmez/eserlerinde geçmez. 

Peygamber olmayan kişilerin elinde mucize 

benzeri olayların (keramet) gerçekleşmesi 

iddiası 

Mümkündür. En güzel örneği Ashab-ı Kehf 

kıssasıdır. 

Görüş belirtmez/eserlerinde geçmez. 

Velilerin kerameti Keramet haktır, mucizeyi destekler. Keramet haktır. Eğer peygamber hak 

olmasaydı ona tabi olan velilerden keramet 

görünmezdi. 

Peygamberlere iman Aralarında ayırım yapmaksızın tüm peygamberlere 

iman etmek gerekir. 

Bütün nebî ve resullere iman etmek gerekir. 

Peygamberlerin ilki Hz. Âdem sonuncusu 

Hz. Muhammed’dir. 

 

  



337 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

 

Peygamberliğin ispatı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İnsanlar sosyal bir varlık olarak çeşitli dünyevi bilgileri 

öğrenmeye muhtaçtırlar. İnsanlar bir kısım bilgilere 

doğuştan sahip olmadıkları gibi sonradan da sahip 

olamazlar. Bu bilgiler salt akıl ile değil kendilerine 

öğretecek bir öğretici (peygamber) ile elde edilebilir.  

İnsanların bilgisi dışında kalan konular ile gaybî 

hususların öğrenilmesi için nübüvvete ihtiyaç vardır.  

Akıl, çeşitli duyguların etkisine girebilir ve sınırlı bir 

bilgi kaynağıdır. Dolayısıyla peygamberlere ihtiyaç 

vardır. 

Peygamberler fiilen mevcuttur ve nübüvvet münkiri 

insanların elinde peygamberleri yalanlamaya yarayacak 

deliller olmamıştır.  

Peygamberlerin hitap ettikleri toplulukların başına 

gelecek akıbeti önceden bildirmeleri. Peygamberlerin 

söyledikleri aynen gerçekleşmiştir.  

Peygamberler yaşantıları itibarıyla bizatihi kendileri 

nübüvvetlerinin ispatı hususunda delildir.  

Allah’tan vahiy almaksızın bilinmesi mümkün olmayan 

durumları bildirmeleri peygamberliğin ispatıdır.  

Yeryüzündeki bütün varlıkların faydalı ve zararlı olması 

bakımından Allah’ın kendisine bildireceği zatın yani 

İnsanların hayatta kalması ve maslahatına ve zararına 

olan şeylere erişmesi nübüvvet ile mümkündür.  

Nimetlerin şükrünü eda edebilme noktasında 

nübüvvet gereklidir.  

Akıl, vacip ve mümteni olanı bilirse de caiz olana 

vâkıf olamaz.  

Akla göre mümkün olana eşit hüküm verir. Aklın bu 

ikisini ayırt etmesi için sonuçlara muttali olan bir 

beyana (peygambere) ihtiyaç vardır.  

İnsanların akılları birbirine eşit değildir. Kimi 

insanların keskin zekâ, yeterli akıl ve doğru tabiat 

sahibi iken kimi insanlar akıl kusuru, hatta sefihlik ve 

ahmaklık olabilir. Dolayısıyla insanlar arasındaki bu 

farklılık şeriatı (dolayısıyla peygamberleri) zorunlu 

kılar. 

Allah’ın yarattığı zararlı ve faydalı cisimler 

hususunda aklın onlara tüm özelliklerine vâkıf olma 

imkânı yoktur. 

Bir hükümdarın tebaasını cezalandırmak istemesi 

hâlinde öncelikle uyarması gerekir. Eğer uyarı ve özür 

beyanı olmaksızın bir cezalandırma yaparsa, onun bu 

uygulaması eleştirilir ve düşüncesizlikle suçlanır. 



338 
 

 

 

 

 

 

Peygamberliğin ispatı 

peygamberlerin mevcudiyetine delildir. İnsanlar bunu 

tek başlarına bilemezdi. Peygamberlere gönderilen 

kitapların içinden çıktıkları kavimlerin diliyle 

gönderilmesini de ispat-ı nübüvve sayılır. 

İnsanlar arası ilişkileri düzenleyen sosyal kuralların 

konulmaması hâlinde kavgalar hatta ölümle sonuçlanan 

çekişmeler çıkacaktır. Bunun olmaması için haramlar ve 

helaller olmalıdır ki bunu da peygamberler getirir.  

İnsanların medeniyet inşa etmeleri ancak peygamberler 

eliyle gerçekleşebilir.  

İnsanların yardım alma ve öğütçüye başvurma ihtiyacı 

ve nimetlere gereği gibi şükretmenin nasıl yapılacağını 

sorusu, peygamberlere olan ihtiyacı ortaya koyan akli 

delillerdendir. 

İnsanların bilgi kaynağı olarak gördükleri akıl ve duyu 

organları birtakım arızalara maruz kalabilir. Arızlardan 

uzak bir bilgi kaynağı ise ancak peygamberle vasıtası ile 

mümkündür. 

İnsan fıtratı gereği nefsine düşkündür. Fıtratı onu 

nefsine hoş gelen şeylere çağırır ve onları güzel gösterir. 

Aynı tabiat sıkıntı ve yorgunluk veren şeylerden de 

nefret ettirir. Dolayısıyla gerçeği bulmada ve doğruyu 

kavramada ona yardımcı olacak bir peygambere ihtiyaç 

vardır. 

Aynı şekilde Allah peygamber göndermek suretiyle 

benzer durumların önüne geçmiştir. 

İnsanların akıl nimetine rağmen farklı inanç ve 

düşünce tarzlarına sahip olmaları, peygamberlere 

şiddetle ihtiyaç olduğu gerçeğini ortaya koyar. 

 

 

 



339 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

 

Hz. Muhammed’in 

Peygamberliğinin İspatı 

Hz. Muhammed’in fiziki yapısı ve güzel ahlakı 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan peygamber kıssaları 

Geleceğe yönelik Kur’an’da yer alan âyetler 

Hz. Peygamber’in korunacağını bildiren âyetler 

Hz. Peygamber’in kendi zamanında yaşanan fakat 

onun bizzat şahit olmadığı olayların Yüce Allah 

tarafından bildirilmesi 

Bir kaynağa sahip olmadan bilgi edinmenin imkânsız 

olduğu bütün haberler 

Resulullah’ın ümmî olması 

Hz. Peygamber’in mucizeleri 

Tarihte gelip geçen peygamberlerin nübüvvetini ispat etmek 

aynı zamanda Hz. Muhammed’in peygamberliğini de ispat 

etmek demektir. 

“Rabbin seni bırakmadı ve sana darılmadı” (ed-Duhâ 93/3) 

âyeti Sâbûnî’ye göre Hz. Peygamber’in vahiy ile 

konuştuğuna dolayısıyla nübüvvetinin ispatına delil sayılır. 

Kur’an’da yer alan itâb, uyarı ve benzeri âyetler Hz. 

Peygamber’in nübüvvetine delildir. 

Resulullah’ın ümmî olması 

Peygamber kıssaları 

Yahudi ve Hristiyanlara karşı neshin caiz oluşu 

 

 

 

 

 

 

 



340 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

 

 

 

Peygamberlerin 

Sıfatları 

 

 

 

 

 

 

 

Beşer olmak 

İnsanlar dünya ve hayatına dair bilgileri ve ortaya çıkan 

ihtiyaçlarını peygamberler sayesinde öğrenirler. İnsanlarla 

hemhâl olma, kaynaşma ve tebliğ görevini ifa etme 

bakımından peygamberlerin insanlardan seçilmesi bir lütuf 

ve ikramdır. Dolayıyla peygamberler insanlardan 

seçilmiştir. 

Delil olarak kullandığı ayet ve hadislerden bazıları: 

el-Bakara 2/129; el-En’âm 6/9; el-A’râf 7/188; et-Tevbe 9/30; 

en-Nahl 16/57; Buhârî, “Bed'u'l-Halk”, 6; Müslim, 

"İman”, 290; Buhârî, “Menâkıb”, 25; Müslim, 

“Fedailu's-Sahabe”, 100. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned 

1/322; Buhârî, “Bed'u'l-vahy”, 1, “Bed'u'l-halk”, 6; 

Müslim, “İman”, 252-257 

Beşer olmak 

Hz. Muhammed’in, Kur’an-ı Kerim’de bir beşer olarak 

tanıtılmasını ümmet için bir rahmettir. 

 

Delil olarak kullandığı ayet ve hadislerden bazıları: 

el-İsrâ 17/1; el-Kasas 28/31; Tâhâ 20/92-93; el-A’raf 

7/143; en-Neml 27/16, 17, 18, 21, 27; Sâd 38/36; Sebe’ 

34/12. 

 

Seçilmiş olmak 

Allah risâlet görevini vereceği kimseler kendisi seçer ve 

ismet sıfatı ile koruması altına alır. Eğer peygamberlik 

seçim yöntemi lütuf ve ihsan değil de hak etme şeklinde 

olsaydı peygamberlik bir lütuf olmazdı. Delil olarak 

peygamberimiz akıllı ve zekidir; hak ile batılı, Cebrail ile 

şeytanı birbirinden ayırt edebilir. 

 Kullandığı ayetlerden bazıları: 

el-En’âm 6/124; el-Bakara 2/130; el-A’râf 7/144. 

Seçilmiş olmak 

Peygamberler kendi zamanındaki insanların en faziletlisi 

ve akıl ve anlayış bakımından en iyisi, yaratılış ve ahlak 

bakımından en iyisi, dil bakımından en fasih konuşanı ve 

en cesuru olmalıdır. Ayrıca peygamberler risâlet 

vazifelerini yerine getirmede sorun olabilecek tüm 

sıfatlardan uzak olmalıdırlar. 

Delil olarak kullandığı ayetlerden bazıları:  

el-En’âm 6/124; Sâd 38/47. 



341 
 

 

 

 

 

 

Peygamberlerin 

Sıfatları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İsmet 

Peygamberler günahsızdır.  

İsmet 

Peygamberler günahsızdır.  

Akıllı ve Zeki Olmak (Fetânet) 

Mâtürîdî bu madde üzerinde özel bir bölüm oluşturmaz ve 

üzerinde çok fazla durmaz. 

Delil olarak kullandığı ayet: 

el-A’râf, 184. 

Akıllı ve Zeki Olmak (Fetânet) 

Peygamberler kendi döneminde yaşayan insanların en 

akıllılarıdır. Peygamberimiz de akıllı ve zekidir; Hak ile 

batılı, Cebrail ile şeytanı birbirinden ayırt edebilir 

Delil olarak kullandığı âyet: 

Tâhâ, 20/25-36. 

Doğru Sözlü ve Güvenilir Olmak (Sıdk ve Emanet) 

Mâtürîdî bu madde üzerinde özel bir bölüm oluşturmaz ve 

gerekli hâllerde açıklama yapar. Peygamberlerin haber 

verdikleri şeylerin aksine bir durumun meydana gelmesi 

veya söylediklerinden daha azının gerçekleşmesi söz 

konusu değildir. Peygamberlerin salih olması sıdk ve 

emanet anlamına gelir. Onlar hiçbir zaman Hz. 

Peygamber’i yalancılıkla itham etmemişlerdir. Hz. 

Peygamber’i emîn ve âdil olarak tanımış ve hiçbir yalanını 

görmemişlerdir. 

Doğru Sözlü ve Güvenilir Olmak (Sıdk ve Emanet) 

Sâbûnî’ye göre peygamberler doğru sözlü kimselerdir ve 

onların doğruluklarına halel getirecek yorumlar isabetli 

değildir. Zira peygamberler insanlar için kesin delil 

(hüccet) olması için Allah tarafından gönderilmiştir. 

Dolayısıyla getirdikleri haberlerin delil olabilmesi için 

sözlerinin kesin olarak doğru olması ve güvenilir 

kimseler olmaları gerekir. 

Vahiy Almak ve Tebliğ Etmek 

İnsanları ahirette karşılaşmaları muhtemel elemlerle 

sakındırmak ve haz verenlerle müjdelemek peygamberlerin 

ortak görevleri arasındadır Peygamberlerin tebliğ görevini 

ifa ederken hata etmedikleri hususunda neredeyse icma 

Vahiy Almak ve Tebliğ Etmek 

Ona göre Peygamberler Allah’ın, kendisiyle kulları 

orasındaki elçileri ve vahyinin tebliğcileridir. Bu sebeple 

onlara iman farz olmuştur. 



342 
 

 

 

 

Peygamberlerin 

Sıfatları 

vardır. Tebliğ faaliyeti peygamberlerin şahsı ve onların 

yaşadığı dönemle sınırlı değildir. Peygamberimizin tebliğ 

vazifesinin sınırı salt duyurudan ibarettir. 

Peygamberler için takiyye yapmak, kendi hayatları 

hakkında endişe etseler bile vazifeli oldukları mesajı onlara 

iletmeden ve bu uğurda onlarla mücadele etmekten 

kaçınmak caiz değildir. 

Delil olarak kullandığı âyetlerden bazıları: 

el-Mâide 5/67; el-İsrâ 17/53; ez-Zümer 39/41; ez-Zuhruf, 

43/40; el-A’raf 7/6; el-Bakara 2/143; İbrâhîm 14/4. 

Tebliğ faaliyeti peygamberlerin şahsı ve onların yaşadığı 

dönemle sınırlı değildir. 

Peygamberimizin tebliğ vazifesinin sınırı salt duyurudan 

ibarettir. 

Delil olarak kullandığı âyet ve hadislerden bazıları: 

Abese 80/7. 

 

Şehirli Olmak 

Mâtürîdî’ye göre peygamberler şehirlerden seçilmiştir ve 

bu gerekli bir sıfattır.  

Şehirli Olmak 

Böyle bir madde ya da açıklama eserlerinde geçmez. 



343 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

Peygamberlerin Sayısı 
Peygamberlerin sayısını bilemeyiz. Peygamberlere sayı 

belirtmeksizin inandım demek daha doğrudur.  

Peygamberlerin sayısı ile ilgili kesin bir rakam 

söylemek mümkün değildir. Dolayısıyla 

peygamberlerin sayısının sınırlandırmak doğru 

değildir.  

Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin 

peygamber olup olmadığı 
Peygamber olduklarına dair bir açıklaması yoktur. Hz. Yûsuf’un kardeşleri peygamberdir. 

 

 

Peygamberliğin Vehbîliği 

Cenâb-ı Hakk’ın “el-ekram” (الاكرم) olması, peygamberliğin vehbî 

olduğunu kesin olarak ispatlar. Peygamberlik kesbî bir hâl 

olsaydı, bunu elde etmek isteyen kimseler arasında bir yarış 

olacağı gibi diğer insanların engellemeleri sebebiyle 

peygamberler sahip oldukları makama ulaşamazlardı. 

Peygamberlerin seçimi noktasında Sâbûnî 

ayrıntılı tartışmalara girmez. Risalet makamı 

beşerin ulaşabileceği en yüksek makamdır. Allah 

kimi peygamber kılacağını daha iyi bilir. 

 

Peygamberler Arasında 

Üstünlük Meselesi 

Peygamberler dünyada ve ahirette derece itibarıyla birbirlerinden 

farklı olacaktır. Allah kendi katında peygamberlerin bazılarını 

derece, mertebe ve kıymet bakımından üstün kılmıştır. 

Peygamberler arasında üstünlük mucizelerde, delillerde, menzile 

ve kıymet bakımından kendilerinde, şükretme ve sabretmede olur. 

Sâbûnî, peygamberlerin nebî ve resul olmaları 

itibarıyla derece farklarının olduğu 

kanaatindedir.  

Hızır’ın peygamber olup 

olmadığı 
Nebî ya da resul demekten imtina eder. Hızır adı Kur’an’da 

geçmez. Onların Hızır ve Yuşa olup olmadıklarını öğrenmeye 

ihtiyacımız yoktur. “Abd” diye geçtiğine göre öyle demek 

yeterlidir.  

Nebidir. Ancak “abd” demek daha uygun 

olacaktır. 

 



344 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

Ulü’l-azm 

Peygamberler 

Meselesi 

Ulü’l-azm peygamberler vardır ve birtakım özellikleri 

sebebiyle buna layık görülmüşlerdir. Ulü’l-azm 

peygamberler Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, Hz. Mûsâ ve Hz. İsa 

ve Hz. Muhammed’dir. Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, Hz. 

Yâkup, Hz. Yûsuf ve Hz. Mûsâ’nın ulü’l-azm 

peygamberler olduğunu söyleyenler de vardır.  

Sâbûnî ulü’l-azm peygamberler meselesine dair eserlerinde 

açıklamalara yer vermez/gerekli görmez. 

 

 

 

Hz. Muhammed’in 

Diğer 

Peygamberlere 

Üstünlüğü 

Allah, Hz. Muhammed’i bütün insanlara peygambere 

olarak göndermek ve geçmiş ve gelecek günahlarını 

bağışlamakla diğer peygamberlerden üstün tutmuştur. 

Diğer peygamberlere verilen mucizelerin benzeri Hz. 

Muhammed’e verilmiştir. 

Peygamberimiz peygamberlerin efendisidir, nebîlerin 

sonuncusudur ve mahlûkatın en üstünüdür. Cennete ilk giren 

peygamberimiz olacaktır.Peygamberimizin hem zahiri hem de 

batıni ayıpları Allah’ın kendisine verdiği ismeti ile 

temizlenmiştir. Allah onu şereflendirmiş ve herkese üstün 

kılmıştır. 

Allah’ın, kullarına peygamberimiz için salat ve selam 

getirmelerini emretmesi peygamberimizin diğer 

peygamberlerden üstün olduğuna işaret eder. 

Peygamberimizin üstünlüğünü idrak etmeye güç yetirilemez. 

İnşirâh sûresi Hz. Muhammed’in üstünlüğünün açık delilidir.  

Salat ve selam ile anılmak Hz. Peygamber’in, diğer 

peygamberlerden üstün olduğunun delilidir. 

 

 



345 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

Peygamberliğin Sona 

Ermesi (Hatm-i Nübüvve) 

Kur’an-ı Kerim’de Hz. Muhammed nebîlerin sonuncusu olarak 

nitelendiriliyor olduğu hâlde nübüvvetin devam ettiğini söylemek, 

peygamberlik iddiasında bulunmak ya da birisine nübüvvet isnad 

etmek üzerinde konuşulmaya bile değmeyecek bir konudur.  

Ahzab 33/40 âyeti tek başına hatm-i nübüvve için yeterlidir. 

Peygamber gönderilmesinin bir ihtiyaca binaen olur ki artık bu ihtiyaç 

ortadan kalkmıştır. 

Hz. Peygamber’in eşleriyle başkalarının ebedi olarak evlenmesinin 

yasaklanması ve şeriatının neshedilmemesi peygamberliğin sona 

erdiğinin delilidir.  

Sâbûnî’ye göre Hatm (الختم) kelimesinin 

anlamı, peygamberimizin gelişi ile 

peygamberliğin bitişi anlaşılır. Başka 

peygamber gönderilmez.  

Hz. Peygamber’in hadisleri de hatm-i 

nübüvve meselesini teyit eder. 

Peygamberlik İddiasında 

Bulunan Kimselere Karşı 

Yapılması Gereken 

Tartışmaya girmek gereksizdir, doğrudan yalanlamak gerekir. Tartışmaya girmek gereksizdir, doğrudan 

yalanlamak gerekir. 

 

Peygamberler ve Gayb 

Meselesi 

Gayb, duyularla veya akılla bilinmeyen ancak haberle bilinendir. 

Hz. Peygamber’in ve diğer bütün peygamberlerin Allah’ın kendilerine 

bildirdikleri haricinde gaybı bilmeleri mümkün değildir. el-En’âm 

6/50; Hûd 11/31; en-Nahl 16/77; Yûsuf 12/86. 

Peygamberlerin gaybı bilmesi gibi bir durum 

söz konusu değildir. 

Peygamberlerin yaşadığı endişe, korku ve 

hüzün gibi durumlar gaybı bilmemelerine 

delildir. 

 

 



346 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

Peygamberlerin Erkeklerden 

Seçilmesi 

Yûsuf 12/109 âyetindeki ( ًالاا  رِجَالا)  ifadesi, peygamberlerin 

erkeklerden seçildiğinin delilidir. 

Kur’an-ı Kerim’de adı geçen kadınlar (Hz. Meryem, Hz. 

Mûsâ’nın annesi) onların nebî oldukları anlamını taşımaz. 

 

 

Kadınlardan peygamber seçilmemiştir. “Bizim 

indimizde, kadın oluş, peygamber gönderilmeye 

engel teşkil eder.”  

Peygamberlik hak dine davet için ortaya atılmayı 

gerektirirken kadınlık örtünmeyi gerektirir. 

Dolayısıyla kadınlar için uygun değildir. 

Peygamberlerin erkeklerden seçilmesinin bir hikmeti 

olduğu gibi kadınlardan seçilmemesinin de bir sebebi 

vardır.  

Kadınların imamlık, emirlik, saltanat ve kadılık için 

uygun olmadığında icma vardır.  

 

Cinlerden ve Meleklerden 

Peygamber Seçilip 

Seçilmediği Meselesi 

Bu konuda üç farklı kanaat olduğunu ifade eder ancak 

kendi görüşünü net olarak belirtmez. En’âm sûresi 135. 

âyete dair yorumları, cinlerden peygamber gelmediğini 

ima etmektedir. 

“De ki, eğer insanlar ve cinler bir araya toplansa” âyeti 

peygamberimizin hem insanlar hem de cinlere peygamber 

olarak gönderildiğini ispat eder.  

Sâbûnî’nin bu konuya dair eserlerinde herhangi bir 

görüş yer almaz. 

 

 



347 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

Peygamberlerin İsmeti 

İsmet, Allah’ın peygamberlerini daima hayır işlemeye 

sevk eden ve kötü fiiller yapmaktan alıkoyan bir lütuftur.  

Peygamberlerin hata yapmayı düşünmüş olması veya 

böyle bir şeyi aklına getirmesi ihtimali asla yoktur. 

Peygamberlerin günah işleme ihtimalleri yoktur. Aksi 

kabul edilirse peygamberlerin yalan söylemelerini de 

kabul etmek gerekir. Bu durumda onların getirdiği 

haberlerin doğru mu yalan mı olduğu hususunda 

tereddüt edilirdi ve getirdikleri haber bilgi vasıtası 

olarak kabul edilmezdi. 

Peygamberlerin bi’set öncesinde günah işlemeleri nadir 

olmakla birlikte mümkündür. 

 

İsmetin Gerekliliği 

İsmet gibi üstün vasıflar peygamberlerin Allah’ın elçisi 

olduklarının delilidir. Zira kural gereği elçi kendisini 

göndereni temsil etmektedir. 

Müslümanların çoğunluğuna göre nübüvvetin 

gerekliliklerindendir. İsmet vahiyde zayıf düşmemek 

için zorunludur. 

 

 

İsmete Delil Sayılan Âyetler 

el-A’lâ, 87/7-8; ez-Zümer 39/66; el-Fetih 48/2, 17; el-İsrâ 

17/73-75; en-Nisâ 4/65, 80; el-Ahzâb 33/36, 70; Âl-i 

İmrân 3/79, 132, Nisâ 4/13, 14, 69, 80; el-Maide 5/92, el-

Enfâl 8/20, 24; en-Nûr 24/52, 54; Muhammed 47/33; el-

el-Hucurât 49 /14; et-et-Tegâbün 64/12; Âl-i İmrân 3/79; 

el-Bakara 2/37; el-A’raf, 7/23, 89; Hûd 11/47; Tâhâ 

20/122; Sâd 38/24; ez-Zâriyât 51/54; el-A’lâ 87/7-8; el-

En’âm 6/15, 52; İbrâhîm 14/35. 

el-Fetih 48/2; İbrâhîm 14/35; ed-Duhâ 93/7; en-Nisâ 

4/165; Yûsuf 12/24. 

Peygamberlerin 

Hatalarını/Günahlarını 

Araştırmak 

Hz. Peygamber’in günahlarını araştırmak ve onun ne 

günah işlediğini ve hangi kusuru yaptığını tespit etmeye 

çalışmak caiz değildir. 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. 

 

 



348 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

Peygamberlerin Mağfiret Talebi 

Masumiyet korkuyu gidermez. Dolayısıyla 

peygamberlerin mağfiret talep etmesi normaldir ve günah 

işledikleri anlamına gelmez. 

Üç sebep vardır: Birincisi ismetin devam etmesi. 

İkincisi istiğfar aslında bir ibadet makamı 

olması. Üçüncüsü ise bir günahın ardından değil, 

makamlarının yüceliğinin gereği olarak mağfiret 

talep eetmeleridir.  

 

 

Peygamberlerin Kur’an-ı Kerim’de 

Bahsedilen Hataları 

Bunlara zelle denir. Ona göre peygamberlerin ‘günahları’ 

bizim günahlarımıza benzemez, çünkü onların işlediği 

hata, mübah olan bir fiili yapmaktan ibarettir. Ancak 

onlara yine de bu yasaklanmıştır.  

Kur’an-ı Kerim’de yer almasının dört hikmeti vardır:  

1. Hz. Muhammed’in peygamberliğine delil olması 

2. İnsanların sınanması 

3. İnsanlar kusur işlediklerinde ve hata ettiklerinde 

Rablerine karşı nasıl davranacaklarını bilmeleri 

4. Küçük günah işlemenin Allah’ın dostluğunu yok 

etmediği ve imandan çıkarmadığı bilinmesi 

Zelle, peygamberlerin kasten veya ihtiyaren 

değil de unutarak işledikleri hatalara denir.  

Zelle daha faziletli olanı terk ederek daha az 

faziletli olanı tercih etmektir. Bize göre 

Mâtürîdî’nin mübah olanı yapmaktan ibarettir 

tanımı ile kastettiği de budur (Yazar). 

İsmet iradeyi ortadan kaldırır mı? 
İsmet sıfatı, yasak bir fiilin yapılmasına engel olmaz. İsmetten sonra imtihan ortadan kalkmaz.  

 

Nübüvvet Öncesi İsmet 

Peygamberler nübüvvetten önce kasten günah 

işlemekten, küfre düşmekten, küçük de olsa onur kırıcı 

fiilleri islemekten korunmuşlardır 

Ümmetin çoğunluğu peygamberlik öncesi ve 

sonrasında ismet sıfatının varlığını kabul eder. 

 



349 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

İsmet ihtiyara bağlı mıdır? 

Peygamberlere ismet sıfatına sahip oldukları açıkça bildirilmemiştir. Tam 

aksine onlar, helak edilme gibi durumlara düşme korkusu taşımışlardır. 

Bu durum peygamberler ismet sıfatına sahip olduklarını bilmemekte 

ancak davranışları ile ismet sıfatını taşıdıklarını göstermektedir.  

İsmet, günah işlemeye engel olan 

bir özellik olsaydı ilahi emir ve 

yasakların manasız olması 

gerekirdi. 

 

 

Peygamberlerden sâdır olan 

zellelerin günah olarak 

değerlendirilip 

değerlendirilemeyeceği 

Zellelerin günah olarak değerlendirilmesi mümkün değildir. Bunun 

gerekçeleri şunlardır: Birincisi bahsi geçen davranışların bir kısmının 

peygamberlere ait olmadığını veya iyi analiz edilirse aslında günah 

olmadığı anlaşılacaktır. İkincisi bu davranışlar kasten yapılmamıştır. 

Üçüncüsü peygamberlerin her şeyi akılları ile çözümleme imkânları 

yoktur. Dolayısıyla mezkûr davranışlar, bi’set öncesinde gerçekleşmiş ve 

günah olduğu bilinmemektedir. Dördüncü olarak ise yapılan hatalar bir 

inancın tezahürü olarak ortaya konmuş bir davranış olmayıp ilgili olay ve 

zamanla sınırlı olması itibarıyla günah sayılması mümkün değildir. 

Peygamberlerden sâdır olması mümkün olmayan ve günah olarak 

değerlendirilebilecek her türlü yorum, yanlıştır, hatalıdır ve haddi 

aşmaktır. 

Zelle daha faziletli olanı terk 

ederek daha az faziletli olanı tercih 

etmektir. Dolayısıyla günah olarak 

değerlendirilemez.  

 

  



350 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

Hz. Âdem 

Müfessirlerin ismet sıfatını zedeleyecek yorumlarını, “Bu 

çirkin bir sözdür; Âdem ve Havva hakkında söylenmesi 

çirkindir”, diyerek eleştirir. Hz. Âdem ve Havva ile ilgili 

günaha düştüklerini söylemek suretiyle peygamberlerin 

günah işlediklerini ima eden yorumlar isabetsizdir. 

Bilakis peygamberler günah işlemekten masumdurlar. 

Hz. Âdem ile ilgili hususlara el-Münteḳā’da değinmez. Ancak 

el-Kifâye isimli eserinde Hz. Âdem’in yasak meyveden 

yemesini zelle değil hata olarak görür. 

 

 

 

Hz. Nûh 

Hz. Nûh’un inanmayan oğlu için Allah’a yalvarması 

üzerine Allah’ın onu uyarması Mâtürîdî’ye göre günah 

değildir. Ona göre Nûh’un oğlu görünüşte babasına 

muvafakat eden biri idi. Ancak kalbinde neyi sakladığını 

babası bilmiyordu. Dolayısıyla Hz. Nûh oğlunun 

görünüşüne göre Allah’tan talepte bulunmuştur ki bu 

durum, peygamberimize ve ashaba zahiren uyan 

münafıkların durumuna benzer. 

Sâbûnî’ye göre Hz. Nûh’un daveti kâfiri yanına çağırma değil, 

iman etmeye davet etme ve sonrasına gemiye binme izni 

vermedir. 

 

 

Hz. İbrâhîm 

. Hz. İbrâhîm’in kavmi ile yaşadığı tartışmalar sonrasında 

“yalan” söylediği iddiası kesinlikle doğru değildir. 

Müfessirlerin “İbrâhîm üç yalan söylemiştir” şeklindeki 

sözlerinin aslı yoktur. Allah’ın içinde bulunduğu duruma 

göre yalan söyleyebilen birini seçmesi ve risalet görevini 

tevdi etmesi mümkün değildir.  

Hz. İbrâhîm’in “Büyük put yapmıştır” sözünü değerlendiren 

Sâbûnî, putları kırmayı inkâr etme ya da korkuyla söylenmiş bir 

söz değil aksine putlara tapanların yanlışlığını ortaya koymak 

için iradesi ile söylenmiş bir sözdür. 

 



351 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

Hz. İbrâhîm’in Allah’ı 

arayışı ve gezegenleri Rab 

kabul ettiği iddiası 

Hz. İbrâhîm’in “Allah’ı arayışı” olarak ifade 

edebileceğimiz yıldıza, Ay’a ve Güneş’e “Rabbim 

budur!” demesinin günah olarak değerlendirilip 

değerlendirilemeyeceği meselesinde makul olan 

yorum, Hz. İbrâhîm’in o sırada mümin olduğu ve 

Rabbini gerçek anlamda bildiği, ama kavminin 

kendisine daha çok güvenecekleri ve daha 

yaklaşacakları düşüncesiyle onların arzularına tabi 

imiş gibi göründüğü ve böylece onları tedricen 

alıştırmaya çalıştığı şeklindeki yorumdur 

Bu âyetin yorumunda isabetli görüşün Mâtürîdî’’nin kanaati 

olduğunu belirtir. Ona göre bu hususta diğer bir yorum ise 

şudur: “Haza Rabbî” ifadesi “Bunu Rabbim yaptı” demektir. 

Bu sözde izmar yapmaktır. “Köye sor” âyetinde olduğu gibi 

“Köylüye sor” anlamı vardır. 

Gezegenlere bakmak keşf maksadıyla yapılmıştır. 

(Tasavvufi etki). Onun bakışı ibret almak içindir. 

 

Hz. İbrâhîm’in hasta 

değilken hastayım demesi 

Hz. İbrâhîm’in hasta değilken hastayım demesinin 

yalan olarak görülüp görülmeyeceği dolayısıyla 

ismet sıfatına halel getirip getirmediği meselesine 

gelince, Mâtürîdî burada günah olarak 

değerlendirilecek bir şeyin olmadığı kanaatindedir. 

Ona göre burada Hz. İbrâhîm ben hasta olacağım 

demek istemiştir. 

Sâbûnî, Zahiriler’in “Ben hastayım” sözünü gerçekte hasta 

gibi yorumladıklarını söyler ve bu yorumun uzak bir yorum 

olduğunu belirtir. Peygamberlerin sözleri ve fiillerinin vahiy 

ile belirlendiğini Mâtürîdî’ye nispetle dile getirerek, onların 

putlar hakkında ve hasta olduğu değerlendirmelerin 

peygamberlerin hâline bu durum uygun olmayacağını 

söyler. 

Hz. İbrâhîm’in Lût kavmini 

helak için gönderilen 

melekler ile tartışması 

Hz. İbrâhîm’in Lût kavmini helak için gönderilen 

melekler ile tartışmasında hata olacak bir durum 

yoktur. Meleklerin hitabı umumî fakat mana 

hususidir. Dolayısıyla soru sorması yadırganmaz. 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. 

 



352 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

Hz. İbrâhîm’in babası için 

istiğfarda bulunması 

Hz. İbrâhîm’in babası için istiğfarının gerçekleşmesi 

mümkün değildir. Hz. İbrâhîm’in bir müşrik için 

istiğfarda bulunmanın helal olmadığını bilmemesi 

düşünülemez. Bunun helal olduğuna inanan kimse 

Müslüman olamaz. 

Hz. İbrâhîm’in yaklaşımı aileye karşı hüsn-ü muaşere 

çerçevesinde ele alınmalıdır. Kâfir babalar için onların 

mağfiret istemeleri normaldir ve biliyoruz ki Allah onları 

affetmemiştir. Hz. İbrâhîm babasının iman edeceğini 

umut ederek mağfiret talep etmiştir. 

 

Hz. İbrâhîm’in “Beni ve 

oğullarımı putlara 

tapmaktan koru” demesi 

Hz. İbrâhîm bu talebi kendisi için değil, kendisinden 

sonra gelecek nesiller için istemiş olabilir. Ayrıca 

ismet sıfatı, peygamberlerin talepleri ve niyazlarına 

bağlıdır.  

Hz. İbrâhîm ve oğulları masumdur, büyük küçük günah 

işlemezler. Fakat bu açıklama Allah’a minnet ifadesidir. 

 

Hz. İbrâhîm’in “Rabbim 

ölüleri nasıl dirilttiğini bana 

göster” demesi 

Şüpheden bahsedilemez. Hz. İbrâhîm aslında 

ihtiyacı olmadığı hâlde içinden gelen duygu ve 

düşünce ile daha fazlasını talep etmiştir. 

Burada bir şüpheden bahsedilemez. Zira âyetin 

devamındaki ‘Kalbim mutmain olsun diye’ ifadesinin 

bunun delilidir. 

Hz. İbrâhîm’in altı yerde 

yalan söylediği iddiası 
Kabul edilmesi mümkün değildir. Peygamberler 

günah işlemezler. 

Peygamberlerin sözleri ve fiilleri vahiy ile belirlenir. 

Bahsi geçen sözleri zahiren anlamak hatadır. 

 

 

 

 



353 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

Hz. Lût’un “İşte kızlarım” 

sözü ile neyi kastettiği 

meselesi 

Beş ihtimal sıralar: 

Lût kavminin kızlarını kastetmiştir. Çünkü 

peygamberler kavminin babası hükmündedir. 

Kendi kızlarını nikâhlamaları için bir çağrı olabilir. 

Misafirlerine karşı onların yapmaya niyetlendikleri 

fiillin çirkinliğini göstermek içindir.  

Hz. Lût’un kavmi nezdinde zina ettiklerine dair 

yaptığı bir gönderme olabilir. 

Her ikisi de helal olmasa da biri diğerine göre daha hafif 

olduğu için o sözü söylemiş olabilir. 

Mâtürîdî bunlardan hangisine katıldığını belirtmez. 

Hz. Lût ile ilgili özel bir başlık açmamakta Hz. 

Yunûs bölümünün ardından kısa bir değerlendirme 

yapmaktadır. Bu durum, el-Münteḳā’da eksik bölüm 

olma ihtimalini akla getirmektedir. 

 

 

 

 

 

 



354 
 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

Hz. Yâkub’un çocukları arasında 

ayırım yaptığı iddiası 

İddiaların tespiti mümkün olmamakla beraber çocuklar 

bazı emareler hissetmiştir. Bir babanın çocuklarından 

birine, diğerlerinde olmayan bir özellik gördüğünde, 

çok şefkat ve yakınlık göstermesinde bir beis yoktur. Bu 

durum insani bir davranıştır ve günah değildir. 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. 

 

Hz. Yûsuf’u kıra götürmek isteyen 

çocuklarına söylediği ‘Onu kurt 

yer diye korkuyorum’ sözü 

Allah’tan gelen bir bilgi ve vahiy olmadan onun böyle 

bir şey söylemesine ihtimal yoktur. İsmet sıfatı asla 

korkuyu yok etmez aksine arttırır. Dolayısıyla insani bir 

korku ile söylemiştir. Bu olsa olsa bir kinayedir. Hz. 

Yâkub kendi bölgesinde çocuklar için kurtların zarar 

vermesinden korkulduğu için “onu kurt yer diye 

korkuyorum” demiştir. 

Hz. Yâkup’un ‘‘Onu kurt yer diye korkuyorum’ 

demesine değil, çocukların oyun ve eğlenceye 

gitmelerine neden izin verdiğini ele alır. Hz. 

Yûsuf’un eğlenmek veya oynamak için izin 

aldığına dair bir delil yoktur. İkincisi diğer 

çocuklar da oyun ve eğlence yapmadı aksine 

onlar ok atma ve koşu yaptılar ki bu da mübahtır. 

 

 

 

Hz. Yûsuf’un Züleyha’ya arzu 

duyup duymadığı meselesi 

Bir peygamberin günah işlemesi, işlemek istemesi ya da 

işlemek üzere harekete geçmesi söz konusu olamaz. Hz. 

Yûsuf’un ‘kadını arzuladığı ve eyleme dönüşecek bir 

fiil yaptığı’ şeklindeki yorumların hepsi hurafedir ve 

aslı yoktur. Yûsuf da onu arzuladı” mealindeki cümle üç 

anlama gelebilir. Birincisi aklına gelen bir arzulama 

olabilir ki sorumluluk gerektirmez. İkincisi sanki onu 

öldürmeyi arzulamıştı manasına gelir. Kadını 

öldürmenin helal olmadığına dair Rabbinin işaretini 

gördü ve vazgeçti. Üçüncüsü Rabbinin uyarı ve işaretini 

görmeseydi onu arzulayacaktı ama arzulamadı. Hz. 

Yûsuf’un kadını arzulamadığının delili aynı surenin 32. 

âyetinde geçen “…Fakat o, iffetini korudu...” ifadesidir. 

Hz. Yûsuf Züleyha’ya meyletmedi. Aksine o 

kaçtı. 

Yûsuf ve Züleyha birbirine meyletti” demek caiz 

değildir. Hem akıl hem de kitap bunu reddeder. 

Kadınların “Haşa! Biz onun kötülük yaptığını 

bilmiyoruz” demeleri, Azizin eşi “Şimdi hak 

ortaya çıktı. Gerçek şu ki meyleden benim” 

dediğine göre Hz. Yûsuf’un meyletmesi asla söz 

konusu olamaz. 

Hz. Yûsuf’un meyletmesini dinen caiz bir 

sebeple açıklama girişimleri “gereksiz” bir 

çabadır. 



355 
 

Hz. Yûsuf’un kadınların karşısına 

çıkmayı kabul etmesinin günah 

olup olmaması 

Hz. Yûsuf kadınların karşısına çıkması zorlama 

neticesinde gerçekleşmiştir. İkincisi “çık” emri ile 

kadınların huzuruna çıkacağını bilmiyordur. 

Dolayısıyla ismet sıfatına halel getirmez.  

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. 

Hz. Yûsuf’un “Efendinin yanında 

benden bahset!” demek suretiyle, 

Allah’tan başkasına sığındığı 

iddiası 

Burada Allah’tan başkasına sığınma yoktur. Aksine 

sebeplere sarılmak vardır. Bu da caizdir. Zindanda 

kalma süresinin uzaması ile bu talebin bağlantısı yoktur.  

Burada Allah’ın dışındaki varlıklardan yardım 

isteme yoktur aksine sebepleri kullanma vardır. 

Zindanda kalma süresinin uzaması ile bu talebin 

bağlantısı yoktur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



356 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

Hz. Yûsuf’un kardeşi kaybolunca babası 

daha da üzüleceğini bildiği hâlde kardeşinin 

getirilmesini talep etmesi hususu 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. Bunu Allah’tan aldığı vahiyle söylemiştir. 

Dolayısıyla günah ya da hata olarak görmek 

mümkün değildir 

Hz. Yûsuf’un, ailesinin yanına kendisi gitmek 

yerine, ailesini kendi yanına çağırmasının 

günah olup olmadığı meselesi 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer vermez. Peygamberlerin yaptığı her şey doğrudur zira 

onlar vahiyle hareket ederler. Kendisi giderse 

devlet işleri bozulabilirdi. Ayrıca nail olduğu 

nimetleri ailesine göstermek istedi. Hz. Yâkub 

sevendir, Hz. Yûsuf sevilendir. Sevenin 

sevdiğine gitmesi gerekir.  

 

 

 

Hz. Mûsâ’nın bir adamı öldürmesi 

Hz. Mûsâ’nın adamı öldürmesi meselesine 

beklentilerin aksine fazlaca değinmez. Hz. 

Mûsâ’nın söz konusu kişiyi öldürmeyi 

kastetmemiştir. Attığı tokadın onu öldüreceğini 

bilmiyordu. Eğer öyle olacağını bilseydi atmazdı. 

Hz. Mûsâ’nın bu eyleminin kısası gerekmez. 

(Delili. Ebû Hanîfe’nin büyük bir taşla veya 

odunla vurmak suretiyle gerçekleşen öldürme 

olayı sebebiyle kısasın gerekmediği fetvası) 

Fiili müdahaleyi kabul eder. Ancak bu durum 

zulüm veya katl olarak görülemez.  

Tevrat levhalarını yere attığı iddiası 
Bununla sadece yere atmanın anlaşılması caiz 

değildir. “Levhaları yere koydu” şeklinde 

anlaşılmalıdır.  

Olayın ‘atma’ olarak değil, ‘yere koyma’ olarak 

anlaşılması gerektiği kanaatindedir. 



357 
 

 

Hz. Mûsâ’nın kardeşi Hârûn’un saçını ve 

sakalını çektiği iddiası 

Olayda peygamberlerin kendi içtihatları ile 

hareket etmelerinin mübah olduğuna delil vardır. 

Hata olup olmadığı tartışmasına girmez. Ancak 

olayın diğer boyutlarındaki değerlendirmeleri 

dikkate alındığında hata olarak görmediğini 

söylemek mümkündür. 

Söz konusu eylemi kendi iradesi ile yapması 

mümkündür ve bir hikmeti vardır. Vahiy ile 

yaptığını söylemek de uzak bir yorum değildir. 

Her iki durumda da hata olarak görülemez. 

Hz. Mûsâ’nın avret yerinin göründüğü 

iddiası 

Böyle bir şey söz konusu olamaz. Müfessirlerin 

yorumu hatalıdır. 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer 

vermez. 

 

 

Hz. Mûsâ’nın Allah’ı görmek istemesi 

Buradaki görmek ile kastedilen mucize beklentisi 

değil gözleri ile müşahede etmektir. Söz konusu 

talebi ismet sıfatı açısından sorunlu değildir.  

Peygamberlerin aklına geleni sorduğunu ima 

eden her türlü tevil hatalıdır. Meleklerin 

Allah’ın emri olmaksızın hareket etmeleri 

mümkün değildir. Üçüncü olarak eğer bu soru 

batıl ise, Hz. Mûsâ Rabbini tanımıyor demek 

olur ki, bütün bunlar batıldır. Bu soru Allah’ın 

ahirette görüleceği inancına dair bir delildir. 



358 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

Hz. Dâvûd’un kendisine helal 

olmayan bir kadına baktığı iddiası 

Hz. Dâvûd’un bakılması helâl olmayan bir 

kadına ısrarla bakması asla mümkün 

değildir. Gayr-i ihtiyari görmüş olabilir.  

Ürya’nın hanımını bir evin damında görmesi normaldir ve 

affedilebilir bir şeydir.  

Hz. Dâvûd’un kadına sahip olmak 

için kocasını (Ürya) savaşa 

gönderdiği iddiası 

Böyle bir niyetle hareket etmesi söz konusu 

olamaz. Cihat için diğer insanlarla birlikte 

göndermesi ise caizdir. 

Olayda zikredilen art niyetli yorumlar kesinlikle doğru 

değildir. Bu belki de cahillerin bir iftirasıdır. 

Hz. Dâvûd’un Ürya’nın eşiyle 

evlenmesi 

Eserlerinde bu konuda açıklamalara yer 

vermez. 

Şeriata göre caizdir. Ancak acele ettiği için hata etmiş ve 

uyarılmıştır. Yani o günah işlediği için değil dedikodunun 

bertaraf edilmesi için uyarılmıştır. 

 

 

Hz. Süleyman’ın atlarla meşgul 

olarak ikindi namazını kaçırdığı 

iddiası 

Müfessirlerin yorumlarını aktarır. Ancak 

Hz. Süleyman’ın namazı kaçırma 

hadisesinin gerçek olup olmadığı, gerçek ise 

günah olup olmadığı meselesine girmez. 

Detaylı açıklamalara yer verir. Hz. Süleyman’ın bir 

tefekkür ve ibret bakışı vardır. Burada latif olan sanata 

bakmış ve bir keşf elde etmiştir. Böylece dünyayı 

hissetmez oldu ve doğal olarak Güneş’in batışını fark 

etmedi. Allah, Güneş’i onun için yeniden getirdi. Söz 

konusu iddia doğru ise bu vahiy ile gerçekleşmiştir. Zira 

peygamberler yaptıkları her fiili vahiy ile yaparlar. Hz. 

Süleyman’ın kaçırdığı ibadet ikindi namazı yerine günlük 

yaptığı bir virdi de olabilir.  

Hz. Süleyman’ın atın ayaklarını ve 

boyunlarını vurduğu iddiası 

Ayaklarını ve boyunlarını okşadı anlamı 

daha uygudur.  Kesme iddiası doğru ise bu iş 

bizim şeriatımızda caiz değilse de onun 

şeriatında caiz olabilir. Ya da hayvanları itlâf 

etme yasağı gelmeden önce vuku bulmuş 

olmalıdır. 

Atların kesilmesi iddiası doğru ise bu Mâtürîdî’nin dediği 

gibi “kendi şeriatında caiz olması” ile açıklanabilir. 

 



359 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi İmam Mâtürîdî Nûreddin es-Sâbûnî 

 

Hz. Süleyman’ın kürsüsüne 

atılan ceset meselesi ve 

imtihan edilmesi hadisesi 

Hz. Süleyman’ın sınavdan geçirilmesinin sebebi olarak 

müfessirlerin söylediklerini aktarmaya gerek görmez. Hz. 

Süleyman’ın imtihan edilmesi mümkündür ancak sonra 

tahtının alınması diye bir şey yoktur. Onların en küçük 

hata için dahi tövbe etmeleri, Allah’a tazarru ve niyazda 

bulunmaları, kendilerine mahsus olan faziletleri ve 

üstünlükleri bildikleri içindir. Kusur yoktur. 

İblis olabilir veya Hz. Süleyman’ın ölü doğan 

çocuğu olabilir. Hz. Süleyman vefat ettiğinde 

tahtında idi ve mülkünde saltanatı bir kusur 

olmaksızın devam ediyordu. Dolayısıyla 

saltanatının alınması söz konusu olmamıştır. 

 

 

Hz. Yûnus’un Allah’ın izni 

olmadan kavminden 

uzaklaşması 

Hz. Yûnus’un kavminin arasından çekip gitmesi kendisi 

ve kavmi için faydalı olsa da izinsiz çıktığı için 

azarlanmasına sebep olmuştur. Ancak bu durum, günah 

olarak değerlendirilemez. Zira hayırlı amaçları yerine 

getirmeye yönelik tutumdur. 

Hz. Yûnus’un kavminden gitmesinin itâba maruz 

kalması itibarıyla hatadır. 

 

 

 

 

 

 



360 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

Hz. Muhammed’in Bedir 

Savaşı sonrası ele geçirilen 

esirleri serbest bırakması 

meselesi 

Hz. Muhammed’in uyarıldığını kabul etmektedir. 

Esirlerin öldürülmesi ya da fidye ile bırakılması 

yetkisinin devlet başkanındadır. Hz. Peygamber’in 

esirlerin fidye karşılığı serbest bırakılmasında esasen 

hata etmemiştir. 

Eserlerinde geçmez. 

 

Abdullah b. Ümmü Mektûm 

olayı 

Hz. Peygamber’in surat asması İslam’ın güçlenmesi ile 

çok büyük hayırlar elde etme niyetiyledir. Hz. 

Peygamber’in suratını asmasında yadırganmayacak bir 

durum yoktur.. 

Buradaki uyarıda peygamberimizin makamı ortaya 

çıkar. Peygamberimizin yüz çevirme gerekçesi, 

âmânın bu durumu görmeyecek olması ve kendi 

yaptığı tebliğin daha faziletli olduğunu düşünmesi 

sebebiyledir. Peygamberimiz kendi içtihadı ile karar 

verdiğinde daha hayırlı olanı terk ettiği için vahiy ile 

uyarılmıştır. 

Hz. Peygamber münafıkların 

namazını kıldığı iddiası 

Kesin ifadelerle düşüncesini ifade etmez. Münafıkların 

cenaze namazının kılınmasının yasaklanmasından sonra 

durumun nasıl olduğunu bilmiyoruz demektedir. 

Eserlerinde geçmez. 

“Allah ile birlikte başka bir 

ilah edinme, yoksa kınanmış ve 

yalnızlığa itilmiş olarak 

kalırsın.” (İsrâ 17/22) âyetinin 

değerlendirilmesi 

Bu âyetin hitap ettiği kimselerle ilgili farklı kanaatler 

olabilir. Ancak bu hitapla Allah’a ortak tanıma ihtimali 

olan ve böyle tasavvur edilen herkesi muhatap aldığına 

işaret etmektedir. 

Bu âyetteki “şirkten uzak durma” hitabı, Hz. 

Peygamber’e değil onun ümmetinedir. Ayrıca Hz. 

Peygamber’in günaha düşme ihtimalini değil ismet 

sıfatını teyit eder. Yani ismet sıfatına sahip olan Hz. 

Peygamber’in ismet sıfatı hasebiyle şirk 

koşamayacağına delildir. 

 



361 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

Hz. Peygamber’in “inşallah” 

demediği için vahyin 

kesildiği iddiası 

Bu iddialar, çürük bir yaklaşımdır ve Resulullah 

hakkında dile getirilen durumun gerçekleşmesi 

imkânsızdır, çünkü yalandır. Hz. Peygamber hiç 

kimse ile Ashâb-ı Kehf’in sayısı konusunda 

tartışmamış, hiç kimseden bilgi istememiş ve inşallah 

demeden vaatte de bulunmamıştır. Söz konusu 

iddialar ‘çürük bir yaklaşımdır’, ‘yalandır’, 

‘gerçekleşmesi imkânsızdır’ ve ‘mümkün değildir. 

Eserlerinde geçmez. 

 

Garanik Hadisesi 

Garanik hadisesine temel oluşturduğu iddia edilen her 

düşünce yanlıştır. Bu konu ile ilgili rivayet edilen tüm 

rivayetler hikâyedir ve hayal mahsulüdür. Hz. 

Peygamber’e, şeytanın Cibril suretinde gelip, 

Kur’an’ın dışında bir şeyler söyletmesi mümkün 

değildir. Eğer doğru olsaydı, Resul-i Ekrem bir dahaki 

seferde (vahiy getirmek üzere) gelenin şeytan değil 

Cebrail olduğunu hiç bilemezdi. 

Mâtürîdî’nin şu sözünü nakleder: “Bu korkunç bir 

sözdür. Hiçbir şekilde bu söz, peygamberimize nispet 

edilemez. Eğer bu caiz olsaydı, ertesi gün Cebrail’i 

nasıl tanıdı? Neden şüpheye düşmedi?” Şeytan sadece 

vesvese verir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’in üzerinde 

herhangi bir tasallutu olması düşünülemez. Garanik 

meselesindeki rivayet ahad haberdir ve itikadi 

konularda delil olmaz.  

Hac sûresi 52. âyetin 

Garanik Hadisesi’ne delil 

olarak kullanılması 

Hz. Peygamber, Kur’an okuduğu zaman kâfirlerin 

kalplerine Resulullah ile mücadele edecekleri, 

tartışacakları fikirleri ve düşünceleri bırakması ve 

onları şüpheye düşürmesidir. Şüpheden kasıt kâfirlerin 

kalplerine şeytanın düşürdükleridir.  

Bu âyetteki ifadeler temenni anlamındadır yani 

şeytanın temennisidir. Ancak vesveseden öteye 

geçmez. İkincisi âyette çoğul ifadesinin kullanılması 

olayın Garanik hadisesi özelinde bir durum olmadığının 

delilidir. 

 

 



362 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

 

 

Hz. Muhammed’in Zeyneb bint 

Cahş ile evlenmesi 

Resulullah’tan olayın nasıl olduğuna dair sabit bir rivayet 

olmadıktan sonra kesin bir şey söylenemez. Müfessirlerin 

çoğunun; “Sen onu sevdiğini ve hoşlandığını içinde 

saklıyordun” ve “Keşke onu boşasaydı” şeklinde 

yorumlaması gerçeğe uzak bir yorumdur ve mümkün 

değildir. Hz. Peygamber’in, Zeyd’in hanımına ilişkin 

içinde birtakım duygular beslemesini mümkün değildir. 

Ancak bu iddiasını hafifleten bir başka kanaati daha vardır. 

Resulullah’ın kalbi Zeyd’in karısına ilgi duymuş, neticede 

Allah kendisine onunla evleneceğini vadetmiştir. 

Âyetin sebeb-i nüzulü ve Zeyd’in hanımı ile 

boşanmak istemesine dair rivayetler üzerinde durur. 

Ancak rivayetler için doğru olup olmadığı 

hususunda kesin bir yargı belirtmez.  

Müfessirlerin konu ile ilgili ismet sıfatına muarız 

yorumlarının tamamı yanlıştır. Hz. Peygamber’in 

kalbinde sevgi ve beğenme beslemesi, bazılarının 

ise “keşke boşasa” diye düşündüğünü iddia etmeleri 

çok uzak yorumlardır. Hem peygamberimizin hâline 

hem de Kur’an’ın nazmına uygun değildir. Çünkü 

peygamberimizin kalbinde boşanmasını isteyip 

dilinde başka bir şey söylemesi mümkün değildir. 

Bu münafıkların sıfatıdır. 

 

“Sen kitap nedir, iman nedir 

bilmiyordun!” (Şûrâ 42/52) 

âyetinin değerlendirilmesi 

Hz. Peygamber’in kitabın ne olduğunu bilmediğinde şüphe 

yoktur. İmanın ne olduğunu bilmediği ifadesinde ise birkaç 

ihtimal vardır. Dil ile söylenilmesi veya imanın gereği 

olarak yapılması gerekenler anlamına gelebilir. Hz. 

Peygamber’in bunları kendisine öğretilinceye kadar 

bilmemesi cehalet değildir.  

Âyetin zahirinden peygamberimiz vahiy gelmeden 

önce mümin olmadığını ve kitap gelmeden önce 

kitap bilmediğini zannedenler hata etmiştir. 

Peygamberimizin ruhu vücuduna girdiği anda o 

mümindir. Bilmemek ile neyin kastedildiği 

sorusunun iki cevabı olabilir. Birincisi, kim kitabı 

kabul edecek, kim imana nail olacak, kim mahrum 

olacak bunu bilmiyordu. İkincisi Allah’a davetin 

nasıl yapılacağını bilmiyordu. 



363 
 

Mâtürîdî ve Sâbûnî’nin Nübüvvet Görüşlerinin Mukayesesi 

Nübüvvet Meselesi Mâtürîdî Sâbûnî 

 

Allah’ın helal kıldığı şeyi kendisine 

haram kılması 

Âyete zahire göre değerlendirilemez. Böyle bir şeyin 

olması mümkün olmadığı gibi, bunu düşünmek bile kişiyi 

küfre götürür. Bunu Hz. Peygamber’in yaptığına inanan da 

kâfir olur. Hz. Peygamber kendisine helal olan bir şeyi 

yapmamaya yemin etmiştir. Yani helali haram kılmamıştır. 

Yemin sebebiyle fiilin kendisinde haramlık oluşmaz. Bu 

âyet Peygamber Efendimizin helal olan lezzetlerden uzak 

durmak suretiyle oluşan yükünü hafifletmektedir.  

Bu âyette Allah katında daha faziletli olanı terk 

etmekten dolayı itâb vardır. Mahsurlu, günahlı 

şeyi yapmaktan dolayı itâb yoktur. Burada helal 

olanı haram kılmaktan kasıt yemin etmektir. 

Yemin etmek ise mahzurlu değildir. 

“Seni yol bilmez hâlde bulup yol 

göstermedi mi?” (ed-Duhâ 93/7) 

âyetinin değerlendirilmesi 

Bu âyetteki “delâlet” kavramı farklı anlamlara gelebilir. 

Ancak ona göre hiçbiri Resulullah’ın dalalette olduğu 

sonucunu doğurmaz. Aksine Hz. Peygamber’in, Allah’ın 

yardımı ile doğru yola eriştirildiğini gösterir. 

Bu âyet Hz. Peygamber’in nübüvvet öncesinde 

de günah işlemediğine delil sayılır. 

 

 

“Bil ki Allah’tan başka hiçbir ilâh 

yoktur...” (Muhammed 47/19) 

âyetinin değerlendirilmesi 

Emir, Hz. Peygamber’e değil, diğer mümin erkeklere ve 

kadınlara dua etmektir. Burada, bir günah işlemiş 

olduğundan dolayı Allah’tan af dilemesi emredilmiş de 

olabilir mi biz onu bilmiyoruz. Peygamberlerin işledikleri 

günahları ezberlemek ve onları saymakla mükellef değiliz. 

Kur’an’da müminler için en ümit verici âyet budur. Çünkü 

şanı yüce olan Allah, peygamberine, müminler için 

mağfiret dilemesini emretmektedir. Hz. Peygamber 

Allah’ın emri üzerine müminler için af dilediği zaman, 

Cenâb-ı Hakk’ın onu kabul etmemesi düşünülemez. 

Bu âyet, kalbine daima la ilahe illallah zikrini 

hatırlat anlamına gelir. Mâtürîdî’nin “eskiden 

de biliyordu zaten” dediğini hatırlattıktan sonra 

söylemektedir. 

 



364 
 

 



365 
 

Ek: 6 Öz Geçmiş 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı Soyadı : Hacı İsmail DOĞAN 

Uyruğu : TC 

 

EĞİTİM 

Derece Kurum Mezuniyet Yılı 

Lisans Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 2003 

Yüksek Lisans Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 2006 

 

İŞ TECRÜBESİ 

Tarih Kurum Görev 

10.03.2004 Millî Eğitim Bakanlığı Öğretmen 

29.06.2014 Millî Eğitim Bakanlığı Müdür Yardımcısı 

04.09.2020 Millî Eğitim Bakanlığı Müdür  

 

 

   

 

YABANCI DİL BİLGİSİ  

Yabancı Dilin Adı: İngilizce  KPDS (…..)  YDS (  )  YÖKDİL 71.25 

 

 

 

 

  


	DR. TEZ. H. İSMAİL DOĞAN KASIM 2023 TESLİM
	DR. TEZ EK1
	ÖZGEÇMİŞ



